3. Philosophia mechanica

Spatestens ab dem franzdsischen Materialismus ist die Mensch-
Maschine-Analogie vor allem eine ideologische Figur.® Analogien fithren
immer auch einen Bedeutungsiiberschuss mit sich und es liegt deswegen in
der Natur der Sache, dass sie normative Deutungszuschreibungen herauf-
beschworen. Die meisten Ablehnungen sind aber immer noch das Ergebnis
einer unsauberen Vermischung von epistemischer Wesens- und Sachgleich-
heit. Wihrend Ersteres unter sehr restriktiven Bedingungen tatsichlich
gegeben ist, weil das Organische und das Mechanische unter bestimmten
Voraussetzungen iiber partielle Isomorphien verfiigen, resultiert Letzteres
aus dem Missverstindnis, dass zwischen Maschinen und dem Menschen
iberhaupt keine Unterschiede mehr bestehen. Das Unvermégen die beiden
Ebenen auseinanderzuhalten, ist ein typischer Effekt von Metaphern und
Analogien.

Dass Naturdinge und technische Artefakte aus naturwissenschaftlicher
Sicht tiber eine grofle methodische Schnittmenge verfiigen, empfinden wir
heute als so selbstverstindlich, dass man leicht vergisst, dass dieses Ver-
stindnis epistemischer Ununterscheidbarkeit bestimmten historischen und
logischen Bedingungen unterliegt. Wenn die Genese der Mensch-Maschine-
Analogie im 17. Jahrhundert auch keinerlei zwingende Notwendigkeit hat,
kann man sie zumindest als konsequente Folge der verinderten Primissen
des neuzeitlichen Wissenschaftssystems lesen.

3.1 Von der logischen Unmdglichkeit einer
Mensch-Maschine-Analogie

Eine Mensch-Maschine-Analogie setzt als Mindestmaf} eine angenommene
oder tatsichlich gegebene partielle Isomorphie der Entititen Mensch und

13 Im Grunde geht es dabei immer um die Sonderstellung des Menschen, die durch die
Aquivalenz mit der Technik in Frage gestellt wird. Dass das, was den Menschen aus-
zeichnet sich mit dem Status quo der Technik veridndert, lasst sich besonders gut an
fiktionalen Stoffen nachzeichnen. Vor allem das Science-Fiction-Genre handeltimmer
wieder aufs Neue das Alleinstellungsmerkmal des Menschen aus. In Ridley Scotts BLA-
DE RUNNER (1982) kénnen die Replikanten (Nicht-Menschen) nur noch durch speziel-
le Tests vom Menschen unterschieden werden. Wahrend bei Descartes das den Men-
schen Ausmachende noch die Sprache und die Vernunft waren, ist es in BLADE RUN-
NER die Fahigkeit zur Empathie. Wo das Denken als Alleinstellungsmerkmal bedroht
wird, ersetzt man es durch ein anderes.

- am 14.02.2028, 14:35:

55


https://doi.org/10.14361/9783839466315-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Riskantes Denken

Maschine voraus. Erst wenn beide iiber eine gemeinsame epistemische
Schnittmenge verfiigen, macht Analogiebildung tiberhaupt nur Sinn. Die
epistemische Schnittmenge zwischen dem Natiirlichen (Mensch) und dem
Artifiziellen (Maschine) schafft erst Descartes, durch die Aufhebung der
aristotelischen Unterscheidung von Naturding (physis) und Artefakt (téchne).
Descartes ist mitnichten der Radikalste unter den Materialisten, er ist aber
der Erste, der eine systematisch ontische Umstrukturierung des Wissenssys-
tems vornimmt, um ein monokausales Erklirungsmodell zu begriinden, das
zumindest fiir alle materiellen Entititen Giiltigkeit beanspruchen kann.

Die ontische Dichotomie von Natiirlichem und Artifiziellem bestimmt
Aristoteles im Zuge der Grundlegung einer Naturphilosophie. Bedeutend fiir
diese gewichtige Seins-Unterscheidung ist der Begriff der Bewegung, der al-
lerdings nicht mit dem heutigen Bewegungsbegriff in der Physik gleichge-
setzt werden darf. Bewegung ist im aristotelischen Sinne »jeder Ubergang
vom potentiellen zum aktuellen Sein«'#, das schlieft nicht nur die Positions-
verinderung der Dinge im Raum mit ein, was im Ubrigen in etwa dem spite-
ren Bewegungsbegriff bei Descartes entspricht,’> sondern auch jedes Werden
im Sinne einer substanziellen Verinderung der Dinge. Fiir die Einteilung der
Welt in physis (natiirliche Dinge) und téchne (artifizielle Dinge) sind bei Aris-
toteles mindestens drei Faktoren entscheidend: (1) Der Bewegungsbegriff, (2)
das Bewegungs-Axiom »omne quod movetur ab alio movetur«!®, dass alles
das, was in Bewegung ist, von etwas anderem bewegt wird," dass also jede
Bewegung eine Ursache hat und (3) eine aus der Genese hergeleitete Ontolo-
gie.

In Physica II trennt Aristoteles die Gesamtheit des Seienden in zwei Kate-
gorien ein:

14 Dijksterhuis 1950, S. 22.

15 So heiflt es in den Prinzipien der Philosophie im zweiten Teil Uber die Prinzipien der mate-
riellen Dinge: »Die Bewegung aber (das heifdt: die 6rtliche — eine andere kann ich mir
namlich nicht denken, und glaube daher auch nicht, dafd irgendeine andere der Natur
der Dinge beigelegt werden darf) — die Bewegung, sage ich, wie man sie gemeinhin
so auffaflt, ist nichts anderes als das Ereignis, durch das ein Korper aus dem einen Ort in ei-
nen anderen iibergeht.« René Descartes [1644]. Die Prinzipien der Philosophie. Lateinisch/
Deutsch, Ubers.u. hg. v. Christian Wohlers. Hamburg 2005, §24, S. 119, (Herv.i.0.).

16 Arist. Phys.VII1, 241b 24.

17 Dijksterhuis 1950, S. 27.

- am 14.02.2028, 14:35:


https://doi.org/10.14361/9783839466315-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Philosophia mechanica

Some things exist, or come to existence, by nature; and some otherwise.
Animals and their organs, plants, and the elementary substances- earth,
fire, air, water- these and their likes we say exist by nature. For all these
seem distinguishable from those that are not constituted by nature; and
the common feature that characterizes them all seems to be that they have
within themselves a principle of movement (or change) and rest [...]. But a
bedstead or a garment or the like, in the capacity which is signified by its
name and so far as it is craft-work, has within itself no such inherent trend
towards change [..]. And so, it is with all manufactured or >made« things:
none of them has within itselfs no such inherent towards change [..]. Gen-
erally, this principle resides in some external agent, as in the case of the
house and its builder, and so with all handmade things. [..] These consid-
eration would lead us to revise our definition of nature as follows: Nature
is the distinctive form or quality of such things as have within themselves
a principle of motion, such form or characteristic property not being sepa-
rable from the things themselves, save conceptually.'®

Die ontische Trennung von physis und téchne begriindet Aristoteles mit ih-
rer unterschiedlichen Genese: Manches existiert von Natur aus, anderes ist
gemacht. Gleichzeitig — und hier stellt sich die Frage, ob es sich um eine Ei-
genschaft oder um die Begriindung der ontischen Trennung handelt, ist das
Einigende der Entititenmenge das Prinzip ihrer Bewegung bzw. deren Ur-
sache. Denn die natiirlichen Dinge haben das Prinzip ihrer Bewegung bzw.
Verinderung in sich, es ist eine Eigenschaft ihrer Substanz, eine Qualitit der-
selben. Die natiirlichen Dinge sind Selbstbeweger. Fiir die gemachten Dinge,
die Artefakte, sind dagegen duflere Faktoren die Ursache ihrer Bewegung.
Das erscheint uns heute einigermafien sonderbar, wenn man sich verge-
genwdrtigt, dass in die Entititenmenge physis sowohl lebendige als auch leb-
lose Korper fallen, nicht aber technische Artefakte. Unter den Primissen einer
generativen Begriindungsursache ist diese Schlussfolgerung hingegen logisch
einwandfrei, auch wenn die Ableitung von Bewegungsprinzipien aus der Ge-
nese von Entititen heute aus logischen und methodischen Griinden katego-
risch abzulehnen wire. Um ein wenig mehr Klarheit in den aristotelischen
Argumentationsgang zu bringen, und die durch Descartes vorgenommene
Umstrukturierung verstindlicher zu machen, hilft es zu verstehen, warum

18 Arist. Phys. 2.1,192b.

- am 14.02.2028, 14:35:

57


https://doi.org/10.14361/9783839466315-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Riskantes Denken

die Bewegung von natiirlichen Kérpern durch ein anderes Prinzip beschrie-
ben wird als dem von artifiziellen Kérpern.

In der aristotelischen Logik wird die Ursache fir Bewegung aus den Ei-
genschaften der Substanz abgeleitet. Die Ursache dafiir, dass ein Stein zu
Boden fillt, ist seine Schwere. Schwere wiederum ist eine substanzielle Ei-
genschaft des Steins. Deswegen nahm man auch an, dass die Fallgeschwin-
digkeit proportional zur Schwere eines Objekts ist, obwohl die Empirie dieser
Folgerung widerspricht."

Wenn ein natiirliches Ding zu Boden fillt, ist die Ursache dafiir also nicht
eine duflerlich wirkende Kraft (ein Begriff, fir den es bei Aristoteles noch kei-
ne Entitit gibt), sondern eine seiner substanziellen Eigenschaften. Die leben-
digen Korper haben die Ursache ihrer Bewegung ebenfalls in sich, allerdings
in der sogenannten anima. Das Wesentliche dabei ist, dass die Ursache fiir
Bewegung den ontischen Status von Entititen entscheidet. D.h., das Bewe-
gungsprinzip ist Teil der Wesensform oder anders formuliert: Aristoteles de-
finiert die Entititen iiber ihr Bewegungsprinzip. Die natiirlichen Dinge sind
alle die, die das Prinzip der Bewegung in sich selbst tragen. Reziprok ist der
ontische Status der Dinge damit durch die Art ihrer Genese bestimmt. »Some
things exist [...] by nature«, andere sind »manufactured or >made« things.«*°
Das ist der Wesensunterschied, der durch eine generative Ursache begriindet
wird und die Ursache der Bewegung ist das definitorische Attribut, das ei-
ne Eigenschaft der jeweiligen Substanz und damit der Entititenmenge selbst
1St.

19 Dass die Fallgeschwindigkeit eines Gegenstandes proportional zu seinem Gewicht ist,
wurde bis in die Neuzeit hinein angenommen, entgegen jeder gegenteiligen Beob-
achtung. Das zeigt, wie Dijksterhuis bemerkt, dass »die offizielle Wissenschaft [hier
des 16. Jahrhunderts] [..] eine merkwiirdige Unempfindlichkeit gegeniiber Tatsachen
an den Tag legt, die mit ihrem System der Naturbetrachtung in offenbarem Wider-
spruch standen. Dieses System schien so festgegriindet in der Natur der Dinge, da
eine Tatsache wie die Entdeckung Amerikas, mit allen sich daran kniipfenden, in un-
seren Augen verheerenden Konsequenzen fiir die Geographie, die Geophysik, die Eth-
nologie und sogar die Theologie jener Zeit, mit ebenso groRem Gleichmut akzeptiert
und beiseite gelegt wurde wie die fir die peripatetische Mechanik so peinliche Beob-
achtung, dafd eine bleierne Kugel den Boden nicht eher erreicht als eine hdlzerne, die
man im selben Augenblick in derselben Hohe losgelassen hat. Nicht isolierte Tatsa-
chen sollten es sein, die die aristotelische Naturwissenschaft zu Fall brachte, sondern
eine radikale Anderung der Methode, mit der das Studium der Naturerscheinungen
betrieben wurde.« (Dijksterhuis 1950, S. 300).

20  Arist. Phys. 2.1,192b.

- am 14.02.2028, 14:35:



https://doi.org/10.14361/9783839466315-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Philosophia mechanica

Die Weltdinge teilen sich also qua ihrer Genese in natiirlich Entstandenes
und artifiziell Hergestelltes. Dass es sich dabei nicht einfach um eine sachli-
che Distinktion von A und B handelt, sondern um eine ontische, zeigt sich
durch den »Bezug dieser Distinktion zum Erklirungssystem, das jeweils fiir
die (Bewegungs-)Erklirung von A und B fiir zuldssig und zustindig angese-
hen wird.«*! Das Erklirungssystem, man kénnte auch sagen: die erklirende
Ursache, ist fiir natiirliche Bewegungen schlicht eine andere als fiir erzwun-
gene. Die unterschiedlichen Bewegungsprinzipien leiten sich dabei aber nicht
aus den Eigenschaften der Bewegung selbst her, sondern sind bedingt durch
den unterschiedlichen ontischen Status der Entititen und den daraus abge-
leiteten unterschiedlichen Ursachen fiir Bewegung. Weil die Bewegungsur-
sache immer schon als Moglichkeit in den Dingen angelegt ist, es aber den
generativen Ursachen zufolge verschiedene Arten von Dingen gibt, muss die
Ursache der Bewegung jeweils eine andere sein, sonst wiren die Dinge eben
auch nicht wesensverschieden. Das eine bedingt bei Aristoteles das andere,
die Ursache der Bewegung griindet sich in der Ursache der Genese und um-
gekehrt.

Bis in das 17. Jahrhundert hinein bleiben die aristotelischen Bewegungs-
prinzipien nahezu ungebrochen. Das liegt nicht an ihrem Erklirungspoten-
zial, sondern an der ziemlich menschlichen Eigenheit, einer tradierten Mei-
nung oftmals einen héheren Stellenwert einzurdumen als der eigenen Wahr-
nehmung.

Warum also, um die eingangs gestellte Frage wieder aufzugreifen, ist ei-
ne Analogie zwischen Mensch und Maschine unter scholastischen Primissen
nicht denkbar? Wenn Naturdinge und Artefakte ihrer Genese wegen wesens-
verschieden sind, der ontische Status (also ihr Wesen) aber das Erklirungs-
system bestimmt, dann kann es keine epistemische Schnittmenge fiir Na-
turdinge und Artefakte geben, d.h. eine relevante partielle Isomorphie der
Entitdten, ldsst sich schlicht nicht denken. Und es braucht erst einen epis-
temischen Umbruch, um die aristotelische Dichotomie aufzuheben und die
Voraussetzung fiir eine Mensch-Maschine-Analogie zu schaffen.

21 Gisela Loeck [1986]. Der cartesianische Materialismus. Maschine, Gesetz und Simulation.
Eine Studie der intentionalen Ontologie der Naturwissenschaft. Frankfurt a.M./Bern/New
York 1986, S.181.

- am 14.02.2028, 14:35:

59


https://doi.org/10.14361/9783839466315-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

