
 

 

»Blut ist dicker als Wasser.« –  

Wozu verpflichtet Familie? 

BARBARA BLEISCH 

 

 

Der Relativismus ist, von seinem alltagssprachlichen Gebrauch her ge-

sehen, ein zweischneidiges Schwert. Auf der einen Seite ist er negativ 

konnotiert, insofern er die Idee von allgemeingültigen Normen und 

Werten unterhöhlt und auf diese Weise den Kitt porös macht, der uns 

in Form universell geteilter Überzeugungen verbindet. Auf der anderen 

Seite beurteilen wir eine andere Idee des Relativismus als positiv: Et-

was zu relativieren heißt auch, Ereignisse mit der gebotenen Leichtig-

keit zu nehmen, indem man vermeintlich Dramatisches ins Verhältnis 

setzt zu wirklich Problematischem. »Alles ist relativ«, meint entspre-

chend nicht nur, dass wir universelle Wertsetzungen kritisch einstufen, 

sondern auch, dass wir es in der Hand haben, wie wir gewichten, und 

dass das Leid, das einem widerfährt, sich schrumpfen lässt, indem man 

den eigenen Horizont erweitert und die Relationen beachtet. 

Im Kontext der Familienbeziehungen sind beide alltagssprachli-

chen Konzepte des Relativismus thematisch. Auf der einen Seite lässt 

sich Familie im zweiten Sinn gerade nicht relativieren, und dieser Um-

stand führt zu einer spezifischen Akzentuierung der Familienbezie-

hung: Einer Mutter zu sagen, sie solle sich über den Kontaktabbruch 

ihres Sohnes oder über den Tod ihrer Tochter nicht grämen, scheint 

unangemessen vor dem Hintergrund, dass Familienbeziehungen un-

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | BARBARA BLEISCH 

 

ersetzbar und unaufkündbar und damit von einer spezifischen Bedeu-

tung sind. Auf der anderen Seite wird just mit Blick auf die Familien-

beziehung immer öfter ein Relativismus beklagt, der an das erste Kon-

zept des Begriffs anknüpft: Familie sei, so wird zuweilen behauptet, re-

lativ geworden, weil ihr nicht mehr jener objektive Wert zugestanden 

werde, den sie eigentlich verdiene. In diesem Zusammenhang wird ein 

›Niedergang der Familie‹ prophezeit, der dazu führe, dass die Familie 

als Stütze der Gesellschaft wegzubrechen drohe. 

Die Behauptung einer Relativierung der Familie respektive deren 

Niedergangs ist allerdings voraussetzungsreich. Sie basiert auf einem 

ganz bestimmten traditionellen Familienbild, in dem Vater und Mutter 

und gemeinsame biologische Kinder in einem Haushalt zusammenle-

ben, und suggeriert eine lange Geschichte der prosperierenden Domi-

nanz dieses Modells. Tatsächlich ist die Idee der blutsverwandten 

Kleinfamilie aber vergleichsweise jung: Erst vor rund dreihundert Jah-

ren avancierte sie zum normativen Modell einer schützenswerten 

Keimzelle der Gesellschaft und wurde in den 1950er und 1960er zum 

staatlich geschützten Idealbild der Familie erhoben, gepaart mit dem 

gesellschaftlich verbindlichen Lebensplan »Love, marriage, baby car-

riage«.1 Doch bereits die 1968er Bewegung kritisierte dieses Familien-

bild als einen Ort der Unterdrückung insbesondere der Frau, die auf 

eine autonome Lebensgestaltung zugunsten des Familienglücks zu ver-

zichten hatte, während der Mann meist eine berufliche Karriere verfol-

gen konnte. Der aufziehende gesellschaftliche Wandel wurde befeuert 

durch die technischen Fortschritte in der Reproduktionsmedizin und 

der wachsenden Gleichberechtigung, die auch zu einem Anstieg der 

Scheidungsraten und entsprechend zu mehr Stief- und Patchworkfami-

lien führte. Damit wurde die Familie aber gerade nicht relativiert im 

zweiten Sinne des Relativismus, sondern vielmehr diversifiziert, also 

durch neue Familienformen erweitert und letztlich sogar gestärkt (vgl. 

Bernhard 2014: 472ff.). Denn Familien werden heute sehr bewusst ge-

                                            

1  In der Bundesrepublik Deutschland wurde sie im Grundgesetz (Art. 6) ver-

ankert. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 51 

 

plant, und Kinder genießen in unseren westlichen Gesellschaften sogar 

den Status von Prestigeobjekten eines geglückten Lebens. Außerdem 

trifft eine Relativierung der Familie auch deshalb nicht zu, weil die al-

lermeisten Personen nach wie vor ganz eindeutig zu sagen vermögen, 

wer zu ihrer Familie gehört und wen sie als ihre Mutter und Vater be-

trachten. Dies gilt selbst vor dem Hintergrund, dass viele Kinder mehr 

Elternteile im Sinne von Erziehungsverantwortlichen haben als geneti-

sche Erzeuger. Das ist an sich nicht einmal neu: Das Sprichwort »Blut 

ist dicker als Wasser« hat sich schon vor Jahrhunderten nicht allein auf 

Biologie, sondern auch auf die Zugehörigkeit zur Sippe bezogen, der 

man entstammt. Familienbande sind nicht einfach genetische Abstam-

mungsverhältnisse, sondern robuste Geflechte, in die die eigene Bio-

graphie eingewoben ist mitsamt unserer Identität, unseren Gewohnhei-

ten, unseren Perspektiven auf die Welt, die wir als Erwachsene zum 

Ausgangspunkt nehmen, um neue Weltansichten hinzuzugewinnen. 

Die Geflechte haben dabei nicht nur eine unvergleichliche Prägekraft 

für unsere Identität; wir bleiben auch zeitlebens in ihren Fäden verwo-

ben. Wie entfernt wir voneinander leben mögen, wie irritierend wir die 

gegenseitigen Ansichten finden können, ja, wie sehr wir uns sogar ver-

krachen können – »bis dass der Tod uns scheidet« bleiben wir alle 

Sohn oder Tochter, vielleicht Vater oder Mutter, in vielen Fällen 

Schwester oder Bruder. Die Familienbande ist deshalb Schicksal und 

zwar über die Blutsbande hinaus, und sie hat, insofern sie keine Deu-

tungsoffenheit zulässt, stets einen »Beigeschmack von Wahrheit«, wie 

der österreichische Dichter Karl Kraus einmal gesagt haben soll. 

Dennoch brechen die Klagen über einen ›Niedergang der Familie‹ 

nicht ab. Es scheint also jenen, die in diese Klage einstimmen, nicht 

darum zu gehen, dass sie befürchten, es gebe demnächst keine Fami-

lien mehr (vgl. Archard 2015; Gheaus 2015). Vielmehr ist sie Aus-

druck der Sorge, der familiäre Zusammenhalt im Sinne einer geteilten 

Verantwortung, einer verlässlichen gegenseitigen Fürsorge bröckle. 

Damit wird eine Verbindung angemahnt zwischen Relativierung und 

Verantwortungsabnahme, die auch im Ausschreibungstext der Vadian 

Lectures herausgestrichen wird: Weil heute Vieles relativ scheint, 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | BARBARA BLEISCH 

 

nimmt – so wird zumindest unterstellt – auch die Verantwortung für-

einander ab. So gewendet, ist Familie kein soziologisches Konstrukt 

eines Mehrgenerationengefüges, sondern ein normatives Ideal, in dem 

Menschen verlässlich füreinander da sind. 

Nun ist es freilich eine empirische Frage, ob Familienmitglieder 

heute tatsächlich weniger als früher bereit sind, sich umeinander zu 

kümmern. Aus philosophischer Perspektive ist zu dieser empirischen 

Frage nichts beizusteuern. Vielmehr setzt dieser Beitrag eine Stufe tie-

fer an und analysiert sozusagen die Grundlage dieser Klage. Denn be-

vor wir den Vorwurf erheben, Andere kämen ihrer familiären Verant-

wortung nicht nach, gilt es zu prüfen, worin denn ihre Verantwortung 

tatsächlich bestünde – oder anders gefragt: Ob Familie verpflichtet und 

wenn ja, wozu? 

Diese Frage mag vielleicht trivial erscheinen: Was, wenn nicht 

Familie, verpflichtet uns? Tatsächlich scheinen wir in unserer alltägli-

chen Lebenspraxis dauernd mit der Existenz familiärer Pflichten zu 

rechnen. Die Entschuldigung, wegen ›familiärer Pflichten‹ verhindert 

gewesen zu sein, akzeptieren wir in den meisten Kontexten ohne Zö-

gern. Ob ein Elternteil im Sterben liegt, die Schwester schwer erkrankt 

ist oder gerade ein neues Enkelkind geboren wurde – familiäre Bezie-

hungen geben uns offenbar eine Vielzahl von Gründen, die uns auch 

gegenüber anderen darin legitimieren, unsere Arbeit zu unterbrechen 

oder Termine abzusagen (vgl. Betzler/Bleisch 2015). 

Das gilt natürlich im Besonderen mit Blick auf kleine Kinder, für 

die die jeweiligen Eltern mit ihrer Anerkennung der Mutter- respektive 

der Vaterschaft Obhut-, Fürsorge- und Erziehungspflichten überneh-

men, die bestehen, bis das Kind seine Volljährigkeit erreicht hat. Doch 

diese Elternpflichten sind hier nicht thematisch. Denn wenn wir danach 

fragen, ob Familie an sich verpflichte, wollen wir wissen, ob uns die 

familiäre Bande auch dann Aufgaben überträgt, wenn wir es nicht 

mehr mit der Fürsorge gegenüber abhängigen Kleinkindern zu tun ha-

ben, sondern wenn wir als Ebenbürtige, aber eben Verwandte, vor-

einander stehen. Im Folgenden fokussiere ich zur Bearbeitung dieser 

Frage auf eine familiäre Konstellation, nämlich auf die Frage, ob er-

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 53 

 

wachsene Kinder ihren Eltern etwas schulden. Man kann diese Frage 

auch salopp zuspitzen: Gibt es Rabentöchter, gibt es Rabensöhne? 

Kinder also, die – analog zur Rabenmutter – ihren Pflichten als Nach-

kommen nicht zur Genüge nachkommen und ihre Eltern ungerechtfer-

tigt vernachlässigen (vgl. Bleisch 2015)? 

Die Idee, dass erwachsene Kinder ihren Eltern etwas schulden, hat 

eine lange Tradition. Bereits die Bibel gebietet an prominenter Stelle, 

nämlich im Dekalog, Vater und Mutter zu ehren, und die meisten Men-

schen halten es für geboten, den eigenen Eltern zumindest mit einem 

größeren Maß an Interesse, Respekt und Fürsorge zu begegnen, als sie 

dies anderen Personen gegenüber tun – und zwar auch dann, wenn sie 

selber aus dem Kontakt mit den Eltern nicht mehr allzu viel schöpfen. 

Gleichzeitig kommt es immer wieder zu Familienabbrüchen, in denen 

Kinder ihren Eltern den Kontakt aufkündigen und Eltern sich in ein-

schlägigen Internetforen ausführlich beklagen über ihre undankbaren 

Kinder. Es ist also durchaus strittig, was Kinder ihren Eltern schulden. 

In der Debatte um Familienabbrüche zeigt sich allerdings nur eine Ex-

tremform der ungleichen Bedürfnisse und gegenseitigen Ansprüche, 

die Eltern und ihre erwachsenen Kinder aneinander haben können. Vor 

dem Familienabbruch stellen sich oft harmlosere Fragen wie jene, wie 

oft eine erwachsene Tochter ihre betagte Mutter besuchen sollte; ob 

der Sohn sich an der Pflege seines Vaters beteiligten müsste; ob die 

Kinder Weihnachten auf den Malediven verbringen dürfen, wenn die 

Eltern das obligate Familienfest anberaumt haben; und ob Großeltern 

das Recht haben, ihre Enkelkinder zu sehen, wenn der Kontakt zu den 

eigenen Kindern nicht der beste ist. Alle diese Problemstellungen fun-

diert die eine große Frage, wozu ›Kindschaft‹ verpflichtet – der Um-

stand also, dass wir alle Söhne oder Töchter von Eltern sind. Was 

schulden erwachsene Kinder ihren Eltern? Und wie lässt sich eine sol-

che Pflicht allenfalls begründen? Dieser Frage gehe ich im Folgenden 

nach. 

Ich werde zuerst zwei Vorschläge diskutieren, wie die filiale Ver-

antwortung (also die Verantwortung erwachsener Kinder gegenüber 

ihren Eltern) bereits begründet worden ist, nämlich mit dem Hinweis 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | BARBARA BLEISCH 

 

auf Schuld und Dankbarkeit. Beide Vorschläge sind jedoch mit erheb-

lichen Schwierigkeiten konfrontiert, die unter anderem darauf zurück-

zuführen sind, dass die Frage der Verpflichtung vor allem mit Blick 

auf die sogenannte Überalterung unserer Gesellschaft und der damit 

verbundenen steigenden Pflegekosten gestellt worden ist. Dieser Blick 

verengt jedoch das Nachdenken über die erwachsene Elternkindbezie-

hung in problematischer Weise. Ich schlage deshalb im zweiten Ab-

schnitt einen Perspektivenwechsel vor weg von einem transaktionalen 

Modell der familiären Verantwortung hin zu einem relationalen Mo-

dell. In diesem Kontext wird das Konzept der relationalen Verletzlich-

keit relevant. Im dritten Abschnitt diskutiere ich, was Kinder ihren El-

tern schulden vor dem Hintergrund dieser spezifischen Verletzlichkeit. 

Ich komme zum Schluss, dass Kinder ihren Eltern nichts schulden, 

dass sie aber sowohl mit Blick auf das eigene Wohl, wie auf das Wohl 

ihrer Eltern guten Grund haben, dieser spezifischen Verletzlichkeit in 

ihrem Handeln Rechnung zu tragen und sich dieser stets bewusst zu 

sein. 

 

 

SCHULD UND DANKBARKEIT 
 

Als Begründung für eine spezielle Verpflichtung von Kindern gegen-

über ihren Eltern wird oft darauf verwiesen, was Eltern für ihre Kinder 

in deren Kindheit getan haben. Dieses ›Schuldnermodell‹ filialer 

Pflichten hat eine lange philosophische Tradition. So war schon Aristo-

teles der Meinung, Kinder hätten ihren Eltern gegenüber spezifische 

Pflichten zur Rückzahlung einer Schuld aufgrund der vielen Mühen 

und Aufwendungen, welche die Erziehungsarbeit für die Eltern mit 

sich gebracht hat (vgl. Aristoteles 1995). Die Idee wäre demzufolge, 

dass Eltern und ihre Kinder so etwas sind wie Gläubiger und Schuld-

ner: Eltern haben ihren Kindern durch ihre Erziehungsarbeit ein Darle-

hen gegeben, das Kinder im Erwachsenenalter abzutragen haben in 

Form von Zuwendung den eigenen Eltern gegenüber. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 55 

 

Diese Analogie ist allerdings aus verschiedenen Gründen wenig 

überzeugend. Erstens konfrontiert uns dieses ›Schuldnermodell‹ mit 

einem epistemischen Problem: Worin genau bestünde die entsprechen-

de Leistung für das, was Eltern ihren unmündigen Kindern gegeben 

haben? Es scheint sehr schwierig, wenn nicht unmöglich, diesbezüg-

lich Angaben zu machen und eine vergleichbare Leistung von den er-

wachsenen Kindern zu fordern. Anders als im Fall der Gläubiger-

Schuldner-Beziehung fehlt im Fall des Eltern-Kind-Verhältnisses näm-

lich schlicht ein Vergleichsmaßstab, der notwendig scheint, um den In-

halt der kindlichen Pflichten bestimmen zu können. Auf der Suche 

nach einem solchen Vergleichsmaßstab wird zweitens deutlich, dass 

die Schuldner-Gläubiger-Analogie in wesentlicher Hinsicht in die Irre 

führt: Sobald der Schuldner die bestimmbare reziproke Leistung er-

bringt, also z.B. das Geld zurückzahlt, sind er und sein Gläubiger 

›quitt‹. Einen solchen Zustand des Ausgleichs herzustellen, der das 

Ende der Verpflichtung markiert, ist geradezu der Witz von Pflichten 

im Sinne des Schuldnermodells. Die Pflichten, die Kinder gegenüber 

ihren Eltern haben, lassen sich in diesem Bild jedoch gerade nicht ein-

fangen. Eltern werden ihren Kindern nicht vorrechnen, dass sie sie 

noch drei Mal besuchen müssen, bis die Schuld abgetragen ist, die sich 

das Kind aufgeladen hat. Ein solcher Blick wäre unangemessen und 

würde eher das Ende der Beziehung markieren als die Idee stützen, 

dass die Beziehung weiter bestehen soll. Doch selbst wenn man diese 

Unklarheiten außer Acht lässt, stellt sich ein drittes Problem: Im Fall 

des Lebensgeschenks und auch der Sorge um das Kleinkind fehlt 

schlicht die ›Vereinbarung‹, die Schuldnermodellen zugrunde liegt. 

Kinder haben um ihr Leben ebenso wenig wie um ihre Erziehung und 

Pflege gebeten, und es scheint problematisch, jemanden in die Pflicht 

zu nehmen, weil man ihm etwas gegeben hat, wovon man gar nicht 

wusste, ob er oder sie es haben wollte. Aus diesem Grund gibt es auch 

keine Pflicht, für die empfangenen Gaben eine Gegenleistung zu er-

bringen. 

Allgemeiner formuliert bringt das Schuldnermodell die Idee der 

fairen Kostenverteilung ins Spiel: Nicht nur die Geburt, sondern das 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | BARBARA BLEISCH 

 

Aufziehen von Kindern ist mit Lasten verbunden, die – so der Gedanke 

– unter denen, die den Profit haben, fair verteilt werden sollten. Eltern 

sind diesbezüglich gleichsam in Vorleistung gegangen, und die kindli-

chen Pflichten ihnen gegenüber dienen dem Ausgleich der so entstan-

denen Schieflage. Doch warum sollte das bloße Faktum des Profits je-

manden zur Beteiligung an den Kosten verpflichten? Ich profitiere bei-

spielsweise enorm davon, dass die über mir wohnende Nachbarin eine 

leidenschaftliche Cineastin ist, und jeden zweiten Abend im Kino ver-

bringt, denn das erlaubt mir, in ihrer Abwesenheit laut Musik zu hören. 

Gleichwohl wäre es absurd, wenn sie allein aufgrund dieser Profite von 

mir verlangen würde, mich an den Kosten für ihre Kinokarten zu betei-

ligen. Das hängt nicht zuletzt damit zusammen, dass sie mit den Kino-

besuchen zunächst einmal sich selber einen Gefallen tut, und dies gilt 

ganz ähnlich auch für die Elternkindbeziehung: Mit der Zeugung von 

Kindern haben Eltern zuallererst etwas für sich getan, nämlich ihrem 

Wunsch entsprochen, Nachwuchs in die Welt zu setzen. Und weil dem 

so ist, leuchtet es keinesfalls ohne Weiteres ein, dass ihre Kinder ihnen 

dafür eine Gegenleistung schulden. Das Schuldnermodell scheint daher 

nicht geeignet um zu begründen, weshalb ein erwachsenes Kind seinen 

Eltern verpflichtet sein sollte. 

Das klingt hart und, wie man vielleicht einwenden könnte, reichlich 

undankbar. Doch mit der Berufung auf die Undankbarkeit des Kindes 

wird die Argumentationsebene gewechselt von der These einer 

Schuldhaftigkeit zur Behauptung einer Pflicht der Dankbarkeit. Viel-

leicht sollten Kinder ihren Eltern ja wirklich dankbar sein für das, was 

diese für sie getan haben? Was liegt näher als der Gedanke, dass wir 

der Frau, die uns unter Schmerzen geboren hat, in besonderer Weise 

dankbar sein sollten und deshalb verpflichtet sind? Dass wir dem Va-

ter, der uns über Jahre hinweg begleitete und auf uns im besten Fall 

auch Acht gab, Dank schulden? Dankbarkeit für eine glückliche Kind-

heit oder für fröhliche Stunden, die man im Kreis der Familie zuge-

bracht hat, ist zumindest eine weit verbreitete Haltung, die uns alles 

andere als unangemessen scheint. Doch folgt aus dieser offenbar ge-

teilten Praxis eine Pflicht? Ich meine nein. Eine Haltung der Dankbar-

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 57 

 

keit kann man vermissen; sie einzufordern ist hingegen unmöglich, 

denn Haltungen lassen sich nicht gebieten, sondern lediglich kultivie-

ren. Und selbst wenn es möglich wäre, eine entsprechende Haltung 

einzufordern, sich also zeigen würde, dass wir dankbar sein sollten für 

die Familienkonstellation, von der wir profitieren durften, ergeben sich 

daraus keine konkreten Forderungen, die Eltern an ihre Kinder stellen 

könnten. Verlieren wir beispielsweise unseren Geldbeutel und ein ehr-

licher Finder schickt uns diesen zurück, sollten wir diesem möglicher-

weise wirklich dankbar sein. Wir schreiben in einer solchen Situation 

eine Karte, schicken Blumen, zeigen uns erkenntlich. Abgesehen von 

einer Geste, die der Dankbarkeit Ausdruck verleiht, bestehen aber kei-

ne weiteren Pflichten. Zugegeben ist das, was Kinder von ihren Eltern 

erhalten, von einer ganz anderen Dimension als ein verlorener Geld-

beutel. Aber selbst wenn wir dies anerkennen, fragt sich, was daraus 

genau an Dankbarkeitsgesten folgen sollte. Eine junge Frau kann mit 

guten Gründen zu ihren Eltern sagen: »Ich bin Euch ewig dankbar, für 

alles, was ihr mir geschenkt habt, aber jetzt möchte ich meine eigenen 

Wege gehen.« Was berechtigt die Eltern zum Urteil, ihr Weggang sei 

Ausdruck von Undankbarkeit? Dankbarkeit steht uns als Haltung in 

vielen Fällen gut an, doch aus ihr folgen keine berechtigten Ansprüche 

auf konkrete Güter oder Verhaltensweisen des Gegenübers. 

Halten wir an dieser Stelle kurz inne: Die bisherigen Versuche zu 

zeigen, weshalb Kinder ihren Eltern speziell verpflichtet sein könnten, 

fokussierten auf die Frage, was Eltern ihren Kindern in deren Kindheit 

gegeben haben und was sie sozusagen als Gegenleistung von ihrem 

Nachwuchs erwarten können. Der Grund für diese Engführung der De-

batte findet sich unter anderem im Umstand, dass mit der zunehmen-

den Überalterung unserer Gesellschaft und der Vereinsamung vieler 

betagter Menschen die Frage aufkommt, wer diesbezüglich in die 

Pflicht zu nehmen ist, d.h. wer für die entsprechenden Hilfeleistungen 

finanziell aufzukommen hat.2 

                                            

2  Vgl. dazu bspw. das sogenannte ›Rabenvater-Urteil‹, in dem der deutsche 

Bundesgerichtshof einen Beamten verpflichtete, sich mit rund 9.000 Euro 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | BARBARA BLEISCH 

 

In diesem Zusammenhang liegt es offenbar nahe, darauf zu verwei-

sen, dass Kinder von ihren Eltern vorgängig massiv profitiert haben 

und dass sie entsprechend etwas zurückgeben müssen. Dies ist die 

Grundidee der Schuldner- wie der Dankbarkeitsmodelle. Sie stehen im 

Kern für das, was ich eine Moral der Transaktion nenne: Moralisch zu 

handeln heißt in den entsprechenden Kontexten, einen Ausgleich her-

zustellen für Leistungen, die einseitig erbracht worden sind. Dieses 

Moralverständnis fundiert viele soziale Beziehungen. Doch einerseits 

beruht es auf einem Bild von autonomen Beziehungspartnern, die frei 

entscheiden, welche Güter sie tauschen wollen und darüber allenfalls 

sogar eine Vereinbarung treffen. Dieses Bild passt aber gerade nicht 

zur Familie, in der die Beteiligten sich nicht frei wählen, sondern ein-

ander nolens volens gegeben sind. Andrerseits führt es die Frage, was 

wir einander schulden, zu Unrecht auf den Austausch von Gütern und 

Fürsorge eng. Doch die fraglichen Pflichten erschöpfen sich nicht in 

Hilfsgeboten, denn viele Fragen, die uns im Zusammenhang mit unse-

ren Eltern umtreiben, lassen sich nur adäquat erfassen, wenn wir von 

der Debatte um die Finanzierung der Fürsorge und der Pflege Abstand 

nehmen. So fragen sich erwachsene Kinder beispielsweise auch, ob sie 

heimlich heiraten oder ihren Eltern die Enkel vorenthalten dürfen oder 

ob sie das Alkoholproblem des Vaters ansprechen müssten. Es geht al-

so bei den fraglichen Pflichten keinesfalls ausschließlich oder vorran-

gig um Hilfsgebote, sondern ebenso um Diskretionspflichten und 

Interventionsgebote. Um die Frage nach der Begründung der entspre-

chenden Pflichten in ihrer Gesamtheit beantworten zu können, müssen 

                                            

an den Kosten für das Pflegeheim zu beteiligen, in dem dessen Vater bis zu 

seinem Tod lebte, obwohl der Vater den Kontakt zu seinem Sohn abgebro-

chen hat, als er achtzehn Jahre alt war, und ihn testamentarisch enterbte. 

Der Bundesgerichtshof entschied in letzter Instanz, der Sohn müsse seiner 

Unterhaltspflicht nachkommen. Auch wenn der Vater das familiäre Band 

zerschnitten habe, habe er sich in den ersten achtzehn Lebensjahren seines 

Sohnes um ihn gekümmert und damit seine Elternpflichten im Wesentli-

chen erfüllt (Beschluss des Bundesgerichtshof BGH XII ZB 607/12). 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 59 

 

wir aber vor allem eines tun, nämlich die Elternkindbeziehung besser 

verstehen und danach fragen, wozu die Beziehung selbst – unabhängig 

von Vorleistungen – verpflichtet. Ich plädiere also im Kontext der Fa-

milienbeziehungen für einen Perspektivenwechsel: weg vom transak-

tionalen Modell der Moral hin zu einem relationalen Modell der Mo-

ral, das auf der Beziehung, nicht auf dem Austausch von Gütern be-

ruht. 

 

 

RELATIONALE MORAL UND VERLETZLICHKEIT 
 

Dabei stellt sich natürlich sogleich die Frage, ob Beziehungen an sich 

verpflichten, ohne auf den Austausch von Gütern Bezug zu nehmen? 

Betrachten wir dazu zuerst eine mögliche Form der persönlichen 

Beziehung, die Freundschaft. Tatsächlich sind viele der Meinung, 

Freund oder Freundin zu sein, heiße gerade, der befreundeten Person 

gegenüber speziell verpflichtet zu sein. Dies gilt nicht nur für die gern 

zitierten Nothilfeszenarien (Freunde sind demnach als Erste aus dem 

Teich oder dem brennenden Haus zu retten), sondern auch mit Blick 

auf andere Gebote, etwa Diskretionspflichten (was einem eine Freun-

din anvertraut, hat man für sich zu behalten) oder Interventionsgebote 

(gute Freunde sollten einander vor existentiellen Fehlern bewahren). 

Dabei steht gerade nicht die Fairness einer Transaktion im Vorder-

grund, also die Frage, ob einem Freund jenes Maß an Zuneigung ge-

schenkt wird, das er einem selber hat angedeihen lassen. Derartige 

›Aufrechnungen‹ sind eher ein Zeichen dafür, dass es mit der Bezie-

hung nicht zum Besten steht, als dass man sich einander zugeneigt 

fühlt. Freundschaftspflichten sind nicht von der Art, dass sie irgend-

wann gänzlich erfüllt oder ›abgehakt‹ wären, wie dies bei transaktiona-

len Pflichten wie Schuldner- oder Dankespflichten der Fall ist. Viel-

mehr ist die Erfüllung entsprechender Pflichten für die Beziehung 

konstitutiv: Wenn eine Freundin nicht mehr bereit ist, ihren Freund zu 

unterstützen, die Geheimnisse, die er ihr anvertraut für sich zu behal-

ten, und im Streitfall mit Dritten für ihn Partei zu ergreifen, ist dies ein 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | BARBARA BLEISCH 

 

Zeichen dafür, dass sie womöglich nicht mehr an der Freundschaft in-

teressiert ist. 

Nun mag diese Position zwar lebensweltlich überzeugend sein, phi-

losophisch hat sie jedoch einige Haken. Denn die These, dass Pflicht-

erfüllung konstitutiv ist für eine Beziehung, die ihrerseits neue Pflich-

ten generiert, ist einerseits zirkulär. Andrerseits mutet es mit der Idee 

von moralischen Pflichten nur schwer vereinbar an, dass man seinen 

Verpflichtungen dadurch entgehen kann, dass man selbständig die 

normativen Voraussetzungen der Situation ändert – also im vorliegen-

den Fall die Freundschaftsbeziehung aufkündigt. Allerdings entspricht 

diese Darstellung der fluiden Freundschaft auch gar nicht dem Ideal 

des ›guten Freundes‹, der einem treu verbunden bleibt, egal was kom-

men mag. Das betonte schon Aristoteles in seiner Nikomachischen 

Ethik und wiederholte im 18. Jahrhundert Michel de Montaigne (1998) 

in seinem Essay Von der Freundschaft. Wer sich aus einer Freund-

schaft verabschiedet, einfach weil er oder sie das Interesse am gewohn-

ten Gegenüber verloren hat, scheint nicht verstanden zu haben, worum 

es in einer Freundschaft wirklich geht. Dies gesagt, kann es natürlich 

dennoch zu Zerwürfnissen zwischen Freunden kommen oder zu einem 

Gefühl der Verflachung der Beziehung, die vielleicht dazu führt, dass 

man sich aus den Augen verliert. Momente der Reibung und vielleicht 

auch der Trennung scheinen mir nun aber besonders informativ zu sein 

für das Nachdenken über Freundschaftspflichten. Der Vorwurf, bei-

spielsweise ungerechtfertigt verlassen oder verraten worden zu sein, 

bringt Erwartungen zum Ausdruck, die auf eine Verletzung von Pflich-

ten hinzudeuten scheinen. Tatsächlich kommt die Moral in Beziehun-

gen meist erst dann ins Spiel, wenn Beziehungen brüchig werden. Be-

ziehungen sind moralisch gesehen insofern störungsanfällig, als sie 

stets mit der Möglichkeit von Verrat und Verlust einhergehen. Denn 

indem wir lieben und vertrauen, indem wir uns auf andere Menschen 

einlassen und gemeinsame Projekte mit ihnen teilen, machen wir uns 

auch verletzlich. 

Der Begriff der Verletzlichkeit hat unterschiedliche Dimensionen 

(vgl. Mackenzie/Stoljar 2000): Menschen sind erstens in einem ontolo-

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 61 

 

gischen Sinn verletzlich. Der Mensch ist nicht bloß ein autarkes, auto-

nomes Individuum, wie ihn der Liberalismus zeichnet, sondern Men-

schen sind als wesentlich körperliche Entitäten verletzlich und auf-

einander angewiesen: Sie können erkranken, verwundet werden, sie 

sterben (vgl. MacIntyre 1999; Butler 2004). Menschen sind zweitens 

sozial verletzlich: Sie können als Mitglieder einer Gesellschaft eine 

schlechte soziale Stellung haben, diskriminiert oder ausgegrenzt wer-

den. Soziale Verletzlichkeit bringt immer eine Schlechterstellung einer 

Person im Hinblick auf ein bestimmtes Gut zum Ausdruck. So weisen 

sozioökonomisch schlechter Gestellte beispielsweise in vielen Gesell-

schaften eine höhere Morbiditätsrate auf. Diese beiden Konzepte der 

Verletzlichkeit – ontologisch und sozial – sind in der Ethik deshalb 

wichtig, weil sie ausweisen, dass wir den Menschen nicht nur als frei 

und unabhängig, sondern eben auch als vulnerabel denken müssen, 

wenn wir fragen, was wir einander schulden und an welchen Grundfes-

ten sich moralisches Handeln zu orientieren hat. Aber für die Frage, 

was sich Personen in Familienbeziehungen schulden, ist ein dritter Be-

griff der Verletzlichkeit einschlägig, der relational, also beziehungsba-

siert ist. Relationale Verletzlichkeit ergibt sich allein im Rahmen und 

in Abhängigkeit von Verbundenheit und gegenseitigem Vertrauen. 

Relationale Verletzlichkeit weist dabei unterschiedliche Facetten 

auf, von denen ich an dieser Stelle drei unterscheiden möchte: Freun-

dinnen sind erstens epistemisch vulnerabel. In den meisten Fällen ken-

nen sie sich schon lange und sind deshalb vertraut mit den Vorlieben 

und Einstellungen der Anderen, wissen aber auch um ihre Schwächen 

und dunklen Seiten. Sie haben Erfolge geteilt, sind einander aber auch 

beigestanden in Situationen des Scheiterns. Sie haben sich Geheimnis-

se anvertraut und Vertraulichkeiten ausgetauscht. Eine tiefe persönli-

che Beziehung geht deshalb einher mit einem tieferen Verständnis für 

die andere Person. Dieses Verständnis füreinander verschafft Freunden 

einen epistemischen Vorteil gegenüber Außenstehenden, der ihnen in 

guten Zeiten erlaubt, einander besonders zu unterstützen, in schlechten 

Zeiten aber auch die Möglichkeit eröffnet, einander in einer Weise zu 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | BARBARA BLEISCH 

 

verletzen, zu betrügen oder auszunutzen, wie es Außenstehende nicht 

zu tun vermöchten. 

Freunde nehmen überdies am Leben des Anderen teil. Vielleicht 

spielen sie regelmäßig Tennis zusammen, fahren jedes Jahr gemeinsam 

in den Urlaub oder machen einander zu Paten ihrer Kinder. Freund-

schaften bestehen wesentlich aus Ritualen, an die sich beide Seiten 

mehr oder minder verlässlich halten. Gibt eine Seite das Ritual auf 

oder erlischt einseitig das Interesse für eine geteilte Praxis, provoziert 

dies Irritationen, die nach einer Erklärung oder sogar Rechtfertigung 

rufen. Weil Freundschaft auch darin besteht, dass Erwartungen verläss-

lich erfüllt werden, sind Freunde zweitens erwartungsbasiert verletz-

lich. 

Diese erwartungsbasierte Verletzlichkeit ist drittens eng verwoben 

mit dem Umstand, dass wir in Beziehungen auch emotional vulnerabel 

sind. Liebe geht einher mit emotionaler Bindung, und dieser Bindung 

wird ganz wesentlich Ausdruck verliehen durch geteilte Rituale, Inter-

essen und Gewohnheiten. (Liebespaare, die sich trennen, geben ent-

sprechend oft als Grund für die Trennung an, sie hätten nichts mehr ge-

teilt.) Jemanden zu lieben, heißt deshalb immer auch, ein emotionales 

Risiko einzugehen: das Risiko verlassen, betrogen oder zurückgewie-

sen zu werden. 

Es gibt Personen, die dieses Risiko nicht eingehen möchten und 

deshalb nahe Beziehungen weitgehend vermeiden. Anders als bezüg-

lich der ontologischen und sozialen Verletzlichkeit sind wir mit Blick 

auf die relationale Verletzlichkeit bis zu einem gewissen Grad frei zu 

entscheiden, wie nahe wir andere Menschen an uns heranlassen und 

wie sehr wir damit das Risiko eingehen, verletzt zu werden. 

Aber ganz abgesehen davon, ob es eine erfüllende Lebensform sein 

kann, sich aus Angst vor Verletzung gegen Beziehungen zu verwahren, 

haben wir in Familienbeziehungen diese Freiheit nicht: Wir hatten nie 

die Möglichkeit, uns frei zu entscheiden, ob wir diese Eltern haben 

wollen. Ebenso wenig waren die Eltern frei im Entscheid, mit dem 

spezifischen Kind, das das ihre ist, verbunden zu sein. Sie konnten le-

diglich entscheiden, ob sie überhaupt Kinder haben wollen. Aber von 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 63 

 

dem Moment an, in dem sie die Elternschaft anerkannten, begann auch 

die Beziehung zum Kind. Freilich ist auch familiäre Liebe nicht um-

sonst zu haben, sondern es muss in die Beziehung investiert werden. 

Gerade deshalb scheint ja die Idee, dass Kinder ihren Eltern etwas 

schulden, so naheliegend: Das elterliche Investment ist nicht nur finan-

ziell und zeitlich, sondern auch emotional hoch. Doch der Fokus auf 

die Investitionen verkennt, dass die moralische Währung in persönli-

chen Beziehungen nicht die Schuld ist, die sich aus einem Aufrechnen 

mit der Vergangenheit ergibt. Es ist vielmehr die Liebe respektive de-

ren Kehrseite: die Verletzlichkeit, die diese Beziehungen prägen. 

Diese Nichtwählbarkeit der familiären Bande verschärft nun aber 

die relationale Verletzlichkeit in entscheidender Weise. Was deren 

epistemische Dimension anbelangt, haben Eltern natürlicherweise 

einen umfassenden Wissensvorsprung im Vergleich zu ihren Kindern, 

die die Kindheit ihrer Eltern nicht miterlebt haben. Die umfassende 

Kenntnis des eigenen Nachwuchses kann für diesen auch bedrohlich 

ausfallen, wenn er aus den Rollen, die ihm zugefallen sind, nicht mehr 

schlüpfen kann. Der Grund dafür liegt in den normalerweise recht sta-

tischen Bildern, die wir von jenen haben, die wir lieben. Da Vertraut-

heit auch darin besteht, die geliebten Menschen ›lesen‹ zu können und 

ihre Handlungen und Haltungen bis zu einem gewissen Grad antizipie-

ren zu können, bekunden Freunde oft Mühe damit, wenn sich diese 

stark verändern. Es ist eine offene Frage, wie viel Veränderung Zunei-

gung und Liebe ertragen kann und soll. Gerade in Familienbeziehun-

gen zeigt sich jedoch oft, dass Entwicklungen von Personen nur schwer 

zugelassen werden können. Die epistemische Vulnerabilität kann sich 

dann zu einer Art Zwangsjacke verdichten, in der wir einander ständig 

vor dem Hintergrund der Familiengeschichte sehen und einordnen. Die 

Familiengeschichte hilft uns deshalb nicht nur in einem positiven Sinne 

zu verstehen, wer wir sind, wie David Velleman (2005) betont; wir 

können uns auch eingesperrt fühlen in der eigenen Geschichte (kritisch 

dazu: Haslanger 2009). Epistemische Vulnerabilität kann deshalb in 

Familiengefügen eine spezifische Verschärfung erfahren. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | BARBARA BLEISCH 

 

Der zweite Aspekt dieser speziellen Akzentuierung der epistemi-

schen Verletzlichkeit betrifft den Umstand, dass Familien stets mehrere 

Personen umfassen, die miteinander in einer Weise verwoben sind, wie 

es die Freunde einer Person normalerweise untereinander nicht sind. 

Wenn eine Mutter das Geheimnis ihres Sohnes ausplaudert, kann das 

nicht nur den Sohn verletzen, sondern auch negative Auswirkungen 

haben auf dessen Ehefrau, seine Schwestern, seinen Vater. Familien 

werden zurecht als Systeme beschrieben, und Familiengeheimnisse ta-

buisiert, weil sie aufzudecken das ganze System beeinträchtigen wür-

de. Inzest ist vermutlich der problematischste Fall eines Familienge-

heimnisses, das meist sehr gut gehütet wird, weil alle Vertrauensperso-

nen zugleich Betroffene sind – nicht nur als eigentliche Opfer, sondern 

auch in ihrer Rolle als Mitwisser. Zwar können solche Phänomene 

auch in Peer-Gruppen oder Freundeskreisen auftreten. Meist sind diese 

Gruppen aber doch loser, sodass es nicht zu denselben gravierenden 

Effekten kommt. Außerdem behaupte ich an dieser Stelle nicht, dass 

epistemische Verletzlichkeit in Familien kategorisch anders ausfällt als 

in Freundschaften. Ich sage nur, dass diese Art der Verwundbarkeit in 

vielen Familien eine spezielle Akzentuierung erfährt. 

Dasselbe gilt auch für die erwartungsbasierte und die emotionale 

Vulnerabilität. Wie ich in Bezug auf Freundschaften schon gesagt ha-

be, bestehen intime Beziehungen meist aus geteilten Praktiken und Ri-

tualen, und der Wert der Beziehung hängt unter anderem davon ab, 

dass wir uns verstanden und aufgehoben fühlen, gerade weil die Ver-

bindung in all den kleinen Vertrautheiten Bestätigung erfährt. Wir füh-

len uns einander zugehörig und verbunden – und entsprechend sind wir 

auch verletzlich mit Blick auf das Ende dieser Zugehörigkeit und Ver-

bundenheit. Im Vergleich zur Freundschaft erfährt aber auch dieser 

Typ der Verletzlichkeit in der Familie zwei Akzentuierungen: 

Die erste Akzentuierung betrifft den Umstand, dass die Familien-

beziehung als solche nicht beendet werden kann. Natürlich können 

auch Kinder den Kontakt zu ihren Eltern abbrechen und Eltern ihre 

Kinder verstoßen. Dennoch bleibt das Kind bis zu seinem Tod das 

Kind dieser spezifischen Eltern, und Eltern bleiben bis zum Tod ihres 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 65 

 

Kindes dessen Vater oder Mutter. Es gibt Exfreunde, Exfrauen, Ex-

partner – aber es gibt keinen Exvater, keine Exschwester oder Extoch-

ter. Dagegen kann man durchaus Freundschaften beenden oder sich so 

verhalten, dass die Freundschaft leidet und früher oder später zu einem 

Ende kommt. Die Familienbeziehung dagegen lässt sich nicht aufkün-

digen. Die amerikanische Philosophin Claudia Mills (2015) sieht in 

dieser Nichtwählbarkeit einen speziellen Wert, weil sie meist damit 

einhergehe, dass wir bedingungslos geliebt werden: Gerade weil wir 

uns in unseren nahen Familienbeziehungen gegenseitig nicht wählen 

können, können wir auch keine Bedingungen aneinander stellen. Wir 

sind einander ›gegeben‹, so Mills, und müssen uns deshalb miteinander 

arrangieren. Dies kann zwar im Einzelfall auch nachteilig sein, doch in 

erster Linie ist es ein hohes Gut, über einen Vorrat an Liebe zu verfü-

gen, den wir uns nicht erst verdienen müssen und den wir auch nicht 

beim kleinsten Fehltritt verlieren. Doch Mills schildert damit nur die 

glänzende Seite der Medaille, die unter anderem ein Grund dafür ist, 

weshalb Familienbeziehungen sicherlich nie leichtsinnig aufgegeben 

werden. Die dunkle Seite des Umstands, dass wir unsere Blutsbande 

nie loswerden, besteht aber darin, dass uns dies auch in einer spezifi-

schen Weise verletzlich macht, weil man sozusagen nicht übereinander 

hinwegkommen kann. 

Die zweite Akzentuierung betrifft den Umstand, dass die Eltern-

kindbeziehung unersetzbar ist. Wenn ein Sohn den Kontakt zu seinem 

Vater abbricht, kann der Vater nicht einen neuen Sohn finden. Zwar 

gilt dies bis zu einem gewissen Grad für alle tiefen persönlichen Be-

ziehungen. Liebespartner hoffen zurecht, dass sie einander nicht als er-

setzbar sehen, und auch langjährige gute Freunde teilen vermutlich das 

Gefühl, in einer Weise verstanden zu werden, wie sie nie wieder von 

einer anderen Person verstanden werden. Dennoch ist es selbstver-

ständlich angemessen, eine verlassene Freundin zu trösten mit den 

Worten: »Gräme Dich nicht, er war sowieso nicht der Richtige für 

Dich, und früher oder später wirst Du Dich wieder verlieben und je-

manden finden, der besser zu Dir passt.« Es wäre aber vollkommen in-

adäquat, Ähnliches zu Eltern zu sagen, die von ihren Kindern verlassen 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | BARBARA BLEISCH 

 

wurden, oder zu Kindern, deren Eltern nichts mehr von ihnen wissen 

wollen. Ist man erst einmal erwachsen, kann man nicht noch einmal 

neu anfangen mit der Familienbeziehung. Deshalb verschärft sich auch 

die emotionale Verletzlichkeit im Rahmen der Familienbande. 

Zugegeben lässt sich an dieser Stelle einwenden, dass die Akzentu-

ierungen, die ich eingeführt habe, nur formale Eigenschaften der Fa-

milienbande sind: Es ist ja nicht die Beziehung, die nicht gekündigt 

oder ersetzt werden kann, sondern vielmehr die genetische oder soziale 

Rolle, die mit der Beziehung einhergeht oder auf der die Beziehung 

basiert. Damit stellt sich jedoch die Frage, ob diese ›formalen Eigen-

schaften‹ tatsächlich frei sind von jeglicher Normativität. Die Antwort, 

die ich an dieser Stelle vorschlage, lautet: Auch wenn in der geneti-

schen Bindung oder der sozialen Bande selbst keine Normativität liegt, 

akzentuieren diese Bande respektive deren Eigenschaften die Verletz-

lichkeit, die Mitglieder in dieser sehr speziellen Beziehung einander 

gegenüber haben. Da Eltern und Kinder in einer gewissen Weise stets 

verbunden bleiben ganz unabhängig von ihren Vorlieben und Einstel-

lungen, und da diese Beziehung unersetzlich ist, ist ein Scheitern dieser 

Bande schwieriger auszuhalten und ins Leben zu integrieren als ein 

Versanden einer Freundschaft. 

 

 

VERLETZLICHKEIT UND FAMILIÄRE PFLICHTEN 
 

Was heißt das nun für die Frage, was Kinder ihren Eltern schulden? 

Lässt sich aus der erwähnten Verletzlichkeit eine Verpflichtung ablei-

ten und wenn ja welche? 

Beginnen wir mit der epistemischen Verletzlichkeit. Es ist offen-

sichtlich, dass Familienmitglieder einander in besonderer Weise verlet-

zen können aufgrund des epistemischen Vorsprungs, den sie Außen-

stehenden gegenüber haben. Intimes Wissen voneinander verschafft 

Familienmitgliedern zwar auch die Möglichkeit, einander besonders 

zielführend zu helfen; doch dessen Kehrseite ist, dass sie auch in der 

Lage sind, einander zu verraten, zu beschämen, zu demütigen, wie es 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 67 

 

jemand, der diesen epistemischen Vorsprung nicht hat, nicht vermöch-

te. Es ist selbstredend verwerflich, die geteilte Intimität und das histo-

rische Wissen voneinander auszunutzen. Diese Pflicht ist jedoch eine 

natürliche Pflicht, die sich auf das generelle Nichtschädigungsgebot 

zurückführen lässt, wir haben diese Pflicht allen Personen gegenüber. 

Es handelt sich somit nicht um eine spezifisch filiale Pflicht, die Kin-

der ihren Eltern als ihre Kinder schulden. Die Intimität versetzt die 

Familienmitglieder lediglich in die Lage, sich besonders einfach und 

tiefgreifend verletzen zu können; sie ist aber nicht die Grundlage der 

besagten Pflicht. 

Generiert die erwartungsbasierte Verletzlichkeit spezielle filiale 

Pflichten? Manche Freunde und auch Familienmitglieder teilen ge-

meinsame Projekte, in die beide Seiten Zeit und Geld investieren, wie 

etwa der Kauf einer gemeinsamen Ferienwohnung, die Planung einer 

Reise. Die Erwartungen, die auf diesen gemeinsamen Projekten basie-

ren, fußen in einer Art implizitem Versprechen, das man sich gegeben 

hat. Schert einer der Projektpartner aus, schuldet er natürlich eine 

Rechtfertigung und muss den entstandenen Schaden kompensieren. 

Die Pflicht, sich an Versprechen zu halten und bei einem Vertrags-

bruch den Schaden zu kompensieren, ist aber wiederum eine generelle 

Pflicht; sie ist nicht familientypisch und kommt dort möglicherweise 

sogar seltener vor als in Freundschaften und vor allem in Geschäftsbe-

ziehungen. Die Kosten, die für Familienmitglieder entstehen, wenn je-

mand einseitig den Kontakt abbricht oder jemand seinem Gegenüber 

nicht jene Fürsorge angedeihen lässt, die dieser sich wünscht, betreffen 

eher die emotionale Verletzlichkeit, die sich in Familienbeziehungen 

verschärft durch die Unaufkündbarkeit und Exklusivität. Doch folgt 

aus dieser, dass Kinder für ihre Eltern Verantwortung übernehmen 

müssen, dass sie zu Kontakt und Fürsorge verpflichtet sind? 

Betrachten wir zur Beantwortung dieser Frage noch einmal die 

Freundschaft. Einander Gutes zu tun, einander zu ermutigen und ge-

meinsam Zeit zu verbringen, liegt Freunden normalerweise am Herzen. 

Weil Freunden an der Beziehung liegt, haben sie auch Grund, sich um 

diese zu bemühen. Doch dieser Grund ist keine Pflicht im engeren Sin-

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | BARBARA BLEISCH 

 

ne, die auch dann noch bestünde, wenn wir die Beziehung nicht mehr 

als wertvoll erachten. Ganz im Gegenteil: Würden wir uns nur noch 

aus einem Pflichtgefühl heraus um einander bemühen, hätten wir guten 

Grund uns zu fragen, ob wir tatsächlich noch Freunde sind. Das zeigt 

sich auch aus der drittpersonalen Perspektive: Wenn ich realisiere, dass 

meine Schwester ihre langjährige Freundin nicht an ihre Geburtstags-

feier eingeladen hat und nicht mehr mit ihr, wie früher immer, in die 

Ferien fährt, würde ich sie sicher nicht kritisieren für eine Vernachläs-

sigung einer Pflicht. Vielmehr scheint es angebracht zu fragen, wes-

halb die Beiden nicht mehr befreundet sind. Eine Pflicht, befreundet zu 

sein und in einer Beziehung zu verharren, gibt es nicht, und dasselbe 

gilt auch für die Familienbeziehung. 

Dieses Recht, eine Person zu verlassen, wird oft mit dem soge-

nannten Voluntarismus verteidigt: Es dürfen uns keine speziellen 

Pflichten aufgebürdet werden, ohne dass wir in die entsprechende 

Bande, die uns verpflichtet, eingewilligt hätten. Der Voluntarismus ist 

allerdings mit einer ganzen Reihe von Problemen konfrontiert, auf die 

ich an dieser Stelle nicht eingehen kann (zum Problem des Volunta-

rismus vgl. ausführlich: Scheffler 2002, Kap. 3). Das Konzept der Vul-

nerabilität kann jedoch meines Erachtens zeigen, weshalb es nicht nur 

erlaubt, sondern zuweilen sogar geboten ist, eine Person zu verlassen. 

Relationale Verletzlichkeit ist, so wie ich sie hier dargestellt habe, die 

Kehrseite jeder innigen Verbindung. Wenn die Liebe beidseits versiegt 

und die Bande nicht mehr als wertvoll erachtet wird, gibt es auch kei-

nen Grund, diese weiter zu pflegen. Wenn die Liebe aber einseitig ver-

siegt, dann sollte sich die Person, die gehen möchte, zwei Fragen stel-

len: Erstens eine kritische Rückversicherung: Ist die Beziehung wirk-

lich ganz wertlos geworden? Gibt es tatsächlich keine Möglichkeit, sie 

weiterzuentwickeln, sondern bleibt nur der Abbruch, die Trennung? 

Immerhin gehören langanhaltende Beziehungen zum Wertvollsten im 

Leben, was es gibt. Wir haben deshalb prudentielle Gründe, auch kri-

selnden Verbindungen eine zweite und dritte Chance zu geben. Wenn 

die Beziehung aber wirklich wertlos geworden ist oder uns sogar belas-

tet, dann haben wir genauso Grund, sie zu beenden. Wir müssen uns 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 69 

 

nicht nur nicht quälen in Beziehungen, wir sollten dies auch aus pru-

dentiellen Gründen nicht tun. Doch auch moralische Gründe sprechen 

für einen Beziehungsabbruch, wenn wir nicht mehr in der Lage sind, 

ihr etwas Positives abzugewinnen. Wir haben festgehalten, dass rela-

tionale Verletzlichkeit die Kehrseite jeder liebevollen Verbindung ist. 

Ist die Liebe nicht mehr zu haben, wird die Verletzlichkeit, die vorher 

sozusagen der inbegriffene Preis für das hohe Gut der Liebe war, voll-

kommen nutzlos. Es wäre deshalb geradezu moralisch verwerflich, 

eine Person in einer Beziehung zu halten, in der wir ihr keine Liebe 

mehr geben können. Deshalb sollten wir nicht zuletzt aus Respekt vor 

der einst geliebten Person alles daransetzen, dass auch sie ihre emotio-

nale Verletzlichkeit uns gegenüber überwinden kann. 

Wenn wir nun wieder die Familienbeziehung betrachten, so ist es 

rein theoretisch natürlich möglich, dass Eltern wie auch Kinder ihr In-

teresse aneinander verlieren und sie beidseitig langsam aufhören, sich 

mit jenen Gefälligkeiten zu versorgen, die ihre Bindung immer wieder 

gefestigt hat. Daran ist nichts falsch – es ist bloß äußerst selten. In vie-

len Fällen erweist es sich aber als sehr schwierig, die relationale Ver-

letzlichkeit in der Elternkindbeziehung zu überwinden. Der Grund da-

für liegt in den speziellen Akzentuierungen, die die relationale Verletz-

lichkeit in dieser Beziehung erfährt: Nichtaufkündbarkeit und Exklusi-

vität. Man kann nie ganz über diese Beziehung ›hinwegkommen‹; in-

sofern ist Blut tatsächlich dicker als Wasser. 

In Familien ist die Verletzlichkeit auch gar nicht so sehr die Kehr-

seite der Liebe (oder nicht ausschließlich), sondern die Kehrseite einer 

sehr viel breiteren Form der Zugehörigkeit, die Identität, Biographie, 

eine ganze Reihe von weiteren Verwandten sowie soziale Konventio-

nen und öffentliche Anerkennung umfassen. Einander aufzugeben oder 

zu verlieren, ist in Familien deshalb besonders gravierend, denn man 

verliert mit ihr einen ganzen Teil der eigenen Geschichte und Identität. 

Kinder haben deshalb sicherlich Grund, sich um ihre Eltern zu küm-

mern – einen Grund, der nicht allein in der Wertschätzung der Bezie-

hung liegt, wie es bei der Freundschaft der Fall ist, sondern darüber hi-

naus einen Grund, der mit ihrer spezifischen Vulnerabilität zu tun hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | BARBARA BLEISCH 

 

Vielleicht scheint dieses Bild, das ich hier von der Familienbande 

zeichne, zu düster. Aber wie gesagt, stellen sich moralische Fragen in 

Beziehungen meist erst im Falle deren Störung, angesichts von Span-

nungen, Missverständnissen, Vertrauensbrüchen. Dies gilt nicht nur für 

Liebesbeziehungen und Freundschaften, sondern auch in der Familie. 

Die Spannungen und Verletzungen, die Familiengeschichten mit sich 

führen, thematisieren wir ungern. Aber eine Romantisierung der Fami-

lienbande übersieht, dass gerade in diesen Beziehungen die schlimms-

ten Dinge passieren können – denken wir an Missbrauch, Gewalt in der 

Ehe, erweiterte Suizide in Familien. Es ist deshalb vonnöten, diese Sei-

te der Familiengeschichten ebenfalls in den Blick zu nehmen und in die 

Frage nach filialer Verantwortung einzubeziehen. Wie ich zu zeigen 

versucht habe, meine ich, dass der Begriff der Verletzlichkeit für die-

ses Vorhaben hilfreich und zielführend sein kann. 

Der hier gemachte Vorschlag, wie wir familiäre Verantwortung 

denken sollten, macht einen weiteren wichtigen Punkt deutlich, näm-

lich, dass die Verletzlichkeit und die entsprechenden Pflichten auf bei-

den Seiten – auf der Seite der Kinder wie auf der Seite der Eltern – be-

stehen. Anders als das Reziprozitäts- und das Dankbarkeitsmodell, die 

nur die erwachsenen Kinder in die Pflicht nehmen, verlangt das Ver-

letzlichkeitsmodell von Allen an der Beziehung Beteiligten einen sorg-

samen Umgang miteinander. Man muss nur einmal Franz Kafkas Brief 

an seinen Vater lesen, um zu verstehen, weshalb diese Anmahnung 

ihre bittere Berechtigung hat (vgl. Kafka 1991: 5). 

Die Rede von relationaler Vulnerabilität zeigt aber auch, dass die 

Frage nach der filialen Verantwortung nicht adäquat beantwortet wer-

den kann, wenn wir nur danach fragen, was Kinder ihren Eltern schul-

den, sondern dass stets auch die erwachsenen Kinder selbst sich fragen 

müssen, was sie in ihrer jeweiligen Verletzlichkeit leisten können und 

wo ihre jeweiligen Grenzen verlaufen. Denken wir zurück an die Rede 

vom Riskanten, das jeder Beziehung anhaftet: Beziehungen können 

nicht nur scheitern, sie können auch ausbeuten, demütigen und verlet-

zen. Dann haben erwachsene Kinder ihrerseits selbstverständlich allen 

Grund, Distanz zu wahren und sich selber zu schützen. Insofern sich 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 71 

 

Eltern und Kinder aber nie ganz lassen können, weil sie stets aneinan-

der Gebundene bleiben, spricht viel dafür, lange an der Beziehung zu 

arbeiten und die Verantwortung für diese unter Beachtung der gegen-

seitigen Vulnerabilität wahrzunehmen.3 

                                            

3  Ich danke Prof. Mathias Lindenau und dem Zentrum für Ethik & Nachhal-

tigkeit ZEN-FHS für die ehrenvolle Einladung, eine der Vadian Lectures 

halten zu dürfen. Danke auch dem Publikum für die klugen Fragen und die 

rege Diskussion nach dem Vortrag. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | BARBARA BLEISCH 

 

LITERATUR 
 

Archard, David (2015): »Das Ende der Familie? Zur Bedeutung der 

biologischen Verwandtschaft«, in: Betzler/Bleisch, Familiäre 

Pflichten, S. 57-86. 

Aristoteles (1995): Die Nikomachische Ethik, Neuntes Buch, Kap. 1-2, 

übersetzt u. eingeleitet v. Olof Gigon, 2. Aufl., München, S. 307-

311. 

Bernhard, Andreas (2014): Kinder machen. Neue Reproduktionstech-

nologien und die Ordnung der Familie, Frankfurt a.M. 

Betzler, Monika/Bleisch, Barbara (Hg.) (2015): Familiäre Pflichten, 

Frankfurt a.M. 

Betzler, Monika/Bleisch, Barbara (2015): »Einleitung«, in: Dies. (Hg.), 

Familiäre Pflichten, S. 9-54. 

Bleisch, Barbara (2015): »Rabentöchter? Rabensöhne? Zur Begrün-

dung filialer Pflichten«, in: Zeitschrift für praktische Philosophie 

2(2), S. 237-272. 

Butler, Judith (2004): Precarious life. The powers of mourning and 

violence, London. 

Gheaus, Anca (2015): »Hat die Familie einen besonderen Wert?«, in: 

Betzler/Bleisch, Familiäre Pflichten, S. 87-104. 

Haslanger, Sally (2009): »Family, Ancestry and Self. What is the Mor-

al Significance of Biological Ties?«, in: Adoption & Culture 2, S. 

92-122. 

Kafka, Franz (1991): Brief an den Vater, Frankfurt a.M. 

Mackenzie, Catriona/Stoljar, Natalie (2000): »Introduction: Autonomy 

Refigured«, in: Dies. (Eds.), Relational Autonomy. Feminist Per-

spective on Autonomy, Agency, and the Social Self, New York, S. 

3-31. 

MacIntyre, Alasdair (1999): Dependent rational animals. Why human 

beings need the virtues, Chicago. 

Mills, Claudia (2015): »Pflichten gegenüber älter werdenden Men-

schen«, in: Betzler/Bleisch, Familiäre Pflichten, S. 260-281. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOZU VERPFLICHTET FAMILIE? | 73 

 

Montaigne, Michel de (1998): »Über die Freundschaft«, in: Ders., Es-

sais, hrsg. v. Hans Magnus Enzensberger, Frankfurt a.M., S. 98-

104. 

Scheffler, Samuel (2002): Boundaries and Allegiances. Problems of 

Justice and Responsibility in Liberal Thought, Oxford. 

Velleman, David (2005): »Family History«, in: Philosophical Papers 

34 (3), S. 357-378. 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839437483-003 - am 14.02.2026, 20:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

