Akzeptanz, Abgrenzung und Ausgrenzung: Faktoren
der Regulierung von Machtverhaltnissen

im Verhaltnis religioser Mehrheiten

und Minderheiten am Fallbeispiel Indonesien

Edith Franke

Globale Migrationsbewegungen und die zunehmende Vernetzung tiber sozia-
le Medien riicken Fragen zum Umgang mit religioser Pluralitit stirker in den
Mittelpunke gesellschaftlicher Debatten. Auch die Religionswissenschaft sieht
sich dadurch vor neue Herausforderungen in der Analyse des Verhiltnisses von
Religion und Gesellschaft gestellt. Untersuchungen zu den Bedingungen, Pro-
zessen und Konfliktlagen von religiésen Mehrheiten-Minderheiten-Konstel-
lationen (MMK) riicken dabei als wesentliche Bausteine fiir die Analyse dieser
Prozesse und das Verstindnis sozialer Zuschreibungs- und Ausgrenzungsme-
chanismen in den Blick.

Fir die in diesem Band gestellten Fragen nach den Konsequenzen dis-
kursiver Zuschreibungen fir die Relationen religiéser Mehrheiten und Min-
derheiten, bringe ich mit dem Blick auf Indonesien eine Perspektive ein, in
der die quantitative Mehrheitsreligion, der Islam, lange als Mehrheit mit
Minderheiten-Status aufgefasst wurde. Die zahlenmiflig gréfite Minori-
tit, das Christentum, nahm und nimmt aufgrund der Kolonialgeschichte
dagegen eine machtvolle gesellschaftliche Position ein, wihrend lokale® reli-

1 Ich bezeichne mit»lokalen«religiésen Traditionen Glaubensvorstellungen und Prakti-
ken, die in der wissenschaftlichen Literatur wahlweise als »indigene« (so auch Fran-
ke 2012: 34f), als »ethnische« oder in fritheren Publikationen auch als »Stammes-
religionen« (Stohr/Zoetmulder 1965) oder »tribale« Religionen beschrieben werden.
Wenn ich von konkreten religiosen Traditionen spreche, verwende ich in der Regel
den Begriff, der von den Praktizierenden selbst verwendet wird, z.B. »Aluk to dolo«
(Weg der Ahnen) bei den Toraja auf Sualwesi (Franke 2012: 39). Mit der Verwendung
des Terminus technicus »lokale religiose Traditionen« fasse ich auf der wissenschaft-

- am 14.02.2026, 06:39:56.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

giose Traditionen um ihre Anerkennung als Religion - und damit auch um
staatliche Anerkennung - ringen. In diesen Prozessen sind historisch wech-
selnde Machtpositionen von Religionen, der rechtliche Rahmen ebenso wie
alltdgliche Erfahrungen im Umgang mit religioser Pluralitit von entschei-
dender Bedeutung. In Indonesien kommt der Frage, was denn tiberhaupt
als »Religion« verstanden und akzeptiert wird, eine erhebliche Tragweite fiir
die staatliche und gesellschaftliche Anerkennung von religiésen Traditionen
zu. Ich lege in meinem Beitrag deshalb das Augenmerk ganz explizit auf
die Macht und Einflussmoéglichkeiten, die verschiedene Akteur*innen auf
gesellschaftliche Diskurse und in Hinblick auf politische sowie juristische
Entscheidungen einnehmen. Meine Perspektive auf die systematische Ana-
lyse von Mehrheiten-Minderheiten-Konstellationen speist sich aus meinen
Arbeiten zu religiéser Pluralitit in der islamisch geprigten Kultur Indonesi-
ens (Franke 2012; Franke/Jagiella 2014; Franke 2023), die immer mit der Frage
verbunden sind, wie Prozesse der Verhiltnisbestimmung und Regulierung
religioser MMK funktionieren und wie es zur Abgrenzung, Ausgrenzung oder
Akzeptanz von religiosen Minderheiten kommt.

Ich stelle meine Uberlegungen in fiinf Abschnitten vor: Zunichst gebe
ich Einblick in den verfassungsrechtlichen Rahmen und die historischen

lichen Metaebene diejenigen religiésen Vorstellungen und Praktiken zusammen, die
sich durch spezifische regionale Beziige sowie sprachliche und ethnische Verbindun-
gen auszeichnen. Ein klassifikatorischer wissenschaftlicher Begriff, der Giber die aus-
schlieRlich regionale Bezeichnung hinausgeht, ist m.E. wichtig, um systematische Ge-
meinsamkeiten in gesellschaftlichen Diskursen, in politischen Entscheidungen und
auch in der wissenschaftlichen Analyse von diskursiven Prozessen der Verhiltnisbe-
stimmung von MMK abbilden und reflektieren zu kénnen. In Bahasa Indonesia, der
lingua franca Indonesiens, variieren die Bezeichnungen, die zur zusammenfassenden
Kennzeichnung der lokalen religiésen Traditionen des Inselarchipels verwendet wer-
den: Beispielsweise wird auf der Ebene der staatlichen Administration der Sammel-
begriff »kepercayaan« (Clauben) statt »agama« (Religion) fur diese oder auch andere
lokale religiose Traditionen benutzt; in der Wissenschaft und auch in religionspoliti-
schen Kontexten werden klassifizierende Begriffe wie »adat« (Tradition) oder »kebatin-
an« bzw. »kejawen« (mystische Traditionen bzw. javanische Mystik) verwendet (Franke
2012: 34—46). Entscheidend ist, dass mit der Verwendung der jeweiligen Begriffe in
der Regel auch strategische Intentionen einhergehen, die sich beispielweise auf die
Bildung einer grofieren gemeinschaftlichen Organisation, wie im Fall des Zusammen-
schlusses mystischer Traditionen im Baden Kongress Kebatinan (Franke 2012: 42 und Pi-
card 2011: 13 & 16ff.) richten kdnnen oder wie im Fall der Agama Kaharingan der Dayak
auf Borneo auf eine staatliche Anerkennung als agama/Religion zielen.

- am 14.02.2026, 06:39:56.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Edith Franke: Akzeptanz, Abgrenzung und Ausgrenzung

Hintergriinde als wesentliche Bedingungen rezenter religiéser Mehrheiten-
Minderheiten-Verhiltnisse in Indonesien (1). Anschliefiend zeige ich den
umkimpften gesellschaftlichen Einfluss der Mehrheitsreligion Islam (2) sowie
die machtvolle historische Dominanz des Christentums und seine heutige
Stellung auf (3) und nehme schlieflich die Dynamiken und Motive expliziter
Ausgrenzungsprozesse am Beispiel lokaler religioser Traditionen in den Blick
(4). In meiner Schlussreflexion (5) benenne ich Faktoren, die in Prozessen
der Akzeptanz, Abgrenzung und Ausgrenzung von MMK von entscheidender
Bedeutung sind und die iiber das Fallbeispiel Indonesien hinaus fiir eine syste-
matische Analyse von Zuschreibungen und Machtverhiltnissen in Mehrheiten
und Minderheiten-Verhaltnissen relevant sind.-

1 Rahmenbedingungen religioser MMK in Indonesien:
verfassungsrechtliche und historische Grundlagen

Seit der Unabhangigkeit 1945 bilden in Indonesien fiinf Prinzipien in der Pri-
ambel der Verfassung, die Pancasila, die einigende Basis des in vielfiltiger Hin-
sicht heterogenen Staates. Verschiedene, auch religi6s identifizierte Interes-
sengruppen rangen im Prozess der Verfassungsgebung um Einfluss: Auf der
einen Seite standen christlich und sikular orientierte Eliten sowie islamische
Nationalisten in Politik und Militir, die sich fiir eine am westlichen Demo-
kratieverstindnis orientierte Verfassung einsetzten; ihnen gegeniiber standen
solche islamischen Stromungen, die fiir den Islam als Staatsreligion und ei-
ne Implementierung der Scharia eintraten. Als Kompromiss wurde schluss-
endlich eine semi-sikulare Verfassung formuliert: Der Glaube an eine einzi-
ge, grofde Gottlichkeit (Ketuhanan Yang Maha Esa) riickte an die erste Stelle der
Pancasila-Prinzipien und wird seitdem als richtungsweisendes Zentrum der
Verfassung verstanden, die monotheistische Religion als solche protegiert. Im
Staatswappen Garuda Pancasila finden sich jedoch auch Beziige auf die hindu-
istische und buddhistische Tradition des Inselarchipels: Es bildet das Tragetier
des hinduistischen Gottes Vishnu, Garuda, ab. Dieser trigt ein Spruchband
mit der Aufschrift Bhinekka Tunggal Ikka (Einheit in der Vielfalt), die einem alt-
javanischen buddhistischen Initiationstext entnommen ist (Henry 1987). Zu-
dem sind die funf Pancasila-Prinzipien auf dem Brustschild des Garuda sym-
bolisiert.

Mit der Pancasila als rechtlichem Rahmen wird der Glaube an eine hochste
Gottheit in der unabhingigen Republik Indonesien im Grunde zu einer staats-

- am 14.02.2026, 06:39:56.

13


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

birgerlichen Pflicht — ohne dass dabei aber explizit auf bestimmte Religionen
oder gar eine Konfession verwiesen wird (Franke/Jagiella 2014: 39ft.; Franke
2023: 311). Die Zugehorigkeit zu einer Religion (agama) muss im Personalaus-
weis eingetragen werden und ist Voraussetzung fiir eine rechtlich akzeptierte
EheschliefSung, fiir die Teilnahme an der Wahl oder auch fir die Aufnahme
eines Studiums (Bagir/Asfinawati/Arianigtyas 2020).>

In Artikel 29 der indonesischen Verfassung wird der staatliche Umgang mit
Religion weitergehend geregelt (Franke 2012: 123ff.): Im ersten Abschnitt wird
auf den Glauben an eine grofie Gottheit als schiitzenswertes Gut und Funda-
ment des Staates Bezug genommen. Im zweiten Abschnitt, in dem es konkret
um die Freiheit der Ausiibung der religiésen Praxis geht, werden zwei unter-
schiedliche Begriffe verwendet, die zwischen Religion/agama im Sinne eines
staatlich und historisch akzeptierten Systems und religiéser Praxis im Sinne
von Glauben/kepercayaan unterscheiden (ebd.). Das Recht auf Ausiibung der
religiésen Praxis wird in den gesetzlichen Ausfithrungen zwar gleichermafRen
gewahrt, es stellt sich hier aber die Frage, warum es fiir notwendig erachtet
wird, mit der Verwendung von zwei Begriffen iitberhaupt eine Unterscheidung
zu treffen. Der aus dem Sanskrit stammende Begriff agama wird in Bahasa In-
donesia ganz allgemein fir »Religion« und im Sprachgebrauch fiir den Islam,
das Christentum sowie Hinduismus und Buddhismus verwendet. Kepercayaan
hingegen wird als »Glaube« iibersetzt und richtet sich im konkreten Sprach-
gebrauch eher auflokale und nicht organisierte religiése Traditionen oder die
individuelle Religionspraxis.?

Im Zuge der gesellschaftlichen und politischen Auseinandersetzungen
und Diskurse um das Verstindnis und die Umsetzung der Pancasila gewannen
solche Stimmen an Gewicht, die als agama nur solche Religionen verstanden
wissen wollten, die spezifische Kriterien erfiillen. Ein prisidiales Dekret von
1961 formuliert das deutlich: Als agama anerkannte Religionen miissen nicht
nur eine hochste Gottheit aufweisen, sondern auch einen Propheten, eine
heilige Schrift und eine richtungsweisende Ethik fiir alle Gliubigen. Dariiber

2 S. dazu auch das Merkblatt der Botschaft der Bundesrepublik Deutschland in Jakarta
von August 2022.

3 Der Eintrag zu kepercayaan im Kamus Besar Bahasa Indonesia Daring [Online Great Diction-
ary of the Indonesian Language], Jakarta: Language Development and Fostering Agency
— Ministry of Education, Culture, Research, and Technology of the Republic Indonesia,
2016 macht deutlich, dass mit ke-percaya-an auf lokale Glaubenstraditionen (makhluk
halus) Bezug genommen wird: https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepercayaan [letz-
ter Zugriff 15.01.2024].

- am 14.02.2026, 06:39:56.


https://en.wikipedia.org/wiki/Ministry_of_Education,_Culture,_Research,_and_Technology
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepercayaan
https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Ministry_of_Education,_Culture,_Research,_and_Technology
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepercayaan

Edith Franke: Akzeptanz, Abgrenzung und Ausgrenzung

hinaus miissen sie global agieren und historische Prisenz in Indonesien vor-
weisen konnen (Franke 2012: 129f.). Mit diesen kategorischen Bedingungen
fiir das Verstindnis von Religion wird eine ganze Reihe religiéser Traditionen
ausgeschlossen. In der Pancasila wurden zunichst zwar keine Vorgaben fiir
agama gemacht, aber nachdem spezifizierte Ausfithrungen vorlagen, erhielten
neben Islam, Protestantismus und Katholizismus andere Religionen erst nach
entsprechenden Anpassungsprozessen — die neben inhaltlichen Aspekten
auch die Organisation in Dachverbinden umfasste — staatliche Anerkennung:
Dies sind seit Mitte der 1960er Jahre Hinduismus und Buddhismus und seit
2006 auch der Konfuzianismus (Franke/Jagiella 2014: 40ff.).

Bemerkenswert fiir diesen Prozess ist, dass in den1950er und 1960er Jahren
verschiedene prisidiale Dekrete das Religionsverstindnis immer enger und in
der Struktur Islam-ahnlicher formulierten. Sie reagieren ganz offensichtlich
auf Bestrebungen verschiedener religioser Traditionen, die mit Bezug auf die
Pancasila und das Vorweisen des religiosen Bezugs auf eine hdchste Gottheit,
eine Anerkennung als agama und damit staatlichen Schutz und Férderung als
religiése Minderheiten erreichen wollten (Kim 1998). Dem Hinduismus und
Buddhismus ist dies nach weitreichenden Anpassungs- und Formierungspro-
zessen schliefdlich gelungen. Das Ansinnen von lokalen religiésen Traditionen,
sich unter den Schutz des Ketuhanan Yang Maha Esa-Prinzips zu stellen, wurde
jedoch immer wieder abgelehnt (Franke 2012: 42; Hadiwijono 1967: 2ff.). Etwas
Bewegung kam schliefilich mit der Einfithrung des digitalen Personalauswei-
ses und einer damit verbundenen Infragestellung der Verpflichtung zur An-
gabe einer Religionszugehorigkeit in die Debatte. Ganz offensichtlich nutzen
seitdem immer mehr Menschen die Méglichkeit, die Rubrik agama frei zu las-
sen.*

Festzuhalten ist, dass mit der staatlichen Verwendung eines spezifischen
Konzepts von Religion gezielte Abgrenzungsprozesse gegeniiber lokalen reli-
giosen Traditionen, aber auch islamischen Sondergemeinschaften oder neuen
Religionen vorgenommen und etabliert wurden (Alfitri 2008; Franke/Jagiella
201: 43 & 47fF). Auffillig ist, dass dies keinesfalls alle religiosen Minderheiten
in gleicher Weise trifft, sondern dass diese Abgrenzungen bis hin zu expliziten
Ausgrenzungen strategisch eingesetzt wurden und werden. Ziel war und ist
es, die Interessen der islamischen Mehrheit zu stirken; die Macht der christ-
lichen Minderheit bleibt davon unbenommen, auch wenn sie weiterhin von

4 S. beispielsweise https://www.thejakartapost.com/academia/2017/11/14/qa-indonesia
s-native-faiths-and-religions.html [letzter Zugriff 15.01.2024].

- am 14.02.2026, 06:39:56.

75


https://www.thejakartapost.com/academia/2017/11/14/qa-indonesias-native-faiths-and-religions.html
https://www.thejakartapost.com/academia/2017/11/14/qa-indonesias-native-faiths-and-religions.html
https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.thejakartapost.com/academia/2017/11/14/qa-indonesias-native-faiths-and-religions.html
https://www.thejakartapost.com/academia/2017/11/14/qa-indonesias-native-faiths-and-religions.html

76

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

grofRer Ambivalenz gekennzeichnet ist (s. Abschnitt 3). Unterstiitzt wird die-
se Strategie durch den teilweise weitreichenden Einsatz des Blasphemie-Ge-
setzes®, mit dem nicht nur als atheistisch identifizierte Bestrebungen (Franke
2023: 327; Duile 2018), sondern auch als heterodox eingestufte religiose Tra-
ditionen oder islamische Sondergemeinschaften, wie beispielsweise die Aha-
madiyah oder die neu gegriindete, Mikro-Minoritit Salamullah Eden (Franke/
Jagiella 2014: 47ff.) sanktioniert werden. Letztlich geht es darum, solchen Reli-
gionen, inkl. religiose Minderheiten, staatlichen Schutz und Anerkennung zu
gewihren, die als staatskonform, verfassungstreu und als im Sinne einer fort-
schrittlichen Modernisierung des Landes agierend angesehen werden (Franke
2023:322-326; Alfitri 2008; Salim 2008).

Wir haben es in Indonesien also mit einer Situation zu tun, in der Religi-
on als solche verfassungsrechtlich geschiitzt wird und in der die Mehrheitsre-
ligion Islam zwar nicht zur Staatsreligion erklart wird, in verschiedener Hin-
sicht aber einen privilegierten Status erhilt. Ein Religionsverstindnis, das den
Bezug auf eine hichste Gottlichkeit und damit eine monotheistische Auspra-
gung zum Mafistab erhebt, sichert dem Islam — und auch dem Christentum
— eine administrativ gestiitzte gesellschaftliche Stellung. Das 1946 zunichst
vor allem fiir islamische Belange gegriindete Religionsministerium umfass-
te von Beginn an mehrere Abteilungen fiir islamische Angelegenheiten (Erzie-
hung/Bildung, Organisation der Hadsch usw.), sehr bald aber auch eine Ab-
teilung fiir das Christentum. Andere Religionen wurden erst sehr viel spiter
beriicksichtigt.® Hintergrundfolie fiir die religiése Diversitit im heutigen In-
donesien und die Entwicklung der semi-sikularen Verfassung ist eine schon
lang zuriickreichende religionshistorische Pluralitit, die mit einer ausgeprig-
ten geographischen, ethnischen und sprachlichen Heterogenitit des Inselar-
chipels sowie einer hohen Bedeutung vielfiltiger lokaler religiéser Traditionen
einhergeht. Letztere prigen alle Religionen, die seit dem 3. und 4. Jahrhun-
dert in die Region gelangten. Die Lage des Inselarchipels an wichtigen See-
wegen und Handelsrouten brachte schon frith Erfahrungen mit der Diversitit

5 Prasident Sukarno erliefR 1965 ein prasidiales Dekret (No.1/PNPS/1965), das sogenann-
te Blasphemie-Gesetz, das den Missbrauch und die Schmahung von Religionen verhin-
dern sollte. In diesem Dekret benannte Sukarno mit Islam, Katholizismus, Protestan-
tismus, Hinduismus, Buddhismus und Konfuzianismus erstmals explizit Religionen,
die im indonesischen Staat als agama anerkannt sein sollten (Franke 2023: 322f.).

6 Webseite des indonesischen Religionsministeriums/Kementarian Agama RI: https://ke
menag.go.id [letzter Zugriff 17.01.2024].

- am 14.02.2026, 06:39:56.


https://kemenag.go.id
https://kemenag.go.id
https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kemenag.go.id
https://kemenag.go.id

Edith Franke: Akzeptanz, Abgrenzung und Ausgrenzung

von aufden kommender Einfliisse mit sich: Seit dem 4. Jahrhundert gelangten
chinesische Reisende auf ihrem Weg nach Indien in die Region. Faxien, ein
chinesischer Pilger, der 414 witterungsbedingt eher zufillig auf Sumatra lan-
dete, berichtete, dass es dort schon Formen des Brahmanismus gegeben habe
und dass ein indischer Ménch namens Gunavarman um 420 Kénig und Volk
auf Sumatra zum Buddhismus bekehrt habe. Im 7. Jahrhundert galt Srivija-
ya, das heutige Palembang, auf Sumatra als bedeutendes Zentrum buddhis-
tischer Gelehrsamkeit (Franke 2012: 52). Uber viele Jahrhunderte prigten und
dominierten hindu-buddhistische Dynastien mit einer Bliitezeit vom 8. bis 12.
Jahrhundert die Region. Im 8. und 9. Jahrhundert entstand in Zentraljava das
berithmte buddhistische Bauwerk Borobodur - ein bedeutendes Zeugnis der
Macht der hindu-buddhistischen Dynastien auf Java. Diese waren agrarisch
orientiert und fanden sich vor allem im Inneren des Landes. Mit der Ankunft
christlicher und muslimischer Handelsreisender aus Indien, Europa, China
und arabischen Lindern auf dem Inselarchipel erlangten die zunehmend von
der christlichen und islamischen Kultur und Religion geprigten Kiistenstidte
immer grofiere Bedeutung.

Grabsteine mit arabischen Inschriften belegen, dass der Islam bereits ab
dem 7. Jahrhundert in der Region von Aceh, an der Nordspitze Sumatras,
Fufd fasste. Seit dem 13. Jahrhundert, besonders aber seit dem 15. und 16.
Jahrhundert, vergrofRerte sich der Einflussbereich des Islam an den immer
bedeutender werdenden Kiisten- und Handelsmetropolen Javas erheblich.
Das erste grofiere islamisch geprigte Herrschaftszentrum, das Fiirstentum
von Mataram (16. Jahrhundert), verdringte den Hinduismus schlieflich fast
vollstindig nach Bali und in den Osten Javas. Seitdem ist der Islam die Mehr-
heitsreligion auf dem Archipel - zugleich ist er in vielfiltiger Weise durch
lokale Traditionen geprigt und damit von einer groflen inneren Diversitit
gekennzeichnet (Woodward 2011; Franke 2012: 52fF., 69ff. & 80f.). Islamische
Organisationen und Bewegungen wie Sarekat Islam bildeten schlieRlich die
Basis fiir die zu Beginn des 20. Jahrhunderts stirker werdenden Bestrebungen
nach Unabhingigkeit von der christlich geprigten Kolonialherrschaft (Franke
2012: 114f.; Ricklefs 2001: 2101T.).

Zwar waren mit indischen Handelsreisenden vermutlich schon seit dem
7. Jahrhundert christliche Einfliisse auf den Archipel gekommen; historisch
bedeutungsvolle Grundlagen fiir die Ausprigung des heutigen Christentums
wurden dann aber vor allem durch portugiesische Handelsreisende geschaf-
fen, die im 16. Jahrhundert auf der Suche nach den sog. Gewiirzinseln nach
Siidostasien auf die Molukken kamen und in deren Gefolge die katholische

- am 14.02.2026, 06:39:56.

17


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

Mission in dieser Region Fuf3 fasste. Seit 1596 nahmen niederlindische Han-
delsinteressen in der Region zu und fithrten 1602 schliefilich zur Griindung
der Vereinigten Ostindischen Handelscompagnie/VOC. Damit breiteten sich
protestantische Denominationen aus und die katholische Mission wurde
zuriickgedringt. In der langen Zeit der kolonialen Herrschaft der Niederlande
avancierte das Christentum zur Religion der Eliten, die Okonomie, Politik,
aber auch das Militir sowie das Bildungs- und Gesundheitssystem prigten
und nicht zuletzt aufgrund ihrer Beziehungen zu christlichen Gemeinden
in aller Welt als modern, weltoffen und 6konomisch erfolgreich galten. Die
islamische Bevolkerungsmehrheit geriet dabei immer mehr in die Lage einer
»Mehrheit mit Minderwertigkeitskomplex« (Schreiner 2001), die weniger Zu-
gangsmoglichkeiten zu Bildung, 6konomischen Ressourcen und politischer
Partizipation hatte (McVey 1983).

2 Mehrheit mit Minderheitenstatus: Islam

Obwohl die grofite Bevdlkerungsgruppe des indonesischen Inselarchipels
muslimisch ist und islamische Gruppierungen ganz wesentlich die Kimp-
fe um die Unabhingigkeit getragen haben, war der Einfluss des normativ-
sunnitischen Islam auf das gesellschaftliche Leben und insbesondere auf die
Politik in der Zeit der Griindung der Republik Indonesien vergleichsweise
gering (Franke 2012: 66—81). Dass der indonesische Staat den Islam nicht in
der Verfassung verankerte und die allgemeine Rechtsprechung nicht auf der
Scharia beruht, ist einerseits auf den Einfluss der christlich geprigten Eliten
in Bildung, Politik und Militir zuriickzufithren, andererseits aber auch auf die
grofie innerislamische Heterogenitit und die Dominanz solcher Stréomungen,
die sich als moderat verstehen und fiir eine klare Trennung zwischen Politik
und Islam eintreten (Madjid 2003: 88; Azra 2005: 26).” Auch fiir die grofRen
islamischen Organisationen Nahdlatul Ulama und Muhammadiyah mit ihren
iber 40 bzw. 30 Millionen Mitgliedern und den grofRen Teil der muslimischen
Bevolkerung, die auch lokale religiése Traditionen in ihre religiose Alltags-
praxis inkludiert und sich nur lose an der Normativitit einer sunnitischen
Lebensfithrung und Praxis orientiert (Franke 2012:165-187), war und ist weder

7 Mittlerweile sind jedoch zunehmend Implementierungen der Scharia in die regionale
Rechtsprechung zu beobachten, so beispielsweise in Aceh; s. dazu verschiedene Bei-
trage in Arskal/Azra 2003.

- am 14.02.2026, 06:39:56.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Edith Franke: Akzeptanz, Abgrenzung und Ausgrenzung

die Etablierung des Islam als Staatsreligion noch eine Implementierung der
Scharia in die Verfassung ein Anliegen (Franke 2023: 322). Thnen geht es viel-
mehr darum, durch die Einrichtung eines dichten Netztes von Institutionen
islamischer Bildung (Pesantren/islamischen Internaten, Hochschulen und
Universititen) die gesellschaftliche Partizipation der islamischen Bevolke-
rungsmehrheit zu verbessern. Die wachsende Zahl islamischer Universititen,
deren internationale Vernetzung sowie die zunehmende Besetzung gesell-
schaftlich einflussreicher Positionen durch Absolvent*innen islamischer
Bildungseinrichtungen ist eine sichtbare Folge dieser Bestrebungen. Aller-
dings nehmen auch Einflussnahmen solcher islamischen Stréomungen zu, die
sich fiir die Implementierung der Piagam Jakarta® in die Verfassung (Hosen
2005: 428), die Einfithrung der Scharia auf regionaler Ebene oder, wie zuletzt
2022, fur gesetzliche Verbote von auflerehelichem oder gleichgeschlechtli-
chem Sex einsetzen’. Bemerkenswert an der Begriindung fiir die Einfithrung
einer Bestrafung von auflerehelichem Sex ist, dass die schon linger anste-
hende Uberarbeitung des aus dem Jahr 1918 stammenden Strafgesetzbuches,
das in der Zeit der niederlindischen Kolonialherrschaft entstand, auch als
emanzipatorischer Akt gegeniiber der ehemaligen Kolonialherrschaft ver-
standen wird. Auf den Unmut iiber eine zu geringe Beachtung islamischer
Interessen reagierte bereits Prasident Suharto (Regierungszeit 1967-1998)
mit verschiedenen Mafinahmen: Er initiierte 1975 die Griindung eines Rates
islamischer Gelehrter, Majelis Ulama Indonesia, MUI (Hasyim 2011: 4), stirkte
die staatliche Unterstiitzung islamischer Bildungseinrichtungen, inszenierte
offentlichkeitswirksam seine Pilgerreise nach Mekka und propagierte eine
strengere islamische Lebensweise. Infolge dessen wurden Varianten populirer
islamischer Kultur, bei der die Integration von Elementen lokaler religioser

8 Mit Piagam Jakarta[)akarta Charta werden Formulierungen bezeichnet, die in der Ver-
fassung die Verpflichtung aller Muslim*innen auf die Scharia als Rechtsform und den
Vorbehalt des Amtes des Prasidenten fiir einen Muslim/eine Muslima festlegen. In der
Verkiindung der Pancasila am 1. Juni 1945 durch den damaligen Prasidenten Sukarno
waren diese Inhalte zwar nicht vorhanden, sie werden aber von manchen islamischen
Gruppierungen bis heute immer mal wieder eingefordert (Boland 1982: 45ff. & 106).

9 Im Dezember 2022 hat das indonesische Parlament beschlossen, auflerehelichen Sex
zukiinftig zu bestrafen. Mit einem neuen Strafgesetzbuch sollen, so Bambang Wuryan-
to, Vorsitzender der Kommission zur Erneuerung der Gesetzgebung, die alte koloniale
Gesetzgebung der modernen Zeit angepasst und indonesische Werte geschiitzt wer-
den: https://www.reuters.com/world/asia-pacific/indonesias-parliament-passes-cont
roversial-new-criminal-code-2022-12-06/[letzter Zugriff 17.01.2024].

- am 14.02.2026, 06:39:56.

7


https://www.reuters.com/world/asia-pacific/indonesias-parliament-passes-controversial-new-criminal-code-2022-12-06/
https://www.reuters.com/world/asia-pacific/indonesias-parliament-passes-controversial-new-criminal-code-2022-12-06/
https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.reuters.com/world/asia-pacific/indonesias-parliament-passes-controversial-new-criminal-code-2022-12-06/
https://www.reuters.com/world/asia-pacific/indonesias-parliament-passes-controversial-new-criminal-code-2022-12-06/

80

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

Traditionen eine wichtige Rolle spielt, zugunsten eines normativ-sunniti-
schen Islam sukzessive zuriickgedringt (Hefner 2011; Sirry 2006). Vor dem
Hintergrund tiefer wirtschaftlicher Krisen und einer als korrupt beklagten
politischen Kultur musste Suharto nach massiven Protesten 1998 schliefRlich
zuriicktreten. Nach seinem Sturz kam es zwar zu einer Demokratisierung
und Dezentralisierung der Politik, die auch einen gréfReren Freiraum fir reli-
giése Minderheiten sowie fiir lokale javanische Glaubenstraditionen (kejawen)
mit sich brachte (Quinn 2004: 16). Es brachen aber auch Konflikte zwischen
verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen auf, die zu Spannungen bis hin zu
regionalen gewalttitigen Ausschreitungen, insbesondere zwischen islami-
schen und christlichen Gruppierungen fithrten. Im Post-Suharto Indonesien
gewinnen einerseits normativ-sunnitische Ausrichtungen zunehmenden Ein-
fluss auf Interpretationen der Pancasila und religionspolitische Mafinahmen,
die von einer strikten Grenzziehung zwischen Heterodoxie und Religion im
normativ-sunnitischen Sinn gekennzeichnet sind. Andererseits treten auch
solche islamischen Strémungen in den gesellschaftlichen Diskurs, die sich als
»moderat« verstehen und spezifisch indonesische Konzepte, wie den »Islam
Jawa« oder »Islam Nusantara« (Woodward 2019: 177) propagieren, um eine
javanisch-indonesische Fundierung fiir einen offenen Umgang mit religiser
Pluralitit zu etablieren (Franke 2023: 326 sowie Franke 2012: 197-206).

Die innere Vielfalt des Islams in Indonesien kann deshalb einerseits als
Ausgangspunkt fiir Offenheit gegeniiber religiéser Pluralitit und damit auch
religiésen Minorititen gesehen werden. Sie ist andererseits aber auch Aus-
gangspunkt fur Konflikte und Machtkimpfe innerhalb des Islam — wenn es
beispielsweise um den Umgang mit der Ahmadiyah, schiitischen Gruppie-
rungen oder auch neuen prophetischen Gemeinschaften wie Salamullah Eden
geht, die als heterodox angesehen und ausgegrenzt werden (Al Makin 2016;
Franke/Jagiella 2014: 471T.).

3 Macht und Einfluss einer religiosen Minderheit: Christentum

In deutlichem Kontrast zur islamischen Bevolkerungsmehrheit stand und
steht teilweise heute noch der machtvolle Einfluss der christlichen Minderheit
auf die Politik und Okonomie des Landes. Als Religion der kolonialen Herr-
schaft (auch als agama belanda bezeichnet), und finanziell von europiischen
Missionsorganisationen unterstiitzt, nahm und nimmt das Christentum eine
michtige Position ein. Mit insgesamt ca. 10 Prozent der Bevolkerung (Protes-

- am 14.02.2026, 06:39:56.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Edith Franke: Akzeptanz, Abgrenzung und Ausgrenzung

tantismus 7,6 Prozent; Katholizismus 3,11 Prozent)™ stellt es die grofite und
zugleich einflussreichste religiose Minderheit im indonesischen Staat dar.
Dass der christlichen Minderheit sowohl in der Kolonialzeit als auch in der
Phase der Formierung der unabhingigen Republik Indonesien ganz iiberwie-
gend mit Akzeptanz begegnet wurde, lag auch historisch bereits in der religi-
onspolitischen Strategie der niederlindischen Kolonialregierung begriindet,
Indonesien als islamisches Land zu betrachten (Franke 2012: 87). Um eine gute
Kooperation zu erlangen und den inneren Frieden nicht zu gefihrden, wur-
de der Islam seitens der christlichen Kolonialmacht insofern respektiert, als
christliche Mission nicht in mehrheitlich von Muslime*innen bewohnten Ge-
bieten erfolgen sollte.” Von der Bevilkerung, die lokalen religiésen Traditio-
nen angehort hatte, wurde nach ihrer Christianisierung eine loyale Haltung
gegeniiber den christlichen Kolonialherren erwartet. Die gegen Ende der Ko-
lonialzeit zunehmenden Bestrebungen, das Christentum stirker in der indo-
nesischen Kultur zu verankern und damit eine groflere Autonomie der loka-
len christlichen Kirchen gegeniiber der niederlindischen Kolonialmacht zu er-
langen, kamen den christlichen Kirchen im Kampf um die Unabhingigkeit in
den 1940er Jahren zugute. Die 1926 gegriindete katholische Partei Persatuan
Politik Katolik Indonesia stellte sich gegen die hollindische Kolonialherrschaft
und setzte sich fiir ein unabhingiges Indonesien ein (Evers 2003: 195f.). Dass

10 Quelle: Kementerian Agama RI: Data Umat Berdasar Jumlah Pemeluk Agama Menurut Aga-
ma [Abruf 06.12.22]. Wenn im heutigen Indonesien von Kristen gesprochen wird, sind
damit in der Regel evangelische Denominationen gemeint; das katholische Christen-
tum wird gesondert in der Rubrik Katolik gefasst. Diese deutliche Unterscheidung von
evangelischem und katholischem Christentum spiegelt sich auch in der Organisation
der zustandigen Abteilungen im Religionsministerium, in dem es neben einem Cene-
raldirektorat fiir Protestantismus auch eines fiir Katholizismus gibt.

1 Inderspannungsreichen Zeit der neu gegriindeten indonesischen Republik, in dersich
Konflikte und Ubergriffe vor allem und immer wieder am Neubau christlicher Kirchen
in einer eher armen islamischen Nachbarschaft entziindeten, wurde von Président
Sukarno 1953 ein generelles Einreiseverbot fir auslandische Missionare verhdngt. Sein
Nachfolger Suharto bekraftigte dann 1969 zwar das Recht auf Religionswechsel, ver-
botaber1979 die Missionierung bei Menschen, die bereits einer staatlich anerkannten
Religion angehoéren. Das von Suharto 1969 verkiindete Recht auf einen Religionswech-
sel unterstitzte jedoch indirekt die missionarischen Aktivitaten der Christen und fiihr-
te auf Seiten der muslimischen Bevolkerung zu verirgerten Reaktionen, weil sie sich
durch christliche Missionierungen in ihrem Recht auf freie Religionsausiibung einge-
schrankt sahen.

- am 14.02.2026, 06:39:56.

81


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

die christlichen Kirchen als indonesische Organisationen fiir die Unabhingig-
keit des Landes eintraten und sich als explizit indonesische Kirchen ansahen,
war schliefflich ein wichtiger Faktor fiir die Akzeptanz des Christentums in der
unabhingigen Republik Indonesien (Franke 2012: 89f.). Fiir die auf nationale
Einheit ausgerichtete Politik der unabhingigen Republik spielte die Integrati-
on christlicher Gruppierungen zudem auch deshalb eine wichtige Rolle, da sie
als Biindnispartner im Kampf gegen die Kolonialregierung und fir die For-
mierung eines demokratischen Staates angesehen wurden. Das Christentum
wurde somit nicht eins zu eins als Institution zur Stiitzung der Kolonialherr-
schaft angesehen. Intellektuelle und 6konomische Eliten wurden in den sich
bildenden unabhingigen Staat integriert und man hoffte auf forderliche Aus-
wirkungen fiir die wirtschaftliche Entwicklung und Position Indonesiens auf
dem Weltmarkt (Wawer 1974: 35ff. & 2621F.).

Einen deutlichen Zuwachs an Mitgliedszahlen erlangte das indonesische
Christentum nach der 1967 herausgegebenen Verpflichtung fur alle Biir-
ger“innen, ihre Religionszugehorigkeit registrieren zu lassen (Franke 2012:
149). Denn mit dem Beitritt zu einer christlichen Gemeinschaft, und damit
zu einer staatlich akzeptierten agama, konnten Menschen, die bis dahin aus-
schliefilich lokalen religiosen Traditionen folgten, ihre Loyalitit gegeniiber
dem indonesischen Staat bekunden. Damit war ihnen aucht ein leichterer
Zugang zu Bildung und einflussreichen Positionen eréfinet.

Bis heute entziinden sich jedoch immer wieder Konflikte zwischen islami-
schen und christlichen Gemeinschaften — insbesondere wegen unterschiedli-
cher Auffassungen zur Religionsfreiheit, die aus christlicher Perspektive auch
das Recht auf Missionierung einschlief3t (Franke 2012: 137). Aktive Missionsti-
tigkeiten wie Hausbesuche oder das Verteilen von Geschenken werden ebenso
wie die finanzielle Unterstiitzung aus dem Ausland und der Bau von christli-
chen Kirchen in drmeren islamischen Wohnvierteln von muslimischer Seite
hiufig als Ubergriff auf ihre eigene religiése Sphire und als Infragestellung
ihrer Religion empfunden (Franke 2012: 90f.)."”* Da in der positiven Einbin-
dung des Christentums Vorteile fiir die Einigkeit des Staates gesehen werden,

12 Konfliktverschirfend kommt hinzu, dass der eigentlich zum Schutz der Religionsfrei-
heit verpflichtete indonesische Staat in dieser Hinsicht keine durchgingig klare Hal-
tung einnimmt. So werden einerseits Baugenehmigungen fiir christliche Kirchen er-
teilt und andererseits werden diese manchmal iber Jahre hinausgezogert (Franke
2012: 90f.).

- am 14.02.2026, 06:39:56.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Edith Franke: Akzeptanz, Abgrenzung und Ausgrenzung

wurden und werden solche Spannungen von Seiten der Regierung (durch pra-
sidiale Dekrete, Berufung auf die Pancasila, Einrichtung von regionalen Biiros
fiir religidse Harmonie® etc.) teilweise aufgefangen (Franke 2012: 94). Auch
die semi-sikulare Verfassung mit ihrem Verzicht auf die Implementierung
des Islam als Staatsreligion und der Pancasila als einer allgemeinen religiésen
Fundierung des Staates ist als Ausdruck des Bestrebens zu sehen, beiden
Religionen — der grofen Mehrheit und der einflussreichen Minderheit — eine
gesicherte und wertschitzende Position im Staat und in der Gesellschaft zu
ermdglichen. Damit war zugleich auch die rechtliche Voraussetzung fiir ein
reguliertes Nebeneinander divergenter religiéser Gruppierungen sowie der
MMK gegeben.

4 Ausgrenzung durch intentionale Kategorisierungen:

Lokale religidse Traditionen als Glaubensstromungen

Lokale religiose Traditionen bilden das religionshistorische Fundament des
indonesischen Inselarchipels und prigen mit ihren Ritualen, Mythen, kos-
mischen Vorstellungen, mit dem Bezug auf Ahnen und lokale Gottheiten das
Zusammenleben und die religiése Kultur bis heute. Sie haben die Formie-
rungen aller spiter hinzukommenden Religionen wesentlich beeinflusst und
zur Entwicklung lokaler Varianten des Christentums und des Islams gefithrt
(Kohl 1986: 208; Woodward 1989: 242; Franke 2012: 165ff.). In der offiziellen
Betrachtungsweise des indonesischen Staates werden lokale religise Tradi-
tionen zwar als kulturelles Erbe oder als Ressource fiir die Tourismusindustrie
gesehen, nicht aber als agama/Religionen eingeordnet (Franke 2012: 148-152).
Immerhin wird in einigen Statistiken des Religionsministeriums mit dem
Hinweis auf einen verschwindend kleinen Prozentsatz von 0,05 Prozent sog.
»Anderen« oder auch »Animisten« (Taher 1995: 90) der Existenz lokaler Re-
ligionen Rechnung getragen.™ Nicht selten gelten diejenigen, die sich nicht
einer der staatlich akzeptierten Religionen zuordnen als orang belum agama,
als Menschen, die noch ohne Religion sind (Smith Kipp/Rodgers 1987: 21f.;

13 Biro fur religiése Harmonie (Pusat kerukuanan Umat Bergama) im indonesischen Reli-
gionsministerium/Kementerian Agama (Franke 2012: 197ff.).

14 Nach Informationen des indonesischen Religionsministeriums aus dem Jahr 1995 wur-
de die Zahl der sog. »Animisten« laut Taher 1995 mit 0,31 Prozent angegeben. Im Zen-
sus von 2010 fehlt eine solche Kategorie.

- am 14.02.2026, 06:39:56.

83


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

Picard 2011: 13). Diese Formulierung driickt die Erwartung aus, dass sich
diese Menschen irgendwann doch einer der agama zuordnen werden. Die
Formulierung belum hat jedoch nicht nur eine zeitliche Bedeutung, sondern
enthilt zugleich auch eine Wertung im Sinne von »noch nicht perfekt«/»nicht
vollstindig« und damit eine diskriminierende Tendenz (Atkinson 1987: 176f.
und Hollan 1999: 254f.). Die religionspolitische Einordnung lokaler religioser
Traditionen als Glauben/kepercayaan oder als kulturelles Muster/adat fithrte
zwar zu einer gewissen Akzeptanz, eine Legitimation als staatlich akzeptierte
Religion ist damit jedoch ebenso wenig verbunden wie staatliche Protektion.

In gesellschaftlichen Diskursen erfolgt hiufig eine polarisierende Gegen-
tiberstellung von agama/Religionen als modernen, fortschrittlichen, interna-
tional anerkannten Organisationen, die als Trigerinnen von nationaler Einheit
und 6konomischer Progression gelten, und kerpercayaan/Glauben alslindliche,
inveralteten Traditionen verhaftete und nicht vorrangig mit den Zielen der na-
tionalen indonesischen Politik verbundene religiése Praktiken. Entsprechend
werden diejenigen, die sich keiner der staatlich akzeptierten Religionen zu-
geordnet haben, mit einer gewissen Skepsis betrachtet, da ihnen unterstellt
wird, stirker mit der lokalen Tradition, der jeweiligen Ethnie und der Traditi-
on des adat verbunden zu sein als mit den Grundsitzen des modernen Staates
(Smith Kipp/Rodgers 1987: 23f.). Einige lokale Religionen konnten sich unter
dem Dach des hinduistischen Dachverbands einordnen und damit eine gewis-
se Anerkennung finden.

Diese Haltung veridnderte sich unter Prasident Suharto hin zu einer etwas
offeneren Position (Picard 2011). Zwar galten lokale religiose Traditionen im-
mer noch als riickstindig und zudem anfillig fiir kommunistische Ideologien,
doch wurde die traditionelle religiose Vielfalt der indonesischen Gesellschaft
durchaus als Gegengewicht zu fundamentalistischen islamischen Strémun-
gen wertgeschitzt (Schefold 1998: 273). Uberwiegend basierte die Toleranz ge-
geniiber lokalen religiosen Traditionen in dieser Phase auf der Einordnung ih-
rer rituellen Praxis und Lebensweise als dsthetisiertes, folkloristisches Muster.

Seit der Entscheidung des Verfassungsgerichts im Jahr 2016 (Nr. 97/PUU-
X1V/2016) kann kepercayaan in die Religionsspalte des Personalausweises ein-
tragen werden.” Mit der Einfithrung des digitalen Personalausweises ist seit

15 Diese Moglichkeit wurde erdffnet, nachdem Richter des Verfassungsgerichts einer
Uberpriifung von Artikel 61 des Gesetzes Nr. 23/2006 und Artikel 64 des Gesetzes Nr.
24/2013 liber die Bevolkerungsverwaltung stattgegeben hatten.

- am 14.02.2026, 06:39:56.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Edith Franke: Akzeptanz, Abgrenzung und Ausgrenzung

2019 eine weitere Entwicklung eingetreten: Den Bemithungen lokaler religio-
ser Traditionen um Anerkennung wurde insofern Rechnung getragen, als seit-
dem die Eintragung kepercaayan penghayat/Anhinger eines Glaubens (zum Teil
mit Erginzung des Namens der lokalen religiésen Tradition) moglich wird.

Manche Anhinger*innen lokaler Traditionen lassen die Spalte »Religion«
einfach leer. In den neuen Formularen der Registrierungsverwaltung wird
kepercayaan als siebte Option, jedoch auflerhalb der sechs von der Regierung
anerkannten Religionen aufgefithrt. Manche halten diese Option insofern fiir
schwierig, weil sie den Vorwurf, atheistisch zu sein, befordern kann, da eben
keine der akzeptierten agama angegeben wird. Insgesamt bleibt es dabei,
dass religidse Traditionen, die keine strukturelle und inhaltliche Ahnlich-
keit mit dem Islam oder dem Christentum aufweisen und die sich nicht in
Institutionen organisieren, kaum eine Chance auf staatliche Anerkennung
haben, obwohl sie fiir viele Menschen ein selbstverstindlicher Bestandteil
ihrer religiésen Alltagspraxis sind.

5 Conclusio: Faktoren der Regulierung von Machtverhaltnissen
und Zuschreibungsprozessen in Mehrheiten-Minderheiten-
Konstellationen in Indonesien

Die Ausfithrungen zeigen, dass religidse MMK in Indonesien nur im Kon-
text gesellschaftlicher Machtprozesse zu verstehen sind und die politische
Einflussnahme sowie die sich wandelnde soziale Akzeptanz weder von der
Gruppengréfie allein abhingt noch anhand der konfessionellen Uberzeugun-
gen erfolgt. Von entscheidender Bedeutung fiir Zuschreibungsprozesse in
Hinblick auf soziale Akzeptanz oder Ausgrenzung zeigen sich am Beispiel
Indonesien a) die historische Prisenz und Macht einer Religion, b) die Loya-
litit und der Bezug auf einen geteilten, gemeinsamen rechtlichen Rahmen
inklusive damit verbundener Anpassungsprozesse, c) die Partizipation an
Bildung und Okonomie sowie d) eine positive Grundhaltung gegeniiber einem
islamisch und auch christlich geprigten Religionsverstindnis. Dabei diirfen
die Wirkungen von Kontroversen und Machtkimpfen innerhalb von Religio-
nen ebenso wie das Ringen um gesellschaftliche Bedeutung und Anerkennung
nicht unterschitzt werden. Von den genannten Faktoren gehen entscheidende
Impulse fiir die Bewertung einer Religion aus: Besonders evident wird dies
am Beispiel der buddhistischen Minderheit, die weniger als ein Prozent der
indonesischen Bevélkerung ausmacht. In einer politischen Situation, in der

- am 14.02.2026, 06:39:56.

85


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

Mitte der 1960er Jahre ein zunehmender Machteinfluss von China befiirchtet
wurde, wurde der Buddhismus als »gottlose« oder »atheistische« Religion
gekennzeichnet und deshalb als nicht mehr verfassungskonform verfolgt und
sanktioniert (Franke 2023: 44fF.). Analysen von MMK miissen deshalb immer
die konkrete Verflechtung von Religionen mit historischen Herrschaftskon-
stellationen, den jeweiligen imperialen Bestrebungen und 6konomischen
Machtverhiltnissen berticksichtigen.

Folgende Faktoren mdchte ich abschliefRend als wesentliche Aspekte fiir
die Analyse von Konfliktlagen und diskursiven Zuschreibungsprozessen im
Verhaltnis religiéser Mehrheiten- und Minderheitenkonstellationen heraus-
stellen.

1. Religionsbegrift/Verstindnis von Religion: Was wird in einer sozialen Ge-
meinschaft/Gesellschaft als Religion verstanden und akzeptiert? Welche
rechtlichen Regelungen legen das Religionsverstindnis fest und welche
gesellschaftlichen Gruppen haben darauf Einfluss genommen? Wo wird
Schutz geboten, Freiheit gewihrt und wo und in welcher Form finden sich
Abgrenzungen bis hin zu Ausgrenzungen oder Sanktionierungen?

2. DieRolle der Sikularitit im verfassungsrechtlichen Rahmen: Ein sikularer
rechtlicher Rahmen ist nicht zwingend mit der Wertschitzung von religio-
ser Pluralitit in MMK gleichzusetzen.

3. Historische Entwicklungsprozesse und Erfahrungen mit religiéser Plura-
litdt: Das Verstindnis davon, was als Religion akzeptiert wird, steht im-
mer in engem Zusammenhang mit historischen Erfahrungen. Es ist a) von
denjeweils dominanten Religionen in der Zeit der Verfassungsgebung und
Rechtsprechung geprigt sowie b) von den Erfahrungen und Einschitzun-
gen, die vor diesem Hintergrund in den sozialen Alltag und in Zuschrei-
bungsprozesse einfliefien.

4. Religise MMK beruhen auf Aushandlungsprozessen in jeweils spezifi-
schen Machtverhiltnissen, die ganz wesentlich von ékonomischen und
politischen Faktoren und Interessen geprigt sind.

5. Varianten in den MMK-Verhaltnissen miissen immer relational und kon-
textualisiert analysiert werden: Eine Auffassung, die »Minderheiten« un-
mittelbar als wenig einflussreich einschitzt, ist als verkiirzt zuriickzuwei-
sen. Religiose Minderheiten kénnen, wie das Beispiel des Christentums in
Indonesien zeigt, auch machtvolle (6konomische, politische) Eliten repra-
sentieren.

- am 14.02.2026, 06:39:56.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Edith Franke: Akzeptanz, Abgrenzung und Ausgrenzung

6. Die Option von und Erfahrung mit innerreligiéser Diversitit ist ein we-
sentlicher Faktor fur die Gestaltung eines offenen und akzeptierenden
Umgangs mit religiéser Pluralitit und minoritiren religidsen Gemein-
schaften.

Literaturverzeichnis

Al Makin (2016): Challenging Islamic Orthodoxy. The Account of Lia Eden and
other Prophets in Indonesia, Dodrecht.

Alfitri (2008): »Religious Liberty in Indonesia and the Rights of >Deviant«
Sects«, in: Asian Journal of Comparative Law 3 (1), S. 1-27.

Atkinson, J. M. (1987): »Religions in Dialogue. The Construction of an Indone-
sian Minority Religiong, in: Kipp/Rodgers (Hg.), Indonesian Religions in
Transition, Tucson, Arizona:, S. 171-186.

Azra, A. (2005): »The Use and Abuse of Quranic Verses in Contemporary In-
donesian Politics, in: Saeed (Hg.), Approaches to the Qur‘an in Contem-
porary Indonesia, London, S. 193-208.

Bagir, Z. A./Asfinawati, S./Arianingtyas, R. (2020): »Limitations to Freedom of
Religion or Beliefin Indonesia: Norms and Practices«, in: Religion & Human
Rights, 15.1-2, S. 39—-56.

Boland, B.]. (1982): The Struggle of Islam in Modern Indonesia, Den Haag.

Botschaft der Bundesrepublik Deutschland in Jakarta (2022): Merkblatt zu
EheschliefSung in Indonesien/EheschlieRung in Deutschland. Zugriff
unter: https://jakarta.diplo.de/blob/1807728/76cfo122729efce902ce954b7a
2583d7/merkblatt-eheschliessung-in-idn-und-in-d-data.pdf

Duile, T. (2018): »Atheism in Indonesia: State Discourses of the Past and Social
Practices of the Present, in: South East Asia Research 26(2), S. 161-175.

Franke, E. (2012): Einheit in der Vielfalt. Strukturen, Bedingungen und Alltag
religiéser Pluralitit in Indonesien, Wiesbaden.

Franke, E. (2023): »Religion und Sikularitit im modernen Indonesien, in: De-
eg/Freiberger/Kleine/Kollmar-Paulenz (Hg.), Grenzen der Religion. Siku-
laritdt in der Asiatischen Religionsgeschichte, Géttingen, S. 307-334.

Franke, E./Jagiella, L. (2014): »Was macht die Akzeptanz einer religiésen Min-
derheit aus? Probleme und Grenzen religioser Pluralitit im islamisch ge-
pragten Indonesien, in: Franke (Hg.), Religiése Minderheiten und gesell-
schaftlicher Wandel, Harrassowitz, S. 36—54.

Hadiwijono, D. H. (1967): Man in the Present Javanese Mysticism, Baarn.

- am 14.02.2026, 06:39:56.

87


https://jakarta.diplo.de/blob/1807728/76cf0122729efce902ce954b7a2583d7/merkblatt-eheschliessung-in-idn-und-in-d-data.pdf
https://jakarta.diplo.de/blob/1807728/76cf0122729efce902ce954b7a2583d7/merkblatt-eheschliessung-in-idn-und-in-d-data.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://jakarta.diplo.de/blob/1807728/76cf0122729efce902ce954b7a2583d7/merkblatt-eheschliessung-in-idn-und-in-d-data.pdf
https://jakarta.diplo.de/blob/1807728/76cf0122729efce902ce954b7a2583d7/merkblatt-eheschliessung-in-idn-und-in-d-data.pdf

88

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

Hasyim, S. (Hg.) (2011): »The Council of Indonesian Ulama (Majelis Ulama
Indonesia, MUI) and Religious Freedom, in: Irasec’s Discussion Papers
12, 26S. Research Institute on Contemporary Southeast Asia. Zugriff
unter: https://irasec.com/IMG/UserFiles/Files/04_Publications/Notes/Th
e_Council_of_Indonesian_Ulama_Majelis_Ulama_Indonesia_MUI_and_
Religious_Freedom.pdf

Hefner, RW. (2002): »Civil Islam and Democracy Reconsidereds, in: Kultur
2(1), S. 1-12.

Hefner, R. W. (2009): Civil Islam. Muslims and Democratization in Indonesia,
Princeton, New Jersey.

Hefner, R. W. (2011): »Where Have all the abangan Gone? Religionization and
the Decline of non-standard Islam in Contemporary Indonesiax, in: Pi-
card/Madinier (Hg.), The Politics of Religion in Indonesia. Syncretism, Or-
thodoxy, and Religious Contention in Java and Bali, London/New York,
S. 71-91.

Henry, P. B. (1987): »The Religion of Balance: Evidence from an Eleventh-
Century Javanese Poem, in: Kipp/Rodgers (Hg.), Indonesian Religions in
Transition, Tucson, Arizona, S. 98—112..

Hollan, D. (1999): »Pockets Full of Mistakes. The Personal Consequences of Re-
ligious Change in a Toraja Village«, in: Klass/Weisgrau (Hg.): Across the
Boundaries of Belief. Contemporary Issues in the Anthropology of Reli-
gion, Colorado, Oxford, S. 253-270.

Hosen, N. (2005): »Religion and the Indonesian Constitution: A Recent De-
batel«, in: Journal of Southeast Asian Studies 36/3, S. 419—440.

Kim, H.-J. (1998): »The Changing Interpretation of Religious Freedom in In-
donesiax, in: Journal of Southeast Asian Studies 29/2, S. 357-373.

Kipp, R. S./Rodgers, S. (1987): »Introduction: Indonesian Religions in Society«,
in: Kipp/Rodgers (Hg.), Indonesian Religions in Transition, Tucson, Ari-
zona, S. 1-31.

Kohl, K.-H. (1986): »Religioser Partikularismus und kulturelle Transzendenz.
Uber den Untergang von Stammesreligionen in Indonesienc, in: Zinser
(Hg.), Der Untergang von Religionen, Berlin, S. 193—220.

Madjid, N. (2003): »Islam yes, Islamic Parties nol«, in: Bourchier/Hadiz (Hg.),
Indonesian Politics and Society. A Reader, London, New York, S. 88-92..

McVey, R. (1983): »Faith as the Outsider: Islam in Indonesian Politics«, in: Pis-
catori (Hg.), Islam in the Political Process, Cambridge, S. 199-225.

Picard, M. (2011): »Introduction: agamas, >adat¢, and Pancasila«, in: Picard/
Madinier (Hg.), The Politics of Religion in Indonesia. Syncretism, Or-

- am 14.02.2026, 06:39:56.


https://irasec.com/IMG/UserFiles/Files/04_Publications/Notes/The_Council_of_Indonesian_Ulama_Majelis_Ulama_Indonesia_MUI_and_Religious_Freedom.pdf
https://irasec.com/IMG/UserFiles/Files/04_Publications/Notes/The_Council_of_Indonesian_Ulama_Majelis_Ulama_Indonesia_MUI_and_Religious_Freedom.pdf
https://irasec.com/IMG/UserFiles/Files/04_Publications/Notes/The_Council_of_Indonesian_Ulama_Majelis_Ulama_Indonesia_MUI_and_Religious_Freedom.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://irasec.com/IMG/UserFiles/Files/04_Publications/Notes/The_Council_of_Indonesian_Ulama_Majelis_Ulama_Indonesia_MUI_and_Religious_Freedom.pdf
https://irasec.com/IMG/UserFiles/Files/04_Publications/Notes/The_Council_of_Indonesian_Ulama_Majelis_Ulama_Indonesia_MUI_and_Religious_Freedom.pdf
https://irasec.com/IMG/UserFiles/Files/04_Publications/Notes/The_Council_of_Indonesian_Ulama_Majelis_Ulama_Indonesia_MUI_and_Religious_Freedom.pdf

Edith Franke: Akzeptanz, Abgrenzung und Ausgrenzung

thodoxy, and Religious Contention in Java and Bali, London, New York,
S.1-20.

Quinn, G. (2004): »Local Pilgrimage in Java and Madura: Why is it Booming?«
in: IIAS Newsletter 38.

Republic of Indonesia Ministry of Information (Hg.) (1952): »Lahirnja Pan-
casila« (The Birth of Pantjasila): An Outline of the Five Principles of the In-
donesian State. President Soekarno’s Speech, Jakarta.

Ricklefs, M. C. (2001): A History of Modern Indonesia since c. 1200, 3. Auflage,
Stanford.

Salim, A. (2008): »Muslim Politics in Indonesia’s Democratisation. The Reli-
gious Majority and the Rights for Minorities in Post-New Order Era, in:
McLeod/MaclIntyre (Hg.), Indonesia: Democracy and the Promise of Good
Governance, Singapore, S. 115-137.

Salim, A./Azyurmardi A. (Hg.) (2003): Shari’a and politics in modern Indone-
sia, Singapore.

Schefold, R. (1998): »The Domestication of Culture. Nation-building and Ethnic
Diversity in Indonesia, in: Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde
154 (2), S. 259-2.80.

Schreiner, K. H. (2001): »Mehrheit mit Minderwertigkeitskomplex? — Der Is-
lam in Indonesien, in: Schreiner (Hg.), Islam in Asien, Bad Honnef,
S. 157-179.

Sirry, M. A. (2006): »Transformation of Political Islam in Post-Suharto Indone-
sia«, in: Abu-Rabi«< (Hg.), The Blackwell Companion to Contemporary Is-
lamic Thought, Malden/Oxford/Victoria, S. 466—481.

Smith Kipp, R./Rodgers, S. (Hg.) (1987): »Introduction: Indonesian Religions
in Societyx, in: Smith Kipp/Rodgers (Hg.), Indonesian Religions in Transi-
tion, Tucson, Arizona, S. 1-31.

Taher, T. (1995): »Pancasila. Fifty Years On: The Dynamics of National Unity in
Indonesia, in: Islamochristiana 21, S. 87—-94.

Wawer, W. (1974): Muslime und Christen in der Republik Indonesia, Wiesba-
den.

Woodward, M. (1989): Islam in Java. Normative Piety and Mysticism in the Sul-
tanate of Yogyakarta, Arizona.

Woodward, M. (2011): Java, Indonesia and Islam, Dordrecht, Heidelberg, Lon-
don, New York.

Woodward, M. (2019): »Islamicate Civilization and National Islams: Islam Nu-
santara, West Java and Sundanese Culture«, in: Heritage of Nusantara. In-
ternational Journal of Religious Literature and Heritage 9 (2), S. 148-187.

- am 14.02.2026, 06:39:56.

89


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2028, 06:39:56.


https://doi.org/10.14361/9783839474983-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

