1. Die substanzontologische Denkweise

Zum einen geht man auf die theologischen Rechtstraditionen einer in
Kategorien der Schopfungsordnung denkenden Vormoderne zuriick,
indem man das klassische theologische Naturrechtsdenken zu aktua-
lisieren sucht.'® Dieses verstand mit Thomas von Aquin Naturrecht als
Vernunftrecht, ndmlich als dasjenige Recht, an dem der Mensch als
imago dei partizipiert, weil er qua Vernunftwesen als einziges unter
allen Lebewesen an der lex aeterna Gottes Anteil hat.'” Die lex aeter-
na (das ewige Sittengesetz) manifestiert sich in der lex naturalis (dem
allgemeingiiltigen Naturgesetz), und nur insofern die leges humanae
(das positive Recht) damit iibereinstimmen, kdnnen sie Geltung bean-
spruchen. Der Mensch ist dieser Sicht zufolge also nicht nur Recht
setzendes Wesen, ihm ist aber auch nicht nur Recht (vor)gesetzt, son-
dern er partizipiert — unter Wahrung der Differenz zwischen Schopfer
und Geschdpf — als Vernunftwesen am ewigen Gottesrecht, und eben
das konstituiert das fiir alle Menschen verbindliche Naturrecht. Man
kann das die klassische substanzontologische Denkweise in der katho-
lischen Naturrechtstradition nennen.

2. Die erfahrungsontologische Denkweise

Davon zu unterscheiden ist die erfahrungsontologische Denkweise.
Diese bemiiht sich, die schopfungstheologische imago Dei-Tradition
im Licht der Umstellung vom Natur- auf das Vernunftrecht in der

16  Vgl. H. Dreier, Rez. R. Weiler (Hrsg.), Die Wiederkehr des Naturrechts und die
Neuevangelisierung Europas, ThLZ (Theologische Literaturzeitung) 132, 2007,
719-722.

17 S.Th. I-II q.91 a.2: «lex naturalis nihil aliud est quam participatio legis aeternae in
rationali creatura». Vgl. E. Wolf, Zur Frage des Naturrechts bei Thomas von Aquin
und bei Luther, in: Ders., Peregrinatio. Studien zur reformatorischen Theologie und
zum Kirchenproblem, Miinchen 1954, 183-213; J. Goyette, St. Thomas Aquinas and
the Natural Law Tradition. Contemporary Perspectives, Washington, D.C. 2004;
J. Porter, Nature as Reason. A Thomistic Theory of the Natural Law, Grand Rapids,
Mich. 2005.

10

- am 17.01.2026, 10:59:17.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moderne so zu reformulieren, dass man nicht von einem vorgefassten
Begriff der Natur des Menschen ausgeht, sondern von der faktischen
«Wirkweise der menschlichen Natur in der Familiengemeinschaft ...,
wie sie der unmittelbaren Erfahrung eines jeden Menschen zugénglich
ist.»'® Im Unterschied zur klassischen Naturrechtslehre wird hier auf
die Naturrechtswirklichkeit abgehoben.'® Die «Erkenntnis der elemen-
taren sittlich-rechtlichen Wahrheiten (Prinzipien)», so heifit es, sei
«durch Erfahrung bedingt», und «sie erweisen sich der iiberlegenden
Vernunft als evident in ihrer notwendigen und allgemeinen Giiltigkeit
als Voraussetzung der Selbstverwirklichung der gesellschaftlich ge-
einten Menschen.»”® Mit anderen Worten: Das menschliche Zusam-
menleben vollzieht sich nach moralischen Prinzipien, die von der
Vernunft als notwendig und allgemein giiltig eingesehen werden
(konnen).

3. Die subjektivitdtstheoretische Denkweise

Dass dies so sein kann, versteht sich nicht von selbst, sondern ver-
weist der subjektivititstheoretischen Denkweise zufolge iiberhaupt erst
auf den Kern des Problems: dass der Mensch als Mensch so geschaf-
fen ist, dass er iiberhaupt in der Lage ist, Wahres zu erkennen, Gutes
zu wollen und Schénes zu genieBen. Im Rekurs auf die Gottebenbild-
lichkeitsstruktur der menschlichen Vernunft hatte die katholische
Theologie stets beides betont: dass sich naturrechtliche Prinzipien mit
der Offenbarung des Willens Gottes decken, und dass sie der Vernunft
eines jeden Menschen zugénglich sind. Beides ist nicht selbstevident.
Statt es nur dogmatisch zu behaupten, wird seit dem 2. Vaticanum
verstirkt die transzendentale Frage nach den Bedingungen seiner

18  J. Messner, Naturrecht in Evolution, in: Ders., Menschenwiirde und Menschen-
recht. Ausgewihlte Artikel, hrsg. v. A. Rauscher u. R. Weiler in Verbindung mit
A. Kloseu, Wien 2004, 294-305, 304.

19 J. Messner, Naturrecht im Disput, in: Ders., Menschenwiirde und Menschenrecht
(Fn. 18), 147-161, 154.

20 Messner, Naturrecht in Evolution (Fn. 18), 304.

11

- am 17.01.2026, 10:59:17.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

