
 

 10

1. Die substanzontologische Denkweise 

 

Zum einen geht man auf die theologischen Rechtstraditionen einer in 

Kategorien der Schöpfungsordnung denkenden Vormoderne zurück, 

indem man das klassische theologische Naturrechtsdenken zu aktua-

lisieren sucht.16 Dieses verstand mit Thomas von Aquin Naturrecht als 

Vernunftrecht, nämlich als dasjenige Recht, an dem der Mensch als 

imago dei partizipiert, weil er qua Vernunftwesen als einziges unter 

allen Lebewesen an der lex aeterna Gottes Anteil hat.17 Die lex aeter-

na (das ewige Sittengesetz) manifestiert sich in der lex naturalis (dem 

allgemeingültigen Naturgesetz), und nur insofern die leges humanae 

(das positive Recht) damit übereinstimmen, können sie Geltung bean-

spruchen. Der Mensch ist dieser Sicht zufolge also nicht nur Recht 

setzendes Wesen, ihm ist aber auch nicht nur Recht (vor)gesetzt, son-

dern er partizipiert – unter Wahrung der Differenz zwischen Schöpfer 

und Geschöpf – als Vernunftwesen am ewigen Gottesrecht, und eben 

das konstituiert das für alle Menschen verbindliche Naturrecht. Man 

kann das die klassische substanzontologische Denkweise in der katho-

lischen Naturrechtstradition nennen. 

 

2. Die erfahrungsontologische Denkweise 

 

Davon zu unterscheiden ist die erfahrungsontologische Denkweise. 

Diese bemüht sich, die schöpfungstheologische imago Dei-Tradition 

im Licht der Umstellung vom Natur- auf das Vernunftrecht in der 

 
16  Vgl. H. Dreier, Rez. R. Weiler (Hrsg.), Die Wiederkehr des Naturrechts und die 

Neuevangelisierung Europas, ThLZ (Theologische Literaturzeitung) 132, 2007, 

719-722. 

17  S.Th. I-II q.91 a.2: «lex naturalis nihil aliud est quam participatio legis aeternae in 

rationali creatura». Vgl. E. Wolf, Zur Frage des Naturrechts bei Thomas von Aquin 

und bei Luther, in: Ders., Peregrinatio. Studien zur reformatorischen Theologie und 

zum Kirchenproblem, München 1954, 183-213; J. Goyette, St. Thomas Aquinas and 

the Natural Law Tradition. Contemporary Perspectives, Washington, D.C. 2004;  

J. Porter, Nature as Reason. A Thomistic Theory of the Natural Law, Grand Rapids, 

Mich. 2005. 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-10 - am 17.01.2026, 10:59:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 11

Moderne so zu reformulieren, dass man nicht von einem vorgefassten 

Begriff der Natur des Menschen ausgeht, sondern von der faktischen 

«Wirkweise der menschlichen Natur in der Familiengemeinschaft ..., 

wie sie der unmittelbaren Erfahrung eines jeden Menschen zugänglich 

ist.»18 Im Unterschied zur klassischen Naturrechtslehre wird hier auf 

die Naturrechtswirklichkeit abgehoben.19 Die «Erkenntnis der elemen-

taren sittlich-rechtlichen Wahrheiten (Prinzipien)», so heißt es, sei 

«durch Erfahrung bedingt», und «sie erweisen sich der überlegenden 

Vernunft als evident in ihrer notwendigen und allgemeinen Gültigkeit 

als Voraussetzung der Selbstverwirklichung der gesellschaftlich ge-

einten Menschen.»20 Mit anderen Worten: Das menschliche Zusam-

menleben vollzieht sich nach moralischen Prinzipien, die von der 

Vernunft als notwendig und allgemein gültig eingesehen werden 

(können). 

 

3. Die subjektivitätstheoretische Denkweise 

 

Dass dies so sein kann, versteht sich nicht von selbst, sondern ver-

weist der subjektivitätstheoretischen Denkweise zufolge überhaupt erst 

auf den Kern des Problems: dass der Mensch als Mensch so geschaf-

fen ist, dass er überhaupt in der Lage ist, Wahres zu erkennen, Gutes 

zu wollen und Schönes zu genießen. Im Rekurs auf die Gottebenbild-

lichkeitsstruktur der menschlichen Vernunft hatte die katholische 

Theologie stets beides betont: dass sich naturrechtliche Prinzipien mit 

der Offenbarung des Willens Gottes decken, und dass sie der Vernunft 

eines jeden Menschen zugänglich sind. Beides ist nicht selbstevident. 

Statt es nur dogmatisch zu behaupten, wird seit dem 2. Vaticanum 

verstärkt die transzendentale Frage nach den Bedingungen seiner 

 
18  J. Messner, Naturrecht in Evolution, in: Ders., Menschenwürde und Menschen-

recht. Ausgewählte Artikel, hrsg. v. A. Rauscher u. R. Weiler in Verbindung mit 

A. Kloseu, Wien 2004, 294-305, 304. 

19  J. Messner, Naturrecht im Disput, in: Ders., Menschenwürde und Menschenrecht 

(Fn. 18), 147-161, 154. 

20  Messner, Naturrecht in Evolution (Fn. 18), 304. 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-10 - am 17.01.2026, 10:59:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

