Einleitung: Das Auto als Symbol unseres katastrophalen Verharrens

indert. Wir kdnnen moderne Lebensstile mit zu grofRem »6kologischen Fuf3-
abdruck« zwar moralisch verurteilen, aber entkommen kénnen wir ihnen an-
scheinend nicht. Deswegen definiert sich progressive Politik so oft iiber das,
was sie nicht ist. Um jedoch unsere toxische Verwobenheit mit dem schein-
bar unausweichlichen Sog des modernen »Guten Lebens« und all seiner fatalen
Kollateralschiden zu iberkommen, miissen wir genauer verstehen, wie sich
diese strukturell und materiell reproduzieren und im Angesicht der Krise, Ka-
tastrophe und Kritik erhalten. Um auf eine Handbuchdefinition von Resilienz
zuriickzugreifen: Wie reagieren unsere modernen Lebensformen »auf dufiere
Stérungenc, so dass sie »ihren Gleichgewichtszustand erhalten kdnnen«? Fiir
diese Untersuchung eines Verharrens in 6kologisch katastrophalen Lebensfor-

men eignet sich wohl nichts besser als das Automobil.*®

Die Utopie einer autofreien Welt

Die These dieses Buches ist so einfach wie tiefgreifend: Wenn wir tiber das
Auto reden, reden wir eigentlich tiber das Umweltproblem der modernen
Menschen im Allgemeinen. Wenn wir das nicht erkennen, werden unsere
Debatten auch weiterhin im moralischen Hick-Hack festhingen, bei dem alle
Seiten irgendwie recht und irgendwie unrecht haben. Natiirlich wire es zum
Beispiel viel schéner, wenn zumindest die Innenstiddte autofrei wiren. Doch
genauso stimmt es auch, dass damit tendenziell die privilegierten Biirger*in-
nen mit einer besseren Lebenswelt belohnt werden, wihrend die irmeren
Bevolkerungsschichten, die dieser ermdglichend zuarbeiten, strukturell wei-
ter diskriminiert werden (so bereits der Vorwurf an Anne Hidalgos Pline
eines weitgehend autofreien Paris) . Eine Abschaffung der Autobegiinstigung

10 Als einzig wirdigen Konkurrenten zum Auto als das moderne Leben in seiner Gan-
ze umfassende Technologieobjekt l4sst sich wohl noch das Plastik anfiihren, welches
Heather Davis in ihrem Buch »Plastic Matter« (2022) auf meinem Projekt nicht undhn-
liche Weise untersucht hat. Neben dem Auto ist Plastik das grof3e, die Welt verindern-
de Produkt der Petromoderne. Sowohl Plastik als auch das Auto sind ohne O schwer
denkbar und von beiden gibt es schon langer einen Diskurs Gber die Notwendigkeit,
sie zu ilberkommen — ohne bislang ernstzunehmende Resultate. Auch die Langzeit-
folgen auf die Umwelt und die Tendenz der Fetischisierung teilen sich beide. Zu guter
Letzt lasst sich die Wesentlichkeit des Plastik auch als eine Art reale Verwirklichung
platonistischer und cartesianischer Ideale verstehen, wie Heather Davis hervorragend
herausgearbeitet hat.

12.02.2026, 20:34117.



https://doi.org/10.14361/9783839474082-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

und ein massiver Ausbau anderer Mobilititsformen wire wiinschenswert.
Doch auch hier witrden von dieser Politik auch viele 4rmere und weniger
den kérperlichen Normvorstellungen entsprechende Bevolkerungsgruppen
negativ betroffen sein. Wihrend wir all diese und andere Punkte langsam
feststellen und uns gegenseitig vorhalten, rutschen wir ungebremst tiefer in
den Abgrund der irreparablen 6kologischen Katastrophe.

Um aus dieser Teufelsspirale auszubrechen, méchte ich mich dem Auto-
und also Umweltproblem mittels einer simplen Utopie anndhern: der Utopie
einer autofreien Welt. Durch die spekulative Fiktion eines »Nicht-Ortes« (uto-
pos) versuche ich ex negativo einen Denkraum iiber die Moglichkeit einer radi-
kalen - also an die Wurzel gehenden — Umwandlung unseres Umweltverhalt-
nisses und Subjektivititsverstindnisses zu 6ffnen.

Solcherlei Utopien sind derzeit in progressiveren, tendenziell urbanen
Segmenten der Gesellschaft hoch im Kurs. Unzihlige Galerien, Magazine
und Podcasts widmen sich so kompliziert anmutenden Konzepten wie dem
»Post-Anthropozentrismus«, »co-habitation«, »multi-species entanglement«
und »companion species«. Es wird iiber die essentiell taktile Vernunft der
Oktopusse, das langatmige Denken der Steine, die Potentiale von genetischen
Mensch-Tier-Verschmelzungen und die alles verbindende Ebene der Pilze
oder Mikroorganismen nachgedacht.

So sehr ich mich diesen Diskursen verbunden fiithle, kann ich mich den-
noch nicht dem Verdacht entziehen, dass ihre gesamtgesellschaftliche Situie-
rung und ihr Hang zum bildungsbiirgerlichen Romantizismus" sie auf einen
sehr engen Bereich beschrinkt, der eher die moralische Polarisierung denn
den sozial-politischen Wandel fordert.

Da ich iiberzeugt bin, dass die prinzipiellen Inhalte und Ausrichtungen
dieser oftmals als »New Materialism« zusammengefassten Diskursbereiche
zentral sind, um aus unserer toxischen Verwobenheit mit der modernen Le-
bensweise herauszufinden, méchte ich in diesem Buch versuchen, sie durch
das Prisma der Utopie einer autofreien Welt breitentauglicher zu streuen.
Denn der Vorzug des Autos ist, dass jeder moderne Mensch einen affektiven
Bezug zum Auto hat (im Gegensatz zu Oktopussen, Flechten oder Darmbakte-
rien) und also die autofreie Welt etwas ist, die sich jede” irgendwie vorstellen
kann (immerhin lebten wir in so einer Welt vor ein wenig mehr als einem

11 Siehe mein Paper »Politicising New Materialism against the Toxic Entanglements of
the Now: Towards a New Materialist Philosophy of the Car«fiir eine recht akademische
Auseinandersetzung mit diesen Diskursen (Jorg 2023a).

12.02.2026, 20:34117.



https://doi.org/10.14361/9783839474082-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Das Auto als Symbol unseres katastrophalen Verharrens

Jahrhundert). Dass die leichte Vorstellungsfihigkeit dieser hier formulierten
Utopie bei den allermeisten sogleich mit dem Kommentar versehen wird, dass
sie dennoch »realistischerweise« komplett unméglich sei beim derzeitigen
Stand der Dinge, bekriftigt nur ihre Tauglichkeit als »Nicht-Ort«. Utopien,
die etwas auf sich halten, sind stets auf Kriegsfuf3 mit dem herrschenden
Realismus. Ihre Funktion ist es, dem alternativlos erscheinenden Lauf der
Wirklichkeit imaginire Anderswelten abzuringen, die fur die Moglichkeit
politischer Transformation entscheidend sind."”” Doch die Utopie einer auto-
freien Welt hat noch einen anderen Wert neben diesem der onto-politischen
Erméglichung von Transformation. Im Laufe dieses Buches mochte ich die
These plausibilisieren, dass die Utopie einer autofreien Welt bereits jetzt einen
massiven Einfluss auf das Handeln und Sein der modernen Menschen hat,
untergriindig schimmernd und im ginzlichen Unwissen der von ihr Gelei-
teten. Wie Katja Diehl (2022) in ihrem Buch Autokorrektur herausgearbeitet
hat,” michten die allermeisten gar nicht Auto fahren, sind sich ihrer negativen
Abhingigkeit aber erst nach bewusstem Nachhaken im Klaren (»Was ist Dein
Methadon, um vom Auto los zu kommen?« fragt sie provokativ). Dem wiirde
ich hinzufigen, dass das reale Streben von vielen Menschen oftmals von der
Utopie einer — zumindest kleinen, privaten — autofreien Welt geleitet ist.
Wenn Menschen ins Fitnessstudio fahren, um dort am Laufband zu joggen,
dann tun sie dies, um nicht von den omniprisenten Autos beim Sport gestort
zuwerden. Wenn sie in die Vorstadt ziehen, dann zumeist, um dort eine kleine
Ruheinsel fiir sich und die Familie abseits des auto-induzierten Innenstadt-
lirms zu finden. Wenn wir von der »Flucht in die Natur« triumen, dann sehen
wir diese als autofreies Paradies, auch wenn wir zumeist nur im Auto dorthin
kommen. Ja selbst wenn wir neue Straflen bauen, dann tun wir dies meist
mit dem Argument, die bisherigen Strafen und Wohnviertel vom Verkehr zu
entlasten und also weniger Autos direkt vor der Haustiir zu haben. Dass dies

12 Siehe hierzu auch das letzte Kapitel »Spekulation gegen das Wahrscheinliche« meines
Langessays»Neue Vorsicht—Philosophie des Abstands im Zeitalter der Katastrophen,
Edition Konturen 2022.

13 Auch Colin Ward hat darauf schon in den 1990er Jahren hingewiesen: »Die liberwie-
gende Mehrheit der Autonutzer*innen sind jedoch keine Autoliebhaber*innen. Sie se-
hen ihre Verwendung des Autos als ein notwendiges Ubel an. [..] Sie sehen sich als
Opfer, und das sind sie natiirlich auch. [But the overwhelming majority of car users are
not car enthusiasts. They see their involvement with the motor car as a necessary evil.
[..] They see themselves as victims, and of course they are.]« (26—27)

12.02.2026, 20:34117.

23


https://doi.org/10.14361/9783839474082-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

zumeist nicht funktioniert und sogar unsere Abhingigkeit vom Auto bestirkt,
ist die dunkle Seite dieser meist uneingestandenen Utopie.

In dieser speziellen Ontologie als »hoverndes«, schimmerndes, nie in
seiner ganzen Tragkraft vernehmbares Phinomen teilt das so bezeichenbare
»Autoregime« (Jorg 2020) ein wesentliches Charakteristikum mit dem »Hyper-
objekt« der Klimakatastrophe. Dieser von Timothy Morton geprigte Begriff
kategorisiert die planetare Umweltkrise als eine Art »Uberobjekt«, welches fiir
Menschen zu grofd und folgenreich ist, um wirklich fassbar zu sein. Es schim-
mert als bedrohlicher Normalititsrahmen (siehe auch Abschnitt »normal«)
iiber uns, ist eine so grofie Katastrophe, dass sie sich kaum in spezifischen
Emotionen, Handlungen oder Reaktionen entladen kann. Der schimmernde
Status der Autoregimes mag vielleicht noch die konkreteste Emanation dieses
Uberproblems sein, die sich noch irgendwie fassbar verhandeln und sich
utopisch entgegenwirken l4sst.

Methodisches

Aus diesem Grund werde ich vergleichsweise wenig mit dem reich vorhande-
nen Material an Zahlen, Daten und Fakten iiber und besonders gegen das Au-
to™ hantieren, da diese eher die moralistische Vorwurfsdebatte, die ich um-
schiffen will, befeuern. Ich méchte nicht in einem hitzigen Duell der besse-
ren Fakten diese Auto-Realitit beschreiben, verteidigen oder moralisch ver-
teufeln, sondern vielmehr die Genese dieser Auto-Realitit als Konsequenz ei-
ner abendlindischen Denk- und Handlungstradition beschreiben. So neutral
wie mir irgendwie méglich méchte ich das Auto heranziehen, um iiber unser
gesamtes Umweltproblem tiefendkologisch und radikal nachzudenken.

Dies wird mir freilich nicht leichtfallen, denn ich kann mich nicht von
meiner weiter oben postulierten These, dass wir alle affektiv, 6konomisch und
soziokulturell ans Auto gebunden sind, herausnehmen, und muss also einlei-
tend apologetisch gestehen, dass ich selbst, ein weifder privilegierter Mann
aus mittelstindischem Bildungsbiirgertum, von vielen wohl als Autohasser
bezeichnet werden wiirde — und dies nicht ganz zu Unrecht. Oftmals werde
ich aufbrausend gegen mich zu eng iiberholende Autofahrer*innen, schreie
ihnen noch wiitend nach, und ich engagierte mich auch bereits bei diversen

14 Hierfiir empfehle ich an jiingeren Werken insbesondere: Diehl 2022 und Finkelstein
2020.

12.02.2026, 20:34117.



https://doi.org/10.14361/9783839474082-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

