
62

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
14

2005). Die Fachkräfte, die im ambulant betreuten 
Wohnen arbeiten, dies sind überwiegend Sozialar-
beiterinnen und Sozialarbeiter, können durch Wirk-
samkeitsforschung sowohl ihre Identifikation und 
Zufriedenheit mit der eigenen Arbeit als auch deren 
Anerkennung erhöhen, was eine nicht zu unterschät-
zende Bedeutung im Rahmen einer Burn-out-Pro-
phylaxe hat. 

Literatur
BAGüS - Bundesarbeitsgemeinschaft der überörtlichen 
Träger der Sozialhilfe: Kennzahlenvergleich 2011. Müns-
ter 2012 (http://www.lwl.org/spur-download/bag/kenn-
zahlenvergleich2011.pdf, Abruf am 16.12.2013)
Gerum, Phillip: Was bewirkt betreutes Wohnen bei psy-
chisch kranken Menschen? Eine Synopse vorhandener 
Studien. Unveröffentlichte Bachelorarbeit. Nürnberg 2013
Hölzke, Reiner: Die Umwandlung eines stationären in 
ein ambulantes Angebot am Beispiel der Auflösung des 
Wohnhauses Jüthornstraße. In: Sozialpsychiatrische In-
formationen 1/2009, S. 24-28
Kallert, Thomas; Leiße, Matthias; Kulke, Claus; Kluge, 
Hendrik: Evidenzbasierung gemeindepsychiatrischer Ver-
sorgungsangebote in Deutschland. Eine Bestandsaufnah-
me. In: Gesundheitswesen 5/2005, S. 342-354
Leupold, Michael; Walther, Christoph: Krankheitsverlauf, 
Selbstbestimmung, Kosten: Aspekte des betreuten Woh-
nens. In: sozialmagazin 3/2007, S. 21-25
Nowack, Nicolas; Heymann, Julia; Oberste-Ufer, Ralf; 
Schulz, Wolfgang: Horizont Salzwedel: Ambulante Ein-
gliederungshilfe mit ambulanten Gruppenmaßnahmen 
für Menschen mit seelischer Behinderung. Bericht über 
die Ergebnisse der wissenschaftlichen Begleitung. In: 
Praxis Klinische Verhaltensmedizin und Rehabilitation 
1/2011, S. 40-46 (http://www.zsp-salzwedel.de/filead-
min/nowack/inhalte/zsp/PDF-Dokumente/Fachartikel_
Horizont.pdf, Abruf am 16.12.2013)
Richter, Dirk: Evaluation des stationären und ambulan-
ten Wohnens psychisch behinderter Menschen in den 
Wohnverbünden des Landschaftsverbands Westfalen-
Lippe. In: Psychiatrische Praxis 3/2010, S. 127-133
Walther, Christoph; Vocale, Sarah: Über die Wirksam-
keit von ambulant betreutem Wohnen bei psychisch 
kranken Menschen. In: Online-Publikation der Zentral-
stelle für Klinische Sozialarbeit. Coburg 2013 (http://
www.zks-verlag.de/uber-die-wirksamkeit-von-ambu-
lant-betreutem-wohnen-bei-psychisch-kranken-men-
schen/, Abruf am 16.12.2013)

     Zusammenfassung | Der Artikel beschäftigt 
sich mit der Frage, inwiefern die Philosophie 
als Fundamentalwissenschaft das Anliegen der 
Sozialen Arbeit in Theorie und Praxis befördern 
und unterstützen kann. Er ist Teil eines größer 
angelegten Forschungsvorhabens, das sich zum 
Ziel setzt, die Möglichkeiten auszuloten, Philoso-
phie und Soziale Arbeit miteinander in einen Dia-
log zu bringen. Es soll gezeigt werden, welche 
Berührungspunkte sich zwischen diesen beiden 
wissenschaftlichen Disziplinen ergeben und wie 
die Soziale Arbeit – sowohl als wissenschaftliche 
Disziplin wie auch als berufliche Praxis – von 
der Philosophie und ihren Methoden profitieren 
kann. 

     Abstract | The article enquires how philo-
sophy as a fundamental discipline is able to 
achieve and support the demands of social work 
in theory and practice. It is part of an extensive 
research project which aims at exploring the 
possibilities of bringing philosophy and social 
work into a dialog. Boundary points of these two 
disciplines will be explored. The article demon
strates how social work as a scientific discipline 
and a professional practice can benefit from 
philosophy and its methods.

Schlüsselwörter  Philosophie 
 Soziale Arbeit  Theorie-Praxis  Sozialarbeit 

 Wissenschaft Berufspraxis

     1 Einleitung | Will man Philosophie (griechisch 
Phileîn: lieben, sophía: Weisheit) in einer ersten An-
näherung näher bestimmen, so muss man zunächst 
festhalten, dass sie im Gegensatz zu den Einzelwis-
senschaften als Universalwissenschaft bezeichnet 
werden kann, die sich auf alle Bereiche menschlichen 
Wissens erstreckt. „Dies bedeutet jedoch nicht, dass 
sie die empirischen Kenntnisse der anderen Wissen-
schaften mengenmäßig vermehrt, sondern sie stellt 
die Frage nach dem Ganzen, den Gründen, nach 

Philosophie und Soziale 
Arbeit | Was die Soziale 
Arbeit von Viktor Frankl lernen 
kann
     Johannes Nathschläger

Prof. Dr. phil. Christoph Walther, Dipl.-Soz.-Päda­
goge (FH), vertritt an der Technische Hochschule 
Nürnberg Georg Simon Ohm das Lehrgebiet 
Handlungslehre in der Sozialen Arbeit. E-Mail: 
christoph.walther@th-nuernberg.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 06:41:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.lwl.org/spur-download/bag/kennzahlenvergleich2011.pdf
http://www.lwl.org/spur-download/bag/kennzahlenvergleich2011.pdf
http://www.zsp-salzwedel.de/fileadmin/nowack/inhalte/zsp/PDF-Dokumente/Fachartikel_Horizont.pdf
http://www.zsp-salzwedel.de/fileadmin/nowack/inhalte/zsp/PDF-Dokumente/Fachartikel_Horizont.pdf
http://www.zsp-salzwedel.de/fileadmin/nowack/inhalte/zsp/PDF-Dokumente/Fachartikel_Horizont.pdf
http://www.zks-verlag.de/uber-die-wirksamkeit-von-ambulant-betreutem-wohnen-bei-psychisch-kranken-menschen/
http://www.zks-verlag.de/uber-die-wirksamkeit-von-ambulant-betreutem-wohnen-bei-psychisch-kranken-menschen/
mailto:christoph.walther@th-nuernberg.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62
http://www.lwl.org/spur-download/bag/kennzahlenvergleich2011.pdf
http://www.lwl.org/spur-download/bag/kennzahlenvergleich2011.pdf
http://www.zsp-salzwedel.de/fileadmin/nowack/inhalte/zsp/PDF-Dokumente/Fachartikel_Horizont.pdf
http://www.zsp-salzwedel.de/fileadmin/nowack/inhalte/zsp/PDF-Dokumente/Fachartikel_Horizont.pdf
http://www.zsp-salzwedel.de/fileadmin/nowack/inhalte/zsp/PDF-Dokumente/Fachartikel_Horizont.pdf
http://www.zks-verlag.de/uber-die-wirksamkeit-von-ambulant-betreutem-wohnen-bei-psychisch-kranken-menschen/
http://www.zks-verlag.de/uber-die-wirksamkeit-von-ambulant-betreutem-wohnen-bei-psychisch-kranken-menschen/
mailto:christoph.walther@th-nuernberg.de


63

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
14

Sinn, Ursprung und Ziel, nach dem Guten. Sie ist Orien-
tierungswissen“ (Schöndorf; Brugger 2010, S. 360). 
Entscheidend ist dabei das menschliche „Verurteilt-
sein“ zum Fragen: „Da der Mensch kein Tier ist, kann 
er fragen, da er nicht Gott ist, muss er fragen“ (ebd.). 
Philosophie, so lässt sich im Unterschied zu den Ein-
zelwissenschaften schließlich festhalten, beschäftigt 
sich mit Fragen, die über das Funktionieren der Dinge 
und über die Lösung von praktischen Problemen hin-
ausgehen.

     Im Feld der Sozialen Arbeit, so soll im Folgenden 
gezeigt werden, kann für die Philosophie eine zwei-
fache Aufgabe formuliert werden: einmal für die 
Soziale Arbeit als wissenschaftliche Disziplin (Philo-
sophie der Sozialarbeitswissenschaft) und einmal für 
die Soziale Arbeit als berufliche Praxis (Philosophie 
der Sozialen Arbeit). Im Rahmen der nachfolgenden 
Überlegungen soll dieser leitende Gedanke näher er-
läutert werden. 

     2 Sozialarbeitswissenschaft und Philoso-
phie | Sozialarbeitswissenschaft ist noch immer eine 
relativ junge wissenschaftliche Disziplin1. Als solche 
ringt sie nach wie vor um ihren Standort zwischen 
etablierten Disziplinen wie zum Beispiel Pädagogik, 
Soziologie und Psychologie. Bei der Wahl ihrer Metho-
den ist eine strikte Abgrenzung zu diesen benachbar-
ten Wissenschaften nicht immer eindeutig möglich. 
Um nur einige Beispiele zu nennen: Sozialpädagogin-
nen und Sozialpädagogen arbeiten mit bestimmten 
Gesprächsführungstechniken, die aus der Psychologie 
beziehungsweise Psychotherapie (klientenzentrierte 
Gesprächsführung, themenzentrierte Interaktion, Moti-
vational Interviewing etc.) entlehnt wurden. Daneben 
haben insbesondere in den letzten beiden Jahrzehn-
ten durch Instrumente wie zum Beispiel die Sozialpä-
dagogische Diagnose oder das Case Management 
Begrifflichkeiten in die Praxis der Sozialen Arbeit Ein-
zug gehalten, deren Ursprung außerhalb des päda-
gogischen Fächerkanons, teilweise sogar außerhalb 
der Humanwissenschaften (Stichwort: Ökonomisie-
rung des Sozialen) lag. 

     Sozialarbeitswissenschaft, so scheint es, agiert 
nicht nur methodisch und didaktisch interdisziplinär. 
Die Interdisziplinarität scheint für ihr Wesen insgesamt 

fundamental zu sein. Wenn nun Philosophie als Fun-
damentalwissenschaft verstanden wird, um unter 
anderem auf Theorien und Methoden der Einzel
wissenschaften zu reflektieren, dann kommt ihr in 
Bezug auf die wesenhaft interdisziplinäre Sozial
arbeitswissenschaft eine ganz besonders heraus
fordernde Bedeutung zu. Ein Aspekt, der hier nun 
beispielhaft skizziert werden soll, ist die originär 
philosophische Aufgabe der Reflexion auf unser Vor-
verständnis von (Alltags-)Begriffen, wie dies insbe-
sondere in der Analytischen Philosophie geschieht.

     2-1 Begriffliche Klärungen | Um hier einen 
ersten Eindruck des philosophischen Potenzials zu 
vermitteln, soll als Beispiel die Definition der Interna-
tional Federation of Social Workers (IFSW) für Soziale 
Arbeit angeführt werden: „Die Profession Soziale 
Arbeit fördert den sozialen Wandel, Problemlösungen 
in zwischenmenschlichen Beziehungen sowie die 
Ermächtigung und Befreiung von Menschen, um ihr 
Wohlbefinden zu heben. Unter Nutzung von Theorien 
menschlichen Verhaltens und sozialer Systeme greift 
Soziale Arbeit an den Punkten ein, in denen Menschen 
mit ihrer Umgebung interagieren. Prinzipien der Men-
schenrechte und sozialer Gerechtigkeit sind für die 
Soziale Arbeit fundamental“ (IFSW 2012).

     Bereits in dieser Definition finden sich zahlreiche 
Beispiele für durchaus streitbare und auf vielfältige Art 
und Weise interpretierbare Begriffe. Einige Beispiele: 
„sozialer Wandel“, „Problemlösungen“, „Wohlbefin-
den“ und „soziale Gerechtigkeit“. Jeder dieser Be-
griffe ist hinsichtlich seiner Deutungsmöglichkeiten 
höchst umstritten und hinsichtlich der zugrunde lie-
genden Prämissen alles andere als eindeutig. Auf an-
dere Begriffe in der oben genannten Definition trifft 
dies weniger zu. Während beim Begriff der Menschen-
rechte beispielsweise auf die Allgemeine Erklärung 
der Menschenrechte durch die Vereinten Nationen 
von 1948 verwiesen werden kann2, ist völlig unklar, 
was unter sozialer Gerechtigkeit verstanden werden 
soll. So würde sich wohl keine der derzeit im deut-
schen Bundestag vertretenen Parteien dagegen 
wehren, soziale Gerechtigkeit als ein wichtiges Ziel 

1 So erfolgte die offizielle Anerkennung als Fach-
wissenschaft in Deutschland erst 2001 durch die 
Kultusministerkonferenz und die Hochschulrekto-
renkonferenz.

2 Daneben existiert freilich noch eine ganze Reihe 
von anderen Menschenrechtsansätzen. Eine Katego-
risierung hat sich mit dem 3-Generationen-Modell 
der Menschenrechte durchgesetzt (Nowak 2002). 
Der Umstand, dass hier eine anerkannte Definiti-
onsform gefunden wurde, bedeutet natürlich nicht, 
dass der Begriff für eine philosophische Reflexion 
unattraktiv geworden ist.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 06:41:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62


64

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
14

gelingender Politik zu benennen. Gleichzeitig ist es 
unstrittig, dass innerhalb der Parteienlandschaft sehr 
unterschiedliche Zugänge und Vorstellungen beschrie-
ben werden können, um diese (für die Soziale Arbeit 
so fundamentale) Begrifflichkeit zu operationalisieren. 
Die Philosophie beziehungsweise die philosophische 
Reflexion kann hier im Sinne einer begrifflichen Ana-
lyse sicherlich einen wertvollen Beitrag leisten. 

     2-2 Gerechtigkeitsdiskurs | Nehmen wir an, 
dass verschiedene Akteure (zum Beispiel Politikerin-
nen und Politiker) beginnen, eine Diskussion darüber 
zu führen, was soziale Gerechtigkeit denn nun sei, 
verbunden mit dem Ziel, einen gesellschaftlichen 
Konsens begründen zu können. Verschiedene Man-
datsträger bringen beispielsweise in einer Talkshow 
ihre Überzeugungen zum Ausdruck, argumentieren 
für ihren Standpunkt und erklären, warum dieser 
besser für einen Konsens geeignet sei als jener des 
politischen Gegners. Die Zuschauerinnen und Zu-
schauer könnten schnell zu der Überzeugung kom-
men, dass hier „verschiedene Philosophien“ aufein-
anderprallen. Doch handelt es sich beim Austausch 
von Meinungen und Standpunkten wirklich schon 
um Philosophie im Sinne des eingangs erwähnten 
Verständnisses? 

     Eine Philosophin beziehungsweise ein Philosoph 
wird dem widersprechen. Wenn Politikerinnen oder 
Politiker verschiedene Überzeugungen vertreten, 
dann handelt es sich dabei zunächst um individuelle 
Meinungen, die auf unterschiedlichen Weltanschau-
ungen und Interpretationen eigener oder auch frem-
der Erfahrungen beruhen. Doch Philosophie erschöpft 
sich nicht in Weltanschauungen, wenngleich diese 
gewissermaßen ein philosophisches Stilmittel darstel-
len und in einem ernsthaften philosophischen Diskurs 
immer mitreflektiert werden müssen. 

     Die philosophische Frage, die sich hinsichtlich des 
Begriffes der sozialen Gerechtigkeit stellen lässt, wäre 
nicht mit einem Vergleich unterschiedlicher Weltan-
schauungen und dem möglicherweise vorhandenen 
Potenzial zum gesellschaftlichen Konsens getroffen. 
Da Philosophie grundsätzlich immer versucht, eine 
höhere Ebene der Diskussion einzunehmen als die 
Einzelwissenschaften, von der aus es möglich ist, 
sich auch und zunächst unbefangen den unterschied-
lichen normativen Kontexten und Werthaltungen zu 
nähern, wäre es beispielsweise philosophisch, zu un-

tersuchen, auf welchen Prinzipien und Prämissen die 
unterschiedlichen Weltanschauungen basieren und 
wie sich diese Prinzipien und Prämissen durch Über-
begriffe darstellen und beschreiben lassen.

     Ein Philosoph oder eine Philosophin, der oder die 
an einer politischen Talkshow zum Thema soziale Ge-
rechtigkeit teilnimmt, würde also nicht einfach seine 
oder ihre Meinung beziehungsweise Weltanschauung 
neben die der anderen Teilnehmerinnen und Teilneh-
mer stellen, sondern kritisch nachfragen, ob die Welt-
anschauungen, die sich in den Statements der ande-
ren Teilnehmenden ausdrücken, auf einem sicheren 
begrifflichen Terrain stehen oder ob diese auf unkla-
ren oder gar widersprüchlichen Grundhaltungen und 
Prämissen beruhen. Er beziehungsweise sie würde, 
wenn er oder sie sich nicht einer radikal-analytischen 
Strömung zurechnet, vielleicht auch versuchen, die 
impliziten Werthaltungen, die sich aus den unter-
schiedlichen Positionen ableiten lassen, in einen ge-
schichtlichen Kontext einzuordnen. Auch würde diese 
Person ganz besonders die Ohren spitzen, wenn ein 
anderer Teilnehmer der Talkshow die eigene Meinung 
verabsolutiert oder seine eigene Sozialisation wenig 
bis gar nicht in die Argumentation mit einbezieht. 
Die Philosophie verliert sich im Gegensatz zu den 
empirischen Wissenschaften „nicht einfach in ihre 
Objekte, sondern bezieht das eigene Subjekt und 
sein Tun in ihre Überlegungen mit ein“ (Schöndorf 
2010, S. 361).

     2-3 Vermeintliche Selbstverständlichkeit | 
Philosophie hat daher im Dialog mit der Sozialarbeits-
wissenschaft die Aufgabe, von einer Metaebene aus 
das oft wenig reflektierte Vorverständnis von selbst-
verständlich gewordenen Begriffen aus dem Alltag zu 
hinterfragen, um so das Bewusstsein der Forschungs-
gemeinschaft auf ein reflektierteres Fundament zu 
heben: Was ist ein soziales Problem? Was ist ein 
selbstbestimmtes, was ist ein gutes menschliches 
Leben? Was bedeutet „helfen“? Was ist der Sinn 
Sozialer Arbeit? 

     Mit Definitionen allein ist es hier aber noch nicht 
getan – das wäre noch keine Philosophie. Definitions-
versuche enthalten immer eine gewisse Beliebigkeit 
und gelten bisweilen nur zeitlich eingeschränkt. Es 
wäre noch nicht philosophisch, wenn man einfach 
definieren würde, was man innerhalb der Forschungs-
gemeinschaft unter „sozialer Gerechtigkeit“ von nun 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 06:41:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62


65

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
14

an zu verstehen habe. Philosophisch ist vielmehr der 
reflektierte Prozess der Definitionsfindung, welcher 
historische Entwicklungen, kulturelle Besonderheiten 
und letztlich das eigene Verständnis der Idee von 
„sozial“ und von „Gerechtigkeit“ mit einbezieht und 
in einem größeren Zusammenhang (zum Beispiel des 
Guten schlechthin) deutet. Methodisch zählt dabei 
immer nur die Stärke und Klarheit des Arguments – 
und nicht etwa die Autorität des Sprechers. Insofern 
ist Philosophie ihrem Wesen nach basisdemokratisch.3 

     Als historisch-methodisches Vorbild kann hier der 
von Platon übermittelte Sokrates dienen. Dieser ver-
wickelte im alten Athen mitten auf der Straße seine 
Gesprächspartner in intensive Diskussionen über 
Themen wie etwa das Gute, Gerechtigkeit, Tugenden 
oder Glück und erzeugte durch fortgesetztes Hinter-
fragen immer größere Ambivalenzen beim jeweiligen 
Gegenüber. Sokrates’ Ziel war aber nicht die kom-
plette Verwirrung der Mitdiskutanten, sondern eine 
diskussionsfestere Einsicht in das Wesen der umstrit-
tenen Begriffe, im Idealfall mit einem Zugewinn an 
Selbsterkenntnis. Das dabei zur Anwendung kom-
mende didaktische Verfahren nannte Sokrates Mäeu-
tik – was sich am besten mit Hebammenkunst über-
setzen lässt. Das allgemeine philosophische Wissen, 
so die Annahme von Sokrates, steckt schon in uns, es 
muss aber erst ans Licht kommen, also „geboren“ 
werden – und die Philosophin beziehungsweise der 
Philosoph ist so gesehen eine Art Geburtshelfer. Philo-
sophinnen und Philosophen sind in der sokratischen 
Sichtweise das Gegenteil von herkömmlichen Lehre-
rinnen und Lehrern, die ihren Schülern fremdes Wissen 
von außen zuzuführen versuchen.

     2-4 Methodologie | Von einem systematischen 
Standpunkt aus stehen sicherlich die philosophischen 
Disziplinen der allgemeinen Ethik, der Sozialethik, der 
philosophischen Anthropologie und der Wissenschafts-
theorie im Zentrum des Interesses der Sozialarbeits-
wissenschaft.4 Wie jede andere Wissenschaft muss 
auch Soziale Arbeit sich wiederkehrend hinterfragen 
– und zwar nicht nur, was die inhaltliche Wahl ihrer 

Methoden und Theorien anbelangt. Wissenschafts-
theorie fragt zum Beispiel: Was ist überhaupt eine 
Theorie? Und beanspruchen Theorien aus dem Bereich 
der Sozialarbeitswissenschaft, die (soziale) Wirklich-
keit zutreffend zu beschreiben? Wenn ja, wie erklären 
sich dann die auch hier regelmäßig stattfindenden 
Paradigmenwechsel? Anders gefragt: Wie soll man 
mit der von einem historischen Standpunkt aus be-
trachtet geringen „Halbwertszeit“ von wissenschaft-
lichen Theorien (Theoriendynamik) umgehen und wie 
beeinflusst dies die Praxis der Sozialen Arbeit und das 
Selbstverständnis der handelnden Akteure? Schließ-
lich: Ist Soziale Arbeit als Wissenschaft eine Form der 
Wahrheitsfindung oder muss man hier ein bescheide-
neres, pragmatischeres Verständnis ansetzen?

     In ethischer Hinsicht interessieren aus philosophi-
scher Perspektive Fragen wie jene nach der Begrün-
dung und dem Geltungsbereich ethisch-moralischer 
Normen. Zumindest in der westlichen Welt kann ge-
zeigt werden, wie die wechselseitig aufeinander ver-
wiesenen Werte einer möglichst umfassenden Freiheit 
des Einzelnen und dem sozialen Frieden andererseits 
in einer unabweisbaren Spannung zueinander stehen 
und welche Auswirkungen diese Spannung auf alle 
professionellen Kräfte hat, die sich an den Schnittstel-
len von (bedürftigen) Individuen und gesellschaftlichen 
Interessen bewegen: Ärztinnen und Ärzte, Psycholo-
ginnen und Psychologen, Erzieherinnen und Erzieher 
ebenso wie Sozialpädagoginnen und -pädagogen. 
Die neuere sozialethische Diskussion in der Philoso-
phie mit Protagonisten wie John Rawls, Amartya Sen, 
Martha Nussbaum oder Peter Singer widmete sich des-
halb in den letzten Jahrzehnten verstärkt Fragen der 
sozialen Gerechtigkeit und wie diese am ehesten 
herzustellen sei.

     Die philosophische Anthropologie wiederum fragt 
nach dem Wesen des Menschen. Was zeichnet uns als 
Gattungswesen, was als einzigartige Individuen aus 
und wie sind hier etwaige Beschreibungen in Einklang 

3 Dass dies bei empirischen Wissenschaften oft nicht 
der Fall ist, hat spätestens Thomas Kuhn (1962) ge-
zeigt, indem er nachwies, wie sich wissenschaftliche 
Paradigmen schleichend voneinander ablösen und 
letztlich ihre Autorität zugunsten eines neuen Para-
digmas verlieren. Beispiele dafür wären die koper
nikanische Wende vom geo- zum heliozentrischen 
Weltbild oder der Paradigmenwechsel von der klas-
sischen Newton’schen Physik hin zur Relativitäts
theorie Einsteins. 

4 Der Fächerkanon der Philosophie hat sich im Lau-
fe ihrer Geschichte immer wieder geändert. Seit der 
Neuzeit setzte sich letztlich die Einteilung von Chris­
tian Wolff (1679-1754) durch: a) Logik, b) Metaphy-
sik (Ontologie und Kosmologie sowie Psychologie 
und Theologie) und c) die praktische Philosophie 
(Ethik und Politologie). Im Laufe der Neuzeit kamen 
dann noch weitere Disziplinen wie Anthropologie, 
Ästhetik, Erkenntnistheorie, Geschichtsphilosophie, 
Sozialphilosophie, Sprachphilosophie und Wissen-
schaftstheorie dazu (Schöndorf 2010, S. 362).

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 06:41:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62


66

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
14

mit Berufsbildern der Sozialen Arbeit zu bringen? 
Strebt der Mensch tatsächlich nur nach Glück und 
Lustbefriedigung? Oder greift ein solches Verständ-
nis zu kurz, weil es zum Beispiel das transzendente 
Bedürfnis nach ganzheitlichem Sinn und Selbstver-
wirklichung nicht einbezieht?

     Dies kann natürlich nur eine erste intuitive Annä-
herung an die Aufgaben der Philosophie im Kontext 
der Sozialen Arbeit als Wissenschaft sein. Doch kann 
für die Philosophie im Feld der Sozialen Arbeit noch 
eine zweite Aufgabe formuliert werden. 

     3 Soziale Arbeit als berufliche Profession 
und die Philosophie | Kommen wir deshalb nun 
zum zweiten großen Feld, auf dem sich meiner Über-
zeugung nach sowohl die Philosophie als auch die 
Soziale Arbeit künftig verstärkt beweisen müssen. Es 
geht dabei im Kern um die Frage, was die Philosophie 
innerhalb der beruflichen Praxis der Sozialen Arbeit 
leisten kann. Gewissermaßen gehen wir damit auf 
der Leiter der thematischen Abstraktion einen Schritt 
zurück und wenden uns der Frage zu, welche Mög-
lichkeiten oder gar Methoden aus der Philosophie 
für das berufliche Handeln von Sozialpädagoginnen 
und Sozialpädagogen von Interesse sein könnten 
oder sogar sein sollten.

     3-1 Motive der Sozialen Arbeit | Menschen 
kommen aus den verschiedensten Gründen zu sozial-
pädagogischen Fachkräften oder werden von diesen 
aufgesucht. Gemeinsam ist diesen Menschen meist 
lediglich ein (soziales) Problem – wiederum ein sehr 
dehnbarer und damit interpretationswürdiger Grund-
begriff der Sozialen Arbeit – welches sie selbst, Ange-
hörige oder andere Personen aus ihrem persönlichen 
Umfeld betrifft.5 Das spezifische Moment dieser sozia-
len Probleme ist meist deren Komplexität. Im Gegen-
satz zu körperlichen oder psychischen Krankheiten, 
für die mehr oder weniger eindeutige Diagnose
instrumente und Deutungsmuster, verbunden mit 
entsprechenden Therapieempfehlungen, zur Verfü-
gung stehen, sind soziale Probleme oft vielschichti-
ger und entsprechend schwerer einer Diagnose und 
Therapie zuzuführen. 

     Über diese spezifischen Schwierigkeiten herrscht 
unter Theoretikern und Praktikern der Sozialen Arbeit 
auch weitestgehend Einigkeit. Doch was heißt das 
nun konkret? Wie tief reichen soziale Probleme? Und 
vor allem: Welche Konsequenzen können sich hier 
aus einer wie auch immer lautenden Antwort erge-
ben? Krankheiten auf körperlicher oder psychischer 
beziehungsweise psychosomatischer Ebene sind zwar 
durchaus komplex, aber im Gegensatz zu sozialen 
Problemen scheinen sie sich doch einfacher in ein 
kausales Diagnose-Therapie-Schema bringen zu las-
sen. Es stellt sich nun die Frage, ob man bei sozialen 
Problemen gleichermaßen vorgehen kann oder ob ein 
solcher Ansatz zu kurz greift und dem besonderen 
Wesen sozialer Probleme nicht gerecht wird. 

     3-2 Viktor Frankl | Schon der Wiener Psychiater 
und Neurologe Viktor Emil Frankl (1905-1997) er-
kannte im letzten Jahrhundert, dass der Mensch nur 
dann hinreichend beschrieben werden kann, wenn 
neben der physischen und psychischen auch eine 
geistige Dimension im Menschen angenommen wird. 
Weil die Vorgänge auf der körperlichen und psychi-
schen Ebene durch kausale Prinzipien beschreibbar 
und den Naturgesetzen unterworfen sind, kann sich 
der Mensch kraft seines Geistes zum Geschehen auf 
dieser Ebene (Frankl sprach oft vom Psychophysikum) 
verhalten beziehungsweise einstellen. Auf dieser 
dritten Ebene ist der Mensch frei. Was auf der kör-
perlichen Ebene passiert, mag vom Menschen oft 
nicht direkt beeinflussbar sein. Das beste Beispiel 
hierfür ist der Prozess der Alterung und das damit 
zusammenhängende Faktum des früher oder später 
eintretenden Todes. Kraft seiner geistigen Dimension 
kann der Mensch zwar den Tod nicht verhindern, 
aber er kann sich zu ihm eine Einstellung erarbeiten. 
Geprägt wird dieses Sich-Einstellen durch Werte und 
Normen, welche ihrerseits (mal mehr, mal weniger) 
ihren Ursprung in kulturellen Traditionen oder religiö-
sen Überzeugungen haben. Diese Werte und Normen 
sind aber gar nicht beziehungsweise nicht in dersel-
ben Weise kausal wirksam, wie ein vom Arzt ver-
schriebenes Medikament oder eine von der Psycho-
login empfohlene Entspannungstechnik. Ebenso 
wenig können Werte, Normen oder gar religiöser 
Glaube „verschrieben“ werden.

     Diese Überlegung kann uns dabei helfen, den 
Raum für Probleme und Bedürfnisse von Menschen 
zu öffnen, denen sich Sozialpädagoginnen und Sozial-

5 Hier wird ein klassisches, eher defizitorientiertes 
Verständnis Sozialer Arbeit formuliert. Der Stellen-
wert und die wachsende Bedeutung von Sozialer 
Arbeit auf der Ebene der Prävention soll damit kei-
nesfalls ignoriert werden, jedoch entsprechen wohl 
die meisten Stellenbeschreibungen immer noch dem 
klassischen Verständnis.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 06:41:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62


67

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
14

pädagogen und alle anderen helfenden Berufsgrup-
pen, die direkt mit leidenden Menschen zusammen-
arbeiten, stellen sollten. Im Folgenden soll diese 
Überzeugung konkretisiert werden.

     3-3 Ein Fallbeispiel | Nehmen wir hier ein Bei-
spiel aus meiner eigenen Berufspraxis. Der Klient war 
ein junger Mann, der nach absolvierter stationärer 
Drogenentwöhnungstherapie durch einen Sozialpäd-
agogen ambulant nachversorgt wurde. Wöchentlich 
trafen sich beide zu Einzelgesprächen. Es ging dabei 
um grundlegende Themen wie finanzielle Absicherung 
(Aufgabe des Sozialpädagogen wäre hier beispiels-
weise die Beratung und Hilfestellung bei der Beantra-
gung von staatlichen Hilfsleistungen), Gesundheits-
pflege (zum Beispiel Anbahnung von und Begleitung 
zu Arztterminen) oder Reintegration ins Berufsleben 
(zum Beispiel durch Unterstützung bei der Suche nach 
einem außerbetrieblichen Ausbildungsplatz). Mit 
dieser Nachsorgemaßnahme konnten objektive Fort-
schritte hinsichtlich der genannten Problemstellun-
gen erzielt werden. Dann aber sagte der Klient eines 
Tages zum Sozialpädagogen: „Ich habe irgendwie das 
Gefühl, nichts in meinem Leben macht momentan 
Sinn, ich grüble immer mehr, warum ich eigentlich 
da bin, kann nachts nicht schlafen und denke immer 
öfter wieder an Drogen.“ 

     Probleme dieser Art, viele Kollegen und Kolleginnen 
werden mir hier zustimmen, tauchen immer wieder 
auf – auch und gerade in der Arbeit mit suchtkran-
ken Klientinnen und Klienten. Genauer betrachtet ist 
das auch vollkommen normal. Der Mensch hat nun 
einmal das Bedürfnis, seinem Leben einen Sinn zu 
geben – und wenn er diesen Sinn nicht finden kann, 
dann verzweifelt er früher oder später. Wie nun da-
mit umgehen? Hier kam ein Bedürfnis zum Ausdruck, 
welchem nicht dadurch am besten entsprochen wor-
den wäre, den Klienten einfach an eine psychologi-
sche oder psychiatrische Fachkraft mit dem Verdacht 
einer depressiven Episode zu verweisen. Dass aber 
gerade dies in der Praxis wohl im Normalfall ge-
schieht, kann durchaus als problematisch angesehen 
werden. Denn nach dem Sinn des Lebens zu fragen, 
ist nicht per se pathogen (auch wenn Sigmund Freud 
das anders gesehen haben mag)6 sondern vielmehr 
Ausdruck reifen Menschseins. Wenn Frankls These 
stimmt, dann hängt Gesundheit beziehungsweise 
Wohlbefinden (in einem umfassenden Sinn) maß-
geblich davon ab, wie es dem einzelnen Menschen 

gelingt, sein tagtägliches Tun in einem sinnvollen 
(Gesamt-)Zusammenhang zu sehen. Wenn dem aber 
so ist, dann stoßen hier sämtliche etablierten Metho-
den und Techniken, die in der Sozialen Arbeit Anwen-
dung finden, an eine unsichtbare Grenze, die man 
nur von einer höheren, eben einer philosophischen 
Ebene aufzugreifen vermag. 

     3-4 Praktische Philosophie | Die Aufgabe der 
Philosophie beschränkt sich allerdings nicht darauf, 
die Welt und die menschliche Existenz zu deuten. Die 
Philosophie trifft auch explizite Aussagen, nicht selten 
sind diese sogar normativer Natur, vor allem im Be-
reich der Ethik. Sie ist für Fragen, die über biologische, 
physikalische, medizinische, psychologische oder 
soziale Probleme hinausreichen, originär zuständig. 
Existenzielle Fragen können, wie oben beispielhaft 
skizziert, nicht naturwissenschaftlich beantwortet 
werden. Wer meint, auf eine existenzielle beziehungs-
weise philosophische Frage eine naturwissenschaftli-
che Antwort geben zu können, hat den Sinn der Frage 
nicht verstanden. Ludwig Wittgenstein meinte diesbe-
züglich so treffend: „Wir fühlen, daß selbst, wenn alle 
möglichen wissenschaftlichen Fragen beantwortet 
sind, unsere Lebensprobleme noch gar nicht berührt 
sind“ (Wittgenstein 1980). Selbst wenn wir sämtliche 
Naturgesetze, jegliches Phänomen und jeglichen Win-
kel innerhalb des erforschbaren Universums kennen 
und zutreffend beschreiben und unser ganzes Wissen 
in eine schlüssige „theory of everything“ überführen 
könnten, wüssten wir deshalb noch nicht, was denn 
nun genau der Sinn unseres je einmaligen Lebens ist 
und ob beziehungsweise wer oder was hinter allen 
Naturgesetzen und Erscheinungen steht. 

     Wenn jemand nach dem Sinn des Lebens fragt 
(und das geschieht, wie gesagt, nicht selten auch in 
sozialpädagogischen Kontexten), möchte er keine 
Antwort im Sinne einer objektiven Information, die 
ihm bislang fehlte. Vielmehr drückt sich in einer sol-
chen Frage das Bedürfnis aus, sich mit einem Gegen-
über über Dinge auszutauschen, die im Rahmen der 
herkömmlichen Beratung bei sozialen Problemen 
keinen Platz haben. 

6 Freud schrieb dazu 1937 in einem Brief an Marie 
Bonaparte: „Im Moment, da man nach Sinn und 
Wert des Lebens fragt, ist man krank, denn beides 
gibt es ja in objektiver Weise nicht; man hat nur 
eingestanden, daß man einen Vorrat von unbefrie-
digter Libido hat, und irgend etwas anderes muß 
damit vorgefallen sein, eine Art Gärung, die zur 
Trauer und Depression führt“ (zitiert nach Stroeken 
1998, S. 38).

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 06:41:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62


68

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
14

     Frankl, gleichsam Arzt wie Philosoph, erkannte 
früh, dass hier eine Beratungslücke entstanden ist, 
nachdem nicht nur im Wien des beginnenden 20. 
Jahrhunderts immer weniger Menschen bei existen-
ziellen Fragen die Dienste von (kirchlichen) Seelsor-
gern in Anspruch nahmen. Der Siegeszug der Natur-
wissenschaften, insbesondere in den vergangenen 
beiden Jahrhunderten, zwang Religion wie Philoso-
phie und deren Erklärungspotenzial für die großen 
Fragen des Lebens in die Defensive. Durch Sigmund 
Freuds Triebtheorie gewann das Paradigma der alles 
erklären wollenden Naturwissenschaft im Sinne der 
menschlichen Selbstdeutung einen vorläufigen Höhe-
punkt, der im 21. Jahrhundert nun seine Fortsetzung 
in einer reduktionistischen Gehirnphysiologie gefun-
den hat. Doch genauso wenig wie Freuds „Wille zur 
Lust“ und Alfred Adlers „Wille zur Macht” können 
Systemtheorie und neuronale Gehirnstrommessungen 
das Wesen dessen bestimmen, was das menschliche 
Nachdenken über Sinn- und Wertfragen ausmacht. 
Wenn dem aber so ist, dann eignen sich diese Theo
rien und Disziplinen auch nicht, um der Vielschich-
tigkeit sozialer Problemlagen vollständig gerecht zu 
werden. Es wird spürbar, dass hier etwas fehlt: ein 
Bindeglied, eine Methodik, eine bestimmte Art über 
sich und die Welt nachzudenken – jenseits von Trie-
ben, Systemen, Beziehungsdynamiken, sozialen Kom-
petenzen oder Fragen des materiellen Überlebens.

     3-5 Philosophische Praxis | Waren früher vor 
allem Priester und Seelsorger für die Sinndeutung 
menschlichen Lebens zuständig, so haben sie in den 
vergangenen beiden Jahrhunderten diese Aufgabe 
zunehmend eingebüßt. Doch die Fachleute, die nun 
eher mit solchen Fragen konfrontiert werden, kom-
men selbst aus dem Feld oder Umfeld der Naturwis-
senschaften und denken auch nur allzu oft in deter-
ministischen, kausalen Denkmustern: Ärztinnen und 
Ärzte, Psychologinnen und Psychologen und biswei-
len auch Sozialpädagoginnen und Sozialpädagogen. 
Sie alle können die Welt zwar mehr oder weniger be-
schreiben, sie aber nicht im Sinne des menschlichen 
Bedürfnisses nach Sinn und Werten (moralisch) deu-
ten. Wenn sich Menschen in existenziellen Krisen mit 
Fragen nach dem Sinn des Lebens an einen Arzt oder 
eine Psychologin wenden, erklären diese sich wohl 
eher früher als später für nicht zuständig. Frankl plä-
dierte daher schon in der ersten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts dafür, dass sich Ärzte philosophischen und 
theologischen Fragestellungen öffnen sollten, da sie 

ansonsten oft gar nicht verstehen könnten, was dem 
Patienten wirklich fehlt. Sein Hauptwerk trug deshalb 
auch den Namen „Ärztliche Seelsorge“ (Frankl 2007). 
Ärztinnen und Ärzte sind hier nicht nur naturwissen-
schaftlich geschulte Medizinerinnen und Mediziner, 
sondern kompetente philosophische Gesprächs
partner. 

     Sozialpädagoginnen und Sozialpädagogen sehen 
sich nun, fast 70 Jahre nach Erscheinen der „Ärztli-
chen Seelsorge“, häufig vor ähnliche Fragen gestellt 
wie der junge Frankl, der vor dem Zweiten Weltkrieg 
mit selbstmordgefährdeten Frauen in einer psychia
trischen Klinik in Wien arbeitete. Wie soll man Men-
schen mit existenziellen Fragen (jenseits materieller 
Nöte) kompetent begegnen? Die Auseinanderset-
zung mit der Philosophie scheint hier ein möglicher 
Ausgangspunkt zu sein. Doch kann man diese so 
einfach lernen? Wenn, dann wohl eher das Philoso-
phieren im Sinne eines selbstständigen Denkens. 
Philosophie selbst, davon war schon Kant überzeugt, 
kann man hingegen nicht lernen wie eine x-beliebige 
andere Wissenschaft. Im Kern des über die Jahrhun-
derte gesammelten philosophischen Wissens stehen 
dann auch nicht die Philosophen selbst, sondern die 
argumentative Kraft ihrer Gedanken.

     Doch die Konfrontation mit existenziellen Fragen 
ist auch eine nicht zu unterschätzende Herausforde-
rung. Sie verlangt dem so Fragenden viel ab. Zur Ver-
deutlichung sollen einige der hier gemeinten existen­
ziellen Fragen genannt werden:
▲ Was ist der Sinn meines Lebens – und was ist der 
Sinn der Welt, vom Universum?
▲ Wozu soll ich eigentlich ein gesundes und selbst-
bestimmtes Leben führen?
▲ Worauf darf und soll ich hoffen? 
▲ Was ist der Sinn von Leid und schwerer Krank-
heit? 
▲ Was ist ein gutes Leben und wie erreiche bezie-
hungsweise führe ich ein solches?
▲ Gibt es einen Gott und wenn ja, wie muss ich ihn 
mir vorstellen? 
▲ Wer bin ich eigentlich – und (gegebenenfalls): Wie 
finde ich es heraus?

     4 Resümee | Philosophische Fragen sind sehr 
allgemein gehalten. Zum Vergleich: Immanuel Kant 
formulierte die folgenden vier Fragen als Grundfra-
gen der Philosophie: Was kann ich wissen? Was soll 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 06:41:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62


69

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
14

ich tun? Was darf ich hoffen? Und schließlich: Was 
ist der Mensch? Im Gegensatz zu Kants Fragen sind 
die hier aufgeführten Fragen teilweise spezifischer 
auf das menschliche Leben ausgerichtet, auf die Fra-
gilität der menschlichen Existenz, auf die Möglichkeit 
des Gelingens, aber auch des Scheiterns. Früher oder 
später, so die hier vertretene Überzeugung, stellen 
sich solche oder ähnliche Fragen in unser aller Leben. 
Und sie bergen gerade in Krisenzeiten, in denen die 
Welt um uns herum sowieso schon brüchig gewor-
den zu sein scheint, ein ähnliches Gefährdungspo-
tenzial für Selbstbestimmung und persönliches Wohl-
befinden (zweifellos originäre Ziele Sozialer Arbeit) 
wie jene praktischen Fragen, mit denen sich Sozial-
pädagoginnen und -pädagogen konfrontiert sehen. 
Sie können zum Beispiel lauten: Wie finanziere ich 
meine nächste Miete? Wie schaffe ich nach langer 
Arbeitslosigkeit wieder einen Einstieg ins Berufsle-
ben? Was kann ich gegen meine Alkoholsucht tun? 
Wer hilft mir bei Konflikten mit meinen Kindern?

     Hinter diesen letztgenannten Fragen stecken, 
ohne dass dies immer der Fall sein muss, nicht selten 
viel tiefer gehende Zweifel und Ungewissheiten. Be-
steht zwischen der Fachkraft und dem Adressaten 
der Sozialen Arbeit in vielen Tätigkeitsfeldern ein 
wachsendes Vertrauensverhältnis als Folge eines 
kontinuierlichen Betreuungsprozesses, ist es nicht 
ungewöhnlich, dass manchmal beiläufig existenzielle 
Fragen im jeweiligen Beratungs- beziehungsweise 
Betreuungssetting berührt werden. Und dann hat 
der Sozialpädagoge beziehungsweise die Sozialpäd-
agogin prinzipiell zwei Möglichkeiten: Er oder sie 
erklärt sich für nicht zuständig und weicht aus oder 
stellt sich den Fragen und begibt sich damit auf phi-
losophisches Terrain. Ein Terrain, auf dem es keine 
leichten (und schon gar keine einfachen) Antworten 

gibt, auf dem aber oft der Prozess des gemeinsamen 
Nachdenkens selbst schon konstruktives Potenzial 
im Sinne der Zielerreichung Sozialer Arbeit hat. Ein 
Potenzial, das jedenfalls verdient, von professionel-
len Akteuren in Theorie wie Praxis ernst genommen 
zu werden. 

Dr. phil. Johannes Nathschläger ist Sozialpä­
dagoge (FH) und Logotherapeut. Er arbeitet im 
Bereich der Ambulanten Erziehungshilfen für die 
Jugendhilfe Oberbayern (Diakonie Rosenheim) 
in München. E-Mail: nathschlaeger@gmx.de

Literatur
Frankl, Viktor Emil: Ärztliche Seelsorge. Grundlagen der 
Logotherapie und Existenzanalyse. München 2007
IFSW – International Federation of Social Workers: Defini-
tion of Social Work. Bern 2012 (http://ifsw.org/policies/ 
definition-of-social-work/, Abruf am 4.12.2013)
Kuhn, Thomas: The Structure of Scientific Revolutions. 
Chicago 1962
Nowak, Manfred: Einführung in das internationale 
Menschenrechtssystem. Graz 2002
Schöndorf, Harald; Brugger, Walter (Hrsg.): Philosophi-
sches Wörterbuch. Freiburg im Breisgau 2010
Stroeken, Harry: Psychotherapie und der Sinn des 
Lebens. Göttingen 1998
Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus. 
Logisch-philosophische Abhandlung. Frankfurt am Main 
1980

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 06:41:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:nathschlaeger@gmx.de
http://ifsw.org/policies/definition-of-social-work/
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2014-2-62
mailto:nathschlaeger@gmx.de
http://ifsw.org/policies/definition-of-social-work/

