
Existenzfragen 
Religionsphilosophische Anmerkungen zur Anthropologie des 
Selbstwerdens

Ingolf U. Dalferth

Abstract: Philosophy of religion is mostly concerned with the conceptual processing of experience. 
In this article, I discuss Michel Houellebecq's attempt to do this narratively. In comparison with 
Kierkegaard, it becomes clear to what extent his presupposed anthropology, which is oriented 
towards the alternative of rationality and sensuality, is deficient.  Kierkegaard's expansion of the 
duality of rationality and sensuality through recourse to the spirit and the relationship to the third 
(God) allows a more differentiated and thus much better examination of the problems of human 
existence.

Keywords: experience, anthropology, existence, Houellebecq, Kierkegaard,  philosophy of religion, 
sensuality, rationality, spirit

1.

In der Regel verarbeiten wir Erfahrungen nicht im Begriff. Wir erzählen 
sie, rufen sie in Erinnerung, sprechen von ihnen, machen andere auf etwas 
aufmerksam, was sie nicht erfahren haben oder auch erfahren sollten. 
Lebensweltlich teilen wir vieles mit anderen, aber wie sie haben auch wir 
unsere Lebenswelten immer schon verlassen und bewegen uns in Alltag 
und Beruf in theoriedurchsetzten Zusammenhängen. Wir leben zwar un­
ter ähnlichen gesellschaftlichen Bedingungen, aber wir haben nicht alle 
die gleichen sozialen Rollen, ökonomischen Möglichkeiten, politischen 
Positionen und kulturellen Interessen, sehen die gemeinsame Welt, die 
anderen und uns selbst also nicht in derselben Weise oder in der gleichen 
Perspektive und können daher nicht davon ausgehen, dass andere das 
Gleiche erleben wie wir, oder es auf dieselbe Weise erfahren wie wir, dass 
ihr Erleben also unserem Erleben entspricht und unser Erfahren ihrem 
Erfahren. Wo wir Probleme sehen, sehen andere Chancen, Glücksfälle oder 
gar nichts. Was uns beeindruckt, finden andere belanglos. Und wofür wir 
uns einsetzen, wird von anderen abgelehnt. Und umgekehrt. Jenseits der 
Lebenswelt unterscheidet uns nicht nur unser jeweiliges Erleben, sondern 
auch unser oft gegenläufiges Erfahren. Wir teilen Erfahrungen und streiten 

387

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


uns um ihren Sinn, aber manchmal meinen wir auch, das Gleiche zu sehen 
oder zu verstehen, und stellen dann fest, dass wir von ganz verschiedenen 
Erfahrungen reden und es aus unterschiedlichen Interessen und mit gegen­
teiligen Absichten tun.

Erfahrung nennen wir alles, was wir so erleben, dass wir es mit anderen 
teilen und in der Perspektive der dritten Person darüber sprechen können. 
Nicht alles Erleben lässt das zu. Was die einen aufwühlt oder in Angst und 
Schrecken versetzt, lässt die anderen kalt. Was den einen Freude macht 
oder Schmerz bereitet, lässt die anderen unberührt. Wir alle erleben, wie 
wir leben, und weil jeder auf seine Weise lebt, erlebt auch jeder auf seine 
Weise, wie er lebt. Erleben ist unser Welt-und Selbstbezug im Modus der 
ersten Person. Erfahren geht darüber hinaus, weil es um Erleben und 
Erlebtes geht, das sich auch im Modus der dritten Person kommunizieren 
und von anderen nachvollziehen lässt. Wer lebt, erlebt, aber nur wer so 
erlebt, dass auch andere das an ihrem Ort und unter ihren Bedingungen 
nach- und mitvollziehen können, erfährt.

2.

Nicht das Erleben, wohl aber das Erfahren ruft daher nach dem Begriff. 
Erfahrungen sind für andere nachvollziehbar, wenn man nicht nur von der 
ersten in die dritte Person wechselt, also sagt „Es ist kalt“ und nicht nur 
„Ich friere“ oder „Mir ist kalt“, sondern wenn man in präzisen Begriffen 
sagt, was man meint, wenn man sagt, es sei kalt und so anderen gestattet, 
das auch zu beurteilen. Wenn die Temperatur im Arbeitszimmer unter 15 
Grad Celsius fällt, ist es kalt. Wenn sie in der Antarktis 15 Grad Celsius 
beträgt, ist es viel zu warm. In beiden Fällen kann ich frieren. Aber nicht 
in beiden Fällen ist es kalt. Zu Begriffen gehören daher immer paradigmati­
sche Situationen, in denen ihre Verwendung definiert ist, sodass der Begriff 
semantisch klar (oder hinreichend klar) bestimmt ist. Werden so bestimm­
te Begriffe in anderen Situationen verwendet, erlauben sie oft nicht, die 
Erfahrung, die man mit ihrer Hilfe zu formulieren sucht, präzise zum 
Ausdruck zu bringen und zu kommunizieren. Die Begriffe werden dann 
andeutend und vage, ihre Semantik franst an den Rändern aus und legt 
irreführende Analogien nahe, die zu falschen und manchmal gefährlichen 
Schlussfolgerungen führen können. Wer die Auflehnung gegen die Apart­
heid in Südafrika zur Folie macht, die Auflehnung der Palästinenser gegen 
Israel als antikolonialen Freiheitskrieg zu verstehen, versteht sie gründlich 

Ingolf U. Dalferth

388

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falsch. Israel ist keine Kolonialmacht, die gegen die indigene palästinensi­
sche Bevölkerung einen Ausbeutungskrieg führt, und die Hamas ist keine 
antikolonialistische Befreiungsarmee des palästinensischen Volkes, sondern 
eine Terrororganisation, die sich der Palästinenser bedient, um ihre Ziele zu 
verfolgen, und die ausblendet, dass sie selbst als Instrument anderer Mächte 
missbraucht wird.

Die begriffliche Präzisierung von Erfahrung macht es daher leichter, sie 
von anderem zu unterscheiden und gegen anderes abzugrenzen. Mit ihr 
wächst aber auch die Gefahr, dass man die Begriffe anstelle der Erfahrung, 
die sie kommunizieren, ins Zentrum stellt und sie abgehoben von den kon­
kreten Erfahrungskontexten verwendet, in denen sie geprägt und bestimmt 
werden. Man hat dann zwar klar bestimmte Begriffe, aber man verwendet 
sie, um in anderen Zusammenhängen Erfahrungen zu konstruieren, die so 
niemand hat, oder zieht Schlüsse aus ihnen, die keinen Bezug zur realen 
Welt mehr haben. Es ist dann zwar vermeintlich präzise von etwas die Re­
de, entfaltet werden aber weder Erfahrungen noch Erkenntnisse, sondern 
man verknüpft nur mehr oder weniger überzeugend Begriffe zum Entwurf 
einer möglichen Welt. Damit löst man kein einziges Problem, sondern 
schafft oft unnötige neue. Die „philosophischen Probleme entstehen, wenn 
die Sprache feiert”1, wie Wittgenstein sagte – und die theologischen auch. 
Die so konstruierten erfahrungsbasierten ‚Erkenntnisse‘ oder ‚Einsichten‘ 
sind nichts anderes als Scheinerfahrungen, die aus dem Missbrauch von 
Begriffen resultieren, oder Wunschwelten, die man begrifflich imaginiert. 
Man beschreibt keine Erfahrungen, sondern entfaltet Vorstellungen, be­
schäftigt sich also nicht mit Wirklichem, sondern mit Möglichem.

Um diese Unterschiede nicht zu verwischen, kann man Metabegriffe, 
Begriffsgrammatiken oder Theorien entwickeln, die zu regeln suchen, wie 
man bestimmte Begriffe korrekt verwendet, wenn man sie von einer Situa­
tion auf andere überträgt, um scheinbar Ähnliches tatsächlich als Fälle 
von Gleichem zu erklären. Man definiert damit Diskursfelder, in denen 
Begriffe wie „Feld“, „Diskurs“, „Intelligenz“, „Energie“, „Geist“, „Technik“, 
„Subjekt“, „Religion“, „Erfahrung“ usf. deskriptiv verwendet werden können 
und unterscheidet sie von anderen, wo sie nur analog oder heuristisch oder 
gar nicht sinnvoll fungieren können. Aber man kann auch ganz anders 
verfahren und die Verwendung von Begriffen nicht begrifflich regulieren, 
sondern narrativ konkretisieren, also keine Theorien oder Grammatiken 
entwerfen, sondern Geschichten erzählen, die Erfahrungen, um die es bei 

1 Wittgenstein (2001), §38.

Existenzfragen 

389

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diesen Begriffen geht, exemplarisch darstellen oder durchspielen. Es geht 
dann nicht um das Verallgemeinern von Begriffenem und Erklären von 
Wirklichem, aber auch nicht um das Imaginieren und Erkunden von Mög­
lichem, sondern um das Exemplifizieren und Konkretisieren von Erfahrun­
gen, die andere auch kennen und mitvollziehen können, ohne sie selbst 
so gemacht zu haben. Man sucht nicht erfahrungsanalytisch nach dem 
treffendsten Begriff oder der besten Erklärung, sondern erfahrungsverdich­
tend nach dem packendsten Bild und der überzeugendsten Erzählung. Im 
Denken und Dichten geht es um Erfahrung, aber auf verschiedene Weisen.

3.

Nicht nur die Wissenschaften haben die Lebenswelt hinter sich gelassen. 
Es gibt auch andere Weisen, aus ihr auszuziehen. Neben der Wissenschaft 
hat es schon immer die Dichtkunst gegeben, die das Erleben und Erfahren 
von Menschen für andere zugänglich und nachvollziehbar gemacht hat. 
Beides steht nicht in Konkurrenz. Wissenschaft und Forschung schlagen 
den Weg von der Erfahrung zum Begriff und vom Leben zur Theorie ein, 
indem sie Wirklichkeit genau beobachten und in methodisch kontrollier­
ter Weise nach dem Gemeinsamen und Regelhaften in unterschiedlichen 
Erfahrungen fragen. Dichter dagegen gehen vom konkreten Erleben und 
den darin sich zeigenden Möglichkeiten aus und suchen das Einmalige in 
einer Sprache zum Ausdruck zu bringen, die dann gelungen ist, wenn sie 
das Übliche unterbricht und anderes Erleben und Erfahren möglich macht, 
das einem bisher verschlossen war oder das man verkannt hat, weil man 
es nicht beachtete. Steht dort das Gemeinsame und Wirkliche im Blick, 
so geht es hier um das Individuelle und Mögliche – nicht an sich und als 
solches, sondern in seiner paradigmatischen Form. Oft macht ein gelunge­
nes Beispiel deutlicher, was ein theoretischer Diskurs nur umständlich und 
nie erschöpfend verdeutlichen könnte. Man muss nicht immer alles sagen, 
damit das Leben durchsichtiger und etwas Erinnerungswürdiges klar wird. 
Manchmal genügt es, sich mit einem Haiku Zeit zu lassen, auch wenn man 
meint, dazu jetzt keine Zeit zu haben. Und manchmal wird einem gerade 
dann das Entscheidende klar, wenn einem klar wird, dass auf diesem Weg 
nichts klar werden kann.

Das gilt auch im Bereich von Religion und Theologie. Man kann die 
christologische Kernformel vom wahren Gott und wahren Menschen me­
ditieren oder man kann ein theologisches Theoriegebäude errichten, das 

Ingolf U. Dalferth

390

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Geheimnisse auszuloten sucht, die mit dieser vieldimensionalen Formel 
angesprochen werden. Beides kann scheitern, aber auf verschiedene Weise. 
Das erste kann nicht nur ins Erkennen, sondern ins Zweifeln münden, 
und das zweite kann, wie beim Aquinaten, zur Einsicht führen, dass je­
der theoretische Versuch unendlich hinter dem zurückbleibt, was er zu 
erhellen sucht, und man kaum über einige tastende Schritte im Dunkeln 
hinauskommt. Beides ist mit Enttäuschung und Erschöpfung verbunden, 
weil nicht gelingt, was man versucht. Ginge es nur um ein theoretisches 
oder intellektuelles Problem, könnte man es dabei belassen, nach einer 
besseren Lösung suchen oder sich anderen Aufgaben zuwenden. Doch in 
Religion und Theologie geht es nicht primär um intellektuelle Herausforde­
rungen, die es zu bewältigen gilt, sondern um das Leben, das man leben 
muss und in dem man sich vorfindet, ohne danach gefragt worden zu 
sein. Nicht Theorieprobleme, sondern Existenzfragen sind die eigentliche 
Herausforderung von Theologie und Philosophie – und das sind Fragen, 
die das Leben auch dann umtreiben, wenn man sie nicht beachtet, und 
die sich mit jeder Antwort immer wieder neu stellen. Sie kennen keine de­
finitive Lösung wie ein Rätsel oder ein mathematisches Problem, sondern 
stellen sich, weil man lebt, und werden dadurch beantwortet, dass man in 
bestimmter Weise lebt. Und eben dadurch werden sie wieder aufgeworfen.

4.

Dieser Eigenart von Existenzfragen wird noch nicht zureichend Rechnung 
getragen, wenn man Meditation und Theorie so verknüpft, wie es Anselm 
in seinem Proslogion oder Descartes in seinen Meditationen versucht hat. 
Es wird dann zwar deutlich, dass es bei Existenzfragen immer auch um 
mich geht und nicht nur um ein gemeinsames Sachproblem, das wir alle 
haben. Aber die Rückbindung der thematisierten Fragen an den Fragen­
den und die Einbeziehung der Fragenden in ihre Fragen zeigt nur, dass 
Existenzfragen keine Probleme sind, die man lösen kann, ohne sich selbst 
verändern zu müssen. Es geht um keine theoretischen Probleme, die sich 
durch schärferes Denken lösen lassen, aber auch nicht um praktische 
Probleme, die man durch besseres Handeln lösen könnte, sondern um 
existenzielle Fragen, die durch jede Antwort, die man meint, gefunden zu 
haben, neu aufgeworfen werden.

Nicht von ungefähr gehört die sokratische Erkenntnis – zu wissen, dass 
man nichts weiß – zu den grundlegenden Einsichten der europäischen Phi­

Existenzfragen 

391

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophietradition. Sie bezeichnet den Punkt, an dem sich Wissenschaft und 
Philosophie trennen, weil die Philosophie keine Probleme klärende und 
Phänomene erklärende Lebenstheorie ist, sondern die Praxis des Umgangs 
mit unserem Nichtwissen. Auch die Denkbemühungen der Philosophie 
in Metaphysik und Epistemologie, Ethik und Ästhetik haben ihre Pointe 
deshalb in der Einsicht, dass sie sich im konkreten Vollzug des Lebens 
eines jeden Einzelnen bewähren müssen, genau daran aber stets scheitern, 
weil sich das Leben nicht ins Denken, die Erfahrung nicht in den Begriff 
und die Existenz nicht in die Thematisierung von Existenz aufheben lassen, 
sondern stets darüber hinausgehen. Existenz („Ich bin da“), Leben („Ich 
bin da als Mensch“), und Erfahrung („Ich bin da als Mensch und erfahre 
mich und meine Welt so und so …“), lokalisieren uns in der Wirklichkeit; 
Denken, Reflexion und Theorie als Vollzugsweisen menschlichen Lebens 
distanzieren uns dagegen von dieser Verankerung und erschließen uns 
Bereiche der Möglichkeit. Sie sind nur möglich, weil wir wirklich sind, aber 
wir sind nicht wirklich, weil sie möglich sind, sondern weil wir existieren, 
also nicht nur existieren können, sondern tatsächlich da sind.

Doch nicht erst im Nachdenken über das Leben, sondern im Leben 
selbst stellen sich die existenziellen Grundfragen des Lebens. Und nicht im 
Nachdenken über das Leben, sondern im Leben selbst werden sie gelöst 
– dadurch, wie man lebt. Sie werden in der Regel nicht gelöst, indem 
man Bestimmtes denkt oder in bestimmter Weise handelt, sondern nicht 
selten dadurch, dass man aufhört zu meinen, sie handelnd lösen zu können 
oder zu müssen. Wir sind da, ohne uns dazu bestimmt, dafür entschieden 
oder dazu befähigt zu haben. Jeder Versuch, unserer Existenz theoretisch 
oder praktisch Herr zu werden, sie zu erklären, zu rechtfertigen, oder zu 
verstehen, warum wir da sind und nicht vielmehr nicht und was es für 
uns heißt, da zu sein, obwohl wir auch nicht da sein könnten, nicht immer 
da waren und bald nicht mehr da sein werden, führt in Enttäuschung 
oder Verzweiflung, weil er das in Anspruch nehmen muss, was er erklären, 
rechtfertigen oder verstehen will, und die Fragen wieder aufwirft, die er zu 
beantworten suchte. Nicht das sokratische Wissen, dass man nichts weiß, 
ist der Höhepunkt philosophischer Erkenntnis, sondern die existenzielle 
Einsicht, grundlos zu leben, ohne angeben zu können, warum man dafür 
keinen Grund angeben kann oder einen Grund angeben sollte. Es gibt zwar 
viele Ursachen des eigenen Lebens und viele Gründe, das Beste aus seinem 
Leben zu machen und anderen und sich selbst ein besseres Leben zu 
ermöglichen, als man hat – aber keinen zureichenden Grund, warum man 

Ingolf U. Dalferth

392

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lebt und nicht vielmehr nicht, und keinen zureichenden Grund, warum 
es keinen zureichenden Grund dafür gibt. „Ich bin. Aber ich habe mich 
nicht. Darum werden wir erst“2 – so weit kann man kommen, wenn man 
den Sinn seiner Existenz zu erhellen sucht. Aber warum bin ich? Wer bin 
ich? Wozu bin ich da? Was sind und wollen die anderen? Was werden wir, 
wenn wir werden? Und warum sollten wir das werden wollen und nicht 
irgendetwas anderes?

Wer spät nachts, früh am Morgen oder mitten am Tag in solche Fragen 
verfällt, will keine theoretischen Erklärungen oder praktischen Handlungs­
anweisungen, sondern sich in seinem Leben zurechtfinden. Existenzfragen 
sind Orientierungsfragen und diese Fragen stellt man nicht ans Leben, son­
dern sie werden einem vom Leben gestellt. Nicht wir stellen sie, sondern 
sie stellen sich uns. Zum Glück nicht ständig, sonst wären wir nicht in 
der Lage, die Last und die Lust eines jeden Tages zu ertragen. Aber immer 
wieder brechen diese Fragen auf, weil man erlebt, wie man lebt, und sich 
fragt, warum alles so ist wie es ist, und ob es nicht anders sein sollte, wenn 
es auch anders sein könnte.

Man kann Fragen dieser Art theoretisch erörtern, aber nicht lösen, man 
kann sie und mögliche Antworten aber auch narrativ durchspielen, ohne 
daraus Handlungs- oder Verhaltensanweisungen abzuleiten. Man sucht 
dann nicht nach Gründen, warum das Leben ist, wie es ist, und gibt auch 
keine Anweisungen, wie es sein sollte und könnte, sondern führt am Bei­
spiel vor Augen, wie es ist. Das lädt zum Sehen ein und dadurch auch zum 
Denken. Doch während das Denken in den Bereich des Möglichen führt, 
bleibt das Sehen im Raum des Wirklichen, in dem auch wir existieren. Hier 
stellen sich die Existenzfragen, die uns beschäftigen oder bedrängen, und 
hier können Beispiele, die wir sehen, dazu führen, uns selbst anders und 
neu zu sehen. Man lernt etwas über sich selbst, und nicht nur über das, was 
man sieht oder hört oder liest oder wovon einem erzählt wird.

5.

Einen bemerkenswerten Versuch dieser Art hat Michel Houellebecq mit 
seinem Roman Elementarteilchen vorgelegt. Houellebecq überführt nicht 

2 Bloch (1973), 11. Und er fährt (ebd.) fort: „Das Bin ist innen. Alles Innen ist an sich 
dunkel. Um sich zu sehen oder gar was um es ist, muß es aus sich heraus“ – heraus zu 
anderen, mit denen zusammen man ein Wir ist.

Existenzfragen 

393

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrung in Begriffe, sondern Begriffe in narrativ entfaltete Erfahrung – 
im vorliegenden Fall den Begriff des Menschen. Wie kann man vom Men­
schen erzählen, wenn man, wie Hölderlins Hyperion klagt, in Deutschland 
– und Ähnliches gilt auch anderswo – zwar Handwerker sieht, „aber keine 
Menschen, Denker, aber keine Menschen, Priester, aber keine Menschen, 
Herrn und Knechte, Jungen und gesetzte Leute, aber keine Menschen“?3 

Wie kann man vom Menschen erzählen, wenn es von ihm nichts zu erzäh­
len gibt, weil es immer nur Handwerker, Denker, Priester, Herren, Knechte, 
Junge, Alte, Frauen, Männer usw. sind, von denen man etwas erzählen 
kann?

Houellebecq tut es. Der letzte Satz seines Romans Elementarteilchen lau­
tet: „Dieses Buch ist dem Menschen gewidmet.“4 Das ist keine Leerformel. 
Houellebecq geht es von der ersten bis zur letzten Seite um die Menschen, 
für die er schreibt, nicht um die beiden Protagonisten Bruno und Michel, 
deren Leben er erzählt, um das Potenzial des Menschseins am Ende des 
20. Jahrhunderts auszuloten. Sie sind das Beispiel, nicht das Thema, und 
er erzählt ihr Leben so, dass seinen Lesern ihr eigenes Menschsein in den 
Blick rückt. Das Buch hat Houellebecq zu Recht bekannt gemacht. Aber er 
scheitert grandios – nicht im Erzählen (er ist ein glänzender Schriftsteller), 
sondern aufgrund seiner unzureichenden Anthropologie.

Houellebecq versteht den Menschen ganz traditionell als Einheit von 
Sinnlichkeit (Animalität) und Vernunft (Rationalität), als animal rationale.5 
Beide Momente, das Animalische und das Rationale, verselbständigt er 
in den beiden zentralen Figuren seines Romans, den Halbbrüdern Bruno 
und Michel. Sie lernen sich erst spät im Leben kennen. „Ihre Mutter, 
eine radikale Jüngerin der 68er-Ideale, widmet sich ganz ihrer sexuellen 
Selbstverwirklichung und sorgt dafür, daß das Leben ihrer Söhne von 
kalter Einsamkeit geprägt ist.”6 Beide wachsen ohne menschliche Nähe zu 
ihrer Mutter oder ihren Vätern bei ihren Großmüttern auf. Als Individuen 
sind sie auf sich selbst gestellt und werden zu dem, wozu sie sich machen, 
machen lassen und gemacht werden. Gerade so sind beide die anthropolo­

3 Hölderlin (1989), 738.
4 Houellebecq (1998). Ich zitiere nach der deutschen Übersetzung Houellebecq (2001), 

357.
5 Ich werde im Folgenden nicht zwischen Vernunft, Verstand, Intellekt, Rationalität und 

Geist (mind) differenzieren, weil überall nur das Andere der Sinnlichkeit gemeint ist. 
Dass dadurch wichtige Differenzen und Probleme übersehen werden, ist eben Teil 
meiner Kritik an Houellebecqs narrativem Experiment.

6 Voranzeige zu Houellebecq (2001).

Ingolf U. Dalferth

394

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gischen Elementarteilchen, die das menschliche Potenzial der Animalität 
und Rationalität jeweils in einseitiger Weise exemplarisch repräsentieren 
und so zusammen darstellen, was den Menschen zum Menschen macht. 
Denn – so sagt es der Pfarrer mitten im Buch bei einem Traugottesdienst – 
„[w]enn zwei Elementarteilchen vereint worden sind, bilden sie fortan ein 
unteilbares Ganzes.“7

Allerdings ergänzen sie sich nicht wie zwei halbe Wirklichkeiten, die 
nur zusammen die ganze Wirklichkeit sind. Jedes Elementarteilchen trägt 
vielmehr in Ansätzen auch die andere Seite in sich. Bruno, dessen ganzes 
Sein von Sexualität und Sinnlichkeit bestimmt ist, ist eben auch ein Lehrer, 
der Essays schreibt und sich kluge Gedanken über Geist, Religion und Kir­
che macht.8 Und Michel, der Molekularbiologe und rationale Wissenschaft­
ler, dessen Forschungen die Grundlagen legen für die Abschaffung des 
Menschen und seine Ersetzung durch ein geschlechtsloses, transhumanes 
Wesen, hat schließlich doch eine Liebesbeziehung zu einer Frau, die aber 
Gebärmutterkrebs bekommt und sich das Leben nimmt. Jeder Mensch, 
das zeigen Bruno und Michel auf je ihre Weise, ist von Sinnlichkeit und 
Rationalität bestimmt, wenn auch in ganz unterschiedlicher Mischung. Das 
war jedenfalls bisher so. Die transhumane Zukunft der Menschen dagegen, 
die Michels Forschungen einleitet, wird die Zukunft eines Wesens sein, das 
in beiden Hinsichten rein negativ bestimmt ist, das sein Potenzial nicht in 
seiner Sinnlichkeit und Sexualität hat, aber auch nicht in seiner autistischen 
Rationalität und Vernunft, sondern das eine sich selbst reproduzierende 
Wiederholung des Immergleichen sein wird.

Das ist Michels, nicht Houellebecqs Sicht des Menschen. Houellebecq 
distanziert sich von dieser Vision, indem er seinen Roman gerade „dem 
Menschen“ und nicht dessen transhumaner Folgefigur widmet. Was er 
damit meint, kann nur erahnt werden. Es ist vermutlich ein Wesen, das 
durch die Spannung zwischen Sinnlichkeit und Vernunft geprägt ist und 
diese nicht in die eine oder die andere Richtung auflöst. Sein Roman the­
matisiert diese existenzielle Grundspannung des Menschseins auf drei Ebe­
nen: biografisch-narrativ in jedem einzelnen Protagonisten als Spannung 
zwischen Sinnlichkeit und Rationalität; zeitlich-narrativ in der Entgegen­
setzung zwischen dem Leben dieser beiden Figuren in der Gegenwart und 
dem, was der wissenschaftliche Verstandesmensch Michel als transhumane 
Zukunft des Menschen möglich macht; und pragmatisch-narrativ als Ge­

7 Ebd., 196.
8 Vgl. ebd., 208–210 u. 248–250.

Existenzfragen 

395

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gensatz zwischen dem erzählten Menschsein der beiden Elementarteilchen-
Menschen und dem, wofür sich der Autor des Romans in Zustimmung 
heischender Weise bei seiner Leserschaft als Fürsprecher des Menschen 
gegenüber der entmenschlichenden Gegenwart und der transhumanen Zu­
kunftsvision des Postmenschlichen einsetzt. Die Sicht des Menschseins, an 
die der Autor hier appelliert, wird aber nicht mehr erzählt. Es bleibt beim 
Appell, sodass jeder gefordert wird, sich selbst darüber klar zu werden, was 
es heißt, Mensch zu sein und als Mensch zu leben.

6.

Houellebecq erzählt die Geschichte der beiden Protagonisten Bruno und 
Michel anhand der Entwicklungen der westlichen Gesellschaft seit den 
60er-Jahren. Er will zeigen, wie es dazu kommen konnte, dass sich die 
Menschheit rühmen darf „die erste Spezies der bekannten Welt zu sein, die 
die Bedingungen geschaffen hat, sich selbst zu ersetzen.“9 Seine Antwort ist 
komplex. Jeder der beiden Elementar-Menschen macht deutlich, dass seine 
Grundbestimmung zugleich mit einer spezifischen Gefährdung einhergeht. 
Brunos sinnlich-sexuelles Lebensprojekt wird vor allem durch die Zeit 
infrage gestellt: Lustmomente sind immer nur kurz und sie werden mit 
zunehmendem Alter immer seltener. Alter, Krankheit und Tod sorgen un­
aufhaltsam dafür, dass ein ganz der Sexualität gewidmetes Leben nicht nur 
sehr bald an seine biologischen Grenzen kommt, sondern unwiderruflich 
scheitern muss. Irgendwann kann man nicht mehr kopulieren und das 
Leben hat seinen Sinn verloren.

Im Fall Michels dagegen sind es nicht nur die autistische Selbstbezo­
genheit und der asoziale Wissenschaftsegoismus, die sein Lebensprojekt 
gefährden, sondern der von seiner Rationalität vorangetriebene Wille zur 
Selbstabschaffung: Der „neue Mensch“ muss frei sein von den existenz­
iellen Konflikten des 20. Jahrhunderts. Er ist das Produkt gezielten rationa­
len Handelns und wird nur noch aus identischen Individuen und nicht 

9 Ebd., 356. Sich selbst zu ersetzen, ist etwas anderes, als sich selbst zu vernichten. 
Houellebecqs Frage betrifft nicht den bekannten Sachverhalt, dass Menschen mit 
der waffentechnischen Verwendung der Kernspaltung die technischen Möglichkeiten 
geschaffen haben, sich selbst und alles übrige Leben auf der Erde auszulöschen. Ihm 
geht es vielmehr darum, dass wir im Begriff stehen, uns durch eigenes gentechnisches 
Handeln als Menschen abzuschaffen und durch ein von uns selbst geschaffenes trans- 
oder posthumanes Folgewesen zu ersetzen.

Ingolf U. Dalferth

396

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr aus Gruppen von Verschiedenen bestehen. Sexuelle Unterschiede 
wird es ebenso wenig geben wie genetische Vielfalt. Alle werden „denselben 
genetischen Code besitzen“10. Das heißt nicht, dass es keine Individuen 
mehr geben wird, sondern dass es nur noch Individuen der immer gleichen 
Art geben wird, die allerdings, wie das „Beispiel von eineiigen Zwillingen“ 
zeigt, „trotz einer in allen Einzelheiten identischen Erbmasse durch ihren 
individuellen Lebensweg völlig eigenständige Persönlichkeiten entwickeln“ 
können.11 Die „Abschaffung der sexuellen Unterschiede“ 12 wird daher kein 
Verlust sein. Sie hat im Gegenteil nur Vorteile. Es geht ja „nicht darum […], 
das Menschengeschlecht in all seinen Merkmalen zu perpetuieren, sondern 
darum, eine neue, vernunftbegabte Spezies zu schaffen.“13

Die radikale Vernunftbestimmtheit der neuen Art zeigt sich schon an der 
mathematischen Struktur der künftigen Spezies. Die „Zahl der Individuen 
der neuen Spezies [muss] stets eine Primzahl darstellen; man [muss] also 
erst ein Individuum schaffen, dann zwei, dann drei, dann fünf … Das 
Ziel dieser Maßnahme“, so erläutert der Erzähler, „bestand natürlich darin, 
eine Anzahl von Individuen zu schaffen, die nur durch sich selbst und 
durch Eins teilbar ist, um damit symbolisch auf die Gefahr aufmerksam 
zu machen, die die Bildung separater Gruppierungen innerhalb jeder Ge­
sellschaft bedeutet.“14 Wenn es nur noch genetisch identische Individuen 
gibt, sind sektiererische Gruppenbildungen in der Gesellschaft in Zukunft 
ausgeschlossen.

Das hat revolutionäre Folgen. Die alte These, „daß keine Gesellschaft 
ohne die kohäsive Funktion einer Religion überleben kann“15, kann damit 
endgültig ad acta gelegt werden. Man braucht keine Religion mehr, es 
genügt die Wissenschaft. Mit der Religion wird auch die ganze „abstoßende 
Mischung aus rückwärtsgewandter Ökologie, der Vorliebe für traditionelle 
Denkweisen und das ‚Heilige‘“16 in der New Age-Bewegung und darüber 
hinaus überwunden. Die Denk- und Lebensweise des 20. Jahrhunderts 
mit „seiner Unmoral, seinem Individualismus und seinem libertären, anti­
sozialen Charakter“17 ist damit endgültig Vergangenheit. Es bedarf zu ihrer 

10 Ebd., 353.
11 Ebd.
12 Ebd., 352.
13 Ebd.
14 Ebd., 353.
15 Ebd., 351.
16 Ebd.
17 Ebd.

Existenzfragen 

397

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kritik keiner rückwärtsorientierten Bemühung um gesellschaftliche Verän­
derung mehr, „die auf glaubhafte Weise den Sinn für die Kollektivität, die 
Kontinuität und das Heilige wiederherstellen würde.“18 Man braucht auch 
keine neue Philosophie, kein neues Denken und keine neue Ideologie mehr.

Das weltweite Gespött, dem die Arbeiten von Foucault, Lacan, Derrida 
und Deleuze über Nacht zum Opfer gefallen waren, nachdem man sie 
jahrzehntelang total überschätzt hatte, sollte zu diesem Zeitpunkt keinen 
Raum für eine neue Philosophie lassen, sondern im Gegenteil sämtliche 
Intellektuelle diskreditieren, die sich auf die „Humanwissenschaften“ be­
riefen; der zunehmende Einfluß der Naturwissenschaftler in allen Berei­
chen des Denkens war von da an unvermeidlich geworden.19

Jede Berufung auf einen „aus ‚alten spirituellen Traditionen‘ stammenden 
Glauben“20 ist künftig absurd, unnötig und grenzt an Schizophrenie. Nie­
mand benötigt noch Religion und Ethik, es genügen Wissenschaft und 
Technik. Alle sind nicht nur genetisch identisch, sondern „zutiefst davon 
überzeugt, daß die Lösung aller Probleme – einschließlich der psychologi­
schen, soziologischen und gemeinhin menschlichen Probleme – nur tech­
nischer Art sein könne.“21 Man benötigt keinen kritischen Glauben und 
kein neues Denken mehr, um den gesellschaftlichen Wandel voranzubrin­
gen. Denn, so lautet die Kurzformel des ganzen Transhumanismus-Pro­
jekts, „DIE WANDLUNG FINDET NICHT IM GEIST STATT, SODERN 
IN DEN GENEN.“22

Beide Lebensprojekte, das von Bruno und das von Michel, scheitern als 
menschliche Lebensentwürfe. Sie enden im Tod oder in der Selbstabschaf­
fung des Menschen. Bruno scheitert an der Zeit, weil er für etwas lebt, das 
keine Dauer hat. Michel scheitert an der Vernunft, die sich selbst abschafft, 
indem sie den Geist durch die Manipulation der Gene überflüssig macht. 
Dem ersten zeigt der Tod, dass er auf Dauer nichts mehr tun kann, der 
andere gebraucht (oder missbraucht) sein Leben, um dafür zu sorgen, 
dass er nichts mehr tun muss. Beide bringe sich durch ihre jeweiligen 
Aktivitäten um die Möglichkeit, als Menschen zu leben. Beide belegen aber 
auch, dass sie nur im Bezug auf andere wirklich Menschen sind, dass sie 
aber gerade diesen Bezug selbst nicht garantieren oder aufrechterhalten 

18 Ebd., 354.
19 Ebd.
20 Ebd.
21 Ebd., 355.
22 Ebd. (Großschreibung im Orig.).

Ingolf U. Dalferth

398

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können, weil die Partner (Mutter, Ehefrauen, Geliebte, Kinder) sich nicht 
festhalten lassen, sie verlassen, sterben oder sich umbringen. Allein kann 
man sich nicht zum Menschen machen. Man braucht andere. Aber auch 
die kann man sich nicht selbst schaffen. Deshalb kann man sich auch nicht 
selbst sein eigenes Menschsein schaffen oder garantieren. Michels Versuch, 
es in die Gene zu verlegen und die Menschheit durch genetische Manipu­
lation zu einer sich selbst identisch reproduzierenden Art von Individuen 
umzugestalten, ist keine Lösung, weil das zwar identische Körperwesen, 
aber keine menschlichen Individuen bzw. Personen hervorbringt. Eine Ge­
sellschaft biologisch identischer Körper ist keine menschliche Gesellschaft, 
sondern ein belebtes Wachsfigurenkabinett. Es gibt dort viel Menschliches, 
aber keine Menschen.

7.

Houellebecqs narratives Gedankenexperiment endet in einer dystopischen 
Aporie zwischen Selbsterschöpfung und Selbstabschaffung. Sieht man das 
Potenzial des Menschen vor allem in seiner Sinnlichkeit, endet alles mit 
dem Tod. Besteht es dagegen vorwiegend oder ausschließlich in seiner Ra­
tionalität, sorgt der Mensch aus Vernunftgründen selbst dafür, dass er aus 
der Geschichte verschwindet. Einen wirklichen Lichtblick, der Hoffnung 
machen könnte, gibt es nicht.

Aber das ist keine überzeugende Alternative, sondern die Folge einer 
verkürzenden Abstraktion. Das Potenzial des Menschen lässt sich nicht 
auf den Gegensatz zwischen Donjuanismus und Transhumanismus, Selbst­
erschöpfung durch triebhafte Dauer-Wiederholung oder Selbstzerstörung 
durch wissenschaftliche Selbstabschaffung reduzieren. Wird das Potenzial 
des Menschen in seiner Sinnlichkeit gesehen und als Sexualität ausgelebt, 
dann endet das Menschsein durch die Erschöpfung aller Kräfte im Tod. 
Wird es dagegen in der Rationalität gesehen und diese sich selbst überlas­
sen, dann endet das Menschsein in der Selbstabschaffung des Menschen 
durch die Ersetzung des Geistes durch die Gene. Dauersex und genetische 
Selbstabschaffung sind Formen der Selbstzerstörung durch Fokussierung 
auf eigene Aktivitäten. Man tut, was man tut, solange man kann. Oder man 
tut alles, um zu verhindern, dass man künftig noch etwas tun muss.

Doch der Mensch ist nicht nur Sinnlichkeit und Rationalität, sondern 
er könnte das gar nicht sein, wenn er nicht mehr wäre. Der wunde Punkt 
in der Anlage von Houellebecqs narrativem Experiment ist der fehlende 

Existenzfragen 

399

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bezug auf das Dritte. Ohne Bezug auf ein Drittes, das von anderer Art 
ist als der Mensch, aber ohne das kein Wesen irgendeiner Art ein mensch­
liches Individuum werden könnte, gibt es keine menschliche Zukunft des 
Menschen. Doch ein solches Drittes gibt es nicht bei Houellebecq. Der 
Bezug darauf spielt keine Rolle in der Geschichte von Bruno und Michel. 
Sie sind Elementarteilchen des Menschen, weil sie je eine seiner beiden 
zentralen Seiten (Sinnlichkeit und Rationalität) in radikaler Einseitigkeit 
verwirklichen. Aber weder je für sich genommen noch in der brüderlichen 
Doppelgestalt kann so ein wirklicher Mensch entstehen. Es genügt nicht, 
als zeitgenössischer Don Juan seine Sexualität im Exzess auszuleben, und 
es genügt auch nicht, als monomaner Wissenschaftler Vernunftmonster 
genetisch zu schaffen. Ohne ein von beiden verschiedenes Drittes lässt sich 
aus diesen Elementarteilen kein Ganzes fügen, das als Mensch angespro­
chen zu werden verdient. Houellebecqs narratives Gedankenexperiment 
hält seinen Lesern einen Spiegel vor, in dem sie sich und ihre Zeit in 
mannigfachen Variationen erkennen können. Aber dieser Spiegel hat einen 
blinden Fleck, weil er nur die beiden klassischen Dimensionen des Men­
schen, seiner Sinnlichkeit und seiner Rationalität, ins Licht rückt und diese 
nicht in einem Dritten verankert, durch das und von dem her sie erst zu 
einem wirklich menschlichen Individuum verbunden werden. Es fehlt die 
Vermittlung, und deshalb führt auch die Addition der Elementarteilchen 
nicht zu einem menschlichen Ganzen.

8.

Damit fällt die postmoderne Anlage von Houellebecqs narrativem Experi­
ment hinter die anthropologischen Einsichten der Moderne zurück. Dass 
die Menschen durch den Dual von Sinnlichkeit und Vernunft geprägt sind, 
ist altbekannt, ebenso die Unmöglichkeit, das Menschsein von einer dieser 
beiden Seiten aus (oder von beiden zusammen) zureichend zu entwickeln. 
Will man nicht nur einen Begriff des Menschen denken (der Mensch ist ein 
vernünftiges Lebewesen), sondern die Wirklichkeit eines so verstandenen 
Menschen (dieser Mensch existiert als ein vernünftiges Lebewesen), muss 
ein Drittes beachtet werden, das keine Näherbestimmung oder Ergänzung 
der Sinnlichkeit oder Vernunft des Menschen ist, sondern auf das diese 
bezogen und durch das sie so verbunden werden, dass Menschen, die 
tatsächlich existieren, dadurch charakterisiert oder beschrieben werden. Es 
geht nicht um eine Näherbestimmung dessen, was Menschen sind, sondern 

Ingolf U. Dalferth

400

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass sie sind, um eine Qualifizierung ihrer Existenz oder Wirklichkeit und 
nicht ihrer Natur oder ihres Wesens.

Formal ist dieses Dritte also kein weiterer semantischer Deskriptor (be­
schreibendes Prädikat), sondern ein indexikalischer Lokalisator (lokalisie­
render Operator). Es fungiert nicht auf derselben begrifflich-semantischen 
Ebene wie die Bestimmungen der Sinnlichkeit und Vernunft in der Defi­
nition des Menschen als animal rationale, ist also kein weiteres „reales 
Prädikat“ der Form „a ist F“ (der Gegenstand a hat die Eigenschaft F), 
wie Kant sagte23, das den Begriff des Menschen definiert und das auch 
dann zutreffen könnte, wenn es gar keinen wirklichen Menschen gäbe. Das 
gesuchte Dritte muss den Menschen vielmehr konkret im Hier und Jetzt 
der Wirklichkeit setzen oder lokalisieren, also ein „logisches Prädikat“24 

oder indexikalischer Operator wie „existiert“ in „a existiert“ sein, das den 
Gegenstand a nicht näher bestimmt, sondern in der Wirklichkeit setzt, also 
sagt, sein Begriff sei konkret instanziiert und es gebe a samt all seinen 
Bestimmungen in der Wirklichkeit, zu der auch der gehört, der dieses 
Urteil fällt. Zur Debatte steht die Existenz („Es gibt Menschen“), nicht die 
Bestimmung des Wesens oder der Natur des Menschen („Menschen sind 
sinnliche Vernunftwesen bzw. vernünftige Sinnenwesen“).

Es geht beim Dritten also nicht um eine genauere Bestimmung des Be­
griffs des Menschen, sondern um den Fokuswechsel vom Begriff zur Wirk­
lichkeit des Menschen, in der Sinnlichkeit und Vernunft in konkreter Weise 
vermittelt sind. Kant hatte dieses lokalisierende Dritte Einbildungskraft 
genannt, Schiller hatte es als Schönheit präzisiert, Hegel hat es zunächst als 
Liebe, dann als Geist bestimmt, und Kierkegaard hat diesen Geist als endli­
ches Selbst konkretisiert, das den Menschen im Dasein lokalisiert und ihn 
in der Unterscheidung von der unendlichen Wirklichkeit, der er sein Da­
sein verdankt, zur Selbstwerdung befähigt, die sein Menschsein auszeich­
net. Unter „Geist“ wird hier also kein „Etwas“ verstanden, kein Gegenstand 
(im logischen Sinne) und keine Bestimmung eines Gegenstands, sondern 
ein „Wie“ bzw. ein Modus des Existierens. Er bezeichnet das dynamische 
Wirklichkeitskorrelat der Existenz, dem diese ihr Dasein und ihren Modus 
verdankt, und markiert damit die Weise, in der Menschen existieren, wenn 
sie ein Selbst werden – also nicht nur ein idem, das in der Perspektive der 
dritten Person zu unterschiedlichen Zeiten als derselbe identifiziert werden 
kann, sondern ein ipse, das in der Perspektive der ersten und zweiten 

23 Kant (1787), AA III, 401.
24 Ebd.

Existenzfragen 

401

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person als ich und als du konkret mit anderen interagiert. Menschen, die 
ein Selbst (ipse) werden, existieren als Geist oder im Geist oder geistig, 
nicht weil sie nicht sinnlicher Leib und endliche Vernunft wären, sondern 
weil sie das nur sind als Näherbestimmungen des Selbst, das sie nicht sind, 
sondern werden.

In allen genannten Fällen präzisiert das Dritte nicht den Begriff des 
Menschen, sondern seine existenzielle Wirklichkeit. Als individuelles Selbst 
ist der Mensch durch sein Dasein, sein Menschsein und seine Selbstwerdung 
in der Wirklichkeit verankert: In seinem Dasein ist er auf die unendliche 
schöpferische Wirklichkeit bezogen, der sich seine endliche geschaffene 
Wirklichkeit verdankt; das Bezogensein seines Daseins auf Gott ist der 
Ermöglichungsgrund seines Menschseins in der Verbindung von Sinnlich­
keit und Vernunft in der Welt der Dinge und Mit-Lebewesen; und sein 
Verhalten zu diesem Bezogensein ist der Kern und das Kriterium seiner 
Selbstwerdung. Menschen sind keine Synthese von Sinnlichkeit und Ratio­
nalität, Endlichkeit und Unendlichkeit, Leib und Seele, sie müssen eine 
solche vielmehr immer erst werden, und sie werden es als konkreter Geist, 
der sie zum endlichen Selbst (ipse) in der Unterscheidung vom unendlichen 
Gott macht.

Das anthropologisch Entscheidende zum Verstehen des Menschseins ist 
daher nicht die Sinnlichkeit des Menschen, aber auch nicht seine Rationali­
tät, sondern sein Geist und damit seine nicht körperliche, sondern geistige 
Existenzbeziehung zu Gott und dessen Beziehung zum Menschen. Diese 
lokalisiert jeden Menschen als Geschöpf unter Geschöpfen in einer Welt, 
die ihre Möglichkeit der schöpferischen „Wirklichkeit des Möglichen“ ver­
dankt, wie Kierkegaard Gott nennt. Denn Gott ist kein Gedankengebilde, 
sondern der, ohne den es nichts Mögliches und damit auch nichts Wirkli­
ches, nichts Zeitliches und nichts Endliches gäbe.

Der Schlüssel zum Verstehen des Menschen ist deshalb weder ein radi­
kaler Donjuanismus, der ganz auf der Sexualisierung des Lebens und der 
iterativ ausgelebten Sinnlichkeit des Körpers basiert, noch ein radikaler 
Transhumanismus, der alles auf eine wissenschaftliche Rationalität setzt, 
die sich selbst abzuschaffen nicht nur in der Lage, sondern auch willens 
ist und das durch genetische Experimente auch tut. Man muss vielmehr 
über beides hinausgehen zu einem religionsphilosophischen Existenzialis­
mus, der sich anthropologisch auf etwas Drittes bezieht, das sich weder 
vom Körper noch von der Vernunft noch von einer bloßen Kombination 
beider her fassen lässt, sondern ganz vom Geist her gedacht wird, der 
sich selbst von dem unterscheidet, dem er sich verdankt, und das Selbst 

Ingolf U. Dalferth

402

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konstituiert, das sich ihm verdankt. Vom Geist aus kommt das Menschsein 
nicht nur als exzessive sinnliche oder rationale Aktivität (in der Perspektive 
der ersten Person), sondern auch als radikale Passivität (in der Perspektive 
der zweiten Person) in den Blick und damit als konkrete – also nicht 
nur mögliche, aber auch nicht notwendige, sondern kontingent wirkliche 
– Einheit von Sinnlichkeit und Vernunft (in der Perspektive der dritten 
Person). Der Mensch ist nicht nur Sinnlichkeit (Körper, Endlichkeit, Leib) 
und Rationalität (Vernunft, Unendlichkeit, Seele), sondern vor allem Geist, 
der beides in der konkreten Einheit des Menschen als Leib (mein Körper) 
und als Seele (meine Vernunft) vermittelt, indem er es hier und jetzt in der 
Wirklichkeit der Welt lokalisiert und als kontingente Existenz von seiner 
Beziehung zur Wirklichkeit des Möglichen her versteht.

Für Kierkegaard ist der konkrete einzelne Mensch daher „eine Synthesis 
des Seelischen und des Leiblichen. Aber eine Synthesis ist nicht denkbar, 
wenn die zwei nicht in einem Dritten vereinigt werden. Dies Dritte ist der 
Geist“25. Insofern gilt: „Der Mensch ist Geist“, nicht weil er nur Geist wäre, 
sondern weil er nur durch den Geist ein Mensch ist und ein Selbst werden 
kann.

Der Mensch ist Geist. Was aber ist Geist? Geist ist das Selbst. Was aber 
ist das Selbst? Das Selbst ist ein Verhältnis, das sich zu sich selbst verhält, 
oder ist das an dem Verhältnis, daß das Verhältnis sich zu sich selbst 
verhält; das Selbst ist nicht das Verhältnis, sondern daß das Verhältnis 
sich zu sich selbst verhält.26

Nicht die Relate als solche (Sinnlichkeit und Rationalität) und auch nicht 
die Relation zwischen ihnen ist also das Entscheidende, sondern dass die­
se Relation besteht, also eine kontingente Wirklichkeit ist. Das aber lässt 
sich weder aus der Sinnlichkeit noch aus der Rationalität allein heraus 
entwickeln. Jeder derartige Versuch wäre nur ein Fortbestimmungs- und 
Entfaltungsschritt im Möglichkeitsraum der Sinnlichkeit oder im Möglich­
keitsraum der Vernunft und würde nicht die Wirklichkeit dieser beiden 
dynamischen Entwicklungs- und Bestimmungsräume des Menschen ver­
ständlich machen. Dass wir da sind, ist nicht das Resultat unserer eigenen 
Aktivität, auch wenn wir nicht da sein können, ohne sinnlich und denkend 
aktiv zu sein. Es ist die Tiefenpassivität unseres Daseins, die dazu nötigt, 
beim Versuch, uns selbst zu verstehen, nicht nur von Sinnlichkeit und 

25 Kierkegaard (1952a), 41 (SKS 4, 315).
26 Kierkegaard (1954), 8 (SKS 11, 127).

Existenzfragen 

403

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vernunft, sondern von Geist zu reden. Erst wo wir beginnen, uns zu dieser 
Gabe unseres Daseins so zu verhalten, dass wir sie als Aufgabe unserer 
Selbstwerdung begreifen, werden wir im aktiven Umgang mit unserer Pas­
sivität das Selbst werden, das wir als Menschen sein können und sollen.

Um dieses Werden zu ermöglichen, bedarf es eines Dritten, dem wir 
unser Dasein, unser Menschsein und die Aufgabe und Möglichkeit unseres 
Selbstwerdens verdanken. Wir könnten nichts, ohne die Gabe des Daseins, 
die wir nicht uns selbst zuschreiben können, und wir können nicht da 
sein ohne die Aufgabe, ein Selbst zu werden. Zu dieser Aufgabe müssen 
wir uns verhalten, ob wir wollen oder nicht. Weder unser Dasein (dass 
wir da sind) noch unser Menschsein (dass wir als Menschen da sind) noch 
die Aufgabe des Selbstwerdens (dass wir als Menschen, die real existieren, 
Selbste sein können und werden sollen) ist Gegenstand unserer freien Wahl 
und Entscheidung. Wir sind da, aber nicht durch uns; wir sind Menschen, 
aber wir haben das nicht selbst gewählt; wir sollen ein Selbst werden und 
können uns dieser Aufgabe nicht entziehen, ob wir sie erfüllen oder nicht. 
Es gibt hier keine dritte Option, weil auch die Ausblendung, Ablehnung 
oder Bestreitung dieser Aufgabe eine Weise ist, sich ihr zu stellen.

Die Fremdsetzung unseres Daseins stellt jeden Menschen daher vor die 
Aufgabe der Selbstwerdung, aber sie löst sie nicht. Sie macht die Synthese 
zwischen den Gliedern der Relation möglich – also nicht einfach wirklich 
in dem Sinne, dass die Synthese dadurch bewerkstelligt würde, sondern 
möglich im Sinne einer damit gesetzten Aufgabe, diese Synthese zu verwirk­
lichen, denn wenn wir das sollen, dann muss es auch möglich sein, auch 
wenn wir es selbst von uns aus nicht können.27 Es ist die dem Menschen ge­
stellte Aufgabe, nicht nur da zu sein, sondern ein Selbst zu werden, also sich 
so zu seinem Dasein zu verhalten, dass er eine Einheit aus Sinnlichkeit und 
Rationalität wird. Unser Dasein ist eine Gabe, aber unser Leben hat eine 
Aufgabe. Beides verdankt sich weder seiner Sinnlichkeit noch seiner Ver­
nunft, sondern der wirksamen Wirklichkeit des Dritten, das Kierkegaard 
(wie Hegel) Geist nennt. Anti-Climacus formuliert es so:

Der Mensch ist eine Synthesis von Unendlichkeit und Endlichkeit, von 
dem Zeitlichem und dem Ewigem, von Freiheit und Notwendigkeit, kurz 

27 Dass es möglich ist, etwas zu sein oder zu tun, heißt nicht, dass man selbst die Fähig­
keit hat, es zu sein oder zu tun. Es ist möglich, zu existieren (wie unsere Wirklichkeit 
belegt), aber wir haben keine Fähigkeit, zu existieren, die uns erlauben würde, von 
einem Zustand möglicher Existenz in den der wirklichen Existenz zu wechseln. Dass 
wir existieren, ist nicht das Resultat unseres Tuns.

Ingolf U. Dalferth

404

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Synthesis. Eine Synthesis ist ein Verhältnis zwischen Zweien. Auf 
die Art betrachtet ist der Mensch noch kein Selbst. / In dem Verhältnis 
zwischen Zweien ist das Verhältnis das Dritte als negative Einheit, und 
die Zwei verhalten sich zu dem Verhältnis, und in dem Verhältnis zum 
Verhältnis; so ist z. B. unter der Bestimmung Seele das Verhältnis zwi­
schen Seele und Leib ein Verhältnis. Verhält dagegen das Verhältnis sich 
zu sich selbst, so ist dies Verhältnis das positive Dritte, und dies ist das 
Selbst. / Ein solches Verhältnis, das sich zu sich selbst verhält, ein Selbst, 
muß entweder sich selbst gesetzt haben, oder durch ein Andres gesetzt 
sein. / Ist das Verhältnis, das sich zu sich selbst verhält, durch ein Andres 
gesetzt, so ist das Verhältnis freilich das Dritte, aber dies Verhältnis, dies 
Dritte, ist dann doch wiederum ein Verhältnis, verhält sich zu demjeni­
gen, welches das ganze Verhältnis gesetzt hat. / Ein solches abgeleitetes, 
gesetztes Verhältnis ist des Menschen Selbst, ein Verhältnis, das sich zu 
sich selbst verhält, und, indem es sich zu sich selbst verhält, zu einem 
Andern sich verhält.28

Indem wir ein Selbst werden durch die Art und Weise, wie wir uns als 
Menschen zu unserem Dasein und als Existierende zu unserem Menschsein 
verhalten, verhalten wir uns zugleich zu dem, dem sich unser Dasein und 
Menschsein verdankt. Wir werden das Selbst, das wir sein können und 
sollen, indem wir werden, was wir sind: Geschöpfe Gottes, die wissen 
können, dass sie sich nicht sich selbst, sondern Gott verdanken, und so 
leben sollten, dass es auch anderen möglich wird, so zu leben.

9.

Selbsterfahrung im Sinne Kierkegaards ist daher nie nur eine Erfahrung 
von etwas, was der Fall ist (keine gegenständliche Erfahrung meiner selbst), 
auch kein präreflexives Bewusstsein von etwas, das all meinem Erkennen, 
Erleiden und Handeln vorausgeht und es begleitet (kein unmittelbares 
Selbstbewusstsein), sondern die Erkenntnis, dass ich etwas sein soll und 
sein kann, was ich sein könnte und sollte. Es geht nicht um die Erfahrung 
eines Seins, sondern eines Werdens, einer Möglichkeit, die sein kann und 
soll, aber nicht einer Wirklichkeit, die ist und nur erkannt werden müsste. 
Wir müssen werden, wer wir sind, und nur so können wir uns auch erfah­
ren: als Werdende, die weder die Gabe ihres Daseins (ihre Existenz) noch 

28 Ebd., 8–9 (SKS 11, 127–128).

Existenzfragen 

405

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Aufgabe ihres Lebens (ihr Selbstwerden) sich selbst verdanken, sondern 
dem, der sie geschaffen hat und ihnen diese Möglichkeiten zuspielt. 

Nicht wer meint, ohne Gott ein menschliches Leben führen zu können, 
sondern wer erkennt, dass er ohne Gott nicht da wäre, kein Mensch wäre 
und kein Selbst werden könnte, ist deshalb vollkommener Mensch. Gottes 
zu bedürfen ist des Menschen höchste Vollkommenheit, wie Kierkegaard 
sagt, nicht seine Vernunftfähigkeit oder seine Sinnlichkeit und Sexualpo­
tenz.29 Das schließt immer ein, seine Endlichkeit, Kontingenz und Bedürf­
tigkeit, seine Angewiesenheit auf andere, seine eigene Leidensfähigkeit und 
die Empathie für das Leiden anderer nicht als Unvollkommenheit zu ver­
stehen, sondern als Ausdruck der eigenen Verankerung in der Wirklichkeit 
Gottes, die sich im Wirken des Geistes manifestiert. Wir werden nicht 
vollkommen, wenn wir unsere endliche Subjektivität überwinden, sondern 
wenn wir sie als Korrelat der Verankerung in Gottes unendlicher Wirklich­
keit verstehen. Wir könnten auch nicht sein. Aber wir sind. Und weil wir 
nicht durch uns selbst oder durch andere sind, wie wir sind, sondern durch 
den Geist, der sich Gott verdankt, haben wir die Aufgabe, coram deo die zu 
werden, die wir sein können und sollen (als ipse) und auch coram mundo 
so zu leben, wie wir coram deo als ipse existieren.

Selbstwerdung ist damit eine bestimmte Weise des Daseins, die jedem 
offensteht, aber nicht vielen gelingt. Zum Selbst wird man durch die Akzep­
tanz seiner Endlichkeit, nicht durch den Versuch, sie zu überwinden, und 
durch die Zustimmung zur eigenen Geschöpflichkeit, nicht durch deren 
Bestreitung. Wir sind, aber wir haben uns nicht selbst gemacht, deshalb 
sind wir nur das, was wir durch den Geist geworden sind und werden kön­
nen. Ohne den Geist wären wir nicht da, ohne den Geist hätten wir nicht 
die Möglichkeiten, die wir als Menschen zum Leben brauchen, und ohne 
den Geist könnten wir nicht erkennen, dass er unsere Existenz (Dasein) 
und unser Menschsein (Wassein) ermöglicht. Dem Geist verdanken wir die 
Tatsache, dass es uns gibt, dass wir als Menschen existieren, und dass wir 
das erkennen und kommunizieren können.

Alles, was wir in unserer Lebenswelt und ihren wissenschaftlichen und 
kulturellen Folgewelten über uns in Erfahrung bringen, setzt das voraus. 
Stets wird davon ausgegangen, dass wir da sind, also existieren, dass wir 
als Menschen zusammen mit anderen da sind, die – wie wir – auch nicht 
immer existieren, und dass wir nur deshalb erfahren, erkennen und kom­
munizieren können, dass und was wir sind. Dass wir da sind und als was 

29 Vgl. Kierkegaard (1952b), 5–34 (SKS 5, 81–105).

Ingolf U. Dalferth

406

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir da sind, verdanken wir nicht uns, sondern Gott, ohne den es nicht 
möglich wäre, dass wir existieren (er ist unser Schöpfer) und als Menschen 
existieren können (wir sind diejenigen Geschöpfe, die sich an seiner Ge­
genwart ausrichten können). Gott ist das Korrelat der Tiefenpassivität un­
serer Existenz und der Möglichkeiten unseres Menschseins. Ohne ihn gäbe 
es nichts und niemanden außer ihn, nicht uns, nicht andere Menschen, 
keine anderen Geschöpfe. Wie wir zu Menschen geworden sind, verdanken 
wir dagegen der biologischen Evolution, die uns zu dem gemacht hat, was 
wir heute sein können („erste Natur“), und unseren eigenen kulturellen 
Schöpfungen, die uns zu dem gemacht haben, was wir heute sind („zweite 
Natur“). Aber die Art und Weise, wie wir als Menschen in unserer jeweili­
gen Kultur existieren (Sosein), verdanken wir nicht nur den natürlichen 
und kulturellen Umwelten unserer ersten und zweiten Natur, in die wir ein­
gebettet sind, sondern immer auch uns selbst in Abgrenzung zu ihnen und 
in Beziehung zu ihnen: Als natürliche und kulturelle Wesen können wir 
innerhalb bestimmter Parameter so oder so leben, und wir sind mitverant­
wortlich dafür, wie wir als Menschen unser Zusammenleben mit anderen 
Menschen und Lebewesen gestalten. Nicht alles ist jederzeit jedem mög­
lich. Wir können die Grenzen unserer Möglichkeiten nur ausloten, indem 
wir versuchen, sie zu überschreiten. Aber wir müssen aufpassen, dass wir 
dies nicht in einer Weise tun, die die Möglichkeiten, dies tun zu können, 
zerstört. Wir sind vergängliche Körper und endliche Vernunftwesen, und 
das wird sich auch bei allem technischen Fortschritt und allen technischen 
Errungenschaften nicht grundsätzlich ändern. Wir können unseren Körper 
technisch verbessern und unsere Vernunftfähigkeiten technologisch erwei­
tern. Aber wir sind nur hier, weil wir existieren, und wir existieren nur, weil 
wir nicht nur Körper- und Vernunftwesen sind, sondern Geschöpfe, die 
sich dem Schöpfer verdanken.

Wer ein vernünftiges, eigenständiges und urteilsfähiges Selbst werden 
will, kann das nicht ignorieren und ausblenden. Im Gegenteil, man wird 
nur das Selbst, das man werden kann und soll, wenn man nicht nur 
seine idem–Identität durch Abgrenzung von anderen am Leitfaden der 
Unterscheidung ich/andere konstituiert, sondern auch und vor allem seine 
ipse–Identität am Leitfaden der Unterscheidung Geschöpf/Schöpfer durch 
die Ausrichtung seines Lebens an der Beziehung zum Schöpfer, der man, 
wie jeder andere auch, sein Dasein, sein Menschsein und seine Aufgabe der 
Selbstwerdung verdankt.

Existenzfragen 

407

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religionsphilosophie, die das zu durchdenken sucht, wird eine Art von 
Existenzphilosophie sein müssen und sich nicht auf die Analyse religiöser 
Traditionen am Leitfaden alethischer, ethischer oder ästhetischer Kriteri­
en beschränken können. Nicht die Auseinandersetzung mit Religion und 
Religionen steht in ihrem Zentrum, sondern die Bemühung, durch die 
Auseinandersetzung mit Religion und Religionen den Charakter und die 
Bedingungen menschlicher Existenz und menschlichen Selbstwerdens zu 
erhellen.30 Sie ist keine Religionswissenschaft, erweitert durch die Wahr­
heits- und Gerechtigkeitsfrage, sondern eine Existenzphilosophie, vertieft 
durch die Gottesthematik. Das jedenfalls könnte sie sein. Und wenn sie es 
könnte, dann sollte sie es auch.

Literatur

Bloch, Ernst: Tübinger Einleitung in die Philosophie I, 8. Auflage, Frankfurt am Main, 
1973.

Dalferth, Ingolf U.: Von der Religion zur Existenz. Zur normativen Aufgabe einer 
kritischen Religionsphilosophie, in: ThLZ 149 (2024), S. 583–614.

Hölderlin, Friedrich: Hyperion, in: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Hrsg. von Gün­
ter Miet, Bd. I, 5. Auflage, München/Wien 1989, S. 481–767.

Houellebecq, Michel: Les particules élémentaires, Paris 1998.
Houellebecq, Michel: Elementarteilchen. Übersetzt von Uli Wittmann, 2. Auflage, 

München 2001.
Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, in: Gesammelte Schriften (AA), herausge­

geben von der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1900 
bzw. 1911ff.), Bd. III (1973).

Kierkegaard, Søren: Der Begriff Angst. Übersetzt von Emanuel Hirsch, Düsseldorf 
1952a.

Kierkegaard, Søren: Gottes Bedürfen ist des Menschen höchste Vollkommenheit, in: 
ders.: Erbauliche Reden 1844/45. Übersetzt von Emanuel Hirsch, Düsseldorf/Köln 
1952b.

Kierkegaard, Søren: Die Krankheit zum Tode. Übersetzt von Emanuel Hirsch, Düssel­
dorf 1954.

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Kritisch-genetische Edition. 
Herausgegeben von Joachim Schulte, Frankfurt am Main 2001.

30 Vgl. Dalferth (2024).

Ingolf U. Dalferth

408

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

