Existenzfragen

Religionsphilosophische Anmerkungen zur Anthropologie des
Selbstwerdens

Ingolf U. Dalferth

Abstract: Philosophy of religion is mostly concerned with the conceptual processing of experience.
In this article, I discuss Michel Houellebecq's attempt to do this narratively. In comparison with
Kierkegaard, it becomes clear to what extent his presupposed anthropology, which is oriented
towards the alternative of rationality and sensuality, is deficient. Kierkegaard's expansion of the
duality of rationality and sensuality through recourse to the spirit and the relationship to the third
(God) allows a more differentiated and thus much better examination of the problems of human
existence.

Keywords: experience, anthropology, existence, Houellebecq, Kierkegaard, philosophy of religion,
sensuality, rationality, spirit

In der Regel verarbeiten wir Erfahrungen nicht im Begriff. Wir erzdhlen
sie, rufen sie in Erinnerung, sprechen von ihnen, machen andere auf etwas
aufmerksam, was sie nicht erfahren haben oder auch erfahren sollten.
Lebensweltlich teilen wir vieles mit anderen, aber wie sie haben auch wir
unsere Lebenswelten immer schon verlassen und bewegen uns in Alltag
und Beruf in theoriedurchsetzten Zusammenhingen. Wir leben zwar un-
ter ahnlichen gesellschaftlichen Bedingungen, aber wir haben nicht alle
die gleichen sozialen Rollen, dkonomischen Méoglichkeiten, politischen
Positionen und kulturellen Interessen, sehen die gemeinsame Welt, die
anderen und uns selbst also nicht in derselben Weise oder in der gleichen
Perspektive und konnen daher nicht davon ausgehen, dass andere das
Gleiche erleben wie wir, oder es auf dieselbe Weise erfahren wie wir, dass
ihr Erleben also unserem Erleben entspricht und unser Erfahren ihrem
Erfahren. Wo wir Probleme sehen, sehen andere Chancen, Gliicksfalle oder
gar nichts. Was uns beeindruckt, finden andere belanglos. Und wofiir wir
uns einsetzen, wird von anderen abgelehnt. Und umgekehrt. Jenseits der
Lebenswelt unterscheidet uns nicht nur unser jeweiliges Erleben, sondern
auch unser oft gegenldufiges Erfahren. Wir teilen Erfahrungen und streiten

387

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf U. Dalferth

uns um ihren Sinn, aber manchmal meinen wir auch, das Gleiche zu sehen
oder zu verstehen, und stellen dann fest, dass wir von ganz verschiedenen
Erfahrungen reden und es aus unterschiedlichen Interessen und mit gegen-
teiligen Absichten tun.

Erfahrung nennen wir alles, was wir so erleben, dass wir es mit anderen
teilen und in der Perspektive der dritten Person dariiber sprechen kénnen.
Nicht alles Erleben ldsst das zu. Was die einen aufwiihlt oder in Angst und
Schrecken versetzt, lasst die anderen kalt. Was den einen Freude macht
oder Schmerz bereitet, lasst die anderen unbertuhrt. Wir alle erleben, wie
wir leben, und weil jeder auf seine Weise lebt, erlebt auch jeder auf seine
Weise, wie er lebt. Erleben ist unser Welt-und Selbstbezug im Modus der
ersten Person. Erfahren geht dariiber hinaus, weil es um Erleben und
Erlebtes geht, das sich auch im Modus der dritten Person kommunizieren
und von anderen nachvollziehen lasst. Wer lebt, erlebt, aber nur wer so
erlebt, dass auch andere das an ihrem Ort und unter ihren Bedingungen
nach- und mitvollziehen konnen, erfahrt.

2.

Nicht das Erleben, wohl aber das Erfahren ruft daher nach dem Begriff.
Erfahrungen sind fiir andere nachvollziehbar, wenn man nicht nur von der
ersten in die dritte Person wechselt, also sagt ,Es ist kalt“ und nicht nur
»lch friere oder ,Mir ist kalt, sondern wenn man in prézisen Begriffen
sagt, was man meint, wenn man sagt, es sei kalt und so anderen gestattet,
das auch zu beurteilen. Wenn die Temperatur im Arbeitszimmer unter 15
Grad Celsius fillt, ist es kalt. Wenn sie in der Antarktis 15 Grad Celsius
betrigt, ist es viel zu warm. In beiden Fillen kann ich frieren. Aber nicht
in beiden Fallen ist es kalt. Zu Begriffen gehéren daher immer paradigmati-
sche Situationen, in denen ihre Verwendung definiert ist, sodass der Begriff
semantisch klar (oder hinreichend klar) bestimmt ist. Werden so bestimm-
te Begriffe in anderen Situationen verwendet, erlauben sie oft nicht, die
Erfahrung, die man mit ihrer Hilfe zu formulieren sucht, prézise zum
Ausdruck zu bringen und zu kommunizieren. Die Begriffe werden dann
andeutend und vage, ihre Semantik franst an den Rédndern aus und legt
irrefithrende Analogien nahe, die zu falschen und manchmal geféhrlichen
Schlussfolgerungen fithren kénnen. Wer die Auflehnung gegen die Apart-
heid in Siidafrika zur Folie macht, die Auflehnung der Palédstinenser gegen
Israel als antikolonialen Freiheitskrieg zu verstehen, versteht sie griindlich

388

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existenzfragen

falsch. Israel ist keine Kolonialmacht, die gegen die indigene palidstinensi-
sche Bevolkerung einen Ausbeutungskrieg fithrt, und die Hamas ist keine
antikolonialistische Befreiungsarmee des paldstinensischen Volkes, sondern
eine Terrororganisation, die sich der Paldstinenser bedient, um ihre Ziele zu
verfolgen, und die ausblendet, dass sie selbst als Instrument anderer Machte
missbraucht wird.

Die begriffliche Prazisierung von Erfahrung macht es daher leichter, sie
von anderem zu unterscheiden und gegen anderes abzugrenzen. Mit ihr
wichst aber auch die Gefahr, dass man die Begriffe anstelle der Erfahrung,
die sie kommunizieren, ins Zentrum stellt und sie abgehoben von den kon-
kreten Erfahrungskontexten verwendet, in denen sie gepragt und bestimmt
werden. Man hat dann zwar klar bestimmte Begriffe, aber man verwendet
sie, um in anderen Zusammenhiangen Erfahrungen zu konstruieren, die so
niemand hat, oder zieht Schliisse aus ihnen, die keinen Bezug zur realen
Welt mehr haben. Es ist dann zwar vermeintlich prizise von etwas die Re-
de, entfaltet werden aber weder Erfahrungen noch Erkenntnisse, sondern
man verkniipft nur mehr oder weniger iiberzeugend Begriffe zum Entwurf
einer moglichen Welt. Damit 16st man kein einziges Problem, sondern
schafft oft unnétige neue. Die ,,philosophischen Probleme entstehen, wenn
die Sprache feiert”, wie Wittgenstein sagte — und die theologischen auch.
Die so konstruierten erfahrungsbasierten ,Erkenntnisse‘ oder ,Einsichten’
sind nichts anderes als Scheinerfahrungen, die aus dem Missbrauch von
Begriffen resultieren, oder Wunschwelten, die man begrifflich imaginiert.
Man beschreibt keine Erfahrungen, sondern entfaltet Vorstellungen, be-
schaftigt sich also nicht mit Wirklichem, sondern mit Méglichem.

Um diese Unterschiede nicht zu verwischen, kann man Metabegriffe,
Begriffsgrammatiken oder Theorien entwickeln, die zu regeln suchen, wie
man bestimmte Begriffe korrekt verwendet, wenn man sie von einer Situa-
tion auf andere iibertrigt, um scheinbar Ahnliches tatsichlich als Fille
von Gleichem zu erkldren. Man definiert damit Diskursfelder, in denen
Begriffe wie ,Feld, ,Diskurs, ,Intelligenz, ,Energie, ,Geist, ,Technik
»Subjekt ,Religion’, ,Erfahrung® usf. deskriptiv verwendet werden kénnen
und unterscheidet sie von anderen, wo sie nur analog oder heuristisch oder
gar nicht sinnvoll fungieren konnen. Aber man kann auch ganz anders
verfahren und die Verwendung von Begriffen nicht begrifflich regulieren,
sondern narrativ konkretisieren, also keine Theorien oder Grammatiken
entwerfen, sondern Geschichten erzahlen, die Erfahrungen, um die es bei

1 Wittgenstein (2001), §38.

389

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf U. Dalferth

diesen Begriffen geht, exemplarisch darstellen oder durchspielen. Es geht
dann nicht um das Verallgemeinern von Begriffenem und Erkldren von
Wirklichem, aber auch nicht um das Imaginieren und Erkunden von Mog-
lichem, sondern um das Exemplifizieren und Konkretisieren von Erfahrun-
gen, die andere auch kennen und mitvollziehen konnen, ohne sie selbst
so gemacht zu haben. Man sucht nicht erfahrungsanalytisch nach dem
treffendsten Begriff oder der besten Erklarung, sondern erfahrungsverdich-
tend nach dem packendsten Bild und der tiberzeugendsten Erzéhlung. Im
Denken und Dichten geht es um Erfahrung, aber auf verschiedene Weisen.

Nicht nur die Wissenschaften haben die Lebenswelt hinter sich gelassen.
Es gibt auch andere Weisen, aus ihr auszuziehen. Neben der Wissenschaft
hat es schon immer die Dichtkunst gegeben, die das Erleben und Erfahren
von Menschen fiir andere zugédnglich und nachvollziehbar gemacht hat.
Beides steht nicht in Konkurrenz. Wissenschaft und Forschung schlagen
den Weg von der Erfahrung zum Begriff und vom Leben zur Theorie ein,
indem sie Wirklichkeit genau beobachten und in methodisch kontrollier-
ter Weise nach dem Gemeinsamen und Regelhaften in unterschiedlichen
Erfahrungen fragen. Dichter dagegen gehen vom konkreten Erleben und
den darin sich zeigenden Méglichkeiten aus und suchen das Einmalige in
einer Sprache zum Ausdruck zu bringen, die dann gelungen ist, wenn sie
das Ubliche unterbricht und anderes Erleben und Erfahren méglich macht,
das einem bisher verschlossen war oder das man verkannt hat, weil man
es nicht beachtete. Steht dort das Gemeinsame und Wirkliche im Blick,
so geht es hier um das Individuelle und Mégliche - nicht an sich und als
solches, sondern in seiner paradigmatischen Form. Oft macht ein gelunge-
nes Beispiel deutlicher, was ein theoretischer Diskurs nur umstandlich und
nie erschopfend verdeutlichen konnte. Man muss nicht immer alles sagen,
damit das Leben durchsichtiger und etwas Erinnerungswiirdiges klar wird.
Manchmal gentigt es, sich mit einem Haiku Zeit zu lassen, auch wenn man
meint, dazu jetzt keine Zeit zu haben. Und manchmal wird einem gerade
dann das Entscheidende klar, wenn einem klar wird, dass auf diesem Weg
nichts klar werden kann.

Das gilt auch im Bereich von Religion und Theologie. Man kann die
christologische Kernformel vom wahren Gott und wahren Menschen me-
ditieren oder man kann ein theologisches Theoriegebdude errichten, das

390

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existenzfragen

die Geheimnisse auszuloten sucht, die mit dieser vieldimensionalen Formel
angesprochen werden. Beides kann scheitern, aber auf verschiedene Weise.
Das erste kann nicht nur ins Erkennen, sondern ins Zweifeln munden,
und das zweite kann, wie beim Aquinaten, zur Einsicht fiihren, dass je-
der theoretische Versuch unendlich hinter dem zurickbleibt, was er zu
erhellen sucht, und man kaum {ber einige tastende Schritte im Dunkeln
hinauskommt. Beides ist mit Enttduschung und Erschopfung verbunden,
weil nicht gelingt, was man versucht. Ginge es nur um ein theoretisches
oder intellektuelles Problem, konnte man es dabei belassen, nach einer
besseren Losung suchen oder sich anderen Aufgaben zuwenden. Doch in
Religion und Theologie geht es nicht primér um intellektuelle Herausforde-
rungen, die es zu bewiltigen gilt, sondern um das Leben, das man leben
muss und in dem man sich vorfindet, ohne danach gefragt worden zu
sein. Nicht Theorieprobleme, sondern Existenzfragen sind die eigentliche
Herausforderung von Theologie und Philosophie - und das sind Fragen,
die das Leben auch dann umtreiben, wenn man sie nicht beachtet, und
die sich mit jeder Antwort immer wieder neu stellen. Sie kennen keine de-
finitive Losung wie ein Rétsel oder ein mathematisches Problem, sondern
stellen sich, weil man lebt, und werden dadurch beantwortet, dass man in
bestimmter Weise lebt. Und eben dadurch werden sie wieder aufgeworfen.

4.

Dieser Eigenart von Existenzfragen wird noch nicht zureichend Rechnung
getragen, wenn man Meditation und Theorie so verkniipft, wie es Anselm
in seinem Proslogion oder Descartes in seinen Meditationen versucht hat.
Es wird dann zwar deutlich, dass es bei Existenzfragen immer auch um
mich geht und nicht nur um ein gemeinsames Sachproblem, das wir alle
haben. Aber die Riickbindung der thematisierten Fragen an den Fragen-
den und die Einbeziehung der Fragenden in ihre Fragen zeigt nur, dass
Existenzfragen keine Probleme sind, die man l6sen kann, ohne sich selbst
verdndern zu miissen. Es geht um keine theoretischen Probleme, die sich
durch schirferes Denken l6sen lassen, aber auch nicht um praktische
Probleme, die man durch besseres Handeln losen konnte, sondern um
existenzielle Fragen, die durch jede Antwort, die man meint, gefunden zu
haben, neu aufgeworfen werden.

Nicht von ungefahr gehort die sokratische Erkenntnis — zu wissen, dass
man nichts weif8 - zu den grundlegenden Einsichten der européischen Phi-

391

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf U. Dalferth

losophietradition. Sie bezeichnet den Punkt, an dem sich Wissenschaft und
Philosophie trennen, weil die Philosophie keine Probleme klirende und
Phanomene erklirende Lebenstheorie ist, sondern die Praxis des Umgangs
mit unserem Nichtwissen. Auch die Denkbemithungen der Philosophie
in Metaphysik und Epistemologie, Ethik und Asthetik haben ihre Pointe
deshalb in der Einsicht, dass sie sich im konkreten Vollzug des Lebens
eines jeden Einzelnen bewdhren miissen, genau daran aber stets scheitern,
weil sich das Leben nicht ins Denken, die Erfahrung nicht in den Begriff
und die Existenz nicht in die Thematisierung von Existenz autheben lassen,
sondern stets dartiber hinausgehen. Existenz (,,Ich bin da“), Leben (,Ich
bin da als Mensch®), und Erfahrung (,Ich bin da als Mensch und erfahre
mich und meine Welt so und so ...), lokalisieren uns in der Wirklichkeit;
Denken, Reflexion und Theorie als Vollzugsweisen menschlichen Lebens
distanzieren uns dagegen von dieser Verankerung und erschlieflen uns
Bereiche der Moglichkeit. Sie sind nur moglich, weil wir wirklich sind, aber
wir sind nicht wirklich, weil sie méglich sind, sondern weil wir existieren,
also nicht nur existieren konnen, sondern tatsachlich da sind.

Doch nicht erst im Nachdenken iiber das Leben, sondern im Leben
selbst stellen sich die existenziellen Grundfragen des Lebens. Und nicht im
Nachdenken {iiber das Leben, sondern im Leben selbst werden sie geldst
- dadurch, wie man lebt. Sie werden in der Regel nicht gelst, indem
man Bestimmtes denkt oder in bestimmter Weise handelt, sondern nicht
selten dadurch, dass man authort zu meinen, sie handelnd 16sen zu konnen
oder zu miissen. Wir sind da, ohne uns dazu bestimmt, dafiir entschieden
oder dazu befdhigt zu haben. Jeder Versuch, unserer Existenz theoretisch
oder praktisch Herr zu werden, sie zu erkliaren, zu rechtfertigen, oder zu
verstehen, warum wir da sind und nicht vielmehr nicht und was es fiir
uns heif3t, da zu sein, obwohl wir auch nicht da sein konnten, nicht immer
da waren und bald nicht mehr da sein werden, fithrt in Enttduschung
oder Verzweiflung, weil er das in Anspruch nehmen muss, was er erkldren,
rechtfertigen oder verstehen will, und die Fragen wieder aufwirft, die er zu
beantworten suchte. Nicht das sokratische Wissen, dass man nichts weif3,
ist der Hohepunkt philosophischer Erkenntnis, sondern die existenzielle
Einsicht, grundlos zu leben, ohne angeben zu kénnen, warum man dafiir
keinen Grund angeben kann oder einen Grund angeben sollte. Es gibt zwar
viele Ursachen des eigenen Lebens und viele Griinde, das Beste aus seinem
Leben zu machen und anderen und sich selbst ein besseres Leben zu
ermoglichen, als man hat - aber keinen zureichenden Grund, warum man

392

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existenzfragen

lebt und nicht vielmehr nicht, und keinen zureichenden Grund, warum
es keinen zureichenden Grund dafiir gibt. ,Ich bin. Aber ich habe mich
nicht. Darum werden wir erst“? - so weit kann man kommen, wenn man
den Sinn seiner Existenz zu erhellen sucht. Aber warum bin ich? Wer bin
ich? Wozu bin ich da? Was sind und wollen die anderen? Was werden wir,
wenn wir werden? Und warum sollten wir das werden wollen und nicht
irgendetwas anderes?

Wer spat nachts, frith am Morgen oder mitten am Tag in solche Fragen
verfallt, will keine theoretischen Erklarungen oder praktischen Handlungs-
anweisungen, sondern sich in seinem Leben zurechtfinden. Existenzfragen
sind Orientierungsfragen und diese Fragen stellt man nicht ans Leben, son-
dern sie werden einem vom Leben gestellt. Nicht wir stellen sie, sondern
sie stellen sich uns. Zum Gliick nicht stindig, sonst wéren wir nicht in
der Lage, die Last und die Lust eines jeden Tages zu ertragen. Aber immer
wieder brechen diese Fragen auf, weil man erlebt, wie man lebt, und sich
fragt, warum alles so ist wie es ist, und ob es nicht anders sein sollte, wenn
es auch anders sein konnte.

Man kann Fragen dieser Art theoretisch erdrtern, aber nicht 16sen, man
kann sie und mogliche Antworten aber auch narrativ durchspielen, ohne
daraus Handlungs- oder Verhaltensanweisungen abzuleiten. Man sucht
dann nicht nach Griinden, warum das Leben ist, wie es ist, und gibt auch
keine Anweisungen, wie es sein sollte und kénnte, sondern fithrt am Bei-
spiel vor Augen, wie es ist. Das lddt zum Sehen ein und dadurch auch zum
Denken. Doch wihrend das Denken in den Bereich des Mdglichen fiihrt,
bleibt das Sehen im Raum des Wirklichen, in dem auch wir existieren. Hier
stellen sich die Existenzfragen, die uns beschiftigen oder bedringen, und
hier kénnen Beispiele, die wir sehen, dazu fiithren, uns selbst anders und
neu zu sehen. Man lernt etwas uber sich selbst, und nicht nur tiber das, was
man sieht oder hort oder liest oder wovon einem erzahlt wird.

Einen bemerkenswerten Versuch dieser Art hat Michel Houellebecq mit
seinem Roman Elementarteilchen vorgelegt. Houellebecq iiberfiihrt nicht

2 Bloch (1973), 11. Und er fahrt (ebd.) fort: ,Das Bin ist innen. Alles Innen ist an sich
dunkel. Um sich zu sehen oder gar was um es ist, mufl es aus sich heraus® - heraus zu
anderen, mit denen zusammen man ein Wir ist.

393

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf U. Dalferth

Erfahrung in Begriffe, sondern Begriffe in narrativ entfaltete Erfahrung -
im vorliegenden Fall den Begrift des Menschen. Wie kann man vom Men-
schen erzéhlen, wenn man, wie Holderlins Hyperion klagt, in Deutschland
— und Ahnliches gilt auch anderswo — zwar Handwerker sieht, ,aber keine
Menschen, Denker, aber keine Menschen, Priester, aber keine Menschen,
Herrn und Knechte, Jungen und gesetzte Leute, aber keine Menschen“??
Wie kann man vom Menschen erzahlen, wenn es von ihm nichts zu erzah-
len gibt, weil es immer nur Handwerker, Denker, Priester, Herren, Knechte,
Junge, Alte, Frauen, Manner usw. sind, von denen man etwas erzdhlen
kann?

Houellebecq tut es. Der letzte Satz seines Romans Elementarteilchen lau-
tet: ,Dieses Buch ist dem Menschen gewidmet.** Das ist keine Leerformel.
Houellebecq geht es von der ersten bis zur letzten Seite um die Menschen,
fiir die er schreibt, nicht um die beiden Protagonisten Bruno und Michel,
deren Leben er erzahlt, um das Potenzial des Menschseins am Ende des
20. Jahrhunderts auszuloten. Sie sind das Beispiel, nicht das Thema, und
er erzdhlt ihr Leben so, dass seinen Lesern ihr eigenes Menschsein in den
Blick riickt. Das Buch hat Houellebecq zu Recht bekannt gemacht. Aber er
scheitert grandios — nicht im Erzéhlen (er ist ein glanzender Schriftsteller),
sondern aufgrund seiner unzureichenden Anthropologie.

Houellebecq versteht den Menschen ganz traditionell als Einheit von
Sinnlichkeit (Animalitat) und Vernunft (Rationalitét), als animal rationale.®
Beide Momente, das Animalische und das Rationale, verselbstdndigt er
in den beiden zentralen Figuren seines Romans, den Halbbriidern Bruno
und Michel. Sie lernen sich erst spat im Leben kennen. ,Ihre Mutter,
eine radikale Jiingerin der 68er-Ideale, widmet sich ganz ihrer sexuellen
Selbstverwirklichung und sorgt dafiir, dafl das Leben ihrer S6hne von
kalter Einsamkeit gepragt ist”® Beide wachsen ohne menschliche Nihe zu
ihrer Mutter oder ihren Vitern bei ihren Grofimiittern auf. Als Individuen
sind sie auf sich selbst gestellt und werden zu dem, wozu sie sich machen,
machen lassen und gemacht werden. Gerade so sind beide die anthropolo-

3 Holderlin (1989), 738.

4 Houellebecq (1998). Ich zitiere nach der deutschen Ubersetzung Houellebecq (2001),
357.

5 Ich werde im Folgenden nicht zwischen Vernunft, Verstand, Intellekt, Rationalitat und
Geist (mind) differenzieren, weil iiberall nur das Andere der Sinnlichkeit gemeint ist.
Dass dadurch wichtige Differenzen und Probleme {ibersehen werden, ist eben Teil
meiner Kritik an Houellebecgs narrativem Experiment.

6 Voranzeige zu Houellebecq (2001).

394

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existenzfragen

gischen Elementarteilchen, die das menschliche Potenzial der Animalitat
und Rationalitdt jeweils in einseitiger Weise exemplarisch repréisentieren
und so zusammen darstellen, was den Menschen zum Menschen macht.
Denn - so sagt es der Pfarrer mitten im Buch bei einem Traugottesdienst —
»[w]enn zwei Elementarteilchen vereint worden sind, bilden sie fortan ein
unteilbares Ganzes.”

Allerdings erginzen sie sich nicht wie zwei halbe Wirklichkeiten, die
nur zusammen die ganze Wirklichkeit sind. Jedes Elementarteilchen tragt
vielmehr in Ansitzen auch die andere Seite in sich. Bruno, dessen ganzes
Sein von Sexualitat und Sinnlichkeit bestimmt ist, ist eben auch ein Lehrer,
der Essays schreibt und sich kluge Gedanken iiber Geist, Religion und Kir-
che macht.® Und Michel, der Molekularbiologe und rationale Wissenschaft-
ler, dessen Forschungen die Grundlagen legen fiir die Abschaffung des
Menschen und seine Ersetzung durch ein geschlechtsloses, transhumanes
Wesen, hat schlieSlich doch eine Liebesbeziehung zu einer Frau, die aber
Gebarmutterkrebs bekommt und sich das Leben nimmt. Jeder Mensch,
das zeigen Bruno und Michel auf je ihre Weise, ist von Sinnlichkeit und
Rationalitdt bestimmt, wenn auch in ganz unterschiedlicher Mischung. Das
war jedenfalls bisher so. Die transhumane Zukunft der Menschen dagegen,
die Michels Forschungen einleitet, wird die Zukunft eines Wesens sein, das
in beiden Hinsichten rein negativ bestimmt ist, das sein Potenzial nicht in
seiner Sinnlichkeit und Sexualitdt hat, aber auch nicht in seiner autistischen
Rationalitdt und Vernunft, sondern das eine sich selbst reproduzierende
Wiederholung des Immergleichen sein wird.

Das ist Michels, nicht Houellebecqs Sicht des Menschen. Houellebecq
distanziert sich von dieser Vision, indem er seinen Roman gerade ,dem
Menschen® und nicht dessen transhumaner Folgefigur widmet. Was er
damit meint, kann nur erahnt werden. Es ist vermutlich ein Wesen, das
durch die Spannung zwischen Sinnlichkeit und Vernunft geprégt ist und
diese nicht in die eine oder die andere Richtung auflst. Sein Roman the-
matisiert diese existenzielle Grundspannung des Menschseins auf drei Ebe-
nen: biografisch-narrativ in jedem einzelnen Protagonisten als Spannung
zwischen Sinnlichkeit und Rationalitét; zeitlich-narrativ in der Entgegen-
setzung zwischen dem Leben dieser beiden Figuren in der Gegenwart und
dem, was der wissenschaftliche Verstandesmensch Michel als transhumane
Zukunft des Menschen moglich macht; und pragmatisch-narrativ als Ge-

7 Ebd., 196.
8 Vgl. ebd., 208-210 u. 248-250.

395

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf U. Dalferth

gensatz zwischen dem erzédhlten Menschsein der beiden Elementarteilchen-
Menschen und dem, wofiir sich der Autor des Romans in Zustimmung
heischender Weise bei seiner Leserschaft als Fiirsprecher des Menschen
gegeniiber der entmenschlichenden Gegenwart und der transhumanen Zu-
kunftsvision des Postmenschlichen einsetzt. Die Sicht des Menschseins, an
die der Autor hier appelliert, wird aber nicht mehr erzahlt. Es bleibt beim
Appell, sodass jeder gefordert wird, sich selbst dariiber klar zu werden, was
es heif$t, Mensch zu sein und als Mensch zu leben.

Houellebecq erzdhlt die Geschichte der beiden Protagonisten Bruno und
Michel anhand der Entwicklungen der westlichen Gesellschaft seit den
60er-Jahren. Er will zeigen, wie es dazu kommen konnte, dass sich die
Menschheit rithmen darf ,die erste Spezies der bekannten Welt zu sein, die
die Bedingungen geschaffen hat, sich selbst zu ersetzen. Seine Antwort ist
komplex. Jeder der beiden Elementar-Menschen macht deutlich, dass seine
Grundbestimmung zugleich mit einer spezifischen Gefahrdung einhergeht.
Brunos sinnlich-sexuelles Lebensprojekt wird vor allem durch die Zeit
infrage gestellt: Lustmomente sind immer nur kurz und sie werden mit
zunehmendem Alter immer seltener. Alter, Krankheit und Tod sorgen un-
authaltsam dafiir, dass ein ganz der Sexualitdt gewidmetes Leben nicht nur
sehr bald an seine biologischen Grenzen kommt, sondern unwiderruflich
scheitern muss. Irgendwann kann man nicht mehr kopulieren und das
Leben hat seinen Sinn verloren.

Im Fall Michels dagegen sind es nicht nur die autistische Selbstbezo-
genheit und der asoziale Wissenschaftsegoismus, die sein Lebensprojekt
gefahrden, sondern der von seiner Rationalitdt vorangetriebene Wille zur
Selbstabschaffung: Der ,neue Mensch® muss frei sein von den existenz-
iellen Konflikten des 20. Jahrhunderts. Er ist das Produkt gezielten rationa-
len Handelns und wird nur noch aus identischen Individuen und nicht

9 Ebd., 356. Sich selbst zu ersetzen, ist etwas anderes, als sich selbst zu vernichten.
Houellebecqs Frage betrifft nicht den bekannten Sachverhalt, dass Menschen mit
der waffentechnischen Verwendung der Kernspaltung die technischen Mdéglichkeiten
geschaffen haben, sich selbst und alles iibrige Leben auf der Erde auszuléschen. Thm
geht es vielmehr darum, dass wir im Begriff stehen, uns durch eigenes gentechnisches
Handeln als Menschen abzuschaffen und durch ein von uns selbst geschaffenes trans-
oder posthumanes Folgewesen zu ersetzen.

396

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existenzfragen

mehr aus Gruppen von Verschiedenen bestehen. Sexuelle Unterschiede
wird es ebenso wenig geben wie genetische Vielfalt. Alle werden ,,denselben
genetischen Code besitzen“®. Das heifit nicht, dass es keine Individuen
mehr geben wird, sondern dass es nur noch Individuen der immer gleichen
Art geben wird, die allerdings, wie das ,Beispiel von eineiigen Zwillingen®
zeigt, ,trotz einer in allen Einzelheiten identischen Erbmasse durch ihren
individuellen Lebensweg vollig eigenstdndige Personlichkeiten entwickeln®
konnen."" Die ,, Abschaffung der sexuellen Unterschiede®!? wird daher kein
Verlust sein. Sie hat im Gegenteil nur Vorteile. Es geht ja ,nicht darum [...],
das Menschengeschlecht in all seinen Merkmalen zu perpetuieren, sondern
darum, eine neue, vernunftbegabte Spezies zu schaffen.

Die radikale Vernunftbestimmtheit der neuen Art zeigt sich schon an der
mathematischen Struktur der kiinftigen Spezies. Die ,,Zahl der Individuen
der neuen Spezies [muss] stets eine Primzahl darstellen; man [muss] also
erst ein Individuum schaffen, dann zwei, dann drei, dann fiinf ... Das
Ziel dieser Mafinahme; so erldutert der Erzéhler, ,bestand natiirlich darin,
eine Anzahl von Individuen zu schaffen, die nur durch sich selbst und
durch Eins teilbar ist, um damit symbolisch auf die Gefahr aufmerksam
zu machen, die die Bildung separater Gruppierungen innerhalb jeder Ge-
sellschaft bedeutet.™* Wenn es nur noch genetisch identische Individuen
gibt, sind sektiererische Gruppenbildungen in der Gesellschaft in Zukunft
ausgeschlossen.

Das hat revolutiondre Folgen. Die alte These, ,dafy keine Gesellschaft
ohne die kohdsive Funktion einer Religion iiberleben kann“, kann damit
endgiiltig ad acta gelegt werden. Man braucht keine Religion mehr, es
geniigt die Wissenschaft. Mit der Religion wird auch die ganze ,abstoflende
Mischung aus riickwirtsgewandter Okologie, der Vorliebe fiir traditionelle
Denkweisen und das ,Heilige*“!® in der New Age-Bewegung und dariiber
hinaus iiberwunden. Die Denk- und Lebensweise des 20. Jahrhunderts
mit ,,seiner Unmoral, seinem Individualismus und seinem libertaren, anti-
sozialen Charakter“” ist damit endgtiltig Vergangenheit. Es bedarf zu ihrer

10 Ebd., 353.
11 Ebd.
12 Ebd., 352.
13 Ebd.
14 Ebd., 353.
15 Ebd., 351
16 Ebd.
17 Ebd.

397

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf U. Dalferth

Kritik keiner riickwiértsorientierten Bemithung um gesellschaftliche Verin-
derung mehr, ,die auf glaubhafte Weise den Sinn fiir die Kollektivitat, die
Kontinuitit und das Heilige wiederherstellen wiirde.'® Man braucht auch
keine neue Philosophie, kein neues Denken und keine neue Ideologie mehr.

Das weltweite Gespott, dem die Arbeiten von Foucault, Lacan, Derrida
und Deleuze {iber Nacht zum Opfer gefallen waren, nachdem man sie
jahrzehntelang total tiberschitzt hatte, sollte zu diesem Zeitpunkt keinen
Raum fiir eine neue Philosophie lassen, sondern im Gegenteil samtliche
Intellektuelle diskreditieren, die sich auf die ,Humanwissenschaften be-
riefen; der zunehmende Einflufl der Naturwissenschaftler in allen Berei-
chen des Denkens war von da an unvermeidlich geworden.”

Jede Berufung auf einen ,aus ,alten spirituellen Traditionen® stammenden
Glauben? ist kiinftig absurd, unnétig und grenzt an Schizophrenie. Nie-
mand benétigt noch Religion und Ethik, es geniigen Wissenschaft und
Technik. Alle sind nicht nur genetisch identisch, sondern ,zutiefst davon
iberzeugt, dafl die Losung aller Probleme - einschliefilich der psychologi-
schen, soziologischen und gemeinhin menschlichen Probleme — nur tech-
nischer Art sein konne?! Man benétigt keinen kritischen Glauben und
kein neues Denken mehr, um den gesellschaftlichen Wandel voranzubrin-
gen. Denn, so lautet die Kurzformel des ganzen Transhumanismus-Pro-
jekts, ,DIE WANDLUNG FINDET NICHT IM GEIST STATT, SODERN
IN DEN GENEN:??

Beide Lebensprojekte, das von Bruno und das von Michel, scheitern als
menschliche Lebensentwiirfe. Sie enden im Tod oder in der Selbstabschaf-
fung des Menschen. Bruno scheitert an der Zeit, weil er fiir etwas lebt, das
keine Dauer hat. Michel scheitert an der Vernunft, die sich selbst abschafft,
indem sie den Geist durch die Manipulation der Gene iiberfliissig macht.
Dem ersten zeigt der Tod, dass er auf Dauer nichts mehr tun kann, der
andere gebraucht (oder missbraucht) sein Leben, um dafiir zu sorgen,
dass er nichts mehr tun muss. Beide bringe sich durch ihre jeweiligen
Aktivititen um die Méglichkeit, als Menschen zu leben. Beide belegen aber
auch, dass sie nur im Bezug auf andere wirklich Menschen sind, dass sie
aber gerade diesen Bezug selbst nicht garantieren oder aufrechterhalten

18 Ebd., 354.

19 Ebd.

20 Ebd.

21 Ebd., 355.

22 Ebd. (Grof3schreibung im Orig.).

398

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existenzfragen

konnen, weil die Partner (Mutter, Ehefrauen, Geliebte, Kinder) sich nicht
festhalten lassen, sie verlassen, sterben oder sich umbringen. Allein kann
man sich nicht zum Menschen machen. Man braucht andere. Aber auch
die kann man sich nicht selbst schaffen. Deshalb kann man sich auch nicht
selbst sein eigenes Menschsein schaffen oder garantieren. Michels Versuch,
es in die Gene zu verlegen und die Menschheit durch genetische Manipu-
lation zu einer sich selbst identisch reproduzierenden Art von Individuen
umzugestalten, ist keine Losung, weil das zwar identische Kdrperwesen,
aber keine menschlichen Individuen bzw. Personen hervorbringt. Eine Ge-
sellschaft biologisch identischer Korper ist keine menschliche Gesellschaft,
sondern ein belebtes Wachsfigurenkabinett. Es gibt dort viel Menschliches,
aber keine Menschen.

7.

Houellebecgs narratives Gedankenexperiment endet in einer dystopischen
Aporie zwischen Selbsterschopfung und Selbstabschaffung. Sieht man das
Potenzial des Menschen vor allem in seiner Sinnlichkeit, endet alles mit
dem Tod. Besteht es dagegen vorwiegend oder ausschliefSlich in seiner Ra-
tionalitdt, sorgt der Mensch aus Vernunftgriinden selbst dafiir, dass er aus
der Geschichte verschwindet. Einen wirklichen Lichtblick, der Hoffnung
machen konnte, gibt es nicht.

Aber das ist keine iiberzeugende Alternative, sondern die Folge einer
verkiirzenden Abstraktion. Das Potenzial des Menschen ldsst sich nicht
auf den Gegensatz zwischen Donjuanismus und Transhumanismus, Selbst-
erschopfung durch triebhafte Dauer-Wiederholung oder Selbstzerstérung
durch wissenschaftliche Selbstabschaffung reduzieren. Wird das Potenzial
des Menschen in seiner Sinnlichkeit gesehen und als Sexualitdt ausgelebt,
dann endet das Menschsein durch die Erschopfung aller Krifte im Tod.
Wird es dagegen in der Rationalitit gesehen und diese sich selbst tiberlas-
sen, dann endet das Menschsein in der Selbstabschaffung des Menschen
durch die Ersetzung des Geistes durch die Gene. Dauersex und genetische
Selbstabschaffung sind Formen der Selbstzerstérung durch Fokussierung
auf eigene Aktivitaten. Man tut, was man tut, solange man kann. Oder man
tut alles, um zu verhindern, dass man kiinftig noch etwas tun muss.

Doch der Mensch ist nicht nur Sinnlichkeit und Rationalitat, sondern
er konnte das gar nicht sein, wenn er nicht mehr wiére. Der wunde Punkt
in der Anlage von Houellebecqs narrativem Experiment ist der fehlende

399

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf U. Dalferth

Bezug auf das Dritte. Ohne Bezug auf ein Drittes, das von anderer Art
ist als der Mensch, aber ohne das kein Wesen irgendeiner Art ein mensch-
liches Individuum werden kénnte, gibt es keine menschliche Zukunft des
Menschen. Doch ein solches Drittes gibt es nicht bei Houellebecq. Der
Bezug darauf spielt keine Rolle in der Geschichte von Bruno und Michel.
Sie sind Elementarteilchen des Menschen, weil sie je eine seiner beiden
zentralen Seiten (Sinnlichkeit und Rationalitdt) in radikaler Einseitigkeit
verwirklichen. Aber weder je fiir sich genommen noch in der briiderlichen
Doppelgestalt kann so ein wirklicher Mensch entstehen. Es geniigt nicht,
als zeitgendssischer Don Juan seine Sexualitdt im Exzess auszuleben, und
es geniigt auch nicht, als monomaner Wissenschaftler Vernunftmonster
genetisch zu schaffen. Ohne ein von beiden verschiedenes Drittes ldsst sich
aus diesen Elementarteilen kein Ganzes fiigen, das als Mensch angespro-
chen zu werden verdient. Houellebecqs narratives Gedankenexperiment
hilt seinen Lesern einen Spiegel vor, in dem sie sich und ihre Zeit in
mannigfachen Variationen erkennen konnen. Aber dieser Spiegel hat einen
blinden Fleck, weil er nur die beiden klassischen Dimensionen des Men-
schen, seiner Sinnlichkeit und seiner Rationalitét, ins Licht riickt und diese
nicht in einem Dritten verankert, durch das und von dem her sie erst zu
einem wirklich menschlichen Individuum verbunden werden. Es fehlt die
Vermittlung, und deshalb fiihrt auch die Addition der Elementarteilchen
nicht zu einem menschlichen Ganzen.

Damit féllt die postmoderne Anlage von Houellebecqs narrativem Experi-
ment hinter die anthropologischen Einsichten der Moderne zuriick. Dass
die Menschen durch den Dual von Sinnlichkeit und Vernunft geprégt sind,
ist altbekannt, ebenso die Unmdoglichkeit, das Menschsein von einer dieser
beiden Seiten aus (oder von beiden zusammen) zureichend zu entwickeln.
Will man nicht nur einen Begriff des Menschen denken (der Mensch ist ein
verniinftiges Lebewesen), sondern die Wirklichkeit eines so verstandenen
Menschen (dieser Mensch existiert als ein verniinftiges Lebewesen), muss
ein Drittes beachtet werden, das keine Naherbestimmung oder Ergdanzung
der Sinnlichkeit oder Vernunft des Menschen ist, sondern auf das diese
bezogen und durch das sie so verbunden werden, dass Menschen, die
tatsdchlich existieren, dadurch charakterisiert oder beschrieben werden. Es
geht nicht um eine Néherbestimmung dessen, was Menschen sind, sondern

400

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existenzfragen

dass sie sind, um eine Qualifizierung ihrer Existenz oder Wirklichkeit und
nicht ihrer Natur oder ihres Wesens.

Formal ist dieses Dritte also kein weiterer semantischer Deskriptor (be-
schreibendes Pradikat), sondern ein indexikalischer Lokalisator (lokalisie-
render Operator). Es fungiert nicht auf derselben begrifflich-semantischen
Ebene wie die Bestimmungen der Sinnlichkeit und Vernunft in der Defi-
nition des Menschen als animal rationale, ist also kein weiteres ,reales
Pradikat der Form ,a ist F“ (der Gegenstand a hat die Eigenschaft F),
wie Kant sagte?®, das den Begriff des Menschen definiert und das auch
dann zutreffen konnte, wenn es gar keinen wirklichen Menschen gébe. Das
gesuchte Dritte muss den Menschen vielmehr konkret im Hier und Jetzt
der Wirklichkeit setzen oder lokalisieren, also ein ,logisches Pradikat?*
oder indexikalischer Operator wie ,existiert“ in ,a existiert sein, das den
Gegenstand a nicht naher bestimmt, sondern in der Wirklichkeit setzt, also
sagt, sein Begriff sei konkret instanziiert und es gebe a samt all seinen
Bestimmungen in der Wirklichkeit, zu der auch der gehort, der dieses
Urteil fallt. Zur Debatte steht die Existenz (,Es gibt Menschen®), nicht die
Bestimmung des Wesens oder der Natur des Menschen (,Menschen sind
sinnliche Vernunftwesen bzw. verniinftige Sinnenwesen®).

Es geht beim Dritten also nicht um eine genauere Bestimmung des Be-
griffs des Menschen, sondern um den Fokuswechsel vom Begriff zur Wirk-
lichkeit des Menschen, in der Sinnlichkeit und Vernunft in konkreter Weise
vermittelt sind. Kant hatte dieses lokalisierende Dritte Einbildungskraft
genannt, Schiller hatte es als Schonheit prézisiert, Hegel hat es zunéchst als
Liebe, dann als Geist bestimmt, und Kierkegaard hat diesen Geist als endli-
ches Selbst konkretisiert, das den Menschen im Dasein lokalisiert und ihn
in der Unterscheidung von der unendlichen Wirklichkeit, der er sein Da-
sein verdankt, zur Selbstwerdung befdhigt, die sein Menschsein auszeich-
net. Unter ,Geist“ wird hier also kein ,,Etwas“ verstanden, kein Gegenstand
(im logischen Sinne) und keine Bestimmung eines Gegenstands, sondern
ein ,Wie“ bzw. ein Modus des Existierens. Er bezeichnet das dynamische
Wirklichkeitskorrelat der Existenz, dem diese ihr Dasein und ihren Modus
verdankt, und markiert damit die Weise, in der Menschen existieren, wenn
sie ein Selbst werden - also nicht nur ein idem, das in der Perspektive der
dritten Person zu unterschiedlichen Zeiten als derselbe identifiziert werden
kann, sondern ein ipse, das in der Perspektive der ersten und zweiten

23 Kant (1787), AA IIL, 401.
24 Ebd.

401

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf U. Dalferth

Person als ich und als du konkret mit anderen interagiert. Menschen, die
ein Selbst (ipse) werden, existieren als Geist oder im Geist oder geistig,
nicht weil sie nicht sinnlicher Leib und endliche Vernunft waren, sondern
weil sie das nur sind als Naherbestimmungen des Selbst, das sie nicht sind,
sondern werden.

In allen genannten Fillen prazisiert das Dritte nicht den Begriff des
Menschen, sondern seine existenzielle Wirklichkeit. Als individuelles Selbst
ist der Mensch durch sein Dasein, sein Menschsein und seine Selbstwerdung
in der Wirklichkeit verankert: In seinem Dasein ist er auf die unendliche
schopferische Wirklichkeit bezogen, der sich seine endliche geschaffene
Wirklichkeit verdankt; das Bezogensein seines Daseins auf Gott ist der
Ermoglichungsgrund seines Menschseins in der Verbindung von Sinnlich-
keit und Vernunft in der Welt der Dinge und Mit-Lebewesen; und sein
Verhalten zu diesem Bezogensein ist der Kern und das Kriterium seiner
Selbstwerdung. Menschen sind keine Synthese von Sinnlichkeit und Ratio-
nalitat, Endlichkeit und Unendlichkeit, Leib und Seele, sie miussen eine
solche vielmehr immer erst werden, und sie werden es als konkreter Geist,
der sie zum endlichen Selbst (ipse) in der Unterscheidung vom unendlichen
Gott macht.

Das anthropologisch Entscheidende zum Verstehen des Menschseins ist
daher nicht die Sinnlichkeit des Menschen, aber auch nicht seine Rationali-
tat, sondern sein Geist und damit seine nicht kérperliche, sondern geistige
Existenzbeziehung zu Gott und dessen Beziehung zum Menschen. Diese
lokalisiert jeden Menschen als Geschopf unter Geschopfen in einer Welt,
die ihre Moglichkeit der schopferischen ,Wirklichkeit des Moglichen® ver-
dankt, wie Kierkegaard Gott nennt. Denn Gott ist kein Gedankengebilde,
sondern der, ohne den es nichts Mdgliches und damit auch nichts Wirkli-
ches, nichts Zeitliches und nichts Endliches gébe.

Der Schliissel zum Verstehen des Menschen ist deshalb weder ein radi-
kaler Donjuanismus, der ganz auf der Sexualisierung des Lebens und der
iterativ ausgelebten Sinnlichkeit des Korpers basiert, noch ein radikaler
Transhumanismus, der alles auf eine wissenschaftliche Rationalitét setzt,
die sich selbst abzuschaffen nicht nur in der Lage, sondern auch willens
ist und das durch genetische Experimente auch tut. Man muss vielmehr
iiber beides hinausgehen zu einem religionsphilosophischen Existenzialis-
mus, der sich anthropologisch auf etwas Drittes bezieht, das sich weder
vom Korper noch von der Vernunft noch von einer blofien Kombination
beider her fassen ldsst, sondern ganz vom Geist her gedacht wird, der
sich selbst von dem unterscheidet, dem er sich verdankt, und das Selbst

402

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existenzfragen

konstituiert, das sich ihm verdankt. Vom Geist aus kommt das Menschsein
nicht nur als exzessive sinnliche oder rationale Aktivitat (in der Perspektive
der ersten Person), sondern auch als radikale Passivitat (in der Perspektive
der zweiten Person) in den Blick und damit als konkrete — also nicht
nur mogliche, aber auch nicht notwendige, sondern kontingent wirkliche
- Einheit von Sinnlichkeit und Vernunft (in der Perspektive der dritten
Person). Der Mensch ist nicht nur Sinnlichkeit (Korper, Endlichkeit, Leib)
und Rationalitat (Vernunft, Unendlichkeit, Seele), sondern vor allem Geist,
der beides in der konkreten Einheit des Menschen als Leib (mein Korper)
und als Seele (meine Vernunft) vermittelt, indem er es hier und jetzt in der
Wirklichkeit der Welt lokalisiert und als kontingente Existenz von seiner
Beziehung zur Wirklichkeit des Moglichen her versteht.

Fiir Kierkegaard ist der konkrete einzelne Mensch daher ,eine Synthesis
des Seelischen und des Leiblichen. Aber eine Synthesis ist nicht denkbar,
wenn die zwei nicht in einem Dritten vereinigt werden. Dies Dritte ist der
Geist“?. Insofern gilt: ,Der Mensch ist Geist", nicht weil er nur Geist wire,
sondern weil er nur durch den Geist ein Mensch ist und ein Selbst werden
kann.

Der Mensch ist Geist. Was aber ist Geist? Geist ist das Selbst. Was aber
ist das Selbst? Das Selbst ist ein Verhiltnis, das sich zu sich selbst verhalt,
oder ist das an dem Verhaltnis, daf3 das Verhaltnis sich zu sich selbst
verhalt; das Selbst ist nicht das Verhaltnis, sondern dafS das Verhaltnis
sich zu sich selbst verhalt.26

Nicht die Relate als solche (Sinnlichkeit und Rationalitit) und auch nicht
die Relation zwischen ihnen ist also das Entscheidende, sondern dass die-
se Relation besteht, also eine kontingente Wirklichkeit ist. Das aber ldsst
sich weder aus der Sinnlichkeit noch aus der Rationalitit allein heraus
entwickeln. Jeder derartige Versuch wiére nur ein Fortbestimmungs- und
Entfaltungsschritt im Moglichkeitsraum der Sinnlichkeit oder im Méglich-
keitsraum der Vernunft und wiirde nicht die Wirklichkeit dieser beiden
dynamischen Entwicklungs- und Bestimmungsraume des Menschen ver-
standlich machen. Dass wir da sind, ist nicht das Resultat unserer eigenen
Aktivitat, auch wenn wir nicht da sein konnen, ohne sinnlich und denkend
aktiv zu sein. Es ist die Tiefenpassivitit unseres Daseins, die dazu nétigt,
beim Versuch, uns selbst zu verstehen, nicht nur von Sinnlichkeit und

25 Kierkegaard (1952%), 41 (SKS 4, 315).
26 Kierkegaard (1954), 8 (SKS 11, 127).

403

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf U. Dalferth

Vernunft, sondern von Geist zu reden. Erst wo wir beginnen, uns zu dieser
Gabe unseres Daseins so zu verhalten, dass wir sie als Aufgabe unserer
Selbstwerdung begreifen, werden wir im aktiven Umgang mit unserer Pas-
sivitat das Selbst werden, das wir als Menschen sein konnen und sollen.

Um dieses Werden zu ermdglichen, bedarf es eines Dritten, dem wir
unser Dasein, unser Menschsein und die Aufgabe und Mdglichkeit unseres
Selbstwerdens verdanken. Wir konnten nichts, ohne die Gabe des Daseins,
die wir nicht uns selbst zuschreiben konnen, und wir konnen nicht da
sein ohne die Aufgabe, ein Selbst zu werden. Zu dieser Aufgabe miissen
wir uns verhalten, ob wir wollen oder nicht. Weder unser Dasein (dass
wir da sind) noch unser Menschsein (dass wir als Menschen da sind) noch
die Aufgabe des Selbstwerdens (dass wir als Menschen, die real existieren,
Selbste sein konnen und werden sollen) ist Gegenstand unserer freien Wahl
und Entscheidung. Wir sind da, aber nicht durch uns; wir sind Menschen,
aber wir haben das nicht selbst gewahlt; wir sollen ein Selbst werden und
konnen uns dieser Aufgabe nicht entziehen, ob wir sie erfiillen oder nicht.
Es gibt hier keine dritte Option, weil auch die Ausblendung, Ablehnung
oder Bestreitung dieser Aufgabe eine Weise ist, sich ihr zu stellen.

Die Fremdsetzung unseres Daseins stellt jeden Menschen daher vor die
Aufgabe der Selbstwerdung, aber sie 19st sie nicht. Sie macht die Synthese
zwischen den Gliedern der Relation méglich - also nicht einfach wirklich
in dem Sinne, dass die Synthese dadurch bewerkstelligt wiirde, sondern
méglich im Sinne einer damit gesetzten Aufgabe, diese Synthese zu verwirk-
lichen, denn wenn wir das sollen, dann muss es auch mdéglich sein, auch
wenn wir es selbst von uns aus nicht kénnen.?” Es ist die dem Menschen ge-
stellte Aufgabe, nicht nur da zu sein, sondern ein Selbst zu werden, also sich
so zu seinem Dasein zu verhalten, dass er eine Einheit aus Sinnlichkeit und
Rationalitat wird. Unser Dasein ist eine Gabe, aber unser Leben hat eine
Aufgabe. Beides verdankt sich weder seiner Sinnlichkeit noch seiner Ver-
nunft, sondern der wirksamen Wirklichkeit des Dritten, das Kierkegaard
(wie Hegel) Geist nennt. Anti-Climacus formuliert es so:

Der Mensch ist eine Synthesis von Unendlichkeit und Endlichkeit, von
dem Zeitlichem und dem Ewigem, von Freiheit und Notwendigkeit, kurz

27 Dass es moglich ist, etwas zu sein oder zu tun, heif$t nicht, dass man selbst die Féhig-
keit hat, es zu sein oder zu tun. Es ist moglich, zu existieren (wie unsere Wirklichkeit
belegt), aber wir haben keine Fahigkeit, zu existieren, die uns erlauben wiirde, von
einem Zustand maéglicher Existenz in den der wirklichen Existenz zu wechseln. Dass
wir existieren, ist nicht das Resultat unseres Tuns.

404

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existenzfragen

eine Synthesis. Eine Synthesis ist ein Verhdltnis zwischen Zweien. Auf
die Art betrachtet ist der Mensch noch kein Selbst. / In dem Verhéltnis
zwischen Zweien ist das Verhaltnis das Dritte als negative Einheit, und
die Zwei verhalten sich zu dem Verhaltnis, und in dem Verhaltnis zum
Verhiltnis; so ist z. B. unter der Bestimmung Seele das Verhéltnis zwi-
schen Seele und Leib ein Verhiltnis. Verhdlt dagegen das Verhiltnis sich
zu sich selbst, so ist dies Verhiltnis das positive Dritte, und dies ist das
Selbst. / Ein solches Verhiltnis, das sich zu sich selbst verhilt, ein Selbst,
mufl entweder sich selbst gesetzt haben, oder durch ein Andres gesetzt
sein. / Ist das Verhaltnis, das sich zu sich selbst verhalt, durch ein Andres
gesetzt, so ist das Verhaltnis freilich das Dritte, aber dies Verhiltnis, dies
Dritte, ist dann doch wiederum ein Verhaltnis, verhalt sich zu demjeni-
gen, welches das ganze Verhiltnis gesetzt hat. / Ein solches abgeleitetes,
gesetztes Verhaltnis ist des Menschen Selbst, ein Verhaltnis, das sich zu
sich selbst verhdlt, und, indem es sich zu sich selbst verhilt, zu einem
Andern sich verhalt.?8

Indem wir ein Selbst werden durch die Art und Weise, wie wir uns als
Menschen zu unserem Dasein und als Existierende zu unserem Menschsein
verhalten, verhalten wir uns zugleich zu dem, dem sich unser Dasein und
Menschsein verdankt. Wir werden das Selbst, das wir sein konnen und
sollen, indem wir werden, was wir sind: Geschopfe Gottes, die wissen
konnen, dass sie sich nicht sich selbst, sondern Gott verdanken, und so
leben sollten, dass es auch anderen mdglich wird, so zu leben.

9.

Selbsterfahrung im Sinne Kierkegaards ist daher nie nur eine Erfahrung
von etwas, was der Fall ist (keine gegenstandliche Erfahrung meiner selbst),
auch kein prireflexives Bewusstsein von etwas, das all meinem Erkennen,
Erleiden und Handeln vorausgeht und es begleitet (kein unmittelbares
Selbstbewusstsein), sondern die Erkenntnis, dass ich etwas sein soll und
sein kann, was ich sein kénnte und sollte. Es geht nicht um die Erfahrung
eines Seins, sondern eines Werdens, einer Moglichkeit, die sein kann und
soll, aber nicht einer Wirklichkeit, die ist und nur erkannt werden miisste.
Wir miissen werden, wer wir sind, und nur so kénnen wir uns auch erfah-
ren: als Werdende, die weder die Gabe ihres Daseins (ihre Existenz) noch

28 Ebd., 8-9 (SKS11,127-128).

405

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf U. Dalferth

die Aufgabe ihres Lebens (ihr Selbstwerden) sich selbst verdanken, sondern
dem, der sie geschaffen hat und ihnen diese Moglichkeiten zuspielt.

Nicht wer meint, ohne Gott ein menschliches Leben fihren zu konnen,
sondern wer erkennt, dass er ohne Gott nicht da ware, kein Mensch ware
und kein Selbst werden konnte, ist deshalb vollkommener Mensch. Gottes
zu bediirfen ist des Menschen hochste Vollkommenbheit, wie Kierkegaard
sagt, nicht seine Vernunftfahigkeit oder seine Sinnlichkeit und Sexualpo-
tenz.?® Das schliefSt immer ein, seine Endlichkeit, Kontingenz und Bediirf-
tigkeit, seine Angewiesenheit auf andere, seine eigene Leidensfahigkeit und
die Empathie fiir das Leiden anderer nicht als Unvollkommenheit zu ver-
stehen, sondern als Ausdruck der eigenen Verankerung in der Wirklichkeit
Gottes, die sich im Wirken des Geistes manifestiert. Wir werden nicht
vollkommen, wenn wir unsere endliche Subjektivitit iiberwinden, sondern
wenn wir sie als Korrelat der Verankerung in Gottes unendlicher Wirklich-
keit verstehen. Wir konnten auch nicht sein. Aber wir sind. Und weil wir
nicht durch uns selbst oder durch andere sind, wie wir sind, sondern durch
den Geist, der sich Gott verdankt, haben wir die Aufgabe, coram deo die zu
werden, die wir sein kénnen und sollen (als ipse) und auch coram mundo
so zu leben, wie wir coram deo als ipse existieren.

Selbstwerdung ist damit eine bestimmte Weise des Daseins, die jedem
offensteht, aber nicht vielen gelingt. Zum Selbst wird man durch die Akzep-
tanz seiner Endlichkeit, nicht durch den Versuch, sie zu uberwinden, und
durch die Zustimmung zur eigenen Geschépflichkeit, nicht durch deren
Bestreitung. Wir sind, aber wir haben uns nicht selbst gemacht, deshalb
sind wir nur das, was wir durch den Geist geworden sind und werden kén-
nen. Ohne den Geist wéren wir nicht da, ohne den Geist hatten wir nicht
die Moglichkeiten, die wir als Menschen zum Leben brauchen, und ohne
den Geist konnten wir nicht erkennen, dass er unsere Existenz (Dasein)
und unser Menschsein (Wassein) ermdglicht. Dem Geist verdanken wir die
Tatsache, dass es uns gibt, dass wir als Menschen existieren, und dass wir
das erkennen und kommunizieren konnen.

Alles, was wir in unserer Lebenswelt und ihren wissenschaftlichen und
kulturellen Folgewelten iiber uns in Erfahrung bringen, setzt das voraus.
Stets wird davon ausgegangen, dass wir da sind, also existieren, dass wir
als Menschen zusammen mit anderen da sind, die — wie wir — auch nicht
immer existieren, und dass wir nur deshalb erfahren, erkennen und kom-
munizieren konnen, dass und was wir sind. Dass wir da sind und als was

29 Vgl. Kierkegaard (1952°), 5-34 (SKS 5, 81-105).

406

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existenzfragen

wir da sind, verdanken wir nicht uns, sondern Gott, ohne den es nicht
moglich wire, dass wir existieren (er ist unser Schopfer) und als Menschen
existieren konnen (wir sind diejenigen Geschopfe, die sich an seiner Ge-
genwart ausrichten konnen). Gott ist das Korrelat der Tiefenpassivitit un-
serer Existenz und der Méglichkeiten unseres Menschseins. Ohne ihn gébe
es nichts und niemanden aufler ihn, nicht uns, nicht andere Menschen,
keine anderen Geschopfe. Wie wir zu Menschen geworden sind, verdanken
wir dagegen der biologischen Evolution, die uns zu dem gemacht hat, was
wir heute sein konnen (,erste Natur®), und unseren eigenen kulturellen
Schopfungen, die uns zu dem gemacht haben, was wir heute sind (,,zweite
Natur®). Aber die Art und Weise, wie wir als Menschen in unserer jeweili-
gen Kultur existieren (Sosein), verdanken wir nicht nur den natiirlichen
und kulturellen Umwelten unserer ersten und zweiten Natur, in die wir ein-
gebettet sind, sondern immer auch uns selbst in Abgrenzung zu ihnen und
in Beziehung zu ihnen: Als natiirliche und kulturelle Wesen kénnen wir
innerhalb bestimmter Parameter so oder so leben, und wir sind mitverant-
wortlich dafiir, wie wir als Menschen unser Zusammenleben mit anderen
Menschen und Lebewesen gestalten. Nicht alles ist jederzeit jedem mog-
lich. Wir kénnen die Grenzen unserer Moglichkeiten nur ausloten, indem
wir versuchen, sie zu {iberschreiten. Aber wir miissen aufpassen, dass wir
dies nicht in einer Weise tun, die die Moglichkeiten, dies tun zu konnen,
zerstort. Wir sind vergiangliche Korper und endliche Vernunftwesen, und
das wird sich auch bei allem technischen Fortschritt und allen technischen
Errungenschaften nicht grundsitzlich dndern. Wir kénnen unseren Kérper
technisch verbessern und unsere Vernunftfahigkeiten technologisch erwei-
tern. Aber wir sind nur hier, weil wir existieren, und wir existieren nur, weil
wir nicht nur Kérper- und Vernunftwesen sind, sondern Geschopfe, die
sich dem Schopfer verdanken.

Wer ein verniinftiges, eigenstdndiges und urteilsfdhiges Selbst werden
will, kann das nicht ignorieren und ausblenden. Im Gegenteil, man wird
nur das Selbst, das man werden kann und soll, wenn man nicht nur
seine idem-Identitit durch Abgrenzung von anderen am Leitfaden der
Unterscheidung ich/andere konstituiert, sondern auch und vor allem seine
ipse-Identitdt am Leitfaden der Unterscheidung Geschdpf/Schipfer durch
die Ausrichtung seines Lebens an der Beziehung zum Schopfer, der man,
wie jeder andere auch, sein Dasein, sein Menschsein und seine Aufgabe der
Selbstwerdung verdankt.

407

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf U. Dalferth

Religionsphilosophie, die das zu durchdenken sucht, wird eine Art von
Existenzphilosophie sein miissen und sich nicht auf die Analyse religioser
Traditionen am Leitfaden alethischer, ethischer oder dsthetischer Kriteri-
en beschrianken konnen. Nicht die Auseinandersetzung mit Religion und
Religionen steht in ihrem Zentrum, sondern die Bemiihung, durch die
Auseinandersetzung mit Religion und Religionen den Charakter und die
Bedingungen menschlicher Existenz und menschlichen Selbstwerdens zu
erhellen.® Sie ist keine Religionswissenschaft, erweitert durch die Wahr-
heits- und Gerechtigkeitsfrage, sondern eine Existenzphilosophie, vertieft
durch die Gottesthematik. Das jedenfalls konnte sie sein. Und wenn sie es
konnte, dann sollte sie es auch.

Literatur

Bloch, Ernst: Tiibinger Einleitung in die Philosophie I, 8. Auflage, Frankfurt am Main,
1973.

Dalferth, Ingolf U.: Von der Religion zur Existenz. Zur normativen Aufgabe einer
kritischen Religionsphilosophie, in: ThLZ 149 (2024), S. 583-614.

Holderlin, Friedrich: Hyperion, in: ders.: Sdémtliche Werke und Briefe. Hrsg. von Giin-
ter Miet, Bd. I, 5. Auflage, Miinchen/Wien 1989, S. 481-767.

Houellebecq, Michel: Les particules élémentaires, Paris 1998.

Houellebecq, Michel: Elementarteilchen. Ubersetzt von Uli Wittmann, 2. Auflage,
Miinchen 2001.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, in: Gesammelte Schriften (AA), herausge-
geben von der Koniglich Preuflischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1900
bzw. 1911fF), Bd. I1I (1973).

Kierkegaard, Seren: Der Begriff Angst. Ubersetzt von Emanuel Hirsch, Diisseldorf
19522,

Kierkegaard, Soren: Gottes Bediirfen ist des Menschen héchste Vollkommenheit, in:
ders.: Erbauliche Reden 1844/45. Ubersetzt von Emanuel Hirsch, Diisseldorf/Koln
1952°.

Kierkegaard, Seren: Die Krankheit zum Tode. Ubersetzt von Emanuel Hirsch, Diissel-
dorf1954.

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Kritisch-genetische Edition.
Herausgegeben von Joachim Schulte, Frankfurt am Main 2001.

30 Vgl. Dalferth (2024).

408

hitps://dol.ory/10.5771/9783748952275-387 - am 20.01.2026, 04:29:55. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-387
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

