
zfwu 15/2 (2014), 263–278 263 

Subsistenz, Viabilität und Sozialstaat* 
Grundzüge einer Subsistenzethik 

SEBASTIAN THIEME** 

Der philosophischen Bedeutung folgend, beschreibt „Subsistenz“ die Fähigkeit, aus 
sich selbst heraus zu existieren. Der vorliegende Beitrag greift dies auf und spezifiziert, 
was üblicherweise als „Subsistenzrecht“ bezeichnet wird. Letzteres wird als Moral-
prinzip vorgestellt, das sich als Kriterium der Zumutbarkeit der Integrativen Wirt-
schaftsethik von Peter Ulrich verstehen lässt. Darüber hinaus werden einzelne Konse-
quenzen des Subsistenzrechts vor dem Hintergrund der Hartz-IV-Debatte diskutiert. 

Schlagwörter: Subsistenzethik, Integrative Wirtschaftsethik, Viabilität, Zumutbarkeit, 
Sozialtransfers 

Subsistence, Viability and Welfare

According to the philosophical tradition of the term, “subsistence” describes the ability of the existence 
by itself. The article concentrates on this term and specifies what is commonly called “right to subsist-
ence”. The latter will be introduced as a moral principle which might be interpreted as a specification 
of the criterion of “reasonableness” (Zumutbarkeit) within Peter Ulrich’s Integrative Economics 
Ethics. In addition, the article discusses some consequences of the right to subsistence with respect to 
the German debate about social benefits (Hartz IV). 
Keywords: Subsistence Ethics, Integrative Economics Ethics, Viability, Reasonability, Social Benefits 

1. Einleitung 
Spätestens seit der Einführung des vierten Teils der sogenannten Hartz-Gesetze 
(2005) war die bundesdeutsche Debatte um den Sozialstaat in steter Regelmäßigkeit 
mit der Frage konfrontiert, was dem Menschen zum Leben zustehen soll. Für ge-
wöhnlich taucht in diesen Diskussionen auch die Forderung nach einem Mindestlohn 
auf, die mit dem Argument, die Menschen müssen von ihrer eigenen Hände Arbeit 
leben können, den gleichen Problemkreis ansteuert. Ähnlich verhält es sich in Situati-
onen, in denen Politikerinnen und Politiker mit Sparprogrammen einen Staatshaushalt 
sanieren wollen, da sich die Frage stellt, wie weit die Kürzungen beim Sozialstaat ge-
hen dürfen. Brisant wird diese Frage vor allem in wirtschaftlichen Krisenzeiten, in 
denen viele Menschen von Erwerbslosigkeit bedroht sind und sie gerade deshalb den 

________________________ 
*  Beitrag eingereicht am 17.06.2013; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 24.01.2014. 
**  Dr. Sebastian Thieme, Zentrum für Ökonomische und Soziologische Studien (ZÖSS), Univer-

sität Hamburg, Von-Melle-Park 9, D-20146 Hamburg, E-Mail: sebastian.thieme@wiso.uni-
hamburg.de, Forschungsschwerpunkte: Subsistenz(ethik), ökonomische Misanthropie, wissen-
schaftstheoretische und ideengeschichtliche Aspekte der Ökonomik, Soziale Marktwirtschaft. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


264  

stützenden Arm eines Sozialstaats benötigen.1 Dementsprechend besitzt die Frage 
nach der menschlichen Selbsterhaltung einen immer wieder aktuellen Charakter. Der 
vorliegende Beitrag möchte daran anknüpfen, diesen Problemkomplex aber vor dem 
Hintergrund des allgemeinen Moralprinzips eines Subsistenzrechts diskutieren. 
In diesem Kontext werden die nachfolgenden Überlegungen versuchen, in kompakter 
Form eine Subsistenzethik zu skizzieren, die sich an der Integrativen Wirtschaftsethik 
von Peter Ulrich (2000; 2008) orientiert. Diese Subsistenzethik zielt darauf ab, die 
Zumutbarkeit – wie sie als ein Kriterium der ethischen Legitimierbarkeit von zentraler 
Bedeutung ist – auszubauen.2 Zunächst werden dazu die notwendigen Begrifflichkei-
ten und deren Verbindung zur Integrativen Wirtschaftsethik erörtert (Abschnitt 2). Es 
folgt ein Exkurs zur ökonomischen Rechtfertigung des Subsistenzrechts (Abschnitt 3). 
Nachfolgend wird sukzessive eine Subsistenzethik entwickelt, die zusammen mit dem 
Subsistenzrecht als (überpositives) Moralprinzip vorzustellen ist (Abschnitt 4). Eine 
Diskussion über Sozialtransfers soll skizzieren, welche sozialpolitischen Implikationen 
sich aus einer Subsistenzethik ableiten (Abschnitt 5). Der Beitrag endet mit einem 
Hinweis auf die Bedeutung der Subsistenz in der Ökonomik und für die Akzeptanz 
ökonomischer Empfehlungen. 

2. Subsistenz, Viabilität, relative Armut und Zumutbarkeit 
Der Begriff „Subsistenz“ kann auf eine lange Geschichte zurückblicken, die von Aris-
toteles und der Trinitätslehre von Marius Victorinus über Boëthius, Gilbert von Poi-
tiers und Thomas von Aquin bis hin zum Grundrecht des Subsistenzrechts bei Henry 
Shue (1996) reicht. Die Gemeinsamkeit, die sich über diese ideengeschichtlichen De-
batten hinweg abzeichnet, besteht darin, dass der Begriff ein eigenständiges Für-sich-
sein beschrieb (vgl. Thieme 2010). Obwohl der Begriff heute selten reflektiert und mit 
unterschiedlichen Inhalten aufgeladen wird, bezieht er sich im Kern immer noch auf 
ein eigenständiges Für-sich-sein.3 Dies stimmt mit der Definition der „Subsistenz“, wie 
sie sich heute in den einschlägigen Wörterbüchern und Lexika finden lässt, überein: 
Dort beschreibt „Subsistenz“ das Bestehen aus sich selbst heraus. Gleichzeitig gilt sie je-
doch auch als veraltete Bezeichnung für „Lebensunterhalt“. 
Nachfolgend soll der philosophischen Bedeutung im Sinne des Bestehens aus sich selbst 
heraus gefolgt werden. Dazu muss gerade im sozialstaatlichen Kontext beachtet wer-
________________________ 
1  So ist z.B. auch die Internationale Arbeitsorganisation (ILO) zu verstehen, als sie in einem 

Bericht, erschienen im April 2013, darauf hinwies, dass „[d]urch die Verschlechterung der Lage 
auf den Arbeitsmärkten (...) das Risiko sozialer Unruhen“ wächst (ILO 2013: 3ff.), und sie 
dementsprechend u.a. den „Ausbau der passiven und aktiven Arbeitsmarktpolitik in der Euro-
zone“ (ILO 2013: 6) forderte. 

2  Die hier dargestellte Subsistenzethik greift viele Gedanken auf, die bereits in der Dissertations-
schrift des Autors beschrieben wurden. Der vorliegende Text möchte jedoch bewusst auf (all-
zu) häufige (Selbst-)Zitate und Verweise verzichten. Für Interessierte soll daher der Hinweis 
genügen, die hier angesprochenen Sachverhalte ausführlich in Thieme (2012) nachlesen zu 
können. 

3  Die unterschiedlichen Merkmale, die der Subsistenz beigemengt werden, lassen sich ausführlich 
nachlesen bei Thieme (2010: 10–20). Der Charakter eines eigenständigen Für-sich-seins schlägt 
sich dort hauptsächlich in der Ausrichtung auf den Eigenbedarf, die Selbstversorgung und die 
Gewährleistung des Lebensunterhaltes nieder. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


zfwu 15/2 (2014), 263–278 265 

den, diese Selbsterhaltung nicht auf die eben erwähnte zweite Bedeutung – den Le-
bensunterhalt, die materielle Lebensgrundlage oder das Existenzminimum – zu redu-
zieren. Denn bliebe die menschliche Existenz auf ihr Minimum bzw. auf die materiel-
len Lebensgrundlagen beschränkt, wäre allenfalls das gewährleistet, was umgangs-
sprachlich mit „sich gerade so über Wasser halten“ bezeichnet wird. Das menschliche 
Individuum ist dann zwar am Leben, aber faktisch handelt es sich nur um die Auf-
rechterhaltung des bisherigen Lebenszustands. Diese Fähigkeit zur Gewährleistung 
der Selbststeuerung zur Bewahrung der eigenen Reaktionsfähigkeit und persönlichen 
Stabilisierung wird nachfolgend als Viabilität bezeichnet. 
Die Subsistenz im Sinne des Bestehens aus sich selbst heraus umfasst aber neben der Viabili-
tät auch die Möglichkeit, sich selbst verändern zu können, was im Falle einer sich 
verändernden Umwelt als notwendige Anpassungsfähigkeit interpretiert werden darf. 
Während die Viabilität also darauf beschränkt bleibt, den aktuellen Lebenszustand 
(Status Quo) aufrechtzuerhalten, zielt die Subsistenz darauf ab, langfristig lebensfähig 
zu bleiben, d.h. sich selbst helfen und verändern zu können.4 Die Reizreagibilität bzw. 
Reaktionsfähigkeit (im biologischen Sinne) des Individuums sollte daher nicht mit der 
Fähigkeit verwechselt werden, sich darüber hinaus auch neue Anpassungsmöglichkei-
ten selbst schaffen zu können – also das Spektrum der möglichen Reaktionen (d.h. die 
Subsistenzmöglichkeiten) zu erweitern. 
Diese begriffliche Unterscheidung mag auf den ersten Blick künstlich wirken. Im 
Lichte der Debatten über (Mindest-)Löhne oder Sozialtransfers gewinnt sie jedoch an 
Kontur. Denn es stellt einen erheblichen Unterschied dar, ob ein Lohn oder ein sozi-
alstaatlicher Regelsatz allein die Viabilität gewährleistet oder, ob er die Betroffenen 
tatsächlich in die Lage versetzen soll, sich und damit ihre Situation selbst verändern zu 
können. Dazu ist ferner zu beachten, dass wir als Menschen immer in einen sozialen 
Kontext hineingeboren sind und damit die Selbsterhaltung bereits nicht auf die Erhal-
tung der rein physischen Existenz beschränkt sein kann: Die menschliche Selbsterhal-
tung bezieht sich immer auf eine Existenz in einer Gesellschaft.5 
Deshalb kann sich die Subsistenzperspektive nicht allein auf diejenigen Subsistenzmit-
tel konzentrieren, die direkt der (physischen) Selbsterhaltung dienen – z.B. Nah-
rungsmittel, Kleidung, Obdach, aber auch Geld. Die Subsistenz ist vom institutionel-
len Umfeld abhängig – den Sitten, Traditionen, Rechten und Gesetzen. Darüber hin-
aus muss beachtet werden, dass immaterielle Dinge wie beispielsweise Reputation und 
Vertrauen ebenso (neue) Subsistenzstrategien eröffnen können, wie sie bei Verlust das 
Subsistieren einzuschränken vermögen. 

________________________ 
4  Diese Unterscheidung orientiert sich an James C. Scott (1976: 16ff.), der eine „subsistence crisis 

zone“ erwähnte, die sich dadurch definiert, dass die Betroffenen dort nicht mehr sparen kön-
nen. Sie leben dann von ihrer Substanz, was impliziert, dass sie mit Betreten dieser Zone nicht 
automatisch an Mangelernährung leiden und direkt vom Tode bedroht sind, aber eine Ver-
schlechterung ihrer Sicherheit, des familiären Zusammenhalts, der Subsistenzmöglichkeiten 
usw. erleiden und allmählich auf das „minimum disaster level“ zusteuern. Letzteres definierte 
Scott (1976: 16) als „a food supply close enough to the physiological minimum that further re-
ductions will lead to malnutrition and early death”. 

5  Siehe dazu u.a. Habermas (1958), aber ebenso den Hinweis von Chalmers (2007: 128). Mit dem 
konkreten Bezug zur Subsistenzproblematik siehe Scott (1976: 9, 166). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


266  

Diese weiter gefasste Perspektive auf die menschlichen Lebensnotwendigkeiten 
schlägt sich üblicherweise im Begriff der „relativen Armut“ nieder, der sich in Europa 
durchgesetzt hat (vgl. Hauser 2008: 96ff.). Relative Armut bedeutet, dass „der Lebens-
standard und die Lebensbedingungen von Menschen zu weit nach unten vom durch-
schnittlichen Lebensstandard und den durchschnittlichen Lebensbedingungen abwei-
chen“ (Hauser 2008: 96). Die Menschen leben dann – paradoxerweise – unterhalb 
ihres soziokulturellen Existenzminimums.6 In diesem Falle droht ihnen die soziale Aus-
grenzung, was mit der sozialstaatlichen Gewährleistung eines soziokulturellen Exis-
tenzminimums verhindert werden soll. In Deutschland umfasst dieses neben Mitteln 
zur Aufrechterhaltung der physischen Existenz auch Mittel zur sozialen Teilhabe. 
Allerdings nur soweit dies „zur Aufrechterhaltung eines menschenwürdigen Daseins 
unbedingt erforderlich“ (BVerfG 2010) ist. Darin zeigt sich einerseits die weiter oben 
erwähnte Einsicht, dass sich das Subsistieren nicht auf die physische Existenz reduzie-
ren lässt, andererseits wäre allerdings auch zu fragen, ob ein soziokulturelles Exis-
tenzminimum allein die Viabilität in einer Gesellschaft gewährleisten oder ob es auch 
das Subsistieren bewerkstelligen soll.7 
Die Debatten um den Sozialstaat entzünden sich dann für gewöhnlich genau an dem 
Punkt, an dem es darum geht, das soziokulturelle Existenzminimum zu konkretisieren 
bzw. ein Subsistenzmaß zu definieren. Das Problem dabei ist, dass dem Definitions-
vorhaben naturgemäß bereits die Interpretationen und Wertüberzeugungen anhaften, 
die die (vermeintliche) Objektivität eines solchen Maßes einschränken.8 Hinzu kommt, 
dass sich individuelle Umstände (Alter, Schwangerschaft, körperliche oder geistige 
Benachteiligungen usw.) ebenfalls der Verallgemeinerung durch ein Subsistenzmaß in 
den Weg stellen können. Der Hinweis auf diese Schwierigkeiten sollte jedoch nicht 
missverstanden werden: Er zielt lediglich darauf ab, dass solche Maße nicht in Stein 
gemeißelt sein können, d.h. einer kritischen Überprüfung bedürfen, und eine entspre-
chende Kontroverse nicht zu vermeiden ist, sie stattdessen sogar eine Notwendigkeit 
für die ethische Legitimation eines Subsistenzmaßes darstellt. 
Jedoch ist ein weiterer Hinweis erforderlich: Die Definition eines Subsistenzmaßes 
impliziert in aller Regel einen individuellen Anspruch auf Subsistenzmittel, der wiede-
rum mit einer Solidaritätspflicht seitens der restlichen Gesellschaft einhergeht.9 Die Dis-
kussion der Subsistenzproblematik scheint sich dann für gewöhnlich auf diese An-
________________________ 
6  Für diese Formulierung siehe Hauser (2008: 96). Die Paradoxie besteht darin, dass in einem 

Existenzminimum dem Begriff nach unmissverständlich zum Ausdruck kommt, dass unterhalb 
dieses Minimums keine Existenz möglich ist. 

7  In diesem Falle käme es auch auf die Qualität der Teilhabechancen an: Ist es jenen, die auf 
einem soziokulturellen Existenzminimum leben, tatsächlich möglich, ihre Situation zu verän-
dern? 

8  Dieses Problem lässt sich prominent am Urteil des Bundesverfassungsgerichts vom Februar 
2010 illustrieren: Im Kern ging es um die Berechnung des soziokulturellen Existenzminimums, 
die das Bundesverfassungsgericht für mangelhaft hielt (vgl. BVerfG 2010). Siehe in diesem Zu-
sammenhang auch Hauser (2008: 95) zum Begriff „Armut“. 

9  Siehe dazu die „negative“ und „positive Gerechtigkeit“ bei Ulrich Thielemann (2010: 111ff.) 
sowie die Unterscheidung der negativen Freiheit (Freiheit von Einschränkungen) von der posi-
tiven Freiheit, wie sie von Chalmers (2007: 127) erwähnt und bei Berlin (1995: 201–215) aus-
führlich beschrieben wird. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


zfwu 15/2 (2014), 263–278 267 

sprüche und deren pekuniäre Höhe zu konzentrieren. Dem gegenüber kann die Sub-
sistenzproblematik aber auch von einer anderen Seite her betrachtet werden. Es ließe 
sich nämlich danach fragen, was die Subsistenz einschränkt oder gar bedroht. 
Dabei muss auch Beachtung finden, dass „[j]edes Individuum (...) in eine Gesellschaft 
hineingeboren [wird], die bereits in dem Sinne vor ihm existiert, als sie Charakteristika 
besitzt, die das Individuum nicht frei wählt“ (Chalmers 2007: 128).10 Daraus folgt, 
dass das menschliche Subsistieren von Geburt an mit Einschränkungen konfrontiert 
ist. Entsprechend illusionär wäre die Vorstellung unbegrenzten Subsistierens. Die 
Frage nach den Einschränkungen der Subsistenz wird deshalb immer eine Frage nach 
den zumutbaren Einschränkungen sein. Im Begriff der „Zumutbarkeit“ bietet sich da-
mit die Möglichkeit, die Subsistenzproblematik mit der Integrativen Wirtschaftsethik 
von Peter Ulrich (2000; 2008) zu verknüpfen, da die Zumutbarkeit dort eine wesentli-
che Grundlage für die ethische Legitimierbarkeit von Handlungsabsichten darstellt. 
Diese ethische Legitimierbarkeit ist nicht mit ethischer Legitimität zu verwechseln. 
Legitimierbarkeit bedeutet nur, dass eine Handlungsabsicht innerhalb eines Perspek-
tivwechsels (z.B. im Sinne des „role reversal“ von Adam Smith oder des „Kategori-
schen Imperativs“) als zumutbar empfunden wird und damit einem offenen Diskurs 
zugänglich ist.11 Als ethisch legitim gilt eine Handlungsabsicht erst dann, wenn in 
einem Diskurs über sie Einvernehmen erzielt wurde.12 
Im Kontext der Zumutbarkeit weist die Subsistenzproblematik darauf hin, dass die 
Handlungsabsichten innerhalb einer Gesellschaft sehr wahrscheinlich damit einherge-
hen können, die Subsistenzmöglichkeiten Dritter einzuschränken. Deshalb erfordert 
eine solche Absicht eine Reflexion im Sinne eines Perspektivwechsels und einen offe-
nen Diskurs hinsichtlich der Fragen, von welchen Einschränkungen Dritte betroffen 
sind und ob diese ihnen zugemutet werden können. Als nicht zumutbar werden dann 
sicher jene Handlungsabsichten gelten, die Dritte soweit einschränken, dass ihnen 
noch nicht einmal die Viabilitätserhaltung möglich ist. Die Viabilität bildet deshalb 
eine Art Untergrenze der Zumutbarkeit, an der sich entscheidet, ob eine Handlungs-

________________________ 
10  Siehe ergänzend Scott (1976: 166), der u.a. auf die moralischen Werte, Sozialbeziehungen und auf 

die Erwartungen über das Verhalten anderer hinwies, mit denen der Mensch in einer Gesellschaft 
– bei Scott waren das landwirtschaftlich geprägte Gesellschaftsformen – konfrontiert ist. 

11  Für Details zum integrativ-wirtschaftsethischen Verständnis siehe Ulrich (2008: 81–99). 
12  Laut Peter Ulrich (2008: 84) ist dieser Diskurs nicht als ein „Konsensprinzip“ – im Sinne eines 

gesellschaftlichen Konsensprinzips – zu überschätzen (Stichwort: „konkretistisches Missver-
ständnis“). Stattdessen liege der Sinn der Diskursethik darin, die Verständigungsprozesse „für 
argumentative Kritik“ offenzuhalten (vgl. Ulrich 2008: 88). Kritische Leserinnen und Leser 
werden diese Erwiderung sicher wenig befriedigend empfinden, da Ulrichs Hinweis auf die 
Funktion der Offenhaltung des Verständigungsprozesses keine Antwort auf die vorgebrachten 
Argumente der Kritikerinnen und Kritiker bietet: Die Idee des Diskurses ziele ihnen zufolge 
auf ein Ideal ab, das sich in der erfahrbaren Wirklichkeit nur schwer umsetzen ließe – sowohl 
hinsichtlich der Diskurssituation (Einbindung aller Parteien usw.) als auch hinsichtlich des Ein-
vernehmens. Diese Kritikerinnen und Kritiker übersehen jedoch, dass sich nicht in allen ethi-
schen Fragen eine „korrekte“ oder eindeutige Antwort finden lässt, weshalb solche auch in ei-
nem Diskurs nur schwer zu einem Konsens führen (Stichwort: unentscheidbare Fragen). Das 
trifft aber nicht auf alle ethischen Fragen zu. In Ergänzung dazu siehe die nachfolgenden Über-
legungen zum Bereich der Duldung ethisch nicht legitimierter Handlungen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


268  

absicht im integrativ-wirtschaftsethischen Sinne (noch) als zumutbar gelten kann oder 
den Bereich der Unzumutbarkeit betritt. 
Trotz der erwähnten Schwierigkeiten bei der Bestimmung eines soziokulturellen Exis-
tenzminimums bietet eben dieses einen ersten konkreten Anhaltspunkt dafür: Wenn 
eine Handlungsabsicht bei Dritten dazu führt, dass ihr Existenzminimum unterlaufen 
wird bzw. sie dieses nicht mehr realisieren können, dann ist diese Absicht den be-
troffenen Personen nicht zuzumuten. Wird die Viabilität Dritter durch die Einschrän-
kungen einer Handlungsabsicht nicht in Frage gestellt, dann besteht zumindest die 
Möglichkeit, dass die Einschränkungen der Subsistenz als zumutbar empfunden wer-
den. Doch um das festzustellen, bedarf es aus integrativ-wirtschaftsethischer Sicht 
eines Diskurses.13 Es dürfte allerdings ebenso klar sein, dass in dem Maße, in dem die 
Subsistenz Dritter auf die Erhaltung der Viabilität reduziert wird, die entsprechenden 
Handlungsabsichten Gefahr laufen, im offenen Diskurs als unzumutbar und damit als 
ethisch nicht legitim eingestuft zu werden. 
Darüber hinaus existiert aber noch ein weiterer Anknüpfungspunkt an die Integrative 
Wirtschaftsethik: Das „gute Leben“, das das Wirtschaften zum Ziel haben soll (vgl. 
Ulrich 2000: 563ff.; 2008: 229). Denn gleichwohl dieses gute Leben nicht mit der Via-
bilität gleichzusetzen ist, so stellt die Viabilität doch die Voraussetzung dafür dar, 
überhaupt von einem „Leben“ sprechen zu können: Das gute Leben setzt voraus, dass 
sich die Menschen viabel halten. Darüber hinaus erfordert das gute Leben u.a. eine 
Kultivierung des Genug-Haben-Könnens (vgl. Ulrich 2008: 229) bzw. eine Selbstbegren-
zung, was sich auf die eben erwähnten Überlegungen zur Zumutbarkeit der eigenen 
Handlungsabsichten übertragen lässt. Diese Überlegungen laufen letztlich darauf hin-
aus, nicht alle Handlungsabsichten auch tatsächlich umsetzen zu müssen und über den 
damit verbundenen ethischen Legitimitätsvorbehalt eine Kultur des Genug-Haben-
Könnens zu praktizieren. Insofern fokussiert die Subsistenzperspektive nicht nur die 
Einschränkungen, die das Subsistenzstreben Dritter betreffen, sondern es fordert die 
jeweiligen Akteure auch dazu auf, darüber nachzudenken, wie weit sie selbst das eige-
ne Subsistenzstreben einschränken würden: Müssen alle Subsistenzmöglichkeiten 
ergriffen werden? Auf welche Subsistenzstrategien würden sie (freiwillig) verzichten? 

3. Exkurs: Ökonomische Rechtfertigungen eines Subsistenzrechts 
Obwohl die Integrative Wirtschaftsethik, an die sich die hier präsentierte Subsistenz-
perspektive anlehnen soll, das Primat der Ethik vertritt (vgl. Trautnitz 2008: 144; Ulrich 
2000: 558), sei für einen kurzen Augenblick der ökonomischen Perspektive gefolgt, 
mit der die Diskussion um Subsistenzprobleme häufig konfrontiert ist. Im Gegensatz 
zur Integrativen Wirtschaftsethik steht diese Sichtweise zwar unter dem Primat der 
Ökonomik, hält aber ebenfalls Gründe für ein Subsistenzrecht bereit. Was spricht also 
aus ökonomischer Sicht für ein Subsistenzrecht? 
Zunächst ist dazu der logische Umstand zu benennen, dass der Wirtschaft ohne solch 
ein Moralprinzip die Träger ökonomischer Kalküle wegsterben würden. Soll Wirt-

________________________ 
13  Für Handlungen, die die Viabilität Dritter unterlaufen, sei an dieser Stelle vereinfachend ange-

nommen, dass sie bereits während eines Perspektivwechsels als unzumutbar erkannt und ent-
sprechend zurückgezogen würden. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


zfwu 15/2 (2014), 263–278 269 

schaft kein singuläres One-Shot-Game sein, müssen sich die Akteure mindestens viabel 
halten, andernfalls endet das Spiel. In der Folgeperiode würde sonst keine Person 
existieren, die Produkte herstellen, nachfragen oder Arbeitskraft zur Verfügung stellen 
kann. Wird darüber hinaus davon ausgegangen, dass sich die wirtschaftlichen Akteure 
selbständig an Veränderungen – z.B. Konsumpräferenzen und Ressourcenknappheit – 
anpassen können sollen, ist unmittelbar einsichtig, dass diese dazu mehr Subsistenz-
mittel benötigen als zu ihrer Viabilitätserhaltung notwendig wäre. Diese elementare 
Fähigkeit zur Selbsterhaltung geht mit der Selbststeuerung einher, die der Idee der 
Märkte bisweilen unterstellt wird. Die individuelle Subsistenz bildet den Träger der 
marktwirtschaftlichen Selbstorganisation. 
Daraus folgt, dass jegliche Wirtschaftsform die Subsistenz der Gesellschaftsmitglieder 
zu garantieren hat. Ist eine Wirtschaftsform nicht in der Lage, dies zu gewährleisten, 
dann kann sie im ökonomischen Sinne auch nicht effizient sein. Die Subsistenz stellt 
damit eine Voraussetzung für die ökonomische Effizienz dar. Aus einer strikt wettbe-
werbsorientierten Sicht wird auf diese Weise die arbeitsteilige Marktwirtschaft (wieder) 
in den Wettbewerb gestellt, d.h. marktwirtschaftliche Lösungen stehen nun in Kon-
kurrenz zu anderen wirtschaftlichen Organisationsformen, wie z.B. der genossen-
schaftlichen Produktion oder der Eigenproduktion, die sich alle am Kriterium der 
Subsistenz messen lassen müssen. Das stellt sicher, dass der Markt tatsächlich öko-
nomisch effizient sein kann: Nur diejenigen Tätigkeiten werden marktwirtschaftlich 
organisiert, die in der Lage sind, sich zu reproduzieren. Das Subsistenzrecht besitzt 
damit eine marktwirtschaftliche Hygienefunktion. 
Aus institutionsökonomischer Sicht lässt sich ferner argumentieren, dass die Men-
schen in eine Gesellschaft hineingeboren werden, die ihnen das Subsistieren auf viel-
fältige Art und Weise einschränkt, und ihnen deshalb eine Kompensation dieser Ein-
schränkungen zusteht, soll die jeweilige Gesellschaftsform als ethisch legitim angese-
hen und nicht in Frage gestellt werden. Diese Einschränkungen finden sich z.B. in der 
Akzeptanz von Eigentums- und Vermögensverhältnissen, mithin in der Rechtschaf-
fenheit (der Befolgung von Gesetzen) oder der Teilnahme an der Arbeitsteilung, was 
sich u.a. auch auf die Risiken einer Humankapitalinvestition erstreckt (Berufsausbil-
dung etc.). Das gilt umso mehr, da z.B. Umweltschutzgesetze oder Eigentumstitel 
verwehren können, bestimmte Ressourcen – zum Zwecke der eigenen Subsistenzer-
haltung – zu nutzen (z.B. Naturressourcen oder Wohnraum). Hinzu kommt, dass im 
Falle einer generellen Missachtung der Rechts- und Eigentumsordnung letztlich auch 
die gesamtwirtschaftlichen Transaktionskosten steigen: Wirtschaften wird damit insge-
samt teurer. Außerdem können bestimmte gesellschaftliche Gruppierungen ein spezi-
elles (Eigen-)Interesse daran besitzen, dass die mit der Wirtschaftsordnung einherge-
hende Einkommens- und Vermögensverteilung nicht in Frage gestellt wird. Aus allen 
diesen Gründen lässt sich die Institution eines Subsistenzrechts – hier verstanden im 
Sinne eines tatsächlich kodifizierten Rechts – als Preis für die Akzeptanz der bestehen-
den gesellschaftlichen Verhältnisse interpretieren. Mit einem institutionalisierten Subsis-
tenzrecht wird also der „soziale Friede“ erkauft. Das ist keineswegs eine neue Er-
kenntnis, sondern findet sich bereits in den Ideen des Staatsvertrages nach Thomas 
Hobbes und John Locke formuliert, wie sie auch heute noch in der Institutionsöko-
nomik referenziert werden: Aus dem Subsistenzrecht leitet sich dort ein Anspruch auf 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


270  

Widerstand ab, der innerhalb gesellschaftlich-ökonomischer Arrangements für die 
elementare Selbstbindungskraft der daran Beteiligten sorgt. 
Diese eben genannten Gründe messen das Subsistenzrecht hauptsächlich am ökono-
mischen Nutzen und folgen damit dem Primat der Ökonomik. Deshalb sei nochmals 
ausdrücklich darauf hingewiesen, dass die hier im Beitrag vertretene Idee eines Subsis-
tenzrechts – trotz vereinzelter Überschneidungen (z.B. mit der Argumentation der 
Institutionenökonomik) – das Primat der Ethik vertritt: Das Moralprinzip des Subsis-
tenzrechts rechtfertigt sich aus ethischen Erwägungen und stellt die ökonomischen 
Handlungsabsichten damit unter einen ethischen Legitimationsvorbehalt. 

4. Subsistenzethik: Elemente und Rechtfertigung eines Subsistenzrechts 
als überpositives Moralprinzip 

Die Art der Rechtfertigung des Subsistenzrechts als überpositives Moralprinzip hängt 
davon ab, welche ethische Konzeption zugrunde gelegt werden soll. Der hier vorgela-
gerte Exkurs zur ökonomischen Rechtfertigung des Subsistenzrechts hatte deshalb 
zum Ziel, aufzuzeigen, welche Gründe innerhalb einer Ethik nach ökonomischer Me-
thode (Homann) für ein Subsistenzrecht anzuführen sind. Dagegen könnte ein Subsis-
tenzrecht z.B. mit explizitem Hinweis auf die Bedürfnisnatur des Menschen auch na-
turrechtlich gerechtfertigt werden. Das ist häufig auch im Kontext von Menschen- 
oder Grundrechten zu beobachten. Religiöse Ethik-Konzeptionen zählen ebenfalls zu 
den naturalistischen Konzeptionen, beziehen sich dann aber auf göttliche Gebote, wie 
z.B. das Gebot zum Zakat (Almosengeben) im Islam (vgl. Imran 2006). Auch wirt-
schaftspolitische Konzepte können eine (eher implizite) Ethik besitzen. So z.B. die 
Soziale Marktwirtschaft nach Alfred Müller-Armack, in der sich ein Recht auf Subsis-
tenz aus der sozialen Gerechtigkeit (neben der Freiheit, das zweite große sittliche Ziel 
der Sozialen Marktwirtschaft) sowie den konkreten politischen Empfehlungen (wie 
sozialer Wohnungsbau, Mindestlöhne, Kinder- und Wohngeld etc.) ableiten lässt (vgl. 
Müller-Armack 1948). Damit deutet sich an, dass viele Ethik-Konzepte zwar durchaus 
Subsistenzaspekte enthalten, sie aber eben ein konkretes Subsistenzrecht – wie es z.B. 
von Henry Shue (1996) oder James C. Scott (1976) thematisiert wird – nur implizieren 
und es dann üblicherweise erst noch rekonstruiert werden muss.14 
Im Gegensatz zu den erwähnten Konzepten soll die nachfolgende Subsistenzethik 
ganz bewusst die Gedanken zur Viabilität, Subsistenz und Zumutbarkeit ins Zentrum 
der Aufmerksamkeit rücken und sich von dort aus an die diskursethische Argumenta-
tion der Integrativen Wirtschaftsethik anlehnen. Subsistenzethik bedeutet demnach, 
die eigenen Handlungsabsichten daraufhin zu reflektieren, ob und wie sie das Subsis-
tenzstreben Dritter beeinträchtigen. Diese Absichten sollen somit unter einen ethi-

________________________ 
14  Dies wurde für folgende Konzeptionen untersucht: die Integrative Wirtschaftsethik, die Ethik 

nach ökonomischer Methode, das Konzept einer Kernmoral nach Michael Baurmann, die 
transzendentale Wirtschaftsethik von Georg Trautnitz, die Islamische Wirtschaftsethik, die 
ethischen Implikationen der Sozialen Marktwirtschaft, das Naturrecht sowie das kritische Na-
turrecht nach Höffe. Für Details siehe Thieme (2012: 312–421). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


zfwu 15/2 (2014), 263–278 271 

schen Legitimationsvorbehalt gestellt werden.15 Entsprechend impliziert die Subsis-
tenzethik ein Subsistenzrecht als (überpositives) Moralprinzip, das jedem Menschen 
zusteht und folgende drei Ansprüche umfasst: 

1. den Anspruch auf Viabilitätserhaltung, d.h. dass Möglichkeiten zum unmittelba-
ren Erhalt der Existenz in einer Gesellschaft zu gewähren sind; 

2. den Anspruch auf Selbsthilfe und Subsistenzerhaltung, d.h. dass es über die Viabi-
litätserhaltung hinaus möglich sein muss, sich (selbst) zu verändern und an ei-
ne sich verändernde Umwelt anpassen zu können; sowie 

3. den Anspruch darauf, dass Handlungsabsichten durch einen einvernehmli-
chen Diskurs ethisch zu legitimieren sind. 

Der Anspruch auf Viabilitätserhaltung (1.) ist insofern eine absolute Notwendigkeit 
sozialer Beziehungen, als ein Zuwiderhandeln bedeuten würde, dem Gegenüber die 
Existenz abzusprechen und damit im Grunde das Desinteresse an einer sozialen Be-
ziehung artikuliert wird.16 Das gilt selbstverständlich auch für wirtschaftliche Bezie-
hungen: Wäre nicht sichergestellt, dass sich das Gegenüber viabel halten kann, käme 
es zu gar keiner Handels- bzw. Tauschbeziehung. Ein soziales Arrangement, das die 
Viabilität gefährdet, wäre außerdem nicht zumutbar. 
Während der Anspruch auf Viabilitätserhaltung das Fundament für eine soziale Bezie-
hung legt, zielt der Anspruch auf Subsistenzerhaltung (2.) darauf ab, die Individuen als 
mündige Akteure in Erscheinung treten zu lassen, d.h. ihnen die Möglichkeit an die 
Hand zu geben, überhaupt selbständig eine Entscheidung zu treffen und nicht nur auf 
– gleichwohl viable – regelhafte Reaktionsmechanismen reduziert zu werden. 
Der Anspruch auf eine ethische Legitimation (3.) bedeutet, dass das legitime Interesse 
Dritter, selbst subsistieren zu können, in die eigenen Handlungsabsichten mit einzu-
beziehen ist. Der öffentliche Diskurs soll verhindern, dass die Interessen der (womög-
lich) Betroffenen bewusst (z.B. paternalistisch) oder unbewusst fehlinterpretiert oder 
gar völlig ausgeblendet werden, sie also gar kein Gehör finden und ihnen stattdessen 
ein Lebensentwurf diktiert wird, der den eigenen Entwürfen widersprechen kann, und 
insofern kaum Ergebnis einer freiwilligen Wahl gewesen wäre. Aus diesem Anspruch 
auf ethische Legitimation folgt als eine Konsequenz, dass Handlungsabsichten, die 
nicht durch einen einvernehmlichen Diskurs ethisch legitimiert wurden, von den Be-

________________________ 
15  Das hier entwickelte Verständnis von „Subsistenzethik“ weicht davon ab, was James C. Scott 

(1976: 2ff., 167–179) als Subsistenzethik definiert, wird aber den dort enthaltenen Aspekt des 
Subsistenzrechts beibehalten und spezifizieren. 

16  Diese Argumentation folgt in Anlehnung an die Rechtfertigung des Diskurses innerhalb der 
Integrativen Wirtschaftsethik (vgl. Ulrich 2008: 81–99), die auf der „wechselseitige[n] Anerkennung 
von Gesprächspartnern als mündige (münd-ige!) Personen“ beruht, „die willens und prinzipiell in der 
Lage sind, vernünftig miteinander zu reden“ (Ulrich 2008: 82). Dem geht die Idee der „unbe-
dingten Anerkennungswürdigkeit als ‚unantastbare Person‘“ (Ulrich 2008: 47) innerhalb des 
ideellen Rollentauschs (Perspektivwechsels) voraus: „Daraus ergibt sich ihre [die Personen bzw. 
Argumentierenden, Anm. d. Verf.] prinzipielle moralische Gleichberechtigung bezüglich sämtlicher 
Voraussetzungen der Wahrung ihrer humanen Würde und damit ihrer personalen Identität und 
Autonomie“ (Ulrich 2008: 48). Siehe dazu auch Ulrich (2000: 557). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


272  

troffenen als ethisch ungerechtfertigt ignoriert werden können. Dazu bedarf es aller-
dings zweier wichtiger Klarstellungen: 

1. Der Umstand, dass Gesetze, Handlungen, usw. aus ethischer Sicht nicht legi-
tim sein müssen, entbindet nicht davon, die eigenen Handlungsabsichten 
prinzipiell subsistenzethisch zu rechtfertigen. Das bedeutet, dass die jeweili-
gen Gegenreaktionen auf ethisch nicht legitime Gesetze, Handlungen, usw. 
nicht automatisch auch ethisch legitim sind! 

2. Es mag eingewendet werden, dass die Vorstellung einer perfekten Kommuni-
kationsgesellschaft, die der Integrativen Wirtschaftsethik zugrunde liegt und 
in der ein offener Diskurs über Subsistenzeinschränkungen möglich ist, eine 
Utopie darstellt. In der erfahrbaren Lebenswirklichkeit wird unseren Hand-
lungsabsichten dagegen immer ein gewisser Mangel an Diskurs anhaften, 
denn die Einbindung aller Perspektiven – also auch jene, die von unseren 
Handlungsabsichten betroffen sein mögen – stellt eine kaum zu bewältigende 
Aufgabe dar. Das wiederum hat die Existenz eines Graubereichs zur Folge, in 
dem ethisch nicht legitime Handlungen geduldet werden. Dieser Bereich ist 
aber nicht mit der Zumutbarkeit gleichzusetzen. D.h. aus einer Duldung folgt 
nicht, dass die entsprechenden Zustände als zumutbar empfunden werden, 
denn auch unzumutbare Zustände mögen bis zu einem gewissen Grad gedul-
det sein. Den von Unzumutbarkeiten betroffenen Menschen können in dem 
Fall schlicht die Möglichkeiten fehlen, etwas an ihrer Lage zu verändern, wes-
halb ihnen nichts anderes übrig bleibt, als die Zustände zu (er-)dulden. 

Ergänzend sei dazu ein Blick auf die Studien von James C. Scott (1976) gestattet, der 
zu Subsistenz, Subsistenzethik und Revolten im ländlichen Bereich Südostasiens 
forschte.17 Scott (1976: 203) wies u.a. darauf hin, dass in dem Maß, in dem (noch) 
Möglichkeiten existieren, um (kurzfristige) Engpässe in der Versorgung mit notwendi-
gen Subsistenzmitteln abzufedern, auch die Wahrscheinlichkeit von direkten und ge-
walttätigen Revolten gemindert sei.18 Das legt den Schluss nahe, dass selbst nicht zu-
mutbare Subsistenzeinschränkungen soweit geduldet sein mögen, wie sie nicht die Via-
bilität der Betroffenen beeinträchtigen. Problematisch ist darin, dass dieser Bereich der 
Duldung sehr dehnbar sein kann, die Grenzen dieser Duldung nicht immer sichtbar 
sein müssen und diese Duldung (gerade deshalb) von außen als Akzeptanz (fehl-) 
interpretiert werden könnte. 

________________________ 
17  Die Erkenntnisse von Scott (1976) bezogen sich zwar auf landwirtschaftlich geprägte Gesell-

schaften, die sich von modernen Industrie- und Dienstleistungsgesellschaften unterscheiden 
(Rechte, Technik, usw.). Der elementare und universelle Charakter der von ihm beschriebenen 
Subsistenzphänomene provoziert jedoch eine Übertragung seiner Erkenntnisse auf moderne 
Volkswirtschaften (zumindest tendenziell). Scotts Buch legt es darauf auch deutlich an, wenn 
z.B. das Moralprinzip des Subsistenzrechts mit der Idee des gerechten Preises und der Lohnfrage 
in Verbindung gebracht wird (vgl. Scott 1976: 177). 

18  Scott schrieb diesbezüglich von „short-run subsistence needs“ (1976: 204), was in dem Kontext 
des von ihm etwas breiter angelegten Subsistenzbegriffs etwas missverständlich wirkt, weil er 
damit offensichtlich Nahrungsmittel, Saatgut, usw., also Subsistenzmittel, die maßgeblich da-
rauf abzielen, was im vorliegenden Beitrag als Viabilitätserhaltung beschrieben wurde, meinte.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


zfwu 15/2 (2014), 263–278 273 

Damit relativiert diese Duldung zwar den simplen Automatismus von unzumutbaren 
Subsistenzeinschränkungen und Widerstand, der vielleicht mit den Staatstheorien von 
Thomas Hobbes und John Locke assoziiert sein mag19, doch gleichzeitig bedeutet dies 
keineswegs die Relativierung des Konfliktpotenzials, das aus unzumutbaren Einschrän-
kungen resultieren könnte: Das Potenzial für gesellschaftliche Konflikte ist weiterhin 
vorhanden, aber es ist nur schwer in Erfahrung zu bringen, wann die Grenzen der 
Duldung erreicht sind und in welcher Form sich die Konflikte dann entladen. Dies gilt 
umso mehr für Fälle, in denen gar kein Interesse am gesellschaftlichen Diskurs be-
steht, d.h. gar nicht erst versucht wird, in Erfahrung zu bringen, wo die möglichen 
Grenzen der Zumutbarkeit respektive Duldung verlaufen. 
In diesem Kontext sei außerdem darauf hingewiesen, dass neben aktiven Formen des 
Widerstands (Revolten) auch passive Formen existieren, die sich z.B. in Leistungsver-
weigerung, Zeitschinderei, Diebstahl oder „workplace violence“ äußern.20 Das Auf-
kündigen gesellschaftlicher Verhältnisse, die als unzumutbar empfunden werden, muss 
also nicht mit einem Paukenschlag einhergehen. Es ist denkbar, dass dieser gesell-
schaftliche Bruch im Klima einer Duldung und über längere Zeit hinweg – von For-
men passiven Widerstands begleitet – (für andere) fast unbemerkt vollzogen wird. 
Auch darin liegt die besondere Relevanz des Bereichs der Duldung: Es ist dort eine 
Desintegration aus den bestehenden gesellschaftlichen Verhältnissen angelegt, die 
einen späteren Diskurs erschweren kann. 
Der Anspruch auf die ethische Legitimation von Handlungsabsichten (Anspruch 3) 
soll deshalb zwar ausdrücklich keiner simplen Umsturz- bzw. Unterdrückungstheorie 
das Wort reden, aber ebenso nachdrücklich darauf hinweisen, dass Handlungsabsich-
ten unter einem ethischen Legitimationsvorbehalt stehen und deshalb (nur) geduldet sein 
können. Um ethische Legitimierbarkeit zu erreichen, muss mindestens die Viabilitäts-
erhaltung der von den Handlungsabsichten betroffenen Individuen gewährleistet sein. 
Soll die Handlungsabsicht ethisch legitimiert werden, ist sie einem offenen Diskurs zu-
zuführen, d.h., dass die betroffenen Parteien oder zumindest entsprechende Interes-
sensverbände einzubeziehen sind. Im Bewusstsein einer imperfekten Kommunikati-
onsgesellschaft bedeutet dies ebenso, eine ständige Dialogbereitschaft zu signalisieren. 
Diese Aspekte werden direkt einsichtig, wenn noch einmal die Schwierigkeiten bei der 
Bestimmung eines soziokulturellen Existenzminimums in Erinnerung gerufen werden: 
Gerade weil die Menschen in ihrem Viabilitäts- und Subsistenzerhalt von dieser Defi-
nition unmittelbar betroffen sind, die entsprechenden Festlegungen aber immer Wert-
haltungen und Interpretationen unterliegen, wäre sowohl die Einbindung von ent-
sprechenden Interessensverbänden (wie z.B. Sozialverbänden) notwendig, als auch die 
ständige Dialogbereitschaft, um auf Unterversorgungen bzw. Viabilitätsbedrohungen 
aufmerksam zu machen und diese Missstände zu korrigieren. 

________________________ 
19  Siehe dazu auch den Hinweis der ILO zum Risiko sozialer Unruhen (vgl. Fußnote 1). 
20  Unter „workplace violence“ werden i.d.R. physische und/oder psychische Angriffe auf Perso-

nen am Arbeitsplatz verstanden – sowohl von „außen“ (z.B. durch Kundinnen und Kunden) 
als auch unter Kolleginnen und Kollegen selbst. Zur Vertiefung siehe z.B. ILO (2009) und Ini-
tiative Neue Qualität der Arbeit (2008). Ergänzend ließe sich dazu sicher auch z.B. die Gewalt 
gegen „Dinge“ (am Arbeitsplatz) anführen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


274  

Es ist außerdem zu beachten, dass die Wirkungen einer Handlungsabsicht nicht im-
mer absehbar und zurechenbar sind: Im Fachjargon wird diesbezüglich von nicht inten-
dierten Folgen intendierter Handlungen gesprochen. In diesem Kontext ließe sich kritisch 
fragen, wie dann überhaupt eine Handlungsabsicht ethisch legitimierbar sein kann, 
wenn doch immer die Gefahr besteht, das Subsistenzstreben Dritter unbeabsichtigt – 
und vielleicht unmerklich – einzuschränken. In Anlehnung an die Integrative Wirt-
schaftsethik (vgl. Ulrich 2008: 90–94; 2000: 565) lässt sich eine Antwort auf diese 
Frage darin finden, im Bewusstsein der Möglichkeit nicht intendierter Folgen eine 
Mitverantwortung für eben diese zu übernehmen. Weil die Einschränkungen des Subsis-
tenzstrebens nicht absehbar sind, bedeutet dies letztlich, den Mitmenschen ein Subsis-
tenzrecht zu gewähren, das ihnen trotz der möglichen nicht intendierten und/oder 
nicht zurechenbaren Einschränkungen ihrer Subsistenz ein Subsistieren garantiert. 
Wer also ein Interesse an ethisch legitimierbaren Handlungen besitzt, muss bereit sein, 
den Mitmenschen ein Subsistenzrecht zu billigen und ein darüber hinaus reichendes 
(zumutbares) Maß an (Mit-)Verantwortung für die nicht intendierten Folgen der eigenen 
Handlungen zu übernehmen: Das Subsistenzrecht erweist sich auch vor dem Hinter-
grund dieser Mitverantwortung als eine Notwendigkeit zwischenmenschlicher Bezie-
hungen. 

5. Die sozialstaatlichen Transfers aus subsistenzethischer Perspektive 
Die Ausführungen zu den ökonomischen Gründen, aus denen sich ein Subsistenz-
recht rechtfertigen kann, deuten bereits an, welche Konsequenzen sich aus der Idee 
eines Subsistenzrechts ableiten lassen. Die im sozialpolitischen Kontext sicherlich 
wichtigsten Folgen sollen nachfolgend skizziert werden. 
Dazu zählt in erster Linie die Notwendigkeit, den Gesellschaftsmitgliedern das Subsis-
tieren zu gewährleisten.21 Andernfalls wäre jede Gesellschaftsform ethisch nicht zu 
rechtfertigen und allenfalls geduldet. Dort, wo diese Gewährleistung über Sozial-
transfers umgesetzt wird, sollte beachtet werden, dass sich die damit verbundenen 
Ansprüche auf ein soziokulturelles Existenzminimum zumindest zum Teil bereits aus 
den Einschränkungen rechtfertigen, mit denen das Subsistieren jedes Individuums schon 
allein durch die Einbettung in den sozialen Kontext konfrontiert ist, und die auch als 
Vorleistungen interpretiert werden können. Zu denken wäre z.B. an: 

� die Teilnahme am System der wettbewerblich organisierten Arbeitsteilung, was 
die absolute Abhängigkeit vom Erwerbslohn und das Risiko der Erwerbslo-
sigkeit miteinschließt; 

� die Bereitschaft zur beruflichen Qualifizierung und Spezialisierung, die hin-
sichtlich des Humankapitals mit der Bereitschaft zur Übernahme von Investi-
tionsrisiken einhergeht; 

� die Rechtschaffenheit im Sinne der Achtung einer existierenden Rechtsord-
nung und der Eigentumstitel im Speziellen. 

________________________ 
21  Dies gilt auch aus einer ökonomisch-rationalen Perspektive: Welcher Homo oeconomicus 

würde einer Gesellschaft beitreten, in der er nicht überleben kann? 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


zfwu 15/2 (2014), 263–278 275 

Diese Aspekte werden in der Debatte um die Ausgestaltung des Sozialstaates für ge-
wöhnlich vernachlässigt. Eine Beachtung dieser Vorleistungen verträgt sich auch nicht 
mit einer sanktionsbewährten Workfare-Philosophie, wie sie in Deutschland unter der 
Chiffre Hartz praktiziert wird: Diese ist darauf ausgerichtet, den „Zustand eines Hilfe-
bedürftigen möglichst unattraktiv“ (SVR 2007: 353) zu halten, weil sie davon ausgeht, 
dass sich die hilfsbedürftigen Menschen im Sozialtransfer einrichten könnten und 
dann keinen Anreiz besäßen, diesen Zustand wieder zu verlassen.22 Die Frage ist da-
bei, ob es den entsprechenden Personen in diesem Zustand überhaupt möglich ist, ihre 
Lage selbst zu verändern, also zu subsistieren. Wird ein Subsistenzrecht nicht allein 
schon durch das Ansinnen konterkariert, den Sozialtransfer unattraktiv zu halten?23 
Deshalb ist es aus subsistenzethischer Sicht fragwürdig, die hilfsbedürftigen Menschen 
im Sozialsystem mit weiteren Einschränkungen ihres Subsistenzstrebens zu bedrohen, 
z.B. durch geringe Zumutbarkeitsschwellen zur Aufnahme von Tätigkeiten (Arbeits-
zwang) und Residenzpflichten. Praktisch werden dann die oben beschriebenen Vor-
leistungen ignoriert und den Bedürftigen paradoxerweise sogar zusätzliche Einschrän-
kungen auferlegt: Das Subsistieren hilfsbedürftiger Menschen, das in einer existenziel-
len Notsituation gewährleistet werden soll, wird auf diese Weise weiter eingeschränkt. 
Insofern liegt dort eine Missachtung des Anspruchs (2) auf Subsistieren vor. Dies trifft 
auch auf die Absicht zu, die Sozialtransfers „ungemütlich“ zu halten. Das kann dann 
aber auch soweit gehen, dass selbst der Anspruch (1) auf Viabilität verletzt wird: Das 
betrifft z.B. Sanktionen, die die Sozialtransfers – und somit das eigentlich zu garantie-
rende Existenzminimum – kürzen. 
Zu beachten ist außerdem die erwähnte Schwierigkeit, ein soziokulturelles Existenz-
minimum zu ermitteln. Aus subsistenzethischer Sicht wäre es dazu erforderlich, auch 
die Perspektive der Hilfsbedürftigen – zumindest in Vertretung durch Sozialverbände 
wie z.B. die Volkssolidarität, Erwerbslosenverbände, den Paritätischen Wohlfahrts-
verband, usw. – einzubinden. Doch wie die Geschichte der Hartz-Reformen zeigt, 
wurde (und wird) diese Perspektive in stetiger Regelmäßigkeit gemieden. Das Ergebnis 
waren fachliche Mängel, vor allem in der Berechnung der Regelsätze, wie sie im Feb-
ruar 2010 vom Bundesverfassungsgericht beanstandet wurden (vgl. BVerfG 2010). 
Selbst die davon ausgelöste Nivellierung der entsprechenden Gesetze, die rückwirkend 
zum 01.01.2011 in Kraft trat, scheint hinsichtlich der Ermittlung der Sozialtransfers 
erneut mit handwerklichen Mängeln behaftet zu sein (vgl. Becker 2011 und Münder 
2011). Diese Mängel schlagen sich dann unmittelbar in der Beeinträchtigung des An-
spruchs auf Viabilitäts- und Subsistenzerhaltung nieder. Ferner zeigt sich, wie elemen-
tar die Missachtung des Anspruchs (3) auf ethische Legimitierung auf genau diese 

________________________ 
22  Dieser Logik folgen auch die deutschen und britischen Sparprogramme im Rahmen der wirt-

schaftlichen Krisenbewältigung: „Großbritannien und Deutschland beispielsweise sparen bei 
den Bedürftigsten und den Sozialversicherungsbeziehern mit dem Ziel, den Lohnabstand zu 
reduzieren und den Anreiz, eine Beschäftigung aufzunehmen, zu erhöhen“ (Heise und Lierse 
2011: 224). Zum Begriff „Workfare“ siehe Lødemel (2005) und Dingeldey (2006). Zur kriti-
schen Auseinandersetzung mit der Workfare-Philosophie siehe Spindler (2008), Wolf (2008), 
Wölfle und Schöller (2004) sowie Zilian (2000). 

23  Siehe dazu auch Wacquant (2009: 69ff.), der beschreibt, wie die Bürokratie des amerikanischen 
Sozialsystems die Bedürftigen davon abhalten kann, ihre Ansprüche geltend zu machen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


276  

Ansprüche wirkt: Ohne einen offenen Diskurs kann gar nicht in Erfahrung gebracht 
werden, ob die Viabilität der EmpfängerInnen von Sozialtransfers überhaupt gewähr-
leistet ist und welche Einschränkungen des Subsistierens zumutbar erscheinen. 
Insgesamt überwiegt damit der Eindruck, dass die Ermittlung des Existenzminimums 
als eine rein technische Angelegenheit behandelt wurde (und wird), bei der die Frage, 
ob dieses Existenzminimum dann tatsächlich angemessen und zumutbar ist, und die 
ethische Legitimierbarkeit nur eine untergeordnete Rolle spielten. Dieser Missstand 
ließe sich zukünftig vermeiden, wenn tatsächlich ein Interesse an einem redlichen 
Diskurs bestünde, der u.a. die Perspektive der Betroffenen miteinbezieht. 
Vor dem Hintergrund, dass die Sozialtransfers des Staates bisweilen mit dem Mindest-
lohn gleichgesetzt werden, bedarf es dazu noch einer kurzen Klarstellung.24 Wichtig 
ist, dass sich der Mindestlohn auf ein Arbeitsverhältnis bezieht und er sich damit deut-
lich vom bloßen Sozialtransfer (ohne Arbeit) unterscheidet. Der Mindestlohn muss 
deshalb nicht nur die Viabilität und ein gesellschaftlich zu verhandelndes Maß an Sub-
sistenz ermöglichen, sondern hat darüber hinaus jene Einschränkungen zu einem Min-
destmaß zu kompensieren, die ganz konkret mit dem Arbeitsverhältnis einhergehen, 
aufgrund der Marktmachtverhältnisse aber nicht in einer freien Lohnverhandlung 
eingefordert werden können (z.B. Wegzeiten, Flexibilität und Mobilität). Deshalb ist 
es falsch, die (reinen) Sozialtransfers des Sozialstaates als Mindestlohn zu deklarieren. 
Aus ähnlichen Gründen ist es falsch, die Sozialtransfers mit dem Argument senken zu 
wollen, dass damit der Lohnabstand gewahrt bleibe. Dies würde gegen das Moralprin-
zip eines Subsistenzrechts verstoßen, weil es die Ansprüche auf Subsistenzmittel (z.B. 
in Form eines soziokulturellen Existenzminimums) ignoriert. Zum Anderen wären 
damit ebenfalls die berechtigten Ansprüche auf Kompensation der mit dem Arbeits-
verhältnis einhergehenden Einschränkungen ignoriert: Der durch gesenkte Sozial-
transfers erzeugte Lohnabstand kaschiert diesen Missstand nur.25 

6. Abschließende Gedanken 
Der im vorliegenden Beitrag skizzierten Subsistenzproblematik mag der Vorwurf 
gemacht werden, dass sie doch nur eine Banalität beschreibe. Wer das erwähnte Ar-
gument in Erinnerung ruft, dass die (Selbst-)Erhaltung der Arbeitskräfte schlicht not-
wendig sei, um einen wirtschaftlichen Prozess fortzusetzen, der oder die mag dieser 
Kritik zustimmen. Doch trotz dieser Banalität ist es sehr erstaunlich, wie gering die 
Ökonomen die Bedeutung der Subsistenz einzuschätzen scheinen. Das lässt sich da-
ran ablesen, dass die wesentlichen Arbeiten zur Subsistenz – nämlich die von Henry 
Shue (1996) und James C. Scott (1976) – außerhalb der Ökonomik geschrieben wur-
den, obwohl sie deutlich in einem ökonomischen Kontext standen.26 Diese Erkennt-
________________________ 
24  Diese Klarstellung erhebt freilich nicht den Anspruch, den Mindestlohn in diesem Text er-

schöpflich diskutieren zu wollen. 
25 Die Konsequenzen eines Subsistenzrechts als Moralprinzip beschränken sich nicht nur auf die 

Frage der Löhne und Sozialtransfers, sondern sie erstrecken sich auch auf die Frage des Eigen-
tums in der Gesellschaft (Welche Eigentumskonzentration ist zumutbar?), die Modellierung des 
Arbeitsmarktes in der Ökonomik, auf den Zugang zu Wohnraum, die Problematik von (illegalen) 
Landbesetzungen, usw. Das lässt sich im Rahmen dieses Beitrags aber nicht weiter vertiefen. 

26  Zum Beispiel setzte Shue (1996: 23) die Subsistenz mit „minimal economic security“ gleich. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


zfwu 15/2 (2014), 263–278 277 

nisse drangen bisher nicht in die Ökonomik vor. Den Studierenden der Ökonomik 
wird im Studium zwar viel über die Kalkulation von optimalen Lohnhöhen und Ar-
beitsmarktgleichgewichten vermittelt, aber ohne dabei die Fundamentalfunktion von 
Löhnen – die Subsistenzerhaltung – einzubeziehen. 
Für Ökonominnen und Ökonomen erwächst daraus ein nicht unerhebliches Problem, 
denn, wenn sie bei ihren Empfehlungen zum Arbeitsmarkt und zur Sozialpolitik die 
Subsistenzfragen übergehen, sind subsistenzethische Konflikte praktisch vorprogram-
miert – über einen entsprechenden Mangel an Akzeptanz dürfen sie sich dann nicht 
wundern. Die eigenen ökonomischen Ansätze und Empfehlungen an der Subsisten-
zethik zu prüfen, das könnte dagegen die Akzeptanz der ökonomischen Empfehlun-
gen erhöhen. Gleichzeitig wäre die Ökonomik damit auch wieder näher an ihre ur-
sprüngliche Aufgabe gerückt – dem „guten Leben“ zu dienen. 

Literaturverzeichnis 

Becker, I. (2011): Bewertung der Neuregelungen des SGB II, in: Soziale Sicherheit, Sonderheft, 
7–62. 

Berlin, I. (1995): Freiheit. Vier Versuche, Frankfurt a.M.: S. Fischer. 
BVerfG (2010): Leitsätze zum Urteil des Ersten Senats vom 9. Februar 2010. BvL 1/09, Link: 

http://www.bverfg.de/entscheidungen/ ls20100209_1bvl000109.html (zuletzt abgeru-
fen am: 30.04.2013). 

Chalmers, A. F. (2007): Wege der Wissenschaft, sechste Auflage, Berlin, Heidelberg, New York: 
Springer. 

Dingeldey, I. (2006): Aktivierender Wohlfahrtsstaat und sozialpolitische Steuerung, in: Aus Poli-
tik und Zeitgeschichte, Jg. 2006/Heft 8–9, 3–9. 

Habermas, J. (1958): Philosophische Anthropologie (ein Lexikonartikel), in: Habermas, J. 
(Hrsg.) (1973): Kultur und Kritik. Verstreute Aufsätze, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 89–
117. 

Hauser, R. (2008): Das Maß der Armut, in: Huster, E.-U./Boeckh, J./Mogge-Grotjahn, H. 
(Hrsg.): Handbuch Armut und Soziale Ausgrenzung, Wiesbaden: VS Verlag für Sozial-
wissenschaften, 94–117. 

Heise, A./Lierse, H. (2011): Wirtschaftskrise, Austeritätspolitik und das Europäische Sozialmo-
dell, in: Wirtschaft und Gesellschaft, Jg. 37/Heft 2, 201–230. 

ILO (2013): ILO-Bericht zur „Welt der Arbeit“, Link: http://www.ilo.org/berlin/ pressein-
formationen/WCMS_209978/lang--de/index.htm (zuletzt abgerufen am: 28.04.2013). 

ILO (2009): Violence at Work – A major Workplace Problem, Link: http://www.ilo.org/wcmsp5 
/groups/public/---ed_protect/---protrav/---safework/documents/genericdocument/ 
wcms_108531.pdf (zuletzt abgerufen am: 01.05.2013). 

Imran, H. (2006): Das islamische Wirtschaftsrecht, Bremen: Salzwasser Verlag. 
Initiative Neue Qualität der Arbeit (2008): Gewaltfreier Arbeitsplatz, Bundesanstalt für Arbeits-

schutz und Arbeitsmedizin (Hrsg.), Dortmund, Link: http://www.inqa.de/Shared 
Docs/PDFs/DE/Publikationen/gewaltfreier-arbeitsplatz.pdf (zuletzt abgerufen am: 
05.05.2014). 

Lødemel, I. (2005): Workfare, in: CESifo DICE Report, No. 2, 13–17. 
Müller-Armack, A. (1981/1948): Vorschläge zur Verwirklichung der Sozialen Marktwirtschaft, 

in: Dürr, E. (Hrsg.): Genealogie der Sozialen Marktwirtschaft, Ausgewählte Werke von 
Alfred Müller-Armack, zweite Auflage, Bern: Haupt, 90–109. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263


278  

Münder, J. (2011): Verfassungsrechtliche Bewertung, in: Soziale Sicherheit, Sonderheft, 63–94. 
Scott, J. C. (1976): The Moral Economy of the Peasant, New Haven, London: Yale University 

Press. 
Shue, H. (1996): Basic Rights, Princeton und New Jersey: Princeton University Press. 
Spindler, H. (2008): Arbeiten für die Grundsicherung, in: Soziale Sicherheit, Zeitschrift für 

Arbeit und Soziales, Jg. 57/Nr. 11, 365–372. 
SVR (2007): Das Erreichte nicht verspielen, Wiesbaden, Link: http://www.sachverstaendigenrat- 

wirtschaft.de/fileadmin/dateiablage/download/ gutachten/jg07_ges.pdf (zuletzt abgeru-
fen am: 09.11.2012). 

Thielemann, U. (2010): System Error. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung. 
Thieme, S. (2010): Subsistenz: Geschichte, Bedeutung und Rekonstruktion des Subsistenzbegrif-

fes, in: MPRA Paper, Nr. 24553, Link: http://mpra.ub.uni-muenchen.de/24553/ (zu-
letzt abgerufen am: 28.04.2013). 

Thieme, S. (2012): Das Subsistenzrecht: Begriff, ökonomische Traditionen und Konsequenzen, 
Dissertation, Marburg. 

Trautnitz, G. (2008): Normative Grundlagen der Wirtschaftsethik: Ein Beitrag zur Bestimmung 
des Ausgangsparadigmas, Berlin: Duncker & Humblot. 

Ulrich, P. (2000): Integrative Wirtschaftsethik: Grundlagenreflexion der ökonomischen Ver-
nunft, in: Ethik und Sozialwissenschaften, Vol. 11/No. 4, 555–567. 

Ulrich, P. (2008): Integrative Wirtschaftsethik, vierte Auflage, Bern, Stuttgart, Wien: Haupt. 
Wacquant, L. (2009): Bestrafen der Armen, Opladen, Farmington Hills: Barbara Budrich. 
Wölfle, T./Schöller, O. (2004): Soziale Disziplinierung im flexiblen Kapitalismus: Die kommunale 

„Hilfe zur Arbeit“, in: PROKLA, Jg. 34/Heft 136, 339–356. 
Wolf, M. (2008): Hartz IV-Sofortangebote als Workfare Element, in: Soziale Sicherheit, Zeit-

schrift für Arbeit und Soziales, Jg. 57/Heft 11, 372–379. 
Zilian, H. G. (2000): Aktivierung und Workfare, Arbeitsmarktpolitische Herrschaftsinstrumente 

in der flexibilisierten Wirtschaft, in: PROKLA, Jg. 30/Heft 121, 567–584. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-263

