
1. Imagination und Medialität 33

Die Doppeldeutigkeit des Begriffs Bild suggeriert jedoch, dass sich

das innere Bild von einem äußeren Bild und materiellen Träger nicht

unbedingt trennen lässt. Nach Belting ist kein Bild körperlos, sondern

benötigt ein »Trägermedium«.56 Auch für Tom Mitchell können inne-

re Bilder (images) nur in einem materiellen Träger (pictures) erscheinen.

Das Verhältnis beider denkt Mitchell als Verkörperung, bei der Gemäl-

de und Statuen, aber auch Texte, Erzählungen und Erinnerungen Ver-

körperungen von images werden können.57 Zwar wird mit den Begrif-

fen »Trägermedium« und »Verkörperung« die Verschränkung von ima-

ginären und materiellen Bildern betont, jedoch versteht Mitchell diese

Verschränkung als einen Prozess, bei dem das Imaginäre und Mediale

voneinander unabhängig bleiben. So bilden images und pictures zwei En-

titäten, die sich nicht bedingen, sondern zueinander hinzugefügt wer-

den können.Das image bleibt von seinemmateriellen Träger abgelöst, es

kann »vom konkreten Bild (picture) abgehoben, in ein anderes Medium

transferiert, ja sogar in eine sprachliche Ekphrasis übersetzt werden«.58

Damit aber zerfällt die Phantasie erneut in dieDichotomie vonSinnlich-

keit und Denken und bleibt in ihrer ambivalenten und gleichzeitig me-

dialen Funktion unergründet. Ihr medialer Ursprung hält erst mit dem

Begriff des Imaginären Einzug in die Forschung.

1.2 Medialität des Imaginären

Seitens der Philosophie, Psychologie und Phänomenologie vollzieht sich

mitdemBegriff des Imaginären im20. Jahrhundert einPerspektivwech-

sel:Das Imaginärewirdnichtmehr als ein inneres subjektivesVermögen

verstanden, sondern als Effekt kultureller und symbolischer Strukturen.

Nicht ein Subjekt und eine in ihm verortete Kraft bringen das Imaginä-

re hervor, sondern es entsteht aus bestimmten medialen Bedingungen.

56 Hans Belting: »Die Herausforderung der Bilder«, in: Ders. (Hg.): Bilderfragen,

München 2007, S. 13.

57 William J.T. Mitchell: Bildtheorie, Frankfurt a.M. 2008, S. 285.

58 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Der Fokus verschiebt sich somit von der Imagination als Vermögen auf

die Art und Weise ihrer Handlung und Manifestation, von ihrer Funk-

tion als Medium zu einer erst in und durchMedien bedingten Existen-

zweise. Im Unterschied zum Als betont das Durch einen Modus, durch

den überhaupt erst etwas als etwas und die Beziehung von etwas bestimmt

und modelliert werden können. Erst »durch (dia/per) ein Anderes«, so

Dieter Mersch, kann »etwas als etwas« realisiert werden.59 In den Fokus

rückt also die mediale Bedingung der Imagination. Wichtige Theorien

zu dieser Verschiebung kommen von Jacques Lacan,CorneliusCastoria-

dis, Wolfgang Iser und Karl Ludwig Pfeiffer, die im Folgenden skizziert

und kritisch beleuchtet werden.

Das Imaginäre geht aus der Struktur des Bildes hervor (Lacan)

Ein medial bedingtes Imaginäres verschiebt das Verhältnis zwischen

Subjekt und Imagination. Geht die erkenntnisphilosophische Sicht-

weise noch von einem Ich aus, das innere Bilder produziert, ist in der

Bildtheorie Jacques Lacans entscheidend, dass sich ein Ich erst von

einem Imaginären aus konstituiert. Lacan thematisiert das Imaginäre

in seinen Ausführungen zum Bild, besonders zum »Spiegelstadium«,

in dem sich das Kleinkind zum ersten Mal im Spiegel erkennt. Die

erste Beziehung des Kleinkindes zu sich selbst stellt sich folglich über

den äußeren medialen Träger des Spiegelbildes her und ist somit eine

»imaginäre Beziehung«.60 Das Spiegelbild zeigt dem Kleinkind eine

ganzheitliche Gestalt seines eigenen Körpers, dessen Ganzheit das Kind

jedoch noch nicht an sich selbst erfährt. Es eröffnet somit eine imaginä-

re Dimension, da es dem Kind die Illusion einer körperlichen Ganzheit

vermittelt und ihm dadurch eine verfrühte »imaginäre Beherrschung

59 DieterMersch: »WozuMedienphilosophie? Eine programmatische Einleitung«,

in: Ders., Michael Mayer (Hg.): Internationales Jahrbuch für Medienphiloso-

phie, Band 1, Heft 1, Einschnitte: Zur Genesis und Geltung medienphilosophi-

scher Reflexionen, Berlin, München, Boston 2015, S. 28.

60 Jacques Lacan: Freuds technische Schriften. Das Seminar. Buch I, Weinheim,

Berlin 1990 [1953/54], S. 354.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 35

seines Körpers« verschafft.61 Erst durch diese bildliche Antizipation

einer einheitlichen Körpergestalt konstituiert sich nach Lacan das Ich.

Das Körperbild ermöglicht dem Subjekt »das zu situieren, was Ich

ist, und das, was es nicht ist.«62 Die »Instanz des Ich (moi)« entsteht

folglich auf einer »fiktiven Linie«, die das Subjekt von da an für immer

begleitet.63 Die imaginäre ganzheitliche Formdes Spiegelbildes ist nach

Lacan somit nicht Abbild, sondern »Urbild«64 des Körpers und damit

»eher bestimmend als bestimmt«65. Erst als Bild von einem Ich erfährt

sich das Kind als Einheit und Identität. Dieses Bild des eigenen (ein-

heitlich erscheinenden) Körpers, und nicht etwa das Erleben des eigenen

(zerstückelt erscheinenden) Körpers, bestimmt fortan das Selbstbild des

Ich. Das Imaginäre erzeugt somit die psychische Realität des Kindes

und kann daher als eine performative Kraft bezeichnet werden.66

Gleichwohl bemerkt Lacan, dass dieses Imaginäre nicht nur eine

Einheit von Ich und Spiegelbild stiftet, sondern auch eine Entfremdung

in den Selbstbezug des Kindes einbringt. Das Kind erkennt sich durch

den Blick in den Spiegel nicht nur wieder, sondern erlebt auch eine

Diskrepanz zwischen seinem noch unentwickelten Körper und dem

ganzheitlichen Körperbild. Diese Fremdheitserfahrung erscheint dem

Ich fortan »regelmäßig in den Träumen«67 in Form von Phantomen

und Zerstückelungsphantasien. Das Bild im Spiegel, und nicht etwa

ein inneres Vermögen, wird so zur »Schwelle der sichtbaren Welt«,

über die die Imagines schreiten und in Träumen und Halluzinationen

61 Ebd., S. 105.

62 Ebd.

63 Jacques Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in

der psychoanalytischen Erfahrung erscheint (1949)«, in: Schriften I, Weinheim,

Berlin 1996 [1949], S. 64.

64 Lacan: Freuds technische Schriften, a.a.O., S. 219.

65 Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion«, in: Schriften I, a.a.O.,

S. 64.

66 Vgl. Susanne Lüdemann: Metaphern der Gesellschaft. Studien zum soziologi-

schen und politischen Imaginären, München 2004, S. 55.

67 Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion«, in: Schriften I, a.a.O.,

S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

als »Imago des eigenen Körpers« wieder auftauchen.68 Das Spiegelbild ist

somit beides: einerseits Identifikation, erkennbares Abbild und ande-

rerseits, durch das Aufzeigen einer ganzheitlichen Form und Gestalt,

immer schon anders als das Ich, entfremdend. Diese Doppelung von

Abbild und imaginärer Einheit einerseits und den einfallenden Zerstü-

ckelungen im Traum andererseits versucht Lacan mit dem Begriff des

»Phantasma« zu fassen. Das Phantasma ist zugleich Bild und »Schirm

[…], dessen Funktion es ist, ein absolutes Erstes, […] jedem Zugriff zu

entziehen.«69 Es vertritt und verbirgt »das Reale«, das bei Lacan das

Erfasstwerden durch den Blick, aber auch »Halluzinationen und die

traumatischen Träume« umfasst und damit »sowohl ein Äußeres wie

auch ein Inneres« sein kann.70 Lacans Annahme eines präexistenten

Realen in Form des Blicks oder der traumatischen Träume durchbricht

»die imaginäre Vorstellung«, das Subjekt stehe seinen Gegenständen

gegenüber und könne sie als etwas, das vorgestellt wird, bestimmen.71

Vielmehr betont Lacan die Widerfahrnis des Realen, das »der Symboli-

sierung absolut widersteht«72 und in das Imaginäres und Phantasmata

verwickelt sind. Sowohl Reales als auch Imaginäres tragen zum Ver-

ständnis der Wirklichkeit des Subjekts bei und sind konstitutiv für sein

Realitätsempfinden.

Das Potenzial von LacansTheorie des Imaginären besteht darin, das

Subjekt als denUrsprungsort der Imagination in Frage zu stellen und an

dessen Stelle das bildlicheMedium zu setzen, durch welches das Imagi-

näre wirksam wird und das Subjekt affiziert. Indem Lacan dieses bild-

liche Medium jedoch primär als Spiegelbild versteht und es auf seine

68 Ebd., S. 65.

69 Jacques Lacan: Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. Das Seminar. BuchXI,

Berlin, Wien 2014 [1964], S. 66.

70 Dylan Evans: Wörterbuch der Lacanschen Psychologie, Wien 2002, S. 252.

71 Claudia Blümle, Anne von der Heiden: »Einleitung«, in: Dies. (Hg.): Blickzäh-

mungundAugentäuschung. Zu Jacques Lacans Bildtheorie, Zürich, Berlin 2005,

S. 21.

72 Lacan: Freuds technische Schriften, a.a.O., S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 37

»Form« und »Gestalt«73 reduziert, bleibt das Imaginäre einer bildlichen

Gestalt und Form zugeordnet, die die Möglichkeitsvielfalt des Imaginä-

ren unterlaufen, welche, so lässt sich hier zunächst vermuten, mit der

Möglichkeitsdimension des Mediums zusammenhängt. Cornelius Cas-

toriadiswird diesenAspekt bei Lacan kritisieren, indemer das Imaginä-

re von seiner Bedeutung als Entität eines Spiegelbildes auf die Bedeu-

tung einer »Organisationsweise« verschiebt, die amorph und an keine

bestimmte Form oder Gestalt gebunden ist, sondern aus der feste For-

men und Gestalten überhaupt erst hervorgehen.

Das Imaginäre liegt Symbolen zugrunde (Castoriadis)

Auch bei Cornelius Castoriadis hat das Imaginäre eine konstitutive

Funktion, zu dessen Erzeugungen er vor allem gesellschaftliche Institu-

tionen zählt. Anders als Lacan wendet sich Castoriadis jedoch gegen die

Vorstellung, das Imaginäre hätte es mit einem »Bild im Spiegel« oder

überhaupt einem »Bild von etwas« zu tun:

Das Imaginäre geht nicht vom Bild im Spiegel oder im Blick des ande-

ren aus. Vielmehr ist der ›Spiegel‹ selbst, seineMöglichkeit, der andere

als Spiegel, erst Wirkung des Imaginären, das eine Schöpfung ex nihi-

lo ist. […] Das Imaginäre, von dem ich spreche, ist kein Bild von. Es ist

unaufhörliche […] Schöpfung von Gestalten/Formen/Bildern, die jeder

Rede von ›etwas‹ zugrundeliegen.74

Mit seinemFazit, dass das Imaginäre etwas überhaupt erst »als Spiegel«

konstituiere, berührt Castoriadis das Potenzial des Imaginären, sein Er-

scheinungsmediumselbstmitzubestimmen, indemesDingen oder Per-

sonenvermittelndeEigenschaftenverleiht.AndemPunkt,andemetwas

als etwas anderes erscheint oder etwas als etwas Bestimmtes umfunk-

tioniert wird, wie wenn etwas »als Spiegel« dient oder, so ein anderes

73 Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion«, in: Schriften I, a.a.O.,

S. 64.

74 Cornelius Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer po-

litischen Philosophie, Frankfurt a.M. 1984, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Beispiel von Castoriadis, wenn einMensch »als Ding«75 behandelt wird,

kreuzen sich ImaginäresundMediales.Das Imaginäreübernimmtdann

die Funktion, die sonst demMedialen zugeschrieben wird: Es stiftet die

Relation zwischen zwei Elementen (etwas als etwas) oder verschiebt die-

se innerhalb derWahrnehmung (zu etwas als etwas anderes).76Das Ima-

ginäre geht nach diesen Überlegungen der Konstitution von Bestimmt-

heit und Relation voraus.

Das Imaginäre erschöpft sich für Castoriadis damit auch nicht in

bestimmten Gestalten oder Formen, sondern beim Imaginären handelt

es sich um einen nicht greifbaren, gestaltlosen und nicht still stehenden

»Vorstellungsstrom«,77 einen »unerschöpfliche[n] Vorrat an Anders-

heit«.78 Es gleicht einem »Magma«, einer »nicht-mengenförmige[n]

Organisationsweise einer Mannigfaltigkeit«.79 Im Imaginären gibt es

weder feste voneinander getrennte Einzelheiten noch pures »Chaos«,

sondernCastoriadis spricht von »Knotenpunkte[n]«, »Gesteinsbrocken«

oder »Zonen«, in welchen das Imaginäre sich nur temporär verfestige

und nicht zum Stillstand komme. Das Magma »hebt und senkt sich

unablässig, verflüssigt das Feste und verfestigt, was beinahe nichts

war.«80 Ähnlich der Beschaffenheit von Magma ist das Imaginäre für

Castoriadis eine stets aktiv an Auflösung und Formung beteiligte Kraft,

die gleichzeitig Auflösung und Ursprung von neuen gesellschaftlichen

Institutionen ist. Durch ihre imaginäre Konstitution bleiben festge-

wordene Gesellschaftsformen stets auflös- und veränderbar, wobei ihre

Umformungen und die daraus resultierenden neuen gesellschaftlichen

Institutionen nicht vorhersehbar und restlos auf das Imaginäre rück-

führbar sind. In seiner Unbestimmtheit und unerschöpflichen Vielfalt

75 Ebd., S. 271.

76 DasMediale setzt zwei Elemente »auf eine bestimmteWeise zueinander in Be-

ziehung«, es ist der »spezifische Austrag ihrer Relationalität«. Mersch: »Philo-

sophien desMedialen«, in: Schweppenhäuser (Hg.): Handbuch derMedienphi-

losophie, a.a.O., S. 19.

77 Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, a.a.O., S. 554.

78 Ebd., S. 605.

79 Ebd., S. 310.

80 Ebd., S. 409.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 39

kann das Imaginäre sich so auch nie zeigen oder zur Gänze aus seinen

Produkten abgeleitetwerden.Damit deutet Castoriadis eineNegativität

am Imaginären an, durch die das Imaginäre stets entzogen bleibt und

sich jedem Zugriff verschließt. In dieser Betonung eines Imaginären,

das sich nicht in festen Gestalten erschöpft oder aus diesen restlos

abgeleitet werden kann, sondern vielmehr eine plastische Kraft der

Auflösung und Formung ist, liegt Castoriadis’ wichtige Erweiterung des

Lacan’schen Begriffs des Imaginären.

Ein amorphes Imaginäres bedeutet für Castoriadis jedoch nicht,

dass das Imaginäre auf die Gestalten des Symbolischen verzichten

kann. Im Gegenteil: Aufgrund ihres ungreifbaren und fließenden We-

sens benötige dieses magmatische Imaginäre die »stabilen Gestalten«81

des Symbolischen zwingend, »nicht nur um sich ›auszudrücken‹ – das

versteht sich von selbst –, sondern um überhaupt zu ›existieren‹, um

etwas zu werden, das nicht mehr bloß virtuell ist.«82 Keine imaginäre

Produktion – ob Traum,Halluzination oder Phantasma – entgehe einer

symbolischen Verkörperung, dessen materieller Träger gerade keine

»neutrale Hülle«83 sei, von dem die imaginären Bedeutungen »›frei

ablösbar‹ wären«, vielmehr könnten »nur im und durch das Sein und

Sosein eines solchen ›Trägers‹ […] jene Bedeutungen sein und so sein,

wie sie sind.«84 IndemCastoriadis das »Sosein« des Trägers für die Kon-

stitution des Imaginären betont, nähert er sich einem performativen

Begriff des Medialen an, der seine Inhalte mit konstituiert. Gleichzeitig

jedoch bezeichnet Castoriadis das Imaginäre als eine »elementare und

nicht weiter zurückführbare Fähigkeit, ein Bild hervorzurufen«.85 Ein-

zelne Vorstellungsbilder, die Castoriadis das »aktuale Imaginäre« oder

»sekundäre Imaginäre« nennt,86 entstehen erst aus diesem »radikalen

81 Ebd., S. 347.

82 Ebd., S. 218.

83 Ebd., S. 201.

84 Ebd., S. 583.

85 Ebd., S. 218.

86 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Imaginären«, das noch »jeder aisthesis und jedem logos« vorausgeht.87

Castoriadis verfolgt somit parallel die Annahme eines vom Symbo-

lischen unabhängigen Imaginären, das sich sein »Fleisch« lediglich

»erborgt«88 und sich in symbolischen Trägern nachträglich »materia-

lisiert«89. Weder ist das Imaginäre aus der sinnlichen Wahrnehmung

abgeleitet – es ist nicht »Widerspiegelung oder Abbild der Realität«90

– noch aus symbolischen Trägern konstituiert – es geht ihnen vor-

aus –, sodass bei Castoriadis der dichotome Begriff eines Imaginären

durchscheint, der das Imaginäre als Innerlichkeit begreift, die sich

erst nachträglich in einem Äußeren »ausdrücken«91 muss und deren

Herkunftsort (weder Wahrnehmungen noch Symbole) unklar bleibt.92

Die Verkörperung in einem Materiellen und Wahrnehmbaren bleibt

dem Imaginären nachgelagert und hat keinen Einfluss auf seine Entste-

hung.Wenn aber das Imaginäre weder aus derWahrnehmung noch aus

den Symbolen entsteht, bleibt unklar, woher das »radikale Imaginäre«

seine unerschöpfliche Potenzialität beziehen soll. Das Imaginäre bliebe

dann eine rein negative Figur, ohne Anstoß und ohneMöglichkeitsraum

der sinnlichenWahrnehmung, aus der folglich nichts entstehen könnte.

Castoriadis vernachlässigt somit die bei Lacan stark gemachte Entfrem-

dung im bildlichenMedium, die andeutet, dass Verkörperungsprozesse

ihre Gegenstände gleichzeitig verändern und damit mit konstituieren,

Imaginäres also immer schon heteronom ist. Ein radikales Imaginäres,

das autonomundaus sichherauswirkt,wäredannanzuzweifeln.93 Auch

wenn Castoriadis das Imaginäre nicht als Abbild oder Repräsentation

versteht und die symbolische, materielle Komponente des Imaginären

betont, entgeht ihm die performative Dimension des Mediums, die das

87 Ebd., S. 555.

88 Ebd., S. 273.

89 Ebd., S. 583.

90 Ebd., S. 241.

91 Ebd., S. 191.

92 Vgl. hierzu auch Lüdemann: Metaphern der Gesellschaft, a.a.O., S. 52f.

93 Vgl. ebd., S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 41

Imaginäre mit austrägt. In der Nachfolge von Castoriadis, in denTheo-

rien des Imaginären vonWolfgang Iser und Karl Ludwig Pfeiffer, bleibt

das Problem einer impliziten Innerlichkeit des Imaginären bestehen.

Jedoch nehmen beide zunächst an, dass das Mediale das Imaginäre

nicht nur austrägt, sondern konstitutiv mitbestimmt.

Imaginäres und Fiktives (Iser)

Wolfgang Iser verlegt die Analyse des Imaginären von den gesellschaft-

lichen Formen und Symbolen auf die Medialität, Struktur und Prozesse

des Literarischen bei der Hervorbringung eines Imaginären. Auch nach

Iser ist einMedium für die Existenz eines Imaginären notwendig, denn

es bringt »Imaginäres zurWirksamkeit«94:

Das Imaginäre ist kein sich selbst aktivierendes Potenzial, sondern

bedarf der Mobilisierung von außerhalb seiner […]. Daraus folgt: dem

Imaginären eignet keine Intentionalität, vielmehr wird es erst mit

einer solchen durch die jeweils erfolgte Inanspruchnahme aufgela-

den.95

Wie schon Castoriadis betont auch Iser, dass das Medium nicht einfach

ein neutraler Träger sei, in welchem das Imaginäre lediglich erscheine,

sondern dass es das Imaginäre im Erscheinen ausrichte:

Deshalb braucht das Imaginäre ein Medium – nicht allein, um über-

haupt zu erscheinen, sondern um im Erscheinen das zu bewerkstelli-

gen, was durch dasMedium in das Imaginäre zumZweck seiner inten-

tionalen Mobilisierung hineingetragen wurde.96

Dabei kommt Iser auf die mediale Besonderheit zu sprechen, das Er-

scheinende im Erscheinen zugleich zu verändern. In einem »Akt des

Fingierens«, zu dem Iser Wiederholungen, Prozesse des Selektierens

94 Iser: Das Fiktive und das Imaginäre, a.a.O., S. 291.

95 Ebd., S. 377.

96 Ebd., S. 400.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

und Kombinierens vonMaterial sowie die Selbstanzeige des Fiktionalen

zählt,97 richtet das Medium des fiktionalen Textes das Imaginäre »für

etwas Bestimmtes zu und gibt ihm dadurch Form.«98 Dadurch herrscht

ein »dialektisches Verhältnis« zwischen dem Fiktiven und Imaginären:

Das Medium prägt »die Form der Erscheinung« des Imaginären, es

perspektiviert es, gleichzeitig aber sichert es dem Imaginären allererst

»in solcher Perspektivierung das Erscheinen«.99 Das Imaginäre könne

somit nur in einemMediumerscheinen, durchwelches es jedoch bereits

verändert werde. Iser betont hier die notwendige mediale Vermittlung

des Imaginären und den medienspezifischen Einfluss (fiktionale Per-

spektivierung) auf das Imaginäre, sodass sich ein rein Imaginäres und

ein rein Mediales nicht eindeutig voneinander trennen lassen. Dabei

nimmt nicht nur das Mediale Einfluss auf das Imaginäre, sondern auch

umgekehrt, es ist ein »wechselseitiges Verändern«. Tritt das Imagi-

näre in Gestalten wie Wahrnehmungen, Vorstellungen, Träumen und

Halluzinationen »in eine erfahrbare Existenz«,100 verändert es diese

mit: »So sehr die genannten Komponenten Imaginäres zur Gestalt

seines Erscheinens erwecken, so unverkennbar erfahren sie ihrer-

seits eine Veränderung, wann immer sie Imaginäres mobilisieren.«101

Gleichzeitig sind diese Produkte, zu denen Iser neben Träumen und

Wahrnehmungen auch die literarische Fiktion zählt, »nicht ausschließ-

lich Erzeugnisse des Imaginären.«102 Iser formuliert hier die Einsicht,

dass Imaginäres und Mediales zwar miteinander verzahnt sind, aber

nicht zusammenfallen. Die mediale Gestalt ist genauso wenig voll-

ständig auf ein Imaginäres rückführbar, wie das Imaginäre sich nicht

restlos in einem Medium verkörpern lässt. Das Imaginäre, so hat auch

Castoriadis es gezeigt, lässt sich nicht abbilden oder in einemkonkreten

97 Vgl. ebd., S. 18–60.

98 Wolfgang Iser: »Das Imaginäre: Kein isolierbares Phänomen«, in: Ders., Dieter

Henrich (Hg.): Funktionen des Fiktiven, München 1983, S. 485.

99 Ebd., S. 484.

100 Iser: Das Fiktive und das Imaginäre, a.a.O., S. 314.

101 Ebd., S. 315.

102 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 43

Bild oder einer symbolischen Bedeutung identifizieren. Genauso wenig

kann es aus dem, was ist, vollständig abgeleitet werden. In beiden liegt

eine Möglichkeitsvielfalt, die zu keiner gegenseitigen Deckung kommt.

Weder ist das Imaginäre für Iser eine selbsttätige Kraft (es bedarf zu

seiner Mobilisierung eines Mediums) noch lösen sich Imaginäres und

Mediales ineinander auf. Iser betont stattdessen die Differenz beider

und ihr wechselseitiges Verändern. Dennoch findet sich bei ihm, wie

auch schon bei Castoriadis, der Begriff eines Imaginären wieder, der

noch vor einer medialen Verkörperung existiert und damit erst nach-

träglich von einem Medium ausgetragen und ausgerichtet wird. So

ist das Imaginäre bereits etwas mit eigenen Wesensmerkmalen, es ist

»diffus, formlos, unfixiert«,103 und wird »aus diffuser Gegebenheit in

eine bestimmteGestalt überführt«,104 d.h. erst sekundär in die Formdes

fiktionalen Textes versetzt. Und auch die Rede davon, dass »Imaginäres

immer nur in Produkten – wie in Wahrnehmung, Vorstellung, Traum

etc. – faßbar«105 werden kann, impliziert die Vorstellung eines mate-

rielosen Imaginären, das noch vor einer solchen Überführung in die

symbolischen Formen existiere.Das Imaginäre ist nach Iser zwar erst in

einem Medium fassbar, doch etwas in etwas geht von bereits gegebenen

Elementen aus und verkennt die performative Dimension des durch und

dessen Aspekt derWiderfahrnis. Die Imagination nimmt bei Iser somit

eine doppelte Rolle ein, sie »ist dem voraus, was ist, wenngleich sie sich

nur in dem, was ist, zu zeigen vermag.«106

Imaginäres als Effekt des Mediums (Pfeiffer)

Dass das Imaginäre und Mediale zusammengehören, hebt auch Karl

Ludwig Pfeiffer hervor. In seiner Ausarbeitung einer medialen Anthro-

pologie, betont Pfeiffer, dass die gesamte Erfahrung des Menschen

103 Ebd., S. 21.

104 Ebd., S. 22.

105 Ebd., S. 315.

106 Ebd., S. 294.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

»medial verfasst« sei und somit durch Medien geprägt und »insze-

niert«107 werde. Nur in dieser medialen Form sei subjektive Erfahrung

gegeben, weswegen es sich immer auch um »›Fiktionale‹ Erfahrung«108

handle. Am Beispiel des amorphen Unbewussten verdeutlicht Pfeiffer

seineThese:

Um eindeutige, konkrete Formen anzunehmen, absorbiert das Unbe-

wußte (vor allem ästhetische) Bilder und Vollzüge, welche dieMedien

der Kultur hervorbringen. […] Das amorphe Begehrenmuß ›geködert‹,

sozusagen in geliehene Kostüme eingekleidet, insofern fiktionalisiert

werden, um artikulierbare Gestalt zu gewinnen.109

Erst Medien, insbesondere Medienkonfigurationen, worunter Pfeif-

fer so Verschiedenes versteht wie griechische Tragödien, Opern und

körperliche Inszenierungen im Sport,110 geben den Erfahrungen eine

»Form«: »Was immer Bedürfnisse ›wirklich‹ sein mögen, sie brauchen

›Masken‹, d.h.Medienund von ihnen getrageneEntäußerungsprozesse,

durch die sie in ästhetisch prägnanter Form ›erscheinen‹ können.«111

Bedeutung geht nach Pfeiffer erst von demMedium aus und ist bei phä-

nomenalen Erscheinungen »ein zu erfahrender Effekt.«112 Nicht also

gibt es einfach ein Imaginäres, sondern es wird medial hervorgebracht.

So sind »Figuren des Imaginären (Archetypen, Stereotypen u.a.) nicht

gegeben, sondern Varianten hochvermittelter Produkte.«113 Wie schon

Iser und Castoriadis betont auch Pfeiffer die Notwendigkeit des Media-

len für imaginäre Vollzüge. Die Imagination ist auf Medien angewiesen

107 Karl Ludwig Pfeiffer: Das Mediale und das Imaginäre. Dimensionen kultur-

anthropologischer Medientheorie, Frankfurt a.M. 1999, S. 39.

108 Ebd., S. 59.

109 Ebd., S. 60.

110 Ebd., S. 12f.

111 Ebd., S. 175f.

112 Ebd., S. 285.

113 Ebd., S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 45

und kein nur geistiges Vermögen des Menschen.114 Doch auch Pfeiffer

bleibt einem Begriff des Imaginären verpflichtet, der unabhängig von

Medien existiert. So spricht er etwa davon, dassMedien »imaginäre und

reale Effekte aufeinander«115 beziehen würden oder dass sie bestimmte

Konstellationen seien, in denen »imaginäre […] Schichten menschli-

chen Verhaltens signifikante Formen angenommen haben.«116 Auch bei

Pfeiffer findet sich also ein Begriff des Imaginären, der primär ist und

erst sekundär in einemMedium geformt oder auf Reales bezogen wird.

Gleichzeitig verfolgt er das andere Extrem, indem er das Imaginäre

als reinen »Effekt« von Medien versteht und somit ein Medienapriori

andeutet.

Die Erkenntnisse von Lacan, Castoriadis, Iser und Pfeiffer sind von

großem Wert, weil sie die mediale Bedingtheit der Imagination, ihre

Existenz im Materiellen betonen und die Imagination von einer an

der Wahrheit der Wahrnehmungen gemessenen Funktion als Abbild

befreien. Gleichzeitig bleibt diese Beziehung des Imaginären zu einem

medialen Träger selbst noch dichotom, indem von einem Ausdrucksge-

schehen eines immateriellen Imaginären in einem materiellen Körper

die Rede ist oder aber umgekehrt ein Medienapriori vermutet wird,

bei dem Imaginäres zum Effekt eines vorgelagerten Mediums wird.

Trotz der den Theorien gemeinsamen Bemühung, die Dichotomie von

Imaginärem und Medialem aufzubrechen, wird hier ein Begriff des

Imaginären impliziert, der unabhängig von einem Medium gegeben

ist, der sich also entweder nachträglich in einem Medium ausdrückt

oder aber umgedreht lediglich als dessen Effekt verstanden wird.

Dieses Ausdrucksverhältnis kann mit dem Begriff des Performativen

hinterfragt werden. Die Theorien des Performativen erlauben es, die

Verkörperung und den Ausdruck als Akt zu denken, in welchem der

Gegenstand, der ausgedrückt wird, durch die mediale Verkörperung

114 Vgl. Karl Ludwig Pfeiffer: »Medienbilder, Sportrituale und das Imaginäre«, in:

Bernd Hüppauf, Christoph Wulf (Hg.): Bild und Einbildungskraft, München

2006, S. 226–242.

115 Pfeiffer: Das Mediale und das Imaginäre, a.a.O., S. 54.

116 Ebd., S. 42f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

mitbestimmt wird. Imaginäres wäre dann weder ein rein Primäres,

das seine Umgebungen und Bilder aus sich heraus konstruiere, noch

nur ein rezeptiv aufgenommener medialer Effekt, sondern Medium

der Erkenntnis, »Sichtbarmachung« und Kraft der »Präsentation«.117

Die Erweiterung derTheorien zum Imaginären um bildliche Medialität

erlaubt es, Performativität, Medialität und Imagination zusammen

zu denken. Imaginäres und Medialität können dann als Prozesse des

Erscheinenlassens oder der Sichtbarmachung angesprochen werden.

Wie wir noch sehen werden, lässt sich bei Hegel ein performativer Ver-

körperungsbegriff nachweisen, der imWahrnehmbaren angesiedelt ist.

Imagination existiert bei Hegel erst, wenn sie in einem anschaulichen

Träger zur Erscheinung gebracht wird und gleichzeitig bringt sie durch

die mediale Erscheinung selbst etwas zur Erscheinung.

1.3 Performativität medialer Verkörperung

Sämtliche Performativitätstheorien kritisieren die Idee der Reprä-

sentation, der Ausdrucksbeziehung und der mit ihr einhergehenden

Trennung von einemWesen und seiner Erscheinung, bei der die Bedeu-

tung hinter der Erscheinung liegt.118 Für die Performativitätstheorien

befindet sich das Wesen nicht »hinter den Phänomenen«, sondern es

»zeigt sich.«119 Ins Zentrum rücken so die Präsenz sinnlichen Daseins

117 Vgl. Emmanuel Alloa: »Phantasie. Aristoteles’ Theorie der Sichtbarmachung«,

in: Boehm u.a. (Hg.): Imagination, a.a.O., S. 104–107. Alloa spricht in diesem

Zusammenhang auch von einer »medialen Phantasie« bei Aristoteles. Ebd.,

S. 103–107.

118 Vgl. Sybille Krämer: »Was haben ›Performativität‹ und ›Medialität‹ miteinan-

der zu tun? Plädoyer für eine in der ›Aisthetisierung‹ gründendeKonzeption des

Performativen. Zur Einführung in diesen Band«, in: Dies. (Hg.): Performativität

und Medialität, München 2004, S. 19.

119 Sybille Krämer: »Erfüllen Medien eine Konstitutionsleistung? Thesen über die

Rollemedientheoretischer Erwägungen beimPhilosophieren«, in: StefanMün-

ker, Alexander Roesler,Mike Sandbothe (Hg.): Medienphilosophie. Beiträge zur

Klärung eines Begriffs, Frankfurt a.M. 2003, S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003 - am 14.02.2026, 09:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

