II. Normative Ethik (Schaber)

1. Spielarten des Utilitarismus im 20. Jahrbundert

Der Utilitarismus ist eine konsequentialistische Moraltheorie,
welche die moralische Qualitit von Handlungen bzw. Regeln
nach deren Folgen bemifit: Eine Handlung bzw. Regel ist dann
moralisch richtig, wenn sie gute Folgen nach sich zieht. In diesem
Konsequenzenprinzip sind sich alle Utilitaristen einig. Uneinig
sind sie sich aber a) in der Bestimmung der guten Folgen. Nach
Ansicht der klassischen Utilitaristen des 19. Jh. Jeremy Bentham,
John Stuart Mill und Henry Sidgwick hat eine Handlung dann
gute Folgen, wenn sie das Gliick der Betroffenen fordert. Fir ver-
schiedene Utilitaristen des 20. Jh. bemessen sich die guten Folgen
nicht am Gliick, sondern an der Befriedigung von Priferenzen.
Uneinig sind sich Utilitaristen in diesem Jahrhundert auch b) in
der Frage, ob eine Handlung schon dann richtig ist, wenn sie gute
oder erst dann, wenn sie die — im Vergleich mit allen Handlungs-
alternativen — besten Folgen nach sich zieht. Die iiberwiegende
Mehrheit der Utilitaristen optiert hier fiir das Maximierungsprin-
zip. Doch von einem negativen Utilitarismus wird dieses Prinzip
zuriickgewiesen. (Der negative Utilitarismus verleiht dem Prinzip
der Verhiitung von Schidigung bzw. der Linderung von Elend
absolute Prioritit gegeniiber dem Gebot der Maximierung von
Gliick.) Ebenfalls umstritten unter den zeitgendssischen Utilita-
risten ist die Frage, ob sich ¢) das Konsequenzenprinzip auf ein-
zelne Handlungen oder auf Regeln bezieht. Anhand dieser drei
Fragen lassen sich die wichtigsten Versionen des Utilitarismus
im 20. Jh. unterscheiden. In der Reihenfolge der genannten Pro-
bleme werden nachfolgend Gliicks- und Priferenzutilitarismus
(a), positiver und negativer Utilitarismus (b), Akt- und Regeluti-
litarismus (c) und (d) im Kontext derselben Fragestellung — Hares
Zwei-Ebenen-Theorie — dargestellt. Abschlieffend sollen dann
noch die wichtigsten Einwinde gegen den Utilitarismus zur Spra-
che kommen (e).

46

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A. Gliicks- vs. Priferenzutilitarismus

G. E. Moore war der erste Utilitarist, der in seinen Principia Ethi-
ca die Gluckskonzeption des Guten kritisierte. Seiner Auffassung
nach gibt es neben dem Glick auch andere Dinge wie z.B. die
Wahrnehmung des Schonen, die an sich gut sind (vgl. dazu
IV,2.A). R. M. Hare geht einen Schritt weiter: Er meint, daf} der
Utilitarist nicht von Gliick, sondern einfach von Interessen- oder
Priferenzenbefriedigung reden sollte. Diese Abkehr vom Gliicks-
utilitarismus hilt er aus zwei Griinden fir geboten: a) Glick ist
ein so unbestimmter Begriff, daf} er mehr Probleme erzeugt als
16st (vgl. Hare 1983, 146); b) Der Glucksbegriff ist kein rein de-
skriptiver Begriff: ,Wer das Urteil, dafl der andere gliicklich ist,
fallt, wertet das Leben des anderen“ (a.a.O., 146). Der Begriff
Gliick liefert damit nicht die vom Utilitaristen erhoffte empiri-
sche Basis fiir seine Moraltheorie. Der Utilitarist ist deshalb bes-
ser beraten, wenn er die guten Folgen iiber die Befriedigung der
Interessen oder Priferenzen von Personen bestimmt. Dabei soll-
ten nach Hare nicht alle aktuellen Priferenzen, die Personen zu
einem gegebenen Zeitpunkt haben, berticksichtigt werden. Mora-
lisch relevant sind vielmehr nur diejenigen Priferenzen, welche
weder auf logischen Fehlern noch auf mangelnder Information
beruhen (vgl. dazu Hare 1981, 101{f; dt.: 1992, 160f.; zu Hares
Theorie der moralischen Relevanz von Praferenzen vgl. ausfiihr-
licher Kap. VIIL,2). Nach Auffassung von John Harsanyi sollte
der Utilitarist dariiber hinaus auch alle asozialen Priferenzen
ignorieren (Harsany1 1982, 56).

Nach Richard Brandt sollte der Utilitarist sich nicht an Prife-
renzen, sondern am Gliick orientieren. Wer auf Priferenzen setzt,
kann dem Phinomen des Priferenzenwechsels nicht Rechnung
tragen (vgl. Brandt 1992, 1691{.). Wenn eine Person wiinscht, daf}
zu einem spateren Zeitpunkt t, etwas der Fall ist, das sie zum
Zeitpunkt t; dann aber nicht will, ist fiir den Priferenzutilitarist
nicht klar, was fiir eine Person niitzlich ist. Fiir Dieter Birnbacher
ist ein Gliicks- dem Priferenzutilitarismus vorzuziehen, weil
nicht jede Priferenzbefriedigung fiir die betroffene Person von
Vortelil ist (Birnbacher 7990, 74; vgl. zu dieser Problematik aus-
fuhrlicher Kap. VIIL1).

47

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Negativer Utilitarismus

Nach einem Vorschlag von Karl Popper sollte das utilitaristische
Grundprinzip in einem negativen Sinn verstanden werden: ,Stre-
be nach dem kleinstmoglichen Grad an Leiden fiir alle* (vgl. Pop-
per 1947, 235; dt.: 1970, 316). Ein solches Prinzip sei klarer als das
klassische utilitaristische Prinzip, das uns dazu auffordert, das
groffitmogliche Glick oder den grofitmoglichen Nutzen fiir alle
hervorzubringen. Man konnte hinzufigen, dafl das Prinzip der
Leidensvermeidung auch plausibler ist als das Prinzip der Nut-
zenmaximierung. Eine genauere Betrachtung macht aber deut-
lich, dafl sich der negative Ultilitarismus nicht aufrechterhalten
laflt, ohne dafl man bereit ist, absurde Konsequenzen in Kauf zu
nehmen. Wire die rasche und schmerzfreie Totung aller Men-
schen nicht die wirksamste Form der Beseitigung von Leiden?
Mord liele sich nach Vorgaben des negativen Ultilitarismus nicht
als schlecht ausweisen. Ganz generell bestiinde der sicherste Weg,
Leiden zu vermeiden, darin, die menschliche Gattung auszurot-
ten (R. N. Smart 1958, 452). Dartiber hinaus kann man alle Hand-
lungen, die Leiden minimieren, auch als Handlungen beschrei-
ben, die Personen gliicklicher machen (vgl. dazu J.]. C. Smart
1973, 281.). Wenn es moralisch gefordert ist, Personen gliicklicher
zu machen, dann ist unklar, wieso — wie der negative Utilitarismus
impliziert — weniger Gliick mehr Gliick vorgezogen werden soll.

C. Akt- und Regelutilitarismus

Nach Ansicht von Aktutilitaristen wie Smart und Hare sollten
wir jeweils diejenige Handlung ausfiihren, welche — im Vergleich
mit allen alternativen Handlungsméglichkeiten — die besten Fol-
gen hat. Regelutilitaristen wie Toulmin, Urmson und Brandt sind
der Meinung, dafl sich das Niitzlichkeitsprinzip nicht auf einzelne
Handlungen, sondern auf Regeln bezieht. Wir sollten uns an den-
jenigen Regeln orientieren, deren Befolgung die bestmdglichen
Folgen hat. Diese beiden Utilitarismusversionen standen sich vor
allem in den 50er und 60er Jahren gegentiber. Dabei drehte sich
die Debatte wesentlich um die Frage, ob ein Regelutilitarismus
sich nicht auf einen Aktutilitarismus reduzieren liefle. Als Utili-
tarist mufl man eine Regelverletzung fiir legitim ansehen, die vor-
aussehbar nutzenmaximierende Effekte hat. Die Empfehlung,

48

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich ungeachtet der voraussehbaren besseren Folgen, strikt an die
Regel zu halten, wire utilitaristisch nicht zu rechtfertigen. Ist dies
richtig, dann sind die Forderungen des Akt- von den Forderun-
gen des Regelutilitarismus nicht zu unterscheiden (vgl. Smart
1967,171-183; Mackie 1977, 137 f.; dt.: 1983, 174 11.). Regeln kon-
nen dann auch blof} als Faustregeln verstanden werden, auf die
wir aufgrund unseres begrenzten Wissens iiber die Folgen unseres
Handelns hiufig angewiesen sind (vgl. Smart 7967, 171). Brandt
entwickelt eine Form des Regelutilitarismus, die diesem Einwand
zu entgehen scheint. Seiner Meinung nach ist eine Handlung dann
richtig, wenn sie mit einem idealen Moralkodex tibereinstimmt,
der aus Regeln besteht, deren Befolgung fiir eine Gesellschaft die
besten Folgen hat (Brandt 7992, 132). Auf diese Form des Regel-
utilitarismus 13t sich nach Brandt der obige Einwand nicht an-
wenden, da der ideale Moralkodex das Maximierungsgebot nicht
enthalten muf} (a.a.O., 130).

D.Hares Zwei-Ebenen-Modell

Hare unterscheidet zwischen einer Ebene intuitiven und einer
Ebene kritischen moralischen Denkens (Hare 1981, Kap. 2 und
3). Fiir das intuitive moralische Denken sind einfache prima-facie
Regeln wie ,Du sollst deine Versprechen halten’, ,Du sollst nicht
toten‘ handlungsanleitend. Das kritische Denken hilt sich an den
Aktutilitarismus. Die Unterscheidung dieser zwei Ebenen dringt
sich nach Hare auf, da wir in der Regel die kognitiven und moti-
vationalen Voraussetzungen nicht erfiillen, die fir eine unpartei-
liche Nutzenmaximierung erforderlich sind. Wir neigen dazu,
parteilich zu sein, und unser Wissen um die Folgen unseres Han-
delns sind begrenzt (vgl. a.a.O., 44{f.,, 911f.). Auf der Ebene des
kritischen Denkens sollten wir uns nur bewegen, wenn wir a) die
Handlungsfolgen kennen und b) die prima-facie Regeln der intui-
tiven Ebene miteinander konfligieren (vgl. a.a.O., 50; dt.: 1992,
97). In solchen Fillen gibt es nach Hare keinen Grund, sich wei-
terhin an die intuitiven moralischen Regeln zu halten. Und genau
dies unterscheidet Hares Zwei-Ebenen-Modell von einem Regel-
utilitarismus: Anders als der Regelutilitarist versteht Hare mora-
lische Regeln als Faustregeln, die nach Mafigabe unserer kogniti-
ven und motivationalen Kompetenzen verletzt werden diirfen.

49

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. Einwinde

Die utilitaristische Moraltheorie ist mit unterschiedlichen
Schwierigkeiten konfrontiert. Die drei wichtigsten Probleme sol-
len im folgenden kurz zur Sprache kommen:

a) Der Utlitarismus scheint Handlungen zuzulassen oder gar
zu fordern, die wir intuitiv fiir aulerst verwerflich halten. So
konnte es gut oder gar Pflicht sein, eine Minderheit zu versklaven,
wenn dies das Wohl der Mehrheit steigern wiirde. In gleicher
Weise scheint es aus utilitaristischer Sicht unproblematisch zu
sein, einen unschuldigen Menschen zu toten, wenn damit das Le-
ben von drei Menschen gerettet werden konnte. Kaum jemand
wird solche Handlungen aber fiir gerechtfertigt halten. Dies vor
allem darum, weil damit Rechte von Menschen verletzt wiirden,
die unserer Ansicht nach jeglicher Nutzenabwigung entzogen
sind (vgl. Nida-Riimelin 7993, 591.).

b) Nach Ansicht verschiedener Moralphilosophen ist das utili-
taristische Konzept von Verteilungsgerechtigkeit vollig unplausi-
bel (vgl. Rawls 1971, 22 ff.; Mackie 1977, 1271,; dt.: 1983, 160ff.;
vgl. Spaemann 1989, 164{f.). Der Utilitarist ist indifferent gegen-
tiber der Verteilung der Nutzensumme, was radikale Ungleichheit
nicht nur nicht ausschliefit, sondern unter bestimmten Umstin-
den gar als gefordert erscheinen lafit. (Dafl Bentham selber eine
utilitaristische Theorie der distributiven Gerechtigkeit entwickelt
hat, wurde erst in jiingster Zeit bekannt und sei hier nur am Rande
erwahnt.)

¢) Man kann auch einwenden, daff eine utilitaristische Moral-
theorie zuviel von uns fordert (vgl. dazu Williams 7973, 116;
Nida-Riimelin 7993). Die utilitaristische Grundpflicht, das Gute
in der Welt zu maximieren, scheint iibermenschliche Selbstopfer
zu verlangen. Wiirden wir dieser Pflicht wirklich nachkommen,
mifiten wir auf die meisten Dinge, die unser Leben lebenswert
machen, verzichten (vgl. Spaemann 7989, 170). Angesichts der
Armut und des Leidens in der Welt, liefle sich die Verfolgung
eigener Projekte kaum rechtfertigen. Es ist deshalb nicht anzu-
nehmen, daf8 der Utilitarismus je praktische Relevanz haben
konnte. Dies kann man als einen guten Grund betrachten, den
Utilitarismus zu verabschieden.

50

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Moderne Deontologie
A. Der Vorrang des Richtigen

Firr eine deontologische Moraltheorie gibt es Handlungen, die in
sich gut oder schlecht sind, unabhingig davon, welche Konse-
quenzen sie nach sich ziehen. So kann eine Handlung in sich
schlecht sein, auch wenn sie sehr vielen Menschen grofle Vorteile
bringen wiirde. Anders als der Utilitarismus beurteilt eine Deon-
tologie Handlungen nicht nach ihren Folgen. In Anlehnung an
eine Formulierung von John Rawls kann man sagen, daf} sich in
einer Deontologie das, was richtig ist, nicht aus dem ergibt, was
gut ist fir Menschen. Das Richtige ist vielmehr unabhingig vom
Guten, und hat ihm gegentiber den Vorrang (vgl. Rawls 1971, 30;
dt.: 1979, 48; vgl. Fried 1978, 9). Richtig sind Handlungen inner-
halb einer Deontologie dann, wenn sie mit bestimmten Regeln
oder Prinzipien uibereinstimmen. Diese Regeln oder Prinzipien
definieren in den meisten Fillen die Grenzen dessen, was wir an-
deren gegentiber tun diirfen (Regeln wie ,Du sollst nicht liigen®,
,Du sollst andere nicht beleidigen®). Sie definieren insbesondere
die Grenzen dessen, was man im Dienste dessen, was gut fiir
Menschen ist, tun darf. Das ist der anti-utilitaristische Charakter
der Deontologie. Nach ihr darf das Gute nur innerhalb des Rich-
tigen gefordert werden. Thomas Nagel schildert in diesem Zu-
sammenhang folgendes Beispiel (vgl. Nagel 7986, 176): Mehrere
Personen sind bei einem Autounfall verletzt worden. Ich kann
diese Personen nur retten, wenn ich eine Anwohnerin dazu
tberrede, Hilfe zu holen. Diese weigert sich aber, dies zu tun.
Folgende Moglichkeit steht mir offen: Ich konnte der Enkelin
dieser Frau den Arm umdrehen und sie so dazu bewegen, Hilfe
zu holen. Nagel ist der Ansicht, daf8 sich das Umdrehen des
Arms nicht im Blick auf die positiven Konsequenzen rechtferti-
gen liefle. Damit wiirde eine Grenze dessen tiberschritten, was
im Dienste fir das Wohl anderer zu tun erlaubt ist.

Welche Handlungen nun sind in sich gut bzw. in sich falsch?
Verschiedene Deontologen orientieren sich in der Antwort auf
diese Frage an Kants kategorischem Imperativ, wonach ich den
anderen nie bloff als Mittel, sondern immer auch als Zweck be-
handeln soll (vgl. dazu Tugendhat 71993, 80ff.). Ernst Tugendhat
spricht von einer ,Moral der universellen Achtung” (a.a.O., 80).

51

https:/idol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der Interpretation des Deontologen Alan Donagan bedeutet
die zweite Formel des kategorischen Imperativs, dafl ich ver-
pflichtet bin, den anderen als rationales Wesen zu respektieren
(vgl. Donagan 1977, 66).

Nagel geht in der Frage nach den richtigen Handlungen nicht
von einem Prinzip, sondern von unseren moralischen Intuitionen
aus (vgl. Nagel 71986, 176). Seiner Ansicht nach legen uns diese
folgende Typen von Verpflichtungen und Verboten nahe: a) Ver-
pflichtungen, die sich aus Versprechen und Ubereinkiinften erge-
ben; b) Verbote, individuelle Rechte anderer Menschen zu verlet-
zen; ¢) Restriktionen im Blick darauf, was wir anderen im Dienste
des Guten zumuten diirfen; und schliellich d) Pflichten, die sich
aus der speziellen Beziehung ergeben, die ich zu anderen Men-
schen habe.

Dabei geht es in einer Deontologie ganz wesentlich darum, daf§
der Handelnde bestimmte Dinge nicht absichtlich tut (vgl. Fried
1978, 91; Nagel 1986, 178). So kann man z. B. sagen: Es ist falsch,
einen Menschen zu toten; es kann aber durchaus erlaubt sein, den
Tod von Menschen nicht zu verhindern. Wenn ich in einer Situa-
tion einen Menschen téten muf}, um zehn Menschen das Leben zu
retten, wird es sich aus deontologischer Sicht deshalb nahelegen,
die zehn Menschen sterben zu lassen. Denn der Deontologe beur-
teilt das aktive Toten eines Menschen in einem solchen Fall als
schwerwiegender als das Sterbenlassen von zehn Menschen. In
gleicher Weise ist es aus deontologischer Sicht auch nicht erlaubt,
eine moralische Regel zu verletzen, um andere daran zu hindern,
moralisch falsch zu handeln. Es ist falsch zu ligen, auch wenn ich
mit einer Liige andere davon abhalten kénnte zu ligen.

B. Kritik

Man kann gegen deontologische Ethiken einwenden, daf§ es sich
dabei um blofle Gesinnungsethiken handelt. Denn hier wiirden
Normen befolgt, ohne daff der Akteur nach den voraussehbaren
Folgen seines Handelns zu fragen habe. Dies ist nach Ansicht von
Max Weber bei einer Verantwortungsethik der Fall. Zudem ist
fraglich, ob die skizzierten Begriindungen der deontologischen
Prinzipien zu befriedigen vermogen. Nagels Rekurs auf unsere
moralischen Intuitionen ist problematisch, da wir nicht alle die-
selben moralischen Intuitionen haben. In der Frage beispielswei-

52

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

se, was wir im Dienste des Guten tun diirfen, werden wir sehr
unterschiedliche Intuitionen vorfinden. So ist es im Blick auf das
oben geschilderte Beispiel von Nagel alles andere als klar, was uns
unsere moralischen Intuitionen nahelegen. Einige werden Nagels
Antwort fir intuitiv plausibel halten. Viele aber werden es wohl
in Ubereinstimmung mit dem Utilitaristen als moralisch legitim
ansehen, das Kind als Mittel zum guten Zweck zu behandeln, dies
jedenfalls dann, wenn es zur Erreichung dieses Zwecks — mora-
lisch gesehen — keine bessere Alternative gibt. Die moralische In-
tuition kann deshalb in diesem Zusammenhang nicht herangezo-
gen werden. Sie laflt im Blick auf Nagels Beispiel offen, was wir
tun oder nicht tun diirfen. Ganz generell bleibt fraglich, ob sich
mit unseren moralischen Intuitionen Prinzipien begriinden las-
sen, die wir unabhingig von den daraus sich ergebenden Folgen
einhalten sollten. Auch in dieser grundlegenden und fir den
Deontologen entscheidenden Frage werden wir unterschiedliche
moralische Intuitionen vorfinden.

Fraglich ist auch, ob sich aus dem Gebot, andere immer als
rationale Personen zu respektieren, die deontologischen Grenzen
dessen, was wir im Dienste des Guten tun diirfen, ableiten lassen.
Wenn ich 20 Personen vor groflem Schaden nur dadurch bewah-
ren kann, daff ich einem Menschen groflen Schaden zufiige, ist
unklar, was uns das Respektsgebot wirklich empfiehlt. Deontolo-
gische Moraltheoretiker sind der Ansicht, daff man keinem Men-
schen absichtlich Schaden zufiigen darf. Respektiere ich aber die
20 Personen als rationale Personen, wenn ich zulasse, daf} sie —
wodurch auch immer — geschidigt werden? Verlangt das Re-
spektsgebot nicht, daf ich die Interessen und Bedurfnisse aller
von meinem Tun und Unterlassen betroffenen Personen gleich
gewichte? Wenn das Respektsgebot aber in dieser Weise interpre-
tiert werden kann, dann hat der Deontologe gute Griinde, sich
nach einem anderen Grundprinzip umzusehen.

Ein weiteres Problem einer Deontologie liegt darin, daf} die
Idee einer ausnahmslosen Geltung moralischer Prinzipien kon-
traintuitiv ist. Wenn ich das Leben vieler Menschen dadurch ret-
ten kann, dafl ich jemanden beltige, werden wohl nur die wenig-
sten ligen fir verboten halten. Im Gegenteil: Ein striktes
Befolgen moralischer Prinzipien werden die meisten in bestimm-
ten Fillen gar fiir moralisch problematisch halten. Wenn ich die
Einwohner der Stadt New York nur dadurch retten kann, daff ich

53

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den sie bedrohenden Terroristen tote, werden das sehr viele fiir
geboten halten. Verschiedene Deontologen sehen entsprechend
fur Katastrophenfille auch Ausnahmen vor (vgl. Fried 1978, 10;
Donagan 1977, 206). Unklar aber bleibt, wie sich ein solches Zu-
gestandnis auf deontologischer Basis rechtfertigen laf3t.

3. Vertragstheorien der Moral

Vertragstheorien der Moral machen moralische Prinzipien oder
Regeln an der Ubereinkunft rationaler Personen fest. Dabei kann
man den Ausdruck ,rationale Personen® auf unterschiedliche Wei-
sen verstehen: Zum einen lassen sich darunter Personen verste-
hen, die ihr Eigeninteresse optimal verfolgen, zum anderen kann
man damit Personen meinen, die unparteilich sind und entspre-
chend den Interessen anderer Personen ein gleiches Gewicht zu-
schreiben wie den eigenen Interessen. Aus diesen zwei Interpre-
tationen von ,rational ergeben sich auch zwei Typen der
Vertragstheorien der Moral: eine reale und eine ideale Vertrags-
theorie. Die reale Theorie geht auf Thomas Hobbes zuriick und
findet ihren elaboriertesten zeitgendssischen Vertreter in David
Gauthier. Die ideale Theorie hat thre Wurzeln in Kant; sein klas-
sischer zeitgenossischer Vertreter ist John Rawls. Im folgenden
soll zunichst Gauthiers (a) und anschlieflend Rawls vertragstheo-
retische Position (b) vorgestellt werden.

A. Eigeninteresse und Moral

Gauthier geht von einer subjektiven Werttheorie aus. Seiner An-
sicht nach gibt es keine objektiven Werte. Werte beruhen auf den
Priferenzen oder Interessen von Personen (vgl. Gauthier 7986,
211ff.). Wertvoll ist fiir Personen — genauer besehen — das, was ihre
gepriiften Priferenzen (,considered preferences“) bedient. Es
sind insofern die Priferenzen von Personen, welche nach
Gauthier die Wertbasis bilden, aus der moralische Regeln hervor-
gehen. Dabei spielt auch die Konzeption von Rationalitit, die
Gauthier vertritt, eine wichtige Rolle. Rational verhilt sich eine
Person, wenn sie ihre Priferenzbefriedigung maximiert (vgl.
a.2.0.,7: ,,(T)he rational person ... seeks the greatest satisfaction
of her own interests“). Tut sie dies, ohne auf die Interessen an-

54

https:/idol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derer Riicksicht zu nehmen, werden ihre Praferenzen sehr oft gar
nicht oder suboptimal bedient werden. Deshalb haben rationale
Personen gute Griinde, ihrem eigeninteressierten Verhalten
wechselseitig Einschrinkungen aufzuerlegen und die Interessen
anderer zu berticksichtigen. Gauthier setzt diese Einschrinkun-
gen mit moralischen Normen gleich. Moralische Normen definie-
ren die Grenzen, in denen wir unser Eigeninteresse verfolgen soll-
ten, sofern wir an einer maximalen Befriedigung unserer
Priferenzen interessiert sind. Auf diese Weise sind nach Gauthier
moralische Normen im Eigeninteresse rationaler Personen be-
grindet (vgl. a.a.O., 4). Dabei sind fiir moralische Normen nach
Gauthier allein die Interessen oder Priferenzen rationaler Perso-
nen mafigebend. Tiere, Ungeborene und geistig Behinderte geho-
ren nicht zur moralischen Gemeinschaft (vgl. a.a.O., 268). Thre
Anliegen konnen einzig indirekt iiber die entsprechenden Prife-
renzen oder Interessen rationaler Personen moralisch berticksich-
tigt werden (vgl. a.a.O., 2981f.).

Nach Gauthier haben wir Griinde, moralische Normen zu ak-
zeptieren. Das impliziert aber nicht, dafy wir auch Griinde haben,
sie zu befolgen. Es konnte rational sein, sich in bezug auf aner-
kannte moralische Normen als Schwarzfahrer zu verhalten (vgl.
VIII, 3). Gauthier setzt sich mit diesem Problem sehr ausfiihrlich
auseinander. Seiner Ansicht nach habe ich Griinde, mich mora-
lisch zu verhalten, wenn ich unterstellen kann, daf§ die meisten
anderen sich auch an die moralischen Normen halten werden.
Dies wiederum setzt voraus, daf sich die ,moralischen Schwarz-
fahrer® gut identifizieren lassen (vgl. Gauthier 1986, 157 {f.).

B. Rawls’ Schleier des Nichtwissens

Wie Gauthier ist auch Rawls der Meinung, dafl moralische Regeln
dem gegenseitigen Vorteil der Mitglieder einer Gesellschaft
dienen sollen (vgl. Rawls 1971, 4; dt.: 1979, 20). Dabei beschiftigt
sich Rawls mit den Prinzipien der Gerechtigkeit. Seiner Ansicht
nach lassen sich diese tiber das, was freie und verniinftige Per-
sonen als gerecht annehmen konnen, bestimmen. Wie Gauthier
geht er davon aus, daf} verniinftige Personen ihr Eigeninteresse
verfolgen, ohne notwendigerweise sich um die Anliegen anderer
zu kiimmern (vgl. Rawls 1971, 13; dt.: 1979, 30). Die Gerechtig-

55

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keitsprinzipien sollen nach Rawls das Ergebnis einer fairen
Ubereinkunft eigeninteressierter Personen sein. Und fair ist die
Ubereinkunft, wenn die einzelnen sich hinter einem Schleier des
Nichtwissens entscheiden miissen. Rawls denkt in diesem Zusam-
menhang an einen fiktiven Urzustand, in dem die Personen, die
Uber die Gerechtigkeitsgrundsitze zu entscheiden haben, nicht
wissen, welche Position sie in der Gesellschaft einnehmen und
welche Eigenschaften sie haben werden. Dieser Schleier des
Nichtwissens soll sicherstellen, daf} sich einzelne nicht fir dis-
kriminierende Prinzipien entscheiden. Wer z. B. weif}, daf§ er eine
weifle Hautfarbe haben wird, konnte Grundsitze befiirworten,
die Weifle privilegieren (vgl. Rawls 71971, 19; dt.: 1979, 36). Hinter
dem Schleier des Nichtwissens wird er dies aber nach Rawls nicht
tun, da er nicht ausschlieflen kann, selbst durch den entsprechen-
den Grundsatz benachteiligt zu werden. Generell gilt: In einer
Situation der Unsicherheit, wie sie der Urzustand darstellt, ist es
rational nach der sog. Maximinregel zu entscheiden, und Gerech-
tigkeitsprinzipien zu beflirworten, die den Schlechtestgestellten
das bestmogliche Ergebnis garantiert. Dabei ist Rawls nicht der
Meinung, dafl es in jeder Unsicherheitssituation rational ist, die
Maximinregel zu befolgen. Als generelle Regel wire sie zu kon-
servativ. Bei schwerwiegenden Entscheidungen aber — und bei der
Entscheidung iiber Gerechtigkeitsprinzipien handelt es sich um
eine fir die Betroffenen schwerwiegende Entscheidung — hilt
Rawls den Konservativismus der Maximinregel jedoch fir ange-
messen (vgl. Rawls 71971, 154{,; dt.: 1979, 1791.). Es wire deshalb
nicht rational, sich im Urzustand fiir diskriminierende Gerech-
tigkeitsprinzipien zu entscheiden. Rational ist es vielmehr, die
Interessen aller, insbesondere der Schlechtestgestellten, zu be-
rucksichtigen. Im fiktiven Urzustand verhalten sich Personen
aus Eigeninteresse unparteilich. Dazu kommt, daff — so Rawls —
die Personen im Urzustand gleich sind: Jede Person hat dieselben
Rechte, Gerechtigkeitsgrundsitze zu wihlen und vorzuschlagen
(vgl. Rawls 7971, 19; dt.: 1979, 36). Der Urzustand sichert also
auch von seiner Struktur her die Unparteilichkeit der Personen,
die sich iiber Gerechtigkeitsgrundsitze einigen.

56

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C.Probleme

Firr eine reale Vertragstheorie ergeben sich folgende zwei Proble-
me: a) Personen konnen sich auf Dinge einigen, die wir intuitiv als
duflerst unfair oder ungerecht ansehen. So kann sich z.B. jemand,
der tiber keine Mittel verfiigt, gezwungen sehen, Regeln zu ak-
zeptieren, die ihm kaum, anderen aber grofie Vorteile verschaffen.
Das wire nur zu verhindern, wenn es in den Situationen, in denen
tiber Kooperationsregeln verhandelt wird, keine groflen Un-
gleichheiten gibe. Reale Vertragstheorien schlieffen aber solche
Ungleichheiten in keiner Weise aus. Illegitim sind fiir sie einzig
Ungleichheiten, die auf Gewalt und Betrug beruhen. Das aber ist
- so kann man argumentieren — zuwenig, um verschiedene For-
men dessen, was wir intuitiv als Ausbeutung betrachten, zu ver-
unmoglichen. Ein Mittelloser konnte genotigt sein, sich selbst zu
versklaven, um zu iberleben. Ein Vertragstheoretiker vermag
nicht auszuschlieflen, eine solche Versklavung fir legitim zu er-
kliren.

b) Man kann es auch als problematisch ansehen, daf} einzig ra-
tionale Personen zur moralischen Gemeinschaft gehoren. Der
Vertragstheoretiker glaubt zwar, daff wir durchaus auch Griinde
haben konnen, auf zukiinftige Generationen, geistig Behinderte,
Neugeborene und Tiere Riicksicht zu nehmen; aber diese Griinde
haben ihren Ursprung allein in den Interessen rationaler Perso-
nen. Doch dies widerspricht unseren Intuitionen. Wir halten Tier-
qualerei nicht fur falsch, weil damit Interessen rationaler Perso-
nen betroffen sein konnten, sondern vielmehr, weil damit Tieren
geschadet wird.

Bei der idealen Vertragstheorie ist unklar, ob die Idee des Ver-
trags unter Menschen wirklich eine relevante Rolle spielt. Fir
Rawls ergeben sich die Gerechtigkeitsprinzipien aus einer Uber-
einkunft verniinftiger Personen. Doch das, was diese als gerecht
akzeptieren, hingt von der Struktur des Urzustandes ab. Wichtig
ist: Fir diese Struktur sind moralische Intuitionen mafigebend,
die sich keiner vorhergehenden vertraglichen Ubereinkunft ver-
danken. Die von Rawls vorgeschlagenen Gerechtigkeitsgrundsit-
ze ergeben sich aus einer Kombination von moralischen Intuitio-
nen und einem Konzept rationalen Handelns unter Unsicherheit.
Auf das vertragstheoretische Element konnte Rawls auch ginz-
lich verzichten.

57

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Diskursethik
A.Konsens- und Universalisierungsprinzip

Die Ubereinstimmung von Personen spielt auch fiir die von Karl-
Otto Apel und Jirgen Habermas vertretene Diskursethik eine
zentrale Rolle. Der Kerngedanke der Diskursethik besagt, ,,dafl
nur die Normen Geltung beanspruchen dirfen, die die Zustim-
mung aller Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen Diskur-
ses finden (oder finden konnten)“ (Habermas 7983, 103). Apel
glaubt, dafl sich fir diesen Gedanken eine Letztbegriindung fin-
den 1aflt: Wer ernsthaft argumentiert, akzeptiert notwendigerwei-
se das Konsensprinzip (vgl. Apel 71986, 13); er anerkennt — anders
formuliert — die Norm, daf} Fragen ,,nur durch konsensfahige Ar-
gumente ... entschieden werden sollten” (vgl. a.a.O., 7). Haber-
mas lehnt diese Letztbegriindung des grundlegenden diskursethi-
schen Prinzips ab. Bei ihm beruht das Konsensprinzip auf einer
Theorie der Wahrheit, die Wahrheit ganz generell iber den Kon-
sens von Personen definiert (vgl. Habermas 7973). Die Wahrheit
deskriptiver Sitze hingt genauso von der Zustimmung von Per-
sonen ab wie die Richtigkeit normativer Aussagen. Dabei ist eine
normative Aussage nach Habermas nicht einfach dann richug,
wenn ihr zugestimmt wird. Die Zustimmung muf§ seiner Ansicht
nach vielmehr auf Griinden beruhen. Das unterscheidet rationale
von irrationalen Ubereinstimmungen. Die rationale Ubereinstim-
mung nun wiederum setzt voraus, dafl die Bedingungen dessen,
was Habermas ,die ideale Sprechsituation® (vgl. 1973, 252ff.)
nennt, erfillt sind. In einer idealen Sprechsituation gibt es keine
Ungleichheit zwischen den Diskursteilnehmern; und es fehlt auch
jegliche Form von Repression: Jeder darf an Diskursen teilneh-
men; jeder darf Behauptungen problematisieren und Behauptun-
gen in den Diskurs einbringen; und jeder darf seine Wiinsche und
Bediirfnisse zum Ausdruck bringen; dariiber hinaus darf niemand
durch Zwang gehindert werden, diese Rechte wahrzunehmen
(vgl. 1983, 98/99).

Die Diskursethik ist nun nicht allein durch das Konsensprinzip
definiert. Habermas kombiniert das Konsensprinzip mit dem
Universalisierungsgrundsatz. Danach ist eine Norm nur dann
gultig, ,wenn die Folgen und Nebenwirkungen, die sich aus einer
allgemeinen Befolgung der strittigen Norm fiir die Befriedigung

58

https:/idol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Interessen eines jeden einzelnen voraussichtlich ergeben, von
allen zwanglos akzeptiert werden kénnen“ (a.a.O., 103). Dieser
Universalisierungsgrundsatz folgt nicht aus dem Konsensprinzip.
Es handelt sich dabei vielmehr um einen eigenstindigen Grund-
satz, den jeder implizit anerkennt, der an Diskursen teilnimmt.
Aus den Diskursregeln (jeder darf jede Behauptung problemati-
sieren und Behauptungen in den Diskurs einbringen usw.) ,ergibt
sich nimlich, daf} eine strittige Norm unter den Teilnehmern eines
praktischen Diskurses Zustimmung nur finden kann, wenn (der
Universalisierungsgrundsatz, P. S.) gilt“ (a.a. O., 103).

Das Konsens- und das Universalisierungsprinzip sind rein for-
male Prinzipien. Die Diskursethik legt keine inhaltlichen Moral-
prinzipien fest. Das unterscheidet sie unter anderem auch von
Vertragstheorien der Moral. Vertragstheoretiker entwickeln in-
haltliche Moralprinzipien, die Gerechtigkeitsgrundsitze von
Rawls sind dafiir ein gutes Beispiel. In der Diskursethik wird nach
Habermas die Bestimmung inhaltlicher Prinzipien oder Normen
jedoch ganz den realen Diskursen tiberlassen (vgl. a.a.O., 194).
Unter den Diskursethikern bildet in diesem Zusammenhang ein-
zig Apel eine Ausnahme. Er schligt ein inhaltliches Moralprinzip
vor, das Konsens- und Universalisierungsgrundsatz erginzen soll:
Nach diesem Prinzip sind wir verpflichtet, die Bedingungen einer
idealen Kommunikationssituation zu verwirklichen (vgl. dazu
Apel 1986, 23f.). Doch dieses inhaltliche Prinzip folgt in keiner
Weise aus den genannten formalen Prinzipien. Es ist insofern
auch unklar, ob es sich dabei tiberhaupt um ein mit der Diskurs-
ethik vertragliches Prinzip handelt (vgl. Steinvorth 1990, 115).

Die Diskursethik weicht noch in einem anderen Punkt von der
Vertragstheorie der Moral ab. Um zu einem Konsens zu gelangen
mufl jeder Diskursteilnehmer sich in die Lage aller anderen ein-
fihlen. Dies geschieht aber nicht wie bei Rawls aus Eigeninteres-
se, sondern aus einem originiren Interesse daran, sich mit andern
zu verstindigen (vgl. dazu Habermas 7986, 23). Dabei ist dieses
Interesse in der Idee des argumentativen Diskurses fundiert. Ar-
gumentationen zielen nach Habermas auf Einverstandnis.

59

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Kritik

Gegen die Diskursethik lassen sich zwei Einwinde vorbringen:

1) Die Diskursethik setzt voraus, daf} sich die Diskursteilneh-
mer unparteilich verhalten. Diese Unparteilichkeit wird nun aber
nicht durch den Diskurs begriindet (vgl. dazu Tugendhat 71984,
1191.). Das bedeutet, daff sich der Diskurs, den Habermas und
Apel im Blick haben, tiber ein moralisches Prinzip konstituiert,
dessen Geltung diskursunabhingig ist. Eine Diskursethik, die
diesen Namen verdiente, miifite auch den Universalisierungs-
grundsatz diskursiv herleiten.

2) Der zweite Einwand bezieht sich auf das Konsensprinzip:
Man kann argumentieren, daf} eine moralische Norm nicht darum
richtig ist, weil ihr zugestimmt wird (werden konnte). Vielmehr
gilt: Einer moralischen Norm wird zugestimmt, weil oder sofern
die Zustimmenden sie fiir richtig halten (vgl. Tugendhat, a.4. O.,
118). Wer z.B. einem Verbot von Tierquilerei zustimmt, tut dies
nicht, weil er glaubt, dafl auch andere diesem zustimmen, sondern
well er Tierqualerei fir falsch hilt (vgl. Wellmer 7986, 72: ,Das
Faktum des Konsenses, selbst wenn er unter idealen Bedingungen
eintrite, kann kein Grund fiir die Wahrheit des fiir wahr Gehalte-
nen sein. Dann sind wir aber auf die Griinde oder Kriterien zu-
rickgeworfen, die uns immer schon verfiigbar sind, wenn wir den
Sinn von Geltungsanspriichen verstehen; vgl. auch Kriamer 7992,

521.).

5. Rechteethik
A. Moralische Rechte

In einer Rechteethik spielen moralische Rechte eine zentrale Rol-
le. Dies bedeutet nicht bloff, da} moralische Rechte anerkannt
werden. Auch innerhalb einer utilitaristischen oder deontologi-
schen Moraltheorie kann es Raum fiir moralische Rechte geben.
Anders aber als in einer Rechteethik stellen sie in diesen Theorien
nicht die fundamentalen moralischen Groflen dar. Fiir einen
Rechteethiker definieren moralische Rechte das, was als mora-
lisch gut und das, was als moralisch verwerflich angesehen wer-

60

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den kann. Handlungen, die moralische Rechte verletzen, sind mo-
ralisch falsch; Handlungen, mit denen diese Rechte respektiert
werden, umgekehrt moralisch gut. Dabei sind moralische Rechte
Rechte, die Personen unabhiangig davon zukommen, ob sie gesell-
schaftlich anerkannt sind oder nicht. Mit diesen Rechten sollen
Handlungsoptionen geschiitzt werden und Anspriiche gesichert
werden (fiir eine genauere begriffliche Analyse von Rechten vgl.
Hohfeld 7919). Dies geschieht — wie verschiedene Rechteethiker
betonen — insbesondere dadurch, daf} Rechte von Nutzenerwi-
gungen abgekoppelt werden. Ein moralisches Recht darf nicht
verletzt werden, auch wenn dies das Wohl der Mehrheit einer
Gesellschaft fordern wiirde. Dies entspricht Ronald Dworkins
Auffassung von Rechten als sog. ,Triimpfen‘ (vgl. Dworkin 7984,
153). Rechte legen die Grenzen von Nutzenerwigungen fest. Da-
bei miissen Rechte in keiner Weise als absolute, d.h. als Rechte,
die nie verletzt werden diirfen, begriffen werden. Der Rechte-
theoretiker kann sich mit prima facie Rechten begniigen (vgl. da-
zu Mackie 7984, 177). In diesem Sinne 1aflt sich sagen: Ein mora-
lisches Recht darf niche verlerzt werden, sofern kein anderes
Recht auf dem Spiel steht. Bei Rechtskonflikten kann es legitim
sein, ein moralisches Recht zu verletzen. Das heifit nicht, dafl es
keine absoluten Rechte gibt. Es konnte Rechte geben, die in je-
dem Fall moralisch gewichtiger sind als alle anderen Rechte. Das
Problem dabei ist einzig, daf} es duflerst schwierig ist, Rechte als
solche absoluten Rechte auszuweisen (vgl. dazu Sen 1988).

Welches nun sind die moralischen Rechte, die der Rechtetheo-
retiker als die fundamentalen moralischen Groflen betrachtet?
Nach Dworkin ist das Recht auf gleichen Respekt (,,equal con-
cern and respect“) das grundlegendste moralische Recht, aus
dem sich die anderen moralischen Rechte herleiten lassen (vgl.
Dworkin 1977, 2721f.). Dieses Recht bedarf nach Dworkin kei-
ner weiteren Begriindung; es ist von sich aus einsichtig. Hare
glaubt, dafl das Recht auf gleichen Respekt aus der Universali-
sierbarkeit moralischer Prinzipien hergeleitet werden kann (vgl.
Hare 1981, 154). Nach Ansicht anderer Autoren lassen sich mo-
ralische Rechte im Rekurs auf unseren Willen, uns selber ent-
scheiden zu konnen, rechtfertigen (vgl. dazu Hart 71984). Man
kann aber auch — wie Joseph Raz dies z.B. tut (vgl. Raz 1986,
Teil IIT) — Rechte auf fundamentale Interessen zuriickzufiihren
versuchen.

61

https:/idol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Schwierigkeiten einer Theorie moralischer Rechte

Eine Rechteethik ist mit folgender zentraler Schwierigkeit kon-
frontiert: Um bestimmen zu konnen, welche moralischen Rechte
wir haben, sind wir auf andere moralische Groflen angewiesen.
Das kann man an dem von Dworkin postulierten Grundrecht
auf gleichen Respekt verdeutlichen. Fraglich ist, um was fiir ein
Recht es sich dabei genau handelt. Es kann besagen, daf§ a) die
Interessen aller zahlen, oder b) daf} alle dieselben Chancen auf
ein gutes Leben haben, oder c) dafl alle einen Anspruch auf einen
minimalen Lebensstandard haben, oder aber d) daf} allen derselbe
Lebensstandard gesichert werden sollte (vgl. dazu Griffin 7986,
231). Es scheint, daf man, um diese Frage beantworten zu kon-
nen, andere moralische Groflen heranziehen mufl. Ob das Recht
auf gleichen Respekt im Sinne eines Rechts auf denselben Lebens-
standard zu interpretieren ist, hingt davon ab, was wir fiir mora-
lisch gefordert halten. Haben die anderen eine moralische Pflicht,
mir einen bestimmten Lebensstandard zu sichern? Kann man das
gerechtfertigterweise von den anderen fordern? Diese Frage lifit
sich im Rekurs auf Rechte nicht beantworten, da die Bestimmung
von Rechten vorgingig auf die Bestimmung von Pflichten ange-
wiesen zu sein scheint.

Das Problem, das hier angesprochen ist, lafit sich auch im Blick
auf die oben genannten anderen Rechtsbegriindungen klar ma-
chen: Wenn man Rechte auf Entscheidungsfreiheit zuriickfihrt,
stellt sich die Frage, welche Freiheiten schiitzenswert sind, bzw.
welche Freiheiten in einer Gesellschaft geschiitzt werden sollen.
Dieselbe Frage ergibt sich auch, wenn wir Rechte in Interessen zu
fundieren versuchen: Welche Interessen - so ist zu fragen — sind
schiitzenswert? Um diese Fragen zu beantworten, scheinen wir
auf moralische Werte Bezug nehmen zu miissen, die Rechten vor-
gelagert sind.

62

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Tugendethik
A. Charakter und gutes Leben

In den 80er Jahren erfuhr die antike Tugendethik eine Wiederbe-
lebung. Das war nicht zuletzt durch ein Unbehagen an den domi-
nanten Moraltheorien utilitaristischer wie deontologischer Pro-
venienz motiviert. Tugendethiker sind der Ansicht, dafl diese
Moraltheorien der Moral in fundamentaler Weise nicht gerecht
werden. Anders als deontologischen, utilitaristischen und rechte-
ethischen Moraltheorien geht es einer Tugendethik nicht um die
Bestimmung der richtigen moralischen Prinzipien, sondern viel-
mehr um die Frage, was es heifit, eine gute Person zu sein. Dabeli
sind Tugendethiker der Ansicht, dafl Prinzipienethiken von ei-
nem inadiquaten Bild des moralisch Handelnden ausgehen. Der
moralisch Handelnde orientiert sich — anders als Prinzipienethi-
ken unterstellen — in seiner moralischen Reflexion nicht an Prin-
zipien, sondern an der Frage, was eine tugendhafte Person in einer
gegebenen Situation tun wiirde. Damit stehen die Eigenschaften
tugendhafter Personen im Mittelpunkt des moraltheoretischen
Interesses.

Was sind Tugenden? Ganz allgemein formuliert handelt es sich
dabei um Charaktereigenschaften. Doch nicht jede Charakterei-
genschaft ist eine Tugend. So wird faul zu sein nicht als eine Tu-
gend angesehen. Tugenden sind Charaktereigenschaften, die posi-
tiv zu bewerten sind.

Eine Fokussierung auf vier Tugenden findet sich zuerst bei
Platon, der die vier Tugenden der Gerechtigkeit, Tapferkeit, Be-
sonnenheit und Klugheit unterschied (vgl. Staat, 427c-445c).
Aristoteles legt sich nicht auf diese vier Tugenden fest. Er nimmt
eine groflere Zahl von Tugenden an (vgl. Aristoteles Niko-
machische Ethik, Buch III-VI). Diese Abweichung macht deut-
lich, daf8 der richtige Tugendkatalog nicht einfach feststeht. Die
Frage stellt sich, ob es tiberhaupt einen richtigen Tugendkatalog
gibt. Man konnte im Sinne einer relativistischen Tugendethik der
Ansicht sein, dafl die Tugenden jeweils vom sozialen Kontext
bestimmt werden (vgl. dazu Williams 7985, 34{f.). Was fir die
eine Gesellschaft eine Tugend ist, konnte fir eine andere Gesell-
schaft eine Untugend sein. Martha Nussbaum halt diesen
Tugendrelativismus fiir falsch. Threr Ansicht nach gibt es univer-

63

https:/idol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sale Tugenden (vgl. Nussbaum 1993, 245ff.; vgl. Hursthouse
1995, 671.). Und dies darum, weil alle Menschen zu bestimmten
Fragen Stellung nehmen miissen. Die Frage, ob man liigen darf,
oder die Frage, wie der soziale Reichtum verteilt werden soll,
sind Fragen, denen keiner sich zu entziehen vermag (vgl. Nuss-
baum a.a. O., 2471.). Deshalb — so Nussbaum — werden zumin-
dest gewisse Tugenden wie z.B. die Tugend der Gerechtigkeit
universal sein, auch wenn sich die Menschen tiber die genauere
Bedeutung dieser Tugend streiten (,was genau heiflt es, gerecht
zu sein?‘).

Welches sind diese universalen Tugenden? Ein Vorschlag von
Rosalinde Hursthouse lautet: Universale Tugenden sind diejeni-
gen Charaktereigenschaften, die wir in dieser Welt haben miissen,
um ein gutes Leben zu fithren (vgl. 7995, 68). Bei Philippa Foot
findet sich ein ahnlicher, aber differenzierterer Vorschlag (vgl.
1978, 21f.): Wir konnen von bestimmten Charaktereigenschaften
in unserem Leben profitieren, ohne dafl es sich dabei um Tugen-
den handelt. So kann es vorteilhaft sein, intelligent zu sein; wir
betrachten Intelligenz aber trotzdem nicht als eine Tugend. Als
Tugenden konnen nach Ansicht von Foot nur Charaktereigen-
schaften angesehen werden, die unter der Kontrolle unseres Wil-
lens stehen (a.a.O., 7). Nach Alasdair Maclntyre sind diejenigen
Tugenden universal, ohne die eine gesellschaftliche Praxis nicht
aufrechterhalten werden konnte (vgl. Maclntyre 1981, Kap. 14).

Auch Owen Flanagan meint, daff die unterschiedlichen
Tugendkataloge, die wir vorfinden, kein Beleg dafiir sind, dafl es
keine universalen Tugenden gibt. Seiner Ansicht nach zeigen die
verschiedenen Kataloge aber, dafl es bedeutend mehr Tugenden
gibt, als in den klassischen Tugendkatalogen aufgelistet sind (vgl.
Flanagan 1991, 11). Das hat — wie er glaubt — zur Konsequenz, daf§
eine Tugendethik unfahig ist, ein bestimmtes Ideal moralisch gu-
ten Lebens zu formulieren: Denn die Tugenden sind zu vielfiltig,
um alle von einer Person realisiert zu werden. Es kann deshalb
unterschiedliche Formen tugendhaften Lebens geben.

Ein tugendhafter Mensch handelt, wie verschiedene Tugend-
ethiker sagen, besonnen. Nehmen wir nun an, die Person A ver-
hilt sich immer sehr besonnen, ohne je in sich die Tendenz zur
Unbesonnenheit zu spiren. Ist A wirklich eine tugendhafte Per-
son? Wiirden wir eine Person tugendhaft nennen, die nie in Ge-
fahr stiinde, sich nicht tugendhaft zu verhalten? Die Antwort lau-

64

https:/idol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tet ,Ja‘, wenn man Tugenden einfach an bestimmten Handlungen
festmachen wiirde. Tugendethiker sehen Tugenden aber ganz we-
sentlich als Ausdruck von richtigen Einstellungen. Hat nun der-
jenige die richtige Einstellung, der sich tiberwinden mufi, beson-
nen zu sein, oder derjenige, dem dies uberhaupt keine
Schwierigkeiten bereitet? Nach John McDowell charakterisiert
es den tugendhaften Menschen, sich nicht zum Schlechten hinge-
zogen zu fihlen (vgl. McDowell 1978, 261f.). Der tugendhafte
Mensch sieht, deutlicher als andere, was in einer Situation mora-
lisch gefordert ist, und lafit sich allein durch diese Einsicht leiten.
Foot glaubt, daf} hier zu differenzieren ist (vgl. 7978, 101f.). Wenn
die Umstinde einer Situation Anreize bieten, nicht tugendhaft zu
handeln, dann ist nach Foot tugendhaftes Handeln lobenswerter.
So ist der Arme, der niemanden bestiehlt, tugendhafter als der
Reiche, der das Eigentum anderer Menschen ebenfalls unangeta-
stet lafit. Dabei ist zu betonen, daff dies nur dann der Fall ist,
wenn die Schwierigkeiten, die sich tugendhaftem Handeln entge-
genstellen, nicht in den Charaktereigenschaften des Handelnden
begriindet sind. Bewundernswiirdiger ist tugendhaftes Handeln,
wenn diesem duflere Hindernisse entgegenstehen.

B. Zwei Probleme

Die Tugendethik kann aus zwei Griinden als problematisch ange-
sehen werden:

a) Es laflt sich argumentieren, dafl eine Tugendethik, welche die
Frage ,Was fiir eine Person soll ich sein?‘ ins Zentrum der Moral
stellt, zur Beantwortung konkreter moralischer Fragen nichts bei-
trigt (vgl. Louden 7984, 2291f.). Nehmen wir das Beispiel der Ab-
treibung. Ist der tugendhafte Mensch jemand, der einen sechs
Monate alten Fotus abtreibt oder nicht? Es ist unklar, wie sich
auf diese Frage eine Antwort geben laf}t. Dies ist unklar, weil die
Tugendethik Regeln und Prinzipien, die hier herangezogen wer-
den konnten, duflerst kritisch gegeniibersteht.

b) Gegen die Tugendethik kann man auch einwenden, daf§ sie
sich zu stark auf den Handelnden konzentriert. Eine adiquate
Moraltheorie darf Handlungen aber nicht vernachlissigen (vgl.
dazu a.a.O., 230). Wir halten Handlungen fiir moralisch falsch,
auch wenn sie aus lobenswerten Motiven hervorgehen. So kann es
in einer bestimmten Situation falsch sein, die Wahrheit zu sagen,

65

https://dol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch wenn dies jemand tut, weil er ein ehrlicher Mensch sein will.
Ist dies richtig, so fillt die moralische Beurteilung von Handlun-
gen nicht immer mit der Beurteilung des Handelnden zusammen.
Fir die Beurteilung von Handlungen sind dann aber Regeln und
Prinzipien erforderlich, die die Tugendethik gerade ablehnt.

https:/idol. - am 17.01.2026, 14:42:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Spielarten des Utilitarismus im 20. Jahrhundert
	A.  Glücks- vs. Präferenzutilitarismus
	B.  Negativer Utilitarismus
	C.  Akt- und Regelutilitarismus
	D.  Hares Zwei-Ebenen-Modell
	E.  Einwände

	2.  Moderne Deontologie
	A.  Der Vorrang des Richtigen
	B.  Kritik

	3.  Vertragstheorien der Moral
	A.  Eigeninteresse und Moral
	B.  Rawls’ Schleier des Nichtwissens
	C.  Probleme

	4.  Diskursethik
	A.  Konsens- und Universalisierungsprinzip
	B.  Kritik

	5.  Rechteethik
	A.  Moralische Rechte
	B.  Schwierigkeiten einer Theorie moralischer Rechte

	6.  Tugendethik
	A.  Charakter und gutes Leben
	B.  Zwei Probleme


