
II. Normative Ethik (Schaber)

1. Spielarten des Utilitarismus im 20. Jahrhundert

Der Utilitarismus ist eine konsequentialistische Moraltheorie, 
welche die moralische Qualität von Handlungen bzw. Regeln 
nach deren Folgen bemißt: Eine Handlung bzw. Regel ist dann 
moralisch richtig, wenn sie gute Folgen nach sich zieht. In diesem 
Konsequenzenprinzip sind sich alle Utilitaristen einig. Uneinig 
sind sie sich aber a) in der Bestimmung der guten Folgen. Nach 
Ansicht der klassischen Utilitaristen des 19. Jh. Jeremy Bentham, 
John Stuart Mill und Henry Sidgwick hat eine Handlung dann 
gute Folgen, wenn sie das Glück der Betroffenen fördert. Für ver­
schiedene Utilitaristen des 20. Jh. bemessen sich die guten Folgen 
nicht am Glück, sondern an der Befriedigung von Präferenzen. 
Uneinig sind sich Utilitaristen in diesem Jahrhundert auch b) in 
der Frage, ob eine Handlung schon dann richtig ist, wenn sie gute 
oder erst dann, wenn sie die - im Vergleich mit allen Handlungs­
alternativen - besten Folgen nach sich zieht. Die überwiegende 
Mehrheit der Utilitaristen optiert hier für das Maximierungsprin­
zip. Doch von einem negativen Utilitarismus wird dieses Prinzip 
zurückgewiesen. (Der negative Utilitarismus verleiht dem Prinzip 
der Verhütung von Schädigung bzw. der Linderung von Elend 
absolute Priorität gegenüber dem Gebot der Maximierung von 
Glück.) Ebenfalls umstritten unter den zeitgenössischen Utilita­
risten ist die Frage, ob sich c) das Konsequenzenprinzip auf ein­
zelne Handlungen oder auf Regeln bezieht. Anhand dieser drei 
Fragen lassen sich die wichtigsten Versionen des Utilitarismus 
im 20. Jh. unterscheiden. In der Reihenfolge der genannten Pro­
bleme werden nachfolgend Glücks- und Präferenzutilitarismus 
(a), positiver und negativer Utilitarismus (b), Akt- und Regeluti­
litarismus (c) und (d) im Kontext derselben Fragestellung - Hares 
Zwei-Ebenen-Theorie - dargestellt. Abschließend sollen dann 
noch die wichtigsten Einwände gegen den Utilitarismus zur Spra­
che kommen (e).

46

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Glücks- vs. Präferenzutilitarismus

G. E. Moore war der erste Utilitarist, der in seinen Principia Ethi- 
ca die Glückskonzeption des Guten kritisierte. Seiner Auffassung 
nach gibt es neben dem Glück auch andere Dinge wie z.B. die 
Wahrnehmung des Schönen, die an sich gut sind (vgl. dazu 
IV,2.A). R. M. Hare geht einen Schritt weiter: Er meint, daß der 
Utilitarist nicht von Glück, sondern einfach von Interessen- oder 
Präferenzenbefriedigung reden sollte. Diese Abkehr vom Glücks­
utilitarismus hält er aus zwei Gründen für geboten: a) Glück ist 
ein so unbestimmter Begriff, daß er mehr Probleme erzeugt als 
löst (vgl. Hare 1983, 146); b) Der Glücksbegriff ist kein rein de­
skriptiver Begriff: „Wer das Urteil, daß der andere glücklich ist, 
fällt, wertet das Leben des anderen“ (a.a. O., 146). Der Begriff 
Glück liefert damit nicht die vom Utilitaristen erhoffte empiri­
sche Basis für seine Moraltheorie. Der Utilitarist ist deshalb bes­
ser beraten, wenn er die guten Folgen über die Befriedigung der 
Interessen oder Präferenzen von Personen bestimmt. Dabei soll­
ten nach Hare nicht alle aktuellen Präferenzen, die Personen zu 
einem gegebenen Zeitpunkt haben, berücksichtigt werden. Mora­
lisch relevant sind vielmehr nur diejenigen Präferenzen, welche 
weder auf logischen Fehlern noch auf mangelnder Information 
beruhen (vgl. dazu Hare 1981, 101 ff.; dt.: 1992, 160f.; zu Hares 
Theorie der moralischen Relevanz von Präferenzen vgl. ausführ­
licher Kap. VIII,2). Nach Auffassung von John Harsanyi sollte 
der Utilitarist darüber hinaus auch alle asozialen Präferenzen 
ignorieren (Harsanyi 1982, 56).

Nach Richard Brandt sollte der Utilitarist sich nicht an Präfe­
renzen, sondern am Glück orientieren. Wer auf Präferenzen setzt, 
kann dem Phänomen des Präferenzenwechsels nicht Rechnung 
tragen (vgl. Brandt 1992, 169 ff.). Wenn eine Person wünscht, daß 
zu einem späteren Zeitpunkt t] etwas der Fall ist, das sie zum 
Zeitpunkt t] dann aber nicht will, ist für den Präferenzutilitarist 
nicht klar, was für eine Person nützlich ist. Für Dieter Birnbacher 
ist ein Glücks- dem Präferenzutilitarismus vorzuziehen, weil 
nicht jede Präferenzbefriedigung für die betroffene Person von 
Vorteil ist (Birnbacher 1990, 74; vgl. zu dieser Problematik aus­
führlicher Kap. VIII,1).

47

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Negativer Utilitarismus

Nach einem Vorschlag von Karl Popper sollte das utilitaristische 
Grundprinzip in einem negativen Sinn verstanden werden: Stre­
be nach dem kleinstmöglichen Grad an Leiden für alle* (vgl. Pop­
per 1947, 235; dt.: 1970, 316). Ein solches Prinzip sei klarer als das 
klassische utilitaristische Prinzip, das uns dazu auffordert, das 
größtmögliche Glück oder den größtmöglichen Nutzen für alle 
hervorzubringen. Man könnte hinzufügen, daß das Prinzip der 
Leidensvermeidung auch plausibler ist als das Prinzip der Nut­
zenmaximierung. Eine genauere Betrachtung macht aber deut­
lich, daß sich der negative Utilitarismus nicht aufrechterhalten 
läßt, ohne daß man bereit ist, absurde Konsequenzen in Kauf zu 
nehmen. Wäre die rasche und schmerzfreie Tötung aller Men­
schen nicht die wirksamste Form der Beseitigung von Leiden? 
Mord ließe sich nach Vorgaben des negativen Utilitarismus nicht 
als schlecht ausweisen. Ganz generell bestünde der sicherste Weg, 
Leiden zu vermeiden, darin, die menschliche Gattung auszurot­
ten (R. N. Smart 1958, 452). Darüber hinaus kann man alle Hand­
lungen, die Leiden minimieren, auch als Handlungen beschrei­
ben, die Personen glücklicher machen (vgl. dazu J. J. C. Smart 
1973,28 f.). Wenn es moralisch gefordert ist, Personen glücklicher 
zu machen, dann ist unklar, wieso - wie der negative Utilitarismus 
impliziert - weniger Glück mehr Glück vorgezogen werden soll.

C. Akt- und Regelutilitarismus
Nach Ansicht von Aktutilitaristen wie Smart und Hare sollten 
wir jeweils diejenige Handlung ausführen, welche - im Vergleich 
mit allen alternativen Handlungsmöglichkeiten - die besten Fol­
gen hat. Regelutilitaristen wie Toulmin, Urmson und Brandt sind 
der Meinung, daß sich das Nützlichkeitsprinzip nicht auf einzelne 
Handlungen, sondern auf Regeln bezieht. Wir sollten uns an den­
jenigen Regeln orientieren, deren Befolgung die bestmöglichen 
Folgen hat. Diese beiden Utilitarismusversionen standen sich vor 
allem in den 50er und 60er Jahren gegenüber. Dabei drehte sich 
die Debatte wesentlich um die Frage, ob ein Regelutilitarismus 
sich nicht auf einen Aktutilitarismus reduzieren ließe. Als Utili­
tarist muß man eine Regelverletzung für legitim ansehen, die vor­
aussehbar nutzenmaximierende Effekte hat. Die Empfehlung, 

48

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich ungeachtet der voraussehbaren besseren Folgen, strikt an die 
Regel zu halten, wäre utilitaristisch nicht zu rechtfertigen. Ist dies 
richtig, dann sind die Forderungen des Akt- von den Forderun­
gen des Regelutilitarismus nicht zu unterscheiden (vgl. Smart 
7967,171-183; Mackie 7977,137 ff.; dt.: 1983,174 ff.). Regeln kön­
nen dann auch bloß als Faustregeln verstanden werden, auf die 
wir aufgrund unseres begrenzten Wissens über die Folgen unseres 
Handelns häufig angewiesen sind (vgl. Smart 1967, 171). Brandt 
entwickelt eine Form des Regelutilitarismus, die diesem Einwand 
zu entgehen scheint. Seiner Meinung nach ist eine Handlung dann 
richtig, wenn sie mit einem idealen Moralkodex übereinstimmt, 
der aus Regeln besteht, deren Befolgung für eine Gesellschaft die 
besten Folgen hat (Brandt 1992, 132). Auf diese Form des Regel­
utilitarismus läßt sich nach Brandt der obige Einwand nicht an­
wenden, da der ideale Moralkodex das Maximierungsgebot nicht 
enthalten muß (a. a. O., 130).

D.Hares  Zwei-Ebenen-Modell

Hare unterscheidet zwischen einer Ebene intuitiven und einer 
Ebene kritischen moralischen Denkens (Hare 1981, Kap. 2 und 
3). Für das intuitive moralische Denken sind einfache prima-facie 
Regeln wie ,Du sollst deine Versprechen halten4, ,Du sollst nicht 
töten4 handlungsanleitend. Das kritische Denken hält sich an den 
Aktutilitarismus. Die Unterscheidung dieser zwei Ebenen drängt 
sich nach Hare auf, da wir in der Regel die kognitiven und moti­
vationalen Voraussetzungen nicht erfüllen, die für eine unpartei­
liche Nutzenmaximierung erforderlich sind. Wir neigen dazu, 
parteilich zu sein, und unser Wissen um die Folgen unseres Han­
delns sind begrenzt (vgl. a.a. O., 44 ff., 91 ff.). Auf der Ebene des 
kritischen Denkens sollten wir uns nur bewegen, wenn wir a) die 
Handlungsfolgen kennen und b) die prima-facie Regeln der intui­
tiven Ebene miteinander konfligieren (vgl. a.a.O., 50; dt.: 1992, 
97). In solchen Fällen gibt es nach Hare keinen Grund, sich wei­
terhin an die intuitiven moralischen Regeln zu halten. Und genau 
dies unterscheidet Hares Zwei-Ebenen-Modell von einem Regel­
utilitarismus: Anders als der Regelutilitarist versteht Hare mora­
lische Regeln als Faustregeln, die nach Maßgabe unserer kogniti­
ven und motivationalen Kompetenzen verletzt werden dürfen.

49

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


E. Einwände

Die utilitaristische Moraltheorie ist mit unterschiedlichen 
Schwierigkeiten konfrontiert. Die drei wichtigsten Probleme sol­
len im folgenden kurz zur Sprache kommen:

a) Der Utilitarismus scheint Handlungen zuzulassen oder gar 
zu fordern, die wir intuitiv für äußerst verwerflich halten. So 
könnte es gut oder gar Pflicht sein, eine Minderheit zu versklaven, 
wenn dies das Wohl der Mehrheit steigern würde. In gleicher 
Weise scheint es aus utilitaristischer Sicht unproblematisch zu 
sein, einen unschuldigen Menschen zu töten, wenn damit das Le­
ben von drei Menschen gerettet werden könnte. Kaum jemand 
wird solche Handlungen aber für gerechtfertigt halten. Dies vor 
allem darum, weil damit Rechte von Menschen verletzt würden, 
die unserer Ansicht nach jeglicher Nutzenabwägung entzogen 
sind (vgl. Nida-Rümelin 1993, 59 f.).

b) Nach Ansicht verschiedener Moralphilosophen ist das utili­
taristische Konzept von Verteilungsgerechtigkeit völlig unplausi­
bel (vgl. Rawls 1971, 22ff.; Mackie 1977, 127f.; dt.: 1983, 160ff.; 
vgl. Spaemann 1989, 164 ff.). Der Utilitarist ist indifferent gegen­
über der Verteilung der Nutzensumme, was radikale Ungleichheit 
nicht nur nicht ausschließt, sondern unter bestimmten Umstän­
den gar als gefordert erscheinen läßt. (Daß Bentham selber eine 
utilitaristische Theorie der distributiven Gerechtigkeit entwickelt 
hat, wurde erst in jüngster Zeit bekannt und sei hier nur am Rande 
erwähnt.)

c) Man kann auch einwenden, daß eine utilitaristische Moral­
theorie zuviel von uns fordert (vgl. dazu Williams 1973, 116; 
Nida-Rümelin 1993). Die utilitaristische Grundpflicht, das Gute 
in der Welt zu maximieren, scheint übermenschliche Selbstopfer 
zu verlangen. Würden wir dieser Pflicht wirklich nachkommen, 
müßten wir auf die meisten Dinge, die unser Leben lebenswert 
machen, verzichten (vgl. Spaemann 1989, 170). Angesichts der 
Armut und des Leidens in der Welt, ließe sich die Verfolgung 
eigener Projekte kaum rechtfertigen. Es ist deshalb nicht anzu­
nehmen, daß der Utilitarismus je praktische Relevanz haben 
könnte. Dies kann man als einen guten Grund betrachten, den 
Utilitarismus zu verabschieden.

50

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Moderne Deontologie

A. Der Vorrang des Richtigen

Für eine deontologische Moraltheorie gibt es Handlungen, die in 
sich gut oder schlecht sind, unabhängig davon, welche Konse­
quenzen sie nach sich ziehen. So kann eine Handlung in sich 
schlecht sein, auch wenn sie sehr vielen Menschen große Vorteile 
bringen würde. Anders als der Utilitarismus beurteilt eine Deon­
tologie Handlungen nicht nach ihren Folgen. In Anlehnung an 
eine Formulierung von John Rawls kann man sagen, daß sich in 
einer Deontologie das, was richtig ist, nicht aus dem ergibt, was 
gut ist für Menschen. Das Richtige ist vielmehr unabhängig vom 
Guten, und hat ihm gegenüber den Vorrang (vgl. Rawls 1971, 30; 
dt.: 1979, 48; vgl. Fried 1978, 9). Richtig sind Handlungen inner­
halb einer Deontologie dann, wenn sie mit bestimmten Regeln 
oder Prinzipien übereinstimmen. Diese Regeln oder Prinzipien 
definieren in den meisten Fällen die Grenzen dessen, was wir an­
deren gegenüber tun dürfen (Regeln wie ,Du sollst nicht lügen4, 
,Du sollst andere nicht beleidigen4). Sie definieren insbesondere 
die Grenzen dessen, was man im Dienste dessen, was gut für 
Menschen ist, tun darf. Das ist der anti-utilitaristische Charakter 
der Deontologie. Nach ihr darf das Gute nur innerhalb des Rich­
tigen gefördert werden. Thomas Nagel schildert in diesem Zu­
sammenhang folgendes Beispiel (vgl. Nagel 1986, 176): Mehrere 
Personen sind bei einem Autounfall verletzt worden. Ich kann 
diese Personen nur retten, wenn ich eine Anwohnerin dazu 
überrede, Hilfe zu holen. Diese weigert sich aber, dies zu tun. 
Folgende Möglichkeit steht mir offen: Ich könnte der Enkelin 
dieser Frau den Arm umdrehen und sie so dazu bewegen, Hilfe 
zu holen. Nagel ist der Ansicht, daß sich das Umdrehen des 
Arms nicht im Blick auf die positiven Konsequenzen rechtferti­
gen ließe. Damit würde eine Grenze dessen überschritten, was 
im Dienste für das Wohl anderer zu tun erlaubt ist.

Welche Handlungen nun sind in sich gut bzw. in sich falsch? 
Verschiedene Deontologen orientieren sich in der Antwort auf 
diese Frage an Kants kategorischem Imperativ, wonach ich den 
anderen nie bloß als Mittel, sondern immer auch als Zweck be­
handeln soll (vgl. dazu Tugendhat 1993, 80 ff.). Ernst Tugendhat 
spricht von einer „Moral der universellen Achtung44 (a.a. O., 80). 

51

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Interpretation des Deontologen Alan Donagan bedeutet 
die zweite Formel des kategorischen Imperativs, daß ich ver­
pflichtet bin, den anderen als rationales Wesen zu respektieren 
(vgl. Donagan 1977, 66).

Nagel geht in der Frage nach den richtigen Handlungen nicht 
von einem Prinzip, sondern von unseren moralischen Intuitionen 
aus (vgl. Nagel 1986, 176). Seiner Ansicht nach legen uns diese 
folgende Typen von Verpflichtungen und Verboten nahe: a) Ver­
pflichtungen, die sich aus Versprechen und Übereinkünften erge­
ben; b) Verbote, individuelle Rechte anderer Menschen zu verlet­
zen; c) Restriktionen im Blick darauf, was wir anderen im Dienste 
des Guten zumuten dürfen; und schließlich d) Pflichten, die sich 
aus der speziellen Beziehung ergeben, die ich zu anderen Men­
schen habe.

Dabei geht es in einer Deontologie ganz wesentlich darum, daß 
der Handelnde bestimmte Dinge nicht absichtlich tut (vgl. Fried 
1978, 9f; Nagel 1986, 178). So kann man z.B. sagen: Es ist falsch, 
einen Menschen zu töten; es kann aber durchaus erlaubt sein, den 
Tod von Menschen nicht zu verhindern. Wenn ich in einer Situa­
tion einen Menschen töten muß, um zehn Menschen das Leben zu 
retten, wird es sich aus deontologischer Sicht deshalb nahelegen, 
die zehn Menschen sterben zu lassen. Denn der Deontologe beur­
teilt das aktive Töten eines Menschen in einem solchen Fall als 
schwerwiegender als das Sterbenlassen von zehn Menschen. In 
gleicher Weise ist es aus deontologischer Sicht auch nicht erlaubt, 
eine moralische Regel zu verletzen, um andere daran zu hindern, 
moralisch falsch zu handeln. Es ist falsch zu lügen, auch wenn ich 
mit einer Lüge andere davon abhalten könnte zu lügen.

B. Kritik
Man kann gegen deontologische Ethiken einwenden, daß es sich 
dabei um bloße Gesinnungsethiken handelt. Denn hier würden 
Normen befolgt, ohne daß der Akteur nach den voraussehbaren 
Folgen seines Handelns zu fragen habe. Dies ist nach Ansicht von 
Max Weber bei einer Verantwortungsethik der Fall. Zudem ist 
fraglich, ob die skizzierten Begründungen der deontologischen 
Prinzipien zu befriedigen vermögen. Nagels Rekurs auf unsere 
moralischen Intuitionen ist problematisch, da wir nicht alle die­
selben moralischen Intuitionen haben. In der Frage beispielswei­

52

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se, was wir im Dienste des Guten tun dürfen, werden wir sehr 
unterschiedliche Intuitionen vorfinden. So ist es im Blick auf das 
oben geschilderte Beispiel von Nagel alles andere als klar, was uns 
unsere moralischen Intuitionen nahelegen. Einige werden Nagels 
Antwort für intuitiv plausibel halten. Viele aber werden es wohl 
in Übereinstimmung mit dem Utilitaristen als moralisch legitim 
ansehen, das Kind als Mittel zum guten Zweck zu behandeln, dies 
jedenfalls dann, wenn es zur Erreichung dieses Zwecks - mora­
lisch gesehen - keine bessere Alternative gibt. Die moralische In­
tuition kann deshalb in diesem Zusammenhang nicht herangezo­
gen werden. Sie läßt im Blick auf Nagels Beispiel offen, was wir 
tun oder nicht tun dürfen. Ganz generell bleibt fraglich, ob sich 
mit unseren moralischen Intuitionen Prinzipien begründen las­
sen, die wir unabhängig von den daraus sich ergebenden Folgen 
einhalten sollten. Auch in dieser grundlegenden und für den 
Deontologen entscheidenden Frage werden wir unterschiedliche 
moralische Intuitionen vorfinden.

Fraglich ist auch, ob sich aus dem Gebot, andere immer als 
rationale Personen zu respektieren, die deontologischen Grenzen 
dessen, was wir im Dienste des Guten tun dürfen, ableiten lassen. 
Wenn ich 20 Personen vor großem Schaden nur dadurch bewah­
ren kann, daß ich einem Menschen großen Schaden zufüge, ist 
unklar, was uns das Respektsgebot wirklich empfiehlt. Deontolo- 
gische Moraltheoretiker sind der Ansicht, daß man keinem Men­
schen absichtlich Schaden zufügen darf. Respektiere ich aber die 
20 Personen als rationale Personen, wenn ich zulasse, daß sie - 
wodurch auch immer - geschädigt werden? Verlangt das Re­
spektsgebot nicht, daß ich die Interessen und Bedürfnisse aller 
von meinem Tun und Unterlassen betroffenen Personen gleich 
gewichte? Wenn das Respektsgebot aber in dieser Weise interpre­
tiert werden kann, dann hat der Deontologe gute Gründe, sich 
nach einem anderen Grundprinzip umzusehen.

Ein weiteres Problem einer Deontologie liegt darin, daß die 
Idee einer ausnahmslosen Geltung moralischer Prinzipien kon­
traintuitiv ist. Wenn ich das Leben vieler Menschen dadurch ret­
ten kann, daß ich jemanden belüge, werden wohl nur die wenig­
sten lügen für verboten halten. Im Gegenteil: Ein striktes 
Befolgen moralischer Prinzipien werden die meisten in bestimm­
ten Fällen gar für moralisch problematisch halten. Wenn ich die 
Einwohner der Stadt New York nur dadurch retten kann, daß ich 

53

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den sie bedrohenden Terroristen töte, werden das sehr viele für 
geboten halten. Verschiedene Deontologen sehen entsprechend 
für Katastrophenfälle auch Ausnahmen vor (vgl. Fried 1978, 10; 
Donagan 1977, 206). Unklar aber bleibt, wie sich ein solches Zu­
geständnis auf deontologischer Basis rechtfertigen läßt.

3. Vertragstheorien der Moral

Vertragstheorien der Moral machen moralische Prinzipien oder 
Regeln an der Übereinkunft rationaler Personen fest. Dabei kann 
man den Ausdruck nationale Personen4 auf unterschiedliche Wei­
sen verstehen: Zum einen lassen sich darunter Personen verste­
hen, die ihr Eigeninteresse optimal verfolgen, zum anderen kann 
man damit Personen meinen, die unparteilich sind und entspre­
chend den Interessen anderer Personen ein gleiches Gewicht zu­
schreiben wie den eigenen Interessen. Aus diesen zwei Interpre­
tationen von ,rational4 ergeben sich auch zwei Typen der 
Vertragstheorien der Moral: eine reale und eine ideale Vertrags­
theorie. Die reale Theorie geht auf Thomas Hobbes zurück und 
findet ihren elaboriertesten zeitgenössischen Vertreter in David 
Gauthier. Die ideale Theorie hat ihre Wurzeln in Kant; sein klas­
sischer zeitgenössischer Vertreter ist John Rawls. Im folgenden 
soll zunächst Gauthiers (a) und anschließend Rawls vertragstheo­
retische Position (b) vorgestellt werden.

A. Eigeninteresse und Moral
Gauthier geht von einer subjektiven Werttheorie aus. Seiner An­
sicht nach gibt es keine objektiven Werte. Werte beruhen auf den 
Präferenzen oder Interessen von Personen (vgl. Gauthier 1986, 
21 ff.). Wertvoll ist für Personen - genauer besehen - das, was ihre 
geprüften Präferenzen („considered preferences44) bedient. Es 
sind insofern die Präferenzen von Personen, welche nach 
Gauthier die Wertbasis bilden, aus der moralische Regeln hervor­
gehen. Dabei spielt auch die Konzeption von Rationalität, die 
Gauthier vertritt, eine wichtige Rolle. Rational verhält sich eine 
Person, wenn sie ihre Präferenzbefriedigung maximiert (vgl. 
a.a.O., 7: „(T)he rational person ... seeks the greatest satisfaction 
of her own interests“). Tut sie dies, ohne auf die Interessen an­

54

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derer Rücksicht zu nehmen, werden ihre Präferenzen sehr oft gar 
nicht oder suboptimal bedient werden. Deshalb haben rationale 
Personen gute Gründe, ihrem eigeninteressierten Verhalten 
wechselseitig Einschränkungen aufzuerlegen und die Interessen 
anderer zu berücksichtigen. Gauthier setzt diese Einschränkun­
gen mit moralischen Normen gleich. Moralische Normen definie­
ren die Grenzen, in denen wir unser Eigeninteresse verfolgen soll­
ten, sofern wir an einer maximalen Befriedigung unserer 
Präferenzen interessiert sind. Auf diese Weise sind nach Gauthier 
moralische Normen im Eigeninteresse rationaler Personen be­
gründet (vgl. a.a. O., 4). Dabei sind für moralische Normen nach 
Gauthier allein die Interessen oder Präferenzen rationaler Perso­
nen maßgebend. Tiere, Ungeborene und geistig Behinderte gehö­
ren nicht zur moralischen Gemeinschaft (vgl. a. a. O., 268). Ihre 
Anliegen können einzig indirekt über die entsprechenden Präfe­
renzen oder Interessen rationaler Personen moralisch berücksich­
tigt werden (vgl. a. a. O., 298 ff.).

Nach Gauthier haben wir Gründe, moralische Normen zu ak­
zeptieren. Das impliziert aber nicht, daß wir auch Gründe haben, 
sie zu befolgen. Es könnte rational sein, sich in bezug auf aner­
kannte moralische Normen als Schwarzfahrer zu verhalten (vgl. 
VIII, 3). Gauthier setzt sich mit diesem Problem sehr ausführlich 
auseinander. Seiner Ansicht nach habe ich Gründe, mich mora­
lisch zu verhalten, wenn ich unterstellen kann, daß die meisten 
anderen sich auch an die moralischen Normen halten werden. 
Dies wiederum setzt voraus, daß sich die ,moralischen Schwarz­
fahrer* gut identifizieren lassen (vgl. Gauthier 1986, 157ff.).

B. Rawls’ Schleier des Nichtwissens

Wie Gauthier ist auch Rawls der Meinung, daß moralische Regeln 
dem gegenseitigen Vorteil der Mitglieder einer Gesellschaft 
dienen sollen (vgl. Rawls 1971, 4; dt.: 1979, 20). Dabei beschäftigt 
sich Rawls mit den Prinzipien der Gerechtigkeit. Seiner Ansicht 
nach lassen sich diese über das, was freie und vernünftige Per­
sonen als gerecht annehmen können, bestimmen. Wie Gauthier 
geht er davon aus, daß vernünftige Personen ihr Eigeninteresse 
verfolgen, ohne notwendigerweise sich um die Anliegen anderer 
zu kümmern (vgl. Rawls 1971, 13; dt.: 1979, 30). Die Gerechtig­

55

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keitsprinzipien sollen nach Rawls das Ergebnis einer fairen 
Übereinkunft eigeninteressierter Personen sein. Und fair ist die 
Übereinkunft, wenn die einzelnen sich hinter einem Schleier des 
Nichtwissens entscheiden müssen. Rawls denkt in diesem Zusam­
menhang an einen fiktiven Urzustand, in dem die Personen, die 
über die Gerechtigkeitsgrundsätze zu entscheiden haben, nicht 
wissen, welche Position sie in der Gesellschaft einnehmen und 
welche Eigenschaften sie haben werden. Dieser Schleier des 
Nichtwissens soll sicherstellen, daß sich einzelne nicht für dis­
kriminierende Prinzipien entscheiden. Wer z.B. weiß, daß er eine 
weiße Hautfarbe haben wird, könnte Grundsätze befürworten, 
die Weiße privilegieren (vgl. Rawls 1971, 19; dt.: 1979, 36). Hinter 
dem Schleier des Nichtwissens wird er dies aber nach Rawls nicht 
tun, da er nicht ausschließen kann, selbst durch den entsprechen­
den Grundsatz benachteiligt zu werden. Generell gilt: In einer 
Situation der Unsicherheit, wie sie der Urzustand darstellt, ist es 
rational nach der sog. Maximinregel zu entscheiden, und Gerech­
tigkeitsprinzipien zu befürworten, die den Schlechtestgestellten 
das bestmögliche Ergebnis garantiert. Dabei ist Rawls nicht der 
Meinung, daß es in jeder Unsicherheitssituation rational ist, die 
Maximinregel zu befolgen. Als generelle Regel wäre sie zu kon­
servativ. Bei schwerwiegenden Entscheidungen aber - und bei der 
Entscheidung über Gerechtigkeitsprinzipien handelt es sich um 
eine für die Betroffenen schwerwiegende Entscheidung - hält 
Rawls den Konservativismus der Maximinregel jedoch für ange­
messen (vgl. Rawls 1971, 154f.; dt.: 1979, 179f.). Es wäre deshalb 
nicht rational, sich im Urzustand für diskriminierende Gerech­
tigkeitsprinzipien zu entscheiden. Rational ist es vielmehr, die 
Interessen aller, insbesondere der Schlechtestgestellten, zu be­
rücksichtigen. Im fiktiven Urzustand verhalten sich Personen 
aus Eigeninteresse unparteilich. Dazu kommt, daß - so Rawls - 
die Personen im Urzustand gleich sind: Jede Person hat dieselben 
Rechte, Gerechtigkeitsgrundsätze zu wählen und vorzuschlagen 
(vgl. Rawls 1971, 19; dt.: 1979, 36). Der Urzustand sichert also 
auch von seiner Struktur her die Unparteilichkeit der Personen, 
die sich über Gerechtigkeitsgrundsätze einigen.

56

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C. Probleme

Für eine reale Vertragstheorie ergeben sich folgende zwei Proble­
me: a) Personen können sich auf Dinge einigen, die wir intuitiv als 
äußerst unfair oder ungerecht ansehen. So kann sich z.B. jemand, 
der über keine Mittel verfügt, gezwungen sehen, Regeln zu ak­
zeptieren, die ihm kaum, anderen aber große Vorteile verschaffen. 
Das wäre nur zu verhindern, wenn es in den Situationen, in denen 
über Kooperationsregeln verhandelt wird, keine großen Un­
gleichheiten gäbe. Reale Vertragstheorien schließen aber solche 
Ungleichheiten in keiner Weise aus. Illegitim sind für sie einzig 
Ungleichheiten, die auf Gewalt und Betrug beruhen. Das aber ist 
- so kann man argumentieren - zuwenig, um verschiedene For­
men dessen, was wir intuitiv als Ausbeutung betrachten, zu ver­
unmöglichen. Ein Mittelloser könnte genötigt sein, sich selbst zu 
versklaven, um zu überleben. Ein Vertragstheoretiker vermag 
nicht auszuschließen, eine solche Versklavung für legitim zu er­
klären.

b) Man kann es auch als problematisch ansehen, daß einzig ra­
tionale Personen zur moralischen Gemeinschaft gehören. Der 
Vertragstheoretiker glaubt zwar, daß wir durchaus auch Gründe 
haben können, auf zukünftige Generationen, geistig Behinderte, 
Neugeborene und Tiere Rücksicht zu nehmen; aber diese Gründe 
haben ihren Ursprung allein in den Interessen rationaler Perso­
nen. Doch dies widerspricht unseren Intuitionen. Wir halten Tier­
quälerei nicht für falsch, weil damit Interessen rationaler Perso­
nen betroffen sein könnten, sondern vielmehr, weil damit Tieren 
geschadet wird.

Bei der idealen Vertragstheorie ist unklar, ob die Idee des Ver­
trags unter Menschen wirklich eine relevante Rolle spielt. Für 
Rawls ergeben sich die Gerechtigkeitsprinzipien aus einer Über­
einkunft vernünftiger Personen. Doch das, was diese als gerecht 
akzeptieren, hängt von der Struktur des Urzustandes ab. Wichtig 
ist: Für diese Struktur sind moralische Intuitionen maßgebend, 
die sich keiner vorhergehenden vertraglichen Übereinkunft ver­
danken. Die von Rawls vorgeschlagenen Gerechtigkeitsgrundsät­
ze ergeben sich aus einer Kombination von moralischen Intuitio­
nen und einem Konzept rationalen Handelns unter Unsicherheit. 
Auf das vertragstheoretische Element könnte Rawls auch gänz­
lich verzichten.

57

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Diskursethik

A. Konsens- und Universalisierungsprinzip

Die Übereinstimmung von Personen spielt auch für die von Karl- 
Otto Apel und Jürgen Habermas vertretene Diskursethik eine 
zentrale Rolle. Der Kerngedanke der Diskursethik besagt, „daß 
nur die Normen Geltung beanspruchen dürfen, die die Zustim­
mung aller Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen Diskur­
ses finden (oder finden könnten)“ (Habermas 1983, 103). Apel 
glaubt, daß sich für diesen Gedanken eine Letztbegründung fin­
den läßt: Wer ernsthaft argumentiert, akzeptiert notwendigerwei­
se das Konsensprinzip (vgl. Apel 1986, 13); er anerkennt - anders 
formuliert - die Norm, daß Fragen „nur durch konsensfähige Ar­
gumente ... entschieden werden sollten' (vgl. a.a.O., 7). Haber­
mas lehnt diese Letztbegründung des grundlegenden diskursethi­
schen Prinzips ab. Bei ihm beruht das Konsensprinzip auf einer 
Theorie der Wahrheit, die Wahrheit ganz generell über den Kon­
sens von Personen definiert (vgl. Habermas 1973). Die Wahrheit 
deskriptiver Sätze hängt genauso von der Zustimmung von Per­
sonen ab wie die Richtigkeit normativer Aussagen. Dabei ist eine 
normative Aussage nach Habermas nicht einfach dann richtig, 
wenn ihr zugestimmt wird. Die Zustimmung muß seiner Ansicht 
nach vielmehr auf Gründen beruhen. Das unterscheidet rationale 
von irrationalen Übereinstimmungen. Die rationale Übereinstim­
mung nun wiederum setzt voraus, daß die Bedingungen dessen, 
was Habermas „die ideale Sprechsituation“ (vgl. 1973, 252 ff.) 
nennt, erfüllt sind. In einer idealen Sprechsituation gibt es keine 
Ungleichheit zwischen den Diskursteilnehmern; und es fehlt auch 
jegliche Form von Repression: Jeder darf an Diskursen teilneh­
men; jeder darf Behauptungen problematisieren und Behauptun­
gen in den Diskurs einbringen; und jeder darf seine Wünsche und 
Bedürfnisse zum Ausdruck bringen; darüber hinaus darf niemand 
durch Zwang gehindert werden, diese Rechte wahrzunehmen 
(vgl. 1983, 98/99).

Die Diskursethik ist nun nicht allein durch das Konsensprinzip 
definiert. Habermas kombiniert das Konsensprinzip mit dem 
Universalisierungsgrundsatz. Danach ist eine Norm nur dann 
gültig, „wenn die Folgen und Nebenwirkungen, die sich aus einer 
allgemeinen Befolgung der strittigen Norm für die Befriedigung 

58

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Interessen eines jeden einzelnen voraussichtlich ergeben, von 
allen zwanglos akzeptiert werden können“ (a. a. O., 103). Dieser 
Universalisierungsgrundsatz folgt nicht aus dem Konsensprinzip. 
Es handelt sich dabei vielmehr um einen eigenständigen Grund­
satz, den jeder implizit anerkennt, der an Diskursen teilnimmt. 
Aus den Diskursregeln (jeder darf jede Behauptung problemati­
sieren und Behauptungen in den Diskurs einbringen usw.) „ergibt 
sich nämlich, daß eine strittige Norm unter den Teilnehmern eines 
praktischen Diskurses Zustimmung nur finden kann, wenn (der 
Universalisierungsgrundsatz, P. S.) gilt“ (a.a. O., 103).

Das Konsens- und das Universalisierungsprinzip sind rein for­
male Prinzipien. Die Diskursethik legt keine inhaltlichen Moral­
prinzipien fest. Das unterscheidet sie unter anderem auch von 
Vertragstheorien der Moral. Vertragstheoretiker entwickeln in­
haltliche Moralprinzipien, die Gerechtigkeitsgrundsätze von 
Rawls sind dafür ein gutes Beispiel. In der Diskursethik wird nach 
Habermas die Bestimmung inhaltlicher Prinzipien oder Normen 
jedoch ganz den realen Diskursen überlassen (vgl. a. a. O., 194). 
Unter den Diskursethikern bildet in diesem Zusammenhang ein­
zig Apel eine Ausnahme. Er schlägt ein inhaltliches Moralprinzip 
vor, das Konsens- und Universalisierungsgrundsatz ergänzen soll: 
Nach diesem Prinzip sind wir verpflichtet, die Bedingungen einer 
idealen Kommunikationssituation zu verwirklichen (vgl. dazu 
Apel 1986, 23 ff.). Doch dieses inhaltliche Prinzip folgt in keiner 
Weise aus den genannten formalen Prinzipien. Es ist insofern 
auch unklar, ob es sich dabei überhaupt um ein mit der Diskurs­
ethik verträgliches Prinzip handelt (vgl. Steinvorth 1990, 115).

Die Diskursethik weicht noch in einem anderen Punkt von der 
Vertragstheorie der Moral ab. Um zu einem Konsens zu gelangen, 
muß jeder Diskursteilnehmer sich in die Lage aller anderen ein­
fühlen. Dies geschieht aber nicht wie bei Rawls aus Eigeninteres­
se, sondern aus einem originären Interesse daran, sich mit andern 
zu verständigen (vgl. dazu Habermas 1986, 23). Dabei ist dieses 
Interesse in der Idee des argumentativen Diskurses fundiert. Ar­
gumentationen zielen nach Habermas auf Einverständnis.

59

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Kritik

Gegen die Diskursethik lassen sich zwei Einwände vorbringen:
1) Die Diskursethik setzt voraus, daß sich die Diskursteilneh­

mer unparteilich verhalten. Diese Unparteilichkeit wird nun aber 
nicht durch den Diskurs begründet (vgl. dazu Tugendhat 1984, 
119f.). Das bedeutet, daß sich der Diskurs, den Habermas und 
Apel im Blick haben, über ein moralisches Prinzip konstituiert, 
dessen Geltung diskursunabhängig ist. Eine Diskursethik, die 
diesen Namen verdiente, müßte auch den Universalisierungs- 
grundsatz diskursiv herleiten.

2) Der zweite Einwand bezieht sich auf das Konsensprinzip: 
Man kann argumentieren, daß eine moralische Norm nicht darum 
richtig ist, weil ihr zugestimmt wird (werden könnte). Vielmehr 
gilt: Einer moralischen Norm wird zugestimmt, weil oder sofern 
die Zustimmenden sie für richtig halten (vgl. Tugendhat, a. a. O., 
118). Wer z.B. einem Verbot von Tierquälerei zustimmt, tut dies 
nicht, weil er glaubt, daß auch andere diesem zustimmen, sondern 
weil er Tierquälerei für falsch hält (vgl. Wellmer 1986, 72\ „Das 
Faktum des Konsenses, selbst wenn er unter idealen Bedingungen 
einträte, kann kein Grund für die Wahrheit des für wahr Gehalte­
nen sein. Dann sind wir aber auf die Gründe oder Kriterien zu­
rückgeworfen, die uns immer schon verfügbar sind, wenn wir den
Sinn von Geltungsansprüchen verstehen“; vgl. auch Krämer 1992,
52 f.).

5. Rechteethik

A. Moralische Rechte

In einer Rechteethik spielen moralische Rechte eine zentrale Rol­
le. Dies bedeutet nicht bloß, daß moralische Rechte anerkannt 
werden. Auch innerhalb einer utilitaristischen oder deontologi- 
schen Moraltheorie kann es Raum für moralische Rechte geben. 
Anders aber als in einer Rechteethik stellen sie in diesen Theorien 
nicht die fundamentalen moralischen Größen dar. Für einen 
Rechteethiker definieren moralische Rechte das, was als mora­
lisch gut und das, was als moralisch verwerflich angesehen wer­

60

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den kann. Handlungen, die moralische Rechte verletzen, sind mo­
ralisch falsch; Handlungen, mit denen diese Rechte respektiert 
werden, umgekehrt moralisch gut. Dabei sind moralische Rechte 
Rechte, die Personen unabhängig davon zukommen, ob sie gesell­
schaftlich anerkannt sind oder nicht. Mit diesen Rechten sollen 
Handlungsoptionen geschützt werden und Ansprüche gesichert 
werden (für eine genauere begriffliche Analyse von Rechten vgl. 
Hohfeld 1919). Dies geschieht - wie verschiedene Rechteethiker 
betonen - insbesondere dadurch, daß Rechte von Nutzenerwä­
gungen abgekoppelt werden. Ein moralisches Recht darf nicht 
verletzt werden, auch wenn dies das Wohl der Mehrheit einer 
Gesellschaft fördern würde. Dies entspricht Ronald Dworkins 
Auffassung von Rechten als sog. /Trümpfen* (vgl. Dworkin 1984, 
153). Rechte legen die Grenzen von Nutzenerwägungen fest. Da­
bei müssen Rechte in keiner Weise als absolute, d. h. als Rechte, 
die nie verletzt werden dürfen, begriffen werden. Der Rechte­
theoretiker kann sich mit prima facie Rechten begnügen (vgl. da­
zu Mackie 1984, 177). In diesem Sinne läßt sich sagen: Ein mora­
lisches Recht darf nicht verletzt werden, sofern kein anderes 
Recht auf dem Spiel steht. Bei Rechtskonflikten kann es legitim 
sein, ein moralisches Recht zu verletzen. Das heißt nicht, daß es 
keine absoluten Rechte gibt. Es könnte Rechte geben, die in je­
dem Fall moralisch gewichtiger sind als alle anderen Rechte. Das 
Problem dabei ist einzig, daß es äußerst schwierig ist, Rechte als 
solche absoluten Rechte auszuweisen (vgl. dazu Sen 1988).

Welches nun sind die moralischen Rechte, die der Rechtetheo­
retiker als die fundamentalen moralischen Größen betrachtet? 
Nach Dworkin ist das Recht auf gleichen Respekt („equal con- 
cern and respect“) das grundlegendste moralische Recht, aus 
dem sich die anderen moralischen Rechte herleiten lassen (vgl. 
Dworkin 1977, 272 ff.). Dieses Recht bedarf nach Dworkin kei­
ner weiteren Begründung; es ist von sich aus einsichtig. Hare 
glaubt, daß das Recht auf gleichen Respekt aus der Universali- 
sierbarkeit moralischer Prinzipien hergeleitet werden kann (vgl. 
Hare 1981, 154). Nach Ansicht anderer Autoren lassen sich mo­
ralische Rechte im Rekurs auf unseren Willen, uns selber ent­
scheiden zu können, rechtfertigen (vgl. dazu Hart 1984). Man 
kann aber auch - wie Joseph Raz dies z.B. tut (vgl. Raz 1986, 
Teil III) - Rechte auf fundamentale Interessen zurückzuführen 
versuchen.

61

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Schwierigkeiten einer Theorie moralischer Rechte

Eine Rechteethik ist mit folgender zentraler Schwierigkeit kon­
frontiert: Um bestimmen zu können, welche moralischen Rechte 
wir haben, sind wir auf andere moralische Größen angewiesen. 
Das kann man an dem von Dworkin postulierten Grundrecht 
auf gleichen Respekt verdeutlichen. Fraglich ist, um was für ein 
Recht es sich dabei genau handelt. Es kann besagen, daß a) die 
Interessen aller zählen, oder b) daß alle dieselben Chancen auf 
ein gutes Leben haben, oder c) daß alle einen Anspruch auf einen 
minimalen Lebensstandard haben, oder aber d) daß allen derselbe 
Lebensstandard gesichert werden sollte (vgl. dazu Griffin 1986^ 
231). Es scheint, daß man, um diese Frage beantworten zu kön­
nen, andere moralische Größen heranziehen muß. Ob das Recht 
auf gleichen Respekt im Sinne eines Rechts auf denselben Lebens­
standard zu interpretieren ist, hängt davon ab, was wir für mora­
lisch gefordert halten. Haben die anderen eine moralische Pflicht, 
mir einen bestimmten Lebensstandard zu sichern? Kann man das 
gerechtfertigterweise von den anderen fordern? Diese Frage läßt 
sich im Rekurs auf Rechte nicht beantworten, da die Bestimmung 
von Rechten vorgängig auf die Bestimmung von Pflichten ange­
wiesen zu sein scheint.

Das Problem, das hier angesprochen ist, läßt sich auch im Blick 
auf die oben genannten anderen Rechtsbegründungen klar ma­
chen: Wenn man Rechte auf Entscheidungsfreiheit zurückführt, 
stellt sich die Frage, welche Freiheiten schützenswert sind, bzw. 
welche Freiheiten in einer Gesellschaft geschützt werden sollen. 
Dieselbe Frage ergibt sich auch, wenn wir Rechte in Interessen zu 
fundieren versuchen: Welche Interessen - so ist zu fragen - sind 
schützens wert? Um diese Fragen zu beantworten, scheinen wir 
auf moralische Werte Bezug nehmen zu müssen, die Rechten vor­
gelagert sind.

62

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Tugendethik

A. Charakter und gutes Leben

In den 80er Jahren erfuhr die antike Tugendethik eine Wiederbe­
lebung. Das war nicht zuletzt durch ein Unbehagen an den domi­
nanten Moraltheorien utilitaristischer wie deontologischer Pro­
venienz motiviert. Tugendethiker sind der Ansicht, daß diese 
Moraltheorien der Moral in fundamentaler Weise nicht gerecht 
werden. Anders als deontologischen, utilitaristischen und rechte­
ethischen Moraltheorien geht es einer Tugendethik nicht um die 
Bestimmung der richtigen moralischen Prinzipien, sondern viel­
mehr um die Frage, was es heißt, eine gute Person zu sein. Dabei 
sind Tugendethiker der Ansicht, daß Prinzipienethiken von ei­
nem inadäquaten Bild des moralisch Handelnden ausgehen. Der 
moralisch Handelnde orientiert sich - anders als Prinzipienethi­
ken unterstellen - in seiner moralischen Reflexion nicht an Prin­
zipien, sondern an der Frage, was eine tugendhafte Person in einer 
gegebenen Situation tun würde. Damit stehen die Eigenschaften 
tugendhafter Personen im Mittelpunkt des moraltheoretischen 
Interesses.

Was sind Tugenden? Ganz allgemein formuliert handelt es sich 
dabei um Charaktereigenschaften. Doch nicht jede Charakterei­
genschaft ist eine Tugend. So wird faul zu sein nicht als eine Tu­
gend angesehen. Tugenden sind Charaktereigenschaften, die posi­
tiv zu bewerten sind.

Eine Fokussierung auf vier Tugenden findet sich zuerst bei 
Platon, der die vier Tugenden der Gerechtigkeit, Tapferkeit, Be­
sonnenheit und Klugheit unterschied (vgl. Staat, 427c-445c). 
Aristoteles legt sich nicht auf diese vier Tugenden fest. Er nimmt 
eine größere Zahl von Tugenden an (vgl. Aristoteles Niko- 
machische Ethik, Buch III-VI). Diese Abweichung macht deut­
lich, daß der richtige Tugendkatalog nicht einfach feststeht. Die 
Frage stellt sich, ob es überhaupt einen richtigen Tugendkatalog 
gibt. Man könnte im Sinne einer relativistischen Tugendethik der 
Ansicht sein, daß die Tugenden jeweils vom sozialen Kontext 
bestimmt werden (vgl. dazu Williams 1985, 34 ff.). Was für die 
eine Gesellschaft eine Tugend ist, könnte für eine andere Gesell­
schaft eine Untugend sein. Martha Nussbaum hält diesen 
Tugendrelativismus für falsch. Ihrer Ansicht nach gibt es univer­

63

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sale Tugenden (vgl. Nussbaum 1993, 245 ff.; vgl. Hursthouse 
1995, 67f.). Und dies darum, weil alle Menschen zu bestimmten 
Fragen Stellung nehmen müssen. Die Frage, ob man lügen darf, 
oder die Frage, wie der soziale Reichtum verteilt werden soll, 
sind Fragen, denen keiner sich zu entziehen vermag (vgl. Nuss­
baum a.a. O., 247 f.). Deshalb - so Nussbaum - werden zumin­
dest gewisse Tugenden wie z.B. die Tugend der Gerechtigkeit 
universal sein, auch wenn sich die Menschen über die genauere 
Bedeutung dieser Tugend streiten (,was genau heißt es, gerecht 
zu sein?*).

Welches sind diese universalen Tugenden? Ein Vorschlag von 
Rosalinde Hursthouse lautet: Universale Tugenden sind diejeni­
gen Charaktereigenschaften, die wir in dieser Welt haben müssen, 
um ein gutes Leben zu führen (vgl. 1995, 68). Bei Philippa Foot 
findet sich ein ähnlicher, aber differenzierterer Vorschlag (vgl. 
1978, 2 ff.): Wir können von bestimmten Charaktereigenschaften 
in unserem Leben profitieren, ohne daß es sich dabei um Tugen­
den handelt. So kann es vorteilhaft sein, intelligent zu sein; wir 
betrachten Intelligenz aber trotzdem nicht als eine Tugend. Als 
Tugenden können nach Ansicht von Foot nur Charaktereigen­
schaften angesehen werden, die unter der Kontrolle unseres Wil­
lens stehen (a.a. O., 7). Nach Alasdair Maclntyre sind diejenigen 
Tugenden universal, ohne die eine gesellschaftliche Praxis nicht 
aufrechterhalten werden könnte (vgl. Maclntyre 1981, Kap. 14).

Auch Owen Flanagan meint, daß die unterschiedlichen 
Tugendkataloge, die wir vorfinden, kein Beleg dafür sind, daß es 
keine universalen Tugenden gibt. Seiner Ansicht nach zeigen die 
verschiedenen Kataloge aber, daß es bedeutend mehr Tugenden 
gibt, als in den klassischen Tugendkatalogen aufgelistet sind (vgl. 
Flanagan 1991,11). Das hat - wie er glaubt - zur Konsequenz, daß 
eine Tugendethik unfähig ist, ein bestimmtes Ideal moralisch gu­
ten Lebens zu formulieren: Denn die Tugenden sind zu vielfältig, 
um alle von einer Person realisiert zu werden. Es kann deshalb 
unterschiedliche Formen tugendhaften Lebens geben.

Ein tugendhafter Mensch handelt, wie verschiedene Tugend- 
ethiker sagen, besonnen. Nehmen wir nun an, die Person A ver­
hält sich immer sehr besonnen, ohne je in sich die Tendenz zur 
Unbesonnenheit zu spüren. Ist A wirklich eine tugendhafte Per­
son? Würden wir eine Person tugendhaft nennen, die nie in Ge­
fahr stünde, sich nicht tugendhaft zu verhalten? Die Antwort lau­

64

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet Ja‘, wenn man Tugenden einfach an bestimmten Handlungen 
festmachen würde. Tugendethiker sehen Tugenden aber ganz we­
sentlich als Ausdruck von richtigen Einstellungen. Hat nun der­
jenige die richtige Einstellung, der sich überwinden muß, beson­
nen zu sein, oder derjenige, dem dies überhaupt keine 
Schwierigkeiten bereitet? Nach John McDowell charakterisiert 
es den tugendhaften Menschen, sich nicht zum Schlechten hinge­
zogen zu fühlen (vgl. McDowell 1978, 26 ff.). Der tugendhafte 
Mensch sieht, deutlicher als andere, was in einer Situation mora­
lisch gefordert ist, und läßt sich allein durch diese Einsicht leiten. 
Foot glaubt, daß hier zu differenzieren ist (vgl. 1978, 10 ff.). Wenn 
die Umstände einer Situation Anreize bieten, nicht tugendhaft zu 
handeln, dann ist nach Foot tugendhaftes Handeln lobenswerter. 
So ist der Arme, der niemanden bestiehlt, tugendhafter als der 
Reiche, der das Eigentum anderer Menschen ebenfalls unangeta­
stet läßt. Dabei ist zu betonen, daß dies nur dann der Fall ist, 
wenn die Schwierigkeiten, die sich tugendhaftem Handeln entge­
genstellen, nicht in den Charaktereigenschaften des Handelnden 
begründet sind. Bewundernswürdiger ist tugendhaftes Handeln, 
wenn diesem äußere Hindernisse entgegenstehen.

B. Zwei Probleme

Die Tugendethik kann aus zwei Gründen als problematisch ange­
sehen werden:

a) Es läßt sich argumentieren, daß eine Tugendethik, welche die 
Frage ,Was für eine Person soll ich sein?‘ ins Zentrum der Moral 
stellt, zur Beantwortung konkreter moralischer Fragen nichts bei­
trägt (vgl. Louden 1984,229 ff.). Nehmen wir das Beispiel der Ab­
treibung. Ist der tugendhafte Mensch jemand, der einen sechs 
Monate alten Fötus abtreibt oder nicht? Es ist unklar, wie sich 
auf diese Frage eine Antwort geben läßt. Dies ist unklar, weil die 
Tugendethik Regeln und Prinzipien, die hier herangezogen wer­
den könnten, äußerst kritisch gegenübersteht.

b) Gegen die Tugendethik kann man auch einwenden, daß sie 
sich zu stark auf den Handelnden konzentriert. Eine adäquate 
Moraltheorie darf Handlungen aber nicht vernachlässigen (vgl. 
dazu a.a.O., 230). Wir halten Handlungen für moralisch falsch, 
auch wenn sie aus lobenswerten Motiven hervorgehen. So kann es 
in einer bestimmten Situation falsch sein, die Wahrheit zu sagen, 

65

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch wenn dies jemand tut, weil er ein ehrlicher Mensch sein will. 
Ist dies richtig, so fällt die moralische Beurteilung von Handlun­
gen nicht immer mit der Beurteilung des Handelnden zusammen. 
Für die Beurteilung von Handlungen sind dann aber Regeln und 
Prinzipien erforderlich, die die Tugendethik gerade ablehnt.

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46 - am 17.01.2026, 14:42:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Spielarten des Utilitarismus im 20. Jahrhundert
	A.  Glücks- vs. Präferenzutilitarismus
	B.  Negativer Utilitarismus
	C.  Akt- und Regelutilitarismus
	D.  Hares Zwei-Ebenen-Modell
	E.  Einwände

	2.  Moderne Deontologie
	A.  Der Vorrang des Richtigen
	B.  Kritik

	3.  Vertragstheorien der Moral
	A.  Eigeninteresse und Moral
	B.  Rawls’ Schleier des Nichtwissens
	C.  Probleme

	4.  Diskursethik
	A.  Konsens- und Universalisierungsprinzip
	B.  Kritik

	5.  Rechteethik
	A.  Moralische Rechte
	B.  Schwierigkeiten einer Theorie moralischer Rechte

	6.  Tugendethik
	A.  Charakter und gutes Leben
	B.  Zwei Probleme


