»Sur le pont d’Avignon, on y danse, on y danse,

sur le pont d’Avignon, on y danse tous en rond«

Gibt es eine Sprache, in der man etwas auszudriicken vermag,
fir das es keine Sprache gibt?

In den ersten Jahren unseres Instituts, damals war es das Zentrum fiir Deutsche Gebir-
densprache, war sein Leiter, Siegmund Prillwitz, ein gern gesehener Gast in diversen
Talkshows. Natiirlich kam im Verlauf einer Sendung immer die Bitte, dem Publikum ei-
nen>Satz«in DGS zu zeigen. Alle, die Prillwitz kannten, wussten, was nun kommt: »Das
Auto fihrt iber die Briicke«, ein >Satz¢, an dem sich anschaulich einige grundlegende
Strukturprinzipien der DGS demonstrieren liefRen — und unter den Kollegen wurde das
»Briickenauto« zum running gag. Doch das >Briickenauto« war mehr als ein simples lin-
guistisches Beispiel — es ist eine Metapher und spricht von etwas Auseinanderliegen-
dem, eigentlich Unerreichbarem, verbunden durch eine Briicke, auf der jemand hin-
und herfihrt, ohne recht zu wissen, wohin er gehért.

1997 produzierte Anita Strafler eine Filmdokumentation iiber hérende Kinder ge-
horloser Eltern und nannte sie Briickenmenschen. Eine ihrer Interviewpartnerinnen, die
Gehorlosenpidagogin und Gebirdensprachdolmetscherin Sabine GofRner, pragte den
Ausdruck, der dem Film seinen Namen gab, und meinte damit sich und hérende Men-
schen, denen gehorlose Menschen vertraut sind.

Ein solcher »Briickenmensch« ist ganz gewiss die Fotografin Claudia Gépperl, deren
Schwester gehérlos ist, und die im Sommer 1999 im Miinchner Gasteig zusammen mit
dem Landesverband Bayern der Gehorlosen eine Kulturveranstaltung fiir geh6rlose und
hérende Menschen organisierte, die sie »Kulturbriicke« nannte.

Das Bild der Briicke scheint sehr eingingig zu sein und gut geeignet, etwas zusam-
menzubringen, was nicht zusammengehort, denn eine Briicke ist ein von Menschen-
hand geschaffenes Werk, das den Ubergang an einer Stelle erméglicht, an der die Natur
keinen Ubergang vorgesehen hat. Dabei kann das Uberqueren von Briicken gefihrlich
sein: »Schaukeln verboten!« steht an einer Hingebriicke tiber einer Schlucht im Berner
Oberland. Briicken sind Anziehungspunkte fiir potenzielle Selbstmérder, weshalb die
Hamburger Kéhlbrandbriicke fir den Fufigingerverkehr gesperrt ist. Briicken selbst

https://dol.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Sprache

sind gefihrdet und kénnen von reifienden Stromen mitgerissen werden, oder, wie in
Luzern passiert, abbrennen. Briicken werden auch heute noch mit Dynamitkammern
versehen, um sie bei Gefahr sprengen zu kénnen ... Um es auf den Punkt zu bringen:
Briicken sind eine heikle Angelegenheit, besonders die zwischen horenden und gehor-
losen Menschen.

Betrachtet man den Film von Anita Strafier und die einzelnen Vorstellungen der
Miinchner Kulturveranstaltung etwas genauer, wird man feststellen, dass keine Meta-
pher unpassender die Beziehung von hérenden und gehorlosen Menschen beschreibt
als die der Briicke. Die >Briicke« soll etwas iiberbriicken, was die Aussagen der Filmdo-
kumentation und die Bilder, Filme und Theaterinszenierungen im Gasteig konterkarie-
ren, denn in Szene gesetzt wird hier vor allem eine Erfahrung: die der Eigenheit, der
Inkompatibilitit, des Fremden und des Scheiterns, wenn es sich zu vermitteln versucht;
d.h. eine Erfahrung der Zerrissenheit, die von keiner Briicke zusammengehalten wird.

Diese Erfahrung machen wohl besonders schmerzhaft hérende Kinder gehérloser
Eltern, denn ist schon das Verhiltnis allgemein von Kindern zu Eltern von einem Wust
ambivalenter Gefithle zwischen Abwehr und Zuneigung geprigt, und die Kindheit ei-
ne schwierige Zeit fiir jedes Kind, kommen in diesem speziellen Verhiltnis noch di-
verse Gefithlslagen hinzu, die dieser Beziehung etwas Unentrinnbares geben: Ausbeu-
tung, Scham und Mitleid. Fillt es schon hérenden Kindern hérender Eltern schwer, eine
Sprache zu finden, die den Gefithlen und Verletzungen der Kindheit Ausdruck verleiht,
scheint die Sprachlosigkeit horender Kinder gehérloser Eltern unitberwindbar.

Alle vier in der Dokumentation vorgestellten Kinder berichten davon, dass sie ihren
Eltern nicht das sagen konnten, was ihnen auf dem Herzen lag, und zwar nicht, weil es
ihnen an Gebirdensprachkenntnissen mangelte, sondern, wie Sabine GoRner berichtet,
es schwierig war, »riiber zu bekommen, um was es geht«. Uwe Schonfeld, ein weiterer
Interviewpartner, fihrt diesen Gedanken etwas genauer aus: »Ich habe arge Probleme
gehabt in der Kommunikation, dass sie mich verstehen, und dass ich sie verstehe. Das
liegt nicht daran, dass ich gebirdensprachlich mit ihnen Probleme hatte, sondern, weil
ich die Gebirdensprache nur von meinen Eltern gelernt habe und praktisch den Gebir-
densprachschatz meiner Eltern iitbernommen habe. Ich als Horender habe einen viel
grofleren Sprachschatz, doch wenn ich die Gebirden dafiir nicht kenne, kann ich mit
ihnen dariiber nicht reden.«

Was hier als familienbedingt eingeschrinkte Gebirdensprachkompetenz begriffen
wird, die Schonfeld aufzuholen versucht, indem er, wie er erzihlt, mit seinen Eltern
neue Gebirden ausdenkt, offenbart sich bei genauerer Betrachtung als eine Schwierig-
keit, die sich weniger auf der Ebene von Sprachkompetenz als vielmehr auf derjenigen
von differenter Welterfahrung darstellt: Die Aussage, die Gebirdensprache von seinen
Eltern gelernt zu haben, meint nimlich weniger ein linguistisches System als vielmehr
eine Vorstellungswelt und zwar eine, die von gehdrlosen Menschen geprigt ist. Die
Vorstellungswelt von gehérlosen Menschen ist jedoch niemals die von hérenden und
umgekehrt und so erlebt er noch heute — auch davon ist in dem Film die Rede — genau
jene Schwierigkeiten in der Kommunikation, die er bereits als Kind erfahren hat.

Der Komponist und Sohn tauber Eltern, Helmut Oehring, erzihlt von einer Situa-
tion, die er als albtraumartig empfindet: »[D]ass ich Dinge, die mich berithren, nur in
Gebardensprache sagen konnte, bei den Gehorlosen aber nie jemanden gefunden habe,

https://dol.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Sur le pont d'Avignon, on y danse, on y danse, sur le pont d'Avignon, on y danse tous en rond«

dem ich das hitte sagen konnen, aufgrund der unterschiedlichen Gefithlswelten, ob-
wohl der gleichen Identitit der Sprache. Bei den Horenden gibt es vielleicht dhnliche
Gefiihlswelten, aber da ist die Sprachbarriere zu grof3.« Oehring schildert einen Zu-
stand der Unvermittelbarkeit und Sprachlosigkeit, in dem er sich befindet; er beschreibt
einen Raum der totalen Isolation, also das Nichts, in dem es seine Erfahrungen nicht
gibt, weil es keine Sprache gibt, sie zu vermitteln, und keine Menschen, denen er sie
vermitteln kénnte.

Und Caroline Link, die in ihrem Film Jenseits der Stille zeigt, wie sich eine horende
Tochter von ihren gehorlosen Eltern emanzipiert, berichtet in der Dokumentation von
Anita Strafer aus Erzihlungen hérender Kinder gehérloser Eltern: Diese Kinder heg-
ten wihrend ihrer Pubertit ganz extreme Gefiihle gegeniiber ihren Eltern, von Scham
itber deren Behinderung bis hin zu Scham iiber diese empfundene Scham, da es sich
doch um die geliebten Eltern handel, fiir die man sich schimt. Link erzihlt von einem
Midchen, das ihrem Vater gerne einmal gesagt hitte, er sei ein »richtiges Arschlochg,
und jene beneidete, die ihren horenden Eltern diese Bezeichnung an den Kopf knal-
len konnten, wihrend das fiir die Tochter nicht méglich gewesen sei. Vermutlich nicht,
weil sie keine Gebirde fiir »Arschloch« kannte, sondern, weil ihre Eltern an ihr Mitleid
appellierten und ihr Zorn auf sie in der Kehle bzw. in ihren Hinden stecken blieb.

So scheint es tatsichlich keine Sprache zu geben, um diese uniiberwindbare Kluft
differenter Erfahrungen zum Ausdruck zu bringen. Christa Hauptenbuchner, Tochter
gehorloser Eltern und ebenfalls eine Interviewpartnerin in der Dokumentation, hat sich
der »Welt der Gehorlosen« vollig entzogen und so jeglicher Chance beraubt, eine Spra-
che zu finden, die die Sprachlosigkeit, die sie mit ihrem gehérlosen Vater erlebt hat,
reflektiert. Als bedrohlich erscheint ihre Erinnerung an einen >taubstummen< Mann,
mit dem sie nicht sprechen konnte und dessen eigenartige Stimme fremden Kindern
Furcht einfl6f3te.

Anders Uwe Schonfeld, der sein Leben ganz in der >Welt der Gehérlosen« einge-
richtet hat und im Zentrum fiir Kultur und visuelle Kommunikation zusammen mit
seiner gehorlosen Frau und vielen gehorlosen Freunden fiir die technische Umsetzung
geplanter Videoprojekte verantwortlich ist. Er berichtet davon, dass er eigentlich keine
Lust auf Kommunikation mit hérenden Menschen habe, deren Welt ihm kalt, kérperlos
und fremd erscheint. Wohl fithle er sich nur unter tauben Menschen. Es gelingt ihm
jedoch nicht, eine Sprache zu finden, in der er die Fremdheit auszudriicken vermag,
die er in der Kommunikation mit seinen Eltern erfahren hat und die ihm gewiss auch
in der Kommunikation mit seiner gehérlosen Frau und seinen gehoérlosen Freunden
begegnet.

Anders auch Sabine Gofiner, die als Gehorlosenlehrerin in Bayern scheiterte, weil
sie das piddagogische Konzept, dem sie sich zu unterwerfen hatte, als verantwortlich
fiir die geringen Chancen gehorloser Menschen in Gesellschaft und Berufsleben be-
griff, und ihr keine Moglichkeiten freigestellt wurden, ihre Ideen und Erfahrungen mit
gehorlosen Kindern umzusetzen. Sie wechselte daher zu einer Titigkeit, die ihr nur
allzu vertraut war und die sie in ihrer Kindheit als durchaus ambivalent erfahren hatte:
die Titigkeit als Dolmetscherin. Der Wechsel vom Sprachrohr einer rigiden Behorde
zum Sprachmedium eines Dienstleistungsangebots ist zwar einerseits riskant, denn
die 6konomische Sicherheit brockelt, aber der Boden, auf dem sie steht, scheint auf

https://dol.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

35


https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Sprache

den ersten Blick neutral, Sprachlosigkeit ist hier kein Thema, im Gegenteil. Aber dhn-
lich wie Schonfeld scheitert auch sie daran, eine Sprache zu finden, die ihre Erfah-
rung der Sprachlosigkeit zu erfassen vermag. Dolmetscher vermitteln zwischen zwei
unterschiedlichen Sprachen. Die Erfahrung hérender Kinder gehorloser Eltern beruht
jedoch nicht auf fehlender Sprachkompetenz, sondern auf differenten Welterfahrun-
gen. So kann sie zwar ihre Sprachkompetenz verwerten, das Dilemma jedoch, in dem
sie sich befindet, bleibt davon unberithrt. Am Ende der Dokumentation ist sie froh,
mit Menschen zusammen zu sein, die sich in »beiden Welten« auskennen: Briicken-
menschen. Es sind Bekannte, Freunde von ihr, sicherlich nicht alles Kinder gehorloser
Eltern, aber solche, die mit gehérlosen Menschen Kontakte, ja Freundschaften pflegen
- und die so sprachlos sind wie sie. Denn diese Sprachlosigkeit, jenseits von Laut- und
Gebardensprache, bleibt keinem erspart, der sich in das hérend-gehdorlose Geflecht be-
gibt. Sie ist der Stachel einer Wunde, die auch dann keine Heilung verspricht, wenn
man sich dem Geflecht entzieht — Christa Hauptenbuchners Aussagen bestitigen das.
Diese Sprachlosigkeit ist der Stachel, der immer schmerzt, sobald hérende gehérlosen
Menschen begegnen und erfahren miissen, dass selbst eine gute Gebirdensprachkom-
petenz kein Garant fir Verstindigung ist, ja wahrscheinlich Verstindigung sogar noch
schwieriger werden ldsst. Natiirlich funktioniert die oberflichliche Geschiftigkeit, aber
ein ungutes Gefiihl bleibt bestehen, das leicht in Verzweiflung umschligt, weil die Mii-
hen der Verstindigung ungeheuer grof3 sind und der >Erfolg« ausbleibt. Die Frage, was
gehen mich gehorlose Menschen an, ist ein erster und immer wiederkehrender Reflex
auf diese Verzweiflung. Nur kann man sich dieser Verzweiflung meistens nicht entzie-
hen, egal, ob man mit oder fiir gehdrlose Menschen arbeitet, und erst recht nicht als
Kind gehorloser Eltern. Auch helfen die Erkenntnisse nicht, die Linguisten, Soziologen,
Psychologen, Historiker gewonnen haben, und die jeder, der mit gehérlosen Menschen
befasst ist, gierig liest und nach Antworten absucht auf Fragen, die er nicht zu stellen
vermag und deswegen taub und stumm bleibt und ungliicklich.

Kann es denn eine solche Sprache geben, die die Erfahrung der Sprachlosigkeit re-
flektiert? Die Sprache der Kunst kann eine solche Sprache sein, die sich den Anspriichen
auf Verstindigung entzieht und dem Zustand der Sprachlosigkeit in seiner nackten Ge-
walttitigkeit eine Form gibt.

Das kompositorische Werk Helmut Oehrings ist dafiir beispielhaft. Hier findet man
keinen Frieden, keine Hoffnung auf Verstindigung. Es ist ein Ereignis akustischer und
visueller Eindriicke, das den Horer und Betrachter am Ende der Vorstellung geridert
und zerschlagen in seinem Theatersessel zuriicklisst; ein Leidensweg, unertriglich, ge-
walttitig und gnadenlos. Auf der Bithne inszeniert Oehring jenen Albtraum, auf den er
im oben erwihnten Zitat hingewiesen hat: Erfahrungen der Unvermittelbarkeit und
Sprachlosigkeit, die das Subjekt auflésen und es in einem Raum des Nichts zuriick-
lassen. Wie gestaltet Oehring dieses Nichts? Bedeutet Gestaltung nicht Auflésung des
Nichts? Nicht, solange das Werk ver-nicht-et, statt zu verséhnen. Wie kann so etwas
aussehen? Indem der Rezipient des Werks in den Vernichtungsprozess miteinbezogen
wird: Die Instrumente sind verzerrt, die Satzfetzen unverstindlich, man reimt sich ei-
nen »Sinn< zusammen und weifd doch, dass man vollig verkehrt liegt. Videobilder flim-
mern und erzahlen kryptische Geschichten, gehérlose Darsteller kreischen und machen
ausladende Gebirden, Tanzer quilen ihre Korper tiber die Bithne. All diese Bilder und

https://dol.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Sur le pont d'Avignon, on y danse, on y danse, sur le pont d'Avignon, on y danse tous en rond«

Eindriicke wecken eigene verletzende und peinigende Erinnerungen an Begegnungen
und >Kommunikation«mit gehérlosen Menschen. Die Personen auf der Bithne berithren
sich nicht. Nicht Verstindigung findet statt, sondern Imitation, hilfloses Gefuchtel vor-
gemachter und undurchschaubarer Bewegungsabliufe, die Gebirdensprache heifien.

Das alles wirkt artifiziell, nichts ist dem Zufall itberlassen. Oehring berichtet davon,
dass Regisseure aus seinen Werken, aus dem Grauen etwas Schones machen wollten,
etwas, das die Fetzen vermittelt und aus ihnen eine Geschichte destilliert: »Da sollte der
Matthias Hille, der Sprecher, sollte Christina [Schonfeld] den Mund zuhalten oder sie
sollte ihm den Mund zuhalten, so war das wohl eher: Sie sollte ihm den Mund zuhalten
und er sollte ihr den Arm umdrehen. Und dann so Storys, dass Mord und Totschlag
eben zwischen Horenden und Nichthérenden ... und das ist so an den Haaren herbei-
gezogen, so missverstanden [...]. Ich habe das untersagt [...], ich habe gesagt, wenn hier
irgendjemand irgendjemanden berithrt, dann bin ich nicht mehr dabei.«!

Die Sprache Musik, bestitigt Oehring, ist eine Sprache jenseits von Laut- und Ge-
bardensprache, in der er sich auszudriicken vermag, ohne sich vermitteln und erkliren
zu miissen — Musik spricht fiir sich selbst. Noten sind eine Notation, die sich nicht an
ein linguistisches Ordnungssystem hilt. Aber selbst die Ordnungssysteme der Musik
werden in seinem Werk zerbrochen und damit das traditionelle Verstindnis von ihr.
Text ist nicht Libretto, sondern Teil der Musik. Die Instrumente werden verfremdet,
die Saiten verstimmt, die Felle rentspannt, das Metall abgedeckt oder verklebt, »bis
nichts mehr snatiirlich< klingt und schwingt (Ich will das Instrument mangelhaft ma-
chen. Ich will, dass es krank klingt und dazwischen.). Sind es mimetische Versuche,
den durch die Kehlen der Gehorlosen gefilterten Klang der Sprache, der Mutter Laut
auf Instrumente zu iibertragen?« (Ter Schiphorst 1997, 16).

Etwas fillt bei der Betrachtung von Oehrings Werken auf: Man sieht gehorlose Dar-
steller und ist geschockt iiber die Weise, wie sie sich auf der Bithne prisentieren, weil
man ihnen vorher so noch nicht begegnet ist. Da ist die Schauspielerin Christina Schon-
feld, bekannt aus ihren heimischen Theater- und Filmproduktionen, die sie mit anderen
gehorlosen Darstellern macht, in denen sie so bieder daherkommt, dass man sich gelas-
sen zuriicklehnen kann und gelangweilt dem Ende der Vorstellung entgegendimmert.
Hier ist nichts von der Anspannung zu spiiren, die eine horende Person immer dann
erfasst, wenn sie einer gehorlosen Person begegnet und spiirt, dass gleich die Situation
kommen wird und sie sich fragt: »Wovon redet die blof3?« Hier ist Gebardensprache
ein langsamer, ruhiger Fluss, in dem man mitschwimmen oder am Ufer désen kann.
Im Werk Oehrings hingegen vermittelt sie eine Ausdrucksvielfalt, dass einem der Atem
stockt. Ist das wirklich die Christina, die die Zuschauer als Antigones Amme in den
Schlaf gewogen hat? Sie ist es, und sie entwickelt als gehorlose unter horenden Dar-
stellern genau jene Ausdrucksstirke, die so bewundernswert ist wie die, die horende
unter gehdrlosen Darstellern entwickeln. Hier prisentiert sich das dsthetische Konzept
Helmut Oehrings, der sein Werk aus der Unvermittelbarkeit und Unverséhnlichkeit dif-
ferenter Welterfahrung gehérloser und horender Menschen schafft. In diesem Konzept
entwickeln die einzelnen Darsteller ihre ganze Schénheit: »In der schénen Kunst ist

1 Cesprach mit Helmut Oehring in diesem Band auf S. 378.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

37


https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Sprache

nicht die Kunst schén, sondern sie heif3t so, weil sie das Schéne hervorbringt« (Hei-
degger 1992, 30f.). Es hat fast den Anschein, als kime erst in der Inszenierung von
Unvermittelbarkeit die Wiirde hérender und gehorloser Menschen zum Tragen.

Oehrings Werk erinnert an Jimi Hendrix. Auch Hendrix’ Musik war ohrenbetiu-
bend, auch er demontierte und montierte neu, auch er nutzte die neuen Moglichkeiten
elektroakustischer Klangverinderungen fiir sein Spiel, »was wiederum das bewusst
eingesetzte Schnarren der Gitarrensaiten und die Verwendung des Bottlenecks«
beinhaltet und »bis zu afrikanischen Uberlieferungen zuriickreicht, in denen nicht
Reinheit, sondern gerade Geriuschhaltigkeit des Klangbildes erstrebt wird, da [sie]
die Anwesenheit der musikalisch beschworenen Geister manifestierten« (Miller 1994,
314) — eine Verfahrensweise, die der von Oehring dhnlich ist, und die in Jimi Hendrix’
star-spangled-banner-Interpretation beim Woodstock-Festival 1969 musikalisch das
eindrucksvollste Ereignis war, das die Erfahrung einer ganzen Generation, ihre Gefith-
le, ihren Hass und ihre Lust zum Ausdruck brachte: Es war die komplette, radikal und
erbarmungslos vollzogene Destruktion der amerikanischen Nationalhymne, und jeder,
der die Vereinigten Staaten kennt, weif3, was das bedeutet. Dennoch bestehen auch
hier Unterschiede zwischen Hendrix und Oehring: Galt dem einen Musik als »healing
force of the universe« (Albert Ayler zit. in Miller 1994, 318), geht es dem anderen
eigentlich gar nicht mehr um Musik und erst recht nicht um Heilung.

Auch Oehrings Werk zerstort radikal und kompromisslos traditionelle Formen von
Sprache und Musik, von Kommunikationssystemen also, die uns Sicherheiten bieten,
weil wir uns tiber sie unserer selbst vergewissern. Er selbst hat als hérender Sohn ge-
horloser Eltern den Mangel dieser Sicherheit erlebt. Es kann ihm also nicht darum
gehen, mithilfe der Musik einen Kommunikationsstrang aufzugreifen, der unwider-
ruflich verloren gegangen ist. So begreift Oehring sein Werk auch weniger aus einer
musikalischen Perspektive als vielmehr aus einer dokumentarischen (eines seiner Wer-
ke nennt er Dokumentaroper), er will mit seinem Werk nicht neue Musik schreiben, die
Kommunikation und damit Heilung verspricht, sondern vielmehr einen sprachlosen
Zustand dokumentieren.

Moglicherweise ist das die einzige Sprache jenseits linguistischer Systeme, die das
Grauen der Sprachlosigkeit in Szene zu setzen vermag. Gleichzeitig, auch darauf weist
Oehrings Dokumentation hin, ist diese Inszenierung ein korperlicher und geistiger
Vorgang. Man ist nach dem Besuch einer Oper Oehrings tatsichlich kérperlich erschla-
gen. Méglicherweise liegt gerade darin eine nicht geahnte Heilungschance, dass Geist
und Korper zusammengeschlagen werden und die Sicherheit, in der man sich sonst
bewegt, zumindest fiir einen Moment verloren geht.

Die Briicke zwischen hérenden und gehérlosen Menschen kann also niemals so
harmlos sein, wie sie Prillwitz’ Beispielsatz, das Thema des Dokumentarfilms bzw. des
Minchner Kulturfestivals uns einreden wollen. Sicherlich sind sie Ausdruck eines Wun-
sches nach Anerkennung und Gleichberechtigung, aber sie leugnen das, was horende
und gehorlose Menschen gleichermaflen ausmacht: ihre Unversohnlichkeit, auf die sie,
je besser sie sich kennenlernen, peinlich achten. Dennoch ist die Zeit abgelaufen, in der
die >Taubstummen«< wohl verwahrt in irgendwelchen Handwerksbetrieben ihr Dasein
fristen. Taube Menschen gehoren mittlerweile genauso ins Strafenbild, ihre Sprache
ist nicht mehr ihre Sprache, ein Heer neugieriger horender Menschen hat sich ihrer

https://dol.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Sur le pont d'Avignon, on y danse, on y danse, sur le pont d'Avignon, on y danse tous en rond«

langst bemichtigt — und das ist gut so. Es ist an der Zeit, dass sich gehérlose Men-
schen der Sprache der anderen bemichtigen und sich das aus ihr herausholen, was
ihnen gefillt. Wenn Jimmi Hendrix und auch Oehring alles zerschlagen kénnen, dann
konnen das auch die gehérlosen Menschen. Und das gilt auch fiir hérende Menschen:
sich der Gebirdensprache zu bedienen, ohne dass die gehorlosen Menschen das Recht
hitten, ihnen dafir auf die Finger zu hauen. Fiir all das braucht man viel Mut. Mut, sich
auf die eigene Unsicherheit einzulassen und auf einer Briicke zu tanzen, wie in dem
franzosischen Volkslied, das jenes Spiel besingt, den Boden der Sicherheit zu verlassen
und den Raum des Nichts zu betreten. In diesem Raum kann ich alles sein: eine belle
dame, ein beau monsieur, ein cordonnier, ein blanchisseur, eine demoiselle, ein militaire, ein
comédien etc. Jeder mochte gern auf der Briicke von Avignon tanzen, denn es ist eine
zerstorte Briicke; eine Briicke, die ins Nichts fiihrt.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

39


https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

