
»Sur le pont d’Avignon, on y danse, on y danse,

sur le pont d’Avignon, on y danse tous en rond«

Gibt es eine Sprache, in der man etwas auszudrücken vermag,

für das es keine Sprache gibt?

In den ersten Jahren unseres Instituts, damals war es das Zentrum für Deutsche Gebär-

densprache, war sein Leiter, Siegmund Prillwitz, ein gern gesehener Gast in diversen

Talkshows. Natürlich kam im Verlauf einer Sendung immer die Bitte, dem Publikum ei-

nen ›Satz‹ in DGS zu zeigen. Alle, die Prillwitz kannten, wussten, was nun kommt: »Das

Auto fährt über die Brücke«, ein ›Satz‹, an dem sich anschaulich einige grundlegende

Strukturprinzipien der DGS demonstrieren ließen – und unter den Kollegen wurde das

›Brückenauto‹ zum running gag. Doch das ›Brückenauto‹ war mehr als ein simples lin-

guistisches Beispiel – es ist eine Metapher und spricht von etwas Auseinanderliegen-

dem, eigentlich Unerreichbarem, verbunden durch eine Brücke, auf der jemand hin-

und herfährt, ohne recht zu wissen, wohin er gehört.

1997 produzierte Anita Straßer eine Filmdokumentation über hörende Kinder ge-

hörloser Eltern und nannte sie Brückenmenschen. Eine ihrer Interviewpartnerinnen, die

Gehörlosenpädagogin und Gebärdensprachdolmetscherin Sabine Goßner, prägte den

Ausdruck, der dem Film seinen Namen gab, und meinte damit sich und hörende Men-

schen, denen gehörlose Menschen vertraut sind.

Ein solcher »Brückenmensch« ist ganz gewiss die Fotografin Claudia Göpperl, deren

Schwester gehörlos ist, und die im Sommer 1999 im Münchner Gasteig zusammen mit

dem Landesverband Bayern der Gehörlosen eine Kulturveranstaltung für gehörlose und

hörende Menschen organisierte, die sie »Kulturbrücke« nannte.

Das Bild der Brücke scheint sehr eingängig zu sein und gut geeignet, etwas zusam-

menzubringen, was nicht zusammengehört, denn eine Brücke ist ein von Menschen-

hand geschaffenesWerk, das den Übergang an einer Stelle ermöglicht, an der die Natur

keinen Übergang vorgesehen hat. Dabei kann das Überqueren von Brücken gefährlich

sein: »Schaukeln verboten!« steht an einer Hängebrücke über einer Schlucht im Berner

Oberland. Brücken sind Anziehungspunkte für potenzielle Selbstmörder, weshalb die

Hamburger Köhlbrandbrücke für den Fußgängerverkehr gesperrt ist. Brücken selbst

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Sprache

sind gefährdet und können von reißenden Strömen mitgerissen werden, oder, wie in

Luzern passiert, abbrennen. Brücken werden auch heute noch mit Dynamitkammern

versehen, um sie bei Gefahr sprengen zu können … Um es auf den Punkt zu bringen:

Brücken sind eine heikle Angelegenheit, besonders die zwischen hörenden und gehör-

losen Menschen.

Betrachtet man den Film von Anita Straßer und die einzelnen Vorstellungen der

Münchner Kulturveranstaltung etwas genauer, wird man feststellen, dass keine Meta-

pher unpassender die Beziehung von hörenden und gehörlosen Menschen beschreibt

als die der Brücke. Die ›Brücke‹ soll etwas überbrücken, was die Aussagen der Filmdo-

kumentation und die Bilder, Filme undTheaterinszenierungen im Gasteig konterkarie-

ren, denn in Szene gesetzt wird hier vor allem eine Erfahrung: die der Eigenheit, der

Inkompatibilität, des Fremden und des Scheiterns, wenn es sich zu vermitteln versucht;

d.h. eine Erfahrung der Zerrissenheit, die von keiner Brücke zusammengehalten wird.

Diese Erfahrung machen wohl besonders schmerzhaft hörende Kinder gehörloser

Eltern, denn ist schon das Verhältnis allgemein von Kindern zu Eltern von einemWust

ambivalenter Gefühle zwischen Abwehr und Zuneigung geprägt, und die Kindheit ei-

ne schwierige Zeit für jedes Kind, kommen in diesem speziellen Verhältnis noch di-

verse Gefühlslagen hinzu, die dieser Beziehung etwas Unentrinnbares geben: Ausbeu-

tung, Scham undMitleid. Fällt es schon hörenden Kindern hörender Eltern schwer, eine

Sprache zu finden, die den Gefühlen und Verletzungen der Kindheit Ausdruck verleiht,

scheint die Sprachlosigkeit hörender Kinder gehörloser Eltern unüberwindbar.

Alle vier in der Dokumentation vorgestellten Kinder berichten davon, dass sie ihren

Eltern nicht das sagen konnten, was ihnen auf dem Herzen lag, und zwar nicht, weil es

ihnen anGebärdensprachkenntnissenmangelte, sondern,wie Sabine Goßner berichtet,

es schwierig war, »rüber zu bekommen, um was es geht«. Uwe Schönfeld, ein weiterer

Interviewpartner, führt diesen Gedanken etwas genauer aus: »Ich habe arge Probleme

gehabt in der Kommunikation, dass sie mich verstehen, und dass ich sie verstehe. Das

liegt nicht daran, dass ich gebärdensprachlich mit ihnen Probleme hatte, sondern, weil

ich die Gebärdensprache nur von meinen Eltern gelernt habe und praktisch den Gebär-

densprachschatz meiner Eltern übernommen habe. Ich als Hörender habe einen viel

größeren Sprachschatz, doch wenn ich die Gebärden dafür nicht kenne, kann ich mit

ihnen darüber nicht reden.«

Was hier als familienbedingt eingeschränkte Gebärdensprachkompetenz begriffen

wird, die Schönfeld aufzuholen versucht, indem er, wie er erzählt, mit seinen Eltern

neue Gebärden ausdenkt, offenbart sich bei genauerer Betrachtung als eine Schwierig-

keit, die sich weniger auf der Ebene von Sprachkompetenz als vielmehr auf derjenigen

von differenter Welterfahrung darstellt: Die Aussage, die Gebärdensprache von seinen

Eltern gelernt zu haben, meint nämlich weniger ein linguistisches System als vielmehr

eine Vorstellungswelt und zwar eine, die von gehörlosen Menschen geprägt ist. Die

Vorstellungswelt von gehörlosen Menschen ist jedoch niemals die von hörenden und

umgekehrt und so erlebt er noch heute – auch davon ist in dem Film die Rede – genau

jene Schwierigkeiten in der Kommunikation, die er bereits als Kind erfahren hat.

Der Komponist und Sohn tauber Eltern, Helmut Oehring, erzählt von einer Situa-

tion, die er als albtraumartig empfindet: »[D]ass ich Dinge, die mich berühren, nur in

Gebärdensprache sagen könnte, bei den Gehörlosen aber nie jemanden gefunden habe,

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Sur le pont d’Avignon, on y danse, on y danse, sur le pont d’Avignon, on y danse tous en rond« 35

dem ich das hätte sagen können, aufgrund der unterschiedlichen Gefühlswelten, ob-

wohl der gleichen Identität der Sprache. Bei den Hörenden gibt es vielleicht ähnliche

Gefühlswelten, aber da ist die Sprachbarriere zu groß.« Oehring schildert einen Zu-

stand der Unvermittelbarkeit und Sprachlosigkeit, in dem er sich befindet; er beschreibt

einen Raum der totalen Isolation, also das Nichts, in dem es seine Erfahrungen nicht

gibt, weil es keine Sprache gibt, sie zu vermitteln, und keine Menschen, denen er sie

vermitteln könnte.

Und Caroline Link, die in ihrem Film Jenseits der Stille zeigt, wie sich eine hörende

Tochter von ihren gehörlosen Eltern emanzipiert, berichtet in der Dokumentation von

Anita Straßer aus Erzählungen hörender Kinder gehörloser Eltern: Diese Kinder heg-

ten während ihrer Pubertät ganz extreme Gefühle gegenüber ihren Eltern, von Scham

über deren Behinderung bis hin zu Scham über diese empfundene Scham, da es sich

doch um die geliebten Eltern handelt, für die man sich schämt. Link erzählt von einem

Mädchen, das ihrem Vater gerne einmal gesagt hätte, er sei ein »richtiges Arschloch«,

und jene beneidete, die ihren hörenden Eltern diese Bezeichnung an den Kopf knal-

len konnten, während das für die Tochter nicht möglich gewesen sei. Vermutlich nicht,

weil sie keine Gebärde für »Arschloch« kannte, sondern, weil ihre Eltern an ihr Mitleid

appellierten und ihr Zorn auf sie in der Kehle bzw. in ihren Händen stecken blieb.

So scheint es tatsächlich keine Sprache zu geben, um diese unüberwindbare Kluft

differenter Erfahrungen zum Ausdruck zu bringen. Christa Hauptenbuchner, Tochter

gehörloser Eltern und ebenfalls eine Interviewpartnerin in der Dokumentation, hat sich

der »Welt der Gehörlosen« völlig entzogen und so jeglicher Chance beraubt, eine Spra-

che zu finden, die die Sprachlosigkeit, die sie mit ihrem gehörlosen Vater erlebt hat,

reflektiert. Als bedrohlich erscheint ihre Erinnerung an einen ›taubstummen‹ Mann,

mit dem sie nicht sprechen konnte und dessen eigenartige Stimme fremden Kindern

Furcht einflößte.

Anders Uwe Schönfeld, der sein Leben ganz in der ›Welt der Gehörlosen‹ einge-

richtet hat und im Zentrum für Kultur und visuelle Kommunikation zusammen mit

seiner gehörlosen Frau und vielen gehörlosen Freunden für die technische Umsetzung

geplanter Videoprojekte verantwortlich ist. Er berichtet davon, dass er eigentlich keine

Lust auf Kommunikation mit hörenden Menschen habe, derenWelt ihm kalt, körperlos

und fremd erscheint. Wohl fühle er sich nur unter tauben Menschen. Es gelingt ihm

jedoch nicht, eine Sprache zu finden, in der er die Fremdheit auszudrücken vermag,

die er in der Kommunikation mit seinen Eltern erfahren hat und die ihm gewiss auch

in der Kommunikation mit seiner gehörlosen Frau und seinen gehörlosen Freunden

begegnet.

Anders auch Sabine Goßner, die als Gehörlosenlehrerin in Bayern scheiterte, weil

sie das pädagogische Konzept, dem sie sich zu unterwerfen hatte, als verantwortlich

für die geringen Chancen gehörloser Menschen in Gesellschaft und Berufsleben be-

griff, und ihr keine Möglichkeiten freigestellt wurden, ihre Ideen und Erfahrungen mit

gehörlosen Kindern umzusetzen. Sie wechselte daher zu einer Tätigkeit, die ihr nur

allzu vertraut war und die sie in ihrer Kindheit als durchaus ambivalent erfahren hatte:

die Tätigkeit als Dolmetscherin. Der Wechsel vom Sprachrohr einer rigiden Behörde

zum Sprachmedium eines Dienstleistungsangebots ist zwar einerseits riskant, denn

die ökonomische Sicherheit bröckelt, aber der Boden, auf dem sie steht, scheint auf

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Sprache

den ersten Blick neutral, Sprachlosigkeit ist hier kein Thema, im Gegenteil. Aber ähn-

lich wie Schönfeld scheitert auch sie daran, eine Sprache zu finden, die ihre Erfah-

rung der Sprachlosigkeit zu erfassen vermag. Dolmetscher vermitteln zwischen zwei

unterschiedlichen Sprachen. Die Erfahrung hörender Kinder gehörloser Eltern beruht

jedoch nicht auf fehlender Sprachkompetenz, sondern auf differenten Welterfahrun-

gen. So kann sie zwar ihre Sprachkompetenz verwerten, das Dilemma jedoch, in dem

sie sich befindet, bleibt davon unberührt. Am Ende der Dokumentation ist sie froh,

mit Menschen zusammen zu sein, die sich in »beiden Welten« auskennen: Brücken-

menschen. Es sind Bekannte, Freunde von ihr, sicherlich nicht alles Kinder gehörloser

Eltern, aber solche, die mit gehörlosen Menschen Kontakte, ja Freundschaften pflegen

– und die so sprachlos sind wie sie. Denn diese Sprachlosigkeit, jenseits von Laut- und

Gebärdensprache, bleibt keinem erspart, der sich in das hörend-gehörlose Geflecht be-

gibt. Sie ist der Stachel einer Wunde, die auch dann keine Heilung verspricht, wenn

man sich dem Geflecht entzieht – Christa Hauptenbuchners Aussagen bestätigen das.

Diese Sprachlosigkeit ist der Stachel, der immer schmerzt, sobald hörende gehörlosen

Menschen begegnen und erfahren müssen, dass selbst eine gute Gebärdensprachkom-

petenz kein Garant für Verständigung ist, ja wahrscheinlich Verständigung sogar noch

schwieriger werden lässt. Natürlich funktioniert die oberflächliche Geschäftigkeit, aber

ein ungutes Gefühl bleibt bestehen, das leicht in Verzweiflung umschlägt, weil die Mü-

hen der Verständigung ungeheuer groß sind und der ›Erfolg‹ ausbleibt. Die Frage, was

gehen mich gehörlose Menschen an, ist ein erster und immer wiederkehrender Reflex

auf diese Verzweiflung. Nur kann man sich dieser Verzweiflung meistens nicht entzie-

hen, egal, ob man mit oder für gehörlose Menschen arbeitet, und erst recht nicht als

Kind gehörloser Eltern. Auch helfen die Erkenntnisse nicht, die Linguisten, Soziologen,

Psychologen, Historiker gewonnen haben, und die jeder, der mit gehörlosen Menschen

befasst ist, gierig liest und nach Antworten absucht auf Fragen, die er nicht zu stellen

vermag und deswegen taub und stumm bleibt und unglücklich.

Kann es denn eine solche Sprache geben, die die Erfahrung der Sprachlosigkeit re-

flektiert? Die Sprache der Kunst kann eine solche Sprache sein, die sich den Ansprüchen

auf Verständigung entzieht und dem Zustand der Sprachlosigkeit in seiner nackten Ge-

walttätigkeit eine Form gibt.

Das kompositorischeWerk Helmut Oehrings ist dafür beispielhaft. Hier findet man

keinen Frieden, keine Hoffnung auf Verständigung. Es ist ein Ereignis akustischer und

visueller Eindrücke, das den Hörer und Betrachter am Ende der Vorstellung gerädert

und zerschlagen in seinemTheatersessel zurücklässt; ein Leidensweg, unerträglich, ge-

walttätig und gnadenlos. Auf der Bühne inszeniert Oehring jenen Albtraum, auf den er

im oben erwähnten Zitat hingewiesen hat: Erfahrungen der Unvermittelbarkeit und

Sprachlosigkeit, die das Subjekt auflösen und es in einem Raum des Nichts zurück-

lassen. Wie gestaltet Oehring dieses Nichts? Bedeutet Gestaltung nicht Auflösung des

Nichts? Nicht, solange das Werk ver-nicht-et, statt zu versöhnen. Wie kann so etwas

aussehen? Indem der Rezipient des Werks in den Vernichtungsprozess miteinbezogen

wird: Die Instrumente sind verzerrt, die Satzfetzen unverständlich, man reimt sich ei-

nen ›Sinn‹ zusammen und weiß doch, dass man völlig verkehrt liegt. Videobilder flim-

mern und erzählen kryptische Geschichten, gehörlose Darsteller kreischen undmachen

ausladende Gebärden, Tänzer quälen ihre Körper über die Bühne. All diese Bilder und

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

Eindrücke wecken eigene verletzende und peinigende Erinnerungen an Begegnungen

und ›Kommunikation‹mit gehörlosenMenschen.Die Personen auf der Bühne berühren

sich nicht. Nicht Verständigung findet statt, sondern Imitation, hilfloses Gefuchtel vor-

gemachter und undurchschaubarer Bewegungsabläufe, die Gebärdensprache heißen.

Das alles wirkt artifiziell, nichts ist dem Zufall überlassen. Oehring berichtet davon,

dass Regisseure aus seinen Werken, aus dem Grauen etwas Schönes machen wollten,

etwas, das die Fetzen vermittelt und aus ihnen eine Geschichte destilliert: »Da sollte der

Matthias Hille, der Sprecher, sollte Christina [Schönfeld] den Mund zuhalten oder sie

sollte ihm den Mund zuhalten, so war das wohl eher: Sie sollte ihm den Mund zuhalten

und er sollte ihr den Arm umdrehen. Und dann so Storys, dass Mord und Totschlag

eben zwischen Hörenden und Nichthörenden … und das ist so an den Haaren herbei-

gezogen, so missverstanden […]. Ich habe das untersagt […], ich habe gesagt, wenn hier

irgendjemand irgendjemanden berührt, dann bin ich nicht mehr dabei.«1

Die Sprache Musik, bestätigt Oehring, ist eine Sprache jenseits von Laut- und Ge-

bärdensprache, in der er sich auszudrücken vermag, ohne sich vermitteln und erklären

zu müssen – Musik spricht für sich selbst. Noten sind eine Notation, die sich nicht an

ein linguistisches Ordnungssystem hält. Aber selbst die Ordnungssysteme der Musik

werden in seinem Werk zerbrochen und damit das traditionelle Verständnis von ihr.

Text ist nicht Libretto, sondern Teil der Musik. Die Instrumente werden verfremdet,

die Saiten verstimmt, die Felle ›entspannt‹, das Metall abgedeckt oder verklebt, »bis

nichts mehr ›natürlich‹ klingt und schwingt (Ich will das Instrument mangelhaft ma-

chen. Ich will, dass es krank klingt und dazwischen.). Sind es mimetische Versuche,

den durch die Kehlen der Gehörlosen gefilterten Klang der Sprache, der Mutter Laut

auf Instrumente zu übertragen?« (Ter Schiphorst 1997, 16).

Etwas fällt bei der Betrachtung von OehringsWerken auf: Man sieht gehörlose Dar-

steller und ist geschockt über die Weise, wie sie sich auf der Bühne präsentieren, weil

man ihnen vorher so noch nicht begegnet ist. Da ist die Schauspielerin Christina Schön-

feld, bekannt aus ihren heimischenTheater- und Filmproduktionen, die siemit anderen

gehörlosenDarstellernmacht, in denen sie so bieder daherkommt, dassman sich gelas-

sen zurücklehnen kann und gelangweilt dem Ende der Vorstellung entgegendämmert.

Hier ist nichts von der Anspannung zu spüren, die eine hörende Person immer dann

erfasst, wenn sie einer gehörlosen Person begegnet und spürt, dass gleich die Situation

kommen wird und sie sich fragt: »Wovon redet die bloß?« Hier ist Gebärdensprache

ein langsamer, ruhiger Fluss, in dem man mitschwimmen oder am Ufer dösen kann.

ImWerk Oehrings hingegen vermittelt sie eine Ausdrucksvielfalt, dass einem der Atem

stockt. Ist das wirklich die Christina, die die Zuschauer als Antigones Amme in den

Schlaf gewogen hat? Sie ist es, und sie entwickelt als gehörlose unter hörenden Dar-

stellern genau jene Ausdrucksstärke, die so bewundernswert ist wie die, die hörende

unter gehörlosen Darstellern entwickeln. Hier präsentiert sich das ästhetische Konzept

Helmut Oehrings, der seinWerk aus der Unvermittelbarkeit und Unversöhnlichkeit dif-

ferenter Welterfahrung gehörloser und hörender Menschen schafft. In diesem Konzept

entwickeln die einzelnen Darsteller ihre ganze Schönheit: »In der schönen Kunst ist

1 Gespräch mit Helmut Oehring in diesem Band auf S. 378.

»Sur le pont d’Avignon, on y danse, on y danse, sur le pont d’Avignon, on y danse tous en rond«

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Sprache

nicht die Kunst schön, sondern sie heißt so, weil sie das Schöne hervorbringt« (Hei-

degger 1992, 30f.). Es hat fast den Anschein, als käme erst in der Inszenierung von

Unvermittelbarkeit die Würde hörender und gehörloser Menschen zum Tragen.

Oehrings Werk erinnert an Jimi Hendrix. Auch Hendrix’ Musik war ohrenbetäu-

bend, auch er demontierte und montierte neu, auch er nutzte die neuen Möglichkeiten

elektroakustischer Klangveränderungen für sein Spiel, »was wiederum das bewusst

eingesetzte Schnarren der Gitarrensaiten und die Verwendung des Bottlenecks«

beinhaltet und »bis zu afrikanischen Überlieferungen zurückreicht, in denen nicht

Reinheit, sondern gerade Geräuschhaltigkeit des Klangbildes erstrebt wird, da [sie]

die Anwesenheit der musikalisch beschworenen Geister manifestierten« (Miller 1994,

314) – eine Verfahrensweise, die der von Oehring ähnlich ist, und die in Jimi Hendrix’

star-spangled-banner-Interpretation beim Woodstock-Festival 1969 musikalisch das

eindrucksvollste Ereignis war, das die Erfahrung einer ganzen Generation, ihre Gefüh-

le, ihren Hass und ihre Lust zum Ausdruck brachte: Es war die komplette, radikal und

erbarmungslos vollzogene Destruktion der amerikanischen Nationalhymne, und jeder,

der die Vereinigten Staaten kennt, weiß, was das bedeutet. Dennoch bestehen auch

hier Unterschiede zwischen Hendrix und Oehring: Galt dem einen Musik als »healing

force of the universe« (Albert Ayler zit. in Miller 1994, 318), geht es dem anderen

eigentlich gar nicht mehr um Musik und erst recht nicht um Heilung.

Auch Oehrings Werk zerstört radikal und kompromisslos traditionelle Formen von

Sprache und Musik, von Kommunikationssystemen also, die uns Sicherheiten bieten,

weil wir uns über sie unserer selbst vergewissern. Er selbst hat als hörender Sohn ge-

hörloser Eltern den Mangel dieser Sicherheit erlebt. Es kann ihm also nicht darum

gehen, mithilfe der Musik einen Kommunikationsstrang aufzugreifen, der unwider-

ruflich verloren gegangen ist. So begreift Oehring sein Werk auch weniger aus einer

musikalischen Perspektive als vielmehr aus einer dokumentarischen (eines seiner Wer-

ke nennt er Dokumentaroper), er will mit seinem Werk nicht neue Musik schreiben, die

Kommunikation und damit Heilung verspricht, sondern vielmehr einen sprachlosen

Zustand dokumentieren.

Möglicherweise ist das die einzige Sprache jenseits linguistischer Systeme, die das

Grauen der Sprachlosigkeit in Szene zu setzen vermag. Gleichzeitig, auch darauf weist

Oehrings Dokumentation hin, ist diese Inszenierung ein körperlicher und geistiger

Vorgang.Man ist nach dem Besuch einer Oper Oehrings tatsächlich körperlich erschla-

gen. Möglicherweise liegt gerade darin eine nicht geahnte Heilungschance, dass Geist

und Körper zusammengeschlagen werden und die Sicherheit, in der man sich sonst

bewegt, zumindest für einen Moment verloren geht.

Die Brücke zwischen hörenden und gehörlosen Menschen kann also niemals so

harmlos sein, wie sie Prillwitz’ Beispielsatz, das Thema des Dokumentarfilms bzw. des

Münchner Kulturfestivals uns einredenwollen. Sicherlich sind sie Ausdruck einesWun-

sches nach Anerkennung und Gleichberechtigung, aber sie leugnen das, was hörende

und gehörlose Menschen gleichermaßen ausmacht: ihre Unversöhnlichkeit, auf die sie,

je besser sie sich kennenlernen, peinlich achten. Dennoch ist die Zeit abgelaufen, in der

die ›Taubstummen‹ wohl verwahrt in irgendwelchen Handwerksbetrieben ihr Dasein

fristen. Taube Menschen gehören mittlerweile genauso ins Straßenbild, ihre Sprache

ist nicht mehr ihre Sprache, ein Heer neugieriger hörender Menschen hat sich ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

längst bemächtigt – und das ist gut so. Es ist an der Zeit, dass sich gehörlose Men-

schen der Sprache der anderen bemächtigen und sich das aus ihr herausholen, was

ihnen gefällt. Wenn Jimmi Hendrix und auch Oehring alles zerschlagen können, dann

können das auch die gehörlosen Menschen. Und das gilt auch für hörende Menschen:

sich der Gebärdensprache zu bedienen, ohne dass die gehörlosen Menschen das Recht

hätten, ihnen dafür auf die Finger zu hauen. Für all das brauchtman viel Mut.Mut, sich

auf die eigene Unsicherheit einzulassen und auf einer Brücke zu tanzen, wie in dem

französischen Volkslied, das jenes Spiel besingt, den Boden der Sicherheit zu verlassen

und den Raum des Nichts zu betreten. In diesem Raum kann ich alles sein: eine belle

dame, ein beau monsieur, ein cordonnier, ein blanchisseur, eine demoiselle, ein militaire, ein

comédien etc. Jeder möchte gern auf der Brücke von Avignon tanzen, denn es ist eine

zerstörte Brücke; eine Brücke, die ins Nichts führt.

»Sur le pont d’Avignon, on y danse, on y danse, sur le pont d’Avignon, on y danse tous en rond«

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454558-003 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

