
IV. Brechts Widersprüche 173

IV.2 Der Messingkauf: Paradoxa ohne/über Zuschauer

Brechts vermutlich 193792 und damit ebenfalls im Exil begonnenes, auf jeden

Fall jedoch seit 193993 in Arbeit befindliches FragmentDerMessingkauf ist eine

nicht vollendete, radikale und disparate Theorie eines Theaters, das es noch

nicht gibt, respektive deren Versuch, zugleich jedoch auch selbst ein in weiten

Teilen dramatischer, nämlich dialogischer oder vielmehr polylogischer Text.

In der ›Lesefassung‹ der Sechzigerjahre beginnt er mit einer Szenerie der

Geselligkeit und verrät damit notabene mehr über die Intentionen der Her-

ausgeber als über diejenigen Brechts. Es handelt sich bei der Szene, Brechts

eigenen Aufzeichnungen und dem im Folgenden zitierten Manuskript zufol-

ge, auf jeden Fall um »DIE ERSTE NACHT«:

AUF EINER BUEHNE, DEREN DEKORATION VON EINEM BUEHNEN-

ARBEITER LANGSAM ABGEBAUT WIRD, SITZEN AUF STUEHLEN ODER

VERSATZSTUECKEN EIN SCHAUSPIELER, EIN DRAMATURG, UND EIN

PHILOSOPH. AUS EINEM KLEINEN KORB, DEN DER BUEHNENARBEITER

HINGESTELLT HAT, NIMMT DER DRAMATURG FLASCHEN UND ENTKORKT

92 Vgl. die Datierung in der ›alten‹ Gesamtausgabe der Werke Brechts: Bertolt Brecht:

»Der Messingkauf 1937-1951«, in: ders.: Schriften zum Theater 2, Gesammelte Werke in

20 Bänden, Bd. 16, hg. vomSuhrkampVerlag in Zusammenarbeitmit ElisabethHaupt-

mann, Frankfurt a.M. 1967, 499-657. Hier S. 499 (= BBGW 16, S. 499).

93 Vgl. dieDatierung inGBFA22.2, S. 695-869.Hier S. 695. ImFolgendenwird, soweit nicht

anders angegeben, aus den im Brecht-Archiv einsehbaren Original-Manuskripten zi-

tiert (abgekürzt mit der Sigle BBA sowie der jeweiligen Manuskript- und Blattnum-

mer), da die in den beiden Gesamtausgaben abgedruckten Fassungen bereits eine In-

terpretation der jeweiligen Herausgeber darstellen. Diese gleichermaßen ›geglättete‹

Interpretation wird in erster Linie an der Standardisierung der Typographie durch die

Herausgeber, nämlich weg von der charakteristischen Kleinschreibung und – wie an

dieser Stelle – der pointierenden Schreibung in Majuskeln durch Brecht, hin zur zeit-

typischen ›Rechtschreibung‹ deutlich. Dass Brecht »seit Anfang 1939 und mit Unter-

brechungen und mit unterschiedlicher Intensität bis 1955« am Messingkauf arbeitete,

ist auch im Brecht-Handbuch zu lesen: Klaus-Dieter Krabiel: Art. »Der Messingkauf«,

in: Brecht-Handbuch in fünf Bänden, Bd. 4: Schriften, Journale, Briefe, hg. von Jan Knopf,

Stuttgart 2003, S. 192-220. Hier S. 192. Auch Hinweise zur älteren Forschungsliteratur,

die hier nicht im Einzelnen besprochenwerden kann, finden sich dort. Die jüngste und

ausführlichste Forschungsarbeit zum Messingkauf ist die kürzlich erschienene Disser-

tation von Lydia J.White: Theater des Exils: Bertolt Brechts »DerMessingkauf«,Berlin 2019.

Zum Zeitpunkt der Fertigstellung der vorliegenden Arbeit lag jene Arbeit noch nicht

vor, sodass sie hier keine weitere Berücksichtigung findet.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Paradoxa über Politik und Theater

SIE UND DER SCHAUSPIELER GIESST DEN WEIN IN GLAESER UND BIETET

SIE DEN FREUNDEN DAR.94

Bemerkenswert ist daran zunächst einmal die Tatsache, dass hier die fünf-

te der im Personenverzeichnis aufgeführten Figuren fehlt: die Schauspiele-

rin, das heißt die einzige überhaupt auftauchende Frau. Es sind, so heißt

es, »Freunde«, die hier zusammensitzen, und sie spielen kein Theater, stellen

nichts anderes dar als sich selbst. Vielmehr scheinen sie gemeinsam etwas zu

feiern, doch ist nicht klar, was genau das sein sollte. Anders gesagt, es scheint

sich um eine Art Symposion zu handeln, das jedoch in einem Zwischenbereich

von privatem und öffentlichem Raum, nämlich auf einer im Abbau befind-

lichen Bühne stattfindet. Zuschauer scheint es (noch) keine (mehr) zu geben

und insofern wird auch nichts respektive für keinen Dritten etwas dargestellt,

jeder ist er selbst. Die Stühle dagegen sind zum Teil gar keine Stühle, sondern

lediglich »Versatzstücke«, da ja bereits »langsam abgebaut wird«.Da aber,wie

gesagt, die Schauspielerin fehlt, stellt sich die Frage, ob sie vielleicht die ein-

zige Zuschauerin ist oder ob sie diese vielmehr spielt. Damit wäre sie auch

die einzige Figur, die nicht nur sie selbst ist, sondern auch etwas anderes, hier

Zuschauerin und damit ihr eigenes ›Anderes‹, insofern jedenfalls, als Schau-

spielerin und Zuschauerin als aufeinander angewiesene Positionen gedacht

werden. Dass die Schauspielerin hier aber tatsächlich die Zuschauerin ist,

dafür gibt es keine konkreten Hinweise im Text. Insofern haben wir es mit

zwei Abwesenheiten zu tun, einer konkreten und einer abstrakten. Konkret

fehlt die Schauspielerin, deren Abwesenheit jedoch nur auffällt, insofern sie

im Paratext zuvor angekündigt worden ist. Abstrakt, weil unspezifisch, fehlen

Zuschauer überhaupt.

Der sich vollziehende Abbau ist ferner keiner der gesamten Bühne oder

gar des Theaters selbst, sondern ein Abbau der »Dekoration«, anders gesagt:

des scheinbar Überflüssigen, der Patina oder eben: des ›Messings‹, worauf

wir gleich noch näher eingehen werden. Nicht abgebaut wird die nackte Sub-

stanz desTheaters, das Gerüst, die Bühne selbst. Der Bühnenarbeiter, der für

diesen Abbau zuständig ist, hat außerdem auch etwas hinzugefügt, nämlich

den nützlichen »kleinen Korb«, der denWein enthält, welchen sich die Freun-

de gegenseitig »darbieten«. Auch diese Wortwahl ist bemerkenswert, ist eine

›Darbietung‹ und deren Verbform doch gemeinhin nicht mit ausgeschenktem

Wein assoziiert, sondern eher mit künstlerischen ›Darbietungen‹. Die Ebene

94 BBA 126, 13.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 175

der Darstellung, lässt sich daher sagen, ist von den Menschen zu den Din-

gen übergegangen. Dargeboten wird auf der Bühne keine Kunst (mehr), kein

Als-ob, sondern Dingliches, Reales, Sinnliches, das in einem unmittelbaren

Lebenszusammenhang der Menschen steht, etwas, das sie konsumieren kön-

nen: Wein.

Eine andere mögliche Deutungsebene der Darbietung ist das offensicht-

lich rituelle Element dieser Handlung: Wird etwas ›dargeboten‹ anstatt bloß

›angeboten‹ oder ›gereicht‹, wird gleichsam auch sprachlich das Gestische der

Handlung betont, die minimale Unterbrechung der Bewegung, die auch ri-

tuellen Handlungen, etwa in der kirchlichen Liturgie, eigen ist. Da es ausge-

rechnet Wein ist, der dargeboten wird, drängt sich somit das Bild des letzten

Abendmahls Jesu auf, was auch die Abwesenheit der einzigen Frau erklären

würde, hier aber nicht weiter verfolgt werden soll.

In jedem Fall handelt es sich bei dem ›Darbieten des Weins‹ um die

sprachliche Inszenierung einer Geste, die über sich selbst hinausweist, inso-

fern sie ein kulturelles Archiv an semantischen Zuschreibungen beinhaltet.

Mit Agamben gesprochen: »Die Geste ist eine Potenz, die nicht in den Akt

übergeht, um sich in ihm zu erschöpfen, sondern als Potenz im Akt verbleibt

und in ihm tanzt.«95 An dieser Stelle wird deutlich, dass die so verstandene

Geste immer schon eine doppelte ist, nämlich körperlich ausgeführt auf

einer Bühne einerseits sowie sprachlich inszeniert oder eben bloß behauptet

andererseits. In jedem Fall muss die Geste als Geste fassbar sein und damit

minimal isoliert von ihrem Kontext stattfinden. Sie muss erkennbar und

benennbar sein.

Im Messingkauf wird dies deshalb besonders virulent, weil nicht in der

diskutierten ›Theorie‹, sondern in der Szene, in der die Diskussion stattfin-

det, die Instanz des Zuschauers fehlt oder zu fehlen scheint und die Geste

des Wein-Darbietens somit auf die sprachliche Verfasstheit angewiesen ist,

um überhaupt als ›Geste‹ erscheinen zu können. Anders gesagt: Die Theorie

ist hier selbst Theater, das aber nur in der Sprache, genauer in der Schrift

stattfindet; die Geste bleibt Potenz.

Die Sprache hält somit fest, was außerhalb von ihr gar nicht existieren

würde, und wird somit selbst zum Zuschauer ihres eigenen gestischen Po-

tentials. Der Zuschauer, wie er uns bereits bei Diderot und Rancière begegnet

ist, ist ferner jene Instanz, die das Dargebotene in irgendeiner Weise, sei es

95 Agamben: »Noten zur Geste«, S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Paradoxa über Politik und Theater

affirmativ oder kritisch, affektiv oder kognitiv, synthetisiert und in dem Dar-

gebotenen ein ›Ganzes‹ erkennt, somit also selbst zur Institution desTheaters

dazugehört.

Im Messingkauf stellt sich diese Art der Synthese auch deshalb als Pro-

blem dar, weil es sich dabei nicht nur um eine große Menge von fragmen-

tarischen Schriften handelt, sondern auch, weil sich diese nicht durchgängig

einer bestimmten Textgattung zuordnen lassen, wenn auch weite Teile in ei-

nem dialogischen respektive dramatischen Modus verfasst sind.96 Was also

kennzeichnet die Schriften, die unter dem Titel Der Messingkauf zusammen-

gefasst sind? Die im Folgenden zu begründende These lautet, dass es gera-

de keine Motive, Ideen, Theorien oder Formen sind, auch kein Zuschauer als

Adressat und Instanz der Synthese, sondern vielmehr der Titel selbst, mithin

also eine nolens volens ›auktoriale‹, aber subjektlose Instanz. Es handelt sich

somit um einen Versuch, verschiedene Elemente zu einem (neuen) Ganzen

zusammenzufügen, kurz: um eine Montage, die auch als solche sichtbar ist,

obgleich auch der Unterschied zwischen dem unauflösbar Vermischten und

der technischen Montage reflektiert wird.

Die zunächst scheinbar willkürlich für den Titel gewählte Anekdote ent-

hält nicht bloß eine autopoetologische Komponente, sondern zugleich eine

dekonstruktive Geste. Jene kurze Geschichte vom Messingkauf wird in einer

der längeren dramatischen Passagen vom Philosophen erzählt, und zwar in

einem thematischen Zusammenhang, der ihn mit Diderots Paradox über den

Schauspieler vergleichbar macht. Es geht in dem Gespräch um nichts anderes

als die Gefühle des Schauspielers während der Darstellung auf der Bühne und

dessenWirkung auf den Zuschauer,wobei sich der Schauspieler selbst für den

›Gefühlsschauspieler‹ ausspricht, der Philosoph hingegen an den »Dingen an

sich«, wie er sagt, und am »wirklichen Leben« interessiert ist und sich da-

her Sorgen darüber macht, dass die Gefühle während der Nachahmungen die

Erkenntnis verstellen, obgleich er Gefühle im Zusammenhang mit Theater –

und das ist wichtig – nicht grundsätzlich ablehnt. Zunächst also fragt der

96 Wie in den Original-Manuskripten deutlich wird, handelt es sich jedoch zugleich um

einen permanent unterbrochenen, gewissermaßen modular, in sprachlichen Einzel-

gesten aufgebauten Dialog, bei dem sehr häufig einzelne Bausteine auf einem eige-

nen Blatt stehen und größere Abschnitte zu Mappen zusammengefasst sind. Nicht

zuletzt aufgrund dieser Erscheinungsweise ist es problematisch, den Messingkauf als

fortlaufenden, in sich geschlossenen Text oder gar als ›Theorie‹ zu betrachten.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 177

Schauspieler die anderen Anwesenden rhetorisch, wie Nachahmungen ohne

Gefühle denn überhaupt eine Wirkung entfalten könnten:

DER SCHAUSPIELER […] aber wie sollen wir ihm die vorfälle nachahmen,

wenn wir nicht unsere gefühle und leidenschaften mobilisieren? bei einer

kalten darstellungwürde er selber einfach davonlaufen. übrigens gibt es kei-

ne kalte darstellung. jeder vorfall erregt uns, es sei denn, wir seien gefühllos.

DER PHILOSOPH Oh, ich habe nichts gegen gefühle. Ich stimme zu, dass

gefühle nötig sind, damit darstellungen, nachahmungen von vorfällen aus

demmenschlichen zusammenleben zustande kommenkönnenunddass die

nachahmungen gefühle erregenmüssen. was ichmich frage, ist nur, wie eu-

re gefühle und besonders die bemühung, besondere gefühle zu erregen,

den nachahmungen bekommen, denn ich muss leider dabei bleiben, dass

es die vorfälle aus dem wirklichen leben sind, die mich besonders interes-

sieren. ich möchte also noch einmal betonen, dass ich mich als eindringling

und aussenseiter hier fühle in diesem haus voll von tüchtigen und unheim-

lichen apparaten, als jemand, der hereingekommen ist, nicht um behagen

zu empfinden, ja sogar ohne furcht unbehagen erzeugen würde, da er mit

einem ganz besonderen interesse gekommen ist, dessen besonderheit man

gar nicht genug unterstreichen kann.97

Der Philosoph, so wird hier deutlich, bezieht also keineswegs kategorisch Po-

sition gegen Gefühle oder die ›Einfühlung‹. Er betont vielmehr sein eigenes,

subjektives, »ganz besonderes« Interesse amTheater,welches er im Folgenden

anhand der Anekdote über jenen Messingkauf zu spezifizieren versucht, der

dem gesamten Textkonvolut seinen Namen gibt. Dabei fällt auf, dass er die

›Besonderheit‹ seines Interesses zwar dramatisierend wiederholt und nach-

haltig betont, dieses jedoch nicht philosophisch und damit argumentativ be-

gründet, sondern vielmehr zu einer Geschichte, einem Mythos greift, dessen

Verbindung zu ihm selbst ebenfalls über ein ›Fühlen‹ besteht – also über das,

was ihm doch eigentlich Unbehagen bereitet:

ich fühle diese besonderheit meines interesses so stark, dass ich mir wie ein

mensch vorkomme, der, sagen wir, als messinghändler zu einer musikka-

pelle kommt und nicht etwa eine trompete, sondern bloss messing kaufen

möchte. die trompete des trompeters besteht aus messing, aber er wird sie

97 BBA 126, 15/16.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Paradoxa über Politik und Theater

kaum als messing verkaufen wollen, nach dem wert des messings, als so-

undso viele pfund messing. so aber suche ich hier nach meinen vorfällen

unter menschen, welche ihr hier irgendwie nachahmt, wenn eure nachah-

mungen freilich einen ganz anderen zweck haben, als den, mich zu befrie-

digen. klipp und klar: ich suche ein mittel, vorgänge unter menschen zu be-

stimmten zwecken nachgeahmt zu bekommen, höre, ihr verfertigt solche

nachahmungen, und möchte nun feststellen, ob ich diese art nachahmun-

gen brauchen kann.98

Das Material, um das es in der kurzen Geschichte geht, nämlich Messing, ist,

rein technisch gesehen, eine Kupferlegierung und es lässt sich damit unter

anderem nichts Geringeres als »Gold simulieren. Messing ist, anders gesagt,

Theatergold.«99 Somit ist es aber nicht nur ein Mittel der Täuschung, mithin

ein genuin »theaterhaftes«100 Material, da es den Schein als Sein ›verkauft‹

(wir erinnern uns an den paradoxen, aber notwendigen »Schein der Authenti-

zität«101 des Kunstwerks im Kapitalismus), sondern es ist darüber hinaus ein

Sinnbild für die speziell in diesem Text Brechts sich zeigende unauflösbare

Mischung der Gattungen.102 Eine Legierung (von lateinisch ligare: »binden,

anbinden, vereinigen«)103 nämlich ist zwar ein spezifisches, homogenes Ma-

terial, doch sie besteht aus mehreren chemischen Elementen. Anders gesagt,

eine Legierung ist eine Mischung, die mehr und anderes ist als die Summe

ihrer Teile – hier eben ›Messing‹, gleichwohl muss sie auf technischem Wege

gewonnen werden.

Das Theaterhafte des Theaters zeichnet sich damit nicht nur durch den

täuschenden Charakter, den »Schein der Authentizität«, den die Legierung

98 BBA 126, 16.

99 Nikolaus Müller-Schöll: »Bruchstücke eines (immer noch) kommenden Theaters (oh-

ne Zuschauer). Brechts inkommensurable Fragmente Fatzer und Messingkauf «, in:

The Creative Spectator/Der kreative Zuschauer, hg. von Theodore F. Rippey, Das Brecht-

Jahrbuch/The Brecht Yearbook 39 (2014), S. 30-54. Hier S. 44.

100 Ebd.

101 Vgl. Theisohn: Plagiat, S. 454.

102 Dass es sich beimMessingkauf umeine »Überschreitung und Vermischung vonGattun-

gen« handelt, bemerkt auch Christof Šubik in seiner Studie über die Beziehungen von

Brechts Theater zur Philosophie: Christof Šubik: Philosophieren als Theater. Zur Philoso-

phie Bertold Brechts, Wien 2000. Hier S. 63.

103 Vgl. https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare (zuletzt aufgerufen am

3.9.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare


IV. Brechts Widersprüche 179

erst herstellt, aus, sondern ebenso dadurch, dass es immer schon eine Mi-

schung aus verschiedenen Einzelkomponenten ist, auf die es sich jedoch nicht

reduzieren oder zurückführen lässt. Die irreduzible Vermischung einzelner

Elemente ist vielmehr sogar die Möglichkeitsbedingung für die täuschend

›authentische‹ und zugleich auf anderes verweisende Funktion des Messing-

Theaters oder des Theater-Messings. Die Auflösungserscheinungen im Mes-

singkauf, der ›Abbau‹, der uns dort vorgeführt wird, mag somit auch der un-

mögliche Versuch sein, dasTheater eben doch in seine Einzelteile zu zerlegen,

es zurückzumontieren oder kurz: zu dekonstruieren.

Hinzu kommt ferner das Element des Kaufs, denn dasMessing, sprich das

(Oberflächen-)Material des Theaters, soll ja nicht lediglich verwendet, son-

dern zunächst einmal gekauft werden. Die Legierung als Vermischung der

verschiedenen Elemente wird somit nicht selbst hergestellt, sondern käuflich

erworben, womöglich auch ›abgekauft‹ im uneigentlichen Sinne, wobei sich

dann die Frage stellt, wer hier wem etwas ›abkauft‹. In der Anekdote ist es

der Messinghändler, mit dem sich der Philosoph identifiziert und der dem

Trompeter, welcher der Analogie folgend ein Schauspieler wäre, das Materi-

al seines Instruments abkaufen möchte, ohne sich jedoch für dessen aktuelle

Form und Funktion zu interessieren. Das Interesse am bloßen Material und

dessen Kauf sprengt also die Form und reduziert ›das Theater‹ (respektive die

Trompete) auf die jeweilige Materialität oder mehr noch den Gebrauchswert

desselben. Der Trompeter allerdings möchte sein Instrument nicht als reines

Messing verkaufen, weil die aktuelle Form des Messings – hier die Trompete

– für ihn ebenmehr ist als das bloßeMaterial, aus dem sie hergestellt worden

ist. Der Philosoph ist in diesem Sinne mehr noch als ein geschäftstüchtiger

Egoist, ein Dekonstruktivist und Materialist: »klipp und klar: ich suche ein

mittel, vorgänge unter menschen zu bestimmten zwecken nachgeahmt zu

bekommen, höre, ihr verfertigt solche nachahmungen, und möchte nun fest-

stellen, ob ich diese art nachahmungen brauchen kann.«104 Wie der Händler

bloß am Messing interessiert ist, um es für seine eigenen Zwecke zu nutzen,

so ist der Philosoph nicht am Theater als solchem interessiert, sondern an

dessen einzelnen Nachahmungen, und zwar nur an jenen, die er für seine

Zwecke brauchen kann. Wenn aber auch das Messing, also – um im Bild zu

bleiben – auch die einzelnen, für den Philosophen brauchbaren Nachahmun-

gen eine mithin unauflösbare und das heißt gerade nicht dekonstruierbare

104 BBA 126, 16.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Paradoxa über Politik und Theater

Mischung verschiedener Elemente sind, dann entpuppt sich das Bild als sei-

nerseits irreduzibel, da die jeweilige Reduktion auf ein vermeintliches ›Mate-

rial‹, das sich beliebig weiterverwenden lässt, die Tatsache verschleiert, dass

auch dieses Material bereits aus Einzelteilen besteht, welche sich allerdings

nicht so ohne weiteres wiederum reduzieren oder zerlegen lassen. Anders ge-

sagt: Die ›Dekonstruktion‹ und die Möglichkeit der Weiterverarbeitung von

derart zerlegtem ›Material‹ (wir erinnern uns an das Zitat und die Zitierbar-

keit im vorigen Kapitel) scheinen eine Grenze zu haben.

›Der Messingkauf‹, so lässt sich zusammenfassen, ist eine potenzierte

Metapher, die mindestens drei Dimensionen des skizziertenTheaters, welche

ihrerseits zueinander in einem Spannungsverhältnis stehen, in sich vereinigt:

die Täuschung, die Mischung und die Möglichkeit der Instrumentalisierung

für partikulare, dem Theater selbst fremde Interessen.

Alle drei Komponenten führen uns wieder zurück zum Zuschauer, denn

der Philosoph, so wie er an der gerade besprochenen, zentralen Stelle in Er-

scheinung tritt, erweist sich durchaus als ein besonderer Typus des Zuschau-

ers, eines Zuschauers nämlich, der teilnimmt, mitdenkt, urteilt, aber auch

seine ganz eigenen, privaten Interessen im Blick hat, wie oben gezeigt wor-

den ist. Er ist nun einmal, wie er selbst sagt, als ein Fremder gekommen und

bleibt dies auch:

ichmöchte also noch einmal betonen, dass ichmich als eindringling und au-

ßenseiter hier fühle in diesemhaus voll von tüchtigen und unheimlichen ap-

paraten, als jemand, der hereingekommen ist, nicht umbehagen zu empfin-

den, ja sogar ohne furcht unbehagen erzeugen würde, da er mit einem ganz

besonderen interesse gekommen ist, dessen besonderheitman gar nicht ge-

nug unterstreichen kann.105

Sein gleichsam ethnographischer wie auch strategisch naiver Blick von au-

ßen, seine Rolle als teilnehmender Beobachter und sein Interesse am ›Ma-

terial‹ des Theaters stellen das Täuschende, die scheinbare Homogenität des

eigentlich aus heterogenen Elementen Vermischten, mithin des willkürlich

Montierten, wie auch zu guter Letzt die Instrumentalisierbarkeit des Thea-

ters heraus. Insofern ist er keineswegs einfach ein Zuschauer, sondern eine

wesentlich ambivalentere Figur. Er führt auf alle Fälle »einen Kampf gegen

das ›so und so‹ […], einen Kampf gegen Vorstellungen von der Welt als et-

was Fertiges, Vorprogrammiertes, Determiniertes und mit sich Identischem

105 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 181

[…].«106 Er evoziert, anders gesagt, die Paradoxa des Theaters im Wortsinne,

das heißt die verschiedenen und inkommensurablen Meinungen über, Vor-

stellungen von und Erfahrungen mit ›dem Theater‹, sei es als Schauspieler,

Zuschauer oder Theoretiker desselben.

Der Schauspieler imMessingkauf hat indes eine andere Meinung über den

Philosophen, wie in einem der Fragmente deutlich wird:

DER SCHAUSPIELER steht auf: Er ist kein Zuschauer.

DIE SCHAUSPIELERINWas meinst du damit?

DER SCHAUSPIELER Er hat keinen Sinn für Kunst. Er ist hier fehl amOrt. Vom

Standpunkt der Kunst aus ist er ein Krüppel, ein armer Mensch, der einen

ganz bestimmten Sinn nicht mitbekommen hat bei der Geburt, den Kunst-

sinn. […] Kunst will er nicht, sie ekelt ihn an, sie soll nicht sein. Ich durch-

schaue ihn jetzt vollkommen. Er ist der dicke Mann im Parkett, der ins Thea-

ter gekommen ist, weil er einen Geschäftsfreund treffen wollte. Wenn ich

mir oben mein Herz ausblute über Sein oder Nichtsein, sehe ich sein fischi-

ges Auge aufmeine Perücke gerichtet, wenn derWald von Dunsinan herauf-

kommt gegen mich, sehe ich ihn nachschauen, wie er gemacht wird.107

Dass sich der Schauspieler hier in die jeweiligen Titelrollen der beiden wohl

bekanntesten Tragödien Shakespeares imaginiert, nämlich Hamlet und Mac-

beth, zeugt nicht gerade von Bescheidenheit, kann jedoch auch als ironische

Zuspitzung gelesen werden. Ob der Figur des Schauspielers selbst diese iro-

nische Haltung eigen ist, wird aus dem Fragment allerdings nicht deutlich.

Einen Hinweis auf die ungebrochene Ernsthaftigkeit der Figur, die von außen

relativiert werden muss, liefert die letzte Replik der Schauspielerin, die ihren

Kollegen fragt: »Springst du jetzt mit der Kunst zusammen nicht etwas zu

hoch?«108

Bemerkenswert an der Passage ist jedoch nicht in erster Linie die durch-

aus klischeebehaftete Polemik des Schauspielers gegen den Philosophen, son-

dern die räumliche Positionierung des Schauspielers, der sich selbst nämlich

106 Lydia J. White: »Fragment, Figur, Revolution. Georg BüchnersWoyzeck und Bertolt

BrechtsDerMessingkauf «, in: TheCreative Spectator/Der kreative Zuschauer, hg. von Theo-

dore F. Rippey, Das Brecht-Jahrbuch/The Brecht Yearbook 39 (2014), S. 216-234. Hier

S. 221.

107 Hier zitiert nach GBFA 22.2, S. 787.

108 Ebd. S. 788.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Paradoxa über Politik und Theater

als Zuschauer und gleichsam ›Beleuchter‹ des Philosophen imaginiert, mit-

hin als einen Beobachter zweiter Ordnung: Er »durchschaue« ihn »vollkom-

men«, meint er, »sehe« sein »fischiges Auge« auf seine Perücke gerichtet und

»sehe« ihn »nachschauen«, wie der Wald gemacht ist. Durch diese Perspekti-

vierung verkehren sich die Rollen der beiden Antagonisten und die Aussage

des Schauspielers wird performativ, unterstrichen noch durch seine Bewe-

gung des Aufstehens: Er verlässt seinen Platz, urteilt über den Philosophen-

Zuschauer, macht diesen seinerseits zum Objekt der Beobachtung und damit

sich selbst zum urteilenden, zum ›emanzipierten‹ Zuschauer. Die Tatsache,

dass er von sich selbst behauptet, diese doppelte Konzentration – auf sein ei-

genes Spiel und auf denjenigen, der ihn beobachtet – bewerkstelligen zu kön-

nen, lässt darauf schließen, dass er in der von ihm geschilderten Situation ein

›kalter‹ Schauspieler im Sinne Diderots ist, einer, der zugleich er selbst, ganz

bei sich ist und zugleich auch ganz auf die Figur konzentriert ist, die er spielt.

Das hieße jedoch auch, dass er nicht der ungebrochene Gefühlsschauspieler

sein kann, als welchen er sich dem Philosophen in der anderen zitierten Stelle

ausgegeben hat. Wäre er ein solcher, dann könnte er jene Beobachtung zwei-

ter Ordnung gar nicht vollziehen, denn er ginge ganz in seiner Rolle auf.

Was der Schauspieler hier zeigt, ist demnach weniger, dass der Philo-

soph kein Zuschauer ist, wie er behauptet, sondern dass er selbst nicht jener

Schauspieler ist, als den er sich ausgegeben hat, zugleich jedoch ebenfalls

ein Zuschauer. Mit Rancière lässt sich hier tatsächlich von einem »Paradox

des Zuschauers« sprechen, »ein Paradox, das vielleicht grundlegender ist als

das berühmte Paradox des Schauspielers. Dieses Paradox lässt sich einfach

formulieren: Es gibt kein Theater ohne Zuschauer […].«109 Die Stoßrichtung

Brechts im Messingkauf geht freilich in genau die Richtung dieses Ranciè-

re zufolge ›unmöglichen‹, weil zuschauerlosen Theaters,110 dessen konkrete

Unmöglichkeit sich aber an genau dieser Stelle besonders bemerkbar macht:

Um ein Urteil über den Philosophen sprechen zu können, muss der Schau-

spieler sich zunächst selbst in eine Zuschauerrolle begeben oder zumindest

in eine solche imaginieren, indem er sogar räumlich eine andere Position be-

zieht. Die Pointe besteht schließlich darin, dass der Schauspieler dem Philo-

sophen genau das zum Vorwurf macht, was Kennzeichen des Theaters selbst

ist, nämlich nicht mit sich und den eigenen Bezeichnungen identisch zu sein.

109 Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, S. 12.

110 Vgl. auchMüller-Schöll: »Bruchstücke eines (immer noch) kommenden Theaters (ohne

Zuschauer)«.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 183

Was er ihm vorwirft, das ist, kein stummer, genießender Zuschauer zu sein,

der die Verteilung der Rollen als eindeutige und unveränderbare belässt: agie-

rende Schauspieler auf der Bühne und passive Zuschauer im Parkett. Um das

jedoch überhaupt zur Sprache bringen zu können, muss er selbst seine ver-

meintlich ›natürliche‹ Position verlassen – er tut dies sogar physisch, indem

er aufsteht – und seinerseits in die Rolle des urteilenden und analysierenden

Zuschauers schlüpfen, anstatt die ›Darbietung‹ des Philosophen als Philoso-

phen einfach zu ›genießen‹ – denn immerhin spielt auch der lediglich seine

Rolle.

Was den Philosophen, obwohl er dem Schauspieler zufolge ein Kunstba-

nause ist, also auszeichnet, ist, dass er zunächst unbeirrt und konsequent

seine Rolle spielt, damit jedoch gleichzeitig den Schauspieler derart aus der

Reserve lockt, dass dieser seine eigenen Vorurteile über das Theater und die

Kunst im Allgemeinen artikuliert. Dieses Einfordern fester Positionen führt

dann performativ gerade zu deren Auflösung oder zumindest einer Verschie-

bung,was wiederumKennzeichen des gesamten Textkonvoluts ist, in dem die

Positionen keineswegs so eindeutig verteilt sind, wie es aufgrund der proto-

typisch benannten Figuren zunächst den Anschein haben mag. Vielmehr ent-

wickeln sich die Positionen der Figuren immer wieder innerhalb der Dialoge,

so zum Beispiel auch beim zentralen Thema der Einfühlung, von der sich der

Schauspieler als Dogma verabschiedet, ohne sie im Folgenden jedoch in Gän-

ze abzulehnen, während der Philosoph schließlich die »Leichtigkeit«111 zum

zentralen Merkmal des Theatermachens erklärt und damit einen Ausweg aus

der nur vermeintlichen Aporie aufzeigt, nämlich ein Drittes jenseits der kon-

sequenten Einfühlung einerseits und deren völliger Verbannung andererseits

benennt:

DRAMATURG […] diese Leichtigkeit hast du verbunden mit einem großen

Ernst der Aufgabe gesellschaftlicher Art.

SCHAUSPIELER Am meisten hat mich anfangs deine Forderung, einzig und

allein mit dem Verstand zu arbeiten, verstimmt. Du verstehst, das Denken

ist etwas so Dünnes, im Grund Unmenschliches. Selbst wennman es gerade

das Menschliche nennen will, macht man hier einen Fehler, denn dann fehl-

te mir an ihm eben das Tierische.

PHILOSOPH Und wie steht es jetzt damit?

SCHAUSPIELER Oh, dieses Denken scheint mir jetzt nicht mehr so dünn. Es

111 Vgl. ebd. S. 44-46.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Paradoxa über Politik und Theater

steht in gar keinem Gegensatz zum Fühlen. Und was ich den Zuschauern er-

rege, sind nicht nur Gedanken, sondern auch Gefühle. Das Denken scheint

mir jetzt einfach eine Art Verhalten, und zwar ein gesellschaftliches Verhal-

ten. An ihm nimmt der ganze Körper mit allen Sinnen teil.112

Dem versöhnlichen Ton der Diskutanten entspricht auf inhaltlicher Ebene

die Versöhnung von Denken und Fühlen zu einem »gesellschaftlichen Ver-

halten«, jenem zuvor ausgeschlossenen Dritten also, an dem jetzt »der ganze

Körper mit allen Sinnen« teilnimmt. Das Fragment endet schließlich mit ei-

ner Notiz, die keiner der Figuren zugeordnet ist, nämlich mit der »Fähigkeit,

Impulse zu verleihen.«113 Diese Fähigkeit ist, folgt man den vorangegange-

nen Beschreibungen des Dramaturgen über die vom Philosophen ins Spiel

gebrachte ›Leichtigkeit‹, nichts anderes als deren Folge:

Das Wissen, daß dieses Etwas-Vorgeben, für das Publikum Zurechtmachen

nur in einer heiteren, gutmütigen Stimmung vor sich gehen kann, einer

Stimmung, in der man zum Beispiel auch zu Späßen geneigt ist. Du hast

den Ort der Kunst richtig bestimmt, als du uns so auf den Unterschied

zwischen der Arbeit eines Mannes, der fünf Hebel an einer Maschine be-

dient, und einemMann, der fünf Bälle auffängt, aufmerksammachtest. Und

diese Leichtigkeit hast du verbunden mit einem großen Ernst der Aufgabe

gesellschaftlicher Art.114

Die »Fähigkeit, Impulse zu verleihen«, lässt sich hier nahtlos anfügen, denn

diese ist es nicht nur, die der Mann mit den fünf Bällen benötigt, sondern

auch derjenige, der »Späße« macht oder für das Publikum etwas »zurecht-

macht«, insofern er tatsächlich etwas bewirken möchte, das auf andere Art

zustande kommt als dadurch, dass er mechanisch »fünf Hebel an einer Ma-

schine bedient«. Eben darum muss die Stimmung nicht bloß »heiter«, son-

dern auch »gutmütig« sein, sie muss von einem Wohlwollen dem Publikum

gegenüber getragen sein, und sei dieses auch nur ein imaginiertes oder ein

zukünftiges, erst noch kommendes Publikum. Zusammengefasst heißt das:

Der große Ernst der Aufgabe gesellschaftlicher Art benötigt die Fähigkeit, Im-

pulse zu verleihen, und ist daher auf Leichtigkeit angewiesen und auf Gut-

mütigkeit. Dafür braucht es dann in der Tat weniger Zuschauer als vielmehr

112 GBFA 22.2, S. 752f.

113 Ebd.

114 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 185

Mitspieler, Gesprächspartner, Freunde und Kritiker – und andere Impulsver-

leiher. Auch hier, im Theater, braucht es eine ›Politik der Freundschaft‹, um

mit Derrida zu sprechen.

In einer weiteren kurzen Passage, die ebenfalls keiner der Figuren zuge-

ordnet ist, wird schließlich die Kunst im Allgemeinen als »ein eigenes und ur-

sprüngliches Vermögen der Menschheit« bezeichnet, dessen Autonomie sich

gerade darin zeigt, Widersprüche, Paradoxa und somit auch echte Pluralität

darstellen zu können: »So ist die Kunst ein eigenes und ursprüngliches Ver-

mögen der Menschheit, welches weder verhüllte Moral, noch verschönertes

Wissen allein ist, sondern eine selbständige, die verschiedenen Disziplinen

widerspruchsvoll repräsentierende Disziplin.«115 Dies mag ein Hinweis auf

die im Messingkauf implizit enthaltene ›Theatertheorie‹ oder zumindest auf

einen, und zwar den zentralen Aspekt davon sein: Theater als eine die ver-

schiedenen Disziplinen widerspruchsvoll repräsentierende Disziplin, gewis-

sermaßen als Meta-Disziplin, die alle anderen in sich enthält, ohne dass diese

jedoch gänzlich im Theater aufgehen würden. Para-Doxa als Gegenmeinun-

gen, Gegenstimmen bleiben so erhalten, können erscheinen, werden nicht

aufgelöst oder zum Schweigen gebracht – auch in Abwesenheit eines konkre-

ten Publikums und gerade durch die eigene Unabgeschlossenheit.116

IV.2.1 Der Schauspieler, die Einfühlung und der Widerspruch:

Ein Echo aus Diderots Paradox

In der großen Komödie, der Komödie der Gesellschaft, auf die ich immer

zurückkomme, sind alle heißen Seelen auf der Bühne, alle genialen Leute

sitzen im Parkett. Die ersten heißen Verrückte, die zweiten, die sich damit

beschäftigen, ihre Verrücktheiten zu kopieren, heißen Weise.117

In Diderots Paradox über den Schauspieler gibt es eine interessante und – wie

bereits diskutiert worden ist – für das Verständnis des Gesamttextes zentrale

Umkehrung der üblichen Rollen: Nicht etwa im institutionalisierten Theater,

wie gemeinhin angenommen, sondern in der Gesellschaft, gar in der »Komö-

die der Gesellschaft«, sind die Gefühlsschauspieler, die »heißen Seelen« auf

der Bühne. Die Nachahmer, nämlich die berufsmäßigen Schauspieler, sitzen

115 Ebd. S. 755.

116 Vgl. Müller-Schöll: »Bruchstücke eines (immer noch) kommenden Theaters (ohne Zu-

schauer)«, S. 48.

117 Diderot: Paradox, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Paradoxa über Politik und Theater

dort als Zuschauer im Parkett und studieren jene. Sie sind darüber hinaus

auch »Weise« und somit nicht bloß Spieler und Zuschauer, sondern womög-

lich auch noch Dramaturg und Philosoph in einer Person. Bei Diderot nutzen

die Schauspieler ihre Erkenntnisse und ihr Talent dann freilich, um später

dieTheaterzuschauer zur Einfühlung in die von ihnen vorgespielten Rollen zu

bewegen. Sie sind, so kann man sagen, zwar selbst emanzipierte Zuschauer,

aber auch geschickte Manipulatoren, wenn es um das eigentliche Theater-

publikum geht. Das »Kopieren« der Verrücktheiten dient nicht primär der

Belehrung der Zuschauer, sondern deren Unterhaltung qua Suggestion. Dem

idealen Schauspieler nach Diderot bleibt daher, wir erinnern uns,

weder Verwirrung, noch Schmerz, nochMelancholie, noch seelische Nieder-

geschlagenheit. Diese Gefühlseindrücke nehmt ihrmit euch fort. Der Schau-

spieler ist müde, ihr seid traurig. Es liegt daran, daß er sich bewegt hat, ohne

zu fühlen, und ihr gefühlt habt, ohne euch zu bewegen. […] die Illusion ist

euer; er weiß genau, daß er sie nicht ist.118

In Brechts Messingkauf wiederum verschiebt sich die Verteilung der Rollen

auf andere, und zwar radikalere Weise, die, wie zum Teil schon gezeigt wor-

den ist und hier noch weiterverfolgt werden soll, mit einem ebenso radikalen

Nachdenken über das Verhältnis von Schauspieler und Zuschauer, Denken-

dem und Fühlendem einhergeht: Alle Figuren, sowohl diejenigen, die übli-

cherweise auf der Bühne sind (der Schauspieler und die Schauspielerin), als

auch diejenigen, die entweder hinter den Kulissen sind (der Dramaturg und

der Beleuchter) oder im Parkett sitzen (der Philosoph), befinden sich dort auf

einer im Abbau befindlichen Bühne, und zwar ohne Zuschauer. ImVerlauf der

Dialoge gibt es jedoch, wie schon gezeigt worden ist, verschiedene Änderun-

gen der Positionierungen, insbesondere was die vorübergehende Besetzung

jener Leerstelle betrifft, die durch die Abwesenheit von Zuschauern entsteht.

Diese Änderungen führen nicht zuletzt dazu, dass sich diejenigen Fragmen-

te, denen keine Figurenbezeichnung vorangestellt ist, meist auch nicht ohne

weiteres einer bestimmten Figur zuordnen lassen.

Übertragen auf Diderots Bild von der »Komödie der Gesellschaft« haben

wir es imMessingkauf also mit einer gesteigerten Unordnung zu tun, insofern

nicht nur die Zuordnung der üblichen Plätze vertauscht worden ist, denn es

sind bei Diderots Beschreibung bereits »alle heißen Seelen auf der Bühne,

alle genialen Leute sitzen im Parkett«, sondern die bipolare Verteilung der

118 Ebd. S. 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 187

Plätze selbst – Schauspieler und Zuschauer, Fühlende und Denkende – in

Frage steht. Anders gesagt, Brechts Messingkauf thematisiert inhaltlich wie

formal die »paradoxe Wirksamkeit der reinen Kontingenz jeder gesellschaft-

lichen Ordnung.«119 Den Begriff der ›Unordnung‹ verwendet Brecht in sei-

nem Arbeitsjournal indessen auch selbst, um denMessingkauf zu beschreiben.

Am 5.9.1943 notiert er dort: »der messingkauf liegt in unordnung.«120 Dies

kann im Hinblick auf das zuvor Diskutierte nicht nur als Hinweis auf den

bleibenden fragmentarischenCharakter verstandenwerden, sondern auch als

Beschreibung der dort entwickelten ›Theorie‹ selbst, die insofern schwer als

Theorie fassbar ist, als sie zum einen eine Antwort auf bestimmte Umstände

und daher womöglich nicht verallgemeinerbar ist und weil sie zum anderen

eine Theoretisierung des hier ›dramatisch‹, also weitgehend im Dialog Ver-

handelten dogmatisch werden und damit jene ›Leichtigkeit‹ verlieren würde,

von der an anderer Stelle ebendort die Rede gewesen ist.

Die ›Unordnung‹ hat dann auch Auswirkungen auf die ›Theorie‹ vom

Schauspieler, die implizit entwickelt wird. Diese ist aus den eben genannten

Gründen keineswegs statisch, fußt nicht auf einzelnen Lehrsätzen, sondern

besteht gerade in der ambivalenten und lebendigen Auseinandersetzung

über und von Zuschauer und Schauspieler, Bühne und Parkett, und dies

noch vermittelt über die verschiedenen einander widersprechenden Figuren

des Messingkaufs. Brechts dort formuliertes Anliegen ist zwar eindeutig

emanzipatorisch, was die Rolle der Zuschauer betrifft, jedoch steht die Form

des »verkehrs zwischen bühne und zuschauerraum« selbst zur Debatte, wie

in einem Eintrag im Arbeitsjournal vom 2.8.1940, also in einer früheren

Arbeitsphase, deutlich wird: »den MESSINGKAUF durchflogen. die theorie

ist verhältnismäßig einfach. betrachtet wird der verkehr zwischen bühne und

zuschauerraum, die art und weise, wie der zuschauer sich der vorgänge auf

der bühne zu bemächtigen hat.«121 Der Zuschauer soll sich, so viel ist klar,

»der vorgänge auf der bühne bemächtigen«, es steht jedoch zur Debatte, wie

das geschehen soll und die Debatte selbst wird ihrerseits auf einer Bühne

geführt – ohne Zuschauer.

Es ist daher auch hier naheliegend, sich zunächst den Schauspieler und

dessen ›Rolle‹ genauer anzusehen, der bipolaren Verteilung der Positionen

also zunächst einmal zu folgen. Die intensive Auseinandersetzung mit dem

119 Vgl. Rancière: Das Unvernehmen, S. 29.

120 Brecht: Arbeitsjournal, S. 617.

121 Ebd. S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Paradoxa über Politik und Theater

Schauspieler fällt in die dritte und damit vorletzte Arbeitsphase am Messing-

kauf im oder um das Jahr 1945.122 Es findet sich in den Fragmenten aus die-

ser Zeit ein Gedicht oder zumindest ein in Versen abgefasster Text über die

Nachahmung respektive »den Nachahmenden«, der bereits jene konträren

Positionen in sich vereint, welche der Schauspieler und der Philosoph an der

oben besprochenen Stelle noch gegeneinander vertreten haben, nämlich Ein-

fühlung und genaue Nachahmung des Schauspielers auf der einen Seite und

kritische Distanznahme, das Zeigen des Zeigens auf der anderen Seite. Hier

aber erscheint »der Nachahmende« vielmehr als Denkender, der sich dennoch

nicht völlig distanziert, sondern gerade als Denkender und Kommentieren-

der besonders tief in die Nachahmung eintaucht, die wiederum erst dadurch

verwirklicht wird, gewissermaßen als Hyperrealität:

der nur nachahmende, der nichts zu sagen hat

zu dem, was er da nachahmt, gleicht

einem armen schimpansen, der das rauchen seines bändigers nachahmt

und dabei nicht raucht. niemals nämlich

wird die gedankenlose nachahmung

eine wirkliche nachahmung sein.123

Zunächst einmal wirken die durchgängigen Enjambements als Unter-

brechungen und Pointierungen des jeweils Folgenden zugleich. Was hier

verworfen wird, ist offenkundig keineswegs die Einfühlung (auch wenn diese

nicht direkt erwähnt wird), sondern die ›Gedankenlosigkeit‹ und Sprachlo-

sigkeit des Nachahmenden, das gleichsam ›bloße‹ Nachahmen ohne eigenes

Zutun. Jene Defizite äußern sich wiederum darin, dass die Nachahmung

nicht konsequent genug, das heißt nicht »wirklich« genug erfolgt: Um seinen

Bändiger wirklich nachzuahmen, muss der Schimpanse, so das zentrale Bild,

»wirklich« rauchen und nicht bloß so tun, ›als ob‹ er rauche. ›Gleichen‹ und

›Nachahmen‹ stehen dabei in einem Spannungsverhältnis derart, dass sie

einander in einer mise en abyme ›aufheben‹ und auch diese selbst durchkreu-

zen. Bis zum Ende des ersten Satzes haben wir es mit einer weitgehenden

Symmetrie zu tun, deren Mitte das Verb ›gleichen‹ am Ende der zweiten Zeile

bildet und die damit die semantische Ebene, eben den Vergleich des Nach-

ahmenden mit dem Schimpansen, auch performativ darstellt. Es handelt

sich also um eine buchstäbliche ›Gleichung‹, bei der das tertium comparationis

122 Vgl. Krabiel: Art. »Der Messingkauf«, S. 210.

123 BBA 127, 49.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 189

identisch – eben ›gleich‹ – zu sein scheint mit dem zu Vergleichenden, näm-

lich mit dem Akt des Nachahmens. Ein tertium wird es jedoch erst dadurch,

dass es selbst nicht mit sich identisch ist, was wiederum durch ein zweites

tertium ausgedrückt wird, nämlich durch das Rauchen als einen konkreten

Akt der Nachahmung. Anders gesagt: Die ›wirkliche‹ Nachahmung verhält

sich zum Nachgeahmten wie das tertium zum Vergleich und wie das Zitat

zum Zitierten: Sie fügen dem ›Ursprünglichen‹, dem Original jeweils etwas

hinzu, sind mehr und nicht etwa weniger als dieses; sie sind Kommentar,

Gedanke, Bewusstmachung, Verwandlung in Kunst des ansonsten ›bloß‹

Vorhandenen.

Dabei wird das Rauchen des Schimpansen über den Vergleich den bei-

den Negationen oder vielmehr Privationen am Anfang und am Schluss ent-

gegengestellt (»nichts zu sagen […] zu dem«, »gedankenlos«). Das Rauchen als

konkreter und wirklich vollzogener Akt steht somit für den Kommentar zum

Nachgeahmten und für den Gedanken dazu gleichermaßen, und das heißt:

Gedanke, Versprachlichung und Kommentar fallen zusammen, ermöglichen

die »wirkliche« Nachahmung, die dadurch als Nachahmung erscheint, und

das heißt als Nicht-Identisches. Die Nachahmung, die als solche glückt und

als Nachahmung erscheint, ist nicht das, was sie vorgibt zu sein, nicht iden-

tisch mit dem, was sie darstellt, aber gerade deswegen eine gelungene Nach-

ahmung. Anders gesagt: Die Über-Identifikationmit demNachgeahmten (die

durchaus eine Nähe zur Einfühlung aufweist) ist zugleich die Distanzierung

davon.Weil so die Nachahmung als Nachahmung erscheinen kann, ist sie zu-

gleich ein Kommentar zum Nachgeahmten, mithin auch Kritik. Sie ist reines

Zeigen und damit nicht identisch mit dem Nachgeahmten, sondern verdop-

pelt dieses, macht es sichtbar und benennbar. In der solchermaßen verstan-

denen Nachahmung zeigen sich Gemeinsamkeiten sowohl mit dem Zitat als

auch mit der Geste. Konsequenterweise führte eine solche Nachahmung zu

›zitierbaren Gesten‹ oder umgekehrt: ›Zitierbare Gesten‹ wären die Möglich-

keitsbedingung solcher Nachahmung.

Die Ambivalenz und Doppelbewegung der Nachahmung als Angleichung

und Distanzierung versucht der Philosoph indes argumentativ zu fassen, in-

dem er zwischen »hineinversetzen« und »hinausversetzen« differenziert, zwi-

schen »vorstellung« und illusion« und schließlich zwischen »sicheinfühlen«

und »sichhineinversetzen«:

DER PHILOSOPH ihr werdet wohl immer wieder euch in die person, die ihr

darstellen sollt, in ihre lage, in ihre körperlichkeit, in ihre denkweise im geist

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Paradoxa über Politik und Theater

hineinversetzen müssen. das ist eine der operationen des aufbaus der figur.

es fördert durchaus unsere zwecke, nur ist nötig, daß ihr es versteht, euch

dann wieder hinauszuversetzen. es ist ein großer unterschied, ob jemand

eine vorstellung von etwas hat, wozu er fantasie braucht, oder eine illusion,

wozu er unverstand braucht.124

Dass der Philosoph jedoch seinerseits einer übertriebenen ›Einfühlung‹ in den

von ihm indirekt kritisierten Schauspielertypus unterliegt, deutet der Schau-

spieler in seiner Replik an und bildet damit ein Korrektiv zur Position des

Philosophen:

DER SCHAUSPIELER ich glaube, du hast eine übertriebenemeinung, fast ei-

ne illusion darüber, wie tief wir schauspieler des alten theaters uns in die

rollen einfühlen. ich kann dir sagen, wir denken an allerhand beim spielen

des lear, woran lear kaum gedacht haben dürfte.125

In der Entgegnung des Philosophen wird dann allerdings eine weitere Dif-

ferenzierung eingeführt, nämlich jene entscheidende zwischen Schauspieler

und Publikum. Erinnerte der bisherige Dialog nicht nur der Form, sondern

auch der Positionen wegen an Diderots Paradox über den Schauspieler, so wird

nun die große Differenz dazu deutlich: Es geht dem Philosophen nicht um

einen idealen, ›großen‹ Schauspieler und die Perfektionierung von dessen

Kunst, sondern vor allem anderen darum, das Publikum nicht in eine Illusion

zu versetzen:

DER PHILOSOPH ich zweifle nicht daran. […] aber das sind lauter gedanken,

die der bemühung gewidmet sind, das publikum nicht aus seiner illusion

aufwachen zu lassen. sie mögen eure einfühlung stören, aber sie vertiefen

die des publikums. und es istmir ja beiweitemwichtiger, daßdie letzte nicht

zustandekommt, als dass die eure nicht gestört wird.126

Wenn aber der Schauspieler behauptet, dass seine Einfühlung beim Spiel auf

der Bühne ohnehin nie besonders groß sei, er das Publikum durch sein Spiel

aber dennoch in eine Illusion versetzen kann, dann kann es gar nicht die Ein-

fühlung des Schauspielers sein, welche die Illusion erzeugt, mithin ist auch

124 BBA 127, 54.

125 Ebd.

126 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 191

nicht dessen Einfühlung in die Rolle das Problem. Das erkennt auch der Phi-

losoph und antwortet auf die Frage des Schauspielers, ob das »sichhinein-

versetzen« in die Person »also nur bei den proben vor sich gehen und nicht

auch beim spielen«127 geschehen soll, mit einer uneindeutigen, aber dennoch

präzisen Stellungnahme, die verrät, dass es bei der Verabschiedung der Ein-

fühlung nicht um ein Dogma geht, sondern um eine Reaktion auf spezifische

Umstände und um die Vermeidung von Einseitigkeit:

DER PHILOSOPH ich bin jetzt in einiger verlegenheit mit meiner antwort.

ich könnte einfach antworten: beim spielen sollt ihr euch nicht in die person

hineinversetzen, dazu wäre ich durchaus berechtigt, einmal, da ich einen

unterschied zwischen sicheinfühlen und sichhineinversetzen gemacht ha-

be, dann weil ich wirklich glaube, die einfühlung ist ganz unnötig, vor allem

aber, weil ich fürchte, durch eine andere antwort, wie immer sie sei, dem

ganzen alten unfug wieder ein türlein zu öffnen, nachdem ich das tor vor

ihm verschlossen habe. gleichwohl zögere ich.128

Es ist also keineswegs so, dass die Einfühlung für den Philosophen per se ge-

fährlich wäre, vielmehr, so meint er, sei sie »ganz unnötig«, es braucht sie

einfach gar nicht unbedingt. Trotz seiner Furcht öffnet er das »türlein« zu ihr

dann aber doch wieder und bekennt:

ich kann mir einfühlung als grenzfall vorstellen, ohne dass schaden ge-

schieht. durch eine reihe von vorkehrungen könnte man schaden ver-

meiden. sie müßte unterbrochen werden und nur an bestimmten stellen

stehen oder ganz, ganz schwach sein und gemischt mit kräftigen andern

operationen. […] kurz, wenn ich sicher sein könnte, dass ihr den ungeheuren

unterschied zwischen dem neuen spiel und dem alten, das auf voller ein-

fühlung beruht, als kaum weniger ungeheuer sehen könntet, wenn ich ganz

schwache einfühlung für möglich erkläre, dann würde ich es tun.129

Die Vorsicht, mit der er das »türlein« öffnet, und der fast durchgängige Kon-

junktiv verraten indes noch etwas von der zuvor geäußerten Furcht, aber auch

von dem Bedürfnis, das Andere nicht ganz auszuschließen, ihm noch Raum

zu gewähren, da die Gegensätze möglicherweise nicht so ausschließend sind,

wie sie auf den ersten Blick erscheinen mögen.

127 Ebd.

128 BBA 127, 54/55.

129 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Paradoxa über Politik und Theater

Sofern Einfühlung und Empathie synonym zu verstehen sind,130 kann vor

diesem Hintergrund ein Argument dafür gefunden werden, warum die Ein-

fühlung vom Philosophen nicht ganz verworfen wird, warum sie nicht unbe-

dingt schaden muss. Der Grund dafür liegt darin, dass es sehr feine graduel-

le Unterschiede gibt, dass »ganz schwache einfühlung für möglich«131 erklärt

werden kann, die Gefahr, die der Philosoph fürchtet, aber in der ›vollen‹ Ein-

fühlung besteht, die wohl als Identifikation und Selbstverlust zu verstehen ist.

Volle Einfühlung käme dem Ressentiment im Sinne Nietzsches132 gleich, wie

es hier, im Anschluss an Breithaupts Thesen zur Empathie, schon mehrfach

besprochen worden ist, doch wenn es Einfühlung in verschiedener Intensi-

tät gibt und sie zudem unterbrochen werden kann, dann muss sie keinen

Schaden anrichten. Als Schaden wäre dabei jene Wirkung auf den Zuschau-

er zu verstehen, welche diesen von seiner Realität entfernt, kurz: Schaden

entsteht dann, wenn Einfühlung als Herrschaftsmittel gegen den Zuschau-

er eingesetzt wird und damit die tatsächlichen Probleme in der Wirklichkeit

verschleiert und nicht etwa kritisch beleuchtet werden.133 Dass dies die Posi-

tion des Philosophen ist, hat Klaus-Detlef Müller festgestellt und zudem dar-

auf hingewiesen, »daß Brecht als den Höhepunkt und die reinste Form des

solchermaßen diffamierten Illusionstheaters das naturalistische Theater und

insbesondere das System Stanislawskis analysiert.«134 Wir werden allerdings

später sehen, dass Brecht noch ein anderes ›Illusionstheater‹ im Blick hatte,

eines, dessen affektiveWirkungsmacht noch sehr viel größer und schädlicher

gewesen ist.

Setzt man diese Differenzierungen, also die Tatsache, dass Einfühlung

nicht dogmatisch, sondern unter spezifischen Voraussetzungen abgelehnt

wird, in Bezug zu den oben besprochenen Versen über die Nachahmung im

Messingkauf, so wird außerdem klar: Der Nachahmende, von dem dort die

Rede ist, sollte womöglich sogar ein Mensch voller Leidenschaft, einer mit

130 Dass der »Begriff der Einfühlung weitgehend durch den Begriff der Empathie ersetzt

worden ist«, setzen etwa Robin Curtis und Gertrud Koch im Vorwort zu ihrem Sam-

melband zur ›Einfühlung‹ voraus. Vgl. Robin Curtis, Gertrud Koch (Hg.): Einfühlung. Zu

Geschichte und Gegenwart eines ästhetischen Konzepts, München 2009, S. 7.

131 BBA 127, 55.

132 Vgl. Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, S. 60.

133 Vgl. Klaus-Detlef Müller: »Der Philosoph auf dem Theater. Ideologiekritik und ›Links-

abweichung‹ in Bertolt Brechts ›Messingkauf‹«, in: Brechts Theorie des Theaters, hg. von

Werner Hecht, Frankfurt a.M. 1986, S. 142-182. Hier S. 154.

134 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 193

starken eigenen Gefühlen sein, und zwar, um die Nachahmung selbst kritisch

kommentieren zu können, sie ›wirklich‹ werden zu lassen als Nachahmung,

nicht als vermeintlich Identisches mit dem Nachgeahmten. Dadurch wäre

dann auch eine graduelle, eine bewusste Einfühlung möglich. Als lediglich

Einfühlender wäre die von ihm vollzogene Nachahmung jedoch keine, son-

dern der Einfühlende würde sich in der naturalistischen Abbildung verlieren,

jedoch ohne ›wirklich‹ zu rauchen, wie es dort heißt, das bedeutet, ohne

tatsächlich selbst etwas aktiv zu tun. Gelungene Nachahmung basiert hin-

gegen zunächst einmal auf Ästhetisierung, die Schauspielkunst auf »einem

unmittelbaren menschlichen Vermögen, einer Lust der Menschen in Gesell-

schaft.«135 Darum auch ist der Philosoph der Meinung, dass die Einfühlung

für das Schauspiel eigentlich »ganz unnötig« sei, wenngleich das keiner Ver-

dammung der Einfühlung als solcher gleichkommt, lediglich der Begrenzung

ihrer Wirksamkeit und Angemessenheit, denn Kritik wird dadurch wenn

nicht direkt verunmöglicht, so doch zumindest behindert. Wird Einfühlung

als Mittel eingesetzt, besteht eine Diskrepanz zwischen vordergründigen

Zwecken und den Mitteln zu deren Erreichung, wie es sie auch in Bezug auf

den Naturalismus und dessen geradezu photographische Wiedergabe von

Wirklichkeit gibt: »Wenn Gesellschaftskritik mit den Mitteln der Illusion und

der Einfühlung geleistet werden soll, so hat das zur Folge, daß die Kritik

ohnmächtig wird, denn das entscheidende kritische Vermögen, die Ratio, ist

ausgeschaltet.«136

Die Einfühlung als mitunter suggestive und irrationale Technik behindert

also das kritische Vermögen, sie hypnotisiert und paralysiert genau genom-

men. Warum gerade die Einfühlung als ›suggestive Technik‹ aber im Grunde

sogar »ganz unnötig« ist, das zeigt ein anderer kurzer Text Brechts aus etwa

der gleichen Zeit. Die Wahrheit, so die dort vertretene These, braucht keine

suggestiven Techniken, zu denen eben auch die Einfühlung zu rechnen ist,

um erkannt zu werden, sondern vielmehr eine präzise Bezeichnung, Begrif-

fe, mithin Ratio:

Wir wissen von jenen Schulen für Verkäufer, wo die Angestellten lernen,

suggestiv zu verkaufen. Alle diese Haltungen sind oft beobachtet bei Täu-

schungsabsichten (»versetzen Sie sich inmeine Lage«; »auch Sie hätten nicht

anders gehandelt«, »wenn ich Sie wäre, würde ich …«, »ich würde es nicht

135 GBFA 22.2, S. 754.

136 Müller: »Der Philosoph auf dem Theater«, S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Paradoxa über Politik und Theater

sagen, wenn ich es nicht glaubte«). Natürlich kann man einen Mann in der

Hypnose auch dazu bringen, einen Apfel als Apfel zu essen, aber sollte man

dies nicht auch ohne Hypnose erreichen können?137

Bereits der Versuch, Einfühlung zu erzeugen oder rhetorisch Zustimmung

herzustellen, ist demnach verdächtig, denn wozu sollte man jemanden ma-

nipulieren oder überreden sollen, wenn es lediglich darum geht, das für je-

dermann Offensichtliche zu erkennen? Worum es dem Philosophen im Mes-

singkauf also zu gehen scheint, das ist darüber hinaus die Verteidigung der

Schauspielkunst als etwas, das gerade nicht der Suggestion, dem ›Verkauf‹

und der Täuschung dienen soll, kurz, die Verteidigung der Schauspielkunst

als etwasNicht-Instrumentalisierbares, denn sie »kann nur als eine elementa-

re menschliche Äußerung betrachtet werden, die ihren Zweck in sich hat.«138

Damit wäre auch die Schauspielkunst selbst noch einmal gegen eine rein po-

litische Verzweckung geschützt, ob mit oder ohne Techniken der Einfühlung.

Das schließt mithin auch ein, dass Widersprüchliches in der Schauspiel-

kunst und in Bezug auf sie nicht aufgelöst werden kann und daher eine ge-

wisse Scheu besteht – beim Philosophen und bei Brecht selbst –, eine in sich

geschlossene, das heißt in aller Regel auch widerspruchsfreie Theorie zu Pa-

pier zu bringen. Der Dialog, die dramatische Form scheint dafür jedoch in

besonderem Maße geeignet zu sein und verbindet Diderot und Brecht an

diesem zentralen Punkt: Beide wenden sich in fiktiven Dialogen und sprach-

lichen Masken in unterschiedlicher Weise gegen die Einfühlung als zentrale

Technik des Theaters – aber eben nicht ganz und gar.

Insofern das Problem der Einfühlung imMessingkauf ein so zentralesThe-

ma darstellt und weil sie gerade nicht komplett verabschiedet wird, muss

auch Ralf Simons These widersprochen werden, beimMessingkauf handele es

sich im Grunde um eine Theorie der Komödie und folglich seien alle Stücke

Brechts als Komödien zu lesen. Brecht, so Simon, nehme

das gesamte Inventar der Komödientradition auf, aber nicht, um aus der ba-

salen Distanznahme Komik zu erzeugen, sondern um aus ihr Kritik entste-

hen zu lassen. Er ist also für eine Theorie der Komödie dann adaptierbar,

wenn eine solche nicht von der Komik und dem Lachen ausgeht, sondern

von den zugrundeliegenden Strukturen der Beobachtung und Reflexion.139

137 GBFA 22.1, S. 283. (Hervorh. i. O.)

138 GBFA 22.2, S. 754.

139 Simon: »Zur poetischen Anthropologie der Komödie in BrechtsMessingkauf «, S. 280.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 195

Simons These steht und fällt mit der Brecht unterstellten radikalen Verab-

schiedung der Einfühlung und der permanenten Steigerung von Distanzie-

rungsverfahren und Verfremdungseffekten, da diese die Möglichkeitsbedin-

gungen von Beobachtung und Reflexion seien. Dass diese Einseitigkeit in

der Theorie aber gerade im Messingkauf so nicht zu finden ist, sollte anhand

der vorangegangenen Lektüre in diesem Kapitel deutlich geworden sein.

Interessanterweise bemerkt Simon auch, dass die »Theorie« desMessingkaufs

selbst als »Theater« erscheint, mithin also »theatralisch ist und damit die

Pluralität in sich trägt.«140 Dies jedoch wertet er als Mangel und Wider-

spruch im Werk Brechts, der, so Simon, »in immer neu nachgeschobenen

Selbstkommentierungen dem Ästhetischen eine vereinheitlichende Theorie

aufzwingen«141 wolle. Dass gerade die Form des Messingkaufs hingegen viel-

mehr die Infragestellung einer solchen »vereinheitlichenden Theorie« sein

könnte, kommt Simon nicht in den Sinn, dabei ist genau das die Konsequenz

der nur scheinbar theoretischen Inkonsequenz, mit der die Einfühlung im

Messingkauf eben nur zum Teil, aber – und das ist wichtig – nicht endgültig

verabschiedet wird.

IV.2.2 Die ›Theatralik des Faschismus‹ als dunkelste Seite

der Einfühlung

Studieren wir unerschrocken, oder auch erschreckend, wie der, von dem wir

sprechen, das Kunstmittel der Einfühlung verwendet! Sehen wir, welche

Kunstgriffe er gebraucht!142

Einen Hinweis darauf, in welchem konkreten Kontext »das Kunstmittel der

Einfühlung« tatsächlich rigide abgelehnt wird, liefert Simon indessen auch.

Es ist der Aufsatz über dieTheatralik des Faschismus von 1939, der ursprünglich

vermutlich in denMessingkauf integriert werden sollte, in der Gesamtausgabe

jedoch davon gesondert erscheint.143 Simon liest dieTheatralik des Faschismus

140 Ebd. S. 290. Simon merkt dies lediglich in einer Fußnote an, obgleich es sich hierbei

um eine Beobachtung von zentraler Bedeutung handelt.

141 Ebd. S. 286.

142 GBFA 22.1, S. 566.

143 Vgl. ebd. S. 283 u. 289. Vgl. fernerGBFA22.2, S. 695: »ZweiteNacht: Die Poetik desAristo-

teles/das Emotionenracket/die neuen Stoffe/der Held/der K-Typus und P-Typus/Thea-

tralik des Faschismus/dieWissenschaft/Gründung des Thaeters.« Sowie ebd. der Kom-

mentar auf S. 1075, wo als Datierung der Mai 1939 angegeben ist: »Über die Theatralik

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Paradoxa über Politik und Theater

als unmittelbar zumMessingkauf gehörend, was im Kontext seinerThese zwar

plausibel ist, vor dem Hintergrund des hier bisher Erarbeiteten jedoch mehr

dafür spricht, dies nicht zu tun.

Es handelt sich bei dem kurzen Text um einen ebenfalls fiktiven Dia-

log zwischen zwei diesmal namentlich genannten Figuren,Thomas und Karl.

Während die einleitenden Worte von Thomas sehr didaktisch klingen – er

gibt einen Rückblick auf eine theaterpraktische Übung und kündigt sodann

die Beschäftigung mit der »Theatralik im Auftreten der Faschisten«144 an –,

bereitet Karl die Beschäftigung mit demTheater in dieser Zeit »Unbehagen«,

denn er fürchtet Zynismus:

Ich denke mir, daß auch diese Betrachtung eigentlich dem Theater dienen

soll, und muß gestehen, daß mir das einiges Unbehagen verursacht. Wie

soll ich an das Theater denken, wenn das Leben so schrecklich ist? Zu leben,

das heißt, am Leben zu bleiben, ist heute zu einer Kunst geworden; wer will

da noch darüber nachdenken, wie man die Kunst am Leben erhalten könn-

te? Selbst solche Sätze, wie der eben ausgesprochene, scheinen mir schon

zynisch in diesen Tagen.145

Leben, Überleben und Kunst seien demnach geradezu identisch geworden,

jedoch erscheint Karl bereits das Aussprechen dieses Satzes mit der anschlie-

ßenden rhetorischen Frage als zynisch. Er relativiert das Aussprechen einer

Wahrheit, indem er dieses Aussprechen selbst – durch den unvermittelten

Wechsel von der Objekt- zur Metasprache – als zynisch beschreibt und damit

die eigene Kritikfähigkeit gleichsam neutralisiert, den eigenen Worten nicht

mehr ganz traut. Jedoch, so macht ihm Thomas klar, ginge es doch gerade

darum, »diese Kunst zu leben«146 zu verbreiten und jene der Unterdrücker

zu studieren, und zwar gerade als Unterdrückte. Ausdrücklich geht er davon

aus, dass die Mittel des Theaters zwar aktuell missbraucht werden, deswe-

gen aber nicht zu verwerfen, sondern, ganz im Gegenteil, zurückzuerobern

und zunächst genau zu studieren seien: »Angesichts des Elends der Mensch-

heit, welches durch Menschen erzeugt wird, sprechen wir von den Diensten,

des Faschismus wird aber nicht für den Messingkauf bearbeitet.« In der alten Gesamt-

ausgabe ist der Aufsatz noch in denMessingkauf integriert: vgl. BBGW 16, S. 558-569.

144 GBFA 22.1, S. 561-569. Hier S. 562.

145 Ebd.

146 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 197

welche unsere Kunst der Vergewaltigung leisten kann.«147 Diese »Vergewal-

tigung« der Menschen geschieht, das wird von Thomas etwas später deutlich

ausgesprochen, in erster Linie durch das Mittel der Einfühlung:

Betrachten wir vor allem die Art, wie er bei den großen Reden, die seine

Schlächtereien vorbereiten oder begründen, agiert. Du verstehst, wir müs-

sen ihn da betrachten, wo er das Publikum dazu bringen will, sich in ihn

einzufühlen und zu sagen: ja, so hätten wir auch gehandelt. Kurz, wo er als

Mensch auftritt und das Publikum davon überzeugen möchte, seine Hand-

lungen als einfachmenschliche, selbstverständliche aufzufassen und ihm so

gefühlsmäßig seinen Beifall zu schenken. Das ist sehr interessantes Thea-

ter.148

Das Studienobjekt, um das es hier geht, ist kein anderer als Hitler. Die rheto-

rische Strategie Thomas’ zeigt dessen eigene Technik auf: Beobachtung zwei-

ter Ordnung (»Betrachtenwir […]«),mithinTheatralisierung zweiter Ordnung

(»[…] wir müssen ihn da betrachten, wo er das Publikum dazu bringen will

[…]«), in Brecht’scher Terminologie also: Verfremdung. Durch die Positionie-

rung an einem dritten Ort jenseits von Redner (Hitler) und Publikum (»ein-

heitlicheMasse«149) wird eine Distanz erzeugt, die der letzte Satz,welcher die

gesamte Szenerie zum Theater erklärt, auf die Spitze treibt: Hitlers rhetori-

sche Ausbrüche zum Zwecke der Massensuggestion als »interessantes Thea-

ter«.

Doch auch Thomas baut mitunter auf rhetorische Strategien der Zustim-

mung, wenn er mit einem ›Wir‹, das hier als Pluralis Auctoris zu lesen ist, Karl

und auch die Leserin zu sich und seiner Positionierung hinzuholt. Die un-

mittelbar anschließende, direkte Ansprache Karls (»Du verstehst, wir müssen

[…]«) unterbricht diesen Zustimmungsgestus jedoch und erinnert wieder an

die zugrundeliegende doppelt theatrale Situation, nämlich den Dialog über

die ›Theatralik des Faschismus‹, welche darauf beruht, das ›Volk‹ zum Publi-

kum zu machen, welches ganz und gar in der Einfühlung aufgeht: »Durch

allerlei Tricks wird zuerst die Erwartung des Publikums – denn das Volk

muss zum Publikum werden – erregt und gesteigert. […] Er ist eine Einzel-

person, ein Held im Drama, und versucht, das Volk, besser gesagt das Publi-

147 Ebd.

148 Ebd. S. 565. (Hervorh. i. O.)

149 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Paradoxa über Politik und Theater

kum, sagen zu machen, was er sagt. Genauer gesagt, fühlen zu lassen, was er

fühlt.«150

Was Thomas hier präzise beschreibt, ist eine Form induzierten Ressen-

timents, denn das ›Volk‹, das nun das Publikum eines ›Helden‹ im Drama

ist, wird zum buchstäblichen ›Nach-Fühlen‹ verleitet, geradezu »vergewal-

tigt«, wie es zu Beginn heißt. Das ist der Zweck der demTheater entliehenen

»Tricks« und die Voraussetzung dafür ist, dass »der Anstreicher«, wieThomas

Hitler dann bezeichnet, nicht als Politiker spricht, auch nicht als public man,

als öffentliche Person, sondern »als Privatmann und zu Privatmännern.«151

Erst die scheinbare Privatheit, die bizarre ›Menschlichkeit‹ des »Anstreichers«

ermöglicht die volle Einfühlung, jedoch wird der Schein der Privatheit para-

doxerweise durch »theatralische« Mittel, nämlich insbesondere durch Gesten

und »Haltungen« erreicht und »der Zuhörer nimmt teil an den Triumphen

des Redners, er adoptiert seine Haltungen.«152

Scheint diese Übernahme von Haltungen und auch Verhaltensweisen zu-

nächst an die ›zitierbaren Gesten‹ zu erinnern,markiert die genaueWortwahl

doch einen wichtigen Unterschied: Das »Adoptieren« von Haltungen verweist

auf eine sehr viel stärkere affektive und identifikatorische Bindung als ein

Zitieren von Gesten, das primär technischer Natur ist, Distanz behält oder

diese sogar erst herstellt und nicht zuletzt Kritik ermöglicht. Die Differenz

ist genau genommen doppelter Art, es ist jene zwischen Gefühlsschauspie-

ler und kaltem Schauspieler einerseits und ferner die zwischen einfühlen-

dem und emanzipiertem Zuschauer andererseits. Die Techniken, die Thomas

beim »Anstreicher« studiert hat, laufen indes auf das Gegenteil einer wie auch

immer gearteten distanzierten Haltung hinaus, nämlich darauf, dass dessen

Verhalten »als ein sozusagen naturgesetzliches Verhalten erscheint. Er ist so,

wie er ist – und alle (sich in ihn einfühlend) sind so wie er.«153

Eine der dunkelsten Seiten der Einfühlung oder, in heutiger Terminolo-

gie formuliert, der Empathie,154 das wird in Brechts kurzem Dialog deutlich,

ist die beschriebene ›Theatralik des Faschismus‹. So weit, so gut und so auch

150 Ebd. S. 566.

151 Ebd.

152 Ebd.

153 Ebd.

154 Vgl. Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie. Auf Brechts Theatralik des Faschismus

geht Breithaupt selbst, obwohl er von Haus aus Germanist ist, nicht ein, obwohl der

Text die womöglich beste literarisch-theoretische Ausarbeitung und ein einschlägiger

Beleg seiner Thesen wäre.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 199

bereits hinlänglich bekannt.155 Wichtig, weil über den zeithistorischen Kon-

text hinaus von gesellschaftlichem (möglicherweise jedoch nicht von allge-

meinem) Interesse sind daran zwei Aspekte, die beide am Schluss des Dia-

logs zur Sprache kommen und leicht zu überlesen sind. Zum einen ist das

der – zunächst paradox erscheinende – auch hier vorhandene Aspekt einer

Einschränkung der Einfühlungskritik. Es mag zunächst überraschen, ist aber

innerhalb des Dialogs nur folgerichtig, dass – bei aller Differenz zumMessing-

kauf – sogar hier ein winziges ›Türlein‹ zur Einfühlung offengelassen wird,

wie sich am Schluss zeigt, wenn Thomas erklärt: »Die großartigste Eigen-

schaft des Menschen ist die Kritik, sie hat die meisten Glücksgüter geschaf-

fen, das Leben am besten verbessert. Wer sich in einen Menschen einfühlt,

und zwar restlos, der gibt ihm gegenüber die Kritik auf und auch sich gegen-

über.«156 Der kurze Einschub in der Mitte des Satzes, das »und zwar restlos«,

inszeniert formal das genaue Gegenteil dessen, was er behauptet, denn durch

sich selbst, durch den Einschub als Selbstbeschränkung, wird die Aussage des

Satzes unterbrochen und gilt ihrerseits nicht mehr ›restlos‹, sondern nur be-

dingt.

Zum anderen verweist der letzte Satz des Dialogs auf die überzeitliche

und nicht lediglich aktuelle Brisanz des zuvor Diskutierten: »Meinst du,« so

fragtThomas Karl, »die Praxis des Anstreichers ist neu?«157 Die eindeutig rhe-

torische Frage muss dabei nicht nur als Verweis auf die lange Geschichte po-

litischer Verführungskunst gelesen werden – zu denken wäre hier insbeson-

dere an Machiavellis Fürst sowie an Rousseaus Brief an d’Alembert und die Dis-

kussion um die Manipulation der öffentlichen Meinung bei Lippmann158 –,

sondern kann auch als Hinweis auf mögliche Wiederholungen in der Zukunft

verstanden werden, sodass die ›Theatralik des Faschismus‹ dann keine Be-

zeichnung für ein bestimmtes historisches Phänomen mehr wäre, sondern

der Begriff für eine totalitäre und von Brecht sehr präzise analysierte Form

politischerManipulation schlechthin. Bereits FrankDietrichWagner bemerkt

hierzu:

155 Vgl. Frank Dietrich Wagner: Bertolt Brecht. Kritik des Faschismus, Opladen 1989, insb.

S. 199-220.

156 GBFA 22.1, S. 569.

157 Ebd.

158 Vgl. Machiavelli: Der Fürst; Rousseau: Brief an d’Alembert; Lippmann: Die öffentliche Mei-

nung.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Paradoxa über Politik und Theater

ImMassenfaschismus wird die kalte Herrschaftslogik so exekutiert, daß tat-

sächlich breite Massen ihr innerlich überzeugt zustimmen. Faschismus die-

ses Typs ist mehr als eine objektive Herrschaftsvariante. Er ist zugleich sub-

jektives Bedürfnis für viele, applaudierte Gesellschaftsordnung und bejah-

tes Wertsystem. […] In der ›Theatralik des Faschismus‹ im Messingkauf ent-

faltet Brecht diesen Politikstil an der Figur Hitler, doch auch wieder so allge-

mein, daß er von dieser einen Figur ablösbar und auf andere übertragbar

ist. Auch das Rede-Ritual wird in den wiederholbaren und übertragbaren

Grundzügen geschildert. Die Intention ›Unterstellung unter den Führer‹ ist

auch von anderen Rednern leistbar.159

Was Wagner als Herrschaftsform des Faschismus beschreibt, nämlich die

Verlagerung der Herrschaft in das beherrschte Subjekt selbst, erscheint bei

Brecht als Ergebnis gelungener Propaganda und Massensuggestion durch

einen einzelnen Redner und ›Führer‹. Die These der ›Ablösbarkeit‹ von der

konkreten historischen Situation, wie Wagner sie darlegt und der wir hier

folgen wollen, müsste jedoch dahingehend erweitert und gewissermaßen

radikalisiert werden, dass gar nicht unbedingt eine einzelne konkrete Person

notwendig ist, um »breite Massen« zu überzeugen. Das bedeutet, dass ein

Umkippen in totalitäre Verhältnisse nicht zwangsläufig durch eine Einzel-

person und deren ›Theatralik‹, also durch einen Diktator initiiert sein muss,

sondern es kann – das deuten die Formulierungen bei Wagner und auch bei

Brecht selbst bereits an – durch nahezu beliebig viele »Redner« exekutiert

werden, die dann lediglich alle dasselbe »Rede-Ritual« aufführen müssten.

Durch die »wiederholbaren und übertragbaren Grundzüge« ergibt sich die

Möglichkeit einer nahezu beliebigen Übertragung auf verschiedene Subjekte.

Dass gelungene ›Einfühlung‹ dieser extremen Art, also ein Aufgeben der

eigenen Person zugunsten einer totalen Identifikation mit einer Führungs-

instanz und deren Vorstellungen und Ansprüchen, ferner auch mit einer

sprachlichen Monotonie sowie einem Mangel an Vorstellungskraft auf Seiten

derjenigen, die sich mit ihr identifizieren, verbunden ist, beschreibt auch

Hannah Arendt in ihrem Bericht über den Prozess gegen Adolf Eichmann in

Jerusalem. Was dieser im Prozess sagte, so Arendt,

159 Wagner: Brecht. Kritik des Faschismus, S. 215. Auch Wagner liest, wie hier deutlich wird,

den Text noch als Teil des Messingkaufs; seine Monographie ist vor der Berliner und

Frankfurter Ausgabe erschienen.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 201

war stets das gleiche, und er sagte es stets mit den gleichen Worten. Je län-

ger man ihm zuhörte, desto klarer wurde einem, daß diese Unfähigkeit, sich

auszudrücken, aufs engste mit einer Unfähigkeit zu denken verknüpft war:

Das heißt hier, er war nicht imstande, vom Gesichtspunkt eines anderen

Menschen aus sich irgend etwas vorzustellen. Verständigung mit Eichmann

war unmöglich, nicht weil er log, sondern weil ihn der denkbar zuverläs-

sigste Schutzwall gegen die Worte und gegen die Gegenwart anderer, und

daher gegen die Wirklichkeit selbst umgab: absoluter Mangel an Vorstel-

lungskraft.160

Auch bei Hannah Arendt ist es demnach nicht das (Ein-)Fühlen, sondern das

Denken, welches die Voraussetzung für eine den anderen einbeziehende, den

anderen respektierende Vorstellungskraft ist. Dabei wäre es durchaus nahe-

liegend, Eichmann auch einen absoluten Mangel an Empathie (mit seinen

Opfern und mit den ihm im Prozess gegenüberstehenden Menschen) vor-

zuwerfen, doch das Entscheidende, was Eichmann fehlte, so macht Arendt

deutlich, ist der durch das Denken sich vollziehende Perspektivwechsel, die

Fähigkeit, »vom Gesichtspunkt eines anderen Menschen aus sich irgend et-

was vorzustellen«.Dabei kommt noch erschwerend hinzu, dass es für ihn sehr

viel leichter als für einen »gewöhnlichen Verbrecher« gewesen ist, sich selbst

zu betrügen, denn

er brauchte sich nur in eine nicht zu ferne Vergangenheit zurückzuverset-

zen, als zwischen ihm und seiner Umwelt vollkommene Übereinstimmung

herrschte, weil 80 Millionen Deutsche gegen die Wirklichkeit und ihre

Faktizität durch genau die gleichen Mittel abgeschirmt waren, von denen

Eichmanns Mentalität noch 16 Jahre nach dem Zusammenbruch bestimmt

war – durch die gleiche Verlogenheit und Dummheit und durch die gleichen

Selbsttäuschungen.161

Die Selbsttäuschungen waren demnach nicht etwa auf individuelle Defizite

zurückzuführen, sondern waren eine kollektive Erscheinung, und es liegt der

Schluss nahe, dass Selbsttäuschung und Aufgabe der eigenen Person durch

die von Brecht beschriebene »restlose Einfühlung« Hand in Hand gehen oder

mehr noch: Jene Einfühlung ist bereits eine Selbsttäuschung, weil sie das

160 Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen, übers. von

Brigitte Granzow, München 2006, S. 126. (Hervorh. i. O.)

161 Ebd. S. 129.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Paradoxa über Politik und Theater

Singuläre eines Anderen, einer Autorität totalisiert und dadurch sowohl das

eigene Selbst als auch die Wirklichkeit aus den Augen verliert. Das einzige

Mittel gegen einen politischen Verführer, welcher Art auch immer, und des-

sen »Vergewaltigung« durch die Herstellung von Einfühlung gibt unsThomas

aus Brechts Dialog an die Hand. Es ist etwas, das jeder und jede leisten kann,

nämlich die Wahrnehmung der »Wirklichkeit in ihrer ganzen Breite« und die

dadurch notgedrungen sich einstellende Relativierung absoluter Deutungs-

macht sowie die Pluralisierung von Perspektiven: »Die Herstellung der Ein-

fühlung mißlingt ihm bei denjenigen, deren Interessen durch ihn fortgesetzt

verletzt werden, und zwar dann, wenn sie sich immerfort die Wirklichkeit in

ihrer ganzen Breite vor Augen halten und ihn nur als einen kleinen Bestand-

teil davon sehen.«162

Dass dieserWiderstand aktives Handeln erfordert,macht Brechts Formu-

lierung ebenfalls deutlich: Kein bloßes Hinschauen ist gefragt, sondern ein

Sich-vor-Augen-Halten der gesamten Wirklichkeit. Nicht nur die scheinbar

so natürliche Einfühlung geschieht demnach technisch, als bewusst einge-

setztes Kunstmittel zum Zwecke der Massensuggestion, sondern auch deren

Misslingenmuss vom ›Zuschauer‹ aktiv herbeigeführt werden. Dafür braucht

es ebenfalls eine Technik, die vom Einzelnen beständig angewendet werden

muss, nämlich die Technik der kritischen Distanznahme auch noch gegen-

über den vermeintlich eigenen Gefühlen.

IV.3 Ein anderes Drama der Nicht-Identität:
Die Flüchtlingsgespräche

»Angestiftet von Diderot«163, so lautet der Titel eines Aufsatzes von Klaus-

Detlef Müller über Brechts Flüchtlingsgespräche, die im Jahr 1940 entstanden

sind. Der Titel von Müllers Aufsatz bezieht sich dabei nicht auf die in dieser

Arbeit verhandelten Texte Diderots, sondern auf einen weiteren bedeuten-

den Dialog. Ein Eintrag Brechts in seinem Arbeitsjournal vom 1.10.1940 gibt

Auskunft über die Art der »Anstiftung«, von der Müller spricht, und den kon-

kreten Text, um den es geht:

162 GBFA 22.1, S. 568.

163 Vgl. Klaus-DetlefMüller: »Angestiftet vonDiderot: Brechts ›Flüchtlingsgespräche‹«, in:

Literatur im Spiel der Zeichen. Festschrift für Hans Vilmar Geppert, hg. von Werner Frick,

Fabian Lampart und Bernadette Malinowski, Tübingen 2006, S. 239-254.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

