
Zusammenfassung
Der Beitrag will auf der Basis eines kritischen Blickes
auf ökonomische Tendenzen in der Sozialen Arbeit
eine Vision neu beleben, die sich in der Tradition
emanzipatorischer Ansätze versteht. Dabei wird das
Konzept einer Praxis diskutiert, das von den Men-
schen ausgehend deren Befähigung zu eigenständi-
gem Handeln im Blick hat. Notwendig ist eine Deco-
dierung der eigenen Praxis, in der viele Menschen
sich verfangen haben. Im Zentrum steht die prinzi-
pielle Offenheit menschlicher Entwicklung und die
Idee eines Guten Lebens. Die Skizze lehnt sich an die
Thesen von Paulo Freire und an ein modernes Men-
schenbild an. Ziel ist es, gegen die aktuellen system-
theoretischen und ökonomischen Diskurse, in denen
der Mensch zu verschwinden droht, eine Diskussion
über Soziale Arbeit im Geist der Aufklärung zu ver-
stärken.
Abstract
Reflecting economical tendencies in Social Work the
article focuses on a new vision of emancipation that
understands itself in the tradition of empowerment
and self organization. Practise will be discussed as
a method of supporting people to develop their own
coping of problems.Therefore it is necessary for these
persons to uncover the boundaries of life by them-
selves. The openness of Human Development and
the idea of a Good Life are the main issues. The ar-
ticle is also based upon the theories of Paulo Freire
and a concept of human life that is transporting the
philosophy of enlightenment and modernity.The aim
of this discussion is to enforce a debate in Social
Work theory in the sense of enlightenment review-
ing the contemporary tendencies of system theory
and economy in which the concept of an autono-
mous subject is weakening.
Schlüsselwörter
Soziale Arbeit - ökonomische Faktoren - Ethik -
soziale Frage - Praxis

Einleitung
Die frohe Botschaft in all den gegenwärtigen Verstri-
ckungen ist, dass es möglich scheint, Wege aus dem
menschlichen Labyrinth zu finden. Um aber neue
Räume und Chancen zu öffnen, muss das Wesen
Mensch, wenn es sich einmal verloren hat, auf den
im Zentrum des Labyrinthes stehenden Turm steigen,
damit es auf sich und seine Umgebung Blicke wer-

fen kann und Möglichkeiten erahnt oder gar sieht.
Menschen am Rande unserer Gesellschaft, manche
bezeichnen sie als sozial benachteiligt, als arm oder
als gefährdet, verlieren sich mitunter in diesem Laby-
rinth so sehr, dass sie die hinausführenden Pfade
nicht mehr erkennen können: Je mehr sie darin um-
herirren, desto undurchsichtiger wird die eigene La-
ge. Zum Auffinden des Turmes ist dann Hilfestellung
erforderlich. Diese helfende Unterstützung kann prin-
zipiell darauf vertrauen, dass der Mensch in seinem
Wesen entwicklungsoffen und in seinem Kern ge-
staltungs- und handlungsfähig ist. Das mag zwar im
privaten Labyrinth mitunter verschüttet, verkümmert
und wenig sichtbar sein, aber es ist untrennbar mit
dem Menschen verbunden und kann wieder freige-
legt werden.

Allzu oft wird in diesen Hilfeprozessen nun das Ge-
gebene zur Norm und das Mögliche bleibt ausge-
sperrt. Menschen„lernen“lediglich durch die Zugrif-
fe der Helfenden, sich einigermaßen im Labyrinth
einzurichten, der Turm bleibt unerreichbar und da-
mit auch Blicke auf Mögliches. Das Ziel ist dann An-
passung an das Labyrinth und nicht die Befreiung
aus seinen engen und unüberschaubaren Windungen.
Soziale Arbeit muss sich angesichts dieser Tenden-
zen als helfende Profession reflektieren, ihre Einbin-
dung in das Gegenwartsgeschehen diskutieren und
Visionen eines humanen Entwurfs des Menschlichen
weiterentwickeln. Nur sie geben uns die Möglich-
keit und die Basis, nicht nur den Menschen sondern
auch menschliche Geschichte und somit Zukunft als
offen zu begreifen.

Ökonomie und Soziale Arbeit
In der Sozialen Arbeit erleben wir derzeit einen
schleichenden, mitunter sogar bejubelten Prozess
ihrer eigenen Ökonomisierung; besoffen davon wird
der Begriff Sozialwirtschaft emphatisch übernom-
men, ohne zu bemerken, was sich dahinter eigent-
lich verbirgt. Der Bezug auf die reine Ökonomie ist
nämlich zugleich der Abschied von den weltanschau-
lichen Kontexten, eben Visionen und ethischen Kodes,
der Träger, von der Diakonie über die Caritas bis hin
zu den weltlichen Wohlfahrtsverbänden. Soziale Ar-
beit wird zum ökonomisch orientierten Geschäft –
das, wie bei den Autos – lediglich von unterschiedli-
chen Produzenten in einem großen Supermarkt an-
geboten und vermarktet wird. So aber werden Iden-
titäten und Ideen aufgegeben und Soziale Arbeit
wird zum Geschäft, wird zur Dienstleistung, die in
erster Linie durch ihre Leistungen verdienen muss,
um sich zu erhalten. Erst in zweiter Linie spielen
dabei die Klientel und deren Sorgen, sich in einer
schwierigen Welt zu verorten, eine Rolle. Wie es den

82 Soziale Arbeit 3.2006

Befreiende Praxis
Ronald Lutz

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:23:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82


Mineralölkonzern nicht interessiert, wie Autofahren-
de die Preisgestaltung sehen und damit umgehen,
wenn sie sich beispielsweise bei hohen Preisen in
ihrer Mobilität einschränken müssen, so wird Soziale
Arbeit zum Marktanbieter, der primär an sich selbst
und seiner Finanzierung interessiert ist und nur noch
rudimentär an der Lage der„Kundinnen und Kunden”,
von denen oder für die er Geld kassiert. Da helfen
auch die vielfältigen Qualitätsdebatten nicht: Qua-
lität ist letztlich nur für den Anbietenden wichtig,um
sich besser zu vermarkten, Qualität wird kaum aus
der Sicht der Kundschaft gesehen, sondern ist Teil
des Profitinteresses des Leistungsanbietenden.

Mit dem Einzug des Sozialmanagements, das als Re-
aktion auf die Entdeckung der Sozialwirtschaft zu
einem wesentlichen Gestaltungselement der Sozialen
Arbeit aufgestiegen ist, wird diese zur eigenschafts-
losen Dienstleistung (Lutz 2005a). Damit erschöpft
sich zugleich der emanzipatorische, der parteiliche
Gehalt der Sozialen Arbeit, die zum Makler sozialer
Leistungen verkümmert und sich als „Profession
ohne Eigenschaften“(Kleve 2000) in den Ambivalen-
zen der Moderne zu verlieren droht – offen für alles
droht ihr auf Grund abgeschwächter Rahmungen
ein empfindlicher Substanzverlust.

Dies betrifft vor allem auch die Visionen Sozialer
Arbeit, die einst als Sachwalterin sowie als Produkt
und Produzentin Sozialer Bewegungen für den Aus-
gleich zwischen gesellschaftlich produzierter Stärke
und Schwäche stand, die soziale Integration anstreb-
te und die Ermächtigung der Unterdrückten und Dis-
kriminierten für ihre eigenen Interessen als Ziel sah.
Eigentlich wollte sie jene unterstützen, die an der
Gesellschaft leiden. Bezogen auf die Ökonomisie-
rung Sozialer Arbeit zeigt sich nun aber: Der Gegen-
stand der Hilfe ist das isolierte Problem,„the case“,
und immer weniger der Mensch in seinem Alltag.
Betroffene werden zu einer Kundschaft, die sich für
eine spezifische Problematik eine spezifische Dienst-
leistung aus dem Supermarkt sozialer Hilfen„ordert“.
Sie stellt sich quasi ein Hilfe-Menu aus unterschied-
lichen Angebotssegmenten zusammen, deren Kon-
text unwichtig wird.

Gegen das Profitinteresse, das sich auch in der So-
zialen Arbeit ausbreitet, sind Gedanken und Visionen
zu setzen, die über das ökonomische Alltagsgeschäft
hinausreichen und sich an der Idee des Humanen
orientieren. Gerade in einer uneindeutigen Hetero-
genität moderner Gesellschaft, in einer sich erschöp-
fenden Moderne, bedarf Soziale Arbeit ethischer und
normativer Rahmungen, die ihr doch durch die Er-
rungenschaften der Moderne sowie ihrer Herkunft

83 Soziale Arbeit 3.2006

Sozialmarketing ist für viele – immer noch – ein
Reizwort. Soziales„vermarkten“– kann man das,
darf man das wirklich? Häufig wird Sozialmarketing
auch mit Fundraising gleichgesetzt, mit der Erschlie-
ßung von Finanzquellen, meist Spenden. Die Berufs-
organisation der Fundraiser, der Deutsche Fundrai-
sing-Verband, hat scheinbar selbst zu dieser Begriffs-
verwirrung beigetragen, hieß er doch ursprünglich
Bundesarbeitsgemeinschaft Sozialmarketing. Tat-
sächlich aber war der Namenswechsel wohl eher
Ausdruck einer gewollten Schärfung des Profils.

ProfessorManfred Bruhn, einer der renommiertesten
Marketing-Experten, analysiert den Themenkomplex
in seinem Beitrag ab Seite 95. Der Titel lautet „Non-
Profit-Marketing“, denn längst haben neben dem
Sozialen auch andere gemeinnützige Zwecke wie
Kultur, Umwelt- oder Naturschutz eine wesentliche
Bedeutung im so genannten Dritten Sektor erlangt.
Bruhns Beitrag ordnet mit nüchterner wissenschaft-
licher Methodik und zugleich engem Praxisbezug
die Terminologien. Er erschließt dem Non-Profit-
Sektor bewährte Erkenntnisse der allgemeinen
Marketing-Theorie und macht unter anderem deut-
lich: Non-Profit-Marketing unterstützt nicht nur die
Spendenwerbung, sondern auch satzungsgemäße
Advocacy-Arbeit. Es wirkt nicht nur nach außen,
sondern auch in die jeweilige Organisation hinein.

Wie kreativ und vielfältig Non-Profit-Marketing 
in der Praxis sein kann, veranschaulicht seit 2004
jährlich der Bruttosozialpreis, ein von Studierenden
der Berliner Universität der Künste ins Leben ge-
rufener Wettbewerb, bei dem zehn studentische
Teams innerhalb von sechs Wochen Marketing-
Aufgaben von ebenfalls zehn Non-Profit-Organi-
sationen bearbeiten. So ist beiden geholfen: Die
Studierenden gewinnen wertvolle Praxiserfahrung
in einem aufstrebenden Berufszweig; die Organisa-
tionen erhalten für wenig Geld gute Anregungen
und teilweise sogar umsetzungsreife Konzepte für
ihre Öffentlichkeitsarbeit. Schauen Sie doch mal
rein unter www.bruttosozialpreis.de

Burkhard Wilke
wilke@dzi.de

DZI-Kolumne
BruttoSozialMarketing

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:23:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82


aus sozialen Bewegungen in ihrer Funktion des
„schlechten Gewissens“, das sie darin eingenom-
men hat, ureigentlich eingeschrieben sind. Soziale
Arbeit muss sich zwar den Ambivalenzen der Mo-
derne stellen, sie muss aber auch empfindsam sein
für die erkennbare Erschöpfung und darin eingela-
gerte partielle Verabschiedungen ethischer Grund-
lagen der Aufklärung. Doch in ihren gegenwärtigen,
die Diskurse leitenden ökonomischen und systemi-
schen Kontexten fehlt ihr dafür die Sensibilität. Mit
kritischen und visionären Positionen lässt sich weni-
ger oder nichts verdienen, auch ist es nicht „schick“,
Bettelnde zu betreuen, damit diese wieder Menschen
ihrer selbst werden und aus dem Labyrinth heraus
den Irrgarten ganz allmählich attackieren, gar einen
Platz für sich finden.

Wir befinden uns in einer Zeit des Umbruchs, in der
vieles umgewälzt und zugleich neu konstituiert wird.
Während sich auf der einen Seite der Terror der Öko-
nomie als „Vision“darstellt, in der allerdings kein
Blick auf die Gestaltung des Humanen entworfen,
sondern lediglich den kurzfristigen Profit- und Macht-
interessen des Kapitals neuer und weiter Raum ge-
schaffen wird, klammern sich andere wie Ertrinken-
de an die verblassenden Ideen, die hinter uns liegen
und über Jahrzehnte unseren Alltag gestalteten: an
jenen einstmals grandiosen Entwurf eines Sozial-
staats, der den Ausgleich zwischen Arm und Reich
über staatliche Umverteilung und die Gleichwertig-
keit von Arbeit und Kapital suchte. Doch dieser Idee
entschwindet ihre Grundlegung angesichts neuer
Ausgangssituationen in einer sich verändernden Welt.
Die nationale Basis, die einst den Sozialstaat als
große Hoffnung wachsen ließ, ist heute in einer sich
rasant globalisierenden Welt nicht mehr erkennbar.

Sozialstaatlichen Traditionalisten, die an der Rege-
lung des Sozialen über nationalstaatliche Lenkung
durch Umverteilung festhalten, stehen derzeit keine
wirklich Erneuernden gegenüber, die das Soziale neu
begründen, sodass deren rückwärts gewandte Kon-
zepte so verführerisch wirken und ihre Apologeten
die Kongresse, in denen es um die Gestaltung und
die Probleme des Sozialen geht, dominieren. Wer
dabei unbedacht vom „Management des Sozialen“,
von den Chancen (Risiken selbstverständlich mit
eingeschlossen) einer „neuen Verantwortungsethik“
oder von der Neubelebung des Lokalen im Globalen
spricht und dies als Investition in das Soziale und
das Humane begreift, wird mitunter schon als neo-
liberaler Ketzer, neoliberale Ketzerin an den Pranger
gestellt. Damit werden aber notwendige Debatten
verhindert, die sich den Herausforderungen mit neu-
en Visionen stellen. In aller Klarheit sei deshalb zum

Ausdruck gebracht: Entwicklungsoffenheit kennt
keinen Stillstand! So ist es erforderlich, das Soziale
unter neuen Bedingungen neu zu denken und mit
neuem Leben zu füllen.

Die soziale Frage stellt sich neu 
Sozialhilfe und andere alimentierende Leistungen,
die ich prinzipiell gar nicht in Frage stelle, da sie vie-
len Menschen eine notwendige Absicherung bei Kri-
sen und sozialen Risiken geben, haben auch eine
fatale und negative Wirkung, die benannt werden
muss: Sie erzeugen auf Dauer Abhängigkeit vom Sys-
tem der Hilfe, wenn sie nicht von Anbeginn an so
angelegt sind, dass die Betroffenen für ihre eigene
Entwicklungsoffenheit befähigt werden. Das aber
setzt, wie ich noch zeige, ihre „Befreiung“prinzipiell
voraus, um sich in ihrem Labyrinth besser zu recht
zu finden als vorher, damit sie wieder ohne Hilfe des
Systems ihr Leben gestalten können.

Almosen (Sozialhilfe im weiten Sinn) können zudem
leicht zum Synonym für Demütigung werden. Durch
sie werden Menschen mitunter lediglich zu Zuschau-
enden ihrer eigenen Bedürfnisse, zu Konsumenten
der ihnen gewährten Hilfe. Sie erleben darin sogar
einen Mangel an Respekt, an Achtung, indem sie
letztlich nicht als vollwertige Menschen wahrge-
nommen werden, sondern als schwach und voller
Fehler, außerhalb der Ordnung stehend (asozial), ja
mitunter als „Kinder“, die von „reifen Erwachsenen“
(dem Staat und seinen Vollzugsorganen) noch Unter-
stützung benötigen. Hilfe dient leider allzu oft sogar
nur dem ruhigen Gewissen des Helfenden.Durch das
Geben will man ein„guter Mensch“werden, man
bekämpft damit die eigene Neigung zur Sünde.„Der
Wert der Gabe ist gleichgültig, und für manche ist
es sogar gleichgültig, ob die Gabe anderen von Nut-
zen ist“(Sennet 2002, S.163). Zweifellos: Die soziale
Frage stellt sich neu und verlangt zunehmend nach
Lösungen, die jenseits traditioneller Transfersysteme
wie der Sozialhilfe liegen – zumal diese Systeme stark
umgebaut und auch reduziert werden, ein eigent-
lich irreversibler Vorgang, dem sich zu stellen ist, den
es zu gestalten gilt.

Befreiende Sozialarbeit könnte nun, in einer ersten
Klarstellung, hier durchaus ansetzen, indem sie so-
wohl den ihr anvertrauten Menschen deren Abhän-
gigkeit erfahrbar macht, die zur Sozialhilfe führte,
und zugleich deren Wirkung, die in einer erweiter-
ten und noch tiefer gehenden Abhängigkeit kulmi-
nieren kann, problematisiert. Es hieße mit den Men-
schen auf den Turm zu steigen, damit diese sich in
ihrer Verstrickung, aber auch in ihren Möglichkeiten
sehen. Eine jede Kritik an den Verheerungen des

84 Soziale Arbeit 3.2006
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:23:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82


Sozialhilfesystems nimmt zugleich Bezug auf eine
neue Vision: Der Mensch als ein „Unternehmer“, der
im Kontext„lokaler Ökonomien“eben etwas „unter-
nimmt“, dies wird als Gemeinwesenökonomie viel-
fältig diskutiert, dabei seine ihm eigenen Potenziale
entdeckt und entfaltet, seine Gegebenheiten sukzes-
sive beeinflusst und allmählich selber entwirft. Er
wird darin zum Wesen, das zu sich kommt, sich ent-
äußert, für sich sorgt und sich in seinem Labyrinth
besser als zuvor zurechtfindet und Ausgänge ent-
deckt; er erfährt sich zudem nicht mehr nur als Ein-
zelkämpfer, sondern„Unterstützungskulturen“auf
lokaler Basis werden notwendigerweise in diesen
Prozessen gefördert und auch neu entwickelt.

Bisherige sozialstaatliche Absicherungen und Alimen-
tierungen setzen am freigesetzten und isolierten In-
dividuum an. Das soll, ebenfalls Produkt und Prozess
der Moderne, zwar nicht verdrängt werden, aber das
Individuum ist ein soziales Wesen und nur als solches
denkbar. In aller Subjektivierung wird das Soziale
nicht aufgehoben, es wird nur zur Option, die es her-
zustellen gilt.Viel stärker ist heute deshalb die Vision
der„community“zu beleben und zu entwickeln. Das
Lokale erhält im Globalen eine völlig neue Bedeu-
tung als Ort, der Identität und Sicherheit zugleich
bieten kann. Nicht Spenden, sondern Investitionen,
nicht milde Gaben, sondern Initiativen, aus denen
sich „nachhaltige Ökonomien von unten“entwickeln,
sind als menschliche Entwicklung zu begreifen.

Wir könnten dabei „vom Süden lernen“, indem wir
uns Modelle zur Beförderung menschlicher Entwick-
lung anschauen und deren Philosophie für unsere
Realität reklamieren. So startete Muhammad Yunus
vor Jahren in Bangladesh die Grameen-Bank, die
kleine Kredite an Bauern, überwiegend Frauen, ver-
gab, und die bei niedrigen Zinsen in kleinen wöchent-
lichen Raten, auf ein Jahr gestreckt, zurückbezahlt
werden konnten. Seine These war, dass es den Armen
nicht an Fähigkeiten fehle, sondern lediglich am Zu-
gang zu Krediten. Die gemachten Erfahrungen zei-
gen, dass Arme durch den Zugriff auf Kapital, so
niedrig der Kredit auch sein mag,„in die Lage ver-
setzt wurden, ihr Leben in unglaublicher Weise zu
verändern“ (Yunus 1998, S. 262).

Yunus fasst die Philosophie seines Modells etwas
provokant zusammen: „Ich bin fest davon überzeugt,
dass die Zahlung von Almosen nicht zu einer Lösung
des Problems beiträgt, sondern die Schwierigkeiten
der Armen nur zementiert und sie in ihrem Elend
festhält. Die arbeitsfähigen Armen wollen keine Al-
mosen und haben sie auch nicht nötig. Die soziale
Wohlfahrt erhöht nur ihren Jammer, denn sie beraubt

sie ihres Unternehmungsgeistes und ihrer Würde“
(ebd., S. 262). Dahinter verbirgt sich eine immense
Achtung gegenüber den Fähigkeiten der Menschen
und ein grenzenloses Vertrauen in ihre Kraft. Das
lässt sich mit der hier zu entfaltenden Vision einer
befreienden Praxis der Sozialarbeit verbinden. Das
meine ich prinzipiell und konkret zugleich, da wir
auf absehbare Zeit nicht weniger Armut und Elend
in modernen Gesellschaften haben, sondern mehr
und somit auch wieder verfestigte„Kulturen der Ar-
mut“entwickeln, die im klassisch kulturanthropolo-
gischen Verständnis als Kulturen zu verstehen sind,
die sich in einem Zustand dauerhafter Benachteili-
gung über Generationen hinweg entfalten und tra-
dieren, darin aber Ausgrenzung zementieren. Sie
werden Kulturen immer ähnlicher, die wir heute noch
generös als „Entwicklungsgesellschaften“ unterstüt-
zen, auch aus einem schlechten Gewissen heraus,
da ein großer Teil unseres Reichtums nur durch Raub
an diesen Kulturen gewachsen ist.

In unserer Mitte entfaltet sich ganz allmählich eben-
falls eine solche „Entwicklungsgesellschaft“, die von
Armut und Elend, von Krankheit und Gewalt, von
Leid und Sorge im privaten Labyrinth geprägt ist.
Das kann man beklagen, dadurch ändert sich aber
nichts an der Lage der Menschen. Wir werden uns
diesen neuen Kulturen der Armut, die oft „Kulturen
der Resignation“ sind, stellen müssen. Eine befrei-
ende Sozialarbeit, die in vielen Ländern dieser Welt
bereits Erfahrungen in ähnlich gelagerten Kulturen
gemacht hat, wäre aus meiner Sicht eine notwendi-
ge Antwort darauf. Befreiung hieße dann zunächst
vor allem Befreiung aus der Resignation, um sich
aktiv dem eigenen Labyrinth zu stellen. Im Mittel-
punkt müssen dabei die handelnden Menschen und
die eigentlich befreienden Potenziale menschlicher
Praxis stehen, jene Entwicklungsoffenheit, die dem
modernen Entwurf des Menschen und der Ethik der
Aufklärung Raum lässt für die Gestaltung des Huma-
nen. Soziale Arbeit als Arbeit mit Menschen bedarf
eines klaren Menschenbildes, das den Menschen in
seinem Alltag und in seiner Komplexität reflektiert;
sie muss sich zudem ihrer eigentlichen Aufgaben-
stellung neu vergewissern.

Vom Menschen ausgehen
Eine Anthropologie der Hoffnung setzt den Menschen
in den Mittelpunkt und geht essenziell von dessen
Gestaltungsfähigkeiten aus (Lutz 2005a). Sie sieht
im Menschen ein kulturschöpferisches und entwick-
lungsoffenes Wesen, das in seine Welt hineinwirkt
und von ihr zugleich geprägt wird.Paulo Freire gab
dieser Anthropologie der Hoffnung mit seinem radi-
kal positiven Menschenbild noch einen wesentlich

85 Soziale Arbeit 3.2006
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:23:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82


anderen Aspekt (Freire 1973). Neben der notwendi-
gen Achtung gegenüber den Leistungen und Fähig-
keiten der Menschen, die er mit Demut, Toleranz,
Glaube und Liebe umschrieb, ruhte seine Philosophie
und seine Anthropologie auf dem Wort: Es gibt kein
wirkliches Wort, das nicht zugleich Praxis ist, so kann
ein jedes Wort, das den Dialog nicht abbricht son-
dern weiterführt, die Welt verändern (Freire 1974a).
Er setzte auf den Dialog, der auf das Verstehen und
nicht auf die Beeinflussung des Gegenübers zielte
(Freire 1973, 1987).

Diese prinzipielle Dialogfähigkeit des Menschen be-
darf in ihrer Praxis der„Anerkennung des einen durch
den anderen“. Um Identität und Integrität als durch-
gängigen Entwurf stabil zu halten, ist Anerkennung
durch die soziale und kulturelle Umwelt zwingend
erforderlich.Axel Honneth hat in seiner Theorie der
Anerkennung deren Sphären prinzipiell herausgear-
beitet: Es sind die emotionale Achtung – die Liebe
–, die rechtliche Anerkennung sich selbst und ande-
ren gegenüber und die wechselseitige Anerkennung
zwischen soziokulturell unterschiedlich individuier-
ten Personen – die Solidarität (Honneth 1992).

Menschliche Entwicklung bedeutet so, da die Men-
schen als Produkte und Produzierende des Humanen
unaufhörlich die Gegebenheiten ihres Daseins um-
bilden, eine Zunahme von Entscheidungsmöglich-
keiten, die für menschliches Leben und Werden un-
abdingbar sind: politische, ökonomische, soziale und
kulturelle Chancen, durch die Türen zu Kreativität
und Produktivität geöffnet werden. In diesen Hand-
lungen kommen die Menschen zu sich, erkennen
und „erziehen“sich im pädagogischen Sinne selber.
Nun steht dieser utopischen Konstruktion der Mo-
derne, im sozialen und ökonomischen Irrgarten der
Gegenwart, ein Macht- und Unterdrückungszusam-
menhang gegenüber, der eine Destabilisierung von
Lebenszusammenhängen bewirkt, eine Beschrän-
kung von Lebenschancen und sozialer Teilhabe, letzt-
lich Elend und Armut, das sich dann zwar individuell
abbildet und zeigt, im privaten Labyrinth eben, aber
durch soziale und kulturelle Verhältnisse, die auf
Menschen und deren Werden und Leben einwirken,
begründet ist.

Handeln erweist sich dann nicht als Gestalten, son-
dern als Passivität, als Reaktion auf äußere Zwänge,
als von außen geleitet, als defizitär und sich und
andere gefährdend. Die Teilhabe am Leben der Ge-
meinschaft wird als problematisch und eingeschränkt
betrachtet; die Lebenslagen werden als schwierig
oder „besondere“diskutiert. Gerade in der sich er-
schöpfenden Moderne wird dies nun stärker und

drängender, da Ökonomie und Machtzusammenhän-
ge sich immens ausweiten und das private Labyrinth
noch enger machen, es „verrücken“und erdrücken
und somit noch größeres Leid erzeugen. In einer sich
neu formierenden „Ständegesellschaft“ bilden sich
verfestigte „Kulturen der Armut“und damit der„Re-
signation“.

Hier kommen die helfenden Professionen ins Spiel,
zu denen auch Soziale Arbeit gehört, die diesen Men-
schen „unter die Arme greifen“sollen, damit sie den
aufrechten Gang wieder neu lernen, sich selber er-
ziehen und führen, sich aktivieren, sich „selber hel-
fen“ (Kessl 2005). Doch was ist das Ziel dieser Hilfe?
Ist es die gönnerhafte Beruhigung des schlechten
Gewissens einer Gesellschaft, die um die ungleiche
Verteilung ihrer Güter sehr wohl weiß? Ist es die
neuerliche Anpassung auffälligen Verhaltens an die
Normalität der Gesellschaft? Ist es die Verwaltung
und Disziplinierung des Elends, damit dieses nicht
zu drängend an den Grundfesten der Gesellschaft
kratzt? Ist es gar die „Bespaßung“ von resignativen
Armutskulturen (was im Übrigen das „Unterschich-
tenfernsehen“ viel besser kann!)? Ist es die Erfül-
lung eines ökonomischen Alltagsgeschäftes, das Kun-
den und Kundinnen Hilfe als Ware anbietet? Oder
ist es, wie es neuerdings so bezeichnet wird, die „Ak-
tivierung der Selbstkräfte, um sich selbst zu führen“
(ebd. 2005), wobei das Ziel dieser Führung doch
wiederum nur Anpassung sein kann?

Von den Menschen ausgehend kann es nur um die
Befreiung der Menschen aus einengenden Verhält-
nissen und Situationen gehen. Befreiung heißt da-
bei, ein Verständnis der eigenen Lebenssituation zu
entwickeln, die einschränkend, belastend, sorgen-
voll und defizitär ist und mitunter zu gefährlichem
und riskantem Verhalten führt. Paulo Freire hat dies
für uns so ausgedrückt: Der Unterdrückte muss seine
Unterdrückung erkennen und verstehen lernen, erst
dann findet er Wege aus ihr heraus. Dazu gehört
auch ein Wissen, dass selbst der Unterdrücker gleich-
falls ein Unterdrückter ist, den seine eigenen Lebens-
verhältnisse zu seinem Verhalten motivieren und
zwingen.

Der derzeitige Diskurs über Aktivierung hat dies zwar
vom Ansatz her erkannt. Doch in ihren Lebensver-
hältnissen benachteiligte, von ihnen nachhaltig ge-
prägte und dadurch in ihren Lebenschancen einge-
schränkte Menschen lassen sich nicht einfach „akti-
vieren“, zur normativen Regelung eigener Verant-
wortlichkeit motivieren oder „ermächtigen“. Dieser
Aktivierungsdiskurs wird sogar zur „Abstrafung“ je-
ner, die im Labyrinth ihrer Verhältnisse eingefangen

86 Soziale Arbeit 3.2006
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:23:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82


sind und keinerlei Ausgang mehr sehen. Kurz ist der
Weg zu ihrer Verurteilung als faul, unfähig, gar als
betrügend und schmarotzend.Vergessen wird dabei,
dass sie oftmals besonders aktiv sind, um in diesem
Labyrinth einigermaßen leben zu können: Sie müssen
sich in ihren defizitären Lagen täglich zurechtfinden,
den Tag gewährleisten und einen schwierigen Alltag
täglich neu bewältigen.

Auch wenn es den geschulten Beobachtenden nicht
passt, sie Nase rümpfend bettelnde Menschen in der
Einkaufspassage fixieren, allein Erziehende mit ihren
Erziehungsschwierigkeiten bedauernswert finden,
auch hier wird Leben gelebt. Diese Menschen sind
aktiv im Kontext ihrer Möglichkeiten, die ihnen ihre
eingeschränkte Situation noch lässt; auch Reaktio-
nen – mit Klagen und fordernden Ansprüchen unter-
legt – können Aktionen sein, die Formen der Lebens-
bewältigung darstellen. Diese Aktivitäten beschrän-
ken sich allerdings auf die notwendigen alltäglichen
Verrichtungen im gegebenen Rahmen und sind viel-
fach abhängig von Hilfe. Sie weisen nicht darüber
hinaus, sie bleiben in den engen und winkligen Ek-
ken des Labyrinths gefangen, sie steigern dabei so-
gar zumeist noch die Verwirrung und die Abhängig-
keit von Hilfestellungen.

Zur weitergehenden Aktivierung müssen diese Men-
schen zunächst ihre eigene Situation als eine gewor-
dene und verfestigte sehen, die wieder verflüssigt
und offener werden kann, sie müssen „begreifen“,
was mit ihnen geschieht und warum es geschieht.
Das private Labyrinth ist dabei auch als Produkt des
sozialen Irrgartens zu erkennen und zu analysieren:
Vom Turm sieht man sich eben nicht nur selbst, sei-
ne Position in der Welt, sondern auch die Umwelt
des Labyrinthes mit ihren Risiken und Chancen. Hier-
zu müssen sich die Menschen über ihre eigene Situa-
tion informieren können, diese von einer anderen
Warte, quasi von oben aus sehen, um sich darin als
Menschen im Labyrinth zu begreifen, die nur noch
reagieren, mitunter vegetieren, obwohl ihre Mög-
lichkeiten andere sein könnten.

Aus der Konfrontation des Wirklichen mit dem Mög-
lichen wächst eine Spannung, die Entwicklungen er-
öffnet. Das Labyrinth von oben betrachtet zeigt, dass
es zumindest einen Ausgang gibt und einen Raum
darum herum. Sich entdeckend, können Menschen
sich selbst erkennen und schließlich ihre Fähigkeiten
entfalten, um in neue Räume, gar zu fruchtbareren
Ufern aufzubrechen, das Leben anders zu entwerfen.
Aktivierung bedarf so zwingend und notwendiger-
weise zunächst der Befreiung: Menschen können
erst dann aktiviert werden, wenn sie zu sich selbst

gekommen sind, sich als Wesen der Praxis sehen und
in der Lage sind, wenn man so will „ermächtigt“, dies
zu leben.

Befreiende Praxis
Was nun meint befreiende Praxis? Die wirkliche und
grundlegende Bedeutung der Praxis vor dem Hinter-
grund menschlicher Handlungen hat uns Freire ge-
lehrt: Nur Menschen sind Praxis, jene, die, wie Refle-
xion und Aktion, wahrhaft die Wirklichkeit verwan-
delnd Quelle von Erkenntnis und Schöpfung ist. Durch
ihre fortgesetzte Praxis schaffen die Menschen gleich-
zeitig die Geschichte und werden historisch soziale
Wesen (Freire 1973,1974a,1974b,1981,1987, 1992).
Ein durch Unterdrückung, Benachteiligung, Aus-
schluss, Drogen und Elend und schließlich durch den
dauerhaften Bezug von Almosen verkümmertes Le-
ben, das sich nur noch auf die Zahlungstermine und
die Konsultationen der Hilfesysteme fixiert, ist seiner
Praxis, seiner umgestaltenden, die Begebenheiten
verändernden Praxis enteignet. Es ist in dem Sinne
entfremdet, dass es sich selber fremd ist und in Re-
signation und Abhängigkeit versinkt, seine Praxis
besteht nur noch in Klagen, in leeren Worten, dass
ihm in seiner Abhängigkeit nicht genug gegeben
wird, obwohl ihm doch mehr zustehe. Die Verant-
wortung über das eigene Leben wird sukzessive an
andere delegiert, die aber ebenfalls keine Worte, son-
dern Kodes, Gesetze und Regeln wie der Arzt seine
Arznei verordnen.

Die „innere Empörung der Armen“ (Hegel ), die wir
täglich als Klagen hören können, muss stattdessen
zur handelnden Entäußerung kommen. Sich von ihren
Zwängen zu befreien, die nach innen und mitunter
selbstzerstörerisch sein können, heißt, dass die Men-
schen ihre Empörung nach außen tragen und, vor
dem Hintergrund eines grundlegenden Verständnis-
ses der Ursachen und Hintergründe, die darin lagern-
de und zugleich auch gefesselte Energie zum Aus-
gangspunkt neuer Aktionen machen. Befreiende
Praxis wäre zunächst auch eine Befreiung von gut
gemeinter, aber letztlich fürsorglich belagernder so-
zialer Hilfe, die vielfach – und das ist das Fatale in
Zeiten zunehmend ökonomischer Orientierung So-
zialer Arbeit – auch noch gut daran verdient. Warum
befreien, wenn man mit der Abhängigkeit Geld ma-
chen kann?

Befreiende Praxis will deshalb, ausgehend vom Wort,
das Praxis benennt, die Menschen aus Depression
und Abhängigkeit führen, sie zu neuen Aufbrüchen,
zu Neuem befähigen, ihnen Räume zeigen, die sie
sich öffnen und erschließen können durch ihre eige-
ne sich entwickelnde Praxis, durch die allmähliche

87 Soziale Arbeit 3.2006
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:23:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82


Verwandlung und das Verlassen ihres Labyrinths in
einen überschaubareren und zufriedenstellenderen
Garten, in einen – wenn man so will – gelingende-
ren Alltag, der sich jenseits des Labyrinths entde-
cken, gestalten und pflegen lässt. Sozialarbeit als
befreiende Praxis nimmt dabei originär Bezug auf
das Humane, auf das Menschliche in seinem Kern.
Sie versteht sich als eine Investition in das Soziale
durch Hoffnung, die sich in einem neuen Reichtum
menschlicher Praxis akkumuliert. Sie setzt dabei auf
Anerkennung und Achtung des anderen als prinzi-
piell dialogfähigem, entwicklungsoffenem und kul-
turschöpferischem Wesen. Zu einer befreienden Pra-
xis zählen deshalb auch der Glaube an die Menschen
und deren Fähigkeiten sowie die notwendige Demut
ihren bisherigen Lebensleistungen gegenüber. Es er-
fordert – und das sei noch einmal betont – eine un-
geheure Anstrengung, ein Leben in düsteren Verhält-
nissen einigermaßen einzurichten.

Paulo Freire hat den Menschen als ein Wesen in
Situationen und in Lebenslagen begriffen, er hat ihn
nie isoliert betrachtet, sondern immer als Mensch
mit anderen. Solch ein Wesen zu sein bedeutet aber
auch, das Eingebundensein in ein System der Benach-
teiligung und Diskriminierung zu sehen, das sogar
zur Übernahme jener Bilder führen kann, die in einer
Gesellschaft für Unterdrückte und Diskriminierte
entworfen werden: In benachteiligenden Situatio-
nen übernehmen benachteiligte Menschen oftmals
eine fatale Selbstdefinition jener die gesellschaftli-
chen Beziehungen determinierenden Verhältnisse.
Sie handeln nach diesen Bildern und schreiben so-
mit ihre Benachteiligung erst richtig fest. Benachtei-
ligung hat Freire deshalb als einen Zustand begrif-
fen, der in den Benachteiligten die Benachteiligung
real werden lässt, da diese daran glauben, dass sie
minderwertig und unfähig seien.

Eine jede Soziale Arbeit, die dies nicht grundsätzlich
in Frage stellt, verstärkt diese Benachteiligung. Dies
geschieht auch dann, wenn man zwar Benachteili-
gung lindern will, aber stattdessen neue pädagogi-
sche und soziale Entwürfe von außen aufzwingen
möchte – auch wenn diese noch so gut gemeint sein
mögen. Allzu oft verbirgt sich nämlich hinter der so
genannten Lebensweltorientierung, die dem Ansatz
einer befreienden Praxis durchaus nahe zu kommen
scheint, eine Kolonialisierung von Lebenswelten, da
in diese unter dem Signum an der Lebenslage orien-
tierter Hilfen durchaus sanfte Kontrollorgane als so-
zialpädagogische und niedrigschwellige Angebote
implementiert werden, die neuerlich über den Akti-
vierungskode Betroffene zur Selbsterziehung befähi-
gen, sie zur Selbstregulierung gesellschaftlich nor-

mierter Anforderungen und Normen „ermächtigen“
wollen. Das kann dann durchaus zu neuen Formen
disziplinierender Kontrolle gerinnen, insbesondere
dann, wenn Aktivierung fehlschlägt oder nicht die
erwarteten Ergebnisse erzielt. Eine effiziente Elends-
verwaltung ist immerhin im Wachsen begriffen.

Überhaupt greift derzeit ein Partizipationsmythos
um sich, der alles und jeden beteiligen möchte. Da-
bei geht es mitunter nur um Zustimmung zu Maß-
nahmen, um die Erhöhung der Akzeptanz politischer
Entscheidungen, die dann scheinbar von unten kom-
mend das Handeln von oben legitimieren. Befreiung
meint nicht Partizipation in diesem Sinne, es geht
vielmehr auch darum, verordnete Partizipation als
Einengung zu sehen, die als „Eigenes“verinnerlicht
und dann scheinbar „freiwillig“ umgesetzt wird.
Nicht alle müssen beteiligt werden, es geht vielmehr
darum, Freiräume für Alltagsgestaltung, für die Pra-
xis der Menschen durch deren Praxis zu schaffen.

Deswegen verstehe ich Befreiung als das Erkennen
des eigenen Wesens, der eigenen Fähigkeiten, die
eingeengt und verkümmert sind, sich aber wieder
jenseits der „Empörung“entäußern und zu einer ei-
genen Gestaltung der Welt entfalten lassen. Es ist
möglich, aus der Resignation zur Aktion zu kommen,
die Gegebenheiten umzubauen. Alles andere Den-
ken und jede andere Praxis wäre eine Infantilisie-
rung, eine Enteignung der armen und leidenden
Menschen. Immer nur die Verhältnisse als Ursachen
zu benennen und damit das depressive und mitun-
ter auch selbstschädigende Verhalten der Menschen
zu entschuldigen, ist eine Beleidigung des menschli-
chen Wesens, das auch in düsterer Situation zur Ak-
tion drängt, das sich in eigener Gestaltung seiner
Welt entäußern will.

Ein Wesen, das zu sich kommt, das seinen Platz in
der Welt anders und entspannter als zuvor bestim-
men will, ist immer ein Wesen, das angreift und agi-
tiert. Es wird sich darin auch gegen jene Zustände
wehren, die sein persönliches Labyrinth und das
seiner Mitmenschen eng fassen und den Ausgang
versperrt halten. Befreiung heißt deshalb auch Be-
freiung von sozialarbeiterischem Kolonialismus, der
mitunter nur eigenen Ideologien dient, indem allzu
oft über die Kritik sozialer Verhältnisse, die Elend
produzieren, die eigene Weltsicht zur eigenen Zu-
friedenheit und Bestätigung transportiert wird. In
den herrschenden „Armutsdiskursen“scheint es mir
so auch allzu oft nur um politische und auch ideolo-
gische Kritik der Verhältnisse zu gehen und nicht
um Wege, wie Menschen in diesen Verhältnissen zu
sich selber finden können. Anderseits wird von den

88 Soziale Arbeit 3.2006
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:23:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82


„Adressaten“ (Adressaten der Anweisungen) dann
aber auch erwartet, dass sie sich so verhalten wie
es der kolonialistische Blick der Sozialarbeit erwartet.

Selbstaktivierung durch eine befreiende Praxis kommt
hingegen von innen, durch die wieder erkennbar
und lebbar gewordenen Möglichkeiten des Wesens
Mensch. Es will seinen Platz in der Welt besetzen
und diesen renovieren, die Räume schöner und hel-
ler machen als zuvor, und jenseits des Labyrinths
seinen neuen Garten bestellen. Dieses Wesen will
sich auch am Markt der Möglichkeiten beteiligen,
sein Einkommen durch eigene Tätigkeit sichern, es
will dabei in der Gestaltung seiner Zukunft in Kon-
kurrenz mit anderen treten, es will zeigen, was es
kann. Darin nun – und das meint Befreiung in ihrem
Kern – erkennt sich das Wesen immer auch als so-
ziales Wesen, das nicht allein auf der Welt ist, denn
es gibt Mitstreitende und Konkurrierende. Befreiende
Praxis ist zwar auch am Individuum orientiert, nur
zwischen Menschen finden Begegnungen statt, doch
dieses Individuum ist immer Spiegelbild und Teil des
Sozialen, in dem es lebt und sich bewegt. Damit fo-
kussiert sich Praxis auf Menschen als handelnde und
zur Handlung befähigte Wesen, auf Menschen in
„communities“; das Lokale wird zur Vision der Be-
freiung.

Die Kraft familiärer Bande, die einzig ernsthafte und
Kulturen übergreifende, tatsächlich auch funktionie-
rende Form sozialer Absicherung (insbesondere auch
im Alter) und nachbarschaftlicher Unterstützung,
wird neu entdeckt, aufgebaut und ausgebaut.„Com-
munity“gewinnt an Bedeutung und Wert: Es können
Unterstützungskulturen neu wachsen, die unabhän-
giger von Alimentationen machen und somit auch ein
höheres Maß an Unabhängigkeit garantieren. Nicht
ein einzelnes Wesen kann befreit werden, obwohl
die Praxis notwendig am Subjekt ansetzen muss, son-
dern der Mensch als ein soziales Wesen, der Mensch
in seiner sozialen Einbindung.

Unterstützungskulturen sind dabei kein nostalgischer
Reflex des Vergangenen, sie setzen gedanklich nur
dort an, wo Basisgemeinden – wie Kirchen und an-
dere Kommunitäten – durch gegenseitige Verpflich-
tungen der Menschen Verantwortung entwickelten
und noch immer entwickeln. Das gilt es neu und an-
ders zu beleben, die Strukturen sind da. Es lässt sich
nicht übersehen, dass es noch immer oder wieder
jenseits aller Individualisierung latente oder auch
manifeste und damit auch lebendige Traditionen so-
zialer Beziehungen und Netze gibt. Auch existieren
überall Kirchengemeinden, Vereine und andere so-
ziale Strukturen, die Unterstützung aktivieren kön-

nen. Individualisierung meint in ihrem Ergebnis zu-
dem nicht, dass die Menschen isoliert sind; sie hat
nur die Optionen für selbst gewählte, selbst gestal-
tete und offene Beziehungen immens geweitet. Bei
sich abschwächenden, tradierten sozialen Netzen
wird es zur Aufgabe, neue selbst zu knüpfen; in den
Optionen sind neue Ligaturen zu entwerfen und
auch zu erhalten. Diese können dabei sogar stärker
als zuvor sein, da sie Produkt menschlicher Selbst-
gestaltung des Sozialen sind.

Eigentlich geht es in der Neugestaltung des Sozia-
len im Lokalen um eine Befreiung zum „Guten Le-
ben“ (Lutz 2005a), das dabei aber immer eine dop-
pelte Gestaltung hat: Das Wesen Mensch will selber
gut leben, indem es zu sich kommt; dieses Wesen
kämpft zugleich für die Gestaltung des Sozialen, für
das gute Leben seiner Mitgeschöpfe. Das Egoistische
am Menschen, das nicht geleugnet werden soll, wird
sich in einer befreienden Praxis bewusst, dass das
eigene Leben nur dann gut sein kann, wenn es auch
für andere gut ist: do ut des! In dieser Dialektik des
guten Lebens wird deutlich, dass es eine in sich ver-
schlungene Einheit ist: Nur sich in eigener Praxis be-
freiende, aktive und angreifende Menschen können
ihr Leben zu einem guten entwickeln, indem sie zu-
gleich für die sozialen Randbedingungen eines gu-
ten Lebens, das (lokal)staatliche Aufgabe ist, zumin-
dest Aufgabe der selbst gegebenen Ordnungsstruk-
turen, eintreten, diese immer wieder reflektieren,
weitertragen und umbauen. Praxis ist Entwicklung
und kein Stillstand, kein Einfrieren auf erreichtem
Stand, kein Sichausruhen.

Befreiende Praxen Sozialer Arbeit, die dem„guten
Leben“verpflichtet sind, werden insbesondere in
einer Zeit von Bedeutung, in der „Kulturen der Ar-
mut“sich neu formieren und der bisherige Umgang
mit Armut, den Sozialarbeit traditionell pflegte, eher
ein fürsorglicher war, ein Ansatz der Milderung ex-
tremer Auswüchse und Folgen, individuelle Armuts-
karrieren in ihrem Verlauf beeinflussen und das
Schlimmste, vor allem für Kinder, verhüten wollte.
Trotz aller modernen Rhetorik einer an der Lebens-
lage orientierten Ermächtigung, die dabei immer
auch den strukturellen Blick auf Armutsursachen
betonte, blieb diese Milderung individuellen Leids
immer das eigentliche Ziel. Das wird in Zeiten einer
sich ökonomisierenden Sozialen Arbeit besonders
brisant, die sich derzeit vor allem auch als Zwei-Klas-
sen-Sozialarbeit entwirft: effektive Hilfen dort, wo
es sich lohnt und Erfolge absehbar sind, und karita-
tive Unterstützung und Notversorgung dort, wo Ar-
mut und Benachteiligung sich kulturell verfestigen
und kein „Gewinn“ mehr zu erzielen ist. Elend wird

89 Soziale Arbeit 3.2006
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:23:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82


zunehmend „notversorgt“– Suppenküchen werden
dafür zum Symbol – und verwaltet.

Gegen diese„Zwei-Klassen-Sozialarbeit“gerichtet
gilt es deshalb, Modelle aus der Befreiungspädago-
gik, die sich direkt und unmittelbar an den „Geist der
Moderne“, an deren Menschenbild und Moral anleh-
nen, und Entwicklungsprojekte aus ehemaligen Dritt-
weltkulturen als Orientierungshilfen zu sehen, die
Eigenständigkeit betonen und eine befreiende Praxis
entwickeln, indem sie über Dekodierungen der indivi-
duellen und sozialen Labyrinthe neue Lebenschan-
cen suchen. Das Schlagwort des„capacity building“,
das wir vom Süden lernend für den Norden entde-
cken können, geht in diese Richtung: Zugänge zum
Markt zu schaffen, um sich in den Kulturen der Armut
jenseits von Resignation und Abhängigkeit Hoffnung
zu bewahren und diese durch eigene Aktivitäten suk-
zessive auszubauen.

Die neue soziale Frage besteht deshalb auch im Nor-
den darin, wie sich Arme aus ihrer Unterdrückung
befreien und sich ein Einkommen sichern können,
das ihre Lage verbessert und sie unabhängiger von
Almosen macht. Wie also können in„Kulturen der
Resignation“neue Aufbrüche über Zugänge zum
Markt möglich werden? Wie kann die „innere Em-
pörung“ entäußert werden? Wie können sich Wesen
in ihrer Praxis selbst in familiäre und nachbarschaft-
liche Unterstützungskulturen führen, die zugleich an
der Vision, der Möglichkeit eines guten Lebens, arbei-
ten? Hierauf sind, um das Soziale in der erschöpften
Moderne weiterzuentwickeln, in den nächsten Jahren
Antworten zu finden.

Befreiung meint somit letztlich, das Soziale als eine
Investition zu begreifen, um die Entfaltung von Hu-
mankapital zu befördern. Dafür muss der Mensch in
der Arbeit an seiner Menschwerdung immer wieder
Grenzen überschreiten; nur in einem Grenzgang, im
aktiven Überschreiten von Grenzen, wird er sich sei-
ner Menschlichkeit bewusst und setzt diese wir-
kungsvoll in Szene. Eine Soziale Arbeit, die ihm da-
bei neue Grenzen zieht, ihm eigene Entwürfe auf-
oktroyieren will, gefährdet von daher seine Mensch-
lichkeit beziehungsweise nimmt ihm die Chance zu
deren Verwirklichung. Sie zieht Grenzen, innerhalb
derer sich die Betroffenen nach moralischen und
normativen Vorstellungen der Sozialarbeit zu entfal-
ten haben. Sich von diesen Grenzen und den darin
fest gefügten Bildern zu lösen heißt deshalb, zusam-
men mit den Betroffenen deren Situation zu „deko-
dieren“, sie nachvollziehbar aufzudecken, damit die
Menschen sich nicht mehr als defizitär entwerfen,
sondern sich als Wesen der Praxis sehen, die jen-

seits der Sorgen auch Vorstellungen und Hoffnungen
auf ein anderes Leben haben, diese entwickeln und
auch umsetzen können.

Literatur
Freire, Paulo: Pädagogik der Unterdrückten. Reinbek 1973
Freire, Paulo: Erziehung als Praxis der Freiheit. Stuttgart 1974a
Freire, Paulo: Pädagogik der Solidarität. Wuppertal 1974b
Freire, Paulo: Der Lehrer ist Politiker und Künstler. Reinbek
1981
Freire, Paulo: Pedagogia, dialogo y conflicto. Buenos Aires
1987
Freire, Paulo: Pedagogia de esperanca. Rio de Janeiro 1992
Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Frankfurt am Main
1992
Kessl, Fabian: Der Gebrauch der eigenen Kräfte. Weinheim
2005
Kleve, Heiko: Die Sozialarbeit ohne Eigenschaften. Freiburg
im Breisgau 2000
Lutz, Ronald: Erschöpfte Sozialarbeit? Eine Rekonstruktion
ihrer Rahmungen. In: neue praxis 2/2005a
Lutz, Ronald: Befreiende Sozialarbeit. Skizzen einer Vision.
Oldenburg 2005b
Sennet, Richard: Respekt im Zeitalter der Ungleichheit. Berlin
2002, S. 26
Yunus, Muhammad: Grameen. Eine Bank für die Armen. Ber-
gisch Gladbach 1998

90 Soziale Arbeit 3.2006
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:23:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-3-82

