
»Im Rücken die Ruinen von Europa« 
Roundtable-Gespräch mit Alexander Eisenach, 
Joachim Fiebach, Jürgen Kuttner, Frank Raddatz  
und Lars-Ole Walburg unter der Leitung von Thomas Irmer

Irmer	 Fangen wir mit der aktuellen Inszenierung von Alexander Eisenach an. Es 
ist in den letzten zwanzig Jahren eine Spezialität im deutschen Theater geworden, 
Müller-Texte zu collagieren. Müller selber hat mit seinen eigenen Texten damit ja 
schon angefangen, und Frank Castorf hat dann ab Mitte der 1990er Jahre Müller mit 
völlig konträrem Material verbunden, z. B. Die Schlacht mit Pension Schöller oder Karl 
Grünbergs frühes ›Produktionsstück‹ Golden fließt der Stahl mit Teilen aus Müllers Wo-
lokolamsker Chaussee. Alexander Eisenach, wenn ich mir das Programmheft zu Ihrer 
Inszenierung Räuber – Ratten – Schlacht. Eine deutsche Tragödie ansehe, dann scheint es, 
dass Sie die Idee dazu schon vor zwei Jahren entwickelt haben. Oder war das anders?

Eisenach	 Na, die Idee wurde vielleicht vor etwa einem Jahr entwickelt, aber die tat-
sächliche Ausformulierung ist doch eigentlich erst in den Proben entstanden. Es gab 
natürlich eine gewisse Vorauswahl von Texten und auch einige Überlegungen, wie sie 
zu montieren seien, ich hatte also eine grundsätzliche Struktur im Kopf. Am Anfang 
standen die Teile noch relativ nebeneinander, sie haben sich dann eigentlich erst in der 
letzten Phase der Arbeit stärker verschränkt.

Irmer	 Wie kam es überhaupt zu der Idee, gerade diese drei Stücke so zusammen-
zustellen? Und welche Absicht verbindet sich damit?

Eisenach	 Der Ausgangspunkt war erstmal Die Schlacht von Heiner Müller. Ich glaube, 
dass Müller so gern collagiert wird, liegt auch daran, dass er selber auch so gern colla-
giert und dass seine Texte immer sehr viele intertextuelle Bezüge haben. Für mich war 
dann besonders der Gedanke interessant, den Müller immer wieder auch in den Ge-
sprächen formuliert, dass der Faschismus im Prinzip nicht eine isolierte Katastrophe 
ist, sondern eine Episode in vierhundert Jahren Weltkapitalismus. Er sagt ja auch, dass 
Hitler im Prinzip nur das gemacht hat, was die Europäer in den Kolonien schon seit 
hunderten von Jahren machen. Auf jeden Fall war das für mich der eigentlich interes-
sante Punkt. Das, was du in Die Schlacht liest, bedeutet für mich nicht: »Schaut her − die 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Eisenach, J. Fiebach, J. Kuttner, F. Raddatz, L.-O. Walburg, T. Irmer368

Monstrosität des Dritten Reichs«, sondern eher: »Schaut auf die Monstrosität, mit der 
sich die Menschen in der Vorteilsnahme und der Ökonomisierung von Beziehungen 
zueinander verhalten.« Wie sie sozusagen Opportunisten sind, wie sie Verrat üben im 
Eigeninteresse, im Interesse des Eigennutzes. Meine Überlegung war dann: Kann man 
nicht unter diesem Aspekt versuchen, diesem Stück nahezukommen und neue inter-
textuelle Bezüge finden? Da ist dann natürlich das Brudermotiv in Die Räuber gewis-
sermaßen naheliegend. Ebenso diese Atmosphäre des missgünstigen Panoptikums in 
Die Ratten. Darin spiegelt sich für mich auch das Panoptikum in Schlacht. Beide Stücke 
verhandeln auch Militarismus, gewissermaßen auch Kannibalismus und Massaker. 
Man bekommt einen großen historischen und literaturgeschichtlichen Bogen, bei 
dem die Personnage aus Die Schlacht aus Räubern und Ratten besteht. Das hat mich 
interessiert. Ein zweiter Gedanke, der dazukam, bezog sich auf diesen Text, der auch 
in die Inszenierung aufgenommen worden ist, so ein ›Adorno-Gedanke‹, der besagt: 
Im Idealismus bei Schiller liegt im Prinzip schon der Faschismus begründet. Damit 
war eigentlich der erste große Bogen geschlagen, und Die Ratten stehen dann für die 
Ökonomisierung von Menschheitsbeziehungen, und dass an so einem Punkt des Früh-
kapitalismus eine ökonomische Wende in den Menschheitsbeziehungen stattfindet. 
In dem Stück selber stehen die Dimensionen ›Humanismus‹, ›Idealismus‹, ›Menschen-
bild der Größe und der Göttlichkeit‹ gegen ein auf den Hund gekommenes oder auf 
die Ratte gekommenes Menschenbild der absoluten Ausnutzung, Vorteilsnahme und 
Intriganz. Ein dritter Punkt war dann noch, dass ich das sprachlich wahnsinnig interes-
sant fand, die verschiedenen Arten von ›Deutsch-Sein‹ nebeneinander zu stellen.

Irmer	 Das Motiv der feindlichen Brüder als einem zentralen Motiv in der deut-
schen Geschichte ist mit Händen zu greifen – von Schillers Räubern bis hin zum ge-
teilten Deutschland und den heutigen Verhältnissen und Verhängnissen und Verhär-
tungen. Die Hinzunahme von Gerhart Hauptmanns Ratten fand ich da schon weniger 
eingängig. Aber vielleicht ist der Theaterdirektor Hassenreuter eben diese Kippfigur, 
bei der Schillers Idealismus nicht mehr funktioniert und auch nicht mehr in dieses 
20. Jahrhundert passt. Funktioniert hat dagegen – aus meiner Sicht – in ihrer Inszenie-
rung die Geschichte von der Pauline Piperkarcka und ihrem Kind. Frank Raddatz, was 
kann man aus dem ›Innenraum‹ von Frank Castorf berichten, wie hat er in den letzten 
Jahren mit Müller gearbeitet? Pointiert gesagt: Es war ja fast ein Prinzip, dass in seine 
Inszenierungen wenigstens ein Zitat aus Müllers Auf trag eingebaut wurde, auch wenn 
es sonst gar nicht um Müller ging. Daneben hat er natürlich auch verschiedene ›Groß-
collagen‹ mit Müller-Texten gemacht.

Raddatz	 Vermutlich steckt ja eine ›ganze Menge‹ Müller in Castorf selbst. Auf des-
sen Proben gibt es keine Strichfassung oder ein Manuskript, sondern der Regisseur hat 
ein Buch mit Anstreichungen, und daraus entwickelt sich die Szene. Die Prinzipien, die 
Castorf als Regisseur anwendet, haben insofern etwas mit Müllers Schreiben zu tun, 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Im Rücken die Ruinen von Europa« 369

als es immer auch um Assoziationen geht, nichts ist eindeutig. Castorf reizt diese as-
soziative Technik ganz stark aus. Oder das Prinzip der Montage. In Müllers Schreiben 
ab den siebziger Jahren prallen öfter verschiedene Zeiten bzw. Epochen aufeinander. 
Auch Castorf arbeitet mit unterschiedlichen Zeitebenen; so verbindet er etwa Victor 
Hugos Roman Les Miserables aus dem 19. Jahrhundert mit einem Roman aus Kuba aus 
den 1950er Jahren. Dazu kommt noch etwas Drittes. Müller will den Zuschauer mit 
Assoziationen überschwemmen, damit der Rezipient seine gängigen Ordnungs- und 
Orientierungsschemata aufgibt und anfängt, Denk- und Assoziationswege jenseits 
der Routinen einzuschlagen. Bei Castorf ist diese Vorgehensweise in ein ewig langes 
Mäandern umgesetzt. Abende mit sechs oder sogar acht Stunden überfordern die 
Schauspieler, aber auch die Zuschauer, die dadurch in einen ganz besonderen nicht-
alltäglichen Zustand kommen. Alexander Garcis Düttmann spricht mit ausdrückli-
chem Bezug zu Castorf von ›Trance‹. Das sind drei Regie-Prinzipien, die Castorf in Ana-
logie zu Müllers literarischen Verfahren als Strategien der Regie entwickelt hat.

Irmer	 Im Grunde könnte man sagen, dass es ein Nachwirken des Dramatikers 
Müller als Dramaturg anderer Produktionen ist, was auch keine Überraschung ist, da 
der Regisseur Castorf den Dramaturgen in sich integriert hat. Man kann das in Cas-
torfs Genesis seit seiner ersten Theatertätigkeit in Senftenberg sehen, wie er sich ent-
wickelt hat, und es ist ein Beleg dafür, dass Müller ein produktiver Dramaturg war und 
bleibt, der solche Programme an Regisseure weitergegeben hat.

Raddatz	 So gesehen, handelt es sich um die Übertragung von literarischen Techni-
ken auf das Theater-Machen. Es ist ein autonomer künstlerischer Zugrif f, der in einer 
ganz eigenen und unverwechselbaren Regie-Handschrift kulminiert.

Irmer	 Von Lars-Ole Walburg würde ich gerne wissen, wie er diesen Aspekt der 
Collage und der anderen ästhetischen Verfahren sieht.

Walburg	 Auch meine erste Inszenierung als Intendant am Schauspiel Hannover 
war eine Collage, und zwar von Müllers Wolokolamsker Chaussee und Ilja Ehrenburgs 
Das Leben der Autos, einem Essay aus den 1920er Jahren, der den Börsencrash jener Zeit 
zum Gegenstand hatte. Ich fand es notwendig, dem Scheitern des sozialistischen Ge-
dankens bei Müller in unserer Zeit die Krise des Kapitalismus, des anscheinend einzig 
verbliebenen Systemgedankens, entgegenzustellen. Letztendlich war es eine Ent-
scheidung, die damals sehr belächelt wurde; viele haben gesagt: »Naja, Hannover, 
was soll jetzt ein normaler Westler mit dem Müller anfangen?« Die Inszenierung ist 
erstaunlicherweise zwei Jahre mit großem Erfolg gelaufen. Was Frank Raddatz zu der 
Arbeit mit Assoziationen gesagt hat, stimmt in jeder Hinsicht, deshalb bleiben auch 
viele Gedanken von Müller im Gedächtnis haften. Bei meiner letzten Arbeit am Berli-
ner Ensemble blieb bei mir z. B. der Satz hängen: »Hoffnung ist nur der Mangel an In-

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Eisenach, J. Fiebach, J. Kuttner, F. Raddatz, L.-O. Walburg, T. Irmer370

formation.« Von solchen Formulierungen strotzen ja Müllers Texte. Und selbst, wenn 
man vielleicht nicht alles im Zusammenhang versteht, ist die Assoziation meistens 
klüger als man selbst, abgesehen davon, dass diese Texte eine Kraft haben wie wenige 
Texte aus der Gegenwart, die ich kenne.

Irmer	 Wie geht man damit um, wenn man mit heiner 1-4 von Armin Petras das 
erste biografische Stück über Heiner Müller inszenieren soll, und das mit einem Text, 
der offenbar kein eingängiges Angebot macht?

Walburg	 Aber der Text ist eben nicht rein biografisch, das Biografische konzentriert 
sich auf die Gespräche und Interviews, meistens mit Frank Raddatz im zweiten Teil der 
Inszenierung. Wenn man Müller anschaut, gibt es ja unterschiedliche Stationen, die 
frühen Stücke aus der DDR sprechen eine ganz andere Sprache als die späteren Texte 
ab den 1980er Jahren. Armin Petras hat etwas geschaffen, das so bei Müller gar nicht 
vorkommen kann, er hat die letzten fünf Lebensjahre von Müller zum Anlass für sein 
Stück genommen. Dahinter steht deshalb eine ganz andere Frage, nämlich der Mo-
ment der Schreibkrise: Müller schreibt keine Stücke mehr. Es entsteht dann noch Ger-
mania 3 Gespenster am Toten Mann, aber das Stück wird ›zugrunde gerichtet‹ erst in der 
Inszenierung in Bochum, dann in Berlin. In der Zwischenzeit aber ist Müller unzufrie-
den mit der Situation, unzufrieden, weil er nur Gedichte schreibt. Diese sind allerdings 
so gut, dass man gar nicht versteht, warum er als Autor damit unzufrieden war. Auch 
das versucht Armin Petras aus verschiedenen Interviewantworten herauszudestillie-
ren. Und dahinter scheint jetzt eine Frage auf: Was wird dem Autor weggenommen 
mit dem Wegfallen der DDR, mit ihrer Auflösung? Wieso fehlt jetzt auf einmal die 
Wand, gegen die er laufen kann, an der er sich abarbeiten kann und gegen die er an-
schreiben kann? Was ist ihm entzogen worden? Wir wissen ja alle, dass er vorher einen 
privilegierten Status hatte, er konnte immer reisen, aber er kehrt letztendlich immer 
wieder in den ›Käfig‹ DDR zurück. Und in diesen letzten fünf Jahren vor seinem Tod 
passiert etwas, was das Leben von Müller vorher so nicht bestimmt hat, nämlich eine 
bewusste Entscheidung, bis hin zur Heirat, zu einem Kind, um das er sich auch tatsäch-
lich kümmert. Und dann diese seltsam vielen gesellschaftlichen Aktivitäten, Präsident 
der Akademie der Künste, Intendant des Berliner Ensembles. Viele mutmaßen, das sei 
Folge der fehlenden Kreativität. Aber ich glaube dahinter verbirgt sich noch etwas 
Anderes, und das ist für mich das eigentliche Zentrum dieser ganzen Frage, nämlich: 
Welche Bedeutung hat Kunst und Kultur letztendlich in den kapitalistischen Zeiten, 
in denen wir jetzt leben? Und haben wir Kunstschaffenden überhaupt noch eine Be-
deutung? Bis zur Selbsthinterfragung, nicht nur des Theaters, sondern der Kunst und 
Kultur insgesamt. Haben wir noch eine Möglichkeit auf die Gesellschaft einzuwirken, 
so wie Müller das wollte, und warum ist ihm diese Möglichkeit abhandengekommen?

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Im Rücken die Ruinen von Europa« 371

Irmer	 Joachim Fiebach, Sie haben Müller über Jahrzehnte sozusagen begleitet, 
und lange Zeit war es in der Literaturwissenschaft absolut verpönt, sich biografische 
Zugänge zu schaffen. Wie würde das jetzt in Bezug auf Müller aus Ihrer Arbeitspers-
pektive aussehen?

Fiebach	 Auffällig ist, dass Müller ab 1983 keine Theatertexte im engeren Sinne 
mehr geschrieben hat, ab ’86, ’87, ’88 kamen dann noch die letzten fünf Stücke hinzu, 
ursprünglich sollten es ja mal zwölf werden. Diese erste große Collage, die er 1976 ge-
macht hat, war im Grunde schon der große Einschnitt. Müller hat sich von den Kon-
frontationstexten verabschiedet, weil er so nicht mehr schreiben konnte (oder wollte), 
und die Form der Collage bot natürlich ganz andere Möglichkeiten. In dieser Zeit hat 
er vor allen Dingen den Surrealismus richtig kennengelernt. Davor aber lag das Jahr 
1968, und danach war im Grunde genommen eigentlich auf absehbare Zeit der Ver-
such einer Reformierung, eines Weiter-Gehens, einer sozialistischen Revolution been-
det. Das hatte eine immense Wirkung auf ihn, so wie auf alle kritischen Intellektuellen 
in der DDR. Für Müller war das Schreiben sozusagen eine Auseinandersetzung mit 
diesem – heute ist immer von Utopie die Rede − strategischen, realen Programm der 
sozialistischen Transformation der Gesellschaft, der Geschichte. Die Hoffnung, dass 
da noch irgendetwas passieren könnte, war erloschen. Und das hat Müller nicht nur 
in Bezug auf die Entwicklungen in den sozialistischen Ländern gesehen, sondern in 
ganz Europa. Wir wissen ja alle, was passiert ist nach diesem großen Aufbäumen ’68. 
Es herrschte wieder die Restauration, im weitesten Sinne. Und sein berühmtes Erleb-
nis in Italien, wo er sagt: ›Die Jugend hat überhaupt gar kein Interesse, die macht eine 
Revolution, wenn sie nicht Kicks haben kann‹, da gibt es so eine berühmte Stelle aus 
Italien. Also das war die Situation.

Irmer	 Dann möchte ich Jürgen Kuttner fragen, der die beiden ›Enden‹ in der 
Hand hält: Die Umsiedlerin in der einen – wahrscheinlich der linken – und Der Auf trag 
in der rechten Hand. Es spannt sich ein Bogen von der Zeit der Umsiedlerin und der Zeit 
heute –, B. K. Tragelehn, der Regisseur der Uraufführung, ist ja auch hier unter uns. 
Kannst Du uns verraten, wie man in der heutigen Zeit an den Text herangeht, ein Stück 
über die sozialistische Kollektivierung der Landwirtschaft fast sechzig Jahre später 
ausgerechnet in Berlin zu inszenieren?

Kuttner	 Das war schon auch eine Herausforderung. Ich bin ja immer ziemlich ›un-
glücklich‹, wenn es heißt ›Müller, Müller, Müller‹, aber alle sprechen nur von ein paar 
kanonischen Werken wie Bildbeschreibung und Die Hamletmaschine. Dann denke ich 
immer: ›Ihr Feiglinge, das macht doch jeder.‹ Diese Texte auf die Bühne zu bringen, ist 
doch easy, aber sich mit Material auseinanderzusetzen wie Die Umsiedlerin, Der Lohn-
drücker, Der Bau oder ähnliche alte Geschichten, das ist schwierig. Ich habe damals in 
München Gotscheff getroffen und ihn gefragt: »Was machst denn du?« Er antwortete: 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Eisenach, J. Fiebach, J. Kuttner, F. Raddatz, L.-O. Walburg, T. Irmer372

»Zement«, und ich dachte: »Wow, das ist cool!« in München ein Stück über die russi-
sche Revolution zu inszenieren. Die Frage nach dem Stoff halte ich sowieso für völlig 
falsch, ob das Stück nun in der DDR spielt und unter Bauern oder sonst wo, ist doch 
egal. In Hamlet geht es doch auch nicht um irgendeine dänische Hofintrige! Und ich 
teile auch nicht diese quasi Genealogie bei Müller, die es zwar irgendwie gibt, aber 
Du liest Die Umsiedlerin, und der Text hat dieselbe Härte, dieselbe Dichte, dieselbe 
Präzision wie die späteren Texte, da ist kaum eine Differenz. Das liegt, glaube ich, an 
einem anderen Punkt, ein Satz, den ich erst vor Kurzem gelesen habe und der mir total 
eingeleuchtet hat, lautet in etwa: »Heiner Müller ist – nach Brecht – der einzige deut-
sche Autor, der nicht über Gesellschaft, sondern über Politik schreibt.« Und genau das 
merkt man auch in der Umsiedlerin. Man denkt ja, das ist so eine Bauernkomödie mit 
prallen Bauerngestalten, aber es ist ihre Sprache, es sind die Texte, die eben eine be-
sondere ›Höhe‹ haben und nicht nur so am Küchentisch in einem Bauernhaus statt-
finden. Greif irgendeinen Text heraus und du kannst ihn als einzelnes geschichtsphi-
losophisches Gedicht lesen. Und was außerdem so berührend und so toll an diesen 
Texten ist, sind die Frauenfiguren. Das Stück heißt Die Umsiedlerin und auf den ersten 
Blick ist das, wenn du willst, eine Frechheit, denn sie spricht insgesamt nur sehr wenige 
Sätze. Sie spielt nicht die zentrale Rolle, aber sie ist der Hintergrund, der Fluchtpunkt, 
der Bezugspunkt für alles. Man sieht da eine männlich dominierte Produktionswelt 
und sie ist gewissermaßen die Vertreterin einer anderen Produktionsweise. Deswe-
gen finde ich es wichtig, immer wieder den Fokus auf diese angeblichen DDR-Stücke, 
diese angeblichen Produktionsstücke zu richten. Ausgangspunkt unserer Arbeit am 
Deutschen Theater war in gewisser Weise eine Kränkung: Das Deutsche Theater weiß 
einfach nicht, wer Heiner Müller war und dass er dort hingehört. Außerdem ist es 60 
Jahre später auch ein Akt historischer Notwendigkeit.

Tragelehn [aus dem Publikum]	 Ein Vers im Stück schreibt ja das Vorgehen vor.

Kuttner	 Welcher?

Tragelehn	 »Zeig mir ein Mausloch und ich fick die Welt.«

Kuttner	 Und das »Mausloch« ist jetzt das Deutsche Theater oder was? Wir ficken 
die Welt, ja super.

Tragelehn	So lautet das Motto über der Arbeit.

Kuttner	 Ich hasse ja diese Aktualisierungen bzw. diese aktuellen Anlässe: »Jetzt 
müssen wir im Theater etwas zur Migration machen.« »Jetzt wegen ›MeToo‹ irgendwas 
mit Frauen.« Klar kannst du sagen: »Umsiedlerin, das kommt mir doch bekannt vor, das 
sind doch auch Migranten, das spielt doch eigentlich heute.« Nein! Es spielt eben nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Im Rücken die Ruinen von Europa« 373

heute. Jetzt wird in Berlin überlegt, die Wohnungen zu vergesellschaften oder zu ent-
eignen. Einerseits denkst du: »Super!«, aber andererseits wäre dieser Bezug zu banal. 
Was man aber merkt – und darin finde ich auch immer wieder den Kern von Müller −, 
ist, dass es einen Denkraum des Utopischen gib. Es ist etwas Anderes möglich, eine 
andere Welt ist vorstellbar, und es gab mal Leute, die daran gearbeitet haben. Wir kön-
nen uns problemlos das Ende dieser Welt vorstellen, durch einen Riesenmeteoriten 
oder das Klima, ein Ende des Kapitalismus aber können wir uns nicht vorstellen. Aber 
die Gesellschaft, in der wir leben, liegt ja in unserer Hand. Wenn jetzt ein Meteorit 
kommt, da kann man nun wirklich nichts machen. Aber dass hier irgendwie Leute 
arbeitslos sind oder aus Verzweiflung aus dem Fenster springen oder Milliardäre sind 
und andere krepieren, dagegen kann man sehr wohl etwas machen. Es wird aber im-
mer so getan, als wenn es ein Meteorit sei und man eigentlich nichts machen könne.

Irmer	 Es gibt jetzt eine Art Redewendung: »Was würde Müller heute sagen? Was 
würde er darüber schreiben? Was hätte er denn dazu gesagt?« Etwa zum Dieselskandal 
oder zu der Migrationskrise. Als ich mich anlässlich von Müllers neunzigsten Geburts-
tag am 9.  Januar mit Kuttner unterhalten habe, hat er mich mit dem Satz verblüfft: 
»Ich warte gar nicht mehr auf Texte, die jetzt vielleicht noch auftauchen könnten. Er 
hat doch alles geschrieben, was man brauchen kann, auch im Theater.«

Fiebach	 Ich möchte Kuttner unterstützen, es geht um den politischen Dichter Hei-
ner Müller, eben weil er Geschichte, Gesellschaft, die Beziehungen Individuum und Ge-
sellschaft als politische beschrieben hat und zwar als solche, die absolut widersprüch-
lich sind. Der Widerspruch ist der Kern, gerade auch in den ersten Stücken. Wenn Du 
die Sprache bei der Umsiedlerin genauer untersuchst, dann merkst Du, dass sie voller 
Paradoxien ist. Nach dem Bau kam eine neue Metaphorik hinzu. Gerade wenn man 
von der Sprache redet, sollte man bei den älteren Theatertexten von Müller nicht von 
Produktionsstücken sprechen. Die Bezeichnung Produktionsstück ist eine unange-
messene Reduzierung.

Irmer	 Wir sind ja von der Collage ausgegangen, und da stellt sich die Frage, ob 
dieses Prinzip wirklich eine größere politisch-ästhetische Sprengkraft hat bzw. die 
Eigenschaft, eine tiefer gehende Konfliktfläche anzubieten. Wie sieht das in der In-
szenierungspraxis aus?

Kuttner	 Ich glaube die Ausgangsthese, dass Müller-Texte ständig collagiert wer-
den, stimmt nicht. Klar, Versatzstücke von Müller werden oft irgendwo reinmontieren, 
weil – wegen der Dichte der Sprache – fünf Zeilen ausreichen, um ein anderes Stück zu 
›entzünden‹. Wir haben von Castorf ja schon gesprochen. Und Alexander Eisenachs In-
szenierung ist ja auch ganz offensichtlich eine Collage. Aber ansonsten kenne ich nicht 
so viele Collagen und würde nicht sagen, dass Müller ständig collagiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Eisenach, J. Fiebach, J. Kuttner, F. Raddatz, L.-O. Walburg, T. Irmer374

Raddatz	 Man kann sagen, dass das Prinzip der Collage von Müller im Theatertext 
stark gemacht worden ist. Das ist ein künstlerisch-literarisches Verfahren, dem oft 
eine eher linear orientierte Regie entgegensteht.

Irmer	 Die Frage war, ob dieses Prinzip noch eine besondere politische Dimension 
oder Sprengkraft oder Erkenntnis haben kann.

Eisenach	 Ich weiß nicht, ob man da von politischer Sprengkraft sprechen sollte. Was 
mich erst einmal interessiert, ist der Aspekt, dass es ein anderes Prinzip der Narration 
ist, nicht eines der Folgerichtigkeit, der Logik und der Kausalität, sondern eben − wie 
ja auch schon gesagt wurde − eines der Assoziation. Das lässt auch viel unverschämte 
und brisante Schlüsse zu, ganz andere Denkmuster. Es gibt ja diesen Text Engel der Ge-
schichte von Walter Benjamin, der auch für Müller wichtig war, in dem Benjamin sagt, 
dass die Revolution immer das Erkennen von Vergangenheiten im Jetzt ist, dass da ein 
»Tigersprung« stattfindet. Ich glaube, dass durch die Collage im Prinzip dieses Erwei-
tern der Wahrnehmung einer Zeit oder eines Themas oder die Übertragung von einem 
Stoff in einen anderen, dass also eine Erweiterung des Horizontes entsteht; dass ich 
also nicht im Theater sitze und sage: »Am Ende habe ich gelernt, das Bürgertum muss 
sich gegen den Adel behaupten und der Adel nutzt seine Privilegien aus«, sodass ich 
am Ende etwas zum ›In-die-Tasche-Legen‹ und Mitdenken habe. Sondern, dass man 
Vorstellungskraft wieder möglich macht und auch eine andere Form des Denkens. 
Letztendlich beruht unsere Geschichtswahrnehmung darauf: Sieger oder Herrschen-
de sind daran interessiert, den Status quo als ein logisches Resultat von Geschichte 
darzulegen und als Konsequenz zu erzählen, dass der Faschismus überwunden ist und 
durch die Nachkriegsgesellschaft aufgearbeitet wurde; dass sich die Gesellschaft, in 
der wir jetzt leben, als eine logische Konsequenz ergeben hat und historisch richtig ist, 
dass sie das gelungene Ende der Geschichte ist. Ich glaube, dass es da extrem wichtig 
ist, um eben diesen Meteoritengedanken wegzukriegen, zu erkennen, dass es Verän-
derlichkeit gibt und Millionen von Abzweigungen; und dass man über diesen Denkkos-
mos der Zwangsläufigkeit von Geschichte oder von Geworden-Sein von Gesellschaft 
hinausdenken kann. Das wäre für mich die politische Dimension.

Irmer	 Joachim Fiebach hat sich in seinem Buch Inseln der Unordnung sehr intensiv 
mit dieser Collage- und Fragment-Theorie beschäftigt, die ja von Müller selbst kom-
mentiert und erklärt wurde. Ich glaube, dass es sich hierbei um den Realismus unserer 
Zeit handelt. Unsere Wahrnehmung hat nicht mehr die ganze Welt und ihren Verlauf 
im Blick, sie ist vielmehr mehrschichtig. Wir sind vermutlich dahin gekommen, dass 
dieser Ansatz in der Theaterpraxis von besonderem Interesse ist, auch wenn er sicher-
lich nicht überall praktiziert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Im Rücken die Ruinen von Europa« 375

Eisenach	 Ich habe auch das Gefühl, dass die Wahrnehmung extrem vielschichtig ge-
worden ist, die Erklärungsmodi aber immer simpler und reduzierter werden. Vermut-
lich auf Grund von Überinformation oder von vielschichtiger Wahrnehmung hat man 
nicht das Gefühl, dass ein gewachsenes Bewusstsein für den Dauerkriegszustand der 
Welt vorhanden ist, wie es zum Beispiel in den siebziger Jahren der Fall war.

Fiebach	 Müller war selbstverständlich nicht der erste, der mit der Collage gearbei-
tet hat, denken wir zum Beispiel an Piscators Politisches Theater. Der Auf trag ist im 
Grunde genommen von Müller surrealistisch konstruiert worden, diese Geschichte 
kann man ja auch linear erzählen; das ist etwas anderes als etwa die Collage des Gund-
ling. Piscator hat mit der Montage von Theater und Film gearbeitet, in dem z. B. Trotzki 
auftrat, und auch in den sechziger Jahren finden wir viele derartige Ansätze im euro-
päischen Theater, z. B. bei Besson, um ein frühes DDR-Beispiel zu nennen, auch Castorf 
hat daran angeknüpft.

Irmer	 Ich möchte hier in unser Roundtable-Gespräch, das ja ein Teil des Sympo-
siums KüstenLANDSCHAFTEN ist, den Begrif f Landschaft einbringen und mit Eurer je 
unterschiedlichen Praxis verbinden. Es geht dabei vor allem um den Begrif f der Küste 
als eine Abgrenzung zwischen Wasser und Land, zwischen fest und flüssig. Ganz kon-
kret bezieht sich dieser Aspekt auf Die Hamletmaschine, dort heißt es im ersten Vers: 
»Ich stand an der Küste und redete mit der Brandung BLABLA.« Wie ich später heraus-
gefunden habe, ist der Ausgangspunkt vermutlich, dass Müller am Schwarzen Meer in 
Sosopol war und aus so einer Randlage heraus »die Ruinen von Europa« ›gesehen‹ hat 
und aus dieser Perspektive dann den Hamlet-Stoff neu bearbeitete.

Raddatz	 Ich möchte noch einmal auf diese Inseln in der Zeit zurückkommen. Lars-
Ole Walburg hat gesagt, dass Müller nach 1989 tolle Texte darüber geschrieben habe, 
obwohl er keine Perspektive mehr sah. Daran ist er auch verzweifelt und letztlich ge-
storben. Er hat seine Krebserkrankung in einen Zusammenhang mit seiner Schreib-
blockade gestellt, die er zum Beispiel in Mommsens Block und verwandten Texten li-
terarisch enorm hochwertig verdichtet. Seine Blockade führt sich auf den Verlust von 
Zukunft zurück. In Mommsens Block nennt er das Kommende »die faulenden Jahrhun-
derte«. Letztlich ist er an dem Totalverlust von Utopie zerbrochen. Wie Jürgen Kuttner 
sagt, ist uns die Zukunft abhandengekommen. Müller ging es aber darum, Zukunft 
herzustellen. Er hat sich z. B. gefragt: »Wie man Krieg wieder möglich machen kann.« 
Das gehört in diesen Kontext. Und vor diesem Horizont lese ich diese Umsiedlerin-Idee. 
Das ist eine Idee, wie man Zukunft wieder möglich machen kann. In dieser Hinsicht ist 
das Collage-Prinzip eine Technik, mit Zeit zu spielen, um Lücken zu eröffnen, Möglich-
keitsräume aufzuzeigen.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Eisenach, J. Fiebach, J. Kuttner, F. Raddatz, L.-O. Walburg, T. Irmer376

Irmer	 Bei der Inszenierung von Räuber – Ratten – Schlacht ist das Zeit-Prinzip, das 
ja ca. 200 Jahre umfasst, besonders wichtig. Aber wie sieht es mit dem Raum-Prinzip 
aus, konkret mit dem Landschaftsbegrif f? Einer der wichtigen Sätze von Heiner Müller 
im Kontext von Der Auf trag, der aus dem Gedicht Motiv bei A. S. stammt, lautet: »In der 
Zeit des Verrats / Sind die Landschaften schön«. Habt ihr euch auch mit diesem Aspekt 
beschäftigt?

Kuttner	 Ich habe mich mal eine Weile mit japanischen Filmen aus den sechziger 
und siebziger Jahren beschäftigt, bei denen es eine eigene Kategorie gibt, die Pin-
ku eiga heißt. Das waren kleine Studios, die Softpornos produziert haben, und linke, 
radikale Filmemacher wie Kōji Wakamatsu, Masao Adachi, und später auch Shūji 
Terayama haben das als Medium genutzt, um da politische Angelegenheiten zu ver-
handeln. Als diese politische Bewegung Ende der sechziger, Anfang der siebziger Jahre 
zusammenbrach und es klar war, dass das nicht mehr funktioniert, setzte eine Form 
von politischer Enttäuschung ein. Und es entstand unter diesen Filmemachern eine 
relativ breit diskutierte landscape theory, die Landschaftstheorie Fukeiron. Die erste 
künstlerische Realisierung war A.K.A Serial Killer, ein Film von Masao Adachi, in dem 
sie den Weg eines achtzehnjährigen Arbeiters nachzeichnen, der durch Japan fährt, in 
einer amerikanischen Kaserne eine Waffe klaut und dann völlig grundlos vier Leute 
erschießt. Es gibt kein klares Warum, kein Motiv. So beschäftigen sich diese ehema-
ligen Linksradikalen, die teilweise selber durchaus terroristisch Agierende waren, mit 
dieser Figur des Arbeiters, zeigen aber nicht ihn und seine Aktion, sondern filmen, was 
er gesehen hat, filmen also die Landschaft und fahren all die Stationen ab, an denen er 
gewesen ist. Im Kontext einer derartigen Sichtweise von Landschaft wird sie eben als 
etwas begrif fen, in das gewissermaßen die ökonomischen und politischen Strukturen 
eingeschrieben sind, die im Verhältnis zu dem Tun dieses Protagonisten stehen. Meine 
Frage wäre, ob sich jemand von den Müller-Experten hier damit beschäftigt hat. Also 
entweder kannte Müller diese Filme, oder es ist eine Art Parallelbewegung. Japan ist 
zwar relativ weit weg von uns, aber die Ähnlichkeiten im Kontext der 68er-Bewegung, 
der Popmusik und der Befreiung des Films vom Theater sind auffällig. Shūji Teraya-
ma, der das Buch Theater contra Ideologie (1982 auf Deutsch bei S. Fischer erschienen) 
geschrieben hat, war ja in den siebziger Jahren in Deutschland, er hat Benjamin ge-
lesen und machte schon damals ein Theater nach der Art von Schlingensief. Es gibt also 
durchaus Parallelen. Ich glaube auch, dass man über diesen Landschaftsbegrif f bei 
Müller nur sinnvoll reden kann, wenn man diese japanische Entwicklung zur Kenntnis 
nimmt und diesen Parallelen nachgeht. Ansonsten wird Landschaft zu einem Motiv-
begrif f, indem man z. B. sagt: der Regen bei Schiller, die Landschaft bei Müller und der 
Nebelschleier bei Goethe.

Irmer	 Alexander Eisenachs Theatercollage spielt fast nur in Kellerlöchern, Land-
schaft spielt da keine Rolle. Und es gibt selbstverständlich Texte von Müller, bei denen 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Im Rücken die Ruinen von Europa« 377

die Szenenbeschreibungen mit den ersten Worten gesetzt werden: »Eine Landschaft 
zwischen Steppe und Savanne«. Müllers Beschäftigung mit dem Landschaftsbegrif f 
spannt sich über mehr als vierzig Jahre, und es ist klar, dass sich der Landschaftsbegrif f 
wandelt und im Grunde keine Ordnungskategorie für Müllers Theater ist.

Eisenach	 Was ich interessant fand, war, diesen Begrif f von Geschichte als eine Land-
schaft zu denken, also als verschiedene Schichten von Zeit, die übereinanderliegen. 
Unser gängiges Bild ist ja der Zeitstrahl, den wir seit der Schulzeit kennen. Für unsere 
Arbeit war eben der Gedanke interessant, was es bedeutet, wenn man gräbt, Schich-
ten abträgt, archäologisch vorgeht, so wie Müller auch selbst gearbeitet hat. In einem 
Text von Frank Raddatz über Anthropozän und Bühne fand ich den interessanten Ge-
danken, dass wir jetzt im Prinzip an einem Punkt angelangt sind, an dem die Natur für 
uns als historische Kategorie erstmals eine Rolle spielt, jetzt, wo wir mit den Folgen 
des Klimawandels konfrontiert sind und uns selbst bald als die Sedimentschicht er-
kennen werden, weil wir nämlich nicht untrennbar mit der Geschichte der Erde ver-
bunden sind, sondern lediglich ein winziger Teil dieser uralten Erdgeschichte sind. Im 
Stück findet dieser Gedanke vom Ende der Menschheit und ihrer Beschreibung als Se-
dimentschicht Eingang. Dieses Bild macht für mich die Überlagerung der Zeitschich-
ten sehr greifbar und führt in der Inszenierung zu einer völligen Auflösung und Über-
lagerung von Handlungssträngen und Motiven. Die Figuren sind lost.

Raddatz	 Wir leben in einer Zeit, in der die Landschaften in Bewegung kommen, 
die Pole schmelzen ab, die Ozeane versauern. Wir wissen nicht, wie in fünfzig Jahren 
die Küstenlinien aussehen; Landschaft und andere topologische Termini sind keine 
unschuldigen oder selbstverständlichen Kategorien mehr. Seit elf tausend Jahren ist 
die Landschaft stabil. Das war das Holozän. Heute sind die planetarischen Parame-
ter – anthropogen angestoßen – in Bewegung, so wie sie seit vielen Hunderten von 
Millionen Jahren in Bewegung sind. Es gab erdgeschichtlich mehrere große Artenster-
ben, auch enorme Temperaturstürze. Jetzt in unserer Gegenwart, in der Geschichte als 
operatives Konzept lahmgelegt ist, kreuzen sich Natur- und Menschengeschichte. Der 
Mensch muss durch diese einsetzenden Transformationen navigieren. Noch ist aller-
dings völlig unklar, welche Rolle dabei das Theater spielt. In der Bildenden Kunst ver-
setzt z. B. Ólafur Elíasson Eisberge aus den schmelzenden arktischen Gebieten nach 
London, stellt sie auf die Straße vor die Tate Gallery, und die Passanten setzen sich 
darauf, umarmen das Eis oder lecken daran. Irgendwann findet man adäquate For-
men für das Theater. Vielleicht lohnt es von den Texten auszugehen. Für Bruno Latour 
handelt es sich beim Anthropozän basal um einen ödipalen Mythos: Der Mensch hat 
etwas angerichtet, was er gar nicht verstanden hat. Insofern ist er unschuldig schuldig. 
In Müllers Der Auf trag erweist sich Sasportas als enorm hellsichtig, wenn er den »Krieg 
der Landschaften« beschwört: »[U]nsre Waffen die Wälder, die Berge, die Meere, die 
Wüsten der Welt.« Es ist eine extrem militante Situation, wenn sich die Natur in Bewe-

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Eisenach, J. Fiebach, J. Kuttner, F. Raddatz, L.-O. Walburg, T. Irmer378

gung setzt und das System, die moderne Lebensweise usw. herausgefordert wird. In 
diesen Kontexten sagt Bruno Latour mit Michel Serres: »Jetzt kommt Geschichte wie-
der in Gang.«

Kuttner	 Wenn Sasportas die Natur als Waffe begreift oder als »Krieg der Land-
schaften«, meinst du wirklich, damit ist der Klimawandel gemeint?

Raddatz	 Man kann das so dechiffrieren. Was würde es denn bedeuten, wenn wir 
die Texte in dieses Szenario hineinsetzen? Dann sprechen sie auf einmal anders zu uns. 
Und Müller sagt ja zurecht: In den Texten ist mehr Wissen gespeichert, als dem Autor 
zu Verfügung steht, sie geben neue Schichten von Bedeutung frei. Deswegen halten 
sie mitunter Jahrhunderte und länger. Müller hat übrigens die Wendung vom »Krieg 
der Landschaften« in der Tat im Nachhinein in dieser Weise kommentiert.

Irmer	 Ich möchte auf eine Arbeit verweisen, in der Müller diesen Aspekt quasi 
mit inszeniert hat: Seine Hamlet/Maschine von 1989/90 beginnt auf der Bühne in den 
Farben und der Atmosphäre der Kälte und entwickelt sich zum Schluss zu einer Art Hit-
zetod; es wird ein Verbrennen der Sonne deutlich. Damals war der Begrif f Klimawan-
del noch nicht in aller Munde, auch nicht in der DDR, man kannte aber aus der Physik 
das Konzept der Entropie, alles zerfällt und verglüht.

Kuttner	 Man muss schon einen präzisen Unterschied machen zwischen Land-
schaft, Natur und Gegend. Du siehst aus dem Fenster jede Menge Gegend. Ist das jetzt 
schon Landschaft? Oder ist das Natur? Ich finde »Krieg der Landschaften« wirklich eine 
der rätselhaftesten Formulierungen. Mir ist da der Hinweis auf den Klimawandel zu 
wenig. Was bedeutet das? Steckt da drin Resignation und Enttäuschung, eine Nega-
tivutopie oder doch Hoffnung? Der »Krieg der Landschaften« ist doch, das darf man 
nicht vergessen, politisch gedacht. Was heißt denn das, wenn ein Sklave sagt: Meine 
»Waffen« werden »die Wälder, die Berge, die Meere, die Wüsten« sein.

Irmer	 Das sind schon Bilder der Katastrophe. Im Auf trag geht es ja auch um »die 
Landschaft, die keine andre Arbeit hat als auf das Verschwinden des Menschen zu 
warten.«

Fiebach	 Ich habe Schwierigkeiten mir vorzustellen, wie die Collagen von Müller, 
z.  B. Gundling, Die Hamletmaschine oder Der Auf trag zu inszenieren sind. Gotscheffs 
Inszenierung am Deutschen Theater und teilweise auch Müllers eigene haben mich 
überzeugt, viele andere überhaupt nicht. Diese Texte sind im Grunde ja zusammen-
gesetzte kleine Narrationen wie in der oralen Literatur. Deswegen schreibt Müller sich 
ja auch selbst in Die Hamletmaschine mit ein, kommt immer mehr zum Ich und entwirft 
dazu tolle Bilder. Aber wie willst du diese Bilder im Theater lebendig machen, ohne 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Im Rücken die Ruinen von Europa« 379

in banale Illustrationen zu verfallen? Diese Inszenierung von Kuttner und Kühnel hier 
in Hannover war jedoch etwas Besonderes, vor allem dieser fantastische Einfall, Mül-
lers eigenes Lesen des Textes als Basis zu nehmen. Hinzu kamen ganz starke Bilde, vor 
allem diese wunderbare Szene in dem alten Kolonialhaus, in der der amerikanische 
Film und die Kolonialgeschichte zitiert werden, und dann natürlich diese letzte große 
Szene mit dem Schließen der Fenster, die große Revolution kommt nicht mehr, man 
kann den Laden also dichtmachen.

Irmer	 Es gibt bei den Inszenierungen von Müller-Stücken eine Selektion des 
Theaters, und da fällt auf, dass Der Auf trag als das globale Stück in den letzten zwan-
zig Jahren das am häufigsten inszenierte Stück war. Es wurde ja vorhin gesagt, dass 
es doch eine Überraschung war, wie man in Hannover mit Wolokolamsker Chaussee an 
das Publikum herangekommen ist. Vielleicht können wir diesen Aspekt noch etwas 
vertiefen.

Walburg	 Ich bin jetzt überrascht, denn ich hätte jetzt gedacht, dass Gefährliche Lieb-
schaf ten, also Quartett, das am häufigsten inszenierte Stück von Müller ist.

Irmer	 Quartett war natürlich der absolute Quotenhit, aber es ist in den letzten 
Jahren nicht mehr so häufig gespielt worden.

Walburg	 Auch ich habe in den letzten zwanzig Jahren einige Inszenierungen von Der 
Auf trag gesehen. Das Tolle finde ich, dass du als Regisseur tatsächlich gezwungen bist, 
eine eigene Ideenwelt zu den Texten zu entwickeln, dadurch entsteht jedes Mal eine 
ganz andere Inszenierung. In der Inszenierung von Konstanze Lauterbach in Leipzig 
sah Matthias Brenner wie Karl Marx aus und du hattest das Gefühl, das Politbüro ist 
im Altersheim und spielt nochmal diese ganze Geschichte durch. Das hatte für mich 
am Anfang der neunziger Jahre eine besondere Kraft, weil es so viel über Trennungs-
schmerz und Verlustangst erzählt hat. Wenn man diese Müller-Texte immer wieder 
neu auf die Bühne bringt und dabei tatsächlich auch immer wieder neue Schichten 
entdeckt, ist es, so wie es Alexander Eisenach sagt, eine Form von Archäologie. Es gibt 
immer wieder Schauspieler, denen man erst einmal erklären muss, was da eigentlich 
geschichtlich abgehandelt wird. Es ist bei Müllers Texten so wie bei der Antike, deren 
Kenntnis ja auch immer geringer wird. An dieser fehlenden Auseinandersetzung mit 
Geschichte, das finde ich das eigentlich Wichtige und ich glaube, das ist auch die The-
se, um den Bogen zu schließen, von Armin Petras, ist der späte Müller gescheitert, des-
halb hat er in den neunziger Jahren resigniert, vor allem auch, weil der Kapitalismus als 
Gesellschaftsmodell alternativlos schien. Ein weiterer Hinweis: Es gibt ja dieses Mate-
rial, diese O-Töne von Heiner Müller, und es ist unglaublich, was man da für Perlen fin-
det. Unter anderem existiert in Müller MP3 eine Tonaufnahme von Müller, der 1994 in 
Berlin in einem Gespräch mit Jürgen Kuttner und André Meier Brechts Mailied vorliest 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Eisenach, J. Fiebach, J. Kuttner, F. Raddatz, L.-O. Walburg, T. Irmer380

und danach in ganz einfachen Worten kommentiert, ich paraphrasiere mal: Das klingt 
jetzt alles furchtbar naiv, aber so waren die Träume. Und es wird in jeder jungen Gene-
ration wieder weitergeträumt werden. Und dann schiebt er nach: oder jeder zweiten, 
oder dritten. Ich finde, das ist Müller. Im Prinzip Hoffnung gleichzeitig den Finger in 
die Wunde legen und sagen: Sind wir hier jetzt nicht an einem Punkt, wo wir etwas 
überschritten haben und der uns eigentlich resignativ zurückbleiben lässt.

Fiebach	 »Keine Hoffnung − keine Verzweiflung.« – betont Müller mehrmals u.  a. 
1986 in Without hope, without despair, einem Gedicht für Bonnie Marranca.

Tragelehn	Dieses Hamlet-Verhältnis, wie ich es nennen möchte, reicht ja sehr weit 
zurück, die Wurzel liegt selbstverständlich im Jahr 1956. Über Jahrzehnte steht unter 
Müllers Notierungen »HIB«, »Hamlet in Budapest«, wobei ›B‹ natürlich auch Berlin 
mitbedeutete. Das Ich in dem Stück ist in der Aufführung von Wilson in grandioser 
Weise akzentuiert worden, eine wunderbare Aufführung in vier Teilen plus ein Mittel-
stück: Die ersten zwei Teile, das Mittelstück, dann nochmal zwei Teile, jedes Mal um 
neunzig Grad gedreht, zeigen dieselben Vorgänge, die alle auf die USA verweisen, aus 
einer amerikanischen Kindheit kommen und äußerlich gar nichts mit Hamlet zu tun 
haben. Wilson lässt alle Regieanweisung mitsprechen, sie gehören zum Text, bis auf 
eine einzige, die wird gespielt: »Zerreißung der Fotografie des Autors.« – ein Bild von Mül-
ler, sorgfältig einmal durchgerissen, damit ist genau das Herzstück des Theaterstücks 
ausgestellt und zugleich entblößt.

Irmer	 Robert Wilson hat übrigens vor zwei Jahren seine Inszenierung der Ham-
letmaschine in Italien mit Schauspielstudenten genau nachgestellt, also dreißig Jahre 
später Die Hamletmaschine als Remake.

Tragelehn	Wilsons erste Aufführung der Hamletmaschine fand ja in den USA statt 
und sie war angeblich besser als die deutsche; vor allem weil es keine professionellen 
Schauspieler waren, sondern Leute, die nur Taxi gefahren sind oder irgendetwas an-
deres gemacht haben. In Hamburg hat er mit Schauspielschülern gearbeitet. In einer 
Vorstellung in Hamburg haben die Amerikaner, die auf einer Europareise waren, den 
zweiten Teil gespielt, sie haben sich den Spaß gemacht, dass sie in der Pause mit den 
Schauspielstudenten getauscht haben. Das sind wunderbare Sachen, die man nur im 
Theater machen kann.

Irmer	 Müllers Texte sind schon durch die verschiedensten historischen Situatio-
nen und Kontexte gegangen und haben ihre Haltbarkeit und Anregungskraft bewahrt, 
was bei Theatertexten nicht durchweg der Fall ist; es gibt ja viele, die nach zwanzig 
Jahren aussortiert werden und nie wieder ins Theater zurückkehren. Das ist bei Müller 
nicht der Fall. Aber wir stellen uns die Frage: Wo sind wir in den letzten fünfzig Jahren 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Im Rücken die Ruinen von Europa« 381

mit den Müller-Texten in ihrer Verschiedenheit und ihren Möglichkeiten angekommen, 
auch international mit offensichtlich ungleichzeitiger Rezeptionen: In Ex-Jugoslawien 
spielt Müller gerade wieder eine größere Rolle, in Frankreich war er schon immer stark 
vertreten; in den USA ist er immer noch vor allem an Universitätstheatern präsent.

Raddatz	 Ich habe 2008 in Damaskus im Rahmen des Goethe-Instituts ein Seminar 
gegeben, das eigentlich Georg Büchner zum Thema hatte. Die Professoren waren 
zum Teil recht jung und hatten in Paris studiert. Sie sprachen kein Deutsch, kannten 
aber französische Übersetzungen von meinen Müller-Interviews und wollten, dass ich 
mit den Studenten Müller-Texte lese. Das Goethe-Institut war erst dagegen, aber das 
Theaterinstitut hat sich durchgesetzt. Drei oder vier Stücke, die ins Arabische über-
setzt waren, lagen schon bereit. Am ersten Tag habe ich auf etwa zwanzig schweigen-
de Studenten eingeredet und versucht zu erklären, worum es bei Die Schlacht in etwa 
geht. Am zweiten Tag sind die Teilnehmer des Workshops etwas aufgetaut, und am 
dritten Tag ›standen alle in Flammen‹; sie waren total interessiert und überschlugen 
sich vor Begeisterung. Ich fragte mich damals: Wie kann das sein? Dieser Autor vor 
vierzig Jahren in Ost-Berlin und diese Studenten hier in Damaskus. Wie kommt das 
zusammen?

Irmer	 Mit welchen Stücken hast Du in Damaskus gearbeitet?

Raddatz	 Soweit ich mich erinnere Die Schlacht, Der Auf trag und eine Antikenbe-
arbeitung. Meine Erklärung war dann, es gibt die gemeinsame Erfahrung der Diktatur. 
Auch eine gewisse Akzeptanz der Diktatur, weil sie ihnen ermöglichte, mit Kunst und 
Theater zu leben, und vor dem Islamismus schützte. Das hört man hier in Deutschland 
nicht so gern. Jedenfalls sprang der Funke über. Ein paar Tage später ist das Seminar 
in einen Club gegangen, in dem nachts im Basement eines Hotels Poesie vorgetragen 
wird. Da sitzen um die zweihundert Leute, Frauen und Männer, dicht an dicht, trin-
ken und rauchen. Arabische Poeten, die gerade in Damaskus sind, tragen Gedichte vor. 
Wir haben vorgeschlagen, dass wir Gedichte von Heiner Müller rezitieren. Da haben 
sie uns ausgelacht und gesagt: Wir kennen Gerd Müller, wir kennen Herta Müller, und 
jetzt kommt auch noch Heinrich Müller. Alle fanden das lustig. Als die Studenten dann 
die Textpassagen lasen, war es absolut still. Dann wurde eine Pause gemacht. Als ich 
im Laufe der Nacht fortging, bat man mich, am nächsten Tag wiederzukommen. Am 
kommenden Nachmittag haben Redakteure von den Zeitungen, vom Fernsehen und 
andere Kultur-Akteure drei Stunden darüber diskutiert, wie es sein könne, dass es 
einen Dichter von Weltformat gibt, den man in Syrien nicht kennt; jedenfalls in der li-
terarischen Szene. Daraufhin wurden verschiedene Aktionen geplant, Übersetzungen 
der Gedichte etc., Aktivitäten, die der Ausbruch des Bürgerkriegs leider verhindert hat. 
Diese Kraft der Müller-Texte in einem anderen kulturellen Kontext habe ich leibhaftig 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Eisenach, J. Fiebach, J. Kuttner, F. Raddatz, L.-O. Walburg, T. Irmer382

erlebt. Im Libanon gab es wenige Jahre später eine Müller-Welle. Müllers Texte errei-
chen Menschen überall auf der Welt.

Irmer	 Lars-Ole Walburg, vielleicht können wir mit der Erfahrung eines Müller-Re-
gisseurs sozusagen ›den Sack zumachen‹. Was müsste passieren, dass es so wird, wie 
Raddatz gerade berichtet hat, dass junge Leute sagen: Bis jetzt haben wir von Heiner 
Müller noch nicht einmal in der Schule etwas gehört, aber nun sehen wir, wie interes-
sant er ist.

Walburg	 Ich bin da ziemlich skeptisch. Ich glaube, von Müller, der ja Walter Benja-
min weiterdenkt, kann man lernen, dass man, nur wenn man sich mit der Geschichte 
auseinandersetzt, in der Lage ist, das Morgen selbst zu gestalten. Ich sehe das aller-
dings immer weniger. Es fehlt die Bereitschaft innerhalb der Gesellschaft, sich Kont-
roversen auszusetzen, Debatten zu führen. Mir kommt es so vor, als würde es immer 
ruhiger.

Irmer	 Die Debatten, die es gibt, sind ja häufig keine echten Debatten.

Walburg	 Debatten haben ja tatsächlich nur in dem Moment einen Sinn, wenn sie 
eine gewisse Langfristigkeit haben, wenn sie ausgehalten werden, und das sehe ich 
nicht. Es sind zumeist erregte Augenblicksdebatten genauso wie unser erregtes Au-
genblicksleben. Alles findet im Jetzt statt. Es mag viele Gründe dafür geben, und die 
Menschen haben viele Sorgen, sodass sie sagen: Ich will gar nicht so viel über das, was 
morgen kommt, nachdenken. In den Gesprächen von Heiner Müller und Alexander 
Kluge wird sichtbar, wie die beiden sich in bestimmte Gedankengebäude hinein be-
wegen, um zu philosophieren, um zu spinnen, um zu träumen. Und das ist etwas, was 
in unserer Welt weitgehend abhandengekommen ist.

Kuttner	 Also ich würde, obwohl ich wirklich alles andere als ein Optimist bin, die-
sen Pessimismus nicht teilen. Ich finde, man merkt auch, dass man älter wird, dass 
die eigene Lebenszeit nicht unbedingt mit der Geschichtszeit kompatibel ist. Es sind 
längere Zeitspannen, und man sollte sich von seinem eigenen, kurzen Leben nicht in 
so eine Depression treiben lassen. Im Grunde können wir ja sagen: Wir haben mehr 
erlebt als viele erleben werden, Osten, Mauerfall usw. Wir haben Glück gehabt, dass 
wir nicht die dreißiger Jahre, Nazi-Deutschland und Hitler miterleben mussten, aber 
es war schon eine Menge los. Wenn ich irgendetwas aus dem Mauerfall gelernt habe, 
dann ist es Folgendes: Da lebt es sich dann so in der DDR, schön ist es nicht, aber es 
geht so weiter und wenn es noch hundert Jahre so ist, und dann macht es auf einmal 
Bumm, und dann ist alles weg, von einem Tag auf den anderen. Das war überhaupt 
nicht abzusehen. Hinterher wissen es ja alle, dass es nicht anders kommen konnte. 
Aber als du da gelebt hast, war das doch selbst im Sommer 1989 unvorstellbar, dass du 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Im Rücken die Ruinen von Europa« 383

im Sommer 1990 deine Kartoffeln mit Westmark bezahlst. Also, auch wenn das hier 
alles so stabil aussieht, ich glaube nicht daran. Wir haben im Osten auch gedacht, dass 
es irgendwie noch eine Weile so weitergeht. Es geht mir dabei nicht um eine apokalyp-
tische Vision, aber es passieren eben doch überraschende Ereignisse. Da gibt es ja die-
sen Müller-Satz: »Weiße Flecken werden in unserm Klima schneller braun als rot.« Wir 
erleben ja gerade, dass weiße Flecken nicht mehr weiß bleiben, sondern eben braun 
werden, und man müsste doch vielleicht was machen, dass sie irgendwie rot werden. 
Man kann natürlich auch rumjammern und sagen: Die dürfen aber nicht braun werden, 
die weißen Flecken. Vielleicht heißt das aber auch, dass sich die roten um die weißen 
Flecken kümmern sollten. Es passiert ja auch was, jetzt z. B. die Schülerdemonstratio-
nen. Ich wollte nach Hannover fahren und bin zu spät gekommen, weil die Schüler vor 
dem Wirtschaftsministerium standen und ich nicht zum Hauptbahnhof gekommen 
bin. Oder z. B. in den USA, da gibt es eine junge Politikerin, die Präsidentin werden 
will und − das ist unvorstellbar − das Wort ›Sozialismus‹ in den Mund nimmt, wo doch 
schon ›liberal‹ ein Schimpfwort ist, so wie im Deutschen ›linksgrün versiff t‹. Und die 
spricht wirklich vom Sozialismus. Also es passiert schon einiges. Wir werden sicherlich 
nicht morgen aufwachen und in einer wunderbaren, neuen Sozialistischen Deutschen 
Republik leben, aber… Ich meine, was man machen kann, ist machen.

Irmer	 Aber es gibt ja durchaus diese skeptischen und pessimistischen Stimmen. 
Armin Petras sagte mal zu mir: »Ich habe keine Lust mehr. So viele Intendanten haben 
mir ausgeredet, Heiner Müller zu inszenieren. Ich habe es überall vorgeschlagen, kei-
ner wollte es.« Es war wirklich eine frustrierende Situation für ihn. Es stellt sich aber die 
Frage, ob es bessere Chancen für diese Art von Texten geben wird, wenn wir in einer 
konfliktreicheren Welt leben.

Fiebach	 Unsere Zeit ist doch total konfliktreich!

Irmer	 Fragen wir mal den jüngsten in der Runde, Alexander Eisenach: Ist der 
nächste Müller schon in Vorbereitung? Und vor allem: Wie lässt er sich machen? Das ist 
auch eine Zukunftsfrage in dem Kontext dieses Heiner-Müller-Symposiums.

Eisenach	 Meine Annäherung an Müller hat vor zwei, drei Jahren begonnen, da konn-
te ich mir zum ersten Mal vorstellen, einen Text von ihm zu inszenieren. Insofern war 
auch die Inszenierung von Tom [Kühnel] und Jürgen [Kuttner] für mich wichtig, vor 
allem weil ja auch Tom selber gesagt hat: »Ich habe Müller eigentlich nie anfassen wol-
len.« Ich glaube, man muss es schaffen, die Ebene des Humors, die diese Texte haben, 
oder auch ihre Polyvalenz sichtbar zu machen, also z. B. nicht immer diese Bilder von 
›abgerissenen und martialisch verspeisten Armen‹ verwenden. Es gibt auch eine an-
dere Bilderwelt und dann klingen diese Texte auch anders. Müller ist ja auch jemand, 
der nach Unfassbarkeit gesucht hat und der zugleich mit vielem kokettiert hat, der in 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Eisenach, J. Fiebach, J. Kuttner, F. Raddatz, L.-O. Walburg, T. Irmer384

einem Augenblick das gesagt hat und es in dem nächsten widerruft, der also gespielt 
hat. Er ist ja nicht als eindeutig politischer Vorkämpfer vorangegangen, er hat nicht 
gesagt, so und so muss die Welt morgen aussehen, sondern er war hauptsächlich ein 
Störenfried, der provoziert hat, sich dann aber auch ganz gerne wieder in die Deckung 
zurückgezogen hat. Dieser anarchische Geist kann Menschen schon infizieren.

Irmer	 Das ist die alte These, die Müller ja auch selbst gerne vertreten hat, dass 
die Literatur, die Texte dem Theater Widerstand leisten müssen. Nun ist die Frage: Ob 
das Theater den Spieß umgedreht hat und sich gegen diese Text wendet.

Kuttner	 Das macht es doch immer. Es ist doch eine Institution, mit Buchhaltung 
und Kasse usw. Die Theaterleute haben doch nicht Müllers Revolution im Kopf, das ist 
der Job von Texten und von Autoren. Man muss trotzig sein und man muss penetrant 
sein. Man muss selber den Mut haben. Das sind derart kräftige Texte, dass jeder, der 
eine bestimmte künstlerische Sensibilität hat, davon überrollt wird. Da gibt es keine 
Gegenwehr. Das muss man nur wissen und sich auch trauen. Und man muss auch mal 
in Rechnung stellen, dass man auf die Fresse fallen kann. Ich finde, man muss das ma-
chen, verdammt nochmal, und wenn man Glück hat, wird es gut.

Das Gespräch fand am 23. März 2019 im Schauspiel Hannover statt.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020 - am 14.02.2026, 16:59:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

