
	 EINFÜHRUNG 7

E in führung 	

Obwohl brasilianische Künstlerinnen und Künstler im Nachkriegs-
deutschland der 1950er und 1960er Jahre in Ausstellungen zu sehen 
waren, im Tagesjournalismus rezipiert wurden, an der Hochschule für 
Gestaltung in Ulm studierten, dort lehrten und am Studium Generale in 
Stuttgart zahlreich ausgestellt wurden, fehlt bisher ein Einblick in die 
interpersonellen und kulturpolitischen Kontaktzonen zwischen Brasi-
lien und Deutschland dieser Zeit. Um diese Leerstelle zu füllen, unter-
sucht das vorliegende Buchprojekt zentrale Momente dieses deutsch-
brasilianischen Kulturaustauschs, der nicht nur als paradigmatisch 
für die Modernebildung angesehen werden kann, sondern auch das 
Potential und das Scheitern in der Kulturverständigung veranschau-
licht. Im Gegensatz zu Projekten westlicher Forschender zu nichtwest-
licher Kunst interessiert mich insbesondere, was es bedeutet, mit dem 
Außenblick einen vertieften Zugang zu unserer eigenen Geschichte 
zu finden. Durch intensive Detailrecherche gewinnen beide Bereiche 
– sowohl das „Andere“ sowie das „Eigene“ – an Familiarität. Detailre-
cherche bedeutet in meinem Falle auch die Schaffung eines möglichst 
faktenbasierten Narrativs. Es fällt nämlich auf, dass Darstellungen der 
Nachkriegsmoderne aus globaler Perspektive auf einen solchen fakten-
basierten Ansatz in der Regel verzichten. Stattdessen werden Diskurse, 
also subsumierende Darstellungen der großen Entwicklungslinien und 
Modernekonzepte, verglichen. Ein solches Vorgehen ist nachvollzieh-
bar: Diese Diskurse sind gerade in der Modernediskussion ausgespro-
chen wichtig, weil Einbettungen, Argumentationslinien und Promoti-
onen beispielsweise der sogenannt freien und demokratischen Kunst 
der Abstraktion ein Bild über die vorgenommenen Kategorisierungen 
und die eigentliche Historisierung der Kunst erlauben. Das vorliegen-
de Buchprojekt geht aber einen anderen – und wie mir scheint, eben-
so wichtigen – Weg, um der Falle der Pauschalisierung zu entkommen. 
Über eine Beschäftigung „von unten“ mit konkreten historischen Fall-
beispielen setzt es sich für eine Umwertung bisheriger Narrative ein. 
Exemplarisch untersuche ich dazu die Politiken von Ausstellungen und 
Institutionen, die Prozesse und Hintergründe der Re-Internationalisie-
rung von Kunsthistorikern und Museumsdirektoren in Politik und Kul-
tur aufzeigen oder alternative Sichtweisen gerade der konkreten Kunst 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERKNÜPFTE MODERNITÄTEN8

anbieten. Weil hier allerdings nicht der Platz für einen umfassenden 
Überblick über die 1950er Jahre ist, will ich einleitend zentrale Hinter-
gründe darlegen, die bei der Besprechung der einzelnen Fallbeispiele 
der brasilianisch-deutschen Interferenzen zwangsläufig zu wenig Be-
achtung finden werden, jedoch als Grundlagenwissen wertvoll für das 
Verständnis sind. 

Menschenbilder

Wegweisend war mir zum einen der Topos des Menschenbildes, nicht 
nur als politische Kategorie der Nachkriegszeit, sondern auch im Kon-
text kunstpädagogischer Ideen. Bisweilen wird im Band das Menschen-
bild nicht als solches benannt, sondern erschließt sich erst über Umwe-
ge – sichtbar beispielsweise bei den Umdeutungen bislang exkludierter 
Menschen bei Nise da Silveira (* 1905 in Maceió; † 1999 in Rio de Janeiro), 
Lina Bo Bardi (* 1914 in Rom; † 1992 in São Paulo) oder Mário Pedrosa  
(* 1900 in Timbaúba/Pernambuco; † 1981 in Rio de Janeiro). 

Das Menschenbild in der unmittelbaren Nachkriegszeit ist 
eine umfangreich diskutierte Kategorie der Politik um den „neuen“, 
„wissenschaftlichen“ Humanismus, der sich auch in der kulturellen 
Debatte manifestierte.1 Er wurde ausgiebig in den Gründungspapieren 
der UNESCO, in den Darmstädter Gesprächen und auf den AICA-Kon-
gressen von Kunstkritikerinnen und -kritikern verhandelt. Die heftig 
geführte Diskussion, wie denn der neue (und vor allem: der deutsche) 
Mensch sein sollte, hat sich auch teilweise mit der vorherrschenden 
Freiheits-Rhetorik nach dem Zweiten Weltkrieg durchmengt. Im Be-
reich der Kunst wurde ab den späten 1950er Jahren an diesem Begriff 
die Vorherrschaft der internationalen Sprache der Abstraktion abgear-
beitet.2 In der wissenschaftlichen Erforschung der Nachkriegspolitik, 
der internationalen Integration und den zahlreichen Demokratisie-

1	 Zichy, Michael: „Menschenbild. Begriffsgeschichtliche Anmerkun-
gen“, in: Archiv für Begriffsgeschichte, 56, 2014, S. 7-30.

2	 Weber-Schäfer, Harriet: „Abstrakt oder figurativ? Das umstrittene 
Menschenbild in der französischen und deutschen Kunsttheorie nach 1945“, 
in: Schieder, Martin/Ewig, Isabelle (Hg.): In die Freiheit geworfen. Positionen 
zur deutsch-französischen Kunstgeschichte nach 1945, Berlin: Akademie 
Verlag 2006, S. 205-228; Wulf, Christoph: Bilder des Menschen. Imaginäre 
und performative Grundlagen der Kultur, Bielefeld: transcript Verlag 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


	 EINFÜHRUNG 9

rungsbestrebungen in verschiedenen Ländern galt bisher die Freiheit 
als das zentrale Thema der Kunst nach der großen Zäsur des Zweiten 
Weltkriegs. Wie mir scheint, ist Freiheit als Topos ohne die Vorstellung 
eines neuen Menschen(-bildes) nicht ausreichend erfasst. Eine Analyse 
der Bedeutung der künstlerischen Produktion aus der psychiatrischen 
Anstalt Pedro II im Stadtquartier Engenho de Dentro in Rio de Janeiro 
(vgl. Kap. 1.3) zeigt auf, wie wichtig die Auseinandersetzung mit der 
„Kunst der Anderen“ („arte dos alienados“, „arte do povo“, etc.) beispiels-
weise für den Neoconcretismo als alternatives Freiheitsnarrativ jen-
seits der euroamerikanischen Einflusssphäre war. 

Die aus westlicher Perspektive vorherrschende Dichotomie 
von Figuration und Abstraktion wurde bisher weder im Vergleich 
noch im Kontext der Debatte um das Menschenbild und die zahlrei-
chen (Re-)Humanisierungsbestrebungen untersucht. Die Betrachtung 
der Gemengelage zwischen Psychiatrie, Abstraktion und alternativer 
Museumpädagogik liefert ein erhellendes Beispiel, wie eng diese drei 
Bereiche miteinander in Verbindung gebracht werden sollten, wenn 
wir eine außereuropäische Perspektive einnehmen wollen. In Deutsch-
land versammelte die erste Veranstaltung der Darmstädter Gespräche 
und die dazugehörige Ausstellung „Das Menschenbild in unserer Zeit“ 
(1951) Persönlichkeiten aus den Bereichen Medizin, Religion, Biologie, 
Soziologie und Philosophie, darunter bedeutende Akteure wie Theodor 
W. Adorno (* 1903 in Frankfurt am Main; † 1969 in Visp) und Alexan-
der Mitscherlich (* 1908 in München; † 1982 in Frankfurt am Main).3 
Die Versammlung diskutierte Themen, die später wieder im Rahmen 
der 1.  documenta 1955 prominent an die Öffentlichkeit gebracht wur-
den, sich jedoch weitgehend um die Abbildbarkeit des Menschen in der 
Kunst drehten – nicht aber um das Wesen, die Gleichheit und die Kraft 
von Menschen, die einem gesellschaftlichen Muster nicht entsprechen. 

Welche weiteren Einflüsse die internationale Politik, beispiels-
weise via den Kongress für kulturelle Freiheit (CCF), auf Veranstal-

3	 Beide waren Mitglieder der deutschen CCF-Exekutive oder durch die 
Zeitschrift „Der Monat“ mit dieser durch das CIA geförderten Institution 
verbunden. Vgl. dazu Hochgeschwender, Michael: Freiheit in der Offensi-
ve? Der Kongreß für kulturelle Freiheit und die Deutschen, München: R. 
Oldenbourg Verlag 1998, S. 58, 62, 155, 326; vlg. auch Laade, Clea Catharina: 
Die Ausstellung „Das Menschenbild in unserer Zeit“ und das erste Darm-
städter Gespräch, Berlin: Logos-Verlag 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERKNÜPFTE MODERNITÄTEN10

tungen wie die Darmstädter Gespräche hatte, wird hier nicht weiter 
erfasst.4 Diesem Thema gebührte eine eigene Untersuchung, ebenso 
wie dem Abstraktion-Figuration-Paradigma, das ein eigenes Kraftfeld 
zwischen Lateinamerika und der West-Ost-Debatte des Kalten Kriegs 
hervorbrachte. Innerhalb des gleichen politischen Mentalraums liegen 
die Anfänge der UNESCO, deren Positionspapiere auch durch den inter-
nationalen Kunstkritikerverband AICA (Association Internationale des 
Critiques d’Art) verbreitet wurden. Mit der UNESCO wurde der Grund-
stein für eine erste Phase der Globalisierung gelegt.5 Sie verstand den 
„wissenschaftlichen Humanismus“ als einen universellen Ansatz, um 
auf der Grundlage von Wissen im Rahmen eines universalen Systems 
die Entstehung einer globalen Gemeinschaft voranzubringen.6 

Pädagogiken

In Brasilien wurde die Demokratisierung und bildungspolitische Er-
mündigung der Gesellschaft durch Bildung und Kunst ab 1945, nach 
dem Ende der 15-jährigen Diktatur unter Gétulio Vargas (* 1882 in São 
Borja; † 1954 in Rio de Janeiro), ein politisches Anliegen. Zu Beginn der 
kurzen Regierungszeit Eurico Gaspar Dutras (* 1883 in Cuiabá, Mato 
Grosso; † 1974 in Rio de Janeiro) von 1946 bis 1951 fand eine politische 
Öffnung statt, die kommunistische Strömungen für kurze Zeit zuließ. 
Diese wurden ab 1947 jedoch durch einen erstarkenden Antikommu-

4	 Saunders, Frances Stonor: Wer die Zeche zahlt… Der CIA und die 
Kultur im Kalten Krieg, Berlin: Siedler 2001; Scott-Smith, Giles (Hg.): The 
Cultural Cold War in Western Europe, 1945-1960, London: Cass 2003; 
Scott-Smith, Giles: The Politics of Apolitical Culture. The Congress for 
Cultural Freedom, the CIA and Post-War American Hegemony, London: 
Routledge 2002; vgl. auch die Ausstellung „Parapolitik. Kulturelle Freiheit 
und Kalter Krieg“, Haus der Kulturen der Welt Berlin, 2017/18.

5	 Pavone, Vincenzo: Globalisation, Science and the „Minds of Men“. 
Scientific Humanism and the Philosophical Foundations of UNESCO, 
2005, https://www.researchgate.net/publication/280527332_Globalisa-
tion_Science_and_the_Minds_of_Men_Scientific_Humanism_and_the_
philosophical_foundations_of_UNESCO (letzter Zugriff: 26.3.2022).

6	 Mit der Schrift des ersten UNESCO-Direktors Julian Huxley wurde 
der Grundstein der Philosophie des „wissenschaftlichem Humanismus“ 
gelegt, der in Zukunft in die Länder getragen werden sollte. Huxley, Julian: 
„Unesco. Its Purpose and its Philosophy“, Paris: United Nations Educatio-
nal Scientific and Cultural Organisation 1946 https://unesdoc.unesco.org/
ark:/48223/pf0000068197 (letzter Zugriff 18.3.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


	 EINFÜHRUNG 11

nismus und den nordamerikanischen Imperialismus bekämpft; auch 
Liberalisierungsbewegungen im Bereich der Pädagogik kamen ins Sto-
cken. Der Weg für die Liberalisierung der Bildung war allerdings schon 
früher geebnet worden, insbesondere durch den 1932 veröffentlichten 
Text „Manifesto dos Pioneiros da Educação Nova“ („Manifest der Pio-
niere der neuen Bildung“) des Pädagogen und Juristen Anísio Teixeira 
(* 1900 in Caetité; † 1971 in Rio de Janeiro7), der sich am amerikanischen 
Pragmatismus John Deweys (* 1859 in Burlington/Vermont; † 1952 in 
New York) orientierte. Dieser Fokus dominierte auch weitere Publika-
tionen Teixeiras aus der Zeit, wie an seinen Arbeiten „Aspectos ameri-
canos de educação“ („Amerikanische Aspekte der Bildung“, 1928) und 
„Educação progressiva: uma introdução à filosofia da educação“ („Pro-
gressive Bildung: Eine Einführung in die Bildungsphilosophie“, 1934) 
abgelesen werden kann. 

Zentrales Moment der Bewegung um Teixeira war die Vor-
stellung, dass Leben und Bildung verbunden sein sollten, und dass die 
Schule als eine Gesellschaft im Kleinen anzusehen sei. Lernen soll-
te auf Erfahrung aufbauen.8 Das war der Anknüpfungspunkt an den 
grundlegenden Gedanken Deweys, den auch die italienische Pädagogin  
Maria Montessori (* 1870 in Chiaravalle; † 1952 in Noordwijk aan Zee) 
und andere Reformpädagoginnen und -pädagogen des frühen 20. Jahr-
hunderts teilten: Dass eine auf eigenen Erfahrungen fußende Entwick-
lung selbstbestimmte Individuen, d.h. eine demokratische Bildung auch 
eine moderne demokratische Gesellschaft hervorbringen würde. Akti-
vität und „organische“ Erfahrungen galten als Fundament eines aktiven 
Lebens und einer gesellschaftlichen Bewegung.9 Für Teixeira war dies 

7	 Teixeira verschwand während der bzw. durch die Militärdiktatur auf 
mysteriöse Weise am 11.3.1971. Sein gewaltsamer Tod ist bis heute unaufge-
klärt.

8	 Lopes de Lima, João Francisco: „Educar para a democracia como 
fundamento da educação no Brasil do século XX: a contibuição de Anísio 
Teixeira“, in: Educar em Revista, Curitiba, 39, Jan./April 2011, S. 225-239, 
hier S. 229; Soares Cabrera de Souza, Márcia Cristina: Anísio Teixeira e a 
educação brasileira: Da formação intelectual aos projetos para a escola pú-
blica, 1924-64, Uberlândia: Universidade federal de Uberlândia, Faculade de 
educação 2018; Chahin, Samira Bueno: Cidade nova, escolas novas? Anísio 
Teixeira, arquitetura e educação em Brasília, São Paulo: Vidal 2018. 

9	 Teixeira bezog sich auch auf Deweys Theorie der Erfahrung und 
Bildung als soziales Manifest und als sozialer Prozess. Dewey, John: Experi-
ence and Education [1938], New York: Free Press 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERKNÜPFTE MODERNITÄTEN12

ein zentraler Ansatz seiner Pädagogik. Durch die politische Grundlage, 
die er mit seinem Denken gelegt hatte, konnten gleich nach dem Ende 
der Diktatur nicht nur progressive Schulen entstehen. Auch die neuen 
Kunstmuseen mit ihren eigenen Schulprojekten konnten sich darin 
nahtlos, wenngleich mit eigenen kulturpolitischen Hintergründen, 
einfügen. 

Brasiliens Großstädte erlebten in den 1940er Jahren ein enor-
mes Bevölkerungswachstum. Aus diesem Grund wurden Schulen er-
richtet, in denen die „neue Pädagogik“ auch räumlich zum Ausdruck 
kam. Hélio Duarte (* 1906 in Rio de Janeiro 1906; † 1989 in São Paulo) 
baute zwischen 1949 und 1954 unter der staatlichen Initiative des „Con-
vênio Escolar“ („Bildungspakt“) zahlreiche Schulen in der rasch wach-
senden Wirtschaftsmetropole São Paulo, um dem massiven Bevölke-
rungszuwachs der Stadt gerecht zu werden.10 Die Zeit nach 1945 fiel mit 
einer fruchtbaren Phase der Demokratisierung in Brasilien zusammen, 
die im Oktober 1955 mit der Wahl Juscelino Kubitscheks (* 1902 in Di-
amantina; † 1976 in Resende) zum Staatspräsidenten einen Höhepunkt 
erreichte. Kubitschek war nicht nur Initiator des Fünfjahres-Plans zum 
Bau der neuen Hauptstadt Brasília, sondern ein Unterstützer Teixeiras, 
der als Bildungsminister für zahlreiche Bildungsreformen in Brasilien 
verantwortlich zeichnete. Teixeira war in den 1940er Jahren UNESCO-
Hochschulberater gewesen. Der Pädagoge war auch Gründer der ersten 
„Parkschule“, dem „Centro Popular de Educação Carneiro Ribeiro“ in 
Salvador de Bahía (1950), eine Schule integraler Bildung, die ein interna-
tionales Leuchtturmprojekt wurde.11 In die gleiche Zeit fallen die Alpha-
betisierungskampagnen von Paulo Freire (* 1921 in Recife; † 1997 in São 
Paulo). Die Erkenntnis, dass sich die Landbevölkerung der Bildung ver-

10	 Godinho Lima, Ana Gabriela: „Two moments of School Architecture 
in São Paulo, Ramos de Azevedo and his Republican Pioneering Schools/
Hélio Duarte and the ‚Educational Agreement‘“, in: Paedagogica Historica, 
Februar, 41, 1-2, 2005, S. 215-241.

11	 Teixeira, Anísio: „A Escola Parque da Bahia”, in: Revista Brasileira 
de Estudos Pedagógicos, Rio de Janeiro: INEP, 47, 106, April/Juni 1967, 
S. 246-253, http://www.bvanisioteixeira.uf ba.br/artigos/parque.htm 
(letzter Zugriff: 26.3.2022); Duarte, Hélio: Escola-classe, escola-parque, 
São Paulo: FAU-USP 2009; Samira B. Chahin: „Cidade, escola e urbanis-
mo: O programa escola-parque de Anísio Teixeira, undatiert, https://
duckduckgo.com/?q=Samira+B.+Chahin%2C+%E2%80%9ECidade%2C+
escola+e+urbanismo%3A+O+programa+escola-parque+de+An%C3%A
Dsio+Teixeira&t=h_&ia=web (letzter Zugriff: 26.3.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


	 EINFÜHRUNG 13

schließt, weil sie sich dem Bürgertum gegenüber minderwertig fühlt, 
war für Freire das Zeichen einer „Kultur des Schweigens“, der er mit ei-
ner „problemformulierenden Bildung“ entgegenwirken wollte.12 

Zumindest Teixeira hatte in dieser Zeit Kontakt mit der für die 
brasilianische Moderne bedeutenden Architektin Lina Bo Bardi, da  
dieser 1951 den Artikel „Um preságio de progresso“ („Ein Omen des Fort-
schritts“) in der vierten Ausgabe von Bo Bardis Museumszeitschrift 
„Habitat“ zum Thema der neuen Schularchitektur in Brasilien veröf-
fentlichte.13 Ein direkter Kontakt zwischen Freire und der Architektin 
ist bisher nicht belegt, obwohl deren pädagogische Konzepte erstaun-
liche Parallelen aufweisen.14 Die neuen Museumsschulen in Brasilien  
sowie die freien Schulen amerikanischen und britischen Zuschnitts 
sind historische Beispiele dafür, wie die Werte Freiheit, Demokratie 
und Bildung für alle proklamiert und letztlich je nach gesellschaftli-
chen und politischen Kontexten umgesetzt wurden. Nicht übersehen 
werden darf dabei, dass gerade die Museen nach wie vor Diskursorte 
einer bürgerlichen Elite waren (vgl. Kap. 1.1 und 1.2). Auch in den neuen 
brasilianischen Metropolen mit ihrem enormen Bevölkerungswachs-
tum blieben die Bildungsschichten räumlich stark segregiert. Während 
die ärmere Bevölkerung mit ihrer unterbezahlten Arbeitskraft in die 
Städte drängte und sich in der wuchernden und politisch unkontrol-
lierten Peripherie ansiedelte, bildeten sich in den Zentren, allen voran 
in São Paulo, reiche Quartiere.15

12	 Freire, Paulo: Pädagogik der Unterdrückten. Bildung als Praxis der 
Freiheit, Hamburg: Rowohlt 1973, S. 88. 

13	 Teixeira, Anísio: „Um preságio de progresso“, in: Habitat, São Paulo, 
4, 2, 1951, S. 2.

14	 Im Kapitel 1.2 dieses Bandes wird näher auf diesen Bezug eingegan-
gen. Vgl. de Oliveira, Olivia: „Lina Bo Bardi’s and Paulo Freire’s Anti-
Museums and Anti-Schools“, in: Pedrosa, Adriano (Hg.): Concreto e cristal. 
O acervo do MASP nos cavaletes de Lina Bo Bardi, São Paulo: MASP/Rio de 
Janeiro: Cobogó 2015, S. 92-97.

15	 Caldeira, Teresa P.R.: „Building Up Walls: The New Pattern of Spatial 
Segregation in São Paulo”, in: International Social Science Journal, 48, 1, 
1996, S. 55-66.

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERKNÜPFTE MODERNITÄTEN14

Modernitäten 

Anhand eines exemplarischen Vergleichs soll auch die Debatte um die 
euroamerikanische16 Moderneentwicklung auf globaler Ebene aufge-
griffen werden, die durch die Festschreibungen von Kanon und Stil 
sowie die Rolle von Zentrum und Peripherie geprägt ist. Am Beispiel 
einer auch ästhetischen und stilanalytischen Kontrastierung von 
Werk und Leben zweier Künstler, Georgio Morandi (* 1890 in Bologna;  
† 1964 in Bologna) und Alfredo Volpi (*1896 in Lucca; † 1988 in São  
Paulo), möchte ich die Zentrismus-Kritik der Global Art History mit 
einem Close Reading historischer Quellen verbinden, um die Mecha-
nismen bisheriger Rezeptionen aufzuzeigen. Die daraus gewonnenen 
Erkenntnisse erlauben auch einen ästhetischen Vergleich, der mit der 
Methode der „Nahsicht“ von unten verschränkt wird. Diese Herange-
hensweise steht in klarem Kontrast zu den heute dominierenden Strö-
mungen innerhalb der brasilianischen Kunstwissenschaft, die nach 
wie vor an der Einschreibung in den euroamerikanischen Kanon fest-
halten oder bestimmte ästhetische Eigentümlichkeiten der brasiliani-
schen Kunst herausarbeiten.17 Solche Ansätze fördern zwar die Kennt-
nis nichteuropäischer Kunst, lassen letztlich jedoch den eigentlich zu 
hinterfragenden Prozess der Kanonisierung außen vor. Die in diesem 
Band vorgelegten Analysen, die als eine „Moderne in Nahsicht“ weniger 

16	  Ich spreche hier von einer „euroamerikanischen“ Vorstellung, die 
sich auf die Vormachtstellung der amerikanischen Kunst in der Kunst 
des 20. Jahrhunderts sowie der amerikanisch geprägten Kunstgeschichte 
um das Magazin „October“ bezieht. Alternativ spricht die Wissenschaft 
von „eurozentristisch“, einem weiter gefassten Begriff europäischer 
Vormachtstellung im Kontext der Weltkolonisierung. Vgl. Conrad, 
Sebastian/Randeria, Shalini: „Einleitung. Geteilte Geschichten – Europa 
in einer postkolonialen Welt“, in: dies. (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus. 
Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, 
Frankfurt: Campus Verlag 2013, S. 32-70.   

17	 Sergio Bruno Martins misst zum Beispiel die brasilianische Mo-
derne zwar an der europäischen, vor allem an Hal Fosters Kritik an Peter 
Bürgers Theorie der Avantgarde, betont jedoch einen „radical shift“, 
den gerade die brasilianische konkrete Kunst ausmacht, indem sie ein 
„modernistisches Bewusstsein“ „konkret“ gemacht hat. Martins, Sérgio B.: 
Constructing an Avant-Garde. Art in Brazil, 1949-1979, Cambridge/Mass.: 
The MIT Press 2013. Vgl. auch die gleichen Argumente bei Villas Bôas, 
Glaucia: „Geopolitical Criteria and the Classification of Art“, in: Third  
Text, 26, 1, Januar 2012, S. 41-52.

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


	 EINFÜHRUNG 15

in die Breite als vielmehr exemplarisch in die Tiefe der Archivebenen  
arbeiten, setzen sich hiervon ab und sollen bisherige Ansätze zur glo-
balen Kunstgeschichte wie den geopolitischen (Thomas daCosta Kauf-
mann), den horizontalen (Piotr Piotrowski, Boaventura de Sousa Santos), 
den Ansatz des Kulturstransfers (Michel Espagne/Michael Werner), der 
Transmoderne (Christian Kravagna, Enrique Dussel) oder der multiplen 
Modernen ergänzen.18 Die genannten Ansätze sind bei weitem keine ab-
geschlossenen Theoriegebäude, sondern erfahren weitere Entwicklung 
durch ihre Vertreter. Ihr vorwiegendes Anliegen ist die bereits oben er-
wähnte Ausdifferenzierung von Narrativen, für die sie auf zahlreiche 
Begrifflichkeiten wie „contra-modernity“ (Homi K. Bhabha19), „contact 
zones“ (Mary Louise Pratt20), „counter-cultures of modernity“ (Paul 
Gilroy21) oder eben die Transmoderne zurückgreifen. Dagegen legt das 
vorliegende Buch den Schwerpunkt – hier sehe ich den unmittelbaren 
Anknüpfungspunkt meiner Arbeit – auf eine Verdichtung der Narra-
tive, wie sie von der französischen Kunsthistorikerin Béatrice Joyeux-
Prunel gefordert wird.22 Eine solche Verdichtung beschreibt nicht nur 

18	 Kaufmann, Thomas DaCosta: Toward a Geography of Art, Chicago: 
University of Chicago Press 2004; Piotrowski, Piotr: „Toward a Horizon-
tal History of the European Avant-Garde, in: Bru, Sascha (Hg.): Europa! 
Europa? The Avant-Garde, Modernism and the Fate of a Continent, Berlin: 
De Gruyter 2009, S. 49-58; de Sousa Santos, Boaventura: „Beyond Abyssal 
Thinking. From Global Lines to Ecologies of Knowledges“, in: Review, 30, 
1, 2007, S. 45–89, https://ces.uc.pt/bss/documentos/AbyssalThinking.pdf 
(letzter Zugriff: 21.3.2022); Espagne, Michel/Werner, Michael: Transferts. 
Les rélations interculturelles dans l’espace franco-allemand, XVIIIe et XIXe 
siècle, Paris: Éd. Recherche sur les Civilisations 1988; Kravagna, Christian: 
Transmoderne. Eine Kunstgeschichte des Kontakts, Berlin: b-books 
(PoLYpeN) 2017; Kravagna, Christian: „When Routes Entered Culture: 
Histories and Politics of Transcultural Thinking“, in: Gludovatz, Karin (Hg.): 
The Itineraries of Art: Topographies of Artistic Mobility in Europe and Asia, 
Paderborn: Wilhelm Fink Verlag 2015, S. 35-56; Dussel, Enrique: „Trans-
modernity and Interculturality: An Interpretation from the Perspective of 
Philosophy of Liberation“, in: Transmodernity. Journal of Peripheral Cul-
tural Production of the Luso-Hispanic World, 1, 3, 2012, S. 28-59; Eisenstadt, 
Shmuel N.: „Multiple Modernities“, in: Daedalus, 129, 1, 2000, S. 1-29.

19	 Bhabha, Homi K.: The Location of Culture, London: Routledge 2004.

20	 Pratt, Mary Louise: Imperial Eyes. Travel Writing and Transcultura-
tion, London: Routledge 2008.

21	 Gilroy, Paul: The Black Atlantic. Modernity and Double Conscious-
ness, London: Verso 1993.

22	 Joyeux-Prunel ist u.a. Gründerin und Direktorin des Projekts 
Artl@s, einer internationalen Forschungsplattform zur künstlerischen 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERKNÜPFTE MODERNITÄTEN16

unterschiedliche Blickwinkel, sondern stützt sich auf Quellendoku-
mente, deren Wert sie damit betonen will. Joyeux-Prunel beschreibt 
den Ansatz als einen „descriptive or chronologial approach“, der auf-
zeigen soll, dass viele Narrative gleichzeitig existieren, „each with its 
own system of reference and value“. Jedoch, „the task is gigantic“.23 Die 
in diesem Buch ausgewählten Themenfelder speisen sich mit wenigen 
Ausnahmen aus dem Faktenwissen der 1950er Jahre, einer Zeit, deren 
Quellenmaterial noch weitgehend ungesichtet ist. In diesem Sinne ist 
auch der Titel zu verstehen, der mit „Modernitäten“ die „Moderne(n)“ 
zwar andeutet, doch ganz im Sinne des Dudens eine Erweiterung durch 
die Idee einer „modernen Beschaffenheit“, einem „modernen Gepräge“ 
bis zu einem „modernen Verhalten“ mitdenken möchte. Das Buch versteht 
sich also als eine Nach-/Neuschreibung, als Korrektiv dieser Zeit. Nicht nur 
die Inhalte, sondern auch die methodischen Fragestellungen bieten sich 
dafür hervorragend an. 

Tropische Moderne24 

Als der italienische Galerist und Kunstkritiker Pietro Maria Bardi  
(* 1900 in La Spezia; † 1999 in São Paulo) 1946 nach Brasilien übersie-
delte, nahm er nicht nur rasch eine zentrale Rolle im kulturellen Leben 
von São Paulo ein, sondern wurde auch Exponent einer „vorglobalen“ 
tropischen Moderne neuen, internationalen Zuschnitts. Die Komplexi-
tät der Figur Bardi, ehemals faschistischer Anhänger des italienischen 
Regimes, steht stellvertretend für eine kulturelle Situation in Brasi-
lien, die als Melting Pot der alten und neuen Kultur sowie gewaltiger 
gesellschaftlicher Umschichtungen zu sehen ist. Bardi gründete bereits 
ein Jahr nach seiner Ankunft in São Paulo mit Unterstützung des ein-
flussreichen Unternehmers Francisco de Assis Chateaubriand Bandeira 
de Melo (*1892 in Umbuzeiro, Paraíba; † 1968 in São Paulo) das Museu 

und kulturellen Globalisierung mit Schwerpunkt Digital Humanities 
und dem Transnationalen. Joyeux-Prunel, Béatrice: „The Uses and 
Abuses of Peripheries in Art History“, in: Artl@s Bulletin, 3, 1, Peripher-
ies, 2014, S. 4-7.

23	  B. Joyeux-Prunel: The Uses and Abuses, S. 5.

24	 Vgl. auch Johann Jacobs Museum: Einführung zum Forschungs-
feld „Tropische Moderne“, https://johannjacobs.com/de/arbeitsfelder/
tropische-moderne (letzter Zugriff: 27.3.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


	 EINFÜHRUNG 17

de Arte de São Paulo/MASP, nicht ohne kurz darauf mit seinen neuen 
Impulsen zur demokratischen Kunstvermittlung und Bildung, die er 
in zahlreichen Artikeln in der Tagespresse publizierte, bei der weißen  
Elite auf Widerstand und Kritik zu stoßen: 

Diese Form des Kolonialismus ist eine der gefährlichsten, weil sie 
auf kulturelles Terrain beschränkt ist. So intelligent, so liberal, 
so offen für die Ideen anderer Menschen, ein Italiener ist immer 
ein Italiener, wie ein Deutscher immer ein Deutscher ist und ein 
Abessinier immer ein Abessinier sein muss.25 

Der Autor dieser Zeitungskritik, Julinho Mesquita, selbst För-
derer der Kunst und aus einer traditionellen Familie São Paulos stam-
mend, spielte mit diesen scharfen Worten sowohl auf die politische Ori-
entierung Bardis in Italien und das nationalsozialistische Deutschland, 
als auch indirekt auf die Besetzung Abessiniens durch das faschistische 
Italien an. Bardi konterte ohne Umschweife: 

Unter diesem Gesichtspunkt möchte der „Estado de S. Paulo“ be-
stätigen, dass die einzigen authentischen Brasilianer die Indios 
[índios] sind, und wenn die Indios wiederum auf die gleiche Weise 
argumentiert hätten, wäre unser Julinho Mesquita heute ein klei-
ner Araber [arabezinho] der saudischen oder libyschen Wüste. Die 
ausländische Mesquita-Familie kann nach Brasilien kommen, ein 
Vermögen machen und das Land mit einer der reaktionärsten Zei-
tungen der Welt bereichern: Warum zensieren sie dann Auslän-
der (wenn auch durch sympathische Pseudo-Proteste), die hierher 
kommen, um zur moralischen Entwicklung Brasiliens beizutra-
gen? Lerne, dich nicht mit Aussagen in einem wahrhaft kolonialen 
Stil zu erniedrigen […].26 

25	  Mesquita, Julinho: „Nacionalismo e museus“, in: Estado de S. Paulo, 
17. April 1952. Zit. nach Villas-Bôas Lobão, Luna: A missão artística do 
primeiro MASP: um estudo da concepção de Pietro Maria Bardi para 
os primeiros anos do MASP, Campinas 2014, S. 50, https://www.ifch.
unicamp.br/eha/atas/2011/Luna%20Lobao.pdf (letzter Zugriff: 26.3.2022). 
Übersetzung der Autorin.

26	  Bardi, Pietro Maria, in: Habitat, 7, Juni 1952, zit. nach L. Lobão:  
A Missão Artística, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERKNÜPFTE MODERNITÄTEN18

Bardi, der seine Rolle als Förderer eines aufstrebenden, inter-
nationalen Brasiliens in zahlreichen Zeitungsartikeln zu manifestieren 
wusste, scheute weder Konflikt noch klare Worte. Die zitierte Passage 
ist ein Auszug aus einer Polemik, der die komplexen Zusammenhänge 
zwischen sozialen, kulturellen, ethnischen und politischen Entwick-
lungen anklingen lässt, die auch heute noch in vielen Bereichen gelten.

Brasiliens Moderne fand mit der sich später als prägend her-
ausstellenden „Semana de arte moderna“, der „Woche der modernen 
Kunst“, einen historisch relevanten Entwicklungsschub.27 Sie wurde als 
Kunstfestival im Stadttheater von São Paulo zur hundertjährigen Unab-
hängigkeit Brasiliens von Portugal an gerade einmal drei Februartagen 
1922 durchgeführt. Zahlreiche Künstler, Musiker und Schriftsteller, 
darunter Mário (* 1893 in São Paulo; † 1945 in São Paulo) und Oswald de  
Andrade (* 1890 in São Paulo; † 1954 in São Paulo), Tarsila do Amaral (* 1886 
in Fazenda São Bernardo/Capivari; † 1973 in São Paulo), Anita Malfatti  
(* 1889 in São Paulo; † 1964 in São Paulo) und der Komponist Heitor 
Villa-Lobos (* 1887 in Rio de Janeiro; † 1959 in Rio de Janeiro) feierten 
mit Lesungen, Ausstellungen und Konzerten die symbolische Distan-
zierung von Europa.28 Die Resonanz auf die vom Künstler Emiliano Di 
Cavalcanti (* 1897 in Rio de Janeiro; † 1976 in Rio de Janeiro) und dem 
Schriftsteller Mário de Andrade organisierte Kunstwoche ist mit derje-
nigen der Armory Show in New York von 1913 zu vergleichen.29 Mit dem 

27	  Auch in Bezug auf die Entwicklung einer „Utopie“ in Brasilien, die 
Werte radikal befragen und die sogenannten „primitiven“ Elemente der bra-
silianischen Nationalität unter der Prämisse der Unabhängigkeit umwerten 
sollte. Giunta, Andrea: „Strategies on Modernity in Latin America“, in: 
Mosquera, Gerardo (Hg.): Beyond the Fantastic. Contemporary Art Criticism 
from Latin America, London: inVIA 1995, S. 53-66; Söderlund, Kalinca Costa: 
„Antropofagia: Early Arrière-Garde Manifestation in 1920s Brazil“, in: RIHA 
Journal, 0132, 15 July 2016, https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/
rihajournal/article/view/70198/71092 (letzter Zugriff: 26.3.2022).

28	  Nascimento, Evando: „ A Semana de Arte Moderna de 1922 e o 
modernismo brasileiro: atualização cultural e ‚primitivismo‘ artístico“, in: 
Gragoatá, Niterói, 39, 2015, S. 376-391; Cavalcanti Simioni, Ana Paula: „Le 
modernisme brésilien, entre consécration et contestation“, Perspective. 
Actualités de la recherche en histoire de l’art, 2, 2013, S. 325–342, http://
journals.openedition.org/perspective/3893 (letzter Zugriff: 26.3.2022); 
Ades, Dawn: Art in Latin America. The Modern Era, 1820-1980, New Ha-
ven/London: Yale University Press 1989, S. 125-136.

29	  Die „Armory Show“, auch „International Exhibition of Modern Art“, 
fand 1913 in New York statt und zeigte erstmalig ein breites Spektrum 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


	 EINFÜHRUNG 19

kulturellen Konzept der Anthropophagie, die nach einer Einverleibung 
und Dekonstruktion der europäischen Moderne strebte, fanden die 
Künstlerinnen und Künstler ein bildhaftes Motiv ihrer Stellung zwi-
schen der Alten Welt und der gewachsenen gemischten Bevölkerungs-
struktur Brasiliens. Oswald de Andrade untermauerte die Erfahrungen 
der „Semana de arte moderna“ 1928 mit dem „Manifesto antropófago“ 
(„Anthropophagischen Manifest“), das heute als ein Schlüsseltext der 
Kunstgeschichte Brasiliens gilt. De Andrade behauptet in seinem im 
Stile poetischer Prosa Rimbauds verfassten Essay, dass die Einverlei-
bung fremder – und vorwiegend der europäischen – Kultur eine Stärke 
Brasiliens sei, mit der sich das Land gegen die kulturelle Unterdrückung 
stemmen könne. Das Interesse der europäischen Modernisten am Pri-
mitivismus und an einer „primitiven Mentalität“, wie sie der französi-
sche Philosoph und Ethnologe Lucien Lévy-Bruhl (* 1857 in Paris; † 1939 
in Paris) 1922 beschrieben hatte,30 entlarvte De Andrade als schauerli-
chen westlichen Kolonialismus, der eine unbegründete Überlegenheit 
einer anderen Kultur gegenüber behauptete. Die eigene Zugehörigkeit 
zu einer weißen Elite wurde von den brasilianischen Modernisten je-
doch weitgehend ausgeblendet.31 Das Konzept der Anthropophagie 

der modernen Kunst. Sie gilt heute als Meilenstein für die amerikanische 
Kunst und als Beginn der Moderne in Amerika. Kushner, Marilyn S./
Orcutt, Kimberly: The Armory Show at 100: Modernism and Revolution, 
New York: Historical Society/London: Giles 2013; Lunday, Elizabeth: The 
Modern Art Invasion: Picasso, Duchamp, and the 1913 Armory Show that 
Scandalized America, Guildford/Conn.: Lyons-Press 2013.

30	  Lévy-Bruhls Theorie der primitiven Mentalität markiert eine kont-
roverse Entwicklung der frühen Ethnologie. De Andrade bezieht sich auf 
Lévy-Bruhls damals aktuelle Schrift „La mentalité primitive“ [1922], Paris: 
Presses Universitaires de France 1947.

31	  de Andrade, Oswald: „Aspecto antropofágico da cultura brasileira:  
O homem cordial“, in: de Andrade, Oswald: Obras completas VI. Do Pau- 
Brasil à antropofagia e às utopias, Rio de Janeiro: Vera Cruz 1972,  
S. 139-144; Rolnik, Suely: „Subjetividade Antropofágica/Anthropophagic 
Subjectivity“, in: Herkenhoff, Paulo/Pedrosa, Adriano (Hg.): Arte Contem-
porânea Brasileira: Um e/entre Outro/s, XXIVa Bienal Internacional de São 
Paulo, São Paulo: Fundação Bienal de São Paulo 1998, S. 128-147; Sandführ, 
Thomas: Só a Antropofagia nos une – Assimilation und Differenz in der Fi-
gur des Anthropophagen, in: Entre Pindorama : [Zeitgenössische brasilia-
nische Kunst und die Antropofagia] = [a arte Brasileira contemporânea e a 
antropofagia] = [contemporary Brazilian art and antropofagia], Nürnberg: 
Verlag für moderne Kunst 2005; Sperling, Katrin H.: Nur der Kannibalis-
mus eint uns: Die globale Kunstwelt im Zeichen kultureller Einverleibung. 
Brasilianische Kunst auf der documenta, Bielefeld: transcript Verlag 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERKNÜPFTE MODERNITÄTEN20

wurde durch das gesamte 20. Jahrhundert bis in unsere Zeit wiederholt 
aufgegriffen, beispielsweise in den 1960er Jahren durch den Film „Ma-
cunaíma“ von Joaquim Pedro de Andrade (* 1932 in Rio de Janeiro; † 1988 
in Rio de Janeiro) (1969) und Ende der 1990er Jahre durch die von den 
Kuratoren Paulo Herkenhoff und Adriano Pedrosa organisierte Bienna-
le in São Paulo, „Um e/entre Outros“ (1998).32 

	In Anbetracht der diversen Modernen, die kunsthistorisch 
durchlaufen werden, kann das Erscheinen von Pietro Maria Bardi (so-
wie anderer Protagonisten, die in das Land immigrierten oder es länger 
besuchten) im brasilianischen Kunstkontext als sowohl „vorglobal“ als 
auch „tropisch“ bezeichnet werden, denn beide Ausrichtungen sind ein 
Hinweis auf die dichte Verknüpfung internationaler Globalisierungs-
anfänge sowie den spezifischen und komplexen Kontext in Brasilien 
inklusive seiner Reibungsflächen. Aus kunsthistorischer Sicht hat die 
„Semana de Arte Moderna“ zum ersten Mal in der Kunstgeschichte 
Brasiliens die Wertigkeiten der kulturellen Entwicklungen hin zu  
einer tropischen Moderne verschoben. Brasilianische Künstlerinnen 
und Künstler wie Arsila do Amaral und Anita Malfatti studierten in 
oder besuchten Europa in den 1910er und 1920er Jahren, wo sie nicht 
nur mit den neuen Kunstströmungen der Moderne, sondern auch mit 
der revolutionären Politik Russlands in Berührung kamen. Malfatti 
studierte beispielsweise bei Lovis Corinth (* 1858 in Tapiau/Ostpreu-
ßen; † 1925 in Zandvoort) in Berlin, Amaral bei Ferdinand Léger (* 1881 
in Argentan; † 1955 in Gif-sur-Yvette), Albert Gleizes (* 1881 in Paris;  
† 1953 in Avignon) und André Lhote (* 1885 in Bordeaux; † 1962 in Paris) 
in Paris.33 Die Transformation der visuellen Künste in Europa vor dem 
Ersten Weltkrieg war enorm. Fauvismus, Expressionismus, Kubismus, 
Dadaismus und Konstruktivismus waren parallel sich entwickelnde 
Avantgardebewegungen komplett neuen Zuschnitts mit Bezugnahme 
auf die aktuellen politischen Entwicklungen. Diese gesteigerte Bedeu-

32	  Diese Biennale ist als „anthropophagische Biennale“ in die Kunstge-
schichte Brasiliens eingegangen. Lagnado, Lisette: Cultural anthropopha-
gy: The 24th Bienal de São Paulo 1998, London: Afterall Books 2015. 

33	  Zu Arsilas Bedeutung für die Entwicklung einer Moderne in Brasil-
ien s. Maroja, Camila: „From São Paulo to Paris and Back Again. Tarsila 
do Amaral“, in: Stedelijk Studies, 9, Fall, 2019, https://stedelijkstudies.
com/journal/from-sao-paulo-to-paris-and-back-again-tarsila-do-amaral 
(letzter Zugriff: 27.3.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


	 EINFÜHRUNG 21

tung der Kunst für den sozialen und politischen Kontext wurde jedoch 
nicht einfach nach Brasilien kopiert, sondern fand dort eigene Formen 
und letztendlich auch den Boden für eine Kritik von Kultur und – in 
eingeschränktem Maße – Kolonialismus. Viele Errungenschaften, da-
runter die zahlreichen Museumsgründungen in den 1940er Jahren, 
waren das Engagement reicher, westlich orientierter Industrieller. Was 
dies für die Entwicklung der Museen bedeutete, zeigt beispielhaft die  
Geschichte des MASP, das erst vor wenigen Jahren eine Position für  
Kuratoren indigener Herkunft einrichtete, aber schon seit Lina Bo Bardi 
solches Kulturgut in den eigenen Räumen zeigt.

Nachahmung

Der Begriff der tropischen Moderne, wie ich ihn in dieser Einführung 
verwende, ist kontrovers zu verstehen. Als Forschungsfeld bezeichnet 
er zunächst die von der euroamerikanischen Kunstwissenschaft als 
gegenläufig definierten Bewegungen einer Moderne in die Peripherie, 
die dort durch organische Eigenheiten gefärbt und als Bereicherung 
zurück in die Zentren zurückgespült werden.34 Er markiert alternativ 
eine Differenzierung des Narrativs einer Nachkriegsmoderne, das ei-
gentlich keiner zusätzlichen Umschreibung wie „tropisch“, „simultan“, 
„hybrid“ oder dergleichen bedürfte. Die Negation einer subsumieren-
den Kategorie knüpft an eine Kontroverse an, die die Originalität der 
Moderne als westliches Modernekonstrukt wiederum in Frage stellt. 
Als westlicher Mythos ist die (erste) Moderne ein Ausdruck originaler, 
authentischer, autonomer Entwicklungen ohne jegliche Vorbilder in der 
Kunstgeschichte verankert worden. Vorwiegend US-amerikanische Ka-
nonbildungen der letzten vierzig Jahre haben zu einer Ineinssetzung von  

34	 „Entgegen der großen Erzählungen des Westens ist die Moderne eine 
globale Ko-Produktion, auch dort, wo diese Ko-Produktion nicht freiwillig 
erfolgte. Ohne globalen Austausch und kolonialen Imperialismus hätte es 
in Europa keine Modernisierung gegeben. Die ökonomischen, politischen 
und ästhetischen Formen, die der Westen im Zuge seiner Modernisierung 
herausgebildet hat, wurden in nahezu jeden Winkel der Welt exportiert, 
haben vor Ort aber eine je eigene Gestalt angenommen. Heute wirken 
diese Umformungen auf die alten Zentren zurück.“ Johann Jacobs Museum: 
Einführung zum Forschungsfeld „Tropische Moderne“, https://johannja-
cobs.com/de/arbeitsfelder/tropische-moderne (letzter Zugriff: 27.3.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERKNÜPFTE MODERNITÄTEN22

intellektuellem Diskurs und künstlerischer Entwicklung geführt.35 In 
der Folge zeichnet die kunstwissenschaftliche Kanonisierung ein Bild 
nach, das durch die eigenen kunstwissenschaftlichen Theoriegerüste 
definiert und damit gefestigt wird. Dieser selbstreferenziellen Tendenz 
wird in den letzten Jahren mit alternativen Moderneentwürfen ent-
gegengearbeitet, zumindest was den Einbezug bisher nicht beachteter 
Moderneentwicklungen anderer Herkünfte betrifft.36 Am Beispiel der 
Gutai-Gruppe in Japan und der Gruppe der Neokonkretisten in Brasi-
lien sieht der neuseeländische Kunstwissenschaftler Geoffrey Batchen 
beispielsweise ein Missverständnis in der kunsthistorischen Einord-
nung, die jene Kunst, „die im Zentrum entwickelt wurde“, als Maßstab 
festigte.37 In dieser Lesart entwickelte sich die Moderne in den politi-
schen und finanzstarken Zentren der Welt und beeinflusste anschlie-
ßend die Provinz. Der kubanische Kurator Geraldo Mosquera, Gründer 
der Biennale von Havanna, spricht vom „Marco Polo Syndrom“, bei dem 
die nichtwestlichen Künste anhand des Maßstabs westlicher Ästhetik 
gemessen werden. Dies hatte seiner Meinung nach zur Folge, dass sich 
nicht nur eine Abhängigkeit von diesem Maßstab, sondern auch ein 
pejoratives Paradigma der Mimikry und Nachäffung („mimikry and 
mockery“) entwickelte.38 Mosquera diagnostizierte noch in den Nuller-
jahren als eines der großen euroamerikanischen Vorurteile der Kunst-
geschichte, dass die Kunst der Dritten Welt „komplett in ihrer Produktion 

35	  Kravagna, Christian: „The Originality of Modernism and other 
Western Myths: Art in the (Post-)colonial Interstice“, in: Art Education 
Research, 3, 6, Dezember 2012, https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&
q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved=2ahUKEwj2yKmd8
uPrAhWSEMAKHV8oA48QFjAAegQIBBAB&url=https%3A%2F%2Fwww.
academia.edu%2F30452142%2FThe_Originality_of_Modernism_and_
other_Western_Myths&usg=AOvVaw2GttiaI6TkvAuFeePFB64R (letzter 
Zugriff: 27.3.2022).

36	  Die Literatur ist in der Zwischenzeit umfangreich angewachsen.  
Vgl. als Einstieg Zijlmans, Kitty/van Damme, Wilfried: World Art Studies: 
Exploring Concepts and Approaches, Amsterdam: Valiz 2008; Blunck, 
Lars/Savoy, Bénédicte/Shalem, Avinoam: Contact Zones. Studies in Global 
Art, Buchreihe, Berlin: De Gruyter 2014f.

37	  Vgl. Foster, Hal/Krauss, Rosalind/Bois, Yve-Alain/Buchloh/Benja-
min H.D.: Art Since 1900: Modernism, Antimodernism, Postmodernism, 
London: Thames & Hudson 2005. Batchen, Gregory: „Guest Editorial: 
Local Modernisms“, in: World Art, 4, 1, 2014, S. 7-15.

38	  Mosquera, Gerardo: „The Marco Polo Syndrome: Some Problems 
Around Art and Eurocentrism“, in: Third Text, 6, 21, 2008, S. 35-41.

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


	 EINFÜHRUNG 23

unterschätzt“ und sie als Ableitung westlichen Schaffens angesehen  
wird. Zudem doktriniere der Westen ein bestimmtes Bild auf: „Third  
World artists are constantly asked to display their identity, to be fantas- 
tic, to look like no one else or to look like Frida […].“39

	 Die Diskussion um das „Paradigma der Nachahmung“ hat  
seinen Ursprung in der internationalen, durch den Postkolonia- 
lismus geförderten Kritik an der euroamerikanisch geprägten 
Meinungsbildung. Wie internationale Kunst auszusehen habe, wurde  
seit den 1960er Jahren zunehmend in Frage gestellt.40 Der britische 
Kunsthistoriker Kenneth Clark behauptete damals, der „Stil“ der 
(europäisch-nordamerikanischen) Kunst des 20.  Jahrhunderts 
wirke vom „Zentrum“ aus „stilbildend“.41 Terry Smith ergänzte in 
den 1970er Jahren dann die Zentrum-Peripherie-Dichotomie durch 
die Kategorie der „Provinzialität“, die jedem Künstler, der nicht aus 
New York stammte, unabhängig seines praktizierten „Stils“ per  
definitionem anhafte.42 Ähnliche Feststellungen haben der in-
disch-britische Kunst- und Kulturhistoriker Partha Mitter in Bezug  
auf die indische43 oder der nigerianische Kunstwissen-
schaftler Chiko Okeke-Agulu in Bezug auf die afrikanische 
Kunst dokumentiert.44 Mitter schlägt im Prozess der „Dezentrali- 
sierung der Moderne“ vor, dass Beiträge nichteuropäischer Künst-
lerinnen und Künstler in der Entwicklung der ästhetischen Mo-
derne in den Metropolen ausreichend Berücksichtigung fin-
den sollten. Dem kontroversen Begriff der Genealogie sollten, so  
Andrea Giunta und George Flaherty für den lateinamerikanischen 
Kontext, differenziertere Konzepte gegenübergestellt werden. „Arte 

39	  Ebenda, S. 39.

40	  Ch. Kravagna: Transmoderne. Eine Kunstgeschichte des Kontakts. 

41	 Clark, John: „Modernities in Art: How Are They ‚Other’”?, in:  
K. Zijlmans/W. van Damme: World Art Studies, S. 401-418.

42	 Smith, Terry: „The Provincialism Problem”, in: Artforum, 13, 1,  
September, 1974, S. 54-59.

43	 Mitter, Partha: „Decentering Modernism: Art History and Avant-
Garde from the Periphery“, in: The Art Bulletin, 90, 4, 2008, S. 531-548; 
B. Joyeux-Prunel: The Uses and Abuses, S. 5; Bonham-Carter, Charlotte/
Mann, Nicola: Rhetoric, Social Value and the Arts, Cham: Springer Inter-
national Publishing 2017.

44	 Okeke-Agulu, Chika: „The Challenge of the Modern. An Introduc-
tion“, in: African Arts, Spring 2006, S. 14-15, 91.

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERKNÜPFTE MODERNITÄTEN24

destructivo“, „poema proceso“, „neoconcretismo“ und andere Termi-
nologien hätten ihnen zufolge die Kraft, auf ihre Spezifizität hinzu-
weisen.45 

All das macht deutlich, dass subsumierende Darstellungen der 
Moderneentwicklungen in diesem Sinne nicht mehr möglich sind. Heute 
gilt: Der zeitlich nachgeordnete, heutige wissenschaftliche Modernedis-
kurs globalen Zuschnitts, der von der damaligen laufenden Historisie-
rung der Geschehnisse in den 1950er Jahren abzugrenzen ist, hat sich 
erst richtig nach der Hochzeit der Etablierung einer Kunstgeschichte 
der Zeitgenossenschaft ab den 1970er Jahren etabliert. Seine Vielfältig-
keit wurde mit der Ausstellung „Magiciens de la terre“ (1989), die durch 
den französischen Kunsthistoriker und Museumsdirektor Jean-Hubert  
Martin für das Centre Pompidou in Paris organisiert wurde, in der  
Öffentlichkeit sichtbar.46 Die Kritik am Diskurs weiter angeschoben haben 
auf je eigene Weise die amerikanischen Kunsthistoriker James Elkins und  
David Summers.47 Letzterer hat mit seiner Publikation „Real Spaces: 
World Art History and the Rise of Western Modernism“ eine Debatte da-
rüber ausgelöst, in welcher Form aus westlicher Perspektive überhaupt 
über nichtwestliche Kunst geurteilt werden kann – und ob Summers 
„monolithisches Vorgehen“, wie wir es von der Kunstgeschichte westli-
cher Prägung seit jeher kennen, für seine damals neue analytische Rah-
mung von Kunst über zeitliche und geografische Grenzen hinweg ange-
messen ist.48 Als Gegenentwurf zu nennen ist die 11. documenta (2002) 
von Okwui Enwezor (* 1963 in Calabar, Nigeria; † 2019 in München), die 

45	  Giunta, Andrea/Flaherty, George F.: „Latin American Art History: 
An Historiographic Turn“, in: Art in Translation, 9, supplement 1, 2017,  
S. 121-142, hier S. 123.

46	  Murphy, Maureen: „From Magiciens de la Terre to the Globalization 
of the Art World: Going Back to a Historic Exhibition“, in: Critique d’art, 
41, Printemps/Eté 2013, http://journals.openedition.org/critiquedart/8308 
(letzter Zugriff: 27.3.2022); Steeds, Lucy: Making Art Global (Part 2): 
‚Magiciens de la Terre’ 1989, London: Afterall Books 2013.

47	  Summers, David: Real Spaces: World Art History and the Rise of 
Western Modernism, Phaidon Press: New York 2003; Elkins, James: „Re-
view of David Summers’s Real Spaces: World Art History and the Rise of 
Western Modernism,“ in: The Art Bulletin, 86, 2, 2004, S. 373-381; Elkins, 
James: Is Art History Global? New York/London: Routledge 2007.

48	  O’Donnell, C. Oliver: „Revisiting David Summers’ Real Spaces: A 
Neopragmatist Interpretation“, in: World Art, 8, 1, 2018, S. 21-38, https://
doi.org/10.1080/21500894.2017.1292947 (letzter Zugriff: 27.3.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


	 EINFÜHRUNG 25

nicht nur dokumentarischen, sondern auch globalen und erstmals post-
kolonialen Zuschnitts war. Enwezor war der erste nichteuropäische 
Direktor dieser in der deutschen Nachkriegsepoche entstandenen 
Großveranstaltung. Der Kunstproduktion in Lateinamerika, den Muse-
umsgründungen und der Rolle Brasiliens als vielversprechendes Land 
der Zukunft hat der Westen erst Ende der 1990er Jahre Aufmerksamkeit 
geschenkt49 – zu einer Zeit, als Brasiliens Künstlerinnen und Künstler 
nach zwanzig Jahren Militärdiktatur und Kulturunterdrückung (1965-
1985) in der fruchtbaren Zeit der Redemokratisierung und praktischen 
Politik unter der Präsidentschaft Fernando Henrique Cardoso (1995-
2003) an die Kreativität der Nachkriegsavantgarde anknüpfen konnten. 
Die Vermittlung lateinamerikanischer Kunst weltweit hält nach wie 
vor an. Dies ist der Hintergrund, vor dem die in diesem Band beleuch-
teten internationalen persönlichen Netzwerke, Projekte, kulturpoli-
tischen Austauschausstellungen und oft ganz persönlich motivierten  
„Geschichtsschreibungen“ für heutige Betrachtende zu verstehen sind. 
Die „vorglobale“ Perspektive soll in diesem Sinne auch als „vor dem do-
minierenden Diskurs“ zu verstehen sein50 – ohne diesen Diskurs wirk-
lich rezipieren zu wollen, denn das vorliegende Buch will versuchen, 
ohne Kanon und folglich ohne die etablierte Wertung auszukommen.
 
Inhaltliche Schwerpunkte

Im ersten Teil, Eine vorglobale tropische Moderne im internationa-
len Kontext, werden die Museumsgründungen in Rio de Janeiro und 
São Paulo im Hinblick auf ihre internationale Verortung untersucht. 

49	  Impulsgeberin war Catherine Davids 10. documenta (1997), die das 
Werk der brasilianischen Künstler Lygia Clark, Hélio Oiticia und Tunga 
einem größeren Publikum bekannt machte. 

50	  Ich beziehe mich mit der Nennung dieses Zeitrahmens vorwieg-
end auf die Gründung des intellektuellen Kunstmagazins „October“ 
1976 in New York durch Rosalind E. Krauss und Annette Michelson. Die 
Gründung von „October“ gilt weithin als Beginn der zeitgenössischen 
amerikanischen Kunstkritik  und -theorie. Krauss, Rosalind/Michelson, 
Annette: „About October“, in: October, 1, Spring 1976, S. 3-5; Michelson, 
Annette/Krauss, Rosalind/Crimp, Douglas/et al. (Hg.): October. The First 
Decade, Cambridge/Mass.: The MIT Press 1987; Krauss, Rosalind/Michel-
son, Annette/Bois, Yve-Alain/et al. (Hg.): October. The Second Decade, 
Cambridge/Mass.: The MIT Press 1998.   

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERKNÜPFTE MODERNITÄTEN26

Das italienische Architekten- und Historikerehepaar Pietro Maria Bardi 
und Lina Bo Bardi, das in den 1940er Jahren nach Brasilien emigrier-
te, war nicht nur Impulsgeber für Museumsgründungen. Beide hatten 
auch ein genuines Interesse an der Kultur ihres neuen Heimatlandes. 
Dazu kamen die Debatte um die Wichtigkeit der Pädagogik für die De-
mokratisierung Europas und die von der UNESCO publizierten kultur-
politischen Positionen, die wegweisend für die pädagogische Ausrich-
tung des von Pietro Maria Bardi gegründeten Kunstmuseums in São 
Paulo waren; Bardi selbst veröffentlichte zahlreiche Zeitungsartikel 
dazu.51 Nebst der „Anti-Schule“, wie sie Paulo Freire ins Leben geru-
fen hatte, ist auch Bardis Konzept des „Anti-Museums“ in den Kontext  
dieser Humanismus- und Demokratisierungsdebatte einzuordnen. Es 
interessiert dabei nicht nur, wie Bardi und die Architektin Lina Bo Bar-
di das von der UNESCO propagierte humanistische Weltbild in ihrem  
Museum umsetzten und eine Integration aller Bevölkerungsschich-
ten vorantrieben, sondern auch wie umfassend im unmittelbaren An-
schluss an die Katastrophe des Zweiten Weltkriegs an einer gemein-
samen neuen Weltordnung gearbeitet wurde. Obwohl solche Ideen 
und Umsetzungen in den einzelnen Ländern höchst unterschiedliche 
Formen annahmen – man denke an die problematische Volkskunst- 
Erziehung der Nachkriegs-BRD –, bleiben solche länderüberschreiten-
den Vergleiche äußerst fruchtbar. 

Dass auch auf personeller Ebene wichtige, institutionsbilden-
de Kontakte über die Kontinente hinweg bestanden, ist beispielsweise 
am Austausch zwischen Mário Pedrosa und Will Grohmann (* 1887 in 
Bautzen; † 1968 in Berlin) zu sehen. Letzterer wurde von Pedrosa nach 
Brasilien eingeladen. Ivan Serpa (* 1923 in Rio de Janeiro; † 1973 in Rio 
de Janeiro) und Mário Pedrosa waren Lehrende an den neu etablierten 
Kunstschulen der Museen; die Künstlerin Fayga Ostrower (* 1920 in 
Łódź; † 2001 in Rio de Janeiro) unterrichtete am MASP und referierte 
auf dem AICA-Kongress in Brasília 1959 zur Bedeutung der Kunst für 
die Bildung. Pedrosa selbst war Mitglied der brasilianischen Sektion 
von AICA und international bestens vernetzt. Seine Schriften bilden 
heute ein wichtiges Archiv zur Erschließung transkultureller Verflech-

51	 Pietro Maria Bardi publizierte u.a. den Artikel „An Educational 
Experiment at the Museu de Arte São Paulo“ im Journal Museum der 
UNESCO, Vol. I, ¾ von 1948, jedoch auch in Tageszeitungen von São Paulo.

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


	 EINFÜHRUNG 27

tungen, da er auf der Basis der Theorie sowohl internationale als auch 
brasilianische Ansätze in Verbindung zu bringen verstand.

Wie bedeutend die Rolle der Pädagogik bei Pedrosa war,  
zeigen zahlreiche seiner Aufsätze. Diese behandeln auch die Bedeutung 
des freien Malens, das durch die Psychiaterin Nise da Silveira am En-
genho de Dentro, einer Nervenheilanstalt in Rio de Janeiro, ermöglicht 
wurde. Das Centro Psiquiátrico Pedro II spielt in der Entwicklung der 
brasilianischen Avantgarde eine entscheidende Rolle. Eingerichtet vom 
Künstler Almir Mavignier (* 1925 in Rio de Janeiro; † 2018 in Hamburg), 
der später in Ulm studierte, wurde die dortige Malwerkstatt für Pati-
enten zur Inspirationsquelle für alternative Modelle avantgardischer 
brasilianischer Kunst.52 Mário Pedrosa nahm Bezug auf die Gestalt- 
theorie und die Kunst von Kindern, jüngere Künstlerinnen und Künst-
ler fanden alternative, experimentelle Wege im Design. Das Engenho de 
Dentro wurde ein Ort des Umdenkens. Nise da Silveira korrespondierte 
auch mit Carl Gustav Jung (* 1875 in Kesswil; † 1961 in Küsnacht); beide 
begegneten sich in Zürich, angestoßen durch eine dortige Ausstellung 
von Gemälden aus dem Centro Psiquiátrico Pedro II, die 1957 gezeigt 
wurde. In der Kunst vor Ort hinterließ das Zusammentreffen allerdings 
keine Spuren. 

Der zweite Teil, Paradigmen der Internationalisierung und 
ihre kulturpolitischen Verflechtungen, legt die Tätigkeiten des Kunst-
historikers Ludwig Grote (* 1893 in Halle an der Saale; † 1974 in Gau-
ting) als internationaler Kommissär, seine Rolle an der Rezeption des 
Bauhauses in Brasilien und die von ihm als Direktor des Germanischen 
Nationalmuseums organisierte Ausstellungstournee der Werke von  
Lasar Segall (* 1891 in Wilna; † 1957 in São Paulo) in Deutschland dar. Auch 
spielt Grote im Nachlassstreit um Paul Klee (* 1879 in Münchenbuchsee; 
† 1940 in Muralto) im Kontext der Biennale in São Paulo eine wichtige 
Rolle. Diese Fallbeispiele diskutieren die Frage, wie Internationalisie-
rungsbestrebungen von Kunsthistorikern nach dem Zweiten Weltkrieg 
mit kuratorischen Auswahlentscheidungen in Verbindung stehen und 
welche Rolle gerade nichteuropäischer Kunst in diesem Kontext zuge-

52	 Osorio, Luis Camillo: „Das Verlangen der Form und die Formen des 
Verlangens: Der Neokonkretismus als einzigartiger Beitrag der brasiliani-
schen Kunst“, in: Kudielka, Robert/Lammert, Angela/Osorio, Luiz Camillo 
(Hg.): Das Verlangen nach Form, Berlin: Akademie der Künste 2010, S. 16-25.

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERKNÜPFTE MODERNITÄTEN28

dacht wurde. Die Beiträge untersuchen die Prozesse der Reintegration 
der deutschen Vorkriegsmoderne in die internationale Kunst nach dem 
Zweiten Weltkrieg im Kontext der „Reinigung“ nationalsozialistisch 
gefärbter Biografien. 

Der dritte Teil, Modernismen in Nahsicht, geht der Frage 
nach, welche Bedeutung dem ästhetischen Urteil für die Kanonbil-
dung der Moderne zukommt. Das Beispiel der vergleichbaren Werke 
von Alfredo Volpi und Giorgio Morandi zeigt, wie Kunstkritik und 
Kunstwissenschaft Biografien und nationale Kontexte unterschied-
lich bewerten, obwohl in den Werken selbst aus ästhetischer und 
qualitativer Sicht keine nennenswerten Unterschiede bestehen. Die 
Persistenz, so der australische Kunsthistoriker Andrew McNamara, 
dass heute nicht-kanonische Varianten modernistischer Kunst ins 
Zentrum gestellt werden, um die Frage nach der Moderne zu erfor-
schen, verlangt nach einer „visuellen Scharfsinnigkeit“ und nach einer 
„dynamischeren Methode der kunsthistorischen Analyse“.53 Der von 
McNamara fruchtbar gemachte Ansatz, den er auf Basis der Schrif-
ten des australischen Konzeptkünstlers Ian Burn (* 1939 in Geelong/
Victoria; † 1993 in Bawley Point/New South Wales) entwickelte, ist 
ein aufschlussreicher Beitrag für die in diesem Werkvergleich dis-
kutierten Fragen, da sie die Rolle des wertenden Sehens („visual  
acuity“) als Voraussetzung für eine Alternative zur Kanonisierung in 
den Vordergrund rückt. Diese Debatten sind wesentlich auch auf die 
Neubewertung und Eingliederung lateinamerikanischer Phänomene 
anzuwenden, die bisher vor allem in Bezug auf das konstruktivistisch-
ästhetische,54 jedoch auch auf das figurativ-„primitive“ Programm 
vorangetrieben wurden.55 Im Sinne einer visuellen und archivbasier-
ten „Gegenepistemologie“ des portugiesischen Soziologen Boaventura 

53	 McNamara, Andrew: „Inversions, Conversions, Aberrations. Visual 
Acuity and the Erratic Chemistry of Art-Historical Transmission in a 
Transcultural Situation“, in: Australian and New Zealand Journal of Art, 
16, 1, 2016, S. 3-21.

54	 Camnitzer, Luis: „The Historical Unfitting of Conceptualism in Latin 
America“, in: Olea, Héctor/Ramírez, Mari Carmen (Hg.): Versions and In-
versions. Perspectives on Avant-Garde Art in Latin America, New Haven/
London: Yale University Press 2006, S. 89-107.

55	 Villas Bôas, Glaucia: „Geopolitical Criteria and the Classification of 
Art“, in: Third Text, 26, 1, Januar 2012, S. 41-52. 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


	 EINFÜHRUNG 29

de Sousa Santos56 ist dieser abschließende Vergleich als Vorschlag 
für eine andere Revision der Modernen vorgestellt, indem de Sousa 
Santos‘ horizontale Konzeption, die die Pluralität der Wissensfelder 
stärkt, mit dem Problemfeld des subjektiven Blickpunkts verbunden 
wird. In einem Exkurs nach Zürich wirft die Arbeit einen Blick auf 
Max Bills (* 1908 in Winterthur; † 1984 in Berlin) Verständnis der kon-
kreten Kunst, weil dieses Beispiel paradigmatisch für ein Missver-
ständnis alternativer internationaler konkreter Kunst ist. Am Beispiel 
der Ausstellung „Konkrete Kunst. 50 Jahre Entwicklung“ in Zürich 
1960 lässt sich eine bewusste Umwertung brasilianischer Konzepte 
in Bills Wiederbelebungsversuch einer konstruktivistisch geprägten 
konkreten Kunst nachzeichnen. Die Ausstellung macht einsehbar, wie 
sich Bills Interesse an der brasilianischen Kunst zu einem kulturellen 
Missverständnis entwickelte und er die konkrete Kunst in der Schweiz 
praktisch in eine Sackgasse führte. Der Blick auf Bill wird im abschlie-
ßenden Kapitel um das Engagement Max Benses (* 1910 in Straßburg;  
† 1990 in Stuttgart) erweitert, da Bense zahlreiche brasilianische 
Kunstschaffende nach Stuttgart holte und sie dort aktiv oder als Inspi-
rationsgeber in den mathematisch-ästhetischen Diskurs seines Studi-
um Generale einband. Dass auch Bense nicht vor Missverständnissen 
gefeit war, zeigt seine Ausstellung und Interpretation der Arbeit von 
Lygia Clark (* 1920 in Belo Horizonte 1920; † 1988 in Rio de Janeiro), die 
heute zu den wichtigsten Künstlerinnen der brasilianischen Kunstge-
schichte gehört. Dieses Beispiel zeigt, dass sich „Missverständnisse“ 
und „Gegenerzählungen“ mitunter ergänzen, und bisweilen auch den 
Blick auf unterschiedliche Standpunkte schärfen können.

56	 de Sousa Santos, Boaventura: „Beyond Abyssal Thinking. From 
Global Lines to Ecologies of Knowledges“, in: Review, 30, 1, 2007, S. 45-89, 
https://ces.uc.pt/bss/documentos/AbyssalThinking.pdf (letzter Zugriff: 
21.3.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Installationsansicht der Sammlung des Museu 
de Arte de São Paulo MASP, Rua 7 de Abril, 
1940er Jahre

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001 - am 12.02.2026, 20:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453353-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

