
https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger (Hg.) 
Karl Marx in der Geschichte 

Sozialtheorie 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Editorial 

Der »State of the Art« der Soziologie ist in Bewegung: zum einen durch einen 
tiefgreifenden Strukturwandel der (Welt-)Gesellschaft, zum anderen durch einen 
Wandel ihres eigenen kognitiven Repertoires, der alte theoretische Frontstellun
gen durch neuere Sichtweisen auf Gesellschaft und Sozialität ergänzt. Die Reihe 
Sozialtheorie präsentiert eine Soziologie auf der Höhe der Zeit: Beiträge zu inno
vativen Theoriediskussionen stehen neben theoriegeleiteten empirischen Studien 
zu wichtigen Fragen der Gesellschaft der Gegenwart. 

Doris Maja Krüger ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Axel Springer-Lehrstuhl 
für deutsch-jüdische Literatur- und Kulturgeschichte, Exil und Migration an 
der Europa-Universität Viadrina Frankfurt (Oder). Von 2018 bis 2024 war sie 
wissenschaftliche Koordinatorin des DFG-Forschungsprojekts »Digitales Archiv 
jüdischer Autorinnen und Autoren in Berlin 1933-1945« (DAjAB). Seit 2024 ist sie 
wissenschaftliche Koordinatorin des von der Hans-Böckler-Stiftung geförderten 
Promotionskollegs »Gebrochene Traditionen? Jüdische Literatur, Philosophie und 
Musik im NS-Deutschland«. 2024 reichte sie ihre Dissertationsschrift über das 
Leben und Werk Leo Löwenthals an der Freien Universität Berlin ein. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger (Hg.) 

Karl Marx in der Geschichte 

Entstehung und Rezeption der Marx’schen Kritik 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Open-Access-Ausgabe mit freundlicher Förderung von: 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über https 
://dnb.dnb.de/ abrufbar. 

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für beliebige 
Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/dee 
d.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

2025 © Doris Maja Krüger (Hg.) 

transcript Verlag | Hermannstraße 26 | D-33602 Bielefeld | live@transcript-verlag.de 

Umschlaggestaltung: Maria Arndt 
Umschlagabbildung: Entwurf zum Kommunistischen Manifest, 1847, deutsch. Karl 

Marx and Friedrich Engels Papers, International Institute of Social History, 
Amsterdam 

Korrektorat: CONTEXTA Lektorat 
Druck: Elanders Waiblingen GmbH, Waiblingen 
https://doi.org/10.14361/9783839457832 
Print-ISBN: 978-3-8376-5783-8 | PDF-ISBN: 978-3-8394-5783-2 
Buchreihen-ISSN: 2703-1691 | Buchreihen-eISSN: 2747-3007 

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://doi.org/10.14361/9783839457832


Inhalt 

Highgate Cemetery, 1956: eine Einführung 
Doris Maja Krüger ....................................................................7 

Verortung 

Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 
Gareth Stedman Jones .............................................................. 25 

Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik 
Marcel van der Linden .............................................................. 45 

Abschied vom Proletariat: Revisionismusstreit revisited 
Jan Gerber .......................................................................... 71 

Überlieferung 

Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 
Karl August Wittfogel ediert Karl Marx, 1979–1981 
Doris Maja Krüger ................................................................... 91 

Frostbite: Marx und Marxismus im Kalten Krieg 
Robert Zwarg ....................................................................... 119 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entfremdung auf dem Balkan 
Zu Aneignung und Entwicklung des Begriffs der Entfremdung in der 
jugoslawischen Praxis-Philosophie 
Nenad Stefanov ....................................................................137 

Marxismus in China 
Staatsideologie und aktivistischer Marxismus im Kontext aktueller Arbeitskämpfe 
René Kluge und Miao Tian ........................................................... 161 

Handgemenge 

Philosophie – Polemik – Revolution 
Drei Typen der Kritik beim frühen Marx, 1841–1844 
Georg Spoo .........................................................................185 

Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 
Adornos Philosophie als materialistische Kritik 
Nina Rabuza ...................................................................... 205 

Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten 
Marx und die »praktischen Details« 
Anna-Sophie Schönfelder .......................................................... 223 

Wissenschaft der Ohnmacht 
Eine erkenntnistheoretische Reflexion über gesellschaftliche (De-)Formierungen 
unseres Denkens 
Christine Zunke ................................................................... 247 

Anhang 

Autorinnen und Autoren .......................................................... 269 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Highgate Cemetery, 1956: eine Einführung 

Doris Maja Krüger 

Am 29. März 1956 wurde der britische Innenminister Gwilym Lloyd George in 
einer Sitzung des House of Commons gefragt, warum die Polizei etwa zwei 
Wochen zuvor zwischen 14 und 15 Uhr einer Frau den Zutritt zum Londoner 
Highgate Cemetery verweigert hatte, als diese Blumen auf dem Grab eines Ver
wandten niederlegen wollte. Lloyd George erklärte daraufhin, dass nicht die 
Polizei, sondern das private Unternehmen, das den Friedhof betreibt, dessen 
Schließung am frühen Nachmittag des 14. März für zwei Stunden angeordnet 
hatte. Rechtliche Schritte müssten deswegen aber nicht erwogen werden; sei
ner Kenntnis nach war es das einzige Mal gewesen, dass der Friedhof während 
der regulären Öffnungszeiten für Besucher geschlossen war. Zudem, so Lloyd 
George, war der Anlass ein außergewöhnlicher gewesen: Ein Denkmal für Karl 
Marx war enthüllt worden (vgl. House of Commons 1956). 

Die Einweihung des Denkmals an der Grabstätte von Marx war in der Tat 
etwas Außergewöhnliches – allerdings aus anderen Gründen, als der britische 
Innenminister im Sinn gehabt haben dürfte: Karl Marx war 73 Jahre zuvor an 
einer anderen Stelle auf dem Highgate Cemetery beerdigt worden; für die Er
richtung des Denkmals hatte er zusammen mit seiner Frau Jenny von West
phalen, dem gemeinsamen Enkel Harry Longuet und seiner Haushälterin He
lena Demuth umgebettet werden müssen. Schon im April 1883 hatte Friedrich 
Engels in Reaktion auf August Bebels Idee, Marx als »Zeichen der Dankbar
keit und der Solidarität der Arbeiter aller Länder« einen »Denkstein« setzen 
zu lassen (Bebel 1883/1979), darauf hingewiesen, dass ein »Londoner Kirchhof« 
nicht mit einem deutschen vergleichbar sei: »Da ist Grab an Grab, kein Raum 
für einen Baum zwischen ihnen, und das Denkmal darf nicht die Breite und 
Länge des gekauften schmalen Raums überschreiten.« Zu einer Umbettung 
war es damals nicht gekommen; die Angehörigen von Jenny und Karl Marx 
sowie deren Enkel Harry – Helena Demuth war in der Grabstätte erst 1890 
beigesetzt worden – hatten eine Entweihung des Grabsteins befürchtet, wenn 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Karl Marx in der Geschichte 

dieser »durch ein Monument ersetzt würde, das […] sich doch kaum unter
scheiden lassen würde von den prätentiösen Philisterdenkmalen, die es um
geben«, und daher ihre Zustimmung verweigert (Engels 1883/1979, S. 22). 

Es sollte nicht das einzige Mal sein, dass sich Marx’ Angehörige gegen eine 
Verlegung der Grabstätte aussprachen: Als der Daily Express 1924 berichtete, 
eine sowjetische Delegation habe das britische Innenministerium um die Ex
humierung und Überführung des Leichnams von Marx nach Moskau ersucht, 
sodass dieser »auf dem Roten Platz mit angemessenen Ehren beigesetzt« 
werden könne, wandte sich Jean Longuet, das älteste Familienmitglied und 
zugleich der Bruder des nur wenige Tage nach Marx verstorbenen Harry 
Longuet, »im Namen […] der einzigen Erben von Karl Marx« an den britischen 
Premierminister Ramsay MacDonald und erhob »entschiedenen und ener
gischen Einspruch« gegen eine Umbettung (zit. n. Shepperd 2018, S. 13–14; 
Übers. D. M. K.). Im Innenministerium hatte man von einem derartigen Vor
haben erst durch Longuets Schreiben erfahren; man versicherte allerdings, 
noch nie einer Überführung gegen den ausdrücklichen Willen der Angehöri
gen zugestimmt zu haben. Fünf Jahre später sollte eine etwaige Umbettung 
ein weiteres Mal Gegenstand der britischen Presseberichterstattung werden: 
Einem Bericht aus Moskau zufolge, aus dem der Berliner Korrespondent 
der Morning Post zitierte, hatte das Exekutivkomitee der Kommunistischen 
Internationale »beschlossen, Schritte einzuleiten, um die Herausgabe der 
sterblichen Überreste von Karl Marx zu verlangen« (zit. n. Shepperd 2018, 
S. 14; Übers. D. M. K.). Es soll sogar Druck auf die britische Regierung aus
geübt worden sein – erfolglos (vgl. Scolari 2020, S. 133). Kurz nach dem Ende 
des Zweiten Weltkrieges wurde noch einmal in der britischen Presse über 
eine Umbettung von Marx spekuliert; diesmal im Evening Standard: An Edgar 
Longuet, der nach dem Tod seines Bruders Jean 1938 zum ältesten noch le
benden Mitglied der Familie geworden war, seien Vorschläge herangetragen 
worden, Marx’ Leichnam nach Moskau zu überführen, woraufhin er erklärt 
haben soll, dass noch nichts entschieden sei. 

Zwar erhielt das britische Innenministerium tatsächlich Anfang der 
1950er Jahre den Antrag, Marx’ Grabstätte zu verlegen; die Umbettung sollte 
jedoch nur innerhalb des Friedhofs erfolgen, nämlich »an eine für die Errich
tung eines Denkmals geeignetere Stelle« (zit. n. Shepperd 2018, S. 15; Übers. 
D. M. K.). Edgar Longuet war zu diesem Zeitpunkt bereits verstorben. Seine 
Frau und seine Kinder hatten 1952 ihren Besitzanspruch auf das Grab an John 
Morgan übertragen, der kurz darauf gemeinsam mit Andrew Rothstein, Peter 
Kerrigan und Rajani Palme Dutt – allesamt Mitglieder der Kommunistischen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Highgate Cemetery, 1956: eine Einführung 9 

Partei Großbritanniens (CPGB) – das Marx Memorial Committee gründete; 
sie waren es, die den Antrag an das Innenministerium stellten. Da seitens 
der Angehörigen keine Einwände mehr gegen die Verlegung erhoben wurden, 
gab das Innenministerium ihrem Antrag statt – wenn auch widerwillig und 
nur »unter der Bedingung, dass die Exhumierung heimlich und im Schutz 
der Dunkelheit durchgeführt wird« (Laqueur 2015, S. 19; Übers. D. M. K.). So 
kam es, dass in der Nacht zum 24. November 1954 die sterblichen Überreste 
von Karl Marx, seiner Frau Jenny, dem gemeinsamen Enkel Harry und Helena 
Demuth in die heutige Grabstätte überführt wurden. Bei dieser Gelegenheit 
wurde auch die bereits 1898 verstorbene Eleanor Marx-Aveling, deren Asche 
über Umwege in die Marx Memorial Library gelangt war, nachdem ihr Ehe
mann Edward Aveling sich nicht um deren Verbleib hatte kümmern wollen, 
in der Grabstätte ihrer Eltern beigesetzt und die Inschrift des Grabsteins 
entsprechend ergänzt (vgl. Laqueur 2015, S. 18–19; Shepperd 2018). 

Bis an der neuen Grabstätte ein Denkmal für Karl Marx enthüllt wer
den konnte, sollten allerdings noch etwa eineinhalb Jahre vergehen. Diese 
Verzögerung war auch der Tatsache geschuldet, dass der internationale Wett
bewerb, den das der Kommunistischen Partei nahestehende Marx Memorial 
Committee für das zu errichtende Denkmal ausgelobt hatte, zunächst nicht 
zum gewünschten Ergebnis führte: Die in der ersten Runde eingereichten 
Entwürfe fand man »gänzlich ungeeignet«; dem Sieger der zweiten Aus
schreibung sprach man ab, »erfahren genug« zu sein (Bradshaw 2018, S. 7; 
Übers. D. M. K.). Im dritten Anlauf hatte man daher Lawrence Bradshaw, 
einen Bildhauer, der bereits seit den 1930er Jahren Parteimitglied war, zur 
Bewerbung aufgefordert. Er sollte für die Büste und den Sockel verantwort
lich zeichnen, in den die ursprüngliche Grabplatte – gerahmt von der elften 
Feuerbach-These und der Losung »Workers of All Lands Unite«, mit der das 
Kommunistische Manifest endet – eingelassen wurde (vgl. Bradshaw 2018). 

Außergewöhnlich war die Einweihung des Denkmals aber auch aufgrund 
der Situation, in der sich die Kommunistische Partei Großbritanniens befand: 
Im Unterschied zu anderen kommunistischen Parteien in Westeuropa, insbe
sondere in Frankreich und Italien, war sie politisch bedeutungslos. Während 
Erstere nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges zu Massenparteien avancier
ten und zumindest zeitweise an den Regierungen der jeweiligen Länder be
teiligt waren, konnte die kommunistische Partei in Großbritannien im Som
mer 1945 gerade einmal 0,4 Prozent der Stimmen auf sich vereinigen und zwei 
Abgeordnete ins House of Commons entsenden. Zugleich war dies das beste 
Wahlergebnis, das die CPGB in den etwas mehr als siebzig Jahren ihres Be

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Karl Marx in der Geschichte 

stehens, von der Gründung 1920 bis zur Auflösung 1991, erzielen sollte (vgl. 
Kroll 2007, S. 503). Enttäuscht über die »vollkommen unterwartete Niederla
ge« (Hoff 2003, S. 55) verließen in den darauffolgenden Jahren immer mehr 
Mitglieder die Partei: Hatten im April 1946 noch 46.000 Personen ein Partei
buch vorzuweisen, waren es vier Jahre später nicht einmal mehr 35.000; bei 
der Parlamentswahl von 1950 verlor die CPGB zudem ihre beiden Sitze (vgl. 
Hoff 2003, S. 56; Kroll 2007, S. 567). Zeit ihres Bestehens war die Kommunis
tische Partei Großbritanniens also eine Kleinstpartei; sie verfügte überhaupt 
nicht über die finanziellen Mittel, Marx ein Denkmal zu errichten. 

Im März 1953 wandte sich daher der Generalsekretär der CPGB, Harry 
Pollitt, an Walter Ulbricht: Mit Verweis auf die überaus prekäre Lage seiner 
Partei bat er die SED um eine »Schenkung« in Höhe der voraussichtlichen 
Gesamtkosten von etwa 5.500 Pfund. Bereits zweieinhalb Monate später, am 
29. Mai 1953, informierte Ulbricht ihn erfreut darüber, »dass das Zentralko
mitee der SED die Kosten für Grab und Denkmal von Karl Marx übernehmen 
wird« (zit. n. Hoff 2003, S. 61). Marx wurde also nicht nur ein Denkmal in ei
nem Land errichtet, in dem die Kommunistische Partei »keinen maßgeblichen 
Einfluss auf die politische Entwicklung« ausüben konnte und auch nach 1945 
»selbst in der britischen Arbeiterbewegung eine Randerscheinung« darstellen 
sollte (Kroll 2007, S. 503). Dessen Finanzierung sagte der Generalsekretär des 
ZK der SED auch zu einem Zeitpunkt zu, als die DDR weder ein souveräner 
Staat war noch über eine eigene Außenpolitik verfügte. Nicht einmal mit der 
Sowjetunion hatte man Botschafter ausgetauscht; die diplomatischen Missio
nen, die man im jeweils anderen Land unterhielt, sollten erst im Nachgang 
des Aufstandes vom 17. Juni in Botschaften umgewandelt werden. London 
wiederum war zwar 1938 zum westlichen Zentrum der Exil-KPD geworden, 
nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges hatte man jedoch zunächst nur selten 
versucht, an die auf die Exilzeit zurückgehenden Beziehungen anzuknüpfen: 
»Bis 1955 blieben die politischen Kontakte nach Großbritannien sporadisch 
und beinahe zufällig« (Hoff 2003, S. 55). 

Doch die Einweihung des Denkmals für Karl Marx war noch aus einem 
dritten Grund ein außergewöhnliches Ereignis: Sie fand am 14. März 1956 statt 
und damit keine drei Wochen nachdem Nikita Chruschtschow die Delegier
ten des XX. Parteitages der KPdSU nach dessen offiziellem Ende für eine zu
sätzliche, nichtöffentliche Sitzung in den großen Saal des Kremls zurückholen 
ließ, um seine sogenannte Geheimrede zu halten; Journalisten und ausländi
sche Gäste waren von dieser Sitzung ausgeschlossen. Die Delegierten der kom
munistischen Bruderparteien, zu denen auch Harry Pollitt, Rajani Palme Dutt 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Highgate Cemetery, 1956: eine Einführung 11 

und der Chefredakteur des Daily Worker, George Matthews, gehörten, durften 
den vorgetragenen Text jedoch noch am selben Abend einsehen – nicht ohne 
allerdings vorab über dessen streng geheimen Charakter informiert worden zu 
sein. Dennoch sollten den Westen bereits wenige Tage nach dem XX. Parteitag 
erste Hinweise auf die Enthüllungen des sowjetischen Parteichefs erreichen; 
ab dem 5. März galt seine Rede zudem nicht länger als »top secret«, sondern 
nur noch als »nicht zur Veröffentlichung« vorgesehen. Schon Mitte März 1956 
und damit knapp drei Monate bevor Chruschtschows Geheimrede Anfang Juni 
in der New York Times, Le Monde und dem Observer veröffentlicht werden soll
te, war also einiges über ihren Inhalt bekannt (vgl. Melman 2006; Rettie 2006; 
Medvedev 2004; Hoff 2003, S. 120–122). 

Die Kommunistische Partei Großbritanniens wiederum war zwar eine 
Kleinstpartei, die sich zudem nach dem Sommer 1945 mit einem enormen 
Mitgliederschwund konfrontiert sah; bis zum Frühjahr 1956 wurde sie je
doch von einer verhältnismäßig hohen Anzahl an Intellektuellen unterstützt. 
Angesichts der Enthüllungen Chruschtschows sollten diese allerdings »in 
überwältigender Mehrheit« der Partei den Rücken kehren; seine Geheimrede 
hatte ein »regelrechtes Erdbeben« ausgelöst (Kroll 2007, S. 506): Gerade weil 
die Intellektuellen der CPGB davon ausgegangen waren, dass die russische 
Revolution nicht einfach aus der Sowjetunion exportiert werden kann, hat
ten sie die dortigen Geschehnisse genau beobachtet. Durch die Analyse der 
sich von den britischen Verhältnissen unterscheidenden politischen, ökono
mischen und sozialen Entwicklungen hatten sie sich Erkenntnisse darüber 
erhofft, wie sich eine Revolution in Großbritannien realisieren lasse. Dabei 
galt ihnen die Sowjetunion nicht als »Heilszentrum ihres Glaubens«, sondern 
»als historische Realisierungsgarantie des Sozialismus« (Kroll 2007, S. 506 u. 
S. 540). Die Auswirkungen der stalinistischen Politik, von denen Chruscht
schow auf dem XX. Parteitag berichtete, waren ihnen also mehr oder weniger 
bekannt. Bis zum Februar 1956 hatten sie diese allerdings als unvermeid
liche Übel interpretiert; sie waren von der »Notwendigkeit revolutionärer, 
historisch progressiver Gewalt« überzeugt gewesen und die Sowjetunion 
war ihnen »als Exempel einer gewaltsamen und darum erfolgreichen Dik
tatur des Proletariats« erschienen (Kroll 2007, S. 539 u. S. 515). Auch hatten 
sie die Angeklagten der Moskauer Prozesse für schuldig gehalten und die 
Parteisäuberungen als »effektivere Selektion der Führungskräfte« (Kroll 2007, 
S. 538) gerechtfertigt. Angesichts der Schauprozesse in den Volksdemokratien 
und des Antisemitismus in der Sowjetunion – allen voran die sogenannte 
Ärzteverschwörung sowie die Anfeindungen und Repressalien gegen jüdische 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Karl Marx in der Geschichte 

Kulturorganisationen – zweifelten sie jedoch Ende der 1940er, Anfang der 
1950er Jahre zunehmend an der sowjetischen Politik. Doch auch wenn sie 
nicht glauben konnten, dass die Angeklagten der spätstalinistischen Prozesse, 
die sie in den 1930er Jahren noch persönlich kennengelernt hatten, sich etwas 
haben zuschulden kommen lassen, und auch wenn sie die Vorstellung von 
antisemitischen Tendenzen in der Sowjetunion in Sorge versetzte, bis zum Fe
bruar 1956 sollten sie nur selten öffentlich Kritik äußern oder gar aus der Partei 
austreten. Angesichts der Details, die durch Chruschtschows Enthüllungen 
über die stalinistischen Verbrechen mehr und mehr an die Öffentlichkeit 
traten, ließen sich ihre Zweifel jedoch nicht länger beiseite wischen (vgl. Kroll 
2007, S. 609–627). 

Dennoch sollte das Gros der Intellektuellen im Frühjahr 1956 zunächst 
nicht aus der Partei austreten; aller Erschütterung zum Trotz wollten sie 
sich erst einmal in der innerparteilichen Opposition versuchen: Sie hofften, 
dass der XXIV. Parteitag der CPGB, der etwa zwei Wochen nach der Einwei
hung des Marx-Denkmals in London stattfinden sollte, zu einer ernsthaften 
Auseinandersetzung mit den stalinistischen Verbrechen führen würde. Da 
die Gründung der kommunistischen Partei in Großbritannien nicht auf 
eine Abspaltung von der Sozialdemokratie zurückging, sondern auf den Zu
sammenschluss linker Kleinstgruppierungen, die – wenn auch vergeblich 
– versuchten, so ihre politische Bedeutungslosigkeit zu überwinden, war 
ihr Verhältnis zur Parteiführung bis dahin »durch gegenseitigen Respekt 
geprägt«; selbst »handfest[e] Auseinandersetzungen in ideologischen Fragen« 
konnten sie führen (Kroll 2007, S. 522). Schnell wurde allerdings deutlich, 
dass die Parteiführung an der Treue zu Moskau festhalten wollte. Es sollte 
zwar noch bis zur Niederschlagung des Ungarnaufstands dauern, bis die 
Intellektuellen ihr Parteibuch auch wirklich zurückgaben, die meisten hat
ten sich jedoch bereits im Frühjahr 1956 innerlich von der kommunistischen 
Partei verabschiedet. Mit ihnen sollten bis zum Frühjahr 1957 noch einmal 
etwa 7.000 Personen und damit etwas mehr als ein Fünftel der Mitglieder 
die kommunistische Partei in Großbritannien verlassen (vgl. Hoff 2003, 
S. 120–122). 

Als sich am 14. März 1956 etwa 200 Personen auf dem Londoner High- 
gate Cemetery einfanden, um an der Einweihung des Denkmals für Karl 
Marx teilzunehmen, war also eine Demonstration, wie sie das britische 
Innenministerium noch eineinhalb Jahre zuvor anlässlich der Verlegung der 
Grabstätte befürchtet hatte und daher die Umbettung »im Schutze der Dun
kelheit« angeordnet hatte, aufgrund der Ereignisse der letzten Wochen nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Highgate Cemetery, 1956: eine Einführung 13 

zu erwarten (vgl. Laqueur 2015, S. 19; Shepperd 2018, S. 15). Das dürfte auch 
der Grund dafür gewesen sein, dass die Schließung des Friedhofs nicht auf 
eine Anweisung der britischen Sicherheitsbehörden zurückging, sondern auf 
eine Entscheidung von dessen Betreibern. Und in der Tat, die Einweihung des 
Denkmals für Karl Marx sollte eine »kleine« Veranstaltung werden, die zudem 
»seltsam bescheiden und gekünstelt« anmutete. Nicht einmal die Tatsache, 
dass die Urenkel von Karl Marx, Frédéric und Robert-Jean Longuet, extra aus 
Paris angereist waren, vermochte daran etwas zu ändern. »Im Großen und 
Ganzen«, so heißt es in einem Bericht des Guardian vom darauffolgenden Tag, 
»war es ein schäbiger Nachmittag ohne einen Hauch von Triumph.« Darüber 
konnte auch das »imposante Bündel von Kränzen«, das am Fuß des Denkmals 
für Karl Marx niederlegt worden war, nicht hinwegtäuschen. In diesem reflek
tierte sich vielmehr, dass die Enthüllung des Denkmals in eine Zeit gefallen 
war, in der sich die kommunistische Partei in Großbritannien bereits in einer 
tiefen Krise befand: Abgesehen von den Gestecken der Londoner Kreislei
tung der CPGB und der Marx Memorial Library waren die niedergelegten 
Kränze »fast ausschließlich ausländischer Herkunft« (Guardian 1956; Übers. 
D. M. K.). Selbst den Worten, die Harry Pollitt in seiner die Veranstaltung 
beschließenden Rede wählte, war das »Erdbeben«, das der XX. Parteitag der 
KPdSU in Großbritannien ausgelöst hatte, deutlich anzumerken; sie hatten 
eher einen zur Ordnung rufenden und beschwörenden Charakter als einen 
zukunftsfrohen: »Eines Tages«, so Pollitt, »wird auch das britische Volk seine 
Zukunft selbst in die Hand nehmen und Karl Marx das bleibende Denkmal 
errichten, für das er sich sein Leben lang in Großbritannien so leidenschaftlich 
eingesetzt hatte« (zit. n. Guardian 1956; Übers. D. M. K.). 

Die Enthüllung des Denkmals für Karl Marx war also in der Tat ein au
ßergewöhnliches Ereignis: Nachdem die Bemühungen der internationalen Ar
beiterbewegung, an Marx’ Grabstätte ein Denkmal zu errichten und die da
für notwendige Umbettung vorzunehmen, über mehrere Generationen hin
weg am Widerstand seiner Angehörigen gescheitert waren, kamen sie nach 
73 Jahren unter Federführung der für das politische Tagesgeschehen vollkom
men irrelevanten Kommunistischen Partei Großbritanniens und mit finanzi
eller Unterstützung aus der erst 1973 von Großbritannien diplomatisch aner
kannten DDR ausgerechnet in jenem Moment erfolgreich zum Abschluss, als 
die CPGB endgültig im Niedergang begriffen war: Zwar war die Grabstätte von 
Marx auch vor und nach dem 14. März 1956 von erschöpften wie auch zweifeln
den Mitgliedern und Sympathisanten der Parteien der Arbeiterbewegung auf
gesucht worden, die hofften, dort zu (neuer) Kraft zu kommen, sich ihrer Sa

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Karl Marx in der Geschichte 

che (wieder) gewiss werden oder sich gar zur Ordnung rufen wollten. So führte 
etwa Lenin am Rande des II. Parteitags der Sozialdemokratischen Arbeiterpar
tei Russlands, der 1903 in London und Brüssel stattfand und auf dem sich die 
Partei in Bolschewiki und Menschewiki spalten sollte, eine Delegation von Bol
schewiki zum Grab von Marx (vgl. Scolari 2020, S. 133). Und von Douglas Gar
man, der bis 1950 insbesondere für die Organisation der Parteischulungen der 
CPGB verantwortlich zeichnete, ist überliefert, dass er, wann immer er von der 
politischen Arbeit erschöpft war, zum Highgate Cemetery pilgerte, »um dort 
neuen moralischen Schwung zu finden« (Kroll 2007, S. 595). Am 14. März 1956 
jedoch dürfte niemand gestärkt von dannen gezogen sein; vielmehr waren die 
Einweihungsfeierlichkeiten des Denkmals für Marx selbst Ausdruck einer tie
fen Krise, von der sich zumindest die Kommunistische Partei Großbritanniens 
zeit ihrer Existenz nicht mehr erholen sollte. 

Für die Intellektuellen wiederum war zwar die Kommunistische Partei bis 
1956 gleichbedeutend mit dem Marxismus gewesen; sie hatten sich nur schwer 
vorstellen können, dass jemand außerhalb der Partei Marxist sein könne. Zu
gleich jedoch stand ihre Parteitreue immer »unter einem theoretischen Vorbe
halt« (Kroll 2007, S. 598): Sie verstanden die marxistische Theorie als wissen
schaftliche Gesetzeslehre, die sich an der Empirie zu beweisen habe; das mar
xistische Verelendungstheorem etwa sahen sie in Großbritannien als wider
legt an. Angesichts der Entwicklungen in der Sowjetunion kamen sie zudem 
zu der Einsicht, dass der Marxismus auch unter einen »moralischen Vorbe
halt« (Kroll 2007, S. 618) gestellt werden müsse. Die oppositionelle Rolle, die sie 
im Frühjahr 1956 innerhalb der Partei einnahmen, ermöglichte ihnen, ihr po
litisches Engagement fortan »als Kampf für einen unorthodoxen Marxismus« 
zu deuten und so die Gleichsetzung von Marxismus mit Partei zu überwinden 
und schließlich sogar beide in einen »unversöhnlichen Gegensatz« zu bringen 
(Kroll 2007, S. 623). Auf diesem Wege sollte es ihnen auch nach ihrem Partei
austritt möglich sein, sich positiv auf Marx zu beziehen und dessen Werk ins
besondere in Krisensituationen in der Hoffnung auf Erkenntnis zu konsultie
ren. 

Zu den Beiträgen 

Wie 1956 in Großbritannien haben politische Konstellationen und historische 
Ereignisse auch zu anderen Zeiten und an anderen Orten das Nachleben des 
Werks von Karl Marx affiziert. Nach dem Zusammenbruch des Ostblocks et

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Highgate Cemetery, 1956: eine Einführung 15 

wa schien jeglicher Bezug auf Marx überholt, seit der globalen Finanz- und 
Wirtschaftskrise hingegen erfährt er eine erstaunliche Renaissance. Gerade in 
Momenten der Krise jedoch erfolgt der Zugriff auf sein Werk oftmals ikono
grafisch. Die eingangs dargestellten Bemühungen der Kommunistischen Par
tei Großbritanniens, Marx auf dem Highgate Cemetery ein Denkmal zu set
zen, sind hierfür emblematisch. Die von Laurence Bradshaw geschaffene Büs
te samt Sockel symbolisiert »die Stein gewordene Verwandlung eines einst le
benden Menschen in eine Ikone«. Sie steht »für ein fixiertes Bildnis der Ideen, 
politischen Vorstellungen und Eigenheiten, ein Bild, das in vielerlei Hinsicht 
mit dem tatsächlichen Menschen und seinem Leben nur entfernte Ähnlich
keit aufweist« (Sperber 2013, S. 553). Natürlich hatte die Marx-Ikonografie be
reits lange bevor Bradshaw den Auftrag erhielt, für Marx’ Grabstätte ein Denk
mal zu errichten, begonnen. Davon zeugen nicht nur die Versuche Moskaus, 
die sterblichen Überreste von Karl Marx in die Sowjetunion zu überführen, 
und die bereits erwähnte Delegation von Bolschewiki, die Lenin 1903 zu des
sen Grab führte. Das verdeutlicht auch die verstärkte Nachfrage nach Foto
grafien von Marx, nachdem im Frühherbst 1871, nur wenige Monate nach der 
Niederschlagung der Pariser Kommune, eine Falschmeldung über seinen Tod 
kursierte (vgl. Marx 1871/1976; Bouvier 2013, S. 17). Marx selbst war sich dessen 
schon früh gewahr, so heißt es in Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte: 

»Und wenn sie [die Menschen; D. M. K.] eben damit beschäftigt scheinen, 
sich und die Dinge umzuwälzen, noch nicht Dagewesenes zu schaffen, ge
rade in solchen Epochen revolutionärer Krise beschwören sie ängstlich die 
Geister der Vergangenheit zu ihrem Dienste herauf, entlehnen ihnen Na
men, Schlachtparole, Kostüm« (Marx 1852/1960, S. 115). 

Die in dem vorliegenden Band versammelten Beiträge nehmen hingegen 
die Marx’sche Kritik eingedenk der in ihr sedimentierten Geschichte in 
den Blick. Statt ihr Namen, Schlachtparole oder gar Kostüm zu entlehnen, 
wird das Marx’sche Werk und dessen Nachleben im historischen Kontext 
situiert – in Zeit und Raum. In den drei Abschnitten »Verortung«, »Überlie
ferung« und »Handgemenge« nähern sich die Beiträgerinnen und Beiträger 
der Marx’schen Kritik wie auch deren Rezeption unter Berücksichtigung 
der jeweiligen lebensweltlichen und historischen Zusammenhänge. Statt 
ein »prätentiöses Philisterdenkmal« zu errichten, spüren sie der Geschichte 
nach, die sich in das Werk von Karl Marx eingeschrieben hat, und gehen an 
verschiedenen Orten und zu unterschiedlichen Zeiten einigen der Spuren 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Karl Marx in der Geschichte 

nach, die sein Werk in der Geschichte hinterlassen hat. In der Gesamtschau 
bieten die Beiträge einen Zugang zur Historisierung der Marx’schen Kritik, 
der gerade nicht darauf hinausläuft, diese in die Vergangenheit zu verbannen. 
Im Gegenteil: Erst im Antlitz der historischen Erfahrungen, die das Denken 
von Karl Marx und seine Rezeption prägten, so die den Beiträgen zugrunde 
liegende Prämisse, scheinen jene Anteile auf, die bis heute nicht abgegolten 
sind. 

Der erste Teil des Bandes ist mit »Verortung« überschrieben und vereint 
Beiträge, die den historischen Ort von Marx und einer zentralen Kategorie sei
nes Werks, das Proletariat, ins Zentrum rücken. Gareth Stedman Jones nimmt 
die bereits von Friedrich Engels in seiner Grabrede für Karl Marx postulierte 
Nähe von Marx und Charles Darwin zum Ausgangspunkt seines Beitrags. Er 
zeigt in diesem nicht nur auf, dass Marx’ Theorie der Geschichte mit Darwins 
Konzept der Natur unvereinbar ist, sondern stellt auch oft übersehene Diffe
renzen zwischen dem Denken von Marx und Engels heraus. Indem er diese 
Unterschiede bis in die erste Hälfte der 1840er Jahre zurückverfolgt, als bei
de einander kennenlernten, veranschaulicht er zudem, warum Marx nicht nur 
im 19. Jahrhundert, sondern in exakt der Generation, der er angehörte, zu si
tuieren ist. Die beiden nachfolgenden Beiträge unterziehen Marx’ Begriff des 
Proletariats auf je eigene Weise einer Kritik: Anhand des Lumpenproletariats 
und der Sklaven, die Marx nicht als Teil des Proletariats verstand, weist Marcel 
van der Linden am Text nach, dass sich Marx bei der Abgrenzung des Proleta
riats von anderen subalternen Gruppen auch von moralischen Impulsen und 
politischen Erwägungen leiten ließ, weswegen seine Theorie des Proletariats 
widersprüchlich ist. Er kommt zu dem Schluss, dass der Begriff des Proleta
riats einer Neubestimmung bedarf – auch wenn dies eine neue Werttheorie 
erforderlich macht. Im Unterschied hierzu wählt Jan Gerber einen gedächt
nisgeschichtlichen Zugriff: Vermittels der Trauerfeier für Friedrich Engels und 
des durch eine Artikelserie von Eduard Bernstein ausgelösten Revisionismus
streits erörtert er, wie im Begriff des Proletariats die ökonomische Revolution 
Großbritanniens mit der politischen in Frankreich verknüpft worden ist und 
worin allen Widersprüchen zum Trotz dessen Anziehungskraft bestand. In
dem er zugleich die Bedeutung von Bernsteins Englandaufenthalt für dessen 
Abschied von der Revolutionstheorie hervorhebt, verdeutlicht er zudem die 
Relevanz von historischer Erfahrung für Erkenntnis. 

Die im zweiten Teil versammelten Beiträge fokussieren Fragen der »Über
lieferung« des Marx’schen Werks, dessen Publikations- und Übersetzungs
geschichte ebenso wie dessen Rezeption in verschiedenen raum-zeitlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Highgate Cemetery, 1956: eine Einführung 17 

Konstellationen. Im Zentrum des Beitrags von Doris Maja Krüger stehen 
Marx’ Enthüllungen zur Geschichte der Diplomatie im 18. Jahrhundert, die 1981 als 
übersetzte Erstausgabe bei Suhrkamp erschienen. Anhand dieses Textes, der 
weder in der ersten Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA) noch in den Marx- 
Engels-Werken (MEW) veröffentlicht werden konnte, zeichnet sie nach, wie 
sich die Verwerfungen der Zeit in die Publikationsgeschichte des Werks von 
Marx einschrieben. Indem sie zudem den von Karl August Wittfogel heraus
gegebenen und mit einer Einleitung versehenen Text mit dessen Biografie 
verknüpft, zeigt sie darüber hinaus auf, inwiefern sich Wittfogels Verhältnis 
zum Marx’schen Werk aufgrund der Erfahrungen des 20. Jahrhunderts ver
änderte. Dass nicht nur der zeitliche, sondern auch der räumliche Kontext 
Auswirkungen auf das Nachleben des Werks von Marx hat, veranschaulicht 
Robert Zwarg in seinem Beitrag. Mit Hilfe der beiden Filmgenres Film Noir 
und Science Fiction und unter Rückgriff auf Sidney Hooks Buch Marx and 
the Marxists entfaltet er das bis heute schwierige Verhältnis der Vereinigten 
Staaten zum Marxismus. Insbesondere zeigt er, dass zwar die amerikanischen 
Verhältnisse unter Rückgriff auf Marx analysiert werden können, sich jedoch 
das amerikanische Gemeinwesen den über das Bestehende hinausweisenden 
Elementen der marxistischen Theorie entzieht. Das von Paul Breines und 
anderen in der zweiten Hälfte der 1960er Jahre beklagte Zuviel an Marxis
mus deutet er dementsprechend als Ausdruck der Krise der amerikanischen 
New Left. In Jugoslawien hingegen waren es der umfassende gesellschaftliche 
Wandel und der Bruch der dortigen KP-Führung mit Stalin, die nach 1945 die 
Auseinandersetzung mit dem Marx’schen Werk, insbesondere mit dem Be
griff Entfremdung, beförderten, wie Nenad Stefanov anhand der Arbeiten von 
Predrag Vranicki und Gajo Petrović erörtert. Vermittels des von Alfred Schmidt 
erhobenen Vorwurfs, die Praxis-Philosophen durchleben jene Kinderkrank
heiten, die bereits Herbert Marcuse Ende der 1920er Jahre überwunden habe, 
nimmt er zudem die Erfahrungsbestände in den Blick, aus denen sich der 
in den Zeitschriften Pogledi und Praxis sowie der Sommerschule auf Korčula 
institutionalisierte undogmatische Marxismus Jugoslawiens speiste. Wie es 
wiederum in China, wo seit dem Amtsantritt Xi Jinpings der Marxismus 
wieder verstärkt als Leitmotiv propagiert wird und sich der Staat als Instru
ment der Arbeiterklasse versteht, um einen von der Partei unabhängigen 
Marxismus bestellt ist, ist die Frage, der René Kluge und Miao Tian in ihrem 
Beitrag nachgehen. Sie beschreiben hierfür die Arbeitskämpfe im Technolo
gieunternehmen Jasic, die 2018 von den chinesischen Sicherheitsbehörden 
gewaltsam niedergeschlagen wurden, obwohl oder gerade weil sie sich auf 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Karl Marx in der Geschichte 

den Marxismus bezogen. Dabei erweitern sie die bisherige Unterteilung des 
Marxismus in China um eine fünfte Kategorie: den aktivistischen Marxismus. 

Der dritte Teil führt unter dem Titel »Handgemenge« Beiträge zusam
men, die die Marx’sche Kritik als eine auf Veränderung drängende Analyse 
der bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse sowie deren Nachleben zum 
Gegenstand haben. Wie aus dem Radikaldemokraten Karl Marx, der zwar die 
Pressefreiheit emphatisch verteidigte, weil er die Möglichkeit von Kritik durch 
die Zensur bedroht sah, der jedoch Kritik selbst noch als etwas verstand, das 
sich dem Gegenstand von außen nähert, der Kritiker wurde, der die Einleitung 
zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie und die in den Deutsch-Französischen 
Jahrbüchern veröffentlichten Briefe verfasste, erörtert Georg Spoo in seinem 
Beitrag. Anhand vom Marx’schen Frühwerk entfaltet er nicht nur drei Typen 
von Kritik, sondern verdeutlicht auch, was Marx’ Postulat, nicht nur müsse 
der Gedanke zur Verwirklichung drängen, sondern auch die Wirklichkeit 
zum Gedanken, bedeutet. Ein Verständnis von Philosophie, demnach die 
kritische Analyse des Bestehenden auf dessen Veränderung zielt, steht auch 
im Zentrum des Beitrags von Nina Rabuza. Ausgehend von dem Vorwurf, 
Adorno habe sich in seiner Antrittsvorlesung nicht zum Marxismus bekennen 
wollen, zeigt sie, inwiefern er in seinem Versuch, über die Philosophiekritik 
einen neuen Materialismus herzuleiten, an einem von Marx herrührenden 
Begriff von Philosophie festhielt. Unter Rückgriff auf die Negative Dialektik 
verdeutlicht sie zudem, wie der Holocaust die Philosophie affizierte: Fortan 
kann der Gedanke nicht mehr auf Verwirklichung drängen, sondern ist auf 
sich selbst zurückgeworfen; Praxis ist auf unbestimmte Zeit vertagt. Anna- 
Sophie Schönfelder wiederum nimmt die journalistischen Arbeiten von Marx 
in den Blick. Vermittels seiner Zeitungsartikel zum Coup d’État von Louis- 
Napoléon Bonaparte zeichnet sie nach, wie Marx durch die in seinen Artikeln 
formulierte Kritik versuchte, auf aktuelle Entwicklungen Einfluss zu nehmen. 
Indem sie dabei herausstellt, dass es ihm durch seine Tätigkeit für Zeitungen 
wie die New York Daily Tribune und die Neue Oder-Zeitung gelang, zeitnah eine 
breite Öffentlichkeit zu erreichen, verdeutlicht sie nicht nur die Bedeutung 
der journalistischen Kritik von Marx an sich, sondern zeigt auch, dass ihr 
diese bereits zeitgenössisch zukam. Wie es in der wissenschaftlichen Arbeit, 
die unter kapitalistischen Bedingungen nicht weniger entfremdet ist als die 
Arbeit am Fließband, um die Möglichkeit von Kritik an den bestehenden 
Verhältnissen bestellt ist, diskutiert Christine Zunke in ihrem Beitrag. Mit 
Horkheimer und Adorno stellt sie heraus, dass im Positivismus die Bedin
gungen der Entfremdung in der Wissenschaft nicht reflektiert, sondern in 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Highgate Cemetery, 1956: eine Einführung 19 

der Forderung nach Objektivität affirmiert werden; sie deutet diesen daher 
als Symptom einer entfremdeten Gesellschaft. Zudem erinnert sie daran, 
dass Forschung, die ihre Gegenstände nicht nur abbilden, sondern in all ihrer 
Widersprüchlichkeit begreifen will, auf ein erkennendes Subjekt angewiesen 
ist. 

Der vorliegende Band geht auf eine Wissenschaftliche Tagung der Hans- 
Böckler-Stiftung zurück, die die Promovierenden in Kooperation mit den 
Vertrauensdozentinnen und Vertrauensdozenten unter dem Titel »›Alles, was 
ich weiß, ist, daß ich kein Marxist bin!‹ Karl Marx und der Marxismus« im 
April 2018 an der Bergischen Universität Wuppertal organisierten. Markus 
Börner, René Kluge, Heinz Sünker und Jens Becker danke ich herzlich da
für, die Tagung mit mir konzipiert und organisiert zu haben; Eva Jacobs sei 
stellvertretend für die Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter der Hans-Böckler- 
Stiftung gedankt, die uns hierbei unterstützt haben. 

Auch wenn die Tagung anlässlich des 200. Geburtstags von Karl Marx statt
fand, wandte sie sich gegen einen ikonografischen und enthistorisierenden 
Zugriff auf dessen Werk. Insbesondere Gareth Stedman Jones, Jan Gerber und 
Christina Morina verdeutlichten in ihren Keynotes die Bedeutung des zeithis
torischen Kontexts für das Verständnis der Marx’schen Kritik und deren Nach
leben. Aber auch Moderatorinnen und Moderatoren wie Alfons Söllner, Stefan 
Müller und Nina Rabuza erinnerten in ihren Panels daran, dass die zeithistori
schen Entwicklungen in Rechnung gestellt werden müssen, wenn der Erkennt
nisgehalt der Marx’schen Texte bzw. ihrer Rezeption für die Gegenwart beur
teilt werden soll. Dass dieser historiografische Zugriff auf das Marx’sche Werk 
und dessen Nachleben nun kondensiert in einem Sammelband vorliegt, ist ins
besondere Markus Börner zu verdanken. Er hat diesen Band gemeinsam mit 
mir konzipiert und die Beiträgerinnen und Beiträger in der Anfangszeit mit
betreut. Für seine Mitarbeit an diesem Buch, seinen Zuspruch wie auch seine 
kritischen Einwände danke ich ihm von ganzem Herzen. Die Hans-Böckler- 
Stiftung hat das Erscheinen des Bandes großzügig gefördert, dafür bin ich ihr 
zu herzlichem Dank verpflichtet. Ohne das Vertrauen, die Unterstützung und 
die Geduld von Jens Becker und Ralf Richter wäre aus der Tagung nur schwer
lich eine Publikation hervorgegangen. Zudem danke ich Jan Gerber, Barbara 
Picht, Nina Rabuza und Jakob Stürmann für hilfreiche Gespräche und wert
volle Anregungen. 

Mein größter Dank gilt den Autorinnen und Autoren, die die Einladung, 
an diesem Band mitzuwirken, angenommen und ihm durch ihre Beiträge 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Karl Marx in der Geschichte 

entsprechende Kontur verliehen haben. Dass in diesem Band zwei Aufsätze 
erscheinen können, die bereits auf Englisch publiziert worden sind, ist nicht 
nur Cambridge University Press und der von Heinz Sünker herausgegebenen 
Sozialwissenschaftlichen Literatur Rundschau zu verdanken, die freundlicherwei
se hierfür die Genehmigungen erteilten, sondern auch Anja Jungfer, die den 
Beitrag von Gareth Stedman Jones ins Deutsche übertragen hat, sowie Jakob 
Stürmann, der gemeinsam mit mir den Aufsatz von Marcel van der Linden 
aus dem Englischen übersetzt hat. Hierfür sei ihnen herzlich gedankt. Für 
die Erlaubnis, eine der wenigen überlieferten Handschriften von Karl Marx 
für das Buchcover zu verwenden, danke ich dem Internationalen Institut für 
Sozialgeschichte (IISG) in Amsterdam. Ferner danke ich Katharina Kotschu
rin und Julia Wieczorek für die umsichtige Betreuung des Bandes seitens des 
transcript Verlags. Abschließend möchte ich allen Referentinnen und Referen
ten danken, die mit ihren Vorträgen maßgeblich zum Gelingen der Tagung 
beigetragen haben. Mein besonderer Dank gilt hier Christina Morina, auch 
wenn es ihr aus Zeitgründen leider nicht möglich war, ihren Vortrag in einen 
Beitrag umzuwandeln. Thomas Welskopp musste seine Zusage für einen 
Beitrag leider aus gesundheitlichen Gründen zurückziehen; nach schwerer 
Krankheit verstarb er am 19. August 2021. Ihm ist dieses Buch gewidmet. 

Literaturverzeichnis 

Bebel, August (1883/1979): Auszug aus einem Brief an Friedrich Engels, o. O., 
17. März 1883. In: Marx, Karl/Engels, Friedrich: Werke (MEW). Bd. 36. Ber
lin: Dietz, S. 745, En 32. 

Bouvier, Beatrix (2013): Karl Marx. Vom Bildnis zur frühen Ikone. In: Dühr, Eli
sabeth (Hg.): Ikone Karl Marx. Kultbilder und Bilderkult. Katalog zur Aus
stellung im Stadtmuseum Simeonstift Trier. 17. März 2013 – 18. Oktober 
2013. Regensburg: Schnell + Steiner, S. 11–20. 

Bradshaw, Laurence (2018): Laurence Bradshaw on his ›Monument to a Great 
Mind‹. In: Friends of Highgate Cemetery Newsletter, April 2018, S. 5–7. 

Engels, Friedrich (1883/1979): Brief an August Bebel, London, 30. April 1883. In: 
MEW. Bd. 36, S. 21–22. 

Guardian, The (1956): Marx Monument Unveiled in Highgate Cemetery. In: 
The Guardian, 15. März 1956. URL: https://www.theguardian.com/books/20 
16/mar/15/karl-marx-monument-highgate-cemetery-archive-1956 (Abruf 
am 20.05.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/books/2016/mar/15/karl-marx-monument-highgate-cemetery-archive-1956
https://www.theguardian.com/books/2016/mar/15/karl-marx-monument-highgate-cemetery-archive-1956
https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theguardian.com/books/2016/mar/15/karl-marx-monument-highgate-cemetery-archive-1956
https://www.theguardian.com/books/2016/mar/15/karl-marx-monument-highgate-cemetery-archive-1956


Doris Maja Krüger: Highgate Cemetery, 1956: eine Einführung 21 

Hoff, Henning (2003): Großbritannien und die DDR 1955–1973. Diplomatie auf 
Umwegen. München: Oldenbourg. 

House of Commons (1956): Highgate Cemetery (Admissions), 29. März 1956 
(Oral Answers to Questions). In: https://hansard.parliament.uk/Common 
s/1956-03-29/debates/09ccad0c-2043-4feb-ac06-9b48b7c8abd4/OralAnsw 
ersToQuestions (Abruf am 20.05.2024). 

Kroll, Thomas (2007): Kommunistische Intellektuelle in Westeuropa. Frank
reich, Österreich, Italien und Großbritannien im Vergleich (1945–1956). 
Köln/Weimar/Wien: Böhlau. 

Laqueur, Thomas W. (2015): The Work of the Dead. A Cultural History of Mortal 
Remains. Princeton, NJ: Princeton University Press. 

Marx, Karl (1852/1960): Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. In: 
MEW. Bd. 8, S. 111–207. 

Marx, Karl (1871/1976): Brief an Jenny Marx, London, 23. September 1871. In: 
MEW. Bd. 33, S. 286. 

Medvedev, Roy (2004): The Twentieth Party Congress: Before and After. In: 
Medvedev, Roy/Medvedev, Zhores (Hg.): The Unknown Stalin. His Life, 
Death, and Legacy. Übersetzt von Ellen Dahrendorf. Woodstock, NY/New 
York, NY: The Overlook Press, S. 102–118. 

Melman, Yossi (2006): Trade Secrets. In: Haaretz, 9. März 2006. URL: https:// 
web.archive.org/web/20080217092411/www.haaretz.com/hasen/pages/S 
hArt.jhtml?itemNo=692298 (Abruf am 20.05.2024). 

Rettie, John (2006): The Day Khrushchev Denounced Stalin. In: BBC, 18. Febru
ar 2006. URL: http://news.bbc.co.uk/2/hi/programmes/from_our_own_c 
orrespondent/4723942.stm (Abruf am 20.05.2024). 

Scolari, Baldassare (2020): Remembering Karl Marx. Image – Icon – Idol. In: 
Mäder, Marie-Therese/Saviello, Alberto/Scolari, Baldassare (Hg.): High
gate Cemetery. Image Practices in Past and Present. Baden-Baden: Nomos, 
S. 121–147. 

Shepperd, John (2018): Moving Marx. Rest in Peace? John Shepperd Reports on 
the Magnetic Attraction of Moscow. In: Friends of Highgate Cemetery Newslet
ter, April 2018, S. 13–15. 

Sperber, Jonathan (2013): Karl Marx. Sein Leben und sein Jahrhundert. Über
setzt von Thomas Atzert, Friedrich Griese und Karl Heinz Siber. München: 
C.H. Beck. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://hansard.parliament.uk/Commons/1956-03-29/debates/09ccad0c-2043-4feb-ac06-9b48b7c8abd4/OralAnswersToQuestions
https://hansard.parliament.uk/Commons/1956-03-29/debates/09ccad0c-2043-4feb-ac06-9b48b7c8abd4/OralAnswersToQuestions
https://hansard.parliament.uk/Commons/1956-03-29/debates/09ccad0c-2043-4feb-ac06-9b48b7c8abd4/OralAnswersToQuestions
https://web.archive.org/web/20080217092411/www.haaretz.com/hasen/pages/ShArt.jhtml?itemNo=692298
https://web.archive.org/web/20080217092411/www.haaretz.com/hasen/pages/ShArt.jhtml?itemNo=692298
https://web.archive.org/web/20080217092411/www.haaretz.com/hasen/pages/ShArt.jhtml?itemNo=692298
http://news.bbc.co.uk/2/hi/programmes/from_our_own_correspondent/4723942.stm
http://news.bbc.co.uk/2/hi/programmes/from_our_own_correspondent/4723942.stm
https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://hansard.parliament.uk/Commons/1956-03-29/debates/09ccad0c-2043-4feb-ac06-9b48b7c8abd4/OralAnswersToQuestions
https://hansard.parliament.uk/Commons/1956-03-29/debates/09ccad0c-2043-4feb-ac06-9b48b7c8abd4/OralAnswersToQuestions
https://hansard.parliament.uk/Commons/1956-03-29/debates/09ccad0c-2043-4feb-ac06-9b48b7c8abd4/OralAnswersToQuestions
https://web.archive.org/web/20080217092411/www.haaretz.com/hasen/pages/ShArt.jhtml?itemNo=692298
https://web.archive.org/web/20080217092411/www.haaretz.com/hasen/pages/ShArt.jhtml?itemNo=692298
https://web.archive.org/web/20080217092411/www.haaretz.com/hasen/pages/ShArt.jhtml?itemNo=692298
http://news.bbc.co.uk/2/hi/programmes/from_our_own_correspondent/4723942.stm
http://news.bbc.co.uk/2/hi/programmes/from_our_own_correspondent/4723942.stm


https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verortung 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 

Gareth Stedman Jones 

»Wie Darwin das Gesetz der Entwicklung der organischen Natur, so ent
deckte Marx das Entwicklungsgesetz der menschlichen Geschichte« (Engels 
1883/1962, S. 335). Bereits 1883 hatte Friedrich Engels mit seiner Aussage an
lässlich von Karl Marx’ Begräbnis einen Zusammenhang zwischen dem Werk 
seines Freundes und dem von Charles Darwin postuliert. Die Annahme wurde 
im Laufe des 20. Jahrhunderts durch einen 1931 veröffentlichten Brief Dar
wins verfestigt, in welchem dieser, augenscheinlich an Marx gerichtet, den 
Vorschlag, ihm die zweite Auflage des Kapitals zu widmen, höflich ablehnte. 
Obwohl selbst unter zeitgenössischen Kommentatoren Unklarheit herrschte, 
aus welchen Gründen 1880, und damit sieben Jahre nach Erscheinen des Bu
ches im Jahr 1873, ein solcher Vorschlag hätte zustande kommen sollen, wurde 
der Legende von der Zueignung seit Isaiah Berlin und nachfolgend Glauben 
geschenkt. Erst in den 1980er Jahren konnte durch die sorgfältige Forschung 
von Margaret Fay der Mythos, Marx hätte Darwin eine Widmung vorgeschla
gen, endgültig widerlegt werden. Wie sich herausstellte, war der Brief von 
1880 nicht an Marx, sondern an Edward Aveling, den Lebensgefährten von 
dessen Tochter Eleanor, adressiert. Er hatte Darwin darum gebeten, ihm 
sein eigenes, kurz zuvor fertiggestelltes Buch The Student’s Darwin widmen zu 
dürfen.1 

In diesem Beitrag wird dargelegt, dass Marx’ Theorie der Geschichte in 
geradezu unvereinbarem Widerspruch zu Darwins Konzept von Natur steht. 
Daraus ergibt sich erstens die Frage, warum Marx in den 1870er Jahren allem 
Anschein nach Engels’ Überzeugung, beide Theorien ähnelten einander in 
ihrer Ausrichtung, zustimmte. Und zweitens, wieso wurde eine Ähnlichkeit 
zwischen Darwin und Marx so rasch allgemein anerkannt? Diese Fragen 

1 Eine zusammenfassende Darstellung zur vermeintlichen Widmung ist bei Wheen 
(2001) zu finden. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Verortung 

sind bedeutender, als es zunächst scheinen mag, denn der Gedanke eines 
Zusammenhangs zwischen beiden Theorien bot im ausgehenden 19. Jahr
hundert die Grundlage, um überzeugend eine Verbindung zwischen Marx 
und einer zunehmend stärker betonten Form von Determinismus oder, wie 
Engels es nannte, »[d]ie materialistische Anschauung der Geschichte« (Engels 
1880–1891/1962, S. 210) zu ziehen. 

Engels’ Begeisterung für Darwin war stets eindeutig. Bereits in Die Entwick
lung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft pries er Darwin dafür, »der 
metaphysischen Naturauffassung […] durch seinen Nachweis, daß die ganze 
heutige organische Natur, Pflanzen und Tiere und damit auch der Mensch, 
das Produkt eines […] Entwicklungsprozesses ist«, den »gewaltigsten Stoß ver
setzt« zu haben (Engels 1880–1891/1962, S. 205). Dies stellte eine Weiterfüh
rung der These dar, die er bereits im Anti-Dühring angeführt hatte: »daß in der 
Natur dieselben dialektischen Bewegungsgesetze im Gewirr der zahllosen Ver
änderungen sich durchsetzen, die auch in der Geschichte die scheinbare Zu
fälligkeit der Ereignisse beherrschen; dieselben Gesetze, die, ebenfalls in der 
Entwicklungsgeschichte des menschlichen Denkens den durchlaufenden Fa
den bildend, allmählich den denkenden Menschen zum Bewußtsein kommen« 
(Engels 1885a/1962, S. 11). 

In Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft rechtfertig
te er darüber hinaus die Ausweitung quasi-darwinistischer Konzepte auf das 
Verständnis von moderner Industrie und Weltmarkt, indem er erklärt: »Es ist 
der Darwinsche Kampf ums Einzeldasein, aus der Natur mit potenzierter Wut 
übertragen in die Gesellschaft« (Engels 1880–1891/1962, S. 216). 

Es wird gemeinhin behauptet, Engels hätte Marx’ Denken in späteren Jah
ren verzerrt dargestellt, wobei diese Behauptungen in der Regel nur vage und 
mithilfe ungenauer Begrifflichkeiten formuliert sind. So konstatierte Georg 
Lichtheim, allerdings ohne tiefergehende Ausführungen, die Philosophie des 
späten Engels sei sehr stark vom Positivismus geprägt (vgl. Lichtheim 1961, 
S. 234–258), während Shlomo Avineri behauptete, Engels’ Ursprünge seien »in 
einer vereinfachten Version von Darwinismus und Biologie, mit Hegeliani
scher Terminologie als notdürftiger Fassade« (Avineri 1968, S. 70) zu finden. 
Meines Erachtens können die Unterschiede zwischen den Auffassungen von 
Marx und Engels jedoch nicht allein durch Verweise auf Darwin oder den Posi
tivismus zufriedenstellend erklärt werden. Diese Unterschiede hatten bereits 
Mitte der 1840er Jahre bestanden, als Marx und Engels einander begegneten 
– und manifestierten sich somit eindeutig, bevor jegliche Wirkung Darwins 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 27 

oder des positivistischen Philosophen Auguste Comte sich in Deutschland 
und Europa entfaltete. 

Für Engels waren die Affinität zu Darwin und seine Bestrebungen, ihn mit 
Marx in Einklang zu bringen, naheliegend. Zwischen 1842 und Sommer 1844, 
also während der zwei prägenden Jahre, in denen er für den Textilbetrieb sei
ner Familie in Manchester tätig war und auch Marx kennenlernte, hatte En
gels mit seiner Hinwendung zum Owenismus auch dessen Vorstellung vom 
Menschen als »natürliches Lebewesen« übernommen. Obwohl er noch 1842 in 
Berlin mit Bruno Bauer und anderen Junghegelianern verkehrt hatte, war sein 
Hegelianismus eher oberflächlich geblieben. So meldete Engels sich nicht et
wa aus den Berliner junghegelianischen Kreisen zu Wort, sondern aus Man
chester. Er nahm dort regelmäßig an Debatten der Owenisten teil, was dazu 
führte, dass er vertrauter im Umgang mit owenistischen philosophischen An
schauungen aus der Manchester Hall of Science wurde als mit der philosophi
schen Tradition des Deutschen Idealismus. Seine Nähe zu den Owenisten – 
den »englischen Sozialisten« – erklärte Engels 1843 ausdrücklich; er verwies 
darauf, dass er mit einigen von ihnen »fast in jeder Frage übereinstimme« (En
gels 1843/1956, S. 496). 

Die Ablehnung von Konkurrenz, insbesondere innerhalb der Wirtschaft, 
war es, die Engels zu den Owenisten hinzog. Das charakteristische Merkmal 
von Konkurrenz ist der Interessengegensatz. Im Handel sei es das erklärte 
Ziel, billig zu kaufen und teuer zu verkaufen, wodurch in jedem geschäftlichen 
Austausch diametrale Interessengegensätze geschaffen würden. Durch den 
freien Handel würde dieses System allgemeine Gültigkeit erlangen. Dieser 
»schändliche Konkurrenzkampf« hatte bereits zur Auflösung von Nationalitä
ten und zur Universalisierung von Feindschaften geführt und die Menschheit 
in eine Horde gefräßiger Bestien verwandelt. Er würde künftig auch die 
Auflösung der Familie durch das Fabriksystem mit sich bringen. 

Die owenistische Kritik an der Konkurrenz und der Konsumgesellschaft 
beruhte auf geltenden Prämissen eines anglo-französischen Sensationalis
mus und Materialismus des 18. und frühen 19. Jahrhunderts, denen zufolge 
der Mensch ein Tier sei, ein natürliches Lebewesen, das nach Freude strebe 
und Leid zu vermeiden suche. Sein oder ihr Wesen würde von dem Umfeld 
geformt, in dem er oder sie aufgewachsen ist. Wie Robert Owen in A New 
View of Society (1813–1816) formuliert hat, sei dem Menschen das Streben nach 
Glück angeboren und er sei darüber hinaus mit Fähigkeiten ausgestattet, 
die es ihm ermöglichen, »Ideen zu empfangen, zu vermitteln und zu verglei
chen«. Die Ideen selbst kämen von außen, denn »jegliches Wissen, das der 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Verortung 

Mensch empfängt, ist von den ihn umgebenden Objekten und insbesondere 
vom Beispiel und der Anleitung durch seine unmittelbaren Vorgänger ab
geleitet« (Owen 1813–1816/1993, S. 70). Owen war davon überzeugt, dass der 
Charakter eines Menschen für ihn geformt würde und nicht von ihm selbst 
(vgl. Claeys 1991, S. 43). Fortschritt könne durch die Beseitigung schädigender 
religiöser Vorstellungen, durch bessere Bildungsmethoden und wachsende 
wissenschaftliche Erkenntnisse erreicht werden. Auf diese Weise würden 
Veränderungen der Umwelt zu einem Wandel der menschlichen Natur und 
zur Steigerung der Glückseligkeit des Menschen führen. 

Engels ging noch über die Owen’sche Kritik an der Konkurrenz in zweifa
cher Hinsicht hinaus: Erstens sah er, dem französischen Sozialisten Proudhon 
folgend, die zersetzende Logik des Privateigentums als verantwortlich für 
die Widersprüchlichkeit der Politischen Ökonomie an. Zweitens stellte er, 
auf Feuerbach verweisend, einen Zusammenhang von der Entwicklung des 
Privateigentums und der Konkurrenz mit dem »Zustand der Unbewusstheit 
der Menschheit« her. Was den Menschen Feuerbachs Theorie zufolge vom Tier 
unterscheide, ist nicht sein Bewusstsein, sondern sein »Gattungsbewusstsein«. 
Das Fehlen dieses »Gattungsbewusstseins« beim Menschen, sein Verlust von 
Menschlichkeit, wurde mit einer auf Feuerbachs Theorie der »Abstraktion« 
zurückgehenden »Umkehrung« in Verbindung gebracht, oder – in radikal
kommunistischen Lesarten von Hegelianern wie Engels und Moses Hess – auf 
die Einführung von Geld und Privateigentum.2 

Engels wies in seiner 1843 für die Deutsch-Französischen Jahrbücher geschrie
benen Kritik der Nationalökonomie, die Marx erstmalig auf diese Thematik 
aufmerksam werden ließ, darauf hin, dass infolge dieser Konkurrenz »Han
delskrisen […] seit achtzig Jahren ebenso regelmäßig gekommen [sind] wie 
früher die großen Seuchen – und haben mehr Elend, mehr Unsittlichkeit mit 
sich gebracht als diese«. Die »stete Abwechslung von Irritation und Erschlaf
fung«, so Engels weiter, sei »ein ewiges Schwanken, ohne je zum Ziel zu kom
men.« Es läge auf der Hand, »daß dies Gesetz ein reines Naturgesetz, kein 
Gesetz des Geistes ist, […] eben ein Naturgesetz, das auf der Bewußtlosigkeit 
der Beteiligten beruht« (Engels 1844/1956, S. 514–515). Es würde jedoch schließ
lich »eine soziale Revolution herbeiführen, wie sie sich die Schulweisheit der 

2 Engels’ Verweis auf Feuerbach im Wortlaut: »[D]er Wert, der das Ursprüngliche, die 
Quelle des Preises ist, wird von diesem, seinem eigenen Produkt, abhängig gemacht. 
Bekanntlich ist diese Umkehrung das Wesen der Abstraktion, worüber Feuerbach zu 
vergleichen« (Engels 1844/1956, S. 508). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 29 

Ökonomen nicht träumen läßt« (ebd., S. 515). Ein Prozess der Selbstzerstörung 
würde eine neue Welt einleiten: »den großen Umschwung, dem das Jahrhun
dert entgegengeht, der Versöhnung der Menschheit mit der Natur und mit sich 
selbst« (ebd., S. 505). 

Die Grundlage von Engels’ Enthusiasmus für Darwin ist in seinem frü
hen, owenistisch geprägten Konzept vom Menschen, der sich als natürliches 
Lebewesen aufgrund natürlicher Antriebe entwickele, zu finden. Wodurch 
lässt sich aber Marx’ wesentlich zurückhaltendere Anerkennung von Darwin 
erklären? Dass Marx Darwin – vermutlich auf Engels’ Veranlassung hin – im 
Jahre 1873 ein Exemplar der zweiten Ausgabe des Kapitals zukommen ließ, ist 
bekannt. Zweifellos gefielen ihm und seiner Familie auch das Unbehagen, das 
Darwin unter den konservativen Christen der viktorianischen Gesellschaft 
ausgelöst hatte. Eine tiefergehende intellektuelle Verbundenheit der beiden 
anzunehmen, wirkt jedoch erzwungen. Während es gute Gründe gibt, davon 
auszugehen, dass Engels’ Schriften über Geschichte und Natur von Anfang 
an in Zusammenhang mit Darwins späterem Konzept der Naturgeschichte 
gestanden haben, lässt sich dergleichen keineswegs über Marx sagen. Das 
Beste, was Marx über Die Entstehung der Arten zu sagen hatte, war, ihm passe 
dies »als naturwissenschaftliche Unterlage des geschichtlichen Klassen
kampfes« (Marx 1861/1964, S. 578). Nachdem er Darwins Buch, durch Engels’ 
Begeisterung angeregt, »wieder angesehen« hatte, wirkte seine Anerkennung 
allerdings eher zweideutig und sein Tonfall ironisch: »Es ist merkwürdig, wie 
Darwin unter Bestien und Pflanzen seine englische Gesellschaft mit ihrer 
Teilung der Arbeit, Konkurrenz, Aufschluß neuer Märkte, ›Erfindungen‹ und 
Malthusschem ›Kampf ums Dasein‹ wiedererkennt« (Marx 1862/1964, S. 249). 

Dagegen brachte Marx wesentlich mehr Begeisterung für das 1865 erschie
nene Werk Origine et Transformations de l’Homme et des autres Êtres von Pierre Tré
maux auf, welches seines Erachtens »ein sehr bedeutender Fortschritt über Dar
win« war. Trémaux habe »[f]ür gewisse Fragen, wie Nationalität etc., hier allein 
Naturbasis gefunden« und sei daher »[i]n der geschichtlichen und politischen 
Anwendung viel bedeutender und reichhaltiger als Darwin.« Trémaux zufolge 
sei erstens die Differenzierung der Arten auf die »Erdformation« und die »Ent
wicklungsperioden des Erdkörpers« zurückzuführen, und zweitens sei »das so 
rasche Erlöschen bloßer Übergangsformen […] hier notwendig«, um schluss
endlich zu der »Fixität« einer einmal konstituierten Spezies zu gelangen (Marx 
1866a/1965, S. 248). 

Im Oktober 1866 antwortete Engels abschätzig, dass an Trémaux’ »gan
ze[r] Theorie schon deswegen nichts ist, weil er weder Geologie versteht noch 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Verortung 

der ordinärsten literarisch-historischen Kritik fähig ist. Die Geschichten von 
dem Nigger Santa Maria3 und von der Verwandlung der Weißen in Neger sind 
zum Kranklachen« (Engels 1866/1965). Marx aber hielt an seiner Einschätzung 
fest: »Trémaux’ Grundidee über den Einfluß des Bodens […] ist nach meiner An
sicht eine Idee, die nur ausgesprochen zu werden braucht, um sich ein für alle
mal Bürgerrecht in der Wissenschaft zu erwerben, und dies ganz unabhängig 
von Trémaux’ Darstellung« (Marx 1866b/1965, S. 258). Eine Woche später be
tonte Marx auch seinem Verehrer Dr. Kugelmann gegenüber, dass das Buch, 
obwohl er von Engels angebrachte Kritikpunkte, etwa Trémaux’ »geologisch[e] 
Schnitzer« und »viel Mangel an literarisch-historischer Kritik« durchaus ein
gestehe, »with all that and all that – einen Fortschritt über Darwin« enthalte 
(Marx 1866c/1965, S. 530). 

Von Marx’ Begeisterung über Trémaux’ Ansichten zum Einfluss der Be
schaffenheit des Bodens abgesehen, ist seine ausdrückliche Distanzierung von 
Darwin erklärungsbedürftig. Marx’ Haltung hatte, genau wie die von Engels, 
tiefreichende Wurzeln. Seine Kritik war keineswegs en passant geäußert wor
den; vielmehr bekräftigte er damit philosophische und politische Positionen, 
die er seit den 1840er Jahren vertreten hat – es handelte sich hierbei also um ei
ne erneute Formulierung der seit 1844 in seinem Werk nachweisbaren, grund
legenden Unterscheidung zwischen Natur und Geschichte. 

Marx’ Ansatz steht in scharfem Gegensatz zu jener naturalistischen Ver
sion des Materialismus, wie sie Mitte der 1840er Jahre von den größten radi
kalen und sozialistischen Gruppierungen, von den Owenisten in England, zu 
denen auch Engels zählte, bis zu den Anhängern von Étienne Cabet in Frank
reich, vertreten wurde. Deren Ausgangspunkt – allgemein gültig in England 
von Lockes bis Benthams Zeiten, vorherrschend unter den Philosophen und 
Ideologen Frankreichs, wie auch den Anhängern Spinozas in Deutschland – 
war das Konzept des Menschen als natürliches Lebewesen: ein Gegensatz vor 
allem zur orthodoxen christlichen Betonung der Erbsünde. Diesem Ansatz zu
folge ist der Mensch ein Produkt seiner Umwelt, ein von seinen Gelüsten und 
Bedürfnissen gesteuerter Konsument. Indem diese Umwelt durch bessere Bil
dung und eine aufgeklärtere Haltung gegenüber Belohnung und Strafe verbes
sert würde, sei es möglich, die menschliche Natur umzuformen und dadurch 
das menschliche Glück zu steigern. 

3 Um seine Theorie zu untermauern, verwandte Pierre Trémaux in seinem Buch die The
se, Schwarze würden von den Weißen abstammen. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 31 

Marx’ Gegenentwurf, den er in den sogenannten Ökonomisch-philosophi
schen Manuskripten von 1844 ausgearbeitet hatte, zielte darauf ab, die Erkennt
nisse des deutschen Idealismus auf das Verständnis von Arbeit anzuwenden, 
um so menschliches Handeln und die Stellung des Menschen als Produzent 
in den Fokus zu rücken. Am eindrucksvollsten ist jedoch der durch diese 
Schriften hergestellte Bezug zwischen zwei Diskursen, die bis dahin nicht 
miteinander in Zusammenhang gebracht worden waren: die in den 1830er 
Jahren entstandene Diskussion um die soziale Frage und die Misere der Arbei
terklasse auf der einen Seite und auf der anderen Seite die der Arbeit in Hegels 
Phänomenologie des Geistes zugeschriebene, weltverändernde Bedeutung. In
dem Marx diesen Zusammenhang herstellte, setzte er den Sozialismus mit 
der jener Selbsttätigkeit des Menschen gleich, die sich in der idealistischen 
Tradition seit Kants philosophischer Revolution Geltung verschaffte.4 

Kant hat diesen Punkt in seinem Essay Mutmaßlicher Anfang der Menschen
geschichte (1786) sorgfältig ausgearbeitet, indem er den Sündenfall als Parabel 
für den Ausbruch des Menschen aus seinem natürlichen Zustand interpretier
te. Aber trotz des Verlangens des Menschen, dem »Elend seines Zustandes« zu 
entkommen, »lagert sich zwischen ihm und jenem eingebildeten Sitz der Won
ne die rastlose und zur Entwickelung der in ihn gelegten Fähigkeiten unwider
stehlich treibende Vernunft. […] Sie treibt ihn an, die Mühe, die er haßt, den
noch geduldig über sich zu nehmen, dem Flitterwerk, das er verachtet, nach
zulaufen«. Es »ergiebt sich: daß der Ausgang des Menschen aus dem […] Pa
radiese nicht anders, als der Übergang aus der Rohigkeit eines bloß tierischen 
Geschöpfes in die Menschheit, aus dem Gängelwagen des Instinkts zur Lei
tung der Vernunft, mit einem Worte: aus der Vormundschaft der Natur in den 
Stand der Freiheit gewesen sei« (Kant 1786/1977, S. 92). 

Hatten Kant und Fichte bereits die Passivität kritisiert, die mit der Vor
stellung vom Menschen als natürliches Lebewesen einherging, so konnte 
Hegel mit Phänomenologie des Geistes (1807) an dieses idealistische Erbe an
knüpfen und es zu einer Geschichtsvorstellung umwandeln. Marx zufolge 
fasste Hegel »die Selbsterzeugung des Menschen als einen Prozeß« auf und 
verstand damit einhergehend das Wesen der Arbeit, die Schöpfung des Men
schen selbst »als Resultat seiner eignen Arbeit« (Marx 1844/1968, S. 574). Der 

4 Der Verweis auf Marx’ Verhältnis zur Tradition des Idealismus stützt sich vor allem auf 
die Erkenntnisse von Douglas Moggach und dessen Konzept des »postkantianischen 
Perfektionismus«, vgl. Moggach (2011). Zu Marx’ Verbindung mit dieser Tradition s.a. 
Moggach (2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Verortung 

Mensch, so schrieb Marx 1844, sei nicht nur ein natürliches Wesen, son
dern ein menschliches natürliches Wesen. Sein Ursprung liege nicht in der 
Natur, sondern in der Geschichte. Anders als das Tier mache der »Mensch 
[…] seine Lebenstätigkeit selbst zum Gegenstand seines Wollens und seines 
Bewußtseins« und könne Gegenstände nach den »Gesetzen der Schönheit« 
formen. Geschichte könne demnach gleichermaßen als die Vermenschlichung 
der Natur durch die »bewußte Lebenstätigkeit« des Menschen und als die 
Vermenschlichung des Menschen selbst durch die Ausbildung seiner Sin
ne aufgefasst werden. Geschichte bezeichne jenen Prozess, durch den der 
Mensch zum »Gattungswesen« geworden ist; sie bilde die Grundlage dafür, 
sich selbst als ein »universelle[s], darum freie[s] Wesen« zu betrachten (Marx 
1844/1968, S. 515–517). 

Um die Fähigkeit des Menschen, seinem natürlichen Verlangen und seinen 
Bedürfnissen zu widerstehen oder sich über sie hinwegzusetzen und diese 
Impulse stattdessen mittels der Vernunft zu überprüfen, zentral setzen zu 
können, war die Tradition des Idealismus wesentlich. So bezeichnete der Be
griff der »Spontanität«, also der inneren Selbstbestimmtheit, nichts anderes 
im Idealismus – ein Konzept, das es in der deutschen Philosophie bereits 
Anfang des 18. Jahrhunderts, seit Leibniz gab und das an seinem Ende zum 
zentralen Kern von Kants Konzept der praktischen Vernunft wurde (vgl. Mog
gach 2013). Dessen wesentliche politische Bedeutung war die Ansicht, dass 
Individuen ihr Handeln nicht unbedingt an ihrem Streben nach Reichtum und 
Glückseligkeit ausrichten, sondern darauf, Recht und Moral zu etablieren. Ei
nes von Hegels wesentlichen Verdiensten in der Phänomenologie des Geistes war 
es, aufzuzeigen, dass das Konzept von Recht über das individuelle Gewissen 
hinausgehen, durch Institutionen und zwischenmenschliche Beziehungen 
zum Ausdruck gebracht werden und damit die Grundlage für seinen Begriff 
von »Sittlichkeit« schaffen könne.5 

Die in den Manuskripten von 1844 beschworene Selbsterzeugung des Men
schen durch Arbeit enthält Marx’ Auslegung von Spontanität und Freiheit als 
essentielle menschliche Eigenschaften, was für das Gesamtbild von Kraft, 

5 Im englischen Original wird darauf hingewiesen, dass das dort verwendete »ethical 
life« das deutsche Wort »Sittlichkeit« nur unzureichend ersetzt, da der Begriff sich so
wohl auf die Moral, aber gleichzeitig auf Gewohnheiten und Brauch (von »Sitte«) be
zieht. »Sittlichkeit« bezeichnet also den gewohnheitsmäßigen Verhaltenskodex einer 
sozialen Gruppe, z.B. einer Nation, Klasse, Familie, und gilt als die Norm des Anstandes 
(vgl. Inwood 1992, S. 91–93). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 33 

Dynamik und Vorandrängen der Produktivkräfte im Kommunistischen Manifest 
(1848) eine wichtige Rolle spielte. Arbeit, als eine Form der Tätigkeit, sei ein 
fortwährender, jedoch nicht lediglich von Bedürfnissen angetriebener Prozess 
der Interaktion mit der Natur. Denn, so wird im Manifest betont, er könne 
auch mit Freiheit in Verbindung gebracht werden, da der Mensch Gegenstän
de nach den Gesetzen der Schönheit formen könne – eine These, die Marx in 
den 1850er Jahren in den Grundrissen vertrat. Arbeit als Tätigkeit von selbst
bestimmten Individuen sei zielgerichtet und teleologisch. Die Widerstände, 
die bei jedem Arbeitsprozess zu überwinden sind, seien entweder natürlichen 
Ursprungs – das Wirken von Kausalmechanismen in der physischen Welt 
– oder historischen Ursprungs – wie Konflikte, die sich aus bestehenden 
sozialen Beziehungen zwischen Arbeitgebern und Arbeitnehmern ergeben. 
So gesehen kann die Menschheitsgeschichte als kontinuierlicher und kumu
lativer Prozess von Wechselwirkungen zwischen Teleologie und Kausalität 
verstanden werden. 

Aufgrund dieser Überlegungen wurde die Darstellung des Menschen als 
passives Wesen und Verbraucher, der, um seine Bedürfnisse zu erfüllen, von 
der Natur abhängig ist, zu Marx’ Hauptkritikpunkt am zeitgenössischen So
zialismus. Aus diesem Grund sind seine Anfang 1845 formulierten sogenann
ten Thesen über Feuerbach ebenso eine Kritik am damaligen Sozialismus wie an 
Feuerbach selbst. Der Mensch sei eben nicht nur ein mit Sinnen ausgestattetes 
Wesen, sondern erschaffe sich durch die praktische Anwendung seiner Sin
ne auch selbst. Die sinnliche Welt, wie sie der Mensch erfährt, sei wiederum 
die Folge von menschlicher Industrie und gesellschaftlichen Zuständen. Marx 
wiederholte dies in der dritten Feuerbach-These, in der es heißt: »Die materia
listische Lehre von der Veränderung der Umstände und der Erziehung vergißt, 
daß die Umstände von den Menschen verändert und der Erzieher selbst erzo
gen werden muß« (Marx 1845/1958, S. 5–6). Damit lassen sich auch Marx’ Ein
wände dem französischen Sozialisten Proudhon gegenüber erklären. Es ging 
bei der Arbeiterfrage nicht lediglich um Konsum oder Löhne. Das Streben der 
organisierten Arbeiter richtete sich nicht lediglich darauf, »mehr Glück« durch 
mehr materielle Güter zu erlangen, sondern darauf, die Produktionsverhält
nisse zu verändern. Echter Kommunismus sei die positive Aufhebung des Pri
vateigentums als menschlicher Entfremdung. 

Die Erkenntnis, dass Selbsttätigkeit gleichbedeutend mit Freiheit und die 
Fähigkeit zum Erschaffen die wesentlichste Eigenschaft des Menschen sei, 
ließ Marx 1844 zu der Schlussfolgerung kommen, entfremdete Arbeit wäre 
die Grundlage für sämtliche weiteren Arten der Entfremdung. Demzufolge 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Verortung 

sei »die ganze menschliche Knechtschaft in dem Verhältnis des Arbeiters 
zur Produktion involviert« (Marx 1844/1968, S. 521). Die entfremdete Arbeit 
als Umkehr der »bewußten Lebenstätigkeit« führe dazu, dass »der Mensch 
[…] sein Wesen nur zu einem Mittel für seine Existenz macht« (ebd., S. 516). 
In Kant’schen Begriffen würde das bedeuten, Lohnarbeit als eine Form der 
Fremdbestimmung anzusehen, eine Umkehrung der Freiheit, die als Selbst
tätigkeit des Produzenten wahrgenommen wird. 

Eingedenk der deutlichen Trennung von Geschichte und Natur, beson
ders deutlich in den Schriften von 1844, ist Marx’ philosophische Distanz zu 
Darwin in den 1860er Jahren nicht länger verwunderlich. Wenn Darwin 1871 
in Die Abstammung des Menschen schrieb, er glaube nicht an ein festes Gesetz 
der Entwicklung, dann glaubte er auch nicht, dass Geschichte eine unilineare 
Bedeutung oder Richtung habe. Marx erhob den Einwand, Darwin würde den 
Fortschritt für »reinen Zufall« halten und sein Werk für »in der geschichtli
chen und politischen Anwendung« vergleichsweise unbedeutend (vgl. Marx 
1860/1964 und 1866a/1965). 

Es ist klar ersichtlich, dass die unterschiedlichen Haltungen, die Marx und 
Engels in den 1860er Jahren Darwin gegenüber einnahmen, am ehesten als 
Fortführung einer wichtigen, bereits aus den 1840er Jahren stammenden Spal
tung in ihrer Auffassung verstanden werden müssen – auch wenn keiner von 
beiden diese jemals explizierte. Den Kern der damaligen Differenzen bildete 
die Interpretation von Thomas Malthus, bei dem ähnliche Fragen zum Ver
hältnis von Natur und Geschichte aufgeworfen wurden wie bei Darwin. Wich
tig sind diese divergierenden Standpunkte nicht zuletzt deswegen, weil sie im 
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts von zentraler Bedeutung bei der Definition 
von »Marxismus« waren. Dieser Prozess führte dazu, dass sowohl Marx’ poli
tische Ansichten als auch die von ihm zugrunde gelegte Philosophie dem eher 
naturorientierten Standpunkt von Engels untergeordnet wurden. 

Bislang sind weder das Ausmaß noch die Bedeutung der zwischen Marx 
und Engels herrschenden Diskrepanz hinsichtlich dieser Fragen umfassend 
diskutiert worden. Historiker haben die in den Schriften von Marx und Engels 
belegte Auseinandersetzung mit Malthus zumeist als Teil einer gemeinsamen 
Kritik gedeutet. Auch Ronald Meeks Standardwerk Marx and Engels on Malthus 
(1953), in dem sowohl Malthus’ vermeintliche Ungeheuerlichkeit als auch seine 
Rolle als Verteidiger bourgeoiser Klasseninteressen betont werden, legte den 
Schwerpunkt auf diese Interpretation. Die relevanten Texte weisen bei näherer 
Betrachtung jedoch auf wichtige Unterschiede zwischen den Herangehens
weisen von Marx und Engels hin. Anfangs begnügte Marx sich damit, die von 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 35 

Engels 1843 in den Umrissen ausgearbeiteten Angriffe auf Malthus zu wiederho
len und sie dadurch zu bekräftigen. In einem Essay von 1844 beispielsweise, der 
sich gegen Arnold Ruges Standpunkt zur sozialen Reform richtete, verhöhn
te Marx die Anerkennung, die das Englische Parlament Malthus’ »menschen
freundliche[r]« Theorie entgegenbrachte. Dieser zufolge sei »Pauperismus im 
allgemeinen« nicht nur ein »ewiges Naturgesetz«, sondern ein »selbstverschulde
te[s] Elend der Arbeiter«. Dementsprechend sei der Pauperismus kein Unglück, 
dem man zuvorkommen müsse, sondern etwas, das man »vielmehr als ein Ver
brechen zu unterdrücken, zu bestrafen habe« (Marx 1844/1956, S. 398). 

Die Einigkeit, mit der Marx und Engels das Malthus’sche Gedankengut als 
reaktionär charakterisierten, verdeckte allerdings ihre Divergenzen hinsicht
lich philosophischer Begriffs- und Theoriebildung sowie die Verschiedenheit 
in ihren Anschauungen, insbesondere in Bezug auf die Frage nach dem Ver
hältnis von Geschichte und Natur. In dieser Frage befanden sich Owen, Engels 
und Malthus auf der einen und Marx auf der anderen Seite in einem funda
mentalen Widerspruch zueinander. Man muss berücksichtigen, dass Malthus, 
ebenso wie Owen und später auch Engels, davon überzeugt war, der Mensch 
sei ein passives, von der Natur geformtes Wesen. In Malthus’ Essay, der in der 
Tradition der Natürlichen Theologie stand, werden die Menschen mit Klum
pen von Lehm verglichen, von denen zwar ein jeder einzigartig geformt sei, 
die jedoch die Art und Weise, wie sie geformt würden, nicht selbst festlegten. 
Die Natur, auf die er sich bezog, sei eine gezielt von Gott geschaffene, und so
mit sei der Fortschritt von der Barbarei zur Zivilisation keine Errungenschaft 
des Menschen, sondern das Ergebnis eines mächtigen von Gott ausgehenden 
Prozesses – eines Prozesses, der vonnöten sei, um lebloser chaotischer Materie 
Lebensgeist einzuhauchen (vgl. Malthus 1798, S. 375–376). Owens Denken zu
folge ist die Bestimmtheit des Menschen von der äußeren, wiederum von Kon
kurrenz beherrschten Umwelt die Folge seiner Unwissenheit und könne dem
nach durch Wissenschaft und Bildung aufgehoben werden. Bei Engels hin
gegen war diese Bestimmtheit das Produkt des »unbewussten Zustandes der 
Menschheit« in Ermangelung eines »Gattungsbewusstseins«. Der Mensch sei 
als sinnliches Wesen von der äußeren Umwelt bestimmt, was der »materialis
tischen Anschauung der Geschichte« entsprach, wie es Engels später nannte. 
Wegen ihres Mangels an Gattungsbewusstsein seien Menschen nicht anders 
als Tiere; der »unbewusste« Zustand der Menschheit sei auf jene Verwerfungen 
zurückzuführen, die durch Religion und Privateigentum hervorgebracht wur
den. Der Mensch sei also aufgrund des fehlenden »Gattungsbewusstseins«, 
wie jedes andere Tier auch, ein vollends von der Natur bestimmtes Geschöpf. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Verortung 

Marx hingegen grenzte die Menschheitsgeschichte klar von der Naturge
schichte ab, völlig ungeachtet dessen, ob der Mensch Gattungsbewusstsein 
besitzt oder nicht. Der Mensch sei nicht bloß das »sinnliche Wesen«, als das 
er von Feuerbach dargestellt wurde, denn die sinnliche Welt sei das Ergebnis 
menschlicher Industrie und gesellschaftlicher Zustände. Der Mensch wür
de nicht von der Natur, sondern von der Geschichte bestimmt, selbst wenn 
diese pervertierte Formen annehme. Für Marx hatten Konkurrenz und die 
kapitalistischen Produktionsverhältnisse nichts mit Natur zu tun. 

Wie 1844 beharrte Marx auch in seinen nachfolgenden Schriften der 1850er 
und 1860er Jahre auf dem Standpunkt, dass Natur und Geschichte auseinan
dergehalten werden müssen. In den Grundrissen, dem ersten, in den 1850er Jah
ren verfassten Entwurf des Kapitals, zielte seine hauptsächliche Kritik gegen
über der Bevölkerungstheorie auf Malthus’ Versuch ab, Geschichte und Natur 
zusammenzufassen. Nicht genug damit, dass er die 

»Überpopulation in den verschiednen historischen Phasen der ökonomischen 
Entwicklung als gleichartig betrachtet; ihren spezifischen Unterschied nicht 
versteht und diese sehr komplizierten und wechselnden Verhältnisse daher 
stupid auf ein Verhältnis reduziert, wo einerseits die natürliche Fortpflan
zung des Menschen, andrerseits die natürliche Fortpflanzung der Vegetabi
lien (oder means of subsistence) sich als zwei natürliche Reihen, von denen 
die eine geometrisch, die andre arithmetisch fortschreitet, gegenüberstehn. 
So verwandelt er die historisch verschiednen Verhältnisse in ein abstraktes 
Zahlenverhältnis, das rein aus der Luft gefischt ist und weder auf Naturge
setzen noch auf historischen beruht. […] Der Affe unterstellt dabei, daß die 
Vermehrung des Menschen reiner Naturprozeß ist, der äußerer restraints, checks 
bedarf, um nicht nach einer geometrischen Proportion vorzugehn« (Marx 
1857–1858/1983, S. 506–507). 

Marx wiederholte seine Ansicht über die Verschmelzung von Geschichte und 
Natur im Kapital, fügt ihr an dieser Stelle allerdings einen schärferen politi
schen Akzent hinzu: 

»Es war natürlich weit bequemer und den Interessen der herrschenden 
Klassen, die Malthus echt pfäffisch idolatrisiert, viel entsprechender, diese 
›Übervölkerung‹ aus den ewigen Gesetzen der Natur als aus den nur histo
rischen Naturgesetzen der kapitalistischen Produktion zu erklären« (Marx 
1867/1962 S. 551). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 37 

Im Gegensatz dazu behielt Engels seine von Feuerbach übernommene Auffas
sung bei. Im Zustand der Unbewusstheit wird ähnlich wie bei Malthus, jedoch 
aus anderen Gründen die Geschichte des Menschen und die der Natur zusam
mengefasst. Im Anti-Dühring ist die menschliche Gesellschaft, ebenso wie 
die natürliche Welt, dem Darwin’schen Kampf ums Dasein unterworfen, was 
nur durch die Auflösung der Klassengesellschaft aufgehoben werden könne. 
Engels schreibt: »Der Kampf ums Einzeldasein hört auf. Damit erst scheidet 
der Mensch, in gewissem Sinn, endgültig aus dem Tierreich, tritt aus tieri
schen Daseinsbedingungen in wirklich menschliche« (Engels 1877–1878/1962, 
S. 264). In den Jahren unmittelbar nach Marx’ Tod bemühte sich Engels, jegli
che wahrnehmbare Differenzen zwischen seinen eigenen Überlegungen und 
denen von Marx zu tilgen. Es sei nochmals erwähnt, dass Marx selbst nie
mals von einer »materialistischen Anschauung der Geschichte« gesprochen 
hat. Ungeachtet dessen präsentierte sie Engels als Teil ihrer gemeinsamen 
Arbeit. Im Essay Zur Geschichte des Bundes der Kommunisten von 1885 erinnerte 
sich Engels an sein erstes längeres Treffen mit Marx im Jahr 1844 in Paris: 
»Als ich Marx im Sommer 1844 in Paris besuchte, stellte sich unsere vollstän
dige Übereinstimmung auf allen theoretischen Gebieten heraus, und von 
da an datiert unsre gemeinsame Arbeit.« Und weiter: »Als wir im Frühjahr 
1845 […] wieder zusammenkamen, hatte Marx […] schon seine materialisti
sche Geschichtstheorie in den Hauptzügen fertig herausentwickelt« (Engels 
1885b/1962, S. 212). 

Diese Behauptungen waren irreführend. Marx und Engels standen sich 
damals in einigen Standpunkten nahe: im Bekenntnis zu Feuerbach (obgleich 
aus unterschiedlichen Gründen), in der Hinwendung zur sozialistischen statt 
der republikanischen Programmatik und ganz besonders in ihrer Überzeu
gung von der zentralen Bedeutung der politischen Ökonomie. Marx lehnte 
jedoch den von den Darwinisten vertretenen fundamentalen Zusammenhang 
zwischen Menschheits- und Naturgeschichte ab. Darwins Theorie war mit 
Marx’ Überzeugung, dass dem Privateigentum, dem Patriarchat und somit 
auch dem Klassenkampf eine erste Form der menschlichen Gesellschaft – 
die dörfliche Gemeinschaft – vorausgegangen war, nicht in Einklang zu brin
gen. Klassenkonflikte und Konkurrenz seien nicht das Ergebnis natürlicher 
Notwendigkeit, sondern die Konsequenzen daraus, dass die Geschichte des 
Menschen unter dem Eindruck der äußeren Verhältnisse geschrieben würde. 
Marx blieb dabei, dass der Mensch nicht einfach ein »natürliches«, sondern 
ein »menschliches natürliches Wesen« sei, das sich aufgrund eigens men
schengemachter sozialer und kultureller Institutionen in gesellschaftlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Verortung 

Kämpfen befände. Daher seien Klassenkampf und Konkurrenz nicht aus 
der dem Menschen inhärenten Tiernatur hervorgegangen, sondern aus der 
Fremdbestimmung, der Prägung des Verhaltens durch äußere Kräfte. Der 
Mensch sei durch Privateigentum und Patriarchat, wiederum gestützt von 
Religion, auf einen mutmaßlich tierischen Zustand reduziert worden, der 
sich in Klassenkampf und Konkurrenz ausdrücke. 

Anstatt den Tendenzen des späten 19. und 20. Jahrhunderts weiter zu fol
gen, die versuchten, Marx in eine Reihe mit Darwin zu stellen, sollte Marx – 
wenigstens spekulativ – wieder in den originären historischen und intellektu
ellen Kontext gestellt werden, von dem er geprägt wurde. Es ist insofern wich
tig, Marx nicht nur im 19. Jahrhundert, sondern exakt in der Generation zu 
verorten, zu der er gehörte. Es handelte sich um eine Generation von Autoren, 
deren Schriften über den Wandel von der antiken zur modernen Gesellschaft 
Darwins Ruhm vorausgingen. Dazu gehörten Henry Maine, Johann Bachofen, 
John McLennan und Lewis Henry Morgan, die alle zwischen 1818 und 1827 ge
boren wurden.6 Sie alle waren Juristen, für die das Studium früher oder primi
tiver Gesellschaften nicht zum Bereich der Naturgeschichte gehörte, sondern 
zu dem der Rechtswissenschaften – zu denen im 19. Jahrhundert auch die po
litische Ökonomie zählte. Die Institutionen, die sie untersuchten – Privatei
gentum, der Staat, Ehe und Familie –, waren ebenfalls in erster Linie rechtli
cher Natur. Weder waren sie Reiseschriftsteller noch Ethnologen im modernen 

6 Henry Maine (1822–1888) war komparativer Jurist, der in seinem bekanntesten Werk 
Ancient Law (1861) die Entwicklung des Rechts als eine Bewegung vom »Status zum 
Vertrag« interpretierte. Allerdings wurde seine Ansicht, dass die sogenannten primi

tiven Gesellschaften patriarchisch gewesen seien, weitestgehend abgelehnt. Bedeu
tender waren die Werke des Schweizer Juristen und Anthropologen Johann Bachofen 
(1815–1887), insbesondere Das Mutterrecht (1861), in dem die Ansicht vertreten wird, 
prähistorische Gemeinschaften seien nach der mütterlichen Linie regiert und von ma

triarchalischer Religion bestimmt worden. Von noch größerer Bedeutung im engli
schen Sprachraum waren die Schriften von John McLennan (1827–1881), der in seinem 
Buch Primitive Marriage (1865) den freizügigen Austausch von Frauen und Waren in prä
historischen Gesellschaften beschreibt und die Behauptung aufstellt, dass die häufige 
Tötung weiblicher Kinder zu einer Form von »Exogamie« führte, die auf der Entfüh
rung von Frauen und einer rauen Praxis der Polyandrie beruhte. Lewis Henry Morgan 
(1818–1881) berief sich auf McLennans Arbeiten. Der New Yorker Anwalt für Eisenbahn
recht war bekannt für seine Studie über die Iroquois, deren politische Institutionen er 
mit denen der Stämme im antiken Griechenland verglich. Sein Werk Ancient Society 
(1877) stieß bei Marx auf großes Interesse. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 39 

Sinn, wenngleich z.B. Morgan Kontakte mit den Iroquois aufnahm und Maine 
Mitglied der Regierung in Indien war (vgl. Kuper 1988). 

Sie nutzten hauptsächlich klassische und biblische Quellen; insbesondere 
zogen sie den Pentateuch, das Römische Recht und die griechische Mytholo
gie heran – vom despotischen Patriarchen Abraham über die Zehn Gebote und 
das Zwölftafelgesetz bis hin zu Prometheus und den Übeltaten der Götter des 
Olymp, vom Raub der Sabinerinnen bis zu den Kaudinischen Pässen. Im We
sentlichen ging es ihnen um die Gleichsetzung von Geschichte mit Entwick
lung und Fortschritt, sei es von »Status« zu »Vertrag«, von Privateigentum zum 
Ende der Frühgeschichte oder von societas zu civitas. Sie alle waren auf eine ge
wisse Weise davon überzeugt, dass der Fortschritt, als progressive Bewegung 
von einem niedrigen zu einem höheren Entwicklungsstand, mittels Geschich
te vermessen werden könne, sei es anhand von Eigentumsformen, Produkti
onsweisen, Typen von verwandtschaftlichen Beziehungen oder Eheschließun
gen, Brauchtum oder Recht. Im Idealfall könne, wie Marx es ausdrückte, der 
Mensch mittels der Geschichte die vollständige Rückkehr zu sich selbst als so
ziales (also als menschliches) Wesen vollziehen – und diese Rückkehr würde 
bewusst und unter Einschluss der gesamten vorangegangenen Entwicklung 
erfolgen. 

Marx wiederholte die scharfe Unterscheidung zwischen dem Natürli
chen und dem Historischen in seinen Schriften und Notizen von den späten 
1860er Jahren bis zu seinem Tod. Besonders beeindruckt war er von den seiner 
Ansicht nach überzeugenden Beweisen für die Existenz antiker Dorfgemein
schaften, die von lokalen Bürgerversammlungen regiert wurden und sowohl 
auf Individual- oder Stammesbesitz der Felder als auch auf der kollekti
ven Nutzung von »Gemeindeeigentum« oder »Marken« in den umliegenden 
Wäldern und Weideflächen beruhten. Ursprünglich war dieses Konzept, im 
Zusammenhang mit Justus Möser und der Geschichtsschreibung Westfalens, 
als germanisch verstanden worden. Nach 1815 wurde es zunächst auf den 
russischen »Mir« und schließlich auf das indische Dorf ausgeweitet und galt 
fortan als Bestandteil einer »indoeuropäischen Zivilisation«. In diesem Sinne 
argumentierte eine ganze Reihe von Autoren – von Karl Eichhorn, August 
von Haxthausen, Josef Grimm und Georg von Maurer bis hin zu John Kemble, 
Henry Maine und Lewis Henry Morgan. Die Thesen von Nikolai Tscherny
schewski und seinen Anhängern zur Frühgeschichte und zum Fortbestehen 
der bäuerlichen Gemeinde in Russland beeindruckten Marx ebenfalls tief. In 
Reaktion auf eine Anfrage von Wera Sassulitsch und der Gruppe Befreiung der 
Arbeit setzte er sich ab 1881 für die Verteidigung der russischen Bauernge

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Verortung 

meinde und den Widerstand gegen die kapitalistische Entwicklung Russlands 
ein. 

Diese Reihe von Überzeugungen galt jedoch bereits während der 1880er 
Jahre zunehmend als überholt (vgl. Stedman Jones 2016, S. 535–589). Die his
torischen Beweise, die die Annahme solcher »Mark«-Dorfgemeinden stützen 
sollten, wurden u.a. von dem französischen Historiker Fustel de Coulanges auf 
verheerende Weise angegriffen. Auch der russländische Sozialdemokrat Ge
orgi Tschitscherin wies darauf hin, dass der russische »Mir« 1592 als »despo
tischer Regierungsakt« auf Geheiß des Zaren Fjodor Iwanowitsch (Fjodor I.) 
eingeführt worden war – und daher weit entfernt von einer auf präfeudale Zei
ten zurückgehenden Form des Gemeindeeigentums. Engels bewegte sich 1894 
daher auf sicherem Boden, als er Nikolai Tschernyschewski beschuldigte, den 
Glauben an die wundersame Macht der bäuerlichen Gemeinschaft, eine sozia
le Renaissance hervorzurufen, zu bestärken. 

Alternativ hierzu setzten Engels und viele andere enttäuschte Revolutio
näre von 1848, weiterhin auf Fortschritt hoffend, auf eine Art von »Materialis
mus«, der sich mutmaßlich im Einklang mit den Erkenntnissen der Naturwis
senschaften befand. Es überrascht daher kaum, dass die neue Generation von 
Sozialisten der 1870er und 1880er Jahre Engels’ Behauptung – »Als ich Marx im 
Sommer 1844 in Paris besuchte, stellte sich unsere vollständige Übereinstim
mung auf allen theoretischen Gebieten heraus, und von da an datiert unsre 
gemeinsame Arbeit« (Engels 1885b/1962, S. 212) – bereitwillig akzeptierte. 

Engels’ Vorgehen ebnete der nachfolgenden Generation den Weg zu einer 
gänzlich Darwin’schen Lesart dessen, was sie unter einer marxistischen Ge
schichtsauffassung verstanden. Dem angesehenen »Vater des russischen Mar
xismus« Georgi Plechanow zufolge waren Politik und Produktionsverhältnisse 
nur von untergeordneter Bedeutung. Sowohl »Ökonomie« als auch »Psycholo
gie« resultierten in Plechanows Definition aus dem »gegebenen Stand der Pro
duktivkräfte«, nun gleichgesetzt mit dem »Existenzkampf«. »Der Existenz
kampf erzeugt ihre Ökonomie; auf dem gleichen Boden wächst auch ihre Psy
chologie« (Plechanow 1895/1975, S. 102). Karl Kautsky, Herausgeber der Neuen 
Zeit und bedeutender marxistischer Theoretiker der Zweiten Internationale, 
stellte einen noch gewagteren Zusammenhang zwischen Natur- und Mensch
heitsgeschichte her. Ihm ging es insbesondere darum, die Allgemeingültigkeit 
von »sozialen Instinkten in der Pflanzen-, Tier- und Menschenwelt« zu bewei
sen und zu verorten. Jene organischen Instinkte und Triebe, so glaubte Kaut
sky, seien die Grundlage dessen, was die Philosophen als Ethik definiert hat
ten. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 41 

Die Annahme einer gemeinsamen Theorie wurde im Laufe des 20. Jahr
hunderts zum kanonischen Kern orthodoxer Kommunisten, die die nahtlo
se Einheit des »Marxismus« entschlossen verteidigten. Man blieb dabei, auch 
nachdem Belege zum Vorschein kamen, die darauf hinwiesen, dass Marx’ An
satz ein anderer war. Als der Marx-Gelehrte David Rjazanov 1911 den Nachlass 
von Marx’ Schwiegersohns Paul Lafargue durchsah, stieß er auf mehrere Ent
würfe von Marx’ Brief an Wera Sassulitsch, in denen er das befürwortete, was 
später als populistische Verteidigung der Lebensfähigkeit der bäuerlichen Ge
meinschaft durch die Narodniki bekannt werden sollte. Der eigentliche Brief 
wurde 1923 aufgefunden. Allerdings war Engels’ »materialistische« und darwi
nistische Lesart von Marx so umfassend erfolgreich gewesen, dass keines der 
noch lebenden Mitglieder der Genfer Gruppe Befreiung der Arbeit von 1883 sich 
daran erinnern konnte, je einen solchen Brief erhalten zu haben. 

Aus dem Englischen übersetzt von Anja Jungfer7 

Literaturverzeichnis 

Avineri, Shlomo (1968): The Social & Political Thought of Karl Marx. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Claeys, Gregory (Hg.) (1991): Robert Owen. A New View of Society and Other 
Writings. London: Penguin. 

Engels, Friedrich (1843/1956): Fortschritte der Sozialreform auf dem Konti
nent. In: Marx, Karl/Engels, Friedrich: Werke (MEW). Bd. 1. Berlin: Dietz, 
S. 480–496. 

Engels, Friedrich (1844/1956): Umrisse zu einer Kritik der Nationalökonomie. 
In: MEW. Bd. 1, S. 499–524. 

Engels, Friedrich (1866/1965): Brief an Karl Marx, Manchester, 2. Oktober 1866. 
In: MEW. Bd. 31, S. 256. 

Engels, Friedrich (1877–1878/1962): Herrn Eugen Dührings Umwälzung der 
Wissenschaft (»Anti-Dühring«). In: MEW. Bd. 20, S. 1–303. 

7 Bei diesem Aufsatz handelt es sich um eine Übersetzung von: Stedman Jones, Gareth 
(2018): History and Nature: Marx, Engels and Darwin. In: Sozialwissenschaftliche Lite
ratur Rundschau (SLR), H. 1, S. 116–125. Wir danken der SLR und Heinz Sünker für die 
Abdruckgenehmigung. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Verortung 

Engels, Friedrich (1880–1891/1962): Die Entwicklung des Sozialismus von der 
Utopie zur Wissenschaft. In: MEW. Bd. 19, S. 177–228. 

Engels, Friedrich (1883/1962): Das Begräbnis von Karl Marx. In: MEW. Bd. 19, 
S. 335–339. 

Engels, Friedrich (1885a/1962): Zweites Vorwort zu »Herrn Eugen Dühring’s 
Umwälzung der Wissenschaft«. In: MEW. Bd. 20, S. 8–14. 

Engels, Friedrich (1885b/1962): Zur Geschichte des Bundes der Kommunisten. 
In: MEW. Bd. 21, S. 206–224. 

Inwood, Michael (1992): A Hegel Dictionary. Oxford: Blackwell. 
Kant, Immanuel (1786/1977): Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschich

te. In: Kant, Immanuel: Werkausgabe. Bd. 11. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 85–102. 

Kuper, Adam (1988): The Invention of Primitive Society. Transformations of an 
Illusion. London: Routledge. 

Lichtheim, George (1961): Marxism. An Historical and Critical Study. London: 
Routledge & Kegan Paul Ltd. 

Malthus, Thomas (1798): An Essay on the Principle of Population. London: 
Printed for J. Johnson, in St. Paul’s Church-Yard. 

Marx, Karl (1844/1956): Kritische Randglossen zu dem Artikel »Der König von 
Preußen und die Sozialreform. Von einem Preußen«. In: MEW. Bd. 1, 
S. 392–409. 

Marx, Karl (1844/1968): Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem 
Jahre 1844. In: MEW. Bd. 40, S. 465–588. 

Marx, Karl (1845/1958): Thesen über Feuerbach. In: MEW. Bd. 3, S. 5–7. 
Marx, Karl (1857–1858/1983): Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. 

In: MEW. Bd. 42, S. 47–768. 
Marx, Karl (1860/1964): Brief an Friedrich Engels, London, 19. Dezember 1860. 

In: MEW. Bd. 30, S. 130–131. 
Marx, Karl (1861/1964): Brief an Ferdinand Lassalle, London, 16. Januar 1861. In: 

MEW. Bd. 30, S. 577–579. 
Marx, Karl (1862/1964): Brief an Friedrich Engels, London, 18. Juni 1862. In: 

MEW. Bd. 30, S. 248–249. 
Marx, Karl (1866a/1965): Brief an Friedrich Engels, London, 7. August 1866. In: 

MEW. Bd. 31, S. 247–249. 
Marx, Karl (1866b/1965): Brief an Friedrich Engels, London, 3. Oktober 1866. In: 

MEW. Bd. 31, S. 257–258. 
Marx, Karl (1866c/1965): Brief an Louis Kugelmann, London, 9. Oktober 1866. 

In: MEW. Bd. 31, S. 529–531. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 43 

Marx, Karl (1867/1962): Das Kapital. Erster Band. In: MEW. Bd. 23. 
Moggach, Douglas (2011): »Post-Kantian Perfectionism«. In: Moggach, Dou

glas (Hg.): Politics, Religion and Art: Hegelian Debates. Evanston: North
western University Press, S. 179–203. 

Moggach, Douglas (2013): German Idealism and Marx. In: Boyle, Nicholas/ 
Disley, Liz/Walker, John (Hg.): The Impact of Idealism: The Legacy of 
Post-Kantian German Thought. Cambridge: Cambridge University Press, 
S. 82–107. 

Owen, Robert (1813–1816/1993): A New View of Society, or, Essays on the Prin
ciple of the Formation of the Human Character, and the Application of the 
Principle to Practice. In: Claeys, Gregory (Hg.): Selected Works of Robert 
Owen. Bd. 1. London: Pickering & Chatto, S. 23–100. 

Plechanow, Georgi Walentino (1895/1975): Zur Frage der Entwicklung der 
monistischen Geschichtsauffassung. Berlin: Dietz. 

Stedman Jones, Gareth (2016): Karl Marx. Greatness and Illusion. Cambridge: 
Belknap Press. 

Wheen, Francis (2001): Karl Marx. München: Bertelsmann Stiftung. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: 

eine Kritik 

Marcel van der Linden 

Mit Mitte zwanzig gelangte Karl Marx zu der Einsicht, dass das Proletariat als 
einzige gesellschaftliche Kraft in der Lage ist, den Kapitalismus zu überwin
den. In Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie charakterisierte er das Prole
tariat als 

»ein[e] Klasse der bürgerlichen Gesellschaft, welche keine Klasse der bür
gerlichen Gesellschaft ist, eines Standes, welcher die Auflösung aller Stän
de ist, ein[e] Sphäre, welche einen universellen Charakter durch ihre univer
sellen Leiden besitzt und kein besondres Recht in Anspruch nimmt, weil kein 
besondres Unrecht, sondern das Unrecht schlechthin an ihr verübt wird« (Marx 
1844a/1956, S. 390). 

Das Proletariat ist der »allseitig[e] Gegensatz« zur bestehenden Gesellschaft, 
»der völlige Verlust des Menschen […], [der] also nur durch die völlige Wieder- 
gewinnung des Menschen sich selbst gewinnen kann« (ebd.). 

Sukzessive erschloss sich ihm das Wesen der proletarischen Selbsteman
zipation. In Die deutsche Ideologie machte er geltend, dass die Abschaffung der 
bürgerlichen Gesellschaft die kollektive Aneignung aller Produktivkräfte erfor
dert. Dies kann nur herbeigeführt werden durch 

»eine Revolution, in der einerseits die Macht der bisherigen Produktions- 
und Verkehrsweise und gesellschaftlichen Gliederung gestürzt wird und an
dererseits der universelle Charakter und die zur Durchführung der Aneig
nung nötige Energie des Proletariats sich entwickelt, ferner das Proletariat 
alles abstreift, was ihm noch aus seiner bisherigen Gesellschaftsstellung ge
blieben ist« (Marx/Engels 1845–1846/1958, S. 68). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Verortung 

In diesen Passagen von Marx kommen mindestens vier Tendenzen zum Aus
druck. Erstens die Idee von Klassen und Klassenkämpfen, die aus den Debatten 
des 18. Jahrhunderts hervorging. Während der Jahrzehnte, die der Französi
schen Revolution vorausgingen, hatten Ökonomen wie François Quesnay, Jac
ques Turgot und andere begonnen, zwischen zwei bzw. drei sozialen Klassen 
zu unterscheiden. Fast zur selben Zeit hatten in Großbritannien David Hume, 
Adam Ferguson und andere ähnliche Unterscheidungen vorgenommen. Ei
ne mögliche Erklärung für diese Entdeckung der sozialen Klassen ist die Ent
stehung von Nationalstaaten, verbunden mit der sich ausweitenden Waren
zirkulation und den daraus resultierenden Einkommensunterschieden. Zu
dem machte es die Zunahme von Fabrikanten und Fabriken Gesellen und ande
ren gelernten Arbeitern zunehmend unmöglich, ihrerseits selbstständige Un
ternehmer zu werden. Ebenso wie die französischen und britischen Verfasser 
vor ihm unterschied auch der frühe Karl Marx nicht zwischen »Klassen« und 
»Ständen«. In Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie wurde das Proletariat 
beispielsweise noch als »Stand« bezeichnet. Diese Verschmelzung hielt jedoch 
nicht lange an. In Das Elend der Philosophie war das Proletariat bereits zur »Klas
se« geworden. 

Zweitens war Marx wohl von Lorenz von Stein beeinflusst, der 1842 ein 
Buch mit dem Titel Der Socialismus und Communismus des heutigen Frankreichs 
veröffentlicht hatte, das viel der Marx’schen Klassentheorie erahnen ließ. 
Von Stein nahm an, dass die aufkommende Industriegesellschaft Arbeiter 
entweder unnachgiebig und niederträchtig mache oder aber sie in stumpfe 
Instrumente und unterwürfige Untergebene verwandele. Er betrachtete ver
erbtes Eigentum als die eigentliche Ursache für den Verfall der Arbeiterklasse, 
weil es zur vorherrschenden Macht einiger und zur Unfreiheit anderer führe 
(vgl. von Stein 1842, S. 1–125). Mit Beobachtungen wie diesen antizipierte von 
Stein einige Hauptargumente des historischen Materialismus; jedoch, 

»im Gegensatz zu Marx, postulierte er nicht eine unaufhaltsame proletari
sche Revolution, die letztlich gesellschaftliche Gegensätze auflösen würde. 
Stattdessen schlug er eine fundamentale reformistische politische Strategie 
vor, bei der der Staat die Verteilung der ökonomischen Ressourcen in einer 
Weise lenkt, die die Polarisierung der Klassen, wie Marx sie sich vorstellte, 
vermeiden würde« (Singelmann, J./Singelmann, P. 1986, S. 431). 

Drittens war Marx tief beeindruckt vom Aufstand der schlesischen Weber 1844. 
In seinen Kritischen Randglossen zu dem Artikel »Der König von Preußen und die So

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel van der Linden: Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik 47 

zialreform. Von einem Preußen« wies er darauf hin, dass beim schlesischen We
beraufstand 

»das Proletariat sogleich seinen Gegensatz gegen die Gesellschaft des Pri
vateigentums in schlagender, scharfer, rücksichtsloser, gewaltsamer Weise 
herausschreit. Der schlesische Aufstand beginnt grade damit, womit die fran
zösischen und englischen Arbeiteraufstände enden, mit dem Bewußtsein 
über das Wesen des Proletariats. Die Aktion selbst trägt diesen überlegenen 
Charakter. Nicht nur die Maschinen, diese Rivalen des Arbeiters, werden 
zerstört, sondern auch die Kaufmannsbücher, die Titel des Eigentums, und 
während alle andern Bewegungen sich zunächst nur gegen den Industrie
herrn, den sichtbaren Feind kehrten, kehrt sich diese Bewegung zugleich 
gegen den Bankier, den versteckten Feind« (Marx 1844b/1956, S. 404). 

Robin Blackburn hat zu Recht darauf hingewiesen, dass das Gros dieses Ar
tikels »immer noch im alten philosophischen Jargon geschrieben ist und sich 
auf einen Streit über das Wesen der Deutschen Revolution bezieht. Marx je
doch zieht aus dem Weberaufstand die Schlussfolgerung, dass das Proletariat 
der ›aktive Vertreter‹ der Revolution ist« (Blackburn 1976, S. 6). 

Viertens und letztens publizierte Friedrich Engels 1845 Die Lage der arbeitenden 
Klasse in England. Nach eigner Anschauung und authentischen Quellen. Sich auf die 
Textilindustrie in Manchester stützend, wies Engels darauf hin, »wie die In
dustrie den Besitz in den Händen weniger zentralisiert« und wie folglich die 
arbeitende Bevölkerung zentralisiert wird: »Das industrielle große Etablisse
ment erfordert viele Arbeiter, die zusammen in einem Gebäude arbeiten; sie 
müssen zusammen wohnen, sie bilden schon bei einer mäßigen Fabrik ein 
Dorf« (Engels 1845/1962, S. 254). 

In Kombination miteinander brachten diese Einflüsse Karl Marx zu seiner 
Analyse der Menschheitsgeschichte als eine Geschichte von Klassenkämpfen, 
die in dem Klassenkampf gipfelt, der alle Klassenkämpfe beendet: die prole
tarische Revolution. Marx’ Denkansatz hat die Art, wie wir über historische 
Entwicklungen und radikale Politik nachdenken, für immer verändert. Rasch 
räumte Marx ein, dass viele wichtige Elemente seiner Theorie über die Revo
lution schon von anderen antizipiert worden waren. 1852 schrieb er an Joseph 
Weydemeyer: 

»Was mich nun betrifft, so gebührt mir nicht das Verdienst, weder die Exis
tenz der Klassen in der modernen Gesellschaft noch ihren Kampf unter sich 
entdeckt zu haben. Bürgerliche Geschichtschreiber hatten längst vor mir die 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Verortung 

historische Entwicklung dieses Kampfes der Klassen, und bürgerliche Öko
nomen die ökonomische Anatomie derselben dargestellt. Was ich neu tat, 
war 1. nachzuweisen, daß die Existenz der Klassen bloß an bestimmte histo
rische Entwicklungsphasen der Produktion gebunden ist; 2. daß der Klassen
kampf notwendig zur Diktatur des Proletariats führt; 3. daß diese Diktatur 
selbst nur den Übergang zur Aufhebung aller Klassen und zu einer klassenlosen 
Gesellschaft bildet« (Marx 1852b/1963, S. 507–508). 

Bestimmung des Proletariats 

Weder in seinen frühen noch in seinen späteren Schriften verwendete Marx 
den Begriff »Arbeiterklasse« oft. Er bevorzugte die Idee des Proletariats, ein 
altrömisches Konzept, das wahrscheinlich aus dem 6. Jahrhundert v. u. Z. 
stammte. Es beschreibt eine relativ große, aber nicht genauer definierte 
Gruppe von freien, armen Staatsbürgern, deren Nachkommenschaft (proles) 
dem Reich als Soldaten dienen können (vgl. Zaniewski 1957, S. 15–53). 

Im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert erlebte der Begriff »Proletari
at« ein Comeback. Zunächst wurde er im allgemeinen Sinne benutzt, um den 
Stand von Personen ohne Eigentum und ohne Ehre zu beschreiben. Die Arbei
ter waren nur ein Teil dieser amorphen Masse. Der in den 1830er Jahren for
mulierten Analyse des französischen Adligen Adolphe Granier de Cassagnac 
zufolge stellte das Proletariat den »niedrigsten Rang, die tiefste Schicht der 
Gesellschaft« dar, der aus vier Gruppen bestand: »die Arbeiter, die Bettler, die 
Diebe und die öffentlichen Mädchen«: 

»Der Arbeiter ist ein Proletar, der um zu leben arbeitet und einen Lohn ver
dient; der Bettler ein Proletar, der nicht arbeiten will oder nicht kann, und 
der um zu leben bettelt; der Dieb ein Proletar, der weder arbeiten noch bet
teln will, und, um zu leben, stiehlt; das öffentliche Mädchen ein Proletar, der 
weder arbeiten, noch betteln, noch stehlen will, und, um zu leben, sich preis
giebt« (Granier de Cassagnac 1839, S. 7–8). 

Ein paar Jahre später unterschied Heinrich Wilhelm Bensen zwischen sieben 
Kategorien des Proletariats: Neben drei Gruppen von Arbeitern nannte er auch 
»die Armen, welche der öffentlichen Unterstützung heimfallen«, »die gemei
nen Soldaten«, »die Gauner, Freudenmädchen, Banditen usw.« und »die klei
nen Bediensteten geistlicher und weltlicher Art« (Bensen 1847, S. 344). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel van der Linden: Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik 49 

Allmählich entstand eine Ausdifferenzierung, die zu einem von zwei mög
lichen Resultaten führen konnte: Entweder würden die Arbeiter verkünden, 
dass sie keine Proletarier seien, sondern eine eigene Klasse bzw. ein eigener 
Stand, oder sie würden sich mit dem Proletariat identifizieren und die ande
ren Gruppen, die zuvor auch als Proletarier angesehen worden sind, als »min
derwertig« und »andersartig« ansehen. Die deutschen kommunistischen Ar
beiter in London, denen Marx und Engels verbunden waren, bevorzugten das 
zweite Ergebnis. Im Manifest der Kommunistischen Partei, das Marx und Engels 
beauftragt waren für diese Arbeiter auf der Basis von gemeinsamen Diskus
sionen zu verfassen, wurden »die modernen Arbeiter, die Proletarier« (Marx/ 
Engels 1848/1959, S. 468) als Einheit betrachtet. Die Diebe, Bettler und Prosti
tuierten wurden nun zu einer niederen Schicht abgewertet, zum Lumpenpro
letariat, die 

»passive Verfaulung der untersten Schichten der alten Gesellschaft, [die] 
durch eine proletarische Revolution stellenweise in die Bewegung hinein
geschleudert [wird], seiner ganzen Lebenslage nach wird es bereitwilliger 
sein, sich zu reaktionären Umtrieben erkaufen zu lassen« (ebd., S. 472).1 

Dieser Ausschluss des »unmoralischen« Teils der niederen Klassen ging einher 
mit einer weiteren Abgrenzung. Für Marx war es offensichtlich, dass Sklaven 
nicht zum Proletariat gehören. Bereits sehr früh hatten sich die europäischen 
Arbeiterbewegungen von ihren unfreien Brüdern und Schwestern distanziert. 
Die berühmte London Corresponding Society (L. C. S.), die Edward P. Thompson 
als »ein neuer Typus von Organisation« (Thompson 1987, S. 23) der Arbeiter
bewegung bezeichnete, definierte 1792 unter dem Einfluss der Sklavenrevo
lution in Saint-Domingue ihre Anhängerschaft neu. In den ersten Monaten 
des Jahres hatte sich die L. C. S. für Gleichheit zwischen allen, »schwarz oder 
weiß, hoch oder gering, reich oder arm«, ausgesprochen; aber im August, als 
die Nachrichten aus der Karibik über den Aufstand die Britischen Inseln er
reichten, verschwand der Zusatz »schwarz oder weiß« aus dem Programm der 
Gesellschaft. Denn »Rasse [war] zu einem heiklen und für viele Menschen in 
England bedrohlichen Thema geworden, und die Führungsriege der L. C. S. 
zog es vor, ihm aus dem Weg zu gehen« (Linebaugh/Rediker 2008, S. 295–296). 

1 Interessanterweise verweist Marx im ersten Band des Kapitals indirekt auf Granier de 
Cassagnacs Unterscheidung und spricht von »Vagabunden, Verbrechern, Prostituier
ten, kurz dem eigentlichen Lumpenproletariat« (Marx 1867/1962, S. 673). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Verortung 

Marx sollte Sklaverei später auf eine »Anomalie gegen das bürgerliche System 
selbst« reduzieren, das »innerhalb des bürgerlichen Produktionssystems […] 
an einzelnen Punkten möglich ist«, aber nur, »weil sie an andren Punkten nicht 
existiert« (Marx 1857–1858/1983, S. 376). 

Ebenso grenzte Marx das Proletariat vom Kleinbürgertum ab. Im Manifest 
der Kommunistischen Partei heißt es: 

»Von allen Klassen, welche heutzutage der Bourgeoisie gegenüberstehen, 
ist nur das Proletariat eine wirklich revolutionäre Klasse. Die übrigen Klas
sen verkommen und gehen unter mit der großen Industrie, das Proletariat 
ist ihr eigenstes Produkt. Die Mittelstände, der kleine Industrielle, der kleine 
Kaufmann, der Handwerker, der Bauer, sie alle bekämpfen die Bourgeoisie, 
um ihre Existenz als Mittelstände vor dem Untergang zu sichern. Sie sind al
so nicht revolutionär, sondern konservativ. […] Sind sie revolutionär, so sind 
sie es im Hinblick auf den ihnen bevorstehenden Übergang ins Proletariat 
[…], so verlassen sie ihren eigenen Standpunkt, um sich auf den des Proleta
riats zu stellen« (Marx/Engels 1848/1959, S. 472). 

So wurde der Begriff des Proletariats zu allen Seiten abgegrenzt. Der Klas
senkampf wurde vor allem als ein zwischen Kapitalisten, Grundbesitzern und 
Lohnarbeitern zu führender Kampf angesehen. Die anderen Zwischenklassen 
erlangten eine historisch geringere Bedeutung und spielten keine eigenstän
dige politische Rolle; sie »verkommen und gehen unter mit der großen Indus
trie« (ebd.). In seinen späteren Schriften versuchte Marx diese These weiter zu 
untermauern. Seine Kritik an der politischen Ökonomie ist zum Teil ein Ver
such, die historische Beschaffenheit und die sozialen Grenzen des Proletariats 
so genau wie möglich zu beschreiben. Im ersten Band des Kapitals bestimm
te er schließlich den wahren Proletarier als den Arbeiter, der »als freie Person 
über seine Arbeitskraft als seine Ware verfügt« und »andrerseits andre Waren 
nicht zu verkaufen hat« (Marx 1867/1962, S. 183). 

Marx zufolge wird der fortlaufende Prozess der Kapitalakkumulation zu 
einer wachsenden Anzahl dieser doppelt freien Lohnarbeiter führen – sowohl 
absolut als auch relativ. Denn: Je größer das Kapital, desto mehr Arbeiter wer
den benötigt. »Akkumulation des Kapitals ist also Vermehrung des Proletari
ats« (ebd., S. 642). Kapitalistische Produktion »reproduziert […] in stets erwei
tertem Umfang, die Klasse der Lohnarbeiter und verwandelt die ungeheure 
Majorität der unmittelbaren Produzenten in Lohnarbeiter« (Marx 1885/1963, 
S. 39). Das Proletariat wird »aus allen Klassen der Bevölkerung« rekrutiert: 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel van der Linden: Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik 51 

»Die bisherigen kleinen Mittelstände, die kleinen Industriellen, Kaufleute 
und Rentiers, die Handwerker und Bauern, alle diese Klassen fallen ins Prole
tariat hinab, teils dadurch, daß ihr kleines Kapital für den Betrieb der großen 
Industrie nicht ausreicht und der Konkurrenz mit den größeren Kapitalisten 
erliegt, teils dadurch, daß ihre Geschicklichkeit von neuen Produktionswei
sen entwertet wird« (Marx/Engels 1848/1959, S. 469). 

Folglich wird sich die kapitalistische Gesellschaft in dem Moment, in dem die 
revolutionäre Veränderung näher rückt, zunehmend in zwei große, sich feind
selig gegenüberstehende Lager aufspalten. 

Marx’ Abgrenzungen des Proletariats, so möchte ich behaupten, waren 
nicht immer die logische Konsequenz seiner Kritik der politischen Ökonomie 
– moralische Impulse, politische Erwägungen und Wunschvorstellungen 
spielten wohl auch eine wichtige Rolle in seinen Überlegungen. Dementspre
chend waren erhebliche Widersprüche unvermeidbar, während historische 
Fakten geleugnet werden mussten, wie die Beispiele des Lumpenproletariats 
und der Sklaven belegen. 

Ausschluss des Lumpenproletariats 

Das »Lumpenproletariat« trat zuerst in den frühen Schriften von Marx und 
Engels in Erscheinung, in denen sie das antike Römische Reich behandelten. 
Die früheste Erwähnung findet sich in einem Abschnitt in Die deutsche Ideolo
gie, in dem das Problem der Plebejer diskutiert wurde, die, »zwischen Freien 
und Sklaven stehend, […] es nie über ein Lumpenproletariat hinaus[brachten]« 
(Marx/Engels 1845–1846/1958, S. 23). Als zeitgenössisches Konzept jedoch gilt 
das »Lumpenproletariat« erst seit den Jahren 1848 bis 1851, als Marx die fran
zösischen revolutionären und konterrevolutionären Entwicklungen analysier
te. Marx war beeindruckt von den Aktionen und Reaktionen der Arbeiter auf 
beiden Seiten der Barrikaden, die er beobachten konnte – eine scheinbare Ab
surdität, die er nur dadurch zu erklären vermochte, dass er diejenigen auf der 
richtigen Seite als »echte« Proletarier wertschätzte und die auf der falschen 
Seite als Pseudo-Proletarier abwertete.2 

2 Dies führte zu einer gewissen Ambivalenz: Die »falschen« Arbeiter waren zugleich Pro
letarier und keine Proletarier. Hal Draper hat hierauf hingewiesen; er beobachtete »ei
ne gewisse Uneindeutigkeit in Bezug auf die Frage, ob das Lumpenproletariat als Teil 
des Proletariats anzusehen ist oder nicht« (Draper 1972, S. 2294). In Die Klassenkämpfe in 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Verortung 

Als die Arbeiter 1851 erneut gespalten waren und einige von ihnen Louis Bo
naparte unterstützten, sah Marx seine Analyse zumindest in Teilen begründet. 
In Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte nahm er das Lumpenproletariat 
nicht nur als »zerrüttet[e] Roués« des aristokratischen Niedergangs und »ver
kommenen und abenteuernden Ablege[r] der Bourgeoisie« auf, sondern auch 
als 

»Vagabunden, entlassene Soldaten, entlassene Zuchthaussträflinge, ent
laufene Galeerensklaven, Gauner, Gaukler, Lazzaroni, Taschendiebe, Ta
schenspieler, Spieler, Maquereaus, Bordellhalter, Lastträger, Literaten, 
Orgeldreher, Lumpensammler, Scherenschleifer, Kesselflicker, Bettler, kurz, 
die ganze unbestimmte, aufgelöste, hin- und hergeworfene Masse, die die 
Franzosen la bohème nennen« (Marx 1852a/1960, S. 160–161). 

Diese Charakterisierung wirft die analytische und empirische Frage auf, wel
che sozialen Gruppierungen Marx genau gemeint haben könnte. Es scheint, als 
habe er versucht, eine Auswahl der folgenden Gruppen in einen Topf zu wer
fen. 

(i) Verdrängte Bauern. Das Manifest der Kommunistischen Partei referiert über 
»diese passive Verfaulung der untersten Schichten der alten Gesellschaft« 
(Marx/Engels 1848/1959, S. 472). Wahrscheinlich ist dies eine Anspielung auf 
die früheren Bauern, die durch Einfriedungen oder andere Maßnahmen ihrer 
Existenzgrundlage beraubt wurden, in die Städte abwanderten und dort Teil 
des nicht ausgebildeten modernen Proletariats wurden. Sollte es das sein, was 
Marx gemeint hat, dann 

»scheint der Unterschied zwischen einem ehemaligen Bauern, der zum Pro
letarier und nicht zum Lumpenproletarier wird, mehr eine Frage der Einstel
lung als eine Frage des Verhältnisses zu den Produktionsmitteln zu sein: Das 
Proletariat hat sich stärker damit abgefunden, seine Arbeitskraft zu verkau
fen. Verdrängte Bauern können auch als ›Leute ohne bestimmten Arbeits

Frankreich. 1848 bis 1850 kann man beispielsweise nachlesen, dass die konterrevolutio
nären Mobilgarden »großenteils dem Lumpenproletariat an[gehörten], das in allen gro
ßen Städten eine vom industriellen Proletariat genau unterschiedene Masse bildet«. 
Nur wenige Zeilen später schreibt Marx allerdings, dass »dem Pariser Proletariat ei
ne aus seiner eigenen Mitte gezogene Armee […] gegenüber[stand]« (Marx 1850/1960, 
S. 26). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel van der Linden: Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik 53 

zweig, Herumtreiber, gens sans feu et sans aveu‹ gekennzeichnet werden, 
jedoch würde man wiederum erwarten, dass solche Menschen im Laufe der 
Zeit zu Proletariern werden« (Cowling 2002, S. 230). 

(ii) Verdrängte Proletarier. Eine zweite Gruppe setzt sich zusammen aus städ- 
tischen Arbeitern, die über keine Existenzgrundlage verfügen – Männer und 
Frauen, die ihre Arbeitsplätze verloren haben oder die zu alt oder zu krank 
dafür sind, eine Anstellung zu finden. Es stimmt natürlich, dass Marx diese 
Gruppe im Kapital nicht zum Lumpenproletariat zählte (vgl. Marx 1867/1962, 
S. 673), aber es kann wahrscheinlich davon ausgegangen werden, dass die 
Langzeitarbeitslosen und andere Proletarier, die sich auf der niedrigsten 
Stufe ihrer Existenz befanden, in Kriminalität oder Prostitution Zuflucht 
suchten. Zu Recht sagt Cowling, dass 

»Marx ambivalent in der Frage ist, wie einfach es für einen Proletarier, der 
aus einer Industriebranche hinausgeworfen wurde, wäre, Anstellung in ei
ner anderen zu finden. Einige seiner Schriften über den Arbeiter als reines 
Anhängsel der Maschine suggerieren, dass man leicht vom Anhängsel der 
einen Maschine zum Anhängsel einer anderen werden könne; andererseits 
gibt es Hinweise darauf, dass Menschen von einer Maschine derart defor
miert werden, dass sie nicht mehr dafür geeignet seien, an einer anderen zu 
arbeiten. Wiederum mag es Probleme damit geben, sich mit dem Fabrikall
tag an sich abzufinden, der bedeutet, bereits in jungen Jahren in einer Fabrik 
anfangen müssen zu arbeiten – obwohl der Wechsel in eine andere Fabrik 
vielleicht nicht so kompliziert ist. Vielleicht korrespondiert diese Unklarheit 
mit dem echten Leben in der Mitte des 19. Jahrhunderts: Eine Fabrik mag 
mehr Ausbildung und mehr Deformierung für eine Person oder schlechte
re Bedingungen bedeutet haben als eine andere; der Bedarf an Arbeitskräf
ten könnte zu einem Zeitpunkt größer sein als zu einem anderen. Etwaige 
Schwierigkeiten würden gewiss einige Proletarier in Richtung Lumpenpro

letariat führen« (Cowling 2002, S. 230). 

(iii) Selbstständige. Marx’ dritte Kategorie besteht aus »Lastträger[n], Literaten, 
Orgeldreher[n], Lumpensammler[n], Scherenschleifer[n], Kesselflicker[n]« 
(Marx 1852a/1960, S. 161). Diese Gruppen haben gemein, dass sie selbstständig 
sind und ihre Berufstätigkeiten ohne Konzession ausgeführt werden. Ebenso 
kann man fragen, ob Erwerbslose diesen Tätigkeiten häufig nachgingen. 
Historische Studien können dies bestätigen (vgl. bspw. Stedman Jones 1971, 
S. 17–155). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Verortung 

(iv) Zwielichtige Berufe. Schlussendlich haben wir die Gaukler, Taschenspieler, 
Spieler, Bordellhalter und Prostituierten. Was sie miteinander verbindet, ist 
nicht die spezifische Art des Beschäftigungsverhältnisses, sondern vermutlich 
eher der sittenwidrige Charakter ihrer Arbeit. »Hier geht es scheinbar darum, 
dass Marx eine Auswahl an Berufsfeldern aufnimmt, die eine weit verbreitete 
Abneigung bedingen, um das Lumpenproletariat weniger seriös aussehen zu 
lassen, anstatt sich zu irgendeiner ernsthaften gesellschaftlichen (oder sozia
listischen) Analyse zu verpflichten« (Cowling 2002, S. 232). 

Unabhängig von diesen Folgerungen stellt Marx’ Analyse einige empirische 
Herausforderungen dar. Der Sozialhistoriker Mark Traugott führte eine um
fassende und detailreiche Studie über sechs Bataillone (bestehend aus 3.845 
Einzelpersonen) der »lumpenproletarischen« Mobilgarden von 1848 durch. Er 
kam zu dem Schluss, dass die soziale Zusammensetzung der Arbeiter auf der 
falschen Seite der Barrikaden nicht Marx’ Hypothese des Lumpenproletariats 
bestätigt: 

»Erstens, wenn uns selbstberichtete Berufe überhaupt etwas sagen, dann, 
dass die Mobilgarden im Wesentlichen aus Arbeitern aus dem Handwerks
gewerbe bestanden, für das es ein relativ hohes Maß an Fertigkeiten und 
Qualifikation braucht. Das soll nicht die Existenz einer Fülle von Berufen 
leugnen, die der Beschreibung des Lumpenproletariats entsprechen. Wenn 
auch, wenig überraschend, kein Mobilgardist seinen vorherigen Beruf als 
Zuhälter, Bettler oder Dieb angab, findet man doch eine Handvoll Straßen
händler, einen einzelnen Lumpensammler, einige Straßenmusiker, einen 
Magier, einen Marktschreier sowie eine Anzahl von Personen, bei denen 
›kein Beruf‹ angegeben ist. Aber selbst wenn man eine breite Definition des 
Lumpenproletariats übernehmen würde, die Kesselflicker, Schrotthändler, 
Lastenträger und Literaten aller Art einschließt, käme man nur auf 83 sol
cher Personen oder auf 3,0 Prozent der gesamten Stichprobe« (Traugott 
1985, S. 76–77; vgl. Caspard 1974). 

Marx’ konkrete Analyse der französischen Situation war dementsprechend 
irreführend. Außerdem waren die gesellschaftlichen Gruppen, die Marx als 
Lumpenproletariat betrachtete, mit Sicherheit nicht immer Reaktionäre. 
Victor Kiernan hat beispielsweise erörtert, dass das Londoner Lumpen
proletariat nach Phasen der scheinbaren Resignation wie ein Wirbelsturm 
ausbrechen konnte; und einmal in Bewegung, waren seine Handlungen »vor 
allem [geprägt durch] Kühnheit, Spontanität, Missachtung der willkürlichen 
Schlagschnüre, in denen die Gesellschaft das Federvieh einsperrt; durch eine 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel van der Linden: Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik 55 

heitere Überzeugung davon, dass das Gesetz beschissen ist.« Gewöhnlich 
folgten diese Wellen der Militanz auf die Proteste von »gewöhnlichen« Arbei
tern: »Das war, wenn die, die normalerweise einen Job hatten, unter akuten 
Perioden der Arbeitslosigkeit litten, und sie Zeichen der Meuterei zeigten, 
sodass sich ihnen Nachzügler anschlossen und noch weiter gehen konnten« 
(Kiernan 1972, S. 82). Ganz allgemein kann man sagen, dass das »Lumpen
proletariat« oftmals eine treibende Kraft sozialer Kämpfe war (vgl. Bovenkerk 
1984). Selbstverständlich macht es das nicht zu einer neuen Avantgarde, wie 
mitunter behauptet wurde.3 Es zeigt allerdings, dass das »Lumpenproletariat« 
keine analytische, sondern eine moralische Kategorie ist.4 

Die Unhaltbarkeit dieses Konzepts wird besonders im Globalen Süden 
deutlich. Vic Allen hat zu Recht Folgendes beanstandet: 

»In Gesellschaften, in denen das Erwirtschaften des bloßen Existenzmini

mums für einen großen Anteil der Arbeiterklasse die Norm ist und wo Män

ner, Frauen und Kinder genötigt werden, nach alternativen Erwerbsquellen 
zu suchen, die sich deutlich von ihren ursprünglichen unterscheiden, ist das 
Lumpenproletariat kaum vom übrigen Teil der Arbeiterklasse zu unterschei
den« (Allen 1972, S. 188). 

Schwammige Konzepte wie »der informelle Sektor« sind ein Ausdruck solcher 
gesellschaftlichen Verhältnisse, in denen (halb-)proletarische Haushalte zahl
reiche Aktivitäten bündeln, um ihr Überleben sicherzustellen (vgl. Breman 
1994, S. 3–130). 

Ausschluss der Sklaven 

Der Unterschied zwischen »freier« Lohnarbeit und Sklaverei ist eine wieder
kehrende Thematik im Œuvre von Marx. Als Experte der europäischen Antike 
und als Zeitgenosse des amerikanischen Bürgerkrieges war Marx die Proble
matik der Sklaverei sehr bewusst. Der erste Band des Kapitals wurde zwei Jahre 
nach der Abschaffung der Sklaverei in den Vereinigten Staaten im Jahre 1865 
und 21 Jahre vor ihrer offiziellen Abschaffung in Brasilien veröffentlicht. Marx 

3 So beispielsweise Fanon (1966); vgl. hierzu die Kritik von Worsley (1972). 
4 Im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert war das »Lumpen«-Konzept Basis der sozia

listischen Eugenik (vgl. Schwartz 1994). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Verortung 

betrachtete die Sklaverei als eine historisch rückwärtsgewandte Form der Aus
beutung, die schnell der Vergangenheit angehören würde, da »freie« Lohnar
beit die kapitalistische Zukunft verkörpert. Er verglich die beiden Arbeitsfor
men in mehreren Texten. Durchaus sah er Ähnlichkeiten zwischen ihnen: Bei
de produzieren ein Mehrprodukt und »der Lohnarbeiter wie der Sklave [muß] 
einen Herrn haben, um ihn arbeiten zu machen und ihn zu regieren« (Marx 
1894/1964, S. 399). Zugleich erkannte er einige Unterschiede, die sämtliche ge
meinsamen Erfahrungen überschatteten. 

(i) Besitz der Arbeitskraft. Arbeitskraft kann nach Marx 

»als Ware nur auf dem Markt erscheinen, sofern und weil sie von ihrem eig
nen Besitzer, der Person, deren Arbeitskraft sie ist, als Ware feilgeboten oder 
verkauft wird. Damit ihr Besitzer sie als Ware verkaufe, muß er über sie ver
fügen können, also freier Eigentümer seines Arbeitsvermögens, seiner Per
son sein« (Marx 1867/1962, S. 182). 

Die zukünftigen Lohnarbeiter und die Geldbesitzer »begegnen sich auf dem 
Markt und treten in Verhältnis zueinander als ebenbürtige Warenbesitzer, nur 
dadurch unterschieden, daß der eine Käufer, der andre Verkäufer, beide al
so juristisch gleiche Personen sind« (ebd.). Anders ausgedrückt: Die Arbeiter 
müssen ihre Arbeitskraft »besitzen« und müssen diese selbst auf dem Markt 
als eine Ware anbieten. Aber warum sollte dies so sein? In der Geschichte gibt 
es viele Beispiele, in denen die Arbeitskraft der Arbeiter auf dem Markt ange
boten wurde, allerdings nicht von den Arbeitern selbst. Kinderarbeit, bei der 
die Eltern oder Vormunde des Kindes den Lohn erhalten, ist ein deutliches Bei
spiel. Die Mietsklaven, die im 18. und 19. Jahrhundert in verschiedenen Tei
len Nord- und Südamerikas und in Afrika lebten, können als weiteres Beispiel 
angeführt werden. Eine brasilianische Studie beschreibt die Situation dieser 
Sklaven (sogenannte ganhadores), die von ihren Besitzern in die Stadt geschickt 
wurden, um Lohn zu erwirtschaften, folgendermaßen: 

»Die ganhadores bewegten sich frei in den Straßen und suchten nach Arbeit. 
Es war eine übliche, wenn auch nicht allgemeingültige Praxis von Sklaven
haltern, ihren Sklaven zu erlauben, außerhalb ihres Hauses in angemieteten 
Räumen zu leben, manchmal sogar mit ehemaligen Sklaven als ihren Ver
mietern. Sie kehrten zum Haus des Sklavenhalters nur zurück, um ›für die 
Woche zu bezahlen‹, was bedeutet, wöchentlich (manchmal auch täglich) 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel van der Linden: Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik 57 

die vereinbarte Summe ihrem Besitzer zu bezahlen. Es war ihnen erlaubt, 
alles, was diese Summe überschritt, zu behalten« (Reis 1997, S. 359).5 

(ii) Dauer des Arbeitsverhältnisses. Der zentrale Unterschied zwischen »freien« 
Lohnarbeitern und Sklaven ist nach Marx die Dauer ihres Arbeitsverhältnisses. 
Der Lohnarbeiter 

»[verkaufe] sie stets nur für bestimmte Zeit […], denn verkauft er sie in 
Bausch und Bogen, ein für allemal, so verkauft er sich selbst, verwandelt 
sich aus einem Freien in einen Sklaven, aus einem Warenbesitzer in eine 
Ware« (Marx 1867/1962, S. 182). 

Gewöhnlich würde man ein derartiges Geschäft (das heißt, den stückweisen 
»Verkauf« einer Ware, ohne die Veränderung der Eigentumsverhältnisse) Ver
mietung und nicht Verkauf nennen – ein naheliegender Gedanke, der schon 
vor geraumer Zeit geäußert wurde (vgl. Oppenheimer 1912, S. 120).6 Der Un
terschied zwischen Verkauf und Vermietung scheint unerheblich, ist er aber 
nicht. Wenn A eine Ware an B verkauft, wird B anstelle von A der Eigentümer. 
Aber wenn A eine Ware an B vermietet, dann bleibt A der Besitzer und B erhält 
nur das Recht, die Ware für einen bestimmten Zeitraum zu verwenden. Der 
»Inhalt« der Ware verbleibt bei A, während B das Nutzungsrecht erhält. 

Wenn Lohnarbeit auf dem Mieten und nicht auf dem Kauf von Arbeitskraft 
basiert, dann ist der wesentliche Unterschied zwischen einem Lohnarbeiter 
und einem Sklaven nicht die »bestimmte Zeit« (Marx 1867/1962, S. 182), in der 
die Arbeitskraft veräußert ist, sondern das Vermieten der Arbeitskraft ist das 
eine, ihr Verkauf das andere. Warum hat Marx dies nicht eingeräumt? Mut
maßlich, weil es die Wertschöpfung in einem anderen Licht erscheinen lassen 
würde. Letzten Endes wäre dann der Gehalt (der Wert) der Arbeitskraft des 

5 Marx war sich im Klaren über die Existenz von Mietsklaven, aber er zog hieraus keine 
theoretischen Schlussfolgerungen. Siehe beispielsweise: »Im Sklavensystem hat der 
Arbeiter einen Kapitalwert, nämlich seinen Kaufpreis. Und wenn er vermietet wird, hat 
der Mieter erstens den Zins des Kaufpreises zu zahlen und obendrein den jährlichen 
Verschleiß des Kapitals zu ersetzen« (Marx 1894/1964, S. 484). 

6 Marx sah die Ähnlichkeit zwischen der Lohnarbeit und dem Vermietungsverfahren. 
Vergleiche hierzu beispielsweise seine Anmerkung, dass »[d]er Preis der Arbeitskraft 
[…] kontraktlich festgesetzt [ist], obgleich er erst hinterher realisiert wird, wie der Miet

preis eines Hauses« (Marx 1867/1962, S. 188). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Verortung 

Lohnarbeiters nicht vom Kapitalisten angeeignet, sondern weiterhin das Ei
gentum des Arbeiters. Engels dachte, dass die Vermietung eines Hauses »ein 
Übertragen bereits vorhandenen, vorher erzeugten Werts« sei und dass deshalb 
»die Gesamtsumme der von Mieter und Vermieter zusammen besessenen Wer
te […] nach wie vor dieselbe [bleibt]« (Engels 1872–1873/1976, S. 216). Diesem 
Argument folgend wäre ein Lohnarbeiter nicht fähig, Mehrwert zu produzie
ren, wenn die Lohnbeziehung in Form des Mietens/Vermietens bestünde. 

(iii) Fixes vs. variables Kapital. Weil die Dauer des Arbeitsverhältnisses als der 
Hauptunterschied zwischen den Lohnarbeitern und den Sklaven angesehen 
wird, stellt Ersteres variables Kapital und Letzteres fixes (konstantes) Kapital 
dar. Die Lohnarbeit verkörpert den »Teil des Kapitals«, der 

»sein eignes Äquivalent [reproduziert] und einen Überschuß darüber, Mehr

wert, der selbst wechseln, größer oder kleiner sein kann. Aus einer konstan
ten Größe verwandelt sich dieser Teil des Kapitals fortwährend in eine varia
ble. Ich nenne ihn daher variablen Kapitalteil, oder kürzer: variables Kapital« 
(Marx 1867/1962, S. 224). 

Sklaven sind nach Marx ökonomisch nicht zu unterscheiden von Vieh oder 
Maschinen: »Der Sklavenhalter kauft seinen Arbeiter, wie er sein Pferd kauft« 
(ebd., S. 281). Der Kaufpreis des Sklaven ist sein Kapitalwert und dieser muss 
im Verlauf der Jahre abgeschrieben werden (vgl. Marx 1894/1964, S. 484). Aber 
wie lässt es sich begründen, nur Lohnarbeit als variables Kapital zu definieren, 
weil »dieser Teil des Kapitals«, abhängig von Gegebenheiten, »größer oder 
kleiner« ist? Gilt dasselbe nicht auch für warenproduzierende Sklavenarbeit? 
Die Preise von Sklaven konnten enormen Schwankungen unterliegen und 
Sklaven konnten zu jeder Zeit verkauft werden. 

(iv) Wertschöpfung und Mehrwert. Wenn ein Lohnarbeiter Waren produziert, sind 
diese Waren zugleich »Einheit von Gebrauchswert und Wert«, und somit 
»muß ihr Produktionsprozeß Einheit von Arbeitsprozeß und Wertbildungs
prozeß sein« (Marx 1867/1962, S. 201). Aber dasselbe trifft selbstverständlich 
auch auf Sklaven zu, die Rohrzucker, Tabak oder Indigo anbauen. Sie haben 
ebenfalls Waren produziert, genau wie Lohnarbeiter. Folglich müssen auch 
Sklaven Wert geschaffen haben. Marx konnte dies nicht zugeben, weil Sklaven 
ein fixes Kapital darstellten und nur variables Kapital befähigt ist, Wert zu 
schöpfen. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel van der Linden: Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik 59 

Zugleich ist die Arbeitskraft des Lohnarbeiters eine Quelle von »mehr 
Wert, als sie selbst hat« (ebd., S. 208), weil 

»Arbeit in der Form der Lohnarbeit und die Produktionsmittel in der Form 
von Kapital vorausgesetzt sind – also nur infolge dieser spezifischen gesell
schaftlichen Gestalt dieser zwei wesentlichen Produktionsagentien –, stellt 
sich ein Teil des Werts (Produkts) als Mehrwert und dieser Mehrwert als Pro
fit (Rente) dar, als Gewinn des Kapitalisten, als zusätzlicher disponibler, ihm 
gehöriger Reichtum« (Marx 1894/1964, S. 888). 

Wiederum dachte Marx, dass dies nicht auf die Sklavenarbeit zutraf. Der Skla
venbesitzer hatte für seinen Sklaven Geld bezahlt und folglich »[stellt] der Er
trag von dessen Arbeit nur den Zins des in seinem Ankauf ausgelegten Kapitals 
dar« (ebd., S. 637). Historisch gesehen waren die auf Sklavenarbeit basieren
den karibischen Zuckerplantagen jedoch zumeist sehr profitabel, da der pro
duzierte Zucker viel mehr Wert hatte als das von den Plantagenbesitzern inves
tierte Kapital (Bodenrente, Wertverlust der Sklaven, Wertverlust der Zucker
rohrpresse etc.). Kann wirklich behauptet werden, dass nur Lohnarbeit das 
Äquivalent zum eigenen Wert reproduziert und einen Überschussbetrag des 
Wertes (einen Mehrwert) produziert? Oder ist der Sklave eine Quelle nicht nur 
von Wert, sondern »von mehr Wert, als er selbst hat«? 

(v) Profitrate. Marx zufolge nimmt die Profitrate aufgrund der permanent stei
genden Arbeitsproduktivität tendenziell ab: 

»Da die Masse der angewandten lebendigen Arbeit stets abnimmt im Ver
hältnis zu der Masse der von ihr in Bewegung gesetzten vergegenständlich
ten Arbeit, der produktiv konsumierten Produktionsmittel, so muß auch der 
Teil dieser lebendigen Arbeit, der unbezahlt ist und sich in Mehrwert verge
genständlicht, in einem stets abnehmenden Verhältnis stehn zum Wertum

fang des angewandten Gesamtkapitals« (ebd., S. 223). 

Natürlich wird das Ende dieser Entwicklung – der Zusammenbruch des Ka
pitalismus – erreicht, sobald variables Kapital auf null reduziert ist und das 
Gesamtkapital ausschließlich aus konstantem Kapital besteht. So paradox es 
scheinen mag, wenn wir Marx glauben, war diese zukünftige Situation bereits 
in den karibischen Sklavenplantagen im 18. Jahrhundert aufgrund des fast voll

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Verortung 

ständigen Fehlens von variablem Kapital und einer überwältigenden Kapital
akkumulation Wirklichkeit geworden. 

Unstimmigkeiten wie diese zeigen, dass Marx’ werttheoretischer Ansatz, 
produktive Lohnarbeit zu bevorzugen, nicht gut begründet war. Sklaven und 
»freie« Lohnarbeiter haben weit mehr miteinander gemein, als oftmals zuge
geben wird. Im Kapitalismus haben viele dazwischenliegende und ineinan
der übergehende Formen der Ausbeutung zwischen diesen beiden Modi be
standen – die ganhadores sind nur ein Beispiel. Darüber hinaus haben Sklaven 
und »freie« Lohnarbeiter in vielen Fällen dieselbe Arbeit für denselben Kapita
listen erledigt, so beispielsweise auf brasilianischen Kaffeeplantagen oder in 
Fabriken im Süden der Vereinigten Staaten (vgl. Hall/Stolcke 1983; Whitman 
1993). Offensichtlich ist die Arbeitskraft des Sklaven dauerhaft das Eigentum 
des Sklavenhalters, wohingegen die Arbeitskraft des Lohnarbeiters dem Kapi
talisten für kurze Zeit zur Verfügung gestellt wird. Dennoch bleibt unklar, war
um im ersten Fall kein Wert und Mehrwert erzeugt wird. Es ist höchste Zeit, 
die Arbeitswerttheorie dahingehend zu erweitern, dass sie die Arbeitskraft von 
Sklaven und anderen unfreien Arbeitern in gleichem Maße umfasst. 

Anscheinend war Marx selbst nicht vollständig von seiner eigenen Analy
se überzeugt. Entgegen seinem eigenen Argument wies er oftmals darauf hin, 
dass er Sklaverei gleichwohl als kapitalistische Form der Ausbeutung betrach
te. Seine Unentschlossenheit war ersichtlich aus seiner bereits zitierten Aus
sage, dass Sklaverei eine »Anomalie gegen das bürgerliche System selbst« sei, 
die »innerhalb des bürgerlichen Produktionssystems […] an einzelnen Punk
ten möglich ist«, aber nur, »weil sie an andren Punkten nicht existiert« (Marx 
1857–1858/1983, S. 376). 

Im ersten Band des Kapitals bemerkt Marx, während er die Sklaverei im 
Süden der USA erörtert: 

»In dem Grade aber, wie der Baumwollexport zum Lebensinteresse jener 
Staaten, ward die Überarbeitung des Negers, hier und da die Konsumti

on seines Lebens in sieben Arbeitsjahren, Faktor eines berechneten und 
berechnenden Systems. Es galt nicht mehr, eine gewisse Masse nützli
cher Produkte aus ihm herauszuschlagen. Es galt nun der Produktion des 
Mehrwerts selbst« (Marx 1867/1962, S. 250; Herv. M. v. d. L.). 

Im dritten Band des Kapitals schrieb Marx über Sklavenwirtschaft: 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel van der Linden: Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik 61 

»Die ganze Mehrarbeit der Arbeiter, die sich hier im Mehrprodukt darstellt, 
wird ihnen direkt vom Eigentümer sämtlicher Produktionsinstrumente, 
zu denen der Boden und in der ursprünglichen Form der Sklaverei die 
unmittelbaren Produzenten selbst zählen, extrahiert. Wo kapitalistische 
Anschauung vorherrscht, wie in den amerikanischen Plantagen, wird dieser 
ganze Mehrwert als Profit aufgefaßt« (Marx 1894/1964, S. 812; Herv. M. v. d. L.). 

Und in den Grundrissen der Kritik der politischen Ökonomie argumentierte er: 
»Daß wir jetzt die Plantagenbesitzer in Amerika nicht nur Kapitalisten 
nennen, sondern daß sie es sind, beruht darauf, daß sie als Anomalien inner
halb eines auf der freien Arbeit beruhenden Weltmarkts existieren« (Marx 
1857–1858/1983, S. 420). 

Sklaven waren dementsprechend ein integraler Bestandteil des Kapitalis
mus und sie produzierten Mehrwert, auch wenn das unmöglich war, weil sie 
fixes und nicht variables Kapital verkörperten. 

Problematische Folgen 

Der Ausschluss des Lumpenproletariats und der Sklaven war nicht gut durch
dacht. Man bekommt den Eindruck, dass Marx zuerst die doppelt freien 
Lohnarbeiter als das revolutionäre Subjekt auf philosophischen Grundla
gen proklamierte und dann einige Argumente sammelte, die teilweise einen 
Ad-hoc-Charakter hatten. Das Resultat war eine Theorie der Arbeiterklasse 
voller empirischer und logischer Unstimmigkeiten – nicht nur hinsichtlich 
ausgeschlossener Gruppen wie des Lumpenproletariats und der Sklaven, 
sondern auch in Bezug auf das »echte« Proletariat im engeren Sinne. 

Erstens basierten die meisten »proletarischen« Bewegungen zu der Zeit von 
Marx nicht auf den doppelt freien Lohnarbeitern, an die er gedacht hatte. Die 
schlesischen Weber, die 1844 Marx das revolutionäre Potential des Proletari
ats offenbart hatten, waren keine »Arbeiter« im Marx’schen Sinne. Sie waren 
selbstständig Arbeitende, die die embryonischen Formen der kapitalistischen 
Lohnarbeit repräsentierten: »Sie besaßen die Produktionsmittel und erhielten 
lediglich die Rohstoffe vom Großhändler« (von Hodenberg 2002, S. 41). Damit 
soll natürlich nicht bestritten werden, dass diese Weber, die zumeist Frauen 
waren (vgl. Notz 2009, S. 103), 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Verortung 

»in einer ständigen Abhängigkeit vom Großhändler lebten. Wann immer der 
Stoffpreis sank, wurde die Einbuße in Form von Lohnkürzungen an die We

ber weitergegeben. Ein Überangebot von Arbeit und ein Mangel an Kapital 
auf Seiten der Arbeiter bedeutete, dass sich die Handelskapitalisten in einer 
Position befanden, in der sie fast nach Belieben das Lohnniveau und die Ar
beitsbedingungen diktieren konnten« (von Hodenberg 2002, S. 41; vgl. von 
Hodenberg 1997, S. 19–110). 

Die kommunistischen Arbeiter des Bundes der Kommunisten in London, auf des
sen Bitte Marx und Engels das Manifest der Kommunistischen Partei verfassten, 
waren zumeist halbproletarisierte Gesellen, die in Handwerksläden und im 
Verlags- oder Heimarbeitssystem arbeiteten (vgl. Brandenburg 1977). Die ge
sellschaftliche Basis der deutschen Sozialdemokratie zu Marx’ Zeit kann viel
leicht am besten als eine »Volksbewegung von Kleinproduzenten« (vgl. Wels
kopp 2000, S. 60–228) charakterisiert werden. Die gesellschaftliche Basis der 
Pariser Kommune war in etwa ähnlich (vgl. Gould 1995, S. 153–194; Anhalts
punkte bereits in: Rougerie 1964). Auch überschätzte Marx die Konzentration 
der britischen Arbeiter in großen Werkstätten sehr stark (vgl. Samuel 1977). 
Aus der historischen Forschung wird ersichtlich, dass während des 19. Jahr
hunderts Arbeiter, die in großen Fabriken angestellt waren, eine weniger wich
tige Rolle in der Arbeiterbewegung spielten als die Selbstständigen und Hand
werker.7 

Zweitens überschätzte Marx die Geschwindigkeit und das Ausmaß der Pro
letarisierung. Beispielsweise war es Wunschdenken, als Marx und Engels im 
Manifest der Kommunistischen Partei behaupteten, dass in der »bestehenden Ge
sellschaft […] das Privateigentum für neun Zehntel ihrer Mitglieder aufgeho
ben [ist]; es existiert gerade dadurch, daß es für neun Zehntel nicht existiert« 
(Marx/Engels 1848/1959, S. 477). Das war eine deutliche Übertreibung: »Diese 
Situation bestand um 1848 noch nicht einmal im fortgeschrittenen England, 

7 Auf der einen Seite betrachtete Marx Arbeiter als »wahre« Proletarier, die dafür unge
eignet waren, auf der anderen Seite schloss er mitunter Arbeiter vom Proletariat aus, 
die seiner eigenen Analyse zufolge einbezogen werden sollten. Als Marx beispielswei
se die industrielle Reservearmee im ersten Band des Kapitals besprach, sah er Prosti
tuierte als wichtigen Teil des tatsächlichen Lumpenproletariats (vgl. Marx 1867/1962, 
S. 673). Anderswo, besonders in den Theorien über den Mehrwert, behauptete Marx, dass 
Prostituierte, wenn sie für einen Bordellbesitzer (unproduktive) Lohnarbeit ausführen, 
wie Schauspieler oder Musikanten seien, wodurch sie implizit Teil des Proletariats in 
einem engeren Sinne des Begriffs waren (vgl. Marx 1862–1863/1965, S. 136). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel van der Linden: Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik 63 

geschweige denn in Frankreich und Deutschland« (Mauke 1970, S. 118). In der 
Zwischenzeit schritt die umfassende Proletarisierung in den fortgeschritte
nen kapitalistischen Staaten in hohem Maße voran – wenngleich gegenläufi
ge Tendenzen wie das Wiederaufleben der Naturalpacht und der Selbststän
digkeit bestanden (vgl. Wells 1984; Steinmetz/Wright 1989; Bögenhold/Staber 
1991). Dennoch hat die weltweite kapitalistische Ausbreitung in Afrika, Asien 
und Lateinamerika nur sehr begrenzt einen Anstieg des »reinen« Proletariats 
zur Folge gehabt: »In Klassenbegriffen: Die Struktur des Kapitalismus in der 
Peripherie war nicht dazu geeignet, der gesamten Logik der ›Proletarisierung‹ 
im Zentrum zu folgen« (Post 1997, S. 5; vgl. Amin/van der Linden 1996). 

Drittens unterschätzte Marx die Fähigkeit des Kapitalismus, das Proleta
riat zu inkorporieren. Wie wir gesehen haben, betrachtete Marx das Proleta
riat als »ein[e] Klasse der bürgerlichen Gesellschaft, welche keine Klasse der 
bürgerlichen Gesellschaft ist« (Marx 1844a/1956, S. 390; Herv. M. v. d. L.). Aller
dings wurde das Proletariat sukzessive zu einem Teil der bürgerlichen Gesell
schaft. Mindestens drei Einflüsse, die Marx nicht vorhergesehen hatte, spiel
ten in diesem Prozess eine Rolle: zum einen die politische Eingliederung des Pro
letariats, was zum Teil auch auf die Bemühungen der Arbeiterbewegungen zu
rückzuführen ist. Für den britischen Fall hat Bert Moorhouse argumentiert, 
dass »die Mehrheit der herrschenden Klasse glaubte, dass Eingliederung not
wendig war, um die Massen an das herrschende System zu binden, sie eine 
derartige Integration aber auch begrenzt und gelenkt haben wollte, sodass, 
auch wenn sich institutionelle Formen ändern würden und auch als verändert 
beworben werden könnten, die unterschiedliche Verteilung von Macht in der 
Gesellschaft unverändert bestehen bleiben würde« (Moorhouse 1973, S. 346). 
Zum Zweiten die Eingliederung der Proletarier als Konsumenten. Es stimmt, dass 
Marx in den Grundrissen der Kritik der politischen Ökonomie unser Augenmerk auf 
die Versuche der Kapitalisten gelenkt hat, die Arbeiter »zum Konsum anzu
spornen, neue Reize seinen Waren zu geben, neue Bedürfnisse ihnen anzu
schwatzen etc.« (Marx 1857–1858/1983, S. 213), aber nirgends ließ er erkennen, 
dass er die großen Auswirkungen der goldenen Ketten des Proletariats begrif
fen hat (vgl. Lebowitz 2009, S. 308). Zum Dritten haben technologische Verän
derungen der Arbeitsprozesse eine doppelte Auswirkung gehabt: »(1) einen drasti
schen (und andauernden) Abbau der Komponente Produktionsarbeiter und (2) 
einen enormen Wildwuchs von Berufsgruppen in den Vertriebs- und Dienst
leistungssektoren der Wirtschaft« (Sweezy 1967, S. 37; vgl. Edwards 1985). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Verortung 

Eine abschließende Bemerkung 

Marx’ Theorie des Proletariats bedarf einer ernsthaften Neubewertung. Die 
theoretische Abgrenzung des Proletariats hinsichtlich anderer subalterner 
Gruppen (die Selbstständigen und die Sklaven) ist widersprüchlich; die auf 
dieser Theorie basierende konkrete Klassenanalyse wurde durch empirische 
historische Forschung in entscheidendem Maße widerlegt, und die Vorhersa
ge des Wachstums des Proletariats wurde durch spätere Entwicklungen nur 
zum Teil bestätigt. 

Wir brauchen wohl eine neue Begriffsbildung vom Proletariat, die auf 
Einschluss anstelle von Ausschluss basiert. Solch eine Begriffsbildung kann 
auf zwei Wegen erreicht werden. Eine Möglichkeit ist, sich des Gedankens 
der »Anomalien« zu entledigen und alle Formen der marktorientierten Arbeit 
(einschließlich unfreier Arbeit) als Variationen der kapitalbildenden Arbeit zu 
betrachten. Das ist die Position, die von Jairus Banaji und Rakesh Bhandari 
verfochten wird. Sie impliziert, dass die Unterschiede zwischen Sklaven, 
Naturalpächtern und Lohnarbeitern nur gradueller Natur sind, da sie alle 
unter ökonomischem und/oder nicht-ökonomischem Zwang für das Kapital 
arbeiten: 

»Das Wesen der Lohnarbeit in kapitalbildender Tätigkeit auszumachen, er
laubt nicht nur eine Veränderung dahingehend, das Konzept zu erweitern 
und somit den apologetischen eurozentrischen Verschluss vor Sklaverei und 
Kolonialismus beim Schreiben der Geschichte des Kapitalismus infrage zu 
stellen; es erlaubt uns auch, die Art und Weise hervorzuheben, wie jedwede 
Form von Lohnarbeit versklavt ist« (Bhandari 2008, S. 96; vgl. Bhandari 2007; 
Banaji 2010). 

Eine andere Möglichkeit ist, das Konzept des Proletariats zu erweitern und 
die gesamte kommodifizierte Arbeit einzubeziehen. Aus dieser Perspektive 
besteht das Proletariat aus allen Trägern der Arbeitskraft, deren Arbeitskraft 
an Arbeitgeber (einschließlich Einzelpersonen, Körperschaften und Institu
tionen) unter ökonomischem oder nicht-ökonomischem Zwang verkauft oder 
vermietet wird, unabhängig davon, ob diese Träger der Arbeitskraft selbst 
ihre Arbeitskraft verkaufen oder vermieten, und unabhängig davon, ob diese 
Träger selbst Produktionsmittel besitzen (vgl. van der Linden 2017, S. 35–55). 
Selbstverständlich benötigen alle Aspekte dieser provisorischen Definition 
weiterer Reflexionen. Dennoch deutet diese konzeptionelle Trennung auf die 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel van der Linden: Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik 65 

gemeinsamen Klasseninteressen aller subalternen Arbeiter: die erzwungene 
Kommodifizierung ihrer Arbeitskraft. 

Beiden Ansätzen zufolge haben alle Bestandteile des neu definierten Pro
letariats ihre Ausbeutung durch Arbeitgeber und die Kommodifizierung ihrer 
Arbeitskraft gemein. Folglich teilen sie ein gemeinsames Klasseninteresse in 
der Überwindung des Kapitalismus. Neueste historische Forschung hat bei
spielsweise konkrete Fälle von Kämpfen aufgezeigt, die von Sklaven und »frei
en« Lohnarbeitern zusammen durchgeführt wurden (vgl. Linebaugh/Rediker 
2008). Zugleich können die kurz- und mittelfristigen Interessen von Teilen 
dieses breit gedachten Proletariats stark divergieren. Diese Neubestimmung 
des Proletariats hat gleichwohl einen Preis. Wenn wir akzeptieren, dass nicht 
nur »freie« Lohnarbeiter ein integraler Bestandteil des Kapitalismus sind, son
dern auch Sklaven und andere Gruppen der Arbeiter, dann sind sowohl das 
variable Kapital (»freie« Arbeiter) als auch das fixe Kapital (Sklaven) befähigt, 
Wert und Mehrwert zu erzeugen. Eine neue Werttheorie würde damit notwen
dig werden.8 

Aus dem Englischen übersetzt von Jakob Stürmann und Doris Maja Krüger9 

Literaturverzeichnis 

Allen, Vic (1972): The Meaning of the Working Class in Africa. In: Journal of 
Modern African Studies 10, H. 2, S. 169–189. 

Amin, Shahid/van der Linden, Marcel (Hg.) (1996): »Peripheral« Labour? Stud
ies in the History of Partial Proletarianization. Cambridge: Cambridge 
University Press. 

Banaji, Jairus (2010): Theory as History. Essays on Modes of Production and 
Exploitation. Leiden/Boston: Brill. 

Bensen, Heinrich Wilhelm (1847): Die Proletarier. Eine historische Denk
schrift. Stuttgart: Franckh’sche Buchhandlung. 

8 Zu beachten ist, dass vom logischen Standpunkt aus gesehen »[d]ie Arbeitstheorie des 
Mehrwerts […] für den moralischen Anspruch, den Marxisten erheben, wenn sie sagen, 
dass Kapitalismus ausbeuterisch ist, [unnötig ist]« (Cohen 1988, S. 214). 

9 Bei diesem Aufsatz handelt es sich um eine Übersetzung von: van der Linden, Mar

cel (2020): Proletariat. In: Musto, Marcello (Hg.): The Marx Revival. Key Concepts and 
New Interpretations. Cambridge: Cambridge University Press, S. 70–91. © Cambridge 
University Press 2020, reproduced with permission. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Verortung 

Bhandari, Rakesh (2007): Remarx. In: Rethinking Marxism 19, H. 3, 
S. 396–408. 

Bhandari, Rakesh (2008): The Disguises of Wage-Labour: Juridical Illusions, 
Unfree Conditions and Novel Extensions. In: Historical Materialism 16, 
H. 1, S. 71–99. 

Blackburn, Robin (1976): Marxism: Theory of Proletarian Revolution. In: New 
Left Review I, H. 97, S. 3–35. 

Bögenhold, Dieter/Staber, Udo (1991): The Decline and Rise of Self-Employ
ment. In: Work Employment & Society 5, H. 2, S. 223–239. 

Bovenkerk, Frank (1984): The Rehabilitation of the Rabble. How and Why Marx 
and Engels Wrongly Depicted the Lumpenproletariat as a Reactionary 
Force. In: The Netherlands Journal of Sociology 20, H. 1, S. 13–41. 

Brandenburg, Alexander (1977): Theoriebildungsprozesse in der deutschen 
Arbeiterbewegung, 1835–1850. Hannover: SOAK. 

Breman, Jan (1994): Wage Hunters and Gatherers. Search for Work in the Urban 
and Rural Economy of South Gujarat. Delhi: Oxford University Press. 

Caspard, Pierre (1974): Aspects de la lutte des classes en 1848. Le recruitement 
de la garde national mobile. In: Revue Historique, H. 1/1974, S. 81–106. 

Cohen, Gerald A. (1988): History, Labour and Freedom. Themes from Marx. Ox
ford: Clarendon Press. 

Cowling, Mark (2002): Marx’s Lumpenproletariat and Murray’s Underclass. 
Concepts Best Abandoned? In: Cowling, Mark/Martin, James (Hg.): Marx’s 
Eighteenth Brumaire. (Post)Modern Interpretations. London: Pluto Press, 
S. 228–242. 

Draper, Hal (1972): The Concept of the »Lumpenproletariat« in Marx and En
gels. In: Économies et Sociétés 6, H. 12, S. 2285–2312. 

Edwards, Richard (1985): Sweezy and the Proletariat. In: Resnick, Stephen A./ 
Wolff, Richard (Hg.): Rethinking Marxism: Struggles in Marxist Theory. 
Essays for Harry Magdoff and Paul Sweezy. Brooklyn, NY: Autonomedia, 
S. 99–114. 

Engels, Friedrich (1845/1962): Die Lage der arbeitenden Klasse in England. 
Nach eigner Anschauung und authentischen Quellen. In: Marx, Karl/ 
Engels, Friedrich: Werke (MEW). Bd. 2. Berlin: Dietz, S. 225–506. 

Engels, Friedrich (1872–1873/1976): Zur Wohnungsfrage. In: MEW. Bd. 18, 
S. 209–287. 

Fanon, Frantz (1966): Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Gould, Roger V. (1995): Insurgent Identities. Class, Community, and Protest in 

Paris from 1848 to the Commune. Chicago: University of Chicago Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel van der Linden: Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik 67 

Granier de Cassagnac, Adolphe (1839): Geschichte der arbeitenden und der 
bürgerlichen Classen. Nach dem Französischen und mit einem Vorwort 
begleitet von H. H. Braunschweig: Westermann. 

Hall, Michael M./Stolcke, Verena (1983): The Introduction of Free Labour on 
São Paulo Coffee Plantations. In: Journal of Peasant Studies 10, H. 2/3, 
S. 170–200. 

Kiernan, Victor (1972): Victorian London – Unending Purgatory. In: New Left 
Review 76, S. 73–90. 

Lebowitz, Michael A. (2009): Following Marx. Method, Critique and Crisis. Lei
den/Boston: Brill. 

Linebaugh, Peter/Rediker, Marcus (2008): Die vielköpfige Hydra. Die verbor
gene Geschichte des revolutionären Atlantiks. Berlin: Assoziation A. 

Marx, Karl (1844a/1956): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einlei
tung. In: MEW. Bd. 1, S. 378–391. 

Marx, Karl (1844b/1956): Kritische Randglossen zu dem Artikel »Der König 
von Preußen und die Sozialreform. Von einem Preußen«. In: MEW. Bd. 1, 
S. 392–409. 

Marx, Karl (1850/1960): Die Klassenkämpfe in Frankreich. 1848 bis 1850. In: 
MEW. Bd. 7, S. 9–107. 

Marx, Karl (1852a/1960): Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. In: 
MEW. Bd. 8, S. 111–207. 

Marx, Karl (1852b/1963): Brief an Joseph Weydemeyer, London, 5. März 1952. In: 
MEW. Bd. 28, S. 503–509. 

Marx, Karl (1857–1858/1983): Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. 
In: MEW. Bd. 42, S. 47–768. 

Marx, Karl (1862–1863/1965): Theorien über den Mehrwert. Erster Teil. In: 
MEW. Bd. 26.1. 

Marx, Karl (1867/1962): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster 
Band. In: MEW. Bd. 23. 

Marx, Karl (1885/1963): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Zweiter 
Band. In: MEW. Bd. 24. 

Marx, Karl (1894/1964): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Dritter 
Band. In: MEW. Bd. 25. 

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1845–1846/1958): Die deutsche Ideologie. Kritik 
der neuesten deutschen Philosophie in ihren Repräsentanten Feuerbach, 
B. Bauer und Stirner, und des deutschen Sozialismus in seinen verschie
denen Propheten. In: MEW. Bd. 3, S. 9–530. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Verortung 

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1848/1959): Manifest der Kommunistischen Par
tei. In: MEW. Bd. 4, S. 459–493. 

Mauke, Michael (1970): Die Klassentheorie von Marx und Engels. Frankfurt 
a.M.: Europäische Verlagsanstalt. 

Moorhouse, H. F. (1973): The Political Incorporation of the British Working 
Class: An Interpretation. In: Sociology 7, H. 3, S. 341–359. 

Notz, Gisela (2009): Warum der Weberaufstand kein Weberinnenaufstand 
war. Über die Nachhaltigkeit eines gewerkschaftlichen Vorurteils aus den 
1840er Jahren. In: Bitzegeio, Ursula/Kruke, Anja/Woyke, Meik (Hg.): Soli
dargemeinschaft und Erinnerungskultur im 20. Jahrhundert. Beiträge zu 
Gewerkschaften, Nationalsozialismus und Geschichtspolitik. Bonn: Dietz, 
S. 97–117. 

Oppenheimer, Franz (1912): Die soziale Frage und der Sozialismus. Eine kriti
sche Auseinandersetzung mit der marxistischen Theorie. Jena: G. Fischer. 

Post, Ken (1997): Revolution’s Other World. Communism and the Periphery, 
1917–39. Houndmills: Palgrave Macmillan. 

Reis, João José (1997): »The Revolution of the Ganhadores«. Urban Labour, Eth
nicity and the African Strike of 1857 in Bahia, Brazil. In: Journal of Latin 
American Studies 29, H. 2, S. 355–393. 

Rougerie, Jacques (1964): Composition d’une population insurgée: L’exemple de 
la Commune. In: Le Mouvement Social 48, S. 31–47. 

Samuel, Raphael (1977): Workshop of the World. Steam Power and Hand Tech
nology in Mid-Victorian Britain. In: History Workshop 2, H. 3, S. 6–72. 

Schwartz, Michael (1994): »Proletarier« und »Lumpen«: Sozialistische Ur
sprünge eugenischen Denkens. In: Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte 42, 
S. 537–570. 

Singelmann, Joachim/Singelmann, Peter (1986): Lorenz von Stein and the Pa
radigmatic Bifurcation of Social Theory in the Nineteenth Century. In: 
British Journal of Sociology 37, H. 3, S. 431–452. 

Stedman Jones, Gareth (1971): Outcast London. A Study in the Relationship be
tween Classes in Victorian Society. Oxford: Clarendon Press. 

Steinmetz, George/Wright, Erik Olin (1989): The Fall and Rise of the Petty 
Bourgeoisie: Changing Patterns of Self-Employment in the Postwar United 
States. In: American Journal of Sociology, 94, H. 5, S. 973–1018. 

Sweezy, Paul M. (1967): Marx and the Proletariat. In: Monthly Review 19, H. 7, 
S. 25–42. 

Thompson, Edward P. (1987): Die Entstehung der englischen Arbeiterklasse. Er
ster Band. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel van der Linden: Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik 69 

Traugott, Mark (1985): Armies of the Poor. Determinants of Working-Class Par
ticipation in the Parisian Insurrection of June 1848. Princeton, NJ: Prince
ton University Press. 

van der Linden, Marcel (2017): Workers of the World. Eine Globalgeschichte der 
Arbeit. Frankfurt a.M.: Campus. 

von Hodenberg, Christina (1997): Aufstand der Weber. Die Revolte von 1844 und 
ihr Aufstieg zum Mythos. Bonn: Dietz. 

von Hodenberg, Christina (2002): Weaving Survival in the Tapestry of Village 
Life. Strategies and Status in the Silesian Weaver Revolt of 1844. In: Kok, 
Jan (Hg.): Rebellious Families. Household Strategies and Collective Action 
in the Nineteenth and Twentieth Centuries. New York/Oxford: Berghahn, 
S. 39–58. 

von Stein, Lorenz (1842): Der Socialismus und Communismus des heutigen 
Frankreichs. Ein Beitrag zur Zeitgeschichte. Leipzig: Wigand. 

Wells, Miriam J. (1984): The Resurgence of Sharecropping: Historical Anomaly 
or Political Strategy? In: American Journal of Sociology 90, H. 1, S. 1–29. 

Welskopp, Thomas (2000): Das Banner der Brüderlichkeit. Die deutsche 
Sozialdemokratie vom Vormärz bis zum Sozialistengesetz. Bonn: Dietz. 

Whitman, T. Stephen (1993): Industrial Slavery at the Margin. The Maryland 
Chemical Works. In: Journal of Southern History 59, H. 1, S. 31–62. 

Worsley, Peter (1972): Frantz Fanon and the »Lumpenproletariat«. In: The 
Socialist Register 9, S. 193–230. 

Zaniewski, Romuald (1957): L’Origine du prolétariat romain et contemporain. 
Faits et théories, Louvain/Paris: Editions Nauwelaerts/Béatrice Nauwe
laerts. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abschied vom Proletariat: 

Revisionismusstreit revisited 

Jan Gerber 

Wenn es je einen Tag gegeben haben sollte, an dem sich der Marxismus der 
Zweiten, Sozialistischen Internationale auf dem Höhepunkt seiner Ausstrah
lungskraft befand, dann war es der 10. August 1895. An diesem Tag drängten 
sich Dutzende Menschen in den Räumen der London Necropolis Society, des 
seinerzeit modernsten Bestattungsunternehmens der Welt, um einem der 
bedeutendsten Theoretiker der Arbeiterbewegung die letzte Ehre zu erweisen 
(vgl. Kautsky 1935, S. 394). Friedrich Engels, der »Erfinder des Marxismus« 
(Hunt 2012), war wenige Tage zuvor einem Krebsleiden erlegen. Mit seiner 
unbestrittenen Sachautorität war es dem Verstorbenen bis dahin immer 
wieder gelungen, die an Marx und ihm orientierten, chronisch zerstrittenen 
Arbeiterparteien auf Kurs zu halten, Konflikte zu schlichten, Zweifler zu 
integrieren. Mehr noch: Es war nicht zuletzt Engels zu verdanken, dass der 
Marxismus zur bedeutendsten Strömung der Zweiten Internationale wurde. 
Bei der Totenmesse zu seinen Ehren waren die verschiedenen Parteien und 
Fraktionen der Internationale dementsprechend noch einmal in tiefer Trauer 
vereint. Nachdem sich die Nachricht von Engels’ Tod innerhalb kürzester Zeit 
verbreitet hatte, waren einige Arbeitervertreter umgehend vom Kontinent in 
die britische Hauptstadt gereist, um an der Trauerfeier teilzunehmen. Einige 
schickten Kränze, andere befanden sich aufgrund der politischen Verfolgung 
in ihren Heimatländern ohnehin im Londoner Exil. Obwohl sich der Verstor
bene eine Totenfeier im engsten Familienkreis gewünscht hatte, wurde sie 
so zu einer Manifestation der Geschlossenheit der internationalen Arbeiter
bewegung. Nach einigen – selbstverständlich säkularen – Abschiedsworten 
setzte sich schließlich eins jener Ungetüme in Bewegung, die Marx einst als 
technische Entsprechung der von ihm erhofften Revolution begriffen wissen 
wollte: Eine der täglich auf dem Gelände der Necropolis Society startenden 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Verortung 

Lokomotiven brachte Friedrich Engels’ sterbliche Überreste nach Woking, vor 
die Tore Londons, ins Krematorium. 

Die bei der Trauerfeier demonstrierte Einheit war jedoch nicht von langer 
Dauer. Schon kurz nach Engels’ Tod begann eine Auseinandersetzung, mit 
der die Zweite Internationale und insbesondere ihr Flaggschiff, die Sozialde
mokratische Partei Deutschlands (SPD), vor eine Zerreißprobe gestellt wurde. 
Ab Ende 1896 veröffentlichte Eduard Bernstein in der Neuen Zeit, dem Theorie- 
organ der Partei, eine Artikelserie, die eine mehr als zehnjährige Debatte nach 
sich zog, die das Gefüge der internationalen Arbeiterbewegung veränderte: 
Die Rede ist vom Revisionismusstreit. In dieser Auseinandersetzung wurde 
vordergründig über das Verhältnis von Reform und Revolution verhandelt. 
Zugleich stritten die verschiedenen Fraktionen der Arbeiterbewegung über 
die Beziehung zwischen Sozialismus und Demokratie. Der unausgespro
chene Fluchtpunkt der Debatte war indes die Frage nach der Geltungs- und 
Wirkungskraft des Begriffs Proletariat, der wohl wichtigsten Kategorie der 
internationalen Arbeiterbewegung. 

Elend und Revolution 

Den Ausgangspunkt des Revisionismusstreits bildeten Bernsteins Zweifel am 
marxistischen Verelendungstheorem. Durch die Überproduktionskrisen, so 
hatten Marx und Engels im Kommunistischen Manifest, einer der meistgele
senen Schriften der Arbeiterbewegung, erklärt, würden die Mittelstände ins 
Proletariat hinabfallen, das Eigentum an Produktionsmitteln konzentriere 
sich in den Händen der zahlenmäßig immer kleiner werdenden Bourgeoisie, 
und die Proletarier verwandelten sich in Paupers (vgl. Marx/Engels 1848/1959, 
S. 462–474). Der Kritik an dieser Vorstellung waren auch Bernsteins Invek
tiven gegen den revolutionären Gestus der SPD, sein Plädoyer für einen 
konsequenten Reformkurs wie auch seine Forderung nach einer Koalition 
der Arbeiterschaft mit anderen gesellschaftlichen Gruppen, insbesondere 
der von Marx und Engels verachteten Bauernschaft und den Mittelschichten, 
geschuldet. Denn die Distanzierung von der Verelendungsthese war zwangs
läufig auch ein Abschied von der bisherigen Revolutionstheorie. So hatten 
Marx und Engels das »letzte Gefecht«, von dem in Luckhardts Übersetzung 
der Internationale die Rede ist, stets als notwendige Folge der Vereinfachung 
der Klassengegensätze innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft präsentiert. 
Die Spaltung der Gesellschaft in zwei große Lager, so heißt es im Kommunisti

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jan Gerber: Abschied vom Proletariat: Revisionismusstreit revisited 73 

schen Manifest, führe zu einer unmittelbaren Konfrontation der beiden großen 
Klassen; der Untergang der Bourgeoisie und der Sieg des Proletariats seien 
»unvermeidlich« (Marx/Engels 1848/1959, S. 474). 

Auch wenn sich Bernstein gerade in den ersten Jahren des Revisionis
musstreits darum bemühte, seine Ausführungen als Weiterführung des 
Marxismus zu präsentieren, rührte er mit ihnen an den weltanschaulichen 
Grundlagen der Sozialdemokratie. In letzter Konsequenz stellte er nichts 
anderes zur Disposition als den Begriff des Proletariats. Zwar war dieser 
Begriff anfangs nur wenig mehr als eine jener neuen sozioökonomischen 
Ordnungskategorien, mit denen am Übergang vom 18. zum 19. Jahrhundert 
auf die Ablösung der alten, als göttlich gewollt empfundenen Ordnung durch 
eine neue, von der ebenso undurchschaubaren Macht der Ökonomie gelenkte 
Gesellschaft reagiert wurde (vgl. Conze 1984, S. 27–68). Sie war Teil jener all
gemeinen sozialen Semantik, mit deren Hilfe die über das Ende der Stände- 
gesellschaft hinaus bestehende soziale Ungleichheit erklärt werden sollte. 
Bevor Proletariat zum Gegenbegriff zu Bourgeoisie wurde, wurde die Formel 
dementsprechend in Abgrenzung zur nicht mehr haltbaren Rede vom Dritten 
Stand verwendet. Schon bald aber verwandelte sich der Neologismus des 
Proletariats jedoch in einen Bewegungs-, Erwartungs- und Beschleunigungs
begriff, kurz: in eine geschichtsphilosophische Kategorie (vgl. Koselleck 2010). 
Wer seit den 1830er Jahren vom Proletariat sprach, wollte, ob er der Arbei
terbewegung angehörte oder nicht, nie allein auf Einkommensunterschiede, 
Differenzen im Habitus oder unterschiedliche Mentalitäten verweisen, son
dern redete, ohne die Begriffe gesondert verwenden zu müssen, auch von der 
Revolution, vom Sozialismus oder Kommunismus. Die Begriffe Proletariat, 
Revolution und Geschichte wurden zu einer Einheit. Wer eine dieser Formeln 
verwarf, stellte willentlich oder unwillentlich auch die anderen infrage. 

Es war insofern nur zu verständlich, dass die politischen und theoretischen 
Wortführer der Sozialdemokratie mit Empörung auf Bernsteins Artikelserie 
reagierten. Zahlreiche antirevisionistische Resolutionen wurden verabschie
det; Ausschlussforderungen machten die Runde. Noch beim Hannoveraner 
Parteitag der SPD im Herbst 1899, drei Jahre nach dem Erscheinen des ersten 
Texts in der Neuen Zeit, wurde fünf Tage lang über Bernstein debattiert (vgl. 
Papcke 1979, S. 77). Die Artikel, die bald zu einem Buch – Die Voraussetzungen 
des Sozialismus und die Aufgaben der Sozialdemokratie – ausgeweitet wurden, 
erschütterten die SPD und die Internationale umso mehr, als ihr Autor bis 
dahin im Ruf gestanden hatte, ein Orthodoxer, mehr noch: der Lordsiegel
bewahrer der marxistischen Orthodoxie zu sein. Bernstein hatte Marx noch 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Verortung 

persönlich kennengelernt, die SPD 1889 zur Teilnahme am Gründungskon
gress der Zweiten Internationale bewegt und gemeinsam mit seinem Freund 
Karl Kautsky 1891 das Erfurter Programm der Partei verfasst, mit dem sich 
der Marxismus vollends gegen die Lehre Ferdinand Lassalles durchsetzte. 
Im Londoner Exil war er zudem zu einem der engsten Vertrauten des alten 
Friedrich Engels geworden. Kurz vor seinem Tod hatte Engels ihn sogar zu 
seinem Testamentsvollstrecker ernannt. Die Totenfeier in den Räumen der 
London Necropolis Society im August 1895 wurde nicht zuletzt von Bernstein 
organisiert. 

Es gab indes noch einen anderen Grund für die Vehemenz, mit der die 
Revisionismusdebatte geführt wurde. Bernsteins Werk hätte, wie Leszek Koła
kowski fast hundert Jahre später schrieb, nie »zum Auslöser eines solchen Erd
bebens werden können, wäre es nicht eine Manifestation und Systematisie
rung von Ideen gewesen, die gewissermaßen in der Luft lagen« (Kołakowski 
1988, S. 119). Tatsächlich sahen sich die Sozialisten am Ende des 19. Jahrhun
derts mit der Herausforderung konfrontiert, dass keine der Voraussagen in 
Erfüllung gegangen war, die Marx und Engels fünfzig Jahre zuvor im Kommu
nistischen Manifest getätigt hatten. Weder verelendete die Arbeiterschaft, noch 
war es zu einer Polarisierung der Klassen gekommen. Eine proletarische Revo
lution, die in den 1840er Jahren zur Naherwartung der beiden Vordenker des 
»wissenschaftlichen Sozialismus« gehört hatte, schien in weiter Ferne. Statt
dessen hatte sich die soziale Schichtung verkompliziert, die Reallöhne waren 
gestiegen (vgl. Kołakowski 1988, S. 133). 

Diese Situation spiegelte sich auch in der Tagespolitik der SPD wider. Ihr 
Alltagsgeschäft hatte bereits vor dem Revisionismusstreit weit mehr mit je
ner Politik der kleinen Schritte zu tun, die Bernstein ab 1896 offen zum Pro
gramm der Partei erheben wollte, als mit dem großen Sprung in den Sozia
lismus, den Marx und Engels für unausweichlich gehalten hatten. Genau ge
nommen hatte dieser Widerspruch zwischen revolutionären Maximalforde
rungen und reformistischer Praxis bereits das Erfurter Programm der SPD ge
prägt. Dort hatte die soziale Ausschließlichkeitssemantik von Produktionsver
hältnissen und Produktivkräften – die Ökonomie als alleinige Triebkraft der 
Geschichte – unvermittelt neben Tagesaktuellem wie der Forderung nach dem 
Verbot der Nachtarbeit oder der Einführung des Acht-Stunden-Tags gestan
den (vgl. Sozialdemokratische Partei Deutschlands 1891/1964, S. 82–86). Wie 
in einer Vorwegnahme des Revisionismusstreits war der theoretische Teil des 
Programms von Karl Kautsky verfasst worden, der bis weit über die Jahrhun

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jan Gerber: Abschied vom Proletariat: Revisionismusstreit revisited 75 

dertwende hinweg der Cheftheoretiker der Partei bleiben sollte, der praktische 
stammte dagegen von Eduard Bernstein. 

Die englische Erfahrung 

Dass die Widersprüche zwischen revolutionärer Theorie und reformistischer 
Praxis Bernstein im Unterschied zu Kautsky oder zum Parteivorsitzenden Au
gust Bebel ins Auge sprangen, mag auch der Tatsache geschuldet gewesen sein, 
dass die meisten Funktionäre der Arbeiterbewegung, wie später gelegentlich 
kommentiert wurde, mit der empirischen Erfahrung auf Kriegsfuß standen 
(vgl. Schulz 1969, S. 201). Damit Erfahrung in Erkenntnis umschlagen kann, 
sind neben den gern vernachlässigten historischen Zufällen allerdings oft auch 
äußere Einflüsse nötig. 

Eduard Bernstein erhielt seinen Anstoß für die Revision des Marxismus 
durch das Exil in jenem Land, das seinerzeit als das modernste der Welt galt. 
Er war nach der Verabschiedung des Sozialistengesetzes 1878 zunächst nach 
Zürich emigriert, wo er die Zeitschrift Der Socialdemokrat herausgab. Nach sei
ner auf Betreiben des Deutschen Reichs erfolgten Ausweisung aus der Schweiz 
ging er 1888 schließlich nach London, wo er bis zur Aufhebung des gegen ihn 
ausgestellten Haftbefehls 1901 blieb. Erst durch diesen Aufenthalt im Verei
nigten Königreich, wo die Artikelserie für die Neue Zeit zwischen 1896 und 1898 
entstand, wurde ihm der Widerspruch zwischen Verelendungstheorie und 
Aufstiegspraxis bewusst. Als er seine Thesen 1899 für sein berühmtes Buch 
über die Voraussetzungen des Sozialismus zusammenfasste und systematisierte, 
versuchte er zwar, die Zahl der aus Großbritannien stammenden empirischen 
Belege klein zu halten: Ihm war im Zuge der Debatte vorgeworfen worden, die 
Entwicklung durch die »englische Brille« zu betrachten (Bernstein 1899/1921, 
S. 10; Luxemburg 1899a/1987, S. 471–482). In seiner Artikelserie wie auch in 
den Texten, von denen sie vorbereitet und begleitet wurde, war der Einfluss 
des Exils auf sein Denken indes nicht zu übersehen: Das Gros der Beispie
le stammte aus England (vgl. Bernstein 1896a, S. 332–341; Bernstein 1896b, 
S. 81–89; Bernstein 1899, S. 50–59; Bernstein 1897, S. 431–436). 

Bernsteins Nachdenken über die Grenzen des Marxismus der Zweiten 
Internationale ging damit ausgerechnet auf die Beobachtung jenes Landes 
zurück, das auch Marx und Engels stets vor Augen hatten, wenn sie von der 
modernen Industriearbeiterschaft, dem Proletariat also, sprachen. Zwar war 
der Begriff in den 1840er Jahren, als er von den beiden damals kaum dreißig

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Verortung 

jährigen Revolutionären in ihre Theorie integriert wurde, in Frankreich, Marx’ 
damaligem Exilland, am weitesten verbreitet (vgl. Conze 1984). Während der 
Neologismus in den deutschen Ländern seinerzeit nur einer kleinen Schicht 
bekannt war,1 hatte er sich in Frankreich seit den 1820er Jahren zu einem festen 
Terminus des politisch-sozialen Wortschatzes entwickelt. Allerdings hatten 
diejenigen, die im Paris dieser Zeit als Proletarier bezeichnet wurden, kaum 
etwas mit jenen »Industriesoldaten« zu tun, für die Marx und Engels den Be
griff bald darauf reservierten (Marx/Engels 1848/1959, S. 469). Abgesehen von 
wenigen Ausnahmen gab es in Frankreich bis weit ins 20. Jahrhundert hinein 
weder die »große Industrie«, von der im Kommunistischen Manifest die Rede ist 
(Marx/Engels 1848/1959, S. 469), noch waren die Arbeiter sämtlicher Produk
tionsmittel beraubt. Die französischen Betriebe hatten über das gesamte 19. 
Jahrhundert hinweg eher Manufaktur- als Fabrikcharakter. Ein erheblicher 
Teil der beruflichen Tätigkeit fand zudem in Heimarbeit, sprich: mit eigenen 
Werkzeugen statt; zahllose Arbeiter besaßen selbst in den größeren Städten 
eine Parzelle und Kleinvieh (vgl. Haupt 1989, S. 12, S. 43–45, S. 84 u. S. 196). 

Die Rede vom Proletariat war im Frankreich der Julimonarchie dem
entsprechend am ehesten noch auf jene Paupers bezogen, die infolge von 
Bevölkerungswachstum und Missernten in den großen Städten lebten, auf
grund des nur geringfügigen Anstiegs der Produktion aber nur bedingt für 
ihr Auskommen sorgen konnten. Da sie ein beständiger sozialer Unruheherd 
waren, war der Begriff bereits revolutionär, umstürzlerisch, zumindest aber 
dynamisch aufgeladen, bevor er von Marx und Engels aufgegriffen wurde. 
Die beiden späteren Ideengeber der Zweiten Internationale gaben ihm je
doch einen anderen sozioökonomischen Gehalt: Sie füllten ihn mit einer 
sozialen Empirie, die nicht aus Frankreich oder Deutschland, sondern aus 
Großbritannien kam (vgl. eingehender Gerber 2016). Denn nur im Vereinig
ten Königreich, genauer: in Manchester gab es damals in großer Zahl jene 
modernen Industriearbeiter, die Marx und Engels bald als Proletarier begrif
fen wissen wollten. In der britischen Baumwollmetropole, in der Friedrich 
Engels zwischen 1842 und 1844 eine Ausbildung in der Fabrik seines Vaters 
absolvierte, hatte die Aussage von der strikten sozialen Polarisierung, der 

1 Wenn er Gebrauch fand, dann wurde er entweder als Synonym für den älteren Begriff 
des Pöbels verwendet und brachte insofern keine neue Entwicklung zum Ausdruck. 
Oder er wurde im Zusammenhang mit dem in Deutschland weitgehend unbekannten 
Phänomen des Pauperismus benutzt (vgl. Conze 1984, S. 41). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jan Gerber: Abschied vom Proletariat: Revisionismusstreit revisited 77 

Auflösung der Mittelschichten, vom vollständigen Verlust des Privateigen
tums an Produktionsmitteln und von der ruinösen Verarmung, von denen 
im Kommunistischen Manifest die Rede ist, ihre empirische Grundlage. Diese 
Situation war das Vorbild für die Beschreibungen im Manifest wie auch in 
Friedrich Engels’ großer Sozialstudie Die Lage der arbeitenden Klasse in England, 
dem eigentlichen Bestseller des frühen Marxismus. 

Bereits wenige Kilometer von Manchester entfernt stellte sich die sozia
le Lage immer noch drastisch, aber schon weniger katastrophal dar: »Wenn 
Engels nicht in Manchester gelebt hätte, sondern in Birmingham«, so schluss
folgerte Asa Briggs bereits in den 1960er Jahren, »dann hätten sein Begriff der 
›Klasse‹ und seine Theorie der Klassengeschichte möglicherweise einen völlig 
anderen Charakter gehabt« (Briggs 1963, S. 116; Übers. J. G.). 

Als Eduard Bernstein vierzig Jahre nach der Erstveröffentlichung des Kom
munistischen Manifests zu Friedrich Engels nach Großbritannien übersiedelte, 
hatte sich die Lage jedoch auch in der britischen Baumwollmetropole verän
dert. Zwar waren die Reallöhne seit Bernsteins Geburtsjahr 1850 in vielen Län
dern Europas gestiegen (vgl. Breuilly 1983, S. 136). In England war der sozia
le Aufstieg der Arbeiterschaft jedoch beispiellos. Schon 1858 beschwerte sich 
Friedrich Engels in einem Brief an Marx darüber, dass das britische Proletariat 
»faktisch mehr und mehr verbürgert« (Engels 1858/1978, S. 358). In Manchester 
wurden öffentliche Parks, Bibliotheken, Bade- und Waschhäuser eröffnet (vgl. 
Briggs 1963, S. 135–136; Hunt 2012, S. 250); die einstige »Schock-City der indus
triellen Revolution« (Briggs 1963, S. 116) wurde zum Vorbild des »mittelvikto
rianischen Aufschwungs« (Hunt 2012, S. 250). Selbst als dieser Boom Mitte der 
1870er Jahre ein Ende fand, erinnerte in Großbritannien nur noch wenig an das 
schreiende Massenelend, über das Engels, Alexis de Tocqueville oder Charles 
Dickens in den 1830er und 1840er Jahren berichtet hatten. Auch wenn der Pro
zess der Industrialisierung weiterhin zahllose Opfer forderte, erschienen die 
Darstellungen in Engels’ Lage der arbeitenden Klasse in England oder Charles Di
ckens’ Oliver Twist bald als überzeichnet. Beide Bücher, die Sozialstudie wie der 
Roman, hatten sich in historische Werke verwandelt. 

Vor allem aber war die britische Arbeiterschaft nach marxistischen Vor
stellungen vollkommen unrevolutionär. Bereits 1848, als überall auf dem 
Kontinent Barrikaden errichtet wurden, hatten die Chartisten, deren Radi
kalität im Großbritannien des 19. Jahrhunderts kaum wieder erreicht wurde, 
lediglich Unterschriften für Reformen gesammelt, die dem Parlament über
geben werden sollten. Auch die Forderungen der Gewerkschaften, die bald 
zu den wichtigsten Klassenorganisationen der britischen Arbeiterschaft wur

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Verortung 

den, bezogen sich fast ausschließlich auf den Rahmen der Verfassung (vgl. 
Pollard 1983, S. 33). Diese durchweg unrevolutionäre Politik spiegelte sich, 
befördert durch das Zweiparteiensystem, in zahllosen Bündnissen wider, die 
in Deutschland seit den 1860er Jahren kaum mehr denkbar waren. So arbeite
ten Vertreter der britischen Arbeiterbewegung bis ins frühe 20. Jahrhundert 
hinein, als mit Labour eine eigene Partei gegründet wurde, regelmäßig aufs 
Engste mit den Liberalen zusammen. 

Diese Allianzen von »Lib« und »Lab«, liberalism und labour issues, waren 
durchaus erfolgreich. Bereits Robert Owen, einem der heimlichen Vorden
ker dieses Zusammengehens, war es Anfang des 19. Jahrhunderts zeitweise 
gelungen, die Produktivität seines Unternehmens zu steigern, indem er den 
Lebensstandard seiner Mitarbeiter erhöhte. Seit den 1860er Jahren wurden 
die unteren Schichten schließlich durch Wahlrechtsreformen Schritt für 
Schritt in das politische System Großbritanniens integriert. Sie erhielten ein 
politisches Mitspracherecht, das aufgrund der Bedeutung des Unterhauses 
im Gesetzgebungsprozess beachtlich war. Damit entstand, forciert durch den 
bemerkenswerten wirtschaftlichen Aufschwung, vielfach der Eindruck, dass 
die gesellschaftliche Ungleichheit, die im Zentrum zumindest der marxisti
schen Agitation stand, nur ein Übergangsphänomen sei. In seiner Artikelserie 
über die Probleme des Sozialismus schrieb Bernstein dementsprechend unter 
Berufung auf George Bernhard Shaw, dass in der britischen Gesetzgebung »in 
steigendem Maße sozialistische Tendenzen« zum Ausdruck kämen (Bernstein 
1896/97, S. 164). 

So ergab sich ein denkwürdiger Widerspruch: Gerade in dem Land, das 
Marx und Engels immer wieder heranzogen, um ihre revolutionstheoretischen 
Aussagen zu belegen, in Frankreich nämlich, existierte bis ins 20. Jahrhun
dert hinein keine moderne Industriearbeiterschaft, sprich: kein Proletariat im 
marxistischen Sinn. In Großbritannien, auf das die Vordenker des »wissen
schaftlichen Sozialismus« stets in ihren ökonomiekritischen Arbeiten Bezug 
nahmen, zeigte die Arbeiterschaft hingegen kaum revolutionäres Interesse. So 
verknüpften Marx und Engels in ihrem Begriff des Proletariats recht eigent
lich zwei disparate raum-zeitliche Konstellationen miteinander: Sie verban
den, wie es noch in Eric Hobsbawms inzwischen als widerlegt geltender The

se von der französisch-englischen »Doppelrevolution« zum Ausdruck kommt 
(vgl. Hobsbawm 2004, S. 5; Osterhammel 2009, S. 776), die ökonomische Revo
lution des politisch wenig revolutionären Großbritanniens mit der politischen 
Revolution seines wirtschaftlich rückständigen Nachbarlandes Frankreich. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jan Gerber: Abschied vom Proletariat: Revisionismusstreit revisited 79 

Klasse und Nation 

In anderen Regionen hatte die soziale Ausschließlichkeitssemantik der Zwei
ten Internationale allerdings noch weniger Anknüpfungspunkte in der Reali
tät. Je weiter man sich von Westeuropa entfernte, umso komplizierter wurde 
die Situation. Während die soziale Frage in Frankreich und Großbritannien 
zumindest im Zentrum der gesellschaftlichen Konflikte stand, waren soziale 
Problemstellungen im östlichen und südöstlichen Teil des Kontinents entwe
der mit nationalen Belangen verschmolzen. Oder sie wurden von der natio
nalen Frage absorbiert. Das war bereits im europäischen Hoffnungsjahr 1848, 
als Marx und Engels das Kommunistische Manifest veröffentlichten, deutlich ge
worden: Aus den sozialen Revolutionen des Westens waren im mittleren und 
östlichen Europa nationale Unabhängigkeits- oder Einigungskämpfe gewor
den; der Aufstand der unteren Schichten von Paris wurde zum »Völkerfrüh
ling« (Diner 1999, S. 28). 

Es gehört zu den Paradoxien der Geschichte, dass der Marxismus gerade in 
diesen Regionen, in denen die soziale Semantik als Importware erschien und 
die Begriffe Klassenkampf und Proletariat am lautesten klapperten, eine be
sonders große Ausstrahlungskraft besaß. Obwohl seine empirischen Grundla
gen im Westen lagen, war der Marxismus politisch bereits im 19. Jahrhundert 
vor allem ein mittel- und osteuropäisches Phänomen (vgl. Kołakowski 1988, 
S. 29). Diese Asymmetrie fand bei der Trauerfeier für Friedrich Engels einen 
wohl ebenso zufälligen wie symbolischen Ausdruck: Die Parteien, die im Au
gust 1895 lediglich Kränze nach London schickten, kamen mehrheitlich aus 
Westeuropa, wo der Marxismus innerhalb der Arbeiterbewegung nur eine von 
vielen weltanschaulichen Fraktionen blieb. Die Organisationen, die mit De
legierten vertreten waren, kamen hingegen eher aus dem mittleren und öst
lichen Europa, wo er zur dominanten Strömung wurde: aus dem Russischen 
Imperium, der Habsburgermonarchie oder aus Engels’ Heimat Deutschland. 
Auch dort ließ sich in den 1870er Jahren, in denen sich der Marxismus zur 
wichtigsten Strömung der Arbeiterbewegung zu entwickeln begann, allenfalls 
bedingt von der Existenz einer Arbeiterklasse sprechen – weder im Marx’schen 
noch im Weber’schen Sinn (vgl. Kocka 1983, S. 201–203). 

Das Ungleichgewicht zwischen empirischer Grundlage und politischer Ba
sis des Marxismus legt nahe, dass die Anziehungskraft der Rede vom Proleta
riat weniger in ihrem Erfahrungsgehalt als in ihrem Erwartungshorizont (vgl. 
Koselleck 1992 S. 349–375), sprich: in ihrer geschichtsphilosophischen Dimen
sion lag. Diese Erwartungen dürften nicht zuletzt auf jenes philosophische 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Verortung 

System zurückgegangen sein, das Eduard Bernstein im Revisionismusstreit 
als einen der zentralen »Fallstricke« des Marxismus bezeichnen sollte: den He
gelianismus (Bernstein 1899/1921, S. 51). Denn aus soziologischen oder ökono
miekritischen Beobachtungen lässt sich weder ableiten, dass die geschichtli
che Entwicklung unweigerlich auf den Endkampf zweier Klassen hinausläuft. 
Noch kann mittels Empirie erklärt werden, warum ausgerechnet die Indus
triearbeiterschaft eine »historische Mission« haben soll. Wenn die neue Klasse 
die »Verkommensten der Verkommenen« und anderes »Gesindel« unter sich 
versammle, wie Friedrich Engels einmal schrieb (Engels 1889/1967, S. 260; En
gels 1851/1963, S. 390), warum sollte dann ausgerechnet von ihrer Diktatur eine 
freundlichere Welt zu erwarten sein? Wäre nicht auch ein blinder Kampf aller 
gegen alle möglich, wie ihn Thomas Hobbes mit Blick auf den Englischen Bür
gerkrieg des 17. Jahrhunderts beschrieb? 

Um von der weltrevolutionären Rolle des Proletariats sprechen zu können, 
mussten Marx und Engels die unterschiedlichen französischen und engli
schen Erfahrungsgehalte des Begriffs mittels der hegelianischen Vorstellung 
eines zielgerichteten historischen Prozesses synthetisieren und universali
sieren (vgl. eingehender Gerber 2016). Damit wurde der Erwartungshorizont 
der Rede vom Proletariat, der durch die Aufstände der unteren Schichten von 
Paris, die Universalisierungstendenzen des Weltmarkts und die überall zu 
spürende gesellschaftliche Beschleunigung ohnehin eine beachtliche Breite 
erlangt hatte, philosophisch verdoppelt. 

Es mag auch dieser hegelianischen Grundierung des Begriffs vom Prole
tariat geschuldet gewesen sein, dass er – und mit ihm der Marxismus – im 
Vereinigten Königreich nicht so recht heimisch wurde. Großbritannien blieb 
das Land, in dessen Arbeiterbewegung der Marxismus die geringste Ausstrah
lungskraft entfaltete (vgl. Kołakowski 1988, S. 11). Denn auch wenn der deut
sche Idealismus im Vereinigten Königreich des 19. Jahrhunderts rezipiert wur
de, blieben der Pragmatismus und der Utilitarismus nicht nur, aber auch in der 
Arbeiterbewegung die bedeutendste ideengeschichtliche Strömung (vgl. Ulin 
1951). Kurz bevor Eduard Bernstein nach London übersiedelte, hatte diese Al
lianz mit der Gründung der Fabian Society (1884) sogar eine organisatorische 
Ausdrucksform erhalten. Dieser Zusammenschluss, der großen Einfluss auf 
die Arbeiter- und Gewerkschaftsbewegung ausüben konnte, gehörte zu den 
prägendsten britischen Erfahrungen Bernsteins. Friedrich Engels sprach ge
genüber August Bebel bereits 1892, vier Jahre vor dem offenen Bekenntnis sei
nes baldigen Testamentsvollstreckers zur politischen Reform, von »Edes komi
schem Respekt vor den Fabians« (Engels 1892/1979, S. 426). Bernstein hielt auf 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jan Gerber: Abschied vom Proletariat: Revisionismusstreit revisited 81 

Einladung der Society Vorträge und war mit zahlreichen namhaften Vertretern 
der Gruppe befreundet. Seine Frau Regina übersetzte die von den beiden füh
renden Fabians Sidney und Beatrice Webb verfasste History of Trade Unionism 
ins Deutsche; er selbst schrieb dafür ein wohlwollendes Nachwort (vgl. Hirsch 
1977; Webb/Webb 1895/1985). 

Der Name der Gruppe, der bald auch bekannte Künstler wie George Bern
hard Shaw und H. G. Wells angehörten, war Programm: Benannt nach dem 
römischen Feldherrn Quintus Fabius Maximus, der für seine vorsichtige, auf 
nachhaltigen Erfolg ausgerichtete Kriegsführung bekannt war, setzten die Fa
bians weder auf den unmittelbaren Kampf Klasse gegen Klasse noch auf den 
einmaligen revolutionären Akt fundamentaler Veränderung. Sie zielten statt
dessen auf einen langfristigen Ausgleich gesellschaftlicher Gruppen, der durch 
Überzeugung, Bildungsarbeit, Reformen und moralische Verpflichtung aufs 
Allgemeinwohl erzielt werden sollte. Weder der Pragmatismus, der aus die
sen Zielstellungen sprach, noch das damit verbundene utilitaristische Stre
ben nach dem »größten Glück der größten Zahl« passten so recht mit der He
gel’schen Metaphysik zusammen – selbst dann nicht, wenn sie, wie bei Marx, 
in materialistischer Gestalt auftrat. 

Im mittleren und östlichen Europa trug hingegen gerade diese idealisti
sche Aufladung des Begriffs vom Proletariat zu seiner Anziehungskraft bei. 
Dafür sprechen nicht zuletzt die Biografien der drei großen Gegenspieler 
Bernsteins im Revisionismusstreit. Denn auch wenn August Bebel noch beim 
Dresdner Parteitag der SPD 1903 fünf Stunden lang gegen den Revisionis
mus wetterte, kamen die wohl schärfsten Angriffe von Karl Kautsky, Rosa 
Luxemburg und, inzwischen fast vergessen, Israil Helphand, bekannt als 
Alexander Parvus, dem Chefredakteur der auch überregional wahrgenomme
nen Sächsischen Arbeiterzeitung (vgl. Kautsky 1899; Luxemburg 1899b; Parvus 
1898/1996; Koth 1993, S. 83–104). In den drei großen Kaiserreichen Deutsch
land, Russland und Österreich-Ungarn versprach der Marxismus nicht nur 
die als dringend notwendig empfundene Modernisierung. Gerade in seiner 
deterministischen Überspitzung scheint er dabei geholfen zu haben, die reale 
Einflusslosigkeit sozialistischer Organisationen zu kompensieren, die im 
mittleren und östlichen Europa lange Zeit endemisch war: Der Siegeszug des 
Marxismus in Deutschland begann bemerkenswerterweise um 1866, als die 
in Entstehung begriffene Arbeiterbewegung durch die Hinwendung der Libe
ralen zu Bismarck nicht nur ihren zentralen Bündnispartner, sondern auch 
ihren bisherigen Einfluss verlor (vgl. Breuilly 1983, S. 149 u. S. 153). Die endgül
tige Durchsetzung des Glaubens, dass die Geschichte aufgrund ökonomischer 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Verortung 

Gesetze, die von den Menschen nicht beeinflusst werden könnten, mit eherner 
Notwendigkeit auf den Sozialismus zusteuere, erfolgte ausgerechnet in der 
Zeit der größten Repressionen, während des Sozialistengesetzes. 

Noch weiter östlich versprach die Semantik des Proletariats zudem die Lö
sung jener nationalen Konflikte, von denen die soziale Frage dort überlagert 
wurde. So waren die Herrschafts- und Besitzverhältnisse in den Vielvölkerrei
chen Mittel- und Osteuropas in der Regel national separiert. In den böhmi
schen Ländern und im östlichen Polen, den großen Industriezentren des Habs
burger Imperiums und des Russischen Reichs, bildete sich nur zögerlich ein 
als einheimisch begriffenes Bürgertum heraus; die Produktionsmittel befan
den sich vielfach in den Händen von Angehörigen der jeweiligen Dominanz
nationen: der Deutschen in der Donaumonarchie und der Russen im Reich 
der Romanows. Vor diesem Hintergrund bediente die Rede vom Proletariat 
zwei gegensätzliche Bedürfnisse. Der Begriff substituierte zum einen die Na
tion, weshalb die Arbeiterbewegung zur politischen Heimat von Separatisten 
wurde, die ihre Nationalität durch Gründung eines eigenen Nationalstaates 
zementieren wollten: Die Polnische Sozialistische Partei Józef Piłsudskis und 
der tschechische Teil der Sozialdemokratischen Arbeiterpartei der cisleithani
schen Hälfte des k. u. k. Imperiums waren strikt nationale Zusammenschlüsse 
(vgl. Rosdolsky 1929/1979, S. 170–181; Burks 1969). Zum anderen schien die so
ziale Semantik jedoch auch die Möglichkeit zu bieten, die nationale Frage hin
ter sich zu lassen. So stammten die Mitglieder der Gruppe »Proletariat« und 
der anderen sozialistischen Zirkel, mit denen Rosa Luxemburg in Warschau 
und im Schweizer Exil in Kontakt trat, oft weniger aus proletarischen als aus 
bürgerlichen Kreisen. Viele von ihnen gehörten zudem Bevölkerungsgruppen 
an, die bald als nationale Minderheiten bezeichnet werden sollten: Rosa Lu
xemburg und Feliks Kon kamen aus einem jüdischen, Julian Marchlewski aus 
einem deutsch-polnischen Elternhaus. 

Ähnliches gilt für den in einer Prager Künstlerfamilie geborenen Karl Kaut
sky: Sein Vater galt als Tscheche, die Mutter als Deutsche. Da er in Wien, wo die 
Familie seit 1863 lebte, regelmäßig wegen der Herkunft seines Vaters angefein
det wurde, engagierte sich Kautsky zunächst aufseiten der tschechischen Na
tionalstaatsbewegung. Nach der Lektüre von Berichten über den Gleichheits
anspruch der Pariser Kommune wurde er jedoch, wie er sich später erinnerte, 
zum Sozialisten (vgl. Kautsky 1924, S. 2; Kautsky 1960, S. 177). Kautsky dürf
te ebenso wie Luxemburg oder der in einer jüdischen Familie im weißrussi
schen Beresino geborene Parvus von der Arbeiterbewegung angezogen worden 
sein, weil der geschichtsphilosophische Begriff des Proletariats die Möglich

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jan Gerber: Abschied vom Proletariat: Revisionismusstreit revisited 83 

keit zu bieten schien, die Diskriminierung der Herkunft wegen hinter sich zu 
lassen. So hatte Marx bekanntlich erklärt, dass die Befreiung der Arbeiterklas
se nicht nur auf die Emanzipation einer einzelnen Gesellschaftsschicht hinzie
le, sondern mit der Erlösung der gesamten Menschheit einhergehe (vgl. Marx 
1844/1981, S. 390). Damit war die Arbeiterbewegung zugleich ein Substitut des 
politischen Liberalismus, der im Westen bereits in die Krise geriet, als er sich 
im östlichen Europa noch gar nicht so recht etabliert hatte. Angehörige soge
nannter nationaler Minderheiten waren in vielen dieser Organisationen deut
lich überrepräsentiert, weil sie aufgrund ihrer Orientierung an der sozialen 
Semantik die einzigen politischen Gruppen waren, die Angehörigen aller Na
tionalitäten offenstanden. In der Arbeiterbewegung verwandelten sich dieje
nigen, die nicht der Dominanznation angehörten, nicht nur in Genossen, son
dern paradoxerweise erstmals in gleichberechtigte Staatsbürger nach westli
chem Vorbild. Der Begriff des Proletariats neutralisierte die Herkunft (vgl. ein
gehender Gerber 2016). 

In Großbritannien, wo Verweise auf die Herkunft zumindest im Vergleich 
zum östlichen Europa oft nur wenig mehr als Folklore waren (die wichtigs
te Ausnahme waren die Iren), war diese Aufhebung nationaler Unterschiede 
kaum nötig. Der Antisemitismus war ebenfalls kein Massenphänomen. Auch 
aufgrund dieser Erfahrungen dürfte der in einer jüdischen Berliner Arbeiterfa
milie aufgewachsene Eduard Bernstein die an Hegel orientierte Dialektik der 
einen Klasse, die aufgrund ihres antithetischen Verhältnisses zur Gesellschaft 
die gesamte Menschheit befreie, während des Revisionismusstreits schließlich 
zugunsten des Neukantianismus verworfen haben: »Kant wider Cant«, »mit 
Kant gegen die Heuchelei« – mit diesem etwas ungelenken Sinnspruch über
schrieb er das Schlusskapitel seines Buchs über die Voraussetzungen des Sozialis
mus und die Aufgaben der Sozialdemokratie (vgl. Bernstein 1899/1921, S. 233). 

Aus marxistischer Perspektive, der sich Bernstein trotz seiner Kritik wei
terhin verpflichtet fühlte, war dieser Schritt nicht einmal unlogisch. So hatte 
Marx immer wieder erklärt, dass das modernere Gemeinwesen »dem minder 
entwickelten […] das Bild der eignen Zukunft« zeige (Marx 1867/1962, S. 12). 
Zugleich hatte er nie Zweifel daran aufkommen lassen, dass es sich bei die
sem weiter entwickelten Land um Großbritannien handele. Vor diesem Hin
tergrund lautete Bernsteins Frage: Wenn sich die Situation der Arbeiterschaft 
im modernsten Staat der Erde auch ohne großen Umsturz stetig verbessert, 
warum soll der Weg in die bessere Gesellschaft dann durch das dialektische 
Jammertal von ökonomischer Krise und proletarischer Revolution führen? Der 
Revisionismus war die Antwort darauf. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Verortung 

Schluss 

Der Revisionismusstreit war damit weit mehr als ein weltanschaulicher Rich
tungskampf. Er hatte seinen Ursprung letztendlich in der fehlenden Wirklich
keitssättigung einiger der wichtigsten Kategorien der alten Sozialdemokratie: 
So war die Rede von der Klasse und ihrem Kampf innerhalb der Arbeiterbewe
gung stets wichtiger als der Begriff des Kapitals oder gar des Warenfetischs. 
Zugleich zeichneten sich in den Auseinandersetzungen um die Thesen Eduard 
Bernsteins die nationalen Eigentümlichkeiten ab, mit denen sich die verschie
denen Arbeiterbewegungen konfrontiert sahen. Unterschiedliche sozioökono
mische Voraussetzungen wurden auf je eigene Weise verarbeitet, von marxis
tischer Seite jedoch auf einen gemeinsamen, geschichtsphilosophisch aufge
ladenen Begriff gebracht. Das hatte zur Folge, dass sich die Rede vom Proleta
riat und der mit ihr verbundene semantische Apparat in national unterschied
licher Weise durchsetzten. 

Aber auch die an diesen Begriff gekoppelten Erwartungen differierten von 
Land zu Land wie von Bevölkerungsgruppe zu Bevölkerungsgruppe. Im mitt
leren und östlichen Europa war die soziale Semantik des Proletariats eng an 
Fragen nationaler Herkunft gekoppelt, die sie entweder hypostasierte oder ne
gierte. In Deutschland mag der mit ihr verbundene Glaube an einen gesetz
mäßigen Gang der Geschichte zunächst auch die reale Einflusslosigkeit der 
Arbeiterbewegung kompensiert haben. Zugleich beförderte sie jenes zum re
volutionären Akt verklärte Abwarten, das der SPD regelmäßig den Spott ih
rer ausländischen Genossen einbrachte: Jean Jaurès erklärte 1904 ganz exem
plarisch auf dem Internationalen Sozialisten-Kongress in Amsterdam, dass 
die SPD ihre Ohnmacht hinter der »Intransigenz theoretischer Formeln« ver
steckt habe (zit. n. Papcke 1979, S. 131). Im Westen schließlich, wo die sozia
le Semantik ihren Ausgangspunkt und ihre zentrale empirische Basis hatte, 
konnte sich der Begriff des Proletariats im 19. Jahrhundert zumindest in seiner 
marxistischen Version kaum durchsetzen. Diese mangelnde Passgenauigkeit 
des Begriffs dürfte dazu beigetragen haben, dass sich der Revisionismus bald 
auch dort großer Beliebtheit erfreute, wo der unrevidierte Marxismus selbst 
nie über viele Anhänger verfügt hatte. 

Doch auch Bernsteins Denken erwies sich bald als überholt. Zwar bestä
tigten die europäischen Revolutionen der Jahre 1917 bis 1919 seine Zweifel an 
der Vorstellung vom revolutionären Subjekt Proletariat: Die Aufständischen 
von Prag, Petrograd, Posen oder Budapest wurden weder allein von der sozia
len Frage angetrieben, noch handelte es sich bei ihnen ausschließlich um Ar

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jan Gerber: Abschied vom Proletariat: Revisionismusstreit revisited 85 

beiter. Das ideengeschichtliche Fundament des Revisionismus war zu diesem 
Zeitpunkt jedoch bereits zerbrochen: Der Glaube an einen geradlinigen und 
immerwährenden Fortschritt in der Geschichte, auf dessen Grundlage Bern
stein seine Thesen ab 1896 verfasst hatte, war in den Schützengräben des Ers
ten Weltkriegs zerstört worden. Damit war dem Revisionismus ein ähnliches 
Schicksal bereitet worden wie dem Marxismus selbst. 

Friedrich Engels’ Tod im August 1895 hatte insofern gleich in mehrfa
cher Hinsicht eine symbolische Bedeutung. Während die Lokomotive, mit 
deren Abfahrt die Trauerzeremonie beendet wurde, allem Abschiedsgestus 
zum Trotz den Weg in eine moderne Zukunft zu weisen schien, folgte die 
Bestattung selbst bereits einer anderen Choreographie. Einige Wochen nach 
Engels’ Einäscherung im Krematorium von Woking, an einem stürmischen 
Herbsttag des Jahrs 1895, ruderten vier enge Freunde des Verstorbenen meh
rere Meilen auf den Ärmelkanal hinaus, um seine Asche wunschgemäß vor 
der rauen Steilküste von Beachy Head dem Meer zu übergeben (vgl. Bern
stein 1918, S. 207–208). Diese Form der Beisetzung mag als Chiffre für eine 
Weltanschauung gelesen werden, in der das Wirken des Einzelnen hinter den 
geradezu naturgesetzlichen Regeln folgenden gesellschaftlichen Prozessen 
verschwindet. Die Anleihen an der längst vergangenen Epoche der Romantik, 
der Marx und Engels mehr zu verdanken hatten, als sie zugestanden, waren 
dennoch nicht zu übersehen. So betrachtet, stand Friedrich Engels’ Beisetzung 
für einen folgenreichen Übergang: Nachdem die Vertreter der internationalen 
Arbeiterbewegung bei der Trauerfeier zu seinen Ehren noch einmal Einheit 
demonstriert hatten, wurde mit seiner Beisetzung eine Epoche verabschiedet 
(vgl. Papcke 1979, S. 101–102). Es war Eduard Bernstein, der Engels’ Asche im 
Herbst 1895 gemeinsam mit Marx’ Tochter Eleanor, ihrem Ehemann Edward 
Aveling und dem alten Revolutionär Friedrich Leßner vor der Steilküste von 
Sussex dem Meer übergab. 

Literaturverzeichnis 

Bernstein, Eduard (1896/1897): Probleme des Sozialismus. Teil 1. In: Die Neue 
Zeit 6, S. 164–171. 

Bernstein, Eduard (1896a): Agrarisches aus England. In: Die Neue Zeit 37, 
S. 332–341. 

Bernstein, Eduard (1896b): Aus früheren Kämpfen. Allerlei aus den Kämpfen 
eines englischen Agitators. In: Die Neue Zeit 29, S. 81–89. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Verortung 

Bernstein, Eduard (1897): Die deutsche Sozialdemokratie in englischer Be
leuchtung. In: Die Neue Zeit 14, S. 431–436. 

Bernstein, Eduard (1899): Die Beziehungen zwischen Sozialisten und Radika
len in England. In: Die Neue Zeit 17, S. 50–59. 

Bernstein, Eduard (1899/1921): Die Voraussetzungen des Sozialismus und die 
Aufgaben der Sozialdemokratie. 2., verbesserte und ergänzte Auflage, 
Stuttgart/Berlin: Dietz. 

Bernstein, Eduard (1918): Erinnerungen eines Sozialisten. Bd. 1. Aus den Jah
ren meines Exils. Berlin: Reiss. 

Breuilly, John (1983): Liberalismus oder Sozialdemokratie? Ein Vergleich der 
britischen und deutschen politischen Arbeiterbewegung zwischen 1850 
und 1875. In: Kocka, Jürgen (Hg.): Europäische Arbeiterbewegungen im 
19. Jahrhundert. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 129–166. 

Briggs, Asa (1963): Victorian Cities. London: Odhams. 
Burks, Richard Voyles (1969): Die Dynamik des Kommunismus in Osteuropa. 

Hannover: Dietz. 
Conze, Werner (1984): »Proletariat, Pöbel, Pauperismus«. In: Brunner, Otto/ 

Conze, Werner/Koselleck, Reinhart (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. 
Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 5. 
Stuttgart: Klett-Cotta, S. 27–68. 

Diner, Dan (1999): Das Jahrhundert verstehen. Eine universalhistorische Deu
tung. München: Luchterhand. 

Engels, Friedrich (1851/1963): Brief an Karl Marx, 11. Dezember 1851. In: Marx, 
Karl/Engels, Friedrich: Werke (MEW). Bd. 27. Berlin: Dietz, S. 387–390. 

Engels, Friedrich (1858/1978): Brief an Karl Marx, Manchester, 7. Oktober 1858. 
In: MEW. Bd. 29, S. 357–358. 

Engels, Friedrich (1889/1967): Brief an Eduard Bernstein, Eastborne, 22. August 
1889. In: MEW. Bd. 37, S. 260–261. 

Engels, Friedrich (1892/1979): Brief an August Bebel, 14. August 1892. In: MEW. 
Bd. 38, S. 425–427. 

Gerber, Jan (2016): 1844, Rue Vaneau, Paris. Karl Marx und die Entdeckung der 
Klasse. In: Engelhardt, Arndt/Fiedler, Lutz/Gallas, Elisabeth/Gordinsky, 
Natasha/Graf, Philipp (Hg.): Ein Paradigma der Moderne. Jüdische Ge
schichte in Schlüsselbegriffen. Festschrift für Dan Diner zum 70. Geburts- 
tag. Göttingen/Bristol, Conn.: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 95–115. 

Haupt, Heinz-Gerhard (1989): Sozialgeschichte Frankreichs seit 1789. Frank
furt a.M.: Suhrkamp. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jan Gerber: Abschied vom Proletariat: Revisionismusstreit revisited 87 

Heresch, Elisabeth (2013): Geheimakte Parvus. Die gekaufte Revolution. 
2. Auflage, München: Herbig. 

Hirsch, Helmut (1977): Der »Fabier« Eduard Bernstein. Zur Entwicklungsge
schichte des evolutionären Sozialismus. Berlin/Bonn: Dietz. 

Hobsbawm, Eric (2004): Europäische Revolutionen. 1789 bis 1848. Köln: Park
land-Verlag. 

Hunt, Tristam (2012): Friedrich Engels. Der Mann, der den Marxismus erfand. 
Berlin: Propyläen. 

Kautsky, Karl (1899): Bernstein und das sozialdemokratische Programm. Stutt
gart: Dietz. 

Kautsky, Karl (1924): o. T. In: Bernstein, Eduard/Meiner, Felix (Hg.): Die Volks
wirtschaftslehre der Gegenwart in Selbstdarstellungen 1. Eduard Bern
stein, Karl Diehl, Heinrich Herkner, Karl Kautsky, Robert Liefmann, Hein
rich Pesch S. J., Julius Wolf. Leipzig: Meiner, S. 2. 

Kautsky, Karl (1960): Erinnerungen und Erörterungen. ’s-Gravenhage: Mou
ton. 

Kautsky, Karl (Hg.) (1935): Aus der Frühzeit des Marxismus. Engels’ Briefwech
sel mit Kautsky. Prag: Orbis-Verlag. 

Kocka, Jürgen (1983): Lohnarbeit und Klassenbildung. Arbeiter und Arbeiter
bewegung in Deutschland 1800–1875. Berlin/Bonn: Dietz. 

Kołakowski, Leszek (1988): Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung 
– Entwicklung – Zerfall. Bd. 2. 3. Auflage, München: Piper. 

Koselleck, Reinhart (1992): »Erfahrungsraum« und »Erwartungshorizont« – 
zwei historische Kategorien. In: Koselleck, Reinhart: Vergangene Zukunft. 
Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. 2. Auflage, Frankfurt a.M.: Suhr
kamp, S. 349–375. 

Koselleck, Reinhart (2010): Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik und 
Pragmatik der politischen und sozialen Sprache. Frankfurt a.M.: Suhr
kamp. 

Koth, Harald (1993): »Meine Zeit wird wieder kommen …«. Das Leben des Karl 
Kautsky. Berlin: Dietz. 

Luxemburg, Rosa (1899a/1987): Die englische Brille. In: Luxemburg, Rosa: Ge
sammelte Werke. Bd. 1/1. Berlin: Dietz, S. 471–482. 

Luxemburg, Rosa (1899b): Sozialreform oder Revolution? Leipzig: Heinisch. 
Marx, Karl (1844/1981): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einlei

tung. In: MEW. Bd. 1, S. 378–391. 
Marx, Karl (1867/1962): Das Kapital. Erster Band. In: MEW. Bd. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Verortung 

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1848/1959): Manifest der Kommunistischen Par
tei. In: MEW. Bd. 4, S. 459–493. 

Osterhammel, Jürgen (2009): Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 
19. Jahrhunderts. München: C.H. Beck. 

Papcke, Sven (1979): Der Revisionismusstreit und die politische Theorie der Re
form. Fragen und Vergleiche. Stuttgart: Kohlhammer. 

Parvus (1898/1996): Eduard Bernsteins Umwälzung des Sozialismus. Leipzig: 
Leipziger Gesellschaft für Politik und Zeitgeschichte. 

Pollard, Sidney (1983): England. Der unrevolutionäre Pionier. In: Kocka, Jür
gen (Hg.): Europäische Arbeiterbewegungen im 19. Jahrhundert. Deutsch
land, Österreich, England und Frankreich im Vergleich. Göttingen: Van
denhoeck & Ruprecht, S. 21–38. 

Rosdolsky, Roman (1929/1979): Zur nationalen Frage. Friedrich Engels und das 
Problem der »geschichtslosen Völker«. Berlin: Olle und Wolter. 

Schulz, Gerhard (1969): Eduard Bernstein und die marxistische Theorie. In: 
Schulz, Gerhard: Das Zeitalter der Gesellschaft. Aufsätze zur politischen 
Sozialgeschichte der Neuzeit. München: Piper, S. 199–221. 

Sozialdemokratische Partei Deutschlands (1891/1964): Programm der Sozial- 
demokratischen Partei Deutschlands (Erfurter Programm). In: Berthold, 
Lothar/Diehl, Ernst (Hg.): Revolutionäre deutsche Parteiprogramme. Vom 
Kommunistischen Manifest zum Programm des Sozialismus. Berlin: 
Dietz, S. 82–86. 

Ulin, Adam B. (1951): Philosophical Foundations of English Socialism. Cam
bridge, Mass.: Harvard University Press. 

Webb, Sidney James/Webb, Beatrice (1895/1985): Die Geschichte des britischen 
Trade Unionismus. Deutsch von R. Bernstein. Mit Noten und einem Nach
wort versehen von E. Bernstein. Stuttgart: Dietz. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überlieferung 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 

Karl August Wittfogel ediert Karl Marx, 1979–1981 

Doris Maja Krüger 

Im Frühjahr 1979 wandte sich Siegfried Unseld, der nach dem Tod von Peter 
Suhrkamp 1959 die Leitung des Suhrkamp Verlages übernommen hatte, an den 
früheren Mitarbeiter des Instituts für Sozialforschung Karl August Wittfogel. 
Im Rahmen der ersten Folge der edition suhrkamp. Neue Folge wollte der Ver
lag Karl Marx’ Revelations of the Diplomatic History of the 18th Century veröffent
lichen; Herausgeber des Bandes sollte Wittfogel sein. Dem Verlag ging es da
bei nicht, wie Unseld in seinem auf Gespräch und Telefonat mit Wittfogel fol
genden Brief vom 27. Juni 1979 erklärte, um eine historisch-kritische Ausgabe 
des Textes; diese könne zu einem späteren Zeitpunkt erfolgen – wenn Wittfo
gel sie »für so wichtig« hielte. Vielmehr sollte der Marx’sche Text präsentiert 
und seine Bedeutung erklärt werden. Wittfogel war daher auch gebeten, den 
Band mit einer »ausführliche[n] Einleitung beliebiger Länge« zu versehen (Un
seld 1979). Wittfogel wiederum zeigte sich über das Vorhaben des Verlages wie 
auch das an ihn herangetragene Anliegen sehr erfreut; »gewiss« sei er »daran 
interessiert, […] eine Einleitung zu schreiben« (Wittfogel 1979b). Zudem bot er 
an, den Übersetzern des Textes, Elke Jessett und Iring Fetscher, eine Kopie der 
Revelations, die vom 16. August 1856 bis zum 1. April 1857 als Artikelserie in der 
Londoner Free Press erschienen waren, zur Verfügung zu stellen. 

Das Vorhaben Unselds ist durchaus bemerkenswert: Die edition suhrkamp. 
Neue Folge verstand sich als Fortsetzung und damit in der Tradition der ersten 
1.000 Bände der im Mai 1963 begründeten edition suhrkamp stehend. Wie diese 
wollte sie »›Stichworte‹ geben«, wie diese sah sie sich einer »kritischen Aktua
lität« verpflichtet (Suhrkamp 2000, S. 133). Zwar hatte es sich zunächst bei nur 
knapp einem Drittel der im Rahmen der edition suhrkamp veröffentlichten Titel 
um Neuerscheinungen gehandelt; der Anteil an deutschsprachigen und über
setzten Erstausgaben sollte jedoch stetig zunehmen, bis er 1968 schließlich 100 
Prozent betrug. Hieran sollte auch die im Mai 1980 mit Band 1.001 beginnen

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Überlieferung 

de Neue Folge nichts ändern; sie stand vielmehr »eindeutig in Kontinuität zu 
der vorangegangenen Folge«, wie der Verlag in Reaktion auf Gerüchte über das 
vermeintliche Aus der edition suhrkamp in einer Presseerklärung vom 12. Juli 
1979 verlautbaren ließ (zit. n. Fellinger 2003, S. 65). Auch im Ankündigungs
prospekt, mit dem am 28. Februar 1980 das erste Jahresprogramm der Neuen 
Folge vorgestellt wurde, wurde ausdrücklich betont, dass »weiterhin nur No
vitäten veröffentlicht [werden], also keine alten Titel, keine Reprints« (zit. n. 
Fellinger 2003, S. 69). Es stellt sich daher die Frage, warum mehr als ein Jahr
zehnt nach dem Erscheinen des (vorerst) letzten Bandes der deutschsprachi
gen Marx-Engels-Werke (MEW), die zwischen 1956 und 1968 gerade mit dem An
spruch herausgegeben worden waren, »alle abgeschlossenen Werke, Schriften 
und Artikel« (Hubmann 2007, S. 191) zu versammeln, ein über 120 Jahre alter 
Text von Marx in einer Reihe publiziert werden sollte, für die »nur Novitäten« 
vorgesehen waren. 

Bemerkenswert ist das Anliegen Unselds aber auch wegen seines Adres
saten: Karl August Wittfogel. Zwar war Wittfogel im November 1918 zunächst 
Mitglied der USPD, zwei Jahre später dann der KPD geworden. Auch hatte er 
im Mai 1923 im Thüringischen Geraberg am »erste[n] Theorie-Seminar des In
stituts für Sozialforschung« (Buckmiller 1988, S. 156), der Ersten Marxistischen 
Arbeitswoche, teilgenommen und ab 1925 – und damit noch unter der Ägide 
Carl Grünbergs – zu den Mitgliedern des Frankfurter Instituts gehört. Er war 
jedoch 1939 aus der KPD ausgetreten; schon fünf Jahre zuvor hatte er aufge
hört, Mitgliedsbeiträge zu bezahlen (vgl. Migdal 1981, S. 83–91)1. Darüber hin
aus hatte er im Frühjahr 1949 Friedrich Pollock gebeten, aus der Mitgliedschaft 
im Institut für Sozialforschung entlassen zu werden; diese sei seit geraumer 
Zeit nur noch symbolischer Art (vgl. Wittfogel 1949). Mehr noch: Im August 
1951 hatte Wittfogel in einer öffentlichen Sitzung des McCarran Committee 
ausgesagt und in Anwesenheit von Joseph McCarthy einige seiner ehemali
gen Kollegen am Institute of Pacific Relations, allen voran Owen Lattimore, 
schwer belastet (vgl. Institute of Pacific Relations 1951, S. 273–352; Ulmen 1978, 
S. 277–294). Vor diesem Hintergrund stellt sich zudem die Frage, warum der 
Suhrkamp Verlag für die Herausgabe der Marx’schen Revelations of the Diplo
matic History of the 18th Century ausgerechnet an Wittfogel dachte und warum 
dieser, ohne zu zögern, zusagte. 

1 Ulrike Migdal (1981, S. 34) datiert die Erste Marxistische Arbeitswoche auf das Jahr 1922. 
Sie fand jedoch erst im Mai 1923 statt (vgl. Wittfogel 1971/1977, S. 74; Buckmiller 1988, 
S. 154–155). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 93 

Spiegel der Zeit 

Als Siegfried Unseld im Februar 1980 der Presse die Neue Folge der edition suhr
kamp vorstellte und das Erscheinen von Karl Marx’ Enthüllungen zur Geschich
te der Diplomatie im 18. Jahrhundert als »Ausgrabung einer quasi unbekannten 
und hochbrisanten Abhandlung« ankündigte, merkte der Spiegel spöttisch an, 
dass diese »zum letztenmal vor knapp drei Jahren ausgegraben« worden wa
ren (Spiegel 1980). In der Tat handelt es sich bei dem von Karl August Wittfogel 
herausgegebenen und eingeleiteten Band um einen Text, der bereits verschie
dentlich erschienen war. Selbst die Artikelserie, die Wittfogel als Grundlage für 
die Übersetzung von Jessett und Fetscher vorgesehen hatte, stellte nicht die 
erste Veröffentlichung des Marx’schen Textes dar. Schon acht Wochen bevor 
die Londoner Free Press die erste Folge der Artikelserie publizierte, hatten die 
Sheffield Free Press und die zu diesem Zeitpunkt noch in Sheffield erscheinen
de Free Press am 28. Juni 1856 mit dem Abdruck der Revelations of the Diplomatic 
History of the 18th Century begonnen. Da beide jedoch ohne Rücksprache mit 
Marx Kürzungen vorgenommen hatten, sah dieser sich nach dem Erscheinen 
der vierten Folge genötigt, die Zusammenarbeit zu beenden und die Publika
tion weiterer Teile seines Textes zu untersagen – ganz so wie er es Isaac Iron
side, der gemeinsam mit William Cyples in Sheffield die Free Press herausgab, 
im Vorfeld auch angekündigt hatte (vgl. Marx 1856a/1990, S. 28). Collet Dobson 
Collet, der für die Herausgabe der sogenannten neuen Free Press verantwortlich 
zeichnete, die ab dem 16. August 1856 in London und zudem mit einem Umfang 
von acht statt wie bisher vier Seiten erscheinen sollte, bot Marx daraufhin an, 
die bereits veröffentlichten Abschnitte noch einmal ungekürzt sowie alle künf
tigen Folgen der Artikelserie, die Marx zur Verfügung zu stellen bereit war, zu 
veröffentlichen (vgl. Collet 1856/1990). Marx willigte umgehend ein, sodass mit 
der ersten Ausgabe der Londoner Free Press auch erstmals die Publikation des 
vollständigen Textes begann (vgl. Marx 1856b/1990). Die bis zum 1. April 1857 
in fünf Artikeln, verteilt über insgesamt 13 Folgen, erschienenen Revelations, 
die als Ausgangstext für den Suhrkamp-Band dienen sollten, stellen insofern 
zwar nicht den ersten Abdruck des Marx’schen Textes dar; es handelt sich je
doch bei ihnen um den ersten originalgetreuen (vgl. Strauß 1998, S. 257–258; 
Gawriltschenko 1990a, S. 577–578; Gawriltschenko 1990b; Wolter 1978, S. 18–19; 
Wittfogel 1981a, S. XLI–XLII). 

Dennoch war Marx nicht sonderlich glücklich darüber, dass seine Revelati
ons in einer Zeitung veröffentlicht wurden. Es störte ihn, dass jeweils nur »klei
ne Stückchen von Einem Artikel« gedruckt wurden, sodass ein Artikel »oft erst 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Überlieferung 

in 5–6 Wochen zu Ende« ging (Marx 1857/1990, S. 71). Durch seine Arbeit als 
Korrespondent verschiedener Zeitungen wie der New York Daily Tribune und 
der Breslauer Neuen Oder-Zeitung waren ihm die Nachteile des journalistischen 
Formats, allen voran der nur begrenzt zur Verfügung stehende Platz, wohlver
traut. Zumeist allerdings überwogen für ihn dessen Vorteile: In seinen Arti
keln konnte er zeitnah über aktuelle Ereignisse und Debatten informieren, die
se deuten und so meinungsbildend auf eine Leserschaft wirken, die er mit wis
senschaftlichen Abhandlungen oder durch politische Organisationen wie den 
Bund der Kommunisten nicht oder zumindest nicht so (schnell) erreicht hät
te. Die New York Daily Tribune, in der knapp 500 der von ihm, zum Teil gemein
sam mit Friedrich Engels, verfassten Artikel veröffentlicht wurden, erschien in 
den 1850er Jahren täglich in einer Auflage von 200.000 Exemplaren; sie war zu 
dieser Zeit »das auflagenstärkste Blatt weltweit« (Stedman Jones 2017, S. 415). 
Neben dem »Buch« und der »Partei« gehörte also die »Zeitung« für Marx zu 
den »wesentlichen Medien der Gesellschaftskritik« (Bohlender/Schönfelder/ 
Spekker 2020, S. 15; vgl. Schönfelder 2020, S. 82). In den Revelations of the Diplo- 
matic History of the 18th Century jedoch wollte Marx der Frage nach den histo
rischen Ursachen des stetig wachsenden Einflusses von Russland auf die Poli
tik Englands und anderer europäischer Länder nachgehen. Anhand von eini
gen Dokumenten, die er im British Museum ausfindig gemacht hatte, ging es 
ihm gerade darum, »eine neue historische Perspektive in Anschlag zu bringen« 
(Schönfelder 2020, S. 85) – ein Unterfangen, für das eine Zeitung ein denkbar 
ungeeignetes Medium war. 

Auch Marx selbst schienen seine »historische[n] Entdeckungen« für ei
ne Zeitung »zu retrospectiv« (Marx 1856/1989, S. 230 u. S. 233). Zu dieser 
Einschätzung dürfte beigetragen haben, dass er beabsichtigte, seinen Text 
»nicht mit allgemeinen Betrachtungen, sondern mit Fakten« zu beginnen: 
Anhand von vier Berichten von Engländern, die sich in verschiedenen Zeit
räumen des 18. Jahrhunderts in Russland aufgehalten hatten, sollte der erste 
Artikel einen Eindruck vom »russischen Geist der englischen Diplomatie 
während des 18. Jahrhunderts« vermitteln (Marx 1856a/1990, S. 29; Übers. 
D. M. K.). Dass in diesen Berichten »trotz aller Heimlichkeit, Privatheit und 
Vertraulichkeit […] über Russland und seine Herrscher in einem Tone ehr
furchtsvoller Zurückhaltung, kriecherischer Unterwürfigkeit und zynischer 
Ergebenheit« geschrieben wurde, wirkte auf ihn überaus befremdlich; selbst 
in offiziellen diplomatischen Dokumenten hätte ihn dies »verwunder[t]« 
(Marx 1856–1857/1981, S. 26). Das merkte Marx allerdings erst zu Beginn des 
zweiten Artikels an; der erste hingegen sollte, sieht man von 19 zum Teil recht 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 95 

ausführlich kommentierenden Fußnoten ab, ausschließlich aus dem Abdruck 
dieser vier Berichte bestehen. Auch die drei in den übrigen Artikeln im Zen
trum stehenden diplomatischen Dokumente – Die Nordische Krise (1716), Der 
Defensivvertrag (1700), der 1717 zusammen mit ergänzenden Fragen veröffent
licht worden war, sowie Wahrheit ist Wahrheit nur wie sie aufgezeichnet ist (1719) 
– wurden in der Artikelserie ausführlich wiedergegeben. Insgesamt machte 
der Abdruck der historischen Materialien etwa die Hälfte der gesamten Ar
tikelserie aus. Als Marx sich für diese Art der Darstellung entschied, ging er 
allerdings davon aus, dass er die Einleitung zu einer umfangreichen wissen
schaftlichen Abhandlung verfassen würde. Noch während seiner Arbeit an 
Herr Vogt im Jahr 1860 sollte er nicht in Betracht ziehen, diese nie zu vollenden. 
Zudem hatte er dem Abdruck in der Sheffield Free Press und der Free Press erst 
zugestimmt, nachdem seinen Anfang 1856 unternommenen Versuchen, einen 
Verleger für den Text zu finden, kein Erfolg beschieden war (vgl. Strauß 1998, 
S. 257–260; Wittfogel 1981a, S. LXXIV; Marx 1856–1857/1981, S. 103). 

Erst 40 Jahre später sollte es Marx’ jüngster Tochter Eleanor Marx-Aveling 
gelingen, seine Revelations als selbstständiges Werk herauszugeben. 1897 hatte 
sie mit den Vorbereitungen der Edition begonnen, die 1899, ein Jahr nach ih
rem Tod, im Londoner Verlag Swan Sonnenschein & Co. unter dem Titel Secret 
Diplomatic History of the Eighteenth Century erschien. Marx-Aveling hatte jedoch 
nicht nur den Titel der Marx’schen Revelations verändert, sie hatte auch Eingrif
fe in den Text vorgenommen: In Die Nordische Krise fehlte das Motto von Vergil,2 
das Marx bereits in seinem Brief an Engels vom 12. Februar 1856 zitiert hatte 
(vgl. Marx 1856/1989, S. 231). Zudem wurde die dritte Zwischenüberschrift aus
gelassen. Hinzu kam, dass die Artikelserie nicht länger, wie ursprünglich von 
Marx vorgesehen, in fünf, sondern nun in sechs Artikel unterteilt war: Den 
zweiten Teil des eigentlich dritten Artikels hatte Marx-Aveling zu einem ei
genständigen, nun vierten Artikel erklärt. Vor allem aber war im ursprüng
lich vierten, bei ihr nun fünften Artikel durch Streichungen »die eigentliche 

2 »Parvo motu primo mox se attollit in auras.« – In dem von Wittfogel edierten Band 
wird angemerkt, dass es eigentlich »para metu« heißen müsste; das Motto wird fol
gendermaßen übersetzt: »Klein zunächst aus Furcht, dann wächst sie schnell in die 
Lüfte« (Marx 1856–1857/1981, S. 34). In der MEGA (Bd. III/7, S. 846, En 231.16) und den 
MEW (Bd. 29, S. 2, Fn. 15) hingegen wird der Satz, diesmal dem Brief von Marx vom Fe
bruar 1856 entnommen, übersetzt als »Mit zuerst kleinem Anstoß erhob er sich in die 
Lüfte.« 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Überlieferung 

Aussage entstell[t]« (Wolter 1978, S. 20; vgl. Marx 1856–1857/1899, S. 27, S. 31 u. 
S. 60–73).3 

Schon David Rjazanov, in dessen 1909 in der sozialdemokratischen Neu
en Zeit erschienenem Aufsatz Karl Marx über den Ursprung der Vorherrschaft 
Rußlands in Europa erstmals längere Passagen der Marx’schen Revelations auf 
Deutsch veröffentlicht worden waren, hatte eine »ungeheure Lücke« be
mängelt, die den Artikel »gänzlich entstellt« (Rjasanoff 1909, S. 10; vgl. ebd., 
S. 22; Wittfogel 1981a, S. XCI). Noch 1927 beklagte er in seinem Vorwort zur 
Gesamtausgabe, das dem ersten Band der von ihm im Auftrag des Moskauer 
Marx-Engels-Instituts herausgegebenen Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA) 
vorangestellt war, die »großen Unzulänglichkeiten« (Rjazanov 1927, S. XX) der 
von Marx-Aveling edierten englischsprachigen Texte von Marx. Doch Marx- 
Aveling war nicht die Einzige, die das Marx’sche Werk einer redaktionellen 
Bearbeitung unterzog. Auch andere Texteditionen waren ungenau oder un
vollständig. So wies beispielsweise die von Franz Mehring herausgegebene 
vierbändige Ausgabe Aus dem literarischen Nachlass von Karl Marx, Friedrich 
Engels und Ferdinand Lassalle Auslassungen, Kürzungen und Änderungen am 
Text auf – für Rjazanov ein grober Verstoß gegen »die Hauptbedingung jeder 
Redaktions- und Editions-Arbeit […]: s i e g i b t d e n O r i g i n a l t e x t 
n i c h t g e t r e u w i e d e r « (Rjazanov 1927, S. XVIII; vgl. Stedman Jones 
2017, S. 12–13). 

Rjazanovs Anliegen hingegen war es, »die gesamte geistige Hinterlassen
schaft Marxens und Engels’« zu publizieren; die von ihm edierte MEGA zielte 
auf eine »vollständige Ausgabe der Werke« (Rjazanov 1927, S. XXII u. S. IX). Sie 
sah sich damit ganz der Resolution verpflichtet, mit der das von ihm seit des
sen Gründung im Januar 1921 geleitete Marx-Engels-Institut auf dem V. Welt
kongress der Kommunistischen Internationale im Juli 1924 mit der »vollständi
gen Ausgabe der Werke und Briefe von Marx und Engels« (zit. n. Hecker 2000, 
S. 22–23) beauftragt worden war. Keine zwei Jahre allerdings nachdem der ers
te Band erschienen war, wurde eine stärkere Orientierung des Marx-Engels- 
Instituts an der Politik der Kommunistischen Internationale gefordert; an ei
ner Publikation des vollständigen Nachlasses war man immer weniger inter
essiert. Rjazanov selbst war zwar noch im März 1930 anlässlich seines 60. Ge
burtstages mit dem zu diesem Zeitpunkt nur selten verliehenen Rotbanner
orden ausgezeichnet worden; das Zentrale Exekutivkomitee der Sowjetunion 

3 Die in dem von Marx-Aveling edierten Text fehlenden Passagen finden sich auf den 
Seiten 120 bis 126 des von Wittfogel herausgegebenen Bandes. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 97 

hatte sogar einen nach ihm benannten Preis gestiftet. Schon im Dezember 
desselben Jahres jedoch wurde er von Stalin als »Beispiel für Wissenschaftler« 
angeführt, »die von der Partei zu bekämpfende Richtungen repräsentierten« 
(Hedeler 1997, S. 197). Zwei Monate später, im Februar 1931, wurde er auf Be
schluss des Präsidiums des Zentralkomitees aus der Kommunistischen Partei 
ausgeschlossen und kurz darauf nach Saratow verbannt, wo man ihn im Ja
nuar 1938 in einem 15-minütigen Prozess für schuldig befand, »als ›einer der 
Teilnehmer der antisowjetischen, rechtstrotzkistischen, parteifeindlichen Or
ganisation‹, […] die Sowjetmacht stürzen und den Kapitalismus restaurieren« 
(Rokitjanskij 1993, S. 14) zu wollen. Rjazanov wurde zum Tode verurteilt und 
hingerichtet. Die Herausgabe der sogenannten ersten MEGA lag zu diesem 
Zeitpunkt bereits seit drei Jahren auf Eis. 1935 war sie nach dem Erscheinen 
von nur elf der ursprünglich geplanten 40 Bände abgebrochen worden. Wie 
viele andere Texte sollten auch Marx’ Revelations of the Diplomatic History of the 
18th Century in ihr nicht (mehr) erscheinen (vgl. Hecker 2000, S. 26–32; Hecker 
2009; Hubmann 2007, S. 191; Nippel 2020, S. 494–495). 

Auch die ab 1956 vom Zentralkomitee der SED herausgegebenen MEW 
erhoben den Anspruch, »das gewaltige Lebenswerk« von Marx und Engels 
»in seiner Gesamtheit […] zugänglich« zu machen. Zugleich jedoch war die 
deutschsprachige Ausgabe nach dem Vorbild der zweiten Ausgabe in russi
scher Sprache konzipiert worden: »Die im Vorwort zur sowjetischen Ausgabe 
dargelegten Prinzipien über Zusammenstellung, Anordnung und Umfang 
gelten auch für die deutsche Ausgabe« (Institut für Marxismus-Leninismus 
beim ZK der SED 1956, S. IX). Zu diesen Prinzipien gehörte nicht nur, dass 
»keine vollständige, akademische Ausgabe aller Werke von Karl Marx und 
Friedrich Engels« angestrebt wurde, sondern auch, dass man in ihr »das 
geistige Rüstzeug des Proletariats in seinem Kampf gegen die kapitalistische 
Sklaverei« sah (Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der KPdSU 1956, 
S. XXII). So sollten beispielsweise die Ökonomisch-philosophischen Manuskripte, 
die diesem Zweck zuwiderzulaufen schienen, zunächst nicht in den MEW pu
bliziert werden. Erst nachdem auch im Ostblock dagegen protestiert worden 
war, wurden diese in einem Ergänzungsband veröffentlicht. Andere Schrif
ten, die sich wie Marx’ Manuskripte über die polnische Frage (1863–1864) und seine 
Revelations of the Diplomatic History of the 18th Century des zaristischen Rußlands 
annahmen, wurden nicht, auch nicht zu einem späteren Zeitpunkt, in die 
MEW aufgenommen (vgl. Hubmann 2007, S. 191–192). Die Edition der beiden 
Manuskripte Polen, Preußen und Rußland (1863) und Polen und Frankreich (1864) 
wurde allerdings von Werner Conze und Dieter Hertz-Eichenrode besorgt; 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Überlieferung 

sie konnten 1961 im Rahmen der vom Internationalen Institut für Sozialge
schichte (IISG) in Amsterdam herausgegebenen Quellen und Untersuchungen zur 
Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung erscheinen.4 Marx’ Revelations wurden 
im dritten Band der von Hans-Joachim Lieber verantworteten und Anfang der 
1960er Jahre vom Stuttgarter Cotta Verlag veröffentlichten Studienausgabe 
Karl Marx: Werke, Schriften, Briefe publiziert. 

Dennoch avancierten die MEW auch außerhalb des Ostblocks zur Stan
dardausgabe. Selbst Lieber, der seine Edition nicht als Ausgabe der Schriften 
von Marx und Engels, sondern nur als die der Werke von Marx konzipierte 
und vor allem jene Texte aufnahm, »die in bisherigen Marx-Editionen fehlen 
oder nur stark verkürzt wiedergegeben sind« (Lieber/Furth 1962, S. 989), ver
stand seine Studienausgabe lediglich als »Korrektiv zur ostdeutschen Ausga
be« (Hubmann 2007, S. 192; vgl. Lieber/Furth 1962, S. 988–991). Für die Über
setzung von Marx’ Revelations konnte er zwar auf die in der neuen Free Press 
publizierte Artikelserie zurückgreifen, er scheint allerdings die beiden Folgen 
übersehen zu haben, die am 6. und 20. Dezember 1856 erschienen waren.5 Nur 
so ist zu erklären, dass er einerseits vollkommen zu Recht auf die Unvollstän
digkeit von Marx-Avelings Secret Diplomatic History of the Eighteenth Century hin
wies und für seine eigene Ausgabe den Anspruch erhob, die Artikelserie »voll
ständig abgedruckt« (Lieber 1960b, S. 1144) zu haben, andererseits jedoch der 
von ihm edierte Text ebenfalls »nicht kenntlich gemachte Auslassungen« auf
weist – auch wenn es sich bei diesem um die »bislang vollständigste Ausga
be dieses Textes« handelte, wie Ulf Wolter anmerkte (Wolter 1978, S. 21). Die 

4 Iring Fetscher zufolge ist diese Ausgabe jedoch »unvollständi[g]«; »allein in Polen [sind 
sie] 1971 vollständig erschienen«, weswegen er im Zuge seiner Arbeit an der Überset
zung der Marx’schen Revelations dem Suhrkamp Verlag auch deren Herausgabe nahe
legte (Fetscher 1980; vgl. Fetscher 2018, S. 120–123; Marx 1863–1864/1961). 

5 So heißt es in der dem Text vorangestellten redaktionellen Bemerkung: »Die Schrift 
erschien erstmals in Fortsetzungen in der ›Free Press‹, London, am 16. und 23. August, 
13. und 20. September, 4. Oktober, 8. und 29. November 1856, 4., 18. und 25. Februar, 
1. April 1857« (Lieber 1960a). Rjazanov und andere weisen hingegen darauf hin, dass 
»[d]ie Artikel […] in der Londoner ›Free Press‹ vom 16. August, 23. August, 13. September, 
20. September, 4. Oktober, 8. November, 29. November, 6. Dezember, 20. Dezember 1856, 
4. Februar, 18. Februar, 25. Februar und 1. April 1857 [ursprünglich abgedruckt waren]« 
(Rjasanoff 1909, S. 10; Herv. D. M. K.; vgl. Gawriltschenko 1990a, S. 578). Die in dem von 
Lieber edierten Text fehlenden Passagen finden sich auf den Seiten 90 bis 102 des von 
Wittfogel herausgegebenen Bandes. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 99 

von Wolter herausgegebene und 1977 erstmals in dem von ihm mitbegründe
ten Verlag Olle & Wolter erschienene Ausgabe Die Geschichte der Geheimdiplo
matie des 18. Jahrhunderts orientierte sich wiederum an der acht Jahre zuvor in 
England von Lester Hutchinson unter dem Titel Secret Diplomatic History of the 
Eighteenth Century publizierten Fassung des Marx’schen Textes. Da für diese 
die von Marx-Aveling gestrichenen Passagen anhand der in der Free Press er
schienenen Artikelserie rekonstruiert worden waren, ging Wolter davon aus, 
dass sie die »letzt[e] und komplett[e] englisch[e] Ausgabe« darstellen und er die 
Marx’schen Revelations »erstmals vollständig in deutscher Sprache« publizie
ren würde (Wolter 1978, S. 20 u. S. 7; vgl. Hutchinson 1969, S. 5). Ebenso wie bei 
Marx-Aveling fehlen jedoch auch hier in Die Nordische Krise das Motto von Ver
gil und die dritte Zwischenüberschrift; ebenso wie bei Marx-Aveling war auch 
dieser Text in sechs Artikel unterteilt (vgl. Marx 1856–1857/1969, S. 66, S. 69 u. 
S. 95–107; Marx 1856–1857/1977, S. 43, S. 46 u. S. 68-77). 

Auch wenn also Marx’ Revelations of the Diplomatic History of the 18th Century 
zu dem Zeitpunkt, als Unseld die Neue Folge der edition suhrkamp der Presse 
vorstellte, bereits verschiedentlich erschienen waren, monierte der Spiegel zu 
Unrecht einen »Schönheitsfehler« (Spiegel 1980). Eine deutschsprachige Über
setzung der Artikelserie, die den gesamten Text wiedergab und die weder in 
dessen Struktur eingriff noch den Titel veränderte, stand im Februar 1980 noch 
immer aus. Auch konnten die Revelations weder in der ersten, von Rjazanov 
verantworteten MEGA noch in den vom Zentralkomitee der SED herausgege
benen MEW publiziert werden.6 Die Edition der sogenannten zweiten MEGA 
wiederum, mit der man in der DDR an die Arbeit von Rjazanov anknüpfen 
wollte, wurde erst Anfang der 1970er Jahre aufgenommen; zunächst jedoch 
konnte auch sie sich »politisch motivierte[r] Eingriffe« nicht erwehren. So 
wurde beispielsweise 1981 die Herausgabe von Marx’ Manuskripten über die 
polnische Frage aufgrund der Erfolge, die die Solidarność-Bewegung in Polen 
verzeichnete, »einfach eingestellt« (Hubmann 2007, S. 194 u. S. 195).7 Erst 
mit dem Machtantritt Michail Gorbatschows 1985 hatte die Kommunistische 

6 In die englischsprachigen Marx & Engels Collected Works (MECW) hingegen wurden die 
Revelations aufgenommen: Gemeinsam mit anderen Schriften, die Marx und Engels 
zwischen Mai 1856 und September 1858 verfasst hatten, erschienen sie allerdings erst 
1986 – und damit nach dem von Wittfogel herausgegebenen und eingeleiteten Suhr
kamp-Band – im 15. Band der MECW. 

7 Diese Manuskripte werden in Band IV/16 der MEGA erscheinen; die Bearbeitung die
ses Bandes ist allerdings noch nicht (wieder) aufgenommen worden. Ich danke Gerald 
Hubmann für diese Information. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Überlieferung 

Partei nichts mehr gegen eine Publikation der Marx’schen Revelations einzu
wenden: Sie konnten 1989 in der historischen Fachzeitschrift Вопросы истории 
[Voprosy Istorii] über vier Ausgaben verteilt unter dem Titel Разоблачения 
дипломатической истории XVIII века [Razoblačenija diplomatičeskoj istorii 
XVIII veka] erscheinen; in der DDR hingegen sollte es nicht mehr zu einer 
Veröffentlichung der Artikelserie kommen, deren Edition war von nun an aber 
im Rahmen der zweiten MEGA vorgesehen. Die Herausgabe dieser MEGA 
wurde Anfang der 1990er Jahre neu organisiert: Als Herausgeber fungiert 
seitdem die eigens zu diesem Zweck gegründete Internationale Marx-Engels- 
Stiftung (IMES) in Amsterdam, die Editionsrichtlinien wurden neu verfasst 
und ein parteiunabhängiger Verlag hat den Druck übernommen. Die Arbeit an 
ihr ist allerdings noch lange nicht abgeschlossen und so sind auch die Bände 
I/15 und IV/13, in denen Marx’ Revelations of the Diplomatic History of the 18th 
Century einschließlich der dazugehörigen Exzerpte und Notizen veröffent
licht werden sollen, bisher noch nicht erschienen.8 Der »Weltbürgerkrieg der 
Werte von Freiheit und Gleichheit« (Diner 2003, S. 25) hat tiefe Spuren in der 
Edition des Werkes von Marx (und Engels) hinterlassen, das reflektiert nicht 
zuletzt die Publikationsgeschichte der Revelations. Bei dem 1981 von Wittfogel 
herausgegebenen und eingeleiteten 47. Band der Neuen Folge handelt es sich 
also in der Tat um eine übersetzte Erstausgabe. 

Suche nach Wahrheit 

Der Suhrkamp-Band war allerdings noch aus einem weiteren Grund eine 
Novität: Der Verlag wollte nicht nur die Marx’schen Revelations publizieren; er 
wollte sie auch in der Interpretation von Karl August Wittfogel präsentieren. 
Auch deswegen bat Siegfried Unseld ihn um eine »ausführliche Einleitung 
beliebiger Länge« (Unseld 1979). Wittfogel kam das Anliegen des Suhrkamp 
Verlages zupass. Die Marx’schen Revelations of the Diplomatic History of the 18th 
Century schienen ihm »von zentraler Bedeutung« für das Verständnis seiner 
Gegenwart und so stimmte er Unseld zu: »Auf die Erklaerung der Bedeutung 

8 Der Band I/15 ist allerdings fertig bearbeitet, er soll 2025 erscheinen; die Bearbeitung 
des Bandes IV/13 ist hingegen noch nicht aufgenommen worden. Ich danke Gerald 
Hubmann und Marcel van der Linden für diese Information. Für den Hinweis auf die 
mit dem Machtantritt Gorbatschows veränderte Editionspolitik der Kommunistischen 
Partei sei Hanno Strauß gedankt. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 101 

kommt es an« (Wittfogel 1979a). Das Gros seiner 70-seitigen Einleitung sollte 
Wittfogel darauf verwenden, den Marx’schen Text zu kontextualisieren und 
die Denkbewegung nachzuvollziehen, die dieser in seiner Artikelserie unter
nahm. Damit folgte er ganz der von Marx zu Beginn seines dritten Artikels 
formulierten Maxime: 

»Um eine bestimmte historische Epoche zu begreifen, müssen wir über ih
re Grenzen hinausgehen und sie mit anderen historischen Epochen verglei
chen. Um Regierungen und ihre Handlungen zu beurteilen, müssen wir sie 
an ihrer eigenen Zeit und am Bewußtsein ihrer Zeitgenossen messen« (Marx 
1856–1857/1981, S. 67). 

Für Wittfogel stellten die Funde, die Marx im British Museum zutage gefördert 
hatte, Schlüsseldokumente zum Verständnis von dessen Neubewertung der 
russischen Beziehungen zum Westen dar. Über mehrere Hefte hinweg hatte 
Marx etwa 60 historische Dokumente exzerpiert, die den Konflikt zwischen 
Russland und Schweden sowie die »entscheidend[e] Rolle« betrafen, die Eng
land dabei spielte, »Rußland zur baltick Power zu machen«. Er war sichtlich 
beeindruckt von der »merkwürdigen Präcision«, mit der in diesen »das künf
tige Wachsthum des Muscovite empire […] vorausgesagt« worden war (Marx 
1856/1989, S. 230; vgl. Strauß 1998, S. 244). Schon nachdem Engels ihn im Juni 
1853 in der Annahme bestärkt hatte, dass der »Schlüssel zum ganzen Orient« 
in der »Abwesenheit des Grundeigenthums« liege und dass diese Abwesenheit 
in spezifischen klimatischen und territorialen Bedingungen begründet sei, 
die eine staatliche Kontrolle insbesondere des Wassers erforderten, hatte 
sich Marx zunehmend Asien und Russland zugewandt (Engels 1853/1987, 
S. 189; vgl. Marx 1853/1987, S. 183–184). Dem Engels’schen »Wasserregulie
rungsargument«, so Wittfogel, habe Marx »eine neue morphologische und 
weltgeschichtliche Dimension« gegeben (Wittfogel 1981a, S. XXVIII). Zudem 
habe er erkannt, dass Beamten in den über das Land verstreuten Dörfern eine 
enorme Bedeutung bei der Regelung von Wasser und Einkommen zukäme 
und dass dieses Dorfsystem »die feste Grundlage des ›Oriental despotism‹« 
darstelle. Doch auch wenn Marx bereits zu diesem Zeitpunkt die Bedrohung 
gesehen habe, die von Russland für den Westen ausginge, habe er noch ange
nommen, der Westen werde sich letztlich als »siegreich erweisen« (Wittfogel 
1981a, S. XXIX; vgl. ebd., S. XXXVII–XLI). Der russophilen Politik Englands 
habe er daher zunächst nur geringe Bedeutung beigemessen: »Ob diese Politik 
auf ›Illusion oder Ignoranz‹ beruhte, war nicht übermäßig folgenschwer in 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Überlieferung 

einer Situation, in der Rußland das Gleichgewicht der Welt nicht ernsthaft 
gefährden konnte« (Wittfogel 1981a, S. XLIV; vgl. ebd., S. LVI). 

In Kenntnis der drei diplomatischen Dokumente allerdings, die Marx ins 
Zentrum seiner Revelations rücken sollte, revidierte er diese Einschätzung. Er 
sah in ihnen, wie er Engels schrieb, »Nachweise der englischen Verrätherei« 
(Marx 1856/1989, S. 231). Vor allem der 1700 zwischen England und Schweden 
geschlossene Defensivvertrag einschließlich der ihn ergänzenden Fragen hat
te ihm vor Augen geführt, »daß England fast während der ganzen Periode 
Rußland fortwährend unterstützte […], obgleich der Vertrag [mit Schweden; 
D. M. K.] nie widerrufen, noch je eine Kriegserklärung abgegeben worden 
war« (Marx 1856–1857/1981, S. 68). Da der Handel mit Russland nur einen 
geringen Anteil am englischen Gesamthandel ausmachte, so Marx, könne in 
diesem nicht die Ursache für den Verrat an verbündeten Staaten wie Schwe
den zu suchen sein (vgl. Marx 1856–1857/1981, S. 70–74).9 Wittfogel zufolge 
hatte zu Marx’ Neubewertung der von Russland ausgehenden Gefahr beigetra
gen, dass dieser zunehmend in Betracht zog, die »Zukunft der Menschheit« 
könne auch »von Kräften bestimmt werden, denen ein ganz anderes Sys
tem innewohnt« als das bisher bekannte (Wittfogel 1981a, S. XXVI). Zwar sei 
Marx bereits im Nachklang der Revolution von 1848/49 zu der Erkenntnis 
gekommen, dass die klassische Ökonomie ihre Erklärungskraft »erschöpft« 
habe; in den Revelations jedoch habe er »eine andere Version der politischen 
Ökonomie« ausfindig gemacht (Wittfogel 1981a, S. XXV u. S. XXVI; vgl. Arndt 
2012, S. 74–75). Die Frage, ob sich die englische Außenpolitik in »Illusion oder 
Ignoranz« begründe, sei für ihn nun »lebenswichtig« geworden (Wittfogel 
1981a, S. XLIV) – umso mehr, da Die Nordische Krise ihm verdeutlicht habe, »in 
welch wirksamer Weise Rußland von der westlichen Zivilisation Gebrauch 
machte« (Wittfogel 1981a, S. LXXI; vgl. ebd., S. LI–LII). England, so Marx, war 
»Rußlands mächtigstes Werkzeug« (Marx 1856–1857/1981, S. 134). 

Wittfogel sparte in seiner Einleitung nicht mit Kritik: Marx habe die militä
rischen Aspekte des Krimkrieges zu wenig beachtet; bereits in seiner Analyse 
der Zeit Peters I. und der vorpetrinischen Zeit habe er die Bedeutung des 
Heerwesens vernachlässigt (vgl. Wittfogel 1981a, S. XXXIX u. S. LXIV–LXV). 
Zudem habe er den Verfasser von Die Nordische Krise in seinem Versuch, aus den 

9 Zur Kritik an dieser einseitigen Betrachtung der englischen Außenpolitik durch Marx, 
insbesondere zur Fokussierung auf Russland, siehe Rjasanoff (1909, insbes. S. 52–60) 
sowie Strauß (1998, S. 254–257). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 103 

konkreten historischen Ereignissen allgemeine Charakteristika Russlands ab
zuleiten, überschätzt (vgl. Wittfogel 1981a, S. LVI–LVIII). Vor allem aber habe 
Marx seine Kritik nicht expliziert; er sei seinen »theoretischen Durchbrü
che[n]« weder weiter nachgegangen noch habe er diese systematisiert. Am 
schwersten wog für Wittfogel, dass Marx in Zur Kritik der politischen Ökonomie, 
an deren Ausformulierung er sich, nur kurze Zeit nachdem der letzte Artikel 
der Revelations erschienen war, machte, »seine bisherigen Erkenntnisse […] 
außer acht« gelassen habe (Wittfogel 1981a, S. LXXV u. S. LXXVI). Wittfogel 
fand allerdings auch lobende Worte: Marx habe spätere Forschungsergebnisse 
zur frühen Geschichte Russlands vorweggenommen (vgl. Wittfogel 1981a, 
S. LX). Zudem war Wittfogel beeindruckt davon, »wie scharf« Marx die Russ
landpolitik Englands »verurteilte« – umso mehr, da dieser »als Flüchtling in 
London mit Fleiß und Studium« hierfür zunächst einmal die Grundlagen 
hatte erwerben müssen (Wittfogel 1981a, S. XLV). Vor allem aber wusste er 
zu schätzten, dass Marx Fragen aufwarf, auch wenn er diese selbst nicht 
beantworten konnte, und dass er hierfür auch in Kauf nahm, sich in Wider
sprüche zu verwickeln. Wittfogel sah darin »die wahrheitsfördernde Kraft 
der Marxschen ›Entwicklungskonstruktionen‹« (Wittfogel 1981a, S. XXIV). Er 
war überaus angetan von Marx’ »unermüdlich forschende[m] Geist« und dem 
Umstand, dass dieser »von neuen Ideen [sprudelte]« (Wittfogel 1981a, S. XXVI 
u. S. XXIX; vgl. Wittfogel 1981b, S. xxxiv). 

Dieser »forschende Geist« und diese »sprudelnden Ideen« verschaffen 
sich vor allem im vierten Artikel Ausdruck: Marx, so Wittfogel, »unterbrach 
[…] seine dokumentarische Darstellung und formulierte seine Bewertung 
Rußlands auf eine neue Weise« (Wittfogel 1981a, S. LVIII–LIX). Anders als in 
den drei vorangegangenen Artikeln und dem die Artikelserie beschließenden 
fünften wurde hier kein historisches Dokument kommentierend ins Zentrum 
gerückt. Stattdessen polemisierte Marx gegen die Macht Russlands, die »nie 
aufgehört hat, als eine Sache des Glaubens und nicht als eine Tatsache zu 
erscheinen« (Marx 1856–1857/1981, S. 103). Unter anderem auf Polen rekurrie
rend verwies er darauf, »wieviel Sorgfalt das Moskauer Reich sowie auch das 
moderne Rußland stets darauf verwendet haben, Republiken zu vernichten« 
(Marx 1856–1857/1981, S. 121). Scharf kritisierte er, dass es sich bei der mo
dernen russischen Politik, als deren »Erfinder« er Peter I. ansah, um die von 
»zum Herrn gewordenen Sklaven« handele, und versuchte deren Ursprung 
in der Zeit der Tatarenherrschaft aufzuzeigen (Marx 1856–1857/1981, S. 125 u. 
S. 126). Vermittels zweier überaus allgemein gehaltener Gleichnisse wies er 
zudem auf ihre lange Tradition sowie auf die Austauschbarkeit ihrer Protago

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Überlieferung 

nisten hin (vgl. Marx 1856–1857/1981, S. 124–125). Passagen wie diese waren 
prädestiniert für Analogien zur späteren Sowjetunion; insbesondere in ihnen 
dürfte der Grund dafür zu suchen sein, dass die Artikelserie in den russisch- 
und deutschsprachigen Marx-Engels-Werken unterdrückt werden sollte (vgl. 
Greffrath 1979b, S. 334; Arndt 2012, S. 82; Wolter 1978, S. 9). Da sie, abgesehen 
von der erstgenannten Polemik, in dem von Marx-Aveling edierten Band 
fehlen, waren Rjazanov und Wolter zu dem Urteil gekommen, der Marx’sche 
Text sei »entstellt« (Rjasanoff 1909, S. 10; vgl. Wolter 1978, S. 20). Ihr Fehlen 
brachte zudem Wittfogel zu dem Vorwurf, Marx’ Tochter habe durch Eingriffe 
in den Text versucht, dessen »Betonung der welthistorischen Rolle Peters zu 
reduzieren« (Wittfogel 1981a, S. XCI). 

Diese Passagen – allen voran der Zusammenhang, den Marx zwischen der 
Zerstörung der Republik Nowgorod und der Art herstellte, »wie Rußland Polen 
zerfleischte« (Marx 1856–1857/1981, S. 121) – waren es auch, in denen Wittfogel 
die Bedeutung der Revelations für seine Gegenwart sah: Mit Bezug auf Marx’ 
Inauguraladresse der Internationalen Arbeiter-Assoziation aus dem Jahr 1864 und 
dessen Instruktionen für die Delegierten des ersten Kongresses der Internatio
nalen Arbeiterassoziation, der vom 3. bis 8. September 1866 in Genf abgehalten 
worden war, sowie seine Rede auf dem Polenmeeting in London am 22. Januar 1867 
stellte Wittfogel heraus, dass Marx im Nachgang der Revelations die kritische 
Auseinandersetzung mit Russland zwar in theoretischer Hinsicht nicht fort
geführt hatte, dass er diese jedoch spätestens mit dem Beginn des polnischen 
Aufstandes im Jahr 1863 verstärkt in der politischen Organisation weiterführen 
sollte. Wittfogel zufolge hatte es für Marx nur ein außenpolitisches Thema ge
geben, dessen sich die Arbeiterassoziation anzunehmen habe: Russland (vgl. 
Wittfogel 1981a, S. LXXVI; Conze 1961, S. 25–26). 

In der Tat, gerade weil die »höheren Klassen Europas« bereit gewesen wa
ren, den von Russland an Polen begangenen »Meuchelmord« ohne Weiteres zu 
akzeptieren, hatte Marx zufolge die organisierte Arbeiterschaft die Aufgabe, 
»in die Geheimnisse der internationalen Politik einzudringen, die diplomati
schen Akte ihrer respektiven Regierungen zu überwachen, ihnen wenn nötig 
entgegenzuwirken«. Er verstand dies als Teil des »allgemeinen Kampf[es] für 
die Emanzipation der Arbeiterklasse« (Marx 1864/1962, S. 13). Schon im Dezember 
1856 hatte er es gegenüber Engels als einen »historische[n] Fakt« bezeichnet, 
dass jede Revolution seit der Französischen 1789 sich »an ihrem Verhalten zu 
Polen [zu] messen« habe (Marx 1856c/1990, S. 63). Wittfogel konstatierte zu
dem eine Verschärfung der Wortwahl: 1864 noch hatte Marx Russland ledig
lich als »barbarisch« bezeichnet (vgl. Marx 1864/1962, S. 13). Zwei Jahre spä

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 105 

ter bereits hatte er in seinen Instruktionen nicht nur der polnischen Frage ei
nen eigenen Punkt gewidmet; er sollte in diesem auch fordern, »die finstere 
asiatische Macht«, die Russland für ihn darstellte, zu brechen, was wiederum 
nur gelingen könne, wenn Polen wiederhergestellt würde. Hierbei hatte er die 
deutsche Arbeiterklasse besonders in der »Pflicht« gesehen, da Deutschland 
eine Mitschuld an der Teilung Polens trage (Marx 1866/1962, S. 199). Im Januar 
1867 sollte er dem noch einmal Nachdruck verleihen: Polen müsse als schüt
zender »Wall« wiederhergestellt werden, wenn nicht »die asiatische Barbarei 
unter der Führung der Moskowiter wie eine Lawine über Europa hereinbre
chen« solle (Marx 1867/1962, S. 204; vgl. Wittfogel 1981a, S. LXXVI–LXXIX). 

Die Rolle, die Marx Polen beigemessen hatte, war eine funktionale: Er hat
te die polnische Frage nicht von den innerpolnischen Verhältnissen her be
trachtet, sondern vielmehr aus der Perspektive der Geschichte der Diploma
tie, die sich ihm vor allem als eine der polnischen Teilungen dargestellt hatte 
(vgl. Conze 1961, S. 23 u. S. 33). Mit der »Auslieferung Ost- und Westpolens an 
die Sowjetunion und Nazideutschland«, die Stalins Pakt mit Hitler im August 
1939 bedeutete, und der »idiotisch gleichgültige[n] Politik des Westens«, die 
Wittfogels Ansicht nach dafür verantwortlich war, dass Polen nach dem En
de des Zweiten Weltkrieges dem sowjetischen Machtbereich zugefallen war, 
hat die Marx’sche Analyse für ihn eine »brutale Realität« erhalten (Wittfogel 
1981a, S. LXXIX). Insbesondere der Hitler-Stalin-Pakt dürfte ihm, ganz ähn
lich der polnischen Perspektive, als »historische Wiederholung des Altbekann
ten« erschienen sein: als eine »vierte Teilung des Landes« (Diner 2011, S. 45).10 
Hinzu kam ein Dilemma, das der Entstalinisierung inhärent war, die durch 
die innerhalb kürzester Zeit bekannt gewordene Geheimrede Nikita Chruscht
schows auf dem XX. Parteitag der KPdSU im Februar 1956 eingeleitet wor
den war: Sollte mit dieser nicht zugleich die Existenz des Ostblocks zur Dis
position gestellt werden, musste Stalin mehr oder weniger als Alleinschuldi
ger der unter seiner Führung begangenen Verbrechen erscheinen. Dadurch je
doch wurde eine umfassende, in alle gesellschaftlichen Bereiche vordringende 
Entstalinisierung verunmöglicht (vgl. Haumann 1996, S. 590–596). Die Wahl 
Leonid Breschnews zum Ersten Sekretär der KPdSU im Oktober 1964 mag ei
nen Entspannungsprozess gegenüber den Vereinigten Staaten und anderen 

10 Ähnlich wie Wittfogel stellte auch Lothar Rühl die Politik Stalins in einen Zusammen

hang mit der Politik der Zaren; er charakterisierte sie als deren »Wiederaufnahme« 
(Rühl 1991, S. 621). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Überlieferung 

westlichen Ländern eingeleitet haben; innenpolitisch jedoch erstarrte das So
wjetsystem zunehmend: »Kritiker und Dissidenten mußten nun wieder mit 
schärferem Durchgreifen rechnen« (Haumann 1996, S. 608). Auch wenn Marx 
in seinen Revelations die Frage nach den »bestialische[n] Züge[n]« der russi
schen Innenpolitik unbeantwortet gelassen hatte, sollte seine Analyse des des
potischen Systems des zaristischen Russlands für Wittfogel spätestens 1977, 
als Breschnew auch noch Staatsoberhaupt der Sowjetunion wurde, »eine neue 
traurige Bedeutung« erhalten (Wittfogel 1981a, S. LXIII). 

Wittfogel hat der Politik der Sowjetunion bereits seit Anfang der 1930er 
Jahre kritisch gegenübergestanden; insbesondere machte er die Deutschland
politik Stalins für die Machtübertragung auf Hitler mitverantwortlich: Ihm 
missfiel der Tadel, den Stalin im April 1931 Heinz Neumann dafür erteilt hat
te, den Kommunisten nahegelegt zu haben, sich in Thüringen mit den Sozial
demokraten gegen den nationalsozialistischen Innenminister Wilhelm Frick 
zu verbünden. Auch war er nicht bereit, Stalins Aufforderung Folge zu leisten 
und im August desselben Jahres für den von den Nationalsozialisten initiier
ten Volksentscheid zur Auflösung des Preußischen Landtages zu stimmen (vgl. 
Migdal 1981, S. 89–90). Er störte sich daran, dass seitens der Kommunistischen 
Partei nicht die Nationalsozialisten oder Hitler, sondern die Sozialdemokra
ten und Rosa Luxemburg – Letztere als Chiffre für trotzkistische Kritik an der 
Deutschlandpolitik Stalins – zum »Hauptfeind« erklärt wurden (vgl. Wittfogel 
1971/1977, S. 66; Greffrath 1979b, S. 315–316). Karl Radek soll sich ihm gegenüber 
1932 sogar zu der Aussage haben hinreißen lassen, die Arbeiter in Deutschland 
»müssen eben auf zwei Jahre die Nazis auf sich nehmen« (zit. n. Raddatz 1979; 
vgl. Greffrath 1979b, S. 318–319; Radkau 1983, S. 84). 

Zudem gab sich Wittfogel keinen Illusionen über den organisierten Wider
stand der Kommunisten gegen den Nationalsozialismus hin. Das reflektiert 
nicht zuletzt sein Roman Staatliches Konzentrationslager VII, mit dessen Nie
derschrift er direkt nach seiner Ankunft in London Anfang Januar 1934, und 
damit nur wenige Wochen nachdem er aus dem Konzentrationslager Lichten
burg am 16. November 1933 entlassen worden war, begonnen hatte. In dem 1936 
unter dem Pseudonym »Klaus Hinrichs« im Malik-Verlag erschienenen Buch 
versuchte er seine »Qualen in Worte« zu fassen. Die Erfahrungen, die er als 
Schutzhäftling vor allem im Konzentrationslager Esterwegen gemacht hatte,11 

11 Nachdem Wittfogel seit seiner Festnahme am 10. März 1933 am Grenzübergang Singen 
bereits sechs Monate in verschiedenen nationalsozialistischen Haftanstalten sowie im 
Konzentrationslager Ankenbuck interniert gewesen war, wurde er am 15. September 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 107 

versperrten sich allerdings der literarischen Verarbeitung; das Buch besticht 
vielmehr durch eine »bis ans Peinliche grenzende Ehrlichkeit« (Radkau 1991, 
S. 283; vgl. Wittfogel 1936/1991). Dem Vorwurf einer Freundin, er habe in sei
nem Roman weder den Widerstand der KPD noch den der Kommunistischen 
Internationale thematisiert, entgegnete er, dass es einen »Kampf der Bewe
gung« nicht gegeben habe; was es hingegen gab, seien »wunderbare einzelne 
Gestalten« (Raddatz 1979). Diese, die mit ihm »durch die Hölle des totalitären 
Terrors gegangen sind« und denen die »totalitären Mittel« ebenso zuwider wa
ren wie ihm, habe er in seinem Buch dargestellt; ihnen habe er ein Denkmal 
setzen wollen. Jene hingegen, die nur darauf hofften, von »Häftlingen und Op
fern zu Aufsehern und Herren« zu werden, seien ihm zutiefst zuwider (Witt
fogel 1961/1977, S. 21; vgl. Wittfogel 1936/1991, S. 278). 

Trotz alledem: Als Max Horkheimer 1938 den Gedanken formulierte, dass 
Stalin jederzeit ein Bündnis mit Hitler schließen würde, wenn dieser dazu be
reit wäre, sollte Wittfogel wutentbrannt vom gemeinsamen Mittagstisch im 
New Yorker Tip Toe Inn aufspringen, seine Serviette auf den Tisch werfen und 
das jüdische Deli verlassen, noch ohne zu bezahlen (vgl. Pollock 1949). Zwar 
hatte er sich, seitdem er das nationalsozialistische Deutschland verlassen hat
te, zunehmend in die »kommunistische Peripherie« zurückgezogen: Er hat
te weder versucht, seine Aktivitäten für die KPD fortzusetzen, noch war er 
einer anderen kommunistischen Partei beigetreten; auch hatte er keine Mit
gliedsbeiträge mehr entrichtet. Selbst eine Einladung nach Yenan und damit 
die Möglichkeit, Mao Zedong zu treffen, hatte er im Frühjahr 1937 ausgeschla
gen. Um einer Wiederannäherung an die Partei vorzubeugen, hatte er mit
unter sogar verleugnet, jemals deren Mitglied gewesen zu sein (vgl. Institu
te of Pacific Relations 1951, S. 274–276, S. 289–290 u. S. 302–304; Ulmen 1978, 
S. 204; Greffrath 1979b, S. 326; Radkau 1983, S. 83). Zu dem Zeitpunkt jedoch, 
als er »wie von der Tarantel gestochen« im Restaurant aufsprang und »einige 
beschimpfende Bemerkungen« gegenüber den anderen Mitgliedern des Insti
tuts für Sozialforschung von sich gab, war er noch immer nicht aus der KPD 
ausgetreten (Löwenthal 1980, S. 86 u. S. 87). Auch wenn ihn »fast unerträgli
che innere Zweifel« geplagt haben, so versuchte er in den späten 1970er Jah
ren Fritz J. Raddatz (1979) seine damalige Lage zu verdeutlichen, habe er doch 
»nichts anderes« gehabt. 

1933 in das Konzentrationslager Esterwegen überstellt. Im November 1933 wurde er 
von dort in das Konzentrationslager Lichtenburg verlegt (vgl. Wittfogel 1957). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Überlieferung 

In der Vehemenz, mit der Wittfogel auf Horkheimers Ausführungen re
agierte, verschaffte sich die Ahnung davon Geltung, dass dieser recht haben 
könnte. Wittfogel war überzeugt, dass man mit den Nationalsozialisten kein 
Bündnis schließen dürfe – umso mehr, als ihm insbesondere seine Inhaftie
rung im Konzentrationslager Esterwegen einen Eindruck davon vermittelt 
hatte, wozu diese schon 1933 fähig waren. Davon zeugt auch die Schilderung 
der Qualen, denen die Protagonisten seines Romans Staatliches Konzentrati
onslager VII ausgesetzt waren. In seiner Darstellung der Figur des jüdischen 
Häftlings Isaak Biermann deutet sich zudem bereits ein Unterschied zwi
schen der politischen Verfolgung und Ermordung und der Vernichtung allein 
der Herkunft wegen an (vgl. Wittfogel 1936/1991, bspw. S. 69–72 u. S. 116–122; 
Radkau 1991, S. 283). Als sich Horkheimers Prophezeiung im August 1939 tat
sächlich bewahrheiten sollte, brach für Wittfogel eine Welt zusammen; er war 
zutiefst erschüttert über dieses »ideologisch[e] Novum« (Diner 2011, S. 45): 
»Meine grundsätzliche Reaktion [auf den Hitler-Stalin-Pakt; D. M. K.] war, 
dass wenn das einzige, für das ich ihnen noch ›credit‹ gab, nämlich Hitler zu 
bekämpfen, wenn sie selbst darin versagten, dann ist wirklich alles den Bach 
der Geschichte runtergegangen« (Institute of Pacific Relations 1951, S. 323; 
Übers. D. M. K.). Zwar war Wittfogel die Sowjetunion schon in den 1930er 
Jahren nicht mehr als »die größte sozialistische Errungenschaft« erschienen. 
Auch hatte er bereits, seitdem er im Herbst 1920 der kommunistischen Partei 
beigetreten war, deren Anspruch auf absolute Wahrheit bezweifelt. Bis zum 
August 1939 jedoch sollte er versuchen, ohne eine »Sünde gegen die Wissen
schaft« zu begehen, Parteimitglied zu sein. Diese prekäre Verbindung von 
»skeptischer und orthodox linientreuer Kommunist« wurde durch den Hitler- 
Stalin-Pakt endgültig zerstört (Raddatz 1979). Von nun gab es für ihn keinen 
Grund mehr, seine »Such[e] nach Wahrheit« mit politischen Anschauungen 
»in Einklang« bringen zu wollen (Wittfogel 1962/1977, S. 29). Er trat daraufhin 
aus der kommunistischen Partei aus und beschloss zudem, wie er sich in dem 
erweiterten Vorwort zur amerikanischen Neuauflage von Oriental Despotism 
1981 erinnerte, »sich von der ›marxistischen‹ Bewegung loszusagen«, was sich 
vor allem in seinem »Widerwillen, Marx zu zitieren«, Ausdruck verschaffte 
(Wittfogel 1981b, S. xxxv; Übers. D. M. K.). 

Es sollte etwa ein Jahrzehnt vergehen, ehe sich Wittfogel Ende der 1940er 
Jahre erneut auf eine Lektüre des Marx’schen Werkes einlassen konnte. An
ders jedoch als im Nachgang der beiden Revolutionen von 1917 zog er aus die
sem dann nicht mehr einen »auf das Morgen gerichteten Zukunftsglauben« 
(Morina 2017, S. 16): Die Erfahrung des Nationalsozialismus, allen voran sei

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 109 

ne eigene Lagererfahrung, und das Wissen um die »tödlich-intim[e] […] Ver
knäuelung und Verstrickung« (Haffner 1994, S. 5) der Sowjetunion mit dem na
tionalsozialistischen Deutschland hatten seinen Zukunftsoptimismus zutiefst 
erschüttert. Es war vielmehr »ein auf das Hier und Jetzt gemünztes Erkennt
nisversprechen«, das Wittfogel von nun an mit den Schriften von Marx verbin
den sollte; für ihn galt, was Christina Morina (2017, S. 482) bereits für die Grün
dergeneration des Marxismus konstatiert hat: Er sah im Marx’schen Werk »ei
ne Methode zur Erkenntnis von Geschichte und Gesellschaft«. Davon zeugen 
nicht nur sein Versuch, Marx’ Denkbewegung nachzuvollziehen, und die lo
benden Worte, die er trotz aller Kritik für dessen Revelations of the Diplomatic 
History of the 18th Century fand. Das belegen auch die Formulierungen, mit de
nen er sich in anderen Texten und Gesprächen auf Marx bezog. So heißt es etwa 
in dem Vorwort zur amerikanischen Neuauflage von Oriental Despotism, dass 
Marx zwar »kein ›Hebrew prophet‹ war« und er in entscheidenden Momenten 
nicht das gesagt habe, was zu sagen gewesen wäre – auch wenn er über das da
für nötige Wissen verfügt und die entsprechende Überzeugung vertreten ha
be; dass er jedoch »überaus empfindlich auf intellektuelle ›Sünden‹« reagiert 
habe und »in einer Weise mit der Wahrheit rang, wie Engels dies nicht tat« 
(Wittfogel 1981b, S. xxxiv; Übers. D. M. K.). Gegenüber Raddatz (1979) betonte 
Wittfogel zudem, dass er »eine sehr positive Auffassung der wissenschaftli
chen Leistung von Marx« habe. Wittfogel fühlte sich Marx in der Suche nach 
Wahrheit verbunden; das Marx’sche Werk versprach ihm Erkenntnis in Zeiten, 
die er als überaus beunruhigend empfand. 

Schluss 

Als Karl August Wittfogel im Spätsommer 1939 mit seinem Bekenntnis zum 
Kommunismus auch das zum Marxismus über Bord warf, waren ihm Marx’ 
Revelations of the Diplomatic History of the 18th Century gänzlich unbekannt – und 
dies, obwohl das Institut für Sozialforschung seit seiner offiziellen Eröffnung 
im August 1924 eine Kooperation mit dem von David Rjazanov geleiteten Marx- 
Engels-Institut verbunden hatte: Als »von der Partei unabhängige[r] Bündnis
partner« (Lenhard 2019, S. 93) war das Frankfurter Institut insbesondere für 
die Erstellung der Fotokopien verantwortlich gewesen, die das Marx-Engels- 
Institut aus dem Archiv der SPD für die Herausgabe der MEGA benötigt hat
te. Bis zur Auflösung des dazugehörigen Vertrages vier Jahre später, im Au
gust 1928, war die Zusammenarbeit der beiden Institute hervorragend gewe

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Überlieferung 

sen (vgl. Hecker 2000, S. 40–45). Noch im Herbst 1928 hatte Rjazanov Witt
fogel darauf aufmerksam gemacht, dass sich in Marx’ unveröffentlichten Ma
nuskripten noch sehr viel zu Asien und Russland finden ließe; Wittfogel war 
diesem Hinweis jedoch zum damaligen Zeitpunkt nicht nachgegangen. Auch 
als seine Sekretärin Ende der 1940er Jahre feststellte, dass die New York Pub- 
lic Library im Besitz der Free Press war, sollte ihn dies zunächst nicht inter
essieren. Erst im Sommer 1953, als er sich im neunten Kapitel seiner Arbeit 
über Die Orientalische Despotie dem »Aufstieg und Niedergang der Theorie der 
asiatischen Produktionsweise« annahm, entdeckte er Marx’ »hochbrisant[e] 
Abhandlung« (Spiegel 1980; vgl. Raddatz 1979; Ulmen 1981, S. XI–XII). Auch 
wenn sich Wittfogel auf diese nur in wenigen Fußnoten explizit bezog, woll
te er seine vergleichende Untersuchung totaler Macht »nicht als Ersatz für die 
weltgeschichtliche Perspektive« verstanden wissen, die Marx in seinen Revela
tions entwickelt hatte, sondern als deren »sachliche und begriffliche Grundla
ge« (Wittfogel 1981b, S. xlvi; Übers. D. M. K.; vgl. Greffrath 1979b, S. 331). 

Dennoch sollte Wittfogel in den 1960er und 1970er Jahren von der Diskussi
on über die asiatische Produktionsweise weitgehend ausgeschlossen sein. Sein 
Buch über Die Orientalistische Despotie hatte zwar zu dieser »einen, wenn nicht 
den entscheidenden Anstoß gegeben« (Radkau 1983, S. 90); er selbst sollte je
doch nur selten namentlich Erwähnung finden. Eine der wenigen Ausnahmen 
hiervon stellt die vom Bildungsforum der Arbeitsgemeinschaft Sozialpädago
gik und Gesellschaftsbildung (ASG) organisierte Podiumsdiskussion »Marxis
tische Pluralität und kommunistische Systemerhaltung« dar, die am 14. No
vember 1979 in Düsseldorf stattfand und an der neben Rudi Dutschke und dem 
erst vier Wochen zuvor aus der DDR ausgereisten Rudolf Bahro auch Wittfogel 
teilnahm. Inmitten einer überaus kontroversen Diskussion darüber, ob sich 
die Sowjetunion »auf dem Weg nach Westen« befindet, wollte Bahro »Bekennt
nis ablegen und eine Schuld abtragen«: Wie einige bereits vermutet hatten, ist 
Wittfogel in der Tat einer der entscheidenden Autoren, an die seine 1977 er
schienene Kritik am real existierenden Sozialismus Die Alternative anknüpft; er 
wird jedoch als einziger nicht namentlich genannt, auch weil dies, so Bahro, 
»die Wirkung des Buches erheblich beeinträchtigt« hätte (zit. n. Riese 1979). 
Im Ostblock gab es nicht nur, wie Wittfogel im Vorwort zur 1976 erschiene
nen Taschenbuchausgabe konstatierte, »kein Interesse« daran, seine Theorie 
der orientalischen Despotie weiterzudenken; man erwehrte sich ihrer auch als 
»marxistisch ungehörig« (Wittfogel 1976/1977, S. V). Wittfogel war, wie Hans- 
Peter Riese (1979) in seinem Artikel über die von Rüdiger Altmann moderierte 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 111 

Düsseldorfer Diskussionsveranstaltung konstatierte, der »wohl verhaßtest[e] 
Gegner des ›sich sozialistisch nennenden Systems‹ (Dutschke) in Osteuropa.« 

Diese Podiumsdiskussion stellte zugleich den ersten öffentlichen Auftritt 
von Wittfogel in Deutschland seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges dar. 
Noch wenige Jahre zuvor wäre er undenkbar gewesen: So berichtete Andreas 
W. Mytze, der 1977 Wittfogels Beiträge zur marxistischen Ästhetik herausgab, 
dass es »schwierig« gewesen sei, an diesen »heranzukommen«, zumal er 
weder in ost- noch in westdeutschen Lexika zur deutschen (Exil-)Literatur 
erwähnt werde (Mytze 1977, S. 78). Auch Mathias Greffrath kam nicht um
hin, im Vorwort der von ihm herausgegebenen Gespräche mit emigrierten 
Sozialwissenschaftlern einzuräumen, dass 1976, als er die zugehörige Sen
dereihe für den WDR konzipiert hatte, weder er noch einer seiner Kollegen 
an Karl August Wittfogel gedacht hatten: »alle glaubten, er sei tot«. Erst ein 
Artikel, der anlässlich des 80. Geburtstages von Wittfogel »ausgerechnet in 
der FAZ« erschienen war, habe sie auf ihn aufmerksam werden lassen. Gref
fraths Erklärung für den fälschlicherweise angenommenen Tod, Wittfogel sei 
»nur zwischen den Fronten verschollen« gewesen, verweist zugleich auf die 
marginalisierte Position, in der sich Wittfogel und andere (ehemalige) Links
intellektuelle befanden (Greffrath 1979a, S. 8): Aufgrund der Verwerfungen der 
Zeit hatten sie, nicht selten als antikommunistische Marxisten, einen neuen 
Zugang zum Marx’schen Werk gefunden; ihr erfahrungsgesättigter Anti
kommunismus entzog sich allerdings dem bipolaren Interpretationsschema 
des Kalten Krieges (vgl. Radkau 1983; Smith 1987, S. 128). Die Neue Folge der 
edition suhrkamp wiederum hatte sich der Aufgabe verschrieben, »das Neue 
[…] an den Rändern des Institutionellen« (Fellinger 2003, S. 62–63) zu suchen. 
Wohl auch aus diesem Grund bat Siegfried Unseld Ende der 1970er Jahre 
Karl August Wittfogel, Karl Marx’ Enthüllungen zur Geschichte der Diplomatie im 
18. Jahrhundert zu edieren. 

Literaturverzeichnis 

Arndt, Andreas (2012): Karl Marx. Versuch über den Zusammenhang seiner 
Theorie. 2., durchgesehene und um ein Nachwort ergänzte Auflage, Ber
lin: Akademie. 

Bohlender, Matthias/Schönfelder, Anna-Sophie/Spekker, Matthias (2020): 
Einleitung. In: Bohlender, Matthias/Schönfelder, Anna-Sophie/Spekker, 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Überlieferung 

Matthias: Wahrheit und Revolution. Studien zur Grundproblematik der 
Marx’schen Gesellschaftskritik. Bielefeld: transcript, S. 7–23. 

Buckmiller, Michael (1988): Die »Marxistische Arbeitswoche« 1923 und die 
Gründung des »Instituts für Sozialforschung«. In: Schmid Noerr, Gunze
lin/van Reijen, Willem (Hg.): Grand Hotel Abgrund. Eine Photobiographie 
der Kritischen Theorie. Hamburg: Junius, S. 141–182. 

Collet, Collet Dobson (1856/1990): Brief an Karl Marx, London, 8. August 1856. 
In: Marx, Karl/Engels, Friedrich: Gesamtausgabe (MEGA2). Bd. III/8, Ber
lin: Dietz/Akademie/de Gruyter, S. 317. 

Conze, Werner (1961): Einleitung. In: Marx, Karl: Manuskripte über die polni
sche Frage (1863–1864). Herausgegeben und eingeleitet von Werner Conze 
und Dieter Hertz-Eichenrode. ’s-Gravenhage: Mouton, S. 7–41. 

Diner, Dan (2003): Konfliktachsen. Zum historischen Profil des 20. Jahrhun
derts. In: Diner, Dan: Gedächtniszeiten. Über jüdische und andere Ge
schichte. München: C.H. Beck, S. 16–31. 

Diner, Dan (2011): Gegenläufige Gemeinsamkeiten. Der Pakt als Ereignis und 
Erinnerung. In: Kaminsky, Anna/Müller, Dietmar/Troebst, Stefan (Hg.): 
Der Hitler-Stalin-Pakt 1939 in den Erinnerungskulturen der Europäer. 
Göttingen: Wallstein, S. 37–46. 

Engels, Friedrich (1853/1987): Brief an Karl Marx, Manchester, 6. Juni 1853. In: 
MEGA2. Bd. III/6, S. 185–191. 

Fellinger, Raimund (2003): Kleine Geschichte der edition suhrkamp. Unter 
Mitarbeit von Wolfgang Schopf. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Fetscher, Iring (1980): Brief an Siegfried Unseld, Frankfurt a.M., 4. Februar 
1980. In: Deutsches Literaturarchiv Marbach, SU.2010.0002. Abdruck mit 
freundlicher Genehmigung des Deutschen Literaturarchivs Marbach und 
der Erbengemeinschaft Iring Fetschers. 

Fetscher, Iring (2018): Marx. Eine Einführung. Mit einem Anhang. Berlin: 
Suhrkamp. 

Gawriltschenko, Swetlana (1990a): Erläuterungen [zu: Karl Marx an Fried
rich Engels in Manchester, London, 23. Mai 1856]. In: MEGA2. Bd. III/8, 
S. 576–578. 

Gawriltschenko, Swetlana (1990b): Erläuterungen [zu: Karl Marx an Collet 
Dobson Collet in London, London, 23. Oktober 1856]. In: MEGA2. Bd. III/8, 
S. 612. 

Greffrath, Mathias (1979a): Vorwort. In: Greffrath, Mathias (Hg.): Die Zerstö
rung einer Zukunft. Gespräche mit emigrierten Sozialwissenschaftlern. 
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 7–18. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 113 

Greffrath, Mathias (1979b): Die hydraulische Gesellschaft und das Gespenst 
der asiatischen Restauration. Gespräch mit Karl August Wittfogel. In: 
Greffrath, Mathias (Hg.): Die Zerstörung einer Zukunft. Gespräche mit 
emigrierten Sozialwissenschaftlern. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 
S. 299–346. 

Haffner, Sebastian (1994): Der Teufelspakt. Die deutsch-russischen Beziehun
gen vom Ersten zum Zweiten Weltkrieg. 4. Auflage, Zürich: Manesse. 

Haumann, Heiko (1996): Geschichte Russlands. München/Zürich: Piper. 
Hecker, Rolf (2000): Erfolgreiche Kooperation: Das Frankfurter Institut für 

Sozialforschung und das Moskauer Marx-Engels-Institut (1924–1928). In: 
Beiträge zur Marx-Engels-Forschung. Neue Folge. Sonderband 2. Berlin/ 
Hamburg: Argument, S. 9–118. 

Hecker, Rolf (2009): Dawid Borisowitsch Rjasanow (1870–1938). In: Benser, 
Günter/Schneider, Michael (Hg.): »Bewahren – Verbreiten – Aufklären«. 
Archivare, Bibliothekare und Sammler der Quellen der deutschsprachigen 
Arbeiterbewegung. Bonn: Friedrich-Ebert-Stiftung, S. 258–267. 

Hedeler, Wladislaw (1997): »Auf Kampfposten« – Rjazanov und Bucharin. In: 
Beiträge zur Marx-Engels-Forschung. Neue Folge. Sonderband 1. Berlin/ 
Hamburg: Argument, S. 193–207. 

Hubmann, Gerald (2007): Von der Politik zur Philologie: Die Marx-Engels- 
Gesamtausgabe. In: Sell, Annette (Hg.): Editionen – Wandel und Wirkung. 
Tübingen: Max Niemeyer, S. 187–201. 

Hutchinson, Lester (1969): Publisher’s Note. In: Marx, Karl: Secret Diplomatic 
History of the Eighteenth Century and The Story of the Life of Lord Palmer
ston. Edited and with Introductions and Notes by Lester Hutchinson. Lon
don: Lawrence & Wishart, S. 5–7. 

Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der KPdSU (1956): Vorwort zur 
zweiten Ausgabe in russischer Sprache. In: Marx, Karl/Engels, Friedrich: 
Werke (MEW). Bd. 1, Berlin: Dietz, S. XXI–XXV. 

Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED (1956): Vorwort zur deut
schen Ausgabe. In: MEW. Bd. 1, S. IX–XIX. 

Institute of Pacific Relations (1951): Hearings before the Subcommittee to In
vestigate the Administration of the Internal Security Act and Other Inter
nal Security Laws of the Committee on the Judiciary United States Senate 
Eighty-Second Congress. First Session on the Institute of Pacific Relations. 
Part 1 (July 25, 26, 31, August 2 and 7, 1951). Washington, D.C.: United States 
Government Printing Office. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Überlieferung 

Lenhard, Philipp (2019): Friedrich Pollock. Die graue Eminenz der Frankfurter 
Schule. Berlin: Jüdischer Verlag im Suhrkamp Verlag. 

Lieber, Hans-Joachim (1960a): [Redaktionelle Bemerkung zu: Karl Marx: Ent
hüllungen zur Geschichte der Diplomatie im 18. Jahrhundert]. In: Marx, 
Karl: Werke, Schriften, Briefe. Bd. III.2. Stuttgart: Cotta, S. 727. 

Lieber, Hans-Joachim (1960b): Nachwort des Herausgebers. In: Marx, Karl: 
Werke, Schriften, Briefe. Bd. III.2. Stuttgart: Cotta, S. 1137–1148. 

Lieber, Hans-Joachim/Furth, Peter (1962): Nachwort. In: Marx, Karl: Werke, 
Schriften, Briefe. Bd. I. Stuttgart: Cotta, S. 988–998. 

Löwenthal, Leo (1980): Mitmachen wollte ich nie. Ein autobiographisches Ge
spräch mit Helmut Dubiel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Marx, Karl (1853/1987): Brief an Friedrich Engels, London, 2. Juni 1853. In: 
MEGA2. Bd. III/6, S. 179–184. 

Marx, Karl (1856/1989): Brief an Friedrich Engels, London, 12. Februar 1856. In: 
MEGA2. Bd. III/7, S. 230–233. 

Marx, Karl (1856–1857/1899): Secret Diplomatic History of the Eighteenth Cen
tury. Edited by his Daughter Eleanor Marx Aveling. London: Swan Sonnen
schein & Co. 

Marx, Karl (1856–1857/1969): Secret Diplomatic History of the Eighteenth Cen
tury and The Story of the Life of Lord Palmerston. Edited and with intro
ductions and notes by Lester Hutchinson. London: Lawrence & Wishart. 

Marx, Karl (1856–1857/1977): Die Geschichte der Geheimdiplomatie des 
18. Jahrhunderts. Über den asiatischen Ursprung der russischen Diploma
tie. Mit Kommentaren von Bernd Rabehl und D. B. Rjasanov. Herausgege
ben von Ulf Wolter. 1. Auflage, Berlin: Olle & Wolter. 

Marx, Karl (1856–1857/1981): Enthüllungen zur Geschichte der Diplomatie im 
18. Jahrhundert. Herausgegeben und eingeleitet von Karl August Wittfo
gel. Übersetzt von Elke Jessett und Iring Fetscher. Mit einem Vorwort von 
Gary L. Ulmen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Marx, Karl (1856a/1990): Brief an Isaac Ironside, Manchester, zwischen 18. und 
21. Juni 1856. In: MEGA2. Bd. III/8, S. 28–29. 

Marx, Karl (1856b/1990): Brief an Collet Dobson Collet, London, 11. August 1856. 
In: MEGA2. Bd. III/8, S. 44. 

Marx, Karl (1856c/1990): Brief an Friedrich Engels, London, 2. Dezember 1856. 
In: MEGA2. Bd. III/8, S. 63–65. 

Marx, Karl (1857/1990): Brief an Friedrich Engels, London, 20. Januar 1857. In: 
MEGA2. Bd. III/8, S. 71–73. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 115 

Marx, Karl (1863–1864/1961): Manuskripte über die polnische Frage 
(1863–1864). Herausgegeben und eingeleitet von Werner Conze und 
Dieter Hertz-Eichenrode. ’s-Gravenhage: Mouton. 

Marx, Karl (1864/1962): Inauguraladresse der Internationalen Arbeiter-Asso
ziation. In: MEW. Bd. 16, S. 5–13. 

Marx, Karl (1866/1962): Instruktionen für die Delegierten des Provisorischen 
Zentralrats zu den einzelnen Fragen. In: MEW. Bd. 16, S. 190–199. 

Marx, Karl (1867/1962): [Rede auf dem Polenmeeting in London am 22. Januar 
1867]. In: MEW. Bd. 16, S. 200–204. 

Migdal, Ulrike (1981): Die Frühgeschichte des Frankfurter Instituts für Sozial
forschung. Frankfurt a.M./New York: Campus. 

Morina, Christina (2017): Die Erfindung des Marxismus. Wie eine Idee die Welt 
eroberte. München: Siedler. 

Mytze, Andreas W. (1977): Wittfogel – Raubdrucke. In: Wittfogel, Karl August: 
Beiträge zur marxistischen Ästhetik. Herausgegeben von Andreas W. Myt
ze. Berlin: europäische ideen, S. 77–81. 

Nippel, Wilfried (2020): Die Arbeit an einem Gesamtwerk von Marx. Engels, 
Bernstein, Kautsky. In: Endreß, Martin/Jansen, Christian (Hg.): Karl Marx 
im 21. Jahrhundert. Bilanz und Perspektiven. Frankfurt a.M./New York: 
Campus, S. 457–509. 

Pollock, Friedrich (1949): Brief an Karl August Wittfogel, Frankfurt a.M., 
30. September 1949. In: Hoover Institution Archives, Karl August Wittfo
gel Collection, Box 37, Folder 8. 

Raddatz, Fritz J. (1979): Vom Versagen der Linken. Ein ZEIT-Gespräch mit Karl 
August Wittfogel. In: Die Zeit, 2. März 1979, S. 46. 

Radkau, Joachim (1983): Der Emigrant als Warner und Renegat. Karl August 
Wittfogels Dämonisierung der »asiatischen Produktionsweise«. In: Exil
forschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 1 (= Stalin und die Intellek
tuellen und andere Themen). München: edition text + kritik, S. 73–94. 

Radkau, Joachim (1991): Nachwort. Der Einbruch von Verfolgung und Exil in 
die Mehrdeutigkeit einer Lebensgeschichte. In: Wittfogel, Karl August: 
Staatliches Konzentrationslager VII. Eine »Erziehungsanstalt« im Dritten 
Reich. Bremen: Edition Temmen, S. 279–290. 

Riese, Hans-Peter (1979): Marschiert die Sowjetunion nach Westen? Kommu
nismus und Pluralität / Eine Diskussion zwischen Wittfogel, Bahro und 
Dutschke in Düsseldorf. In: FAZ, 16. November 1979, S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Überlieferung 

Rjasanoff, N. (1909): Karl Marx über den Ursprung der Vorherrschaft Ruß
lands in Europa. Kritische Untersuchungen. Ergänzungsheft zur Neuen 
Zeit Nr. 5, 5. März 1909. 

Rjazanov, David (1927): Vorwort zur Gesamtausgabe. In: MEGA. Bd. I/1, 
S. IX–XXVIII. 

Rokitjanskij, Jakov (1993): Das tragische Schicksal von David Borisovič Rjaza
nov. Übersetzt von Rolf Hecker. In: Beiträge zur Marx-Engels-Forschung. 
Neue Folge 1993. Hamburg: Argument, S. 3–16. 

Rühl, Lothar (1991): Nachwort. In: Marx, Karl/Engels, Friedrich: Rußlands 
Drang nach Westen. Der Krimkrieg und die europäische Geheimdiploma
tie im 19. Jahrhundert. Zürich: Manesse, S. 609–625. 

Schönfelder, Anna-Sophie (2020): Untergehende oder moderne Herrschafts
formen? Marx über Revolution und Restauration in Europa. In: Bohlen
der, Matthias/Schönfelder, Anna-Sophie/Spekker, Matthias: Wahrheit und 
Revolution. Studien zur Grundproblematik der Marx’schen Gesellschafts- 
kritik. Bielefeld: transcript, S. 77–116. 

Smith, Neil (1987): Rehabilitating a Renegade? The Geography and Politics of 
Karl August Wittfogel. In: Dialectical Anthropology, Jg. 12, H. 1, S. 127–136. 

Spiegel (1980): »Enthüllungen« von Suhrkamp. In: Der Spiegel, H. 12/1980 
(17. März 1980), S. 236. 

Stedman Jones, Gareth (2017): Karl Marx. Die Biographie. Übersetzt von Tho

mas Atzert und Andreas Wirthensohn. Frankfurt a.M.: S. Fischer. 
Strauß, Hanno (1998): Karl Marx über die russisch-englischen Beziehungen im 

18. Jahrhundert in dem Fragment »Revelations of the diplomatic history 
of the 18th Century«. In: Berliner Jahrbuch für osteuropäische Geschichte 
1997. Berlin: Akademie, S. 239–270. 

Suhrkamp (2000): Die Geschichte des Suhrkamp Verlages. 1. Juli 1950 bis 
30. Juni 2000. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Ulmen, Gary L. (1978): The Science of Society. Toward an Understanding of the 
Life and Work of Karl August Wittfogel. The Hague/Paris/New York: Mou
ton. 

Ulmen, Gary L. (1981): Vorwort. Über Wittfogels Weg zur Marxschen Auffas
sung Russlands. Übersetzt von Ulrike Migdal. In: Marx, Karl: Enthüllungen 
zur Geschichte der Diplomatie im 18. Jahrhundert. Herausgegeben und 
eingeleitet von Karl August Wittfogel. Übersetzt von Elke Jessett und Iring 
Fetscher. Mit einem Vorwort von Gary L. Ulmen. Frankfurt a.M.: Suhr
kamp, S. I–XXI. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doris Maja Krüger: Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten 117 

Unseld, Siegfried (1979): Brief an Karl August Wittfogel, [Frankfurt a.M.], 
27. Juni 1979. In: Deutsches Literaturarchiv Marbach, SU.2010.0002. Ab
druck mit freundlicher Genehmigung des Deutschen Literaturarchivs 
Marbach und des Suhrkamp Verlags. 

Wittfogel, Karl August (1936/1991): Staatliches Konzentrationslager VII. Eine 
»Erziehungsanstalt« im Dritten Reich. Bremen: Edition Temmen. 

Wittfogel, Karl August (1949): Brief an Friedrich Pollock, New York, 24. April 
1949. In: Hoover Institution Archives, Karl August Wittfogel Collection, Box 
37, Folder 8. 

Wittfogel, Karl August (1957): Lebenslauf, New York, 10. März 1957. In: Hoover 
Institution Archives, Karl August Wittfogel Collection, Box 3, Folder 11. 

Wittfogel, Karl August (1961/1977): Vorwort zur deutschen Ausgabe. In: Wittfo
gel, Karl August: Die Orientalische Despotie. Eine vergleichende Untersu
chung totaler Macht. Mit einem Vorwort zur Taschenbuchausgabe. Frank
furt a.M./Berlin/Wien: Ullstein, S. 19-22. 

Wittfogel, Karl August (1962/1977): Die Orientalische Despotie. Eine verglei
chende Untersuchung totaler Macht. Mit einem Vorwort zur Taschenbuch
ausgabe. Frankfurt a.M./Berlin/Wien: Ullstein. 

Wittfogel, Karl August (1971/1977): Nachwort. Neue Fragen, die aus den alten 
Fragen über die marxistische Ästhetik hervorwachsen. In: Wittfogel, Karl 
August: Beiträge zur marxistischen Ästhetik. Herausgegeben von Andreas 
W. Mytze. Berlin: europäische ideen, S. 66–76. 

Wittfogel, Karl August (1976/1977): Ein neues Vorwort zu einem Buche das sich 
als sehr »beunruhigend« erweist. In: Wittfogel, Karl August: Die Orientali
sche Despotie. Eine vergleichende Untersuchung totaler Macht. Mit einem 
Vorwort zur Taschenbuchausgabe. Frankfurt a.M./Berlin/Wien: Ullstein, 
S. V–XVIII. 

Wittfogel, Karl August (1979a): Brief an Siegfried Unseld, New York, 12. Juli 
1979. In: Deutsches Literaturarchiv Marbach, SU.2010.0002. Abdruck mit 
freundlicher Genehmigung des Deutschen Literaturarchivs Marbach. 

Wittfogel, Karl August (1979b): Brief an Siegfried Unseld, New York, 9. August 
1979. In: Deutsches Literaturarchiv Marbach, SU.2010.0002. Abdruck mit 
freundlicher Genehmigung des Deutschen Literaturarchivs Marbach. 

Wittfogel, Karl August (1981a): Einleitung zu Marx’ »Enthüllungen zur Ge
schichte der Diplomatie im 18. Jahrhundert«. Übersetzt von Ulrike Migdal. 
In: Marx, Karl: Enthüllungen zur Geschichte der Diplomatie im 18. Jahr
hundert. Herausgegeben und eingeleitet von Karl August Wittfogel. Über

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Überlieferung 

setzt von Elke Jessett und Iring Fetscher. Mit einem Vorwort von Gary L. 
Ulmen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. XXIII–XCIII. 

Wittfogel, Karl August (1981b): Foreword Concerning Arguments that Have 
Become Increasingly »Disquieting«. In: Wittfogel, Karl August: Orien
tal Despotism. A Comparative Study of Total Power. New York: Vintage, 
S. xxi–liv. 

Wolter, Ulf (1978): Editorische Vorbemerkungen. In: Marx, Karl: Die Geschich
te der Geheimdiplomatie des 18. Jahrhunderts. Über den asiatischen Ur
sprung der russischen Diplomatie. Mit Kommentaren von Bernd Rabehl 
und D. B. Rjasanov. Herausgegeben von Ulf Wolter. 2. Auflage, Berlin: Olle 
& Wolter, S. 7-24. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frostbite: Marx und Marxismus im Kalten Krieg 

Robert Zwarg 

Als 1970 der erste amerikanische Sammelband erschien, der sich explizit aus 
der Perspektive der New Left mit dem Kritischen Theoretiker Herbert Marcuse 
beschäftigte, fand sich darin eine Diagnose des Herausgebers Paul Breines, die 
nicht nur überraschen mag, sondern aus der selbst Verwirrung und Bestür
zung spricht: »At present, the New Left appears to have utterly and decisively 
freaked out« – die Linke ist verrückt geworden. Breines fuhr fort: 

»Actions and theories are now upheld or denounced in the name of Marx

ism-Leninism, proletarian internationalism, revolutionary discipline, the 
working class, the Black Panther Party, Chairman Mao, the National Liber
ation Front of Vietnam, the dictatorship of the proletariat, the seizure of 
state power, armed struggle, and, here and there, Stalin, Georgi Dimitrov, 
and the People’s Republic of Albania. At least momentarily, genuine auto- 
critique or critical self-reflection is scarce« (Breines 1970, S. 9). 

Offensichtlich sah sich Breines, der in Madison, Wisconsin u.a. bei George 
L. Mosse studierte und in den 1970er Jahren an den sogenannten freedom 
rides in die de facto segregierten US-amerikanischen Südstaaten teilgenom
men hatte, einem neuen Phänomen gegenüber. Zugleich sprach aus den 
Zeilen manifeste Frustration. Die politische Konzentration schien sich zu 
zerstreuen, die Träger vermeintlich revolutionären Handelns beständig zu 
wechseln. Tatsächlich war 1970 für die amerikanische Studentenbewegung 
kein gutes Jahr. Im Juni 1969 hatte sich die größte landesweite Organisation, 
die Students for a Democratic Society (SDS), bei ihrer Jahresversammlung 
in Chicago aufgrund innerer Streitigkeiten, Uneinigkeit in der Militanzfrage 
und allgemeiner strategischer Ratlosigkeit gespalten. Maßgeblich verant
wortlich für den Bruch war die maoistische Progressive Labor Party (PLP), 
der stärkste Gegenpart zum basisdemokratischen, eher zur Hippie-Kultur 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Überlieferung 

gehörenden Teil der Studentenbewegung. Die PLP war aus dem orthodox- 
kommunistischen, an Stalin und Mao orientierten linken Flügel der Jugend
organisation der Kommunistischen Partei hervorgegangen und hatte seit 
Mitte der 1960er Jahre begonnen, vor allem an der Harvard University die SDS 
zu unterwandern. Während die Hippies radikale Veränderung nicht durch 
traditionelle Organisierung, sondern vor allem durch die Transformation des 
vormals Privaten und die »Befreiung« des eigenen Selbst erreichen wollten, 
verkörperte die PLP das genaue Gegenteil. Vielen erschienen sie geradezu 
als Karikatur orthodoxer Kadermentalität, die wohl nur die wenigsten aus 
eigener Erfahrung kannten. »Die PL-Leute kamen den echten SDS-Kämpfern 
wie Roboter vor. Sie trugen kurzgeschnittenes Haar, womit sie Gegnerschaft 
zu den Hippies signalisierten«, erinnert sich Paul Berman, der in den späten 
1960er Jahren SDS-Aktivist in New York war. Auch im Habitus, gekennzeich
net von einer »straffe[n], fast militärische[n] Disziplin«, unterschied sich die 
PLP deutlich vom Rest der Bewegung. 

»Bei Versammlungen fielen sie durch ihre Höflichkeit und argumentatives 
Geschick auf. Sie hoben die Hand und zitierten Stalin oder Mao mit aus
drucksloser Stimme, was im amerikanischen Englisch außerordentlich selt
sam klingt« (Berman 1998, S. 69–70). 

Der PLP gelang es Ende der 1960er Jahre, den Antikommunismus der SDS 
aufzuweichen und ihre landesweite Führung zu übernehmen. Auf der Jahres
versammlung 1969 in Chicago kam es schließlich zum Bruch. Teile derjenigen 
Gruppen, die die Spaltung vorangetrieben hatten, sollten als die sogenannten 
Weathermen bekannt werden. Benannt hatte sich die Gruppe um Bill Ayers, 
Mark Rudd und Bernadine Dohrn nach einer Liedzeile Bob Dylans: »You don’t 
need a weathermen, to know which way the wind blows«, heißt es in dem 
Song Subterranean Homesick Blues. Tatsächlich mochte diese Einschätzung 
wohl einzig und allein für die Weathermen gegolten haben; in der Überzeu
gung, dass sich nur durch ein höheres Maß an Gewalt die gesellschaftlichen 
Widersprüche zuspitzen lassen, verübten sie in den folgenden Jahren zahlrei
che Anschläge. Für den Rest der New Left dürfte die Einschätzung der sozialen 
Großwetterlage deutlich schwieriger gewesen sein. Trotz enormer Mobilisie
rungserfolge gegen den Militäreinsatz in Vietnam war an der Anti-Kriegsfront 
kein Erfolg zu verzeichnen; die Verbindung mit der Bürgerrechtsbewegung, 
die Mitte der 1960er Jahre zu maßgeblichen legislativen Errungenschaften 
geführt hatte – beispielsweise der Civil Rights Act 1964 und der Voting Rights 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Zwarg: Frostbite: Marx und Marxismus im Kalten Krieg 121 

Act ein Jahr später –, war zerbrochen. Das Student Nonviolent Coordinating 
Committee (SNCC) hatte bereits 1966 alle weißen Mitglieder zum Austritt 
aufgefordert und transformierte sich sukzessive zur Black Panther Party, die 
den Grundsatz der Gewaltlosigkeit nicht länger teilte und sich zunehmend auf 
eine gleichsam organisch-biologische, mit höchster Authentizität versehene 
Idee von blackness berief. In den vor dem Hintergrund der deutschen Studen
tenbewegung verfassten Worten Adornos: »Man erfuhr die Krise von Praxis in 
der Gestalt: nicht wissen, was man tun soll« (Adorno 1970/1998, S. 762). 

Paul Breinesʼ Diagnose ist nicht nur deswegen bedeutsam, weil sie ein ein
drucksvolles Panorama von so gut wie jeder Ende der 1960er Jahre existieren
den, marxistischen Spielart enthält und aufmerksam die zunehmende Verla
gerung der revolutionären Hoffnungen in die Dritte Welt und eine hyperbo
lische Rhetorik der Orthodoxie konstatiert. Auffällig ist vielmehr der Aufstieg 
der PLP und des Marxismus überhaupt. Zugespitzt: Nicht ein Zuwenig an Mar
xismus war in den Jahren 1969/70 aus der Sicht von Breines und vielen anderen 
ein Problem, sondern ein Zuviel. Vor dem Hintergrund, dass nur zwei Jahre 
zuvor Herbert Marcuse der amerikanischen New Left bescheinigt hatte, »nicht 
orthodox marxistisch oder sozialistisch«, sondern »durch ein tiefes Misstrau
en gegen alle Ideologie, auch gegen die sozialistische Ideologie« (Marcuse 1967, 
S. 398) gekennzeichnet zu sein, ist dies durchaus verwunderlich. 

Sowohl die Irritation von Paul Breines über den rasanten Aufstieg und 
ebenso schnellen Verfall des Marxismus als auch Marcuses Einschätzung der 
New Left zwei Jahre zuvor treffen etwas von der Besonderheit des Marxis
mus in den Vereinigten Staaten. Anders als beispielsweise in Deutschland, 
Frankreich oder Italien ist der Marxismus in der amerikanischen New Left 
ein Spätphänomen. Mehr noch: Er ist Ausdruck einer Krise. Paul Breines und 
andere versuchten dieser Krise in den 1970er und 1980er Jahren – maßgeblich 
vermittels der beiden Zeitschriften Telos und New German Critique – durch 
die Aneignung europäischer Denktraditionen beizukommen, insbesondere 
der Kritischen Theorie und jener Strömung innerhalb des Marxismus, die als 
Gegenpart zu Orthodoxie und Dogmatismus wahrgenommen wurde: dem 
sogenannten Westlichen Marxismus (vgl. ausführlich Zwarg 2017). Die Fokus
sierung auf die Kritische Theorie einerseits und den vornehmlich als Theorie 
und weniger als Praxis auftretenden Westlichen Marxismus andererseits 
reagierte dabei bereits auf die ambivalente Rolle des Marxismus in Amerika 
seit der Nachkriegszeit, sein eigentümliches Oszillieren zwischen subkutaner, 
latenter Existenz und seiner manifesten Anrufung als Schreckgespenst im 
Kalten Krieg. Noch 1971 eröffnete ein Band, der die Beiträge der »Socialist 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Überlieferung 

Scholars Conference« versammelte, mit dem Eingeständnis: »At no time did 
socialism show the strength in the United States that it did in most of Europe 
and the Third World« (Fischer 1971, S. v). 

Die folgenden Ausführungen widmen sich daher schlaglichtartig – und au
ßerhalb des Milieus von Paul Breines – der US-amerikanischen Auseinander
setzung mit dem Werk von Karl Marx und dem Marxismus im Kontext des Kal
ten Krieges. Ihnen liegen zwei Hypothesen zugrunde: erstens, dass der Kalte 
Krieg nicht nur in historisch-politischer Perspektive, beispielsweise im Hin
blick auf die antikommunistischen Initiativen des berüchtigten Senators Jo
seph McCarthy, von zentraler Bedeutung ist, sondern auch in die Marx-Lektü
ren und das kulturelle Gefüge hineinwirkt. Und zweitens, dass es etwas in der 
grundlegenden Konstitution des amerikanischen Gemeinwesens gibt, das sich 
der Kompatibilität mit dem marxistischen Theoriegebäude und der in ihm ein
gelassenen Geschichtsphilosophie zu widersetzen scheint. Dies gilt sowohl für 
die praktisch-institutionelle Ebene (beispielsweise Parteien oder die Arbeiter- 
und Gewerkschaftsbewegung) als auch für die darin immer schon mitschwin
gende Perspektive einer radikalen Umwälzung der Gesellschaft. Zugespitzt lie
ße sich sagen, dass die Revolution, die der Marxismus versprach, den nord
amerikanischen Kontinent in gewissem Sinne niemals erreicht hat – oder, dar
auf wird zurückzukommen zu sein, dort nicht ankommen brauchte, weil sie 
bereits den Gründungsakt Amerikas darstellte. Nicht nur hatte es in Nordame
rika keine sozialistische oder kommunistische Revolution gegeben, auch die 
entsprechenden Parteien blieben meist nur auf lokaler Ebene aktiv. Die von 
der Theorie postulierten Bedingungen der Möglichkeit einer radikalen Verän
derung schienen in den Vereinigten Staaten noch weniger gegeben zu sein als 
in Europa, wo sich zudem die Revolution gerade nicht in dem Land mit der 
fortgeschrittensten industriell-kapitalistischen Gesellschaft vollzog, sondern 
im maßgeblich agrarisch geprägten Russland. 

Beide Hypothesen, die mit jeweils verschiedenen Analyseebenen ver
bunden sind, bedürfen der Erklärung: Das Marx’sche Werk im Besonderen 
sowie der Marxismus im Allgemeinen sind durch einen Doppelcharakter 
gekennzeichnet, der in den historischen Phasen seiner Tradierung jeweils un
terschiedlich betont wurde. Schon immer ließ sich die marxistische Theorie 
als beides verstehen: als Analyse und Methode einerseits und als geschichts
philosophischer Entwurf und Anleitung für die Praxis andererseits. Gerade 
die prominentesten Begriffe der marxistischen Nomenklatur leben nicht nur 
von dieser Ambiguität, sondern erhalten ihre Bedeutung recht eigentlich 
erst durch die Gravitation hin zur Praxis: Klasse ist sowohl ein analytischer 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Zwarg: Frostbite: Marx und Marxismus im Kalten Krieg 123 

Terminus, der etwas über die Stellung im Produktionsprozess und den Besitz 
oder Nicht-Besitz von Produktionsmitteln aussagt, als auch dasjenige, was im 
Akt der Erkenntnis – als Klassenbewusstsein – den Impuls zur verändernden 
Praxis darstellen soll. Für die Tradierung des Marxismus hat dieser Doppel
charakter Folgen. Auch wenn sich im Grunde jedes System kapitalistischer 
Warenproduktion mit den Begriffen des Kapitals analysieren lässt, treten die 
begrifflich aus dem Kapitalismus in seinem »idealen Durchschnittschnitt« 
(Marx 1894/1989, S. 839) extrapolierten Kategorien immer nur historisch- 
spezifisch auf. Darüber hinaus ist nicht jede kapitalistische Formation in 
demselben Maße der praktischen Motivation offen. Gerade dies lässt sich 
anhand der Vereinigten Staaten demonstrieren, denn natürlich gab es auch 
marxistische Analysen amerikanischer Provenienz. Deren praktische Wirkung 
war allerdings eine ganz andere – und es ist gerade das Auseinanderfallen 
dieser beiden Aspekte, das erklärungsbedürftig ist und dessen Gründe im 
amerikanischen Gemeinwesen zu suchen sind. Ein Blick in die Nachkriegszeit 
und die Auswirkungen des Kalten Krieges sowie die Auseinandersetzung mit 
einer prominenten Marx-Lektüre soll im Folgenden also nicht nur verdeut
lichen, warum man über die Virulenz marxistischer Versatzstücke Ende der 
1960er Jahre überrascht sein konnte, sondern auch, warum das Verhältnis 
zwischen dem Marxismus und den Vereinigten Staaten bis heute ein schwie
riges ist. Dazu ist allerdings nicht nur auf konkrete Texte zu rekurrieren, 
sondern auch der kulturelle Zeitgeist in den Blick zu nehmen, in dem sich 
die kulturellen und historischen Bedingungen, die der Wirkmächtigkeit einer 
Theorie entgegenkommen oder nicht, oft sehr viel deutlicher wahrnehmen 
lassen. 

Gegenwart und Zukunft in der verwalteten Welt – 
und eine Ehrenrettung des Kalten Krieges 

Wenn die marxistische Theorie nicht nur ein Instrumentarium zur Analyse der 
Gegenwart darstellt, sondern auch einen Schlüssel für die Zukunft, so muss 
bezüglich der amerikanischen Rezeption zunächst nach dem historischen Be
wusstsein gefragt werden, also nach dem Bild von Vergangenheit, Gegenwart 
und Zukunft, das in der Nachkriegszeit vorherrschend war. Anders noch als 
die Wissenschaft scheint vor allem die Kultur, Werke der Literatur, des Films 
oder der bildenden Kunst, für diese Dimension sensibel zu sein. In einem der 
jeweils für ein anderes Leben des Protagonisten Ferguson stehenden Kapitel 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Überlieferung 

von Paul Austers Roman 4 3 2 1 aus dem Jahr 2017 gibt es beispielsweise eine 
Passage, in der Ferguson Nummer 1 drei Tage nach dem Beginn des Jahres 
1960 alle maßgeblichen Motive des Lebens in den 1950er Jahren versammelt, 
was wiederum eindrücklich die Ambitionen erhellt, die in der folgenden De
kade virulent werden sollten. Aus irgendeinem Grund, so sinniert Ferguson, 
stand für ihn die Zeit der beginnenden 1960er Jahre im Zeichen ekstatischer 
Erneuerung, die sich in einer Person verdichtete, 

»hatte der doch sein ganzes bewusstes Leben in den Fünfzigern mit einem 
Mann als Präsidenten verbracht, dem herzkranken, golfspielenden Exge
neral, und Kennedy erschien ihm als etwas Neues und außerordentlich 
Bemerkenswertes, ein vitaler junger Mann, der die Welt verändern woll
te, die ungerechte Welt der Rassendiskriminierung, die idiotische Welt 
des Kalten Krieges, die gefährliche Welt des geistlosen amerikanischen 
Materialismus, und da kein anderer Kandidat diese Probleme zu seiner 
Zufriedenheit ansprach, stand für Ferguson fest, dass Kennedy der Mann 
der Zukunft war« (Auster 2017, S. 117). 

Geboren wurde Austers Protagonist – wie der Autor selbst und wie viele der 
späteren Aktivisten der Studentenbewegung – in den 1940er Jahren, genau
er gesagt im Jahr 1947. Der alte Mann, von dem Ferguson spricht, ist der 34. 
Präsident der Vereinigten Staaten, Dwight D. Eisenhower, der 1961 von John 
F. Kennedy abgelöst wurde. Die Symbolkraft, die der junge Kennedy gegen
über dem alten Eisenhower ausstrahlte, ja überhaupt die Aufladung, die das 
Adjektiv »jung« und sein Träger »die Jugend« in jener Zeit erhielt, ist schwer zu 
überschätzen. Ferguson (Auster) war sehr wahrscheinlich nicht allein mit sei
ner geradezu messianischen Überfrachtung der Figur Kennedys, der in dieser 
Passage überantwortet wird, die Statik des Kalten Krieges aufzubrechen, das 
atomare Wettrüsten zu beenden, die de facto immer noch bestehende Segre
gation zu beenden und aus der Welt des »geistlosen amerikanischen Materia
lismus« herauszuführen. Kurz – und damit endet das Zitat – Kennedy war der 
Mann der Zukunft. 

Das sagt freilich weniger über Kennedy aus als über die zeitliche Textur 
des amerikanischen Lebens, also über das vorherrschende Verständnis von 
Gegenwart und Zukunft. Bekanntermaßen lauteten die Begriffe der Kriti
schen Theoretiker für die (amerikanische wie europäische) Nachkriegszeit 
»verwaltete Welt« (Adorno 1959/1998) und »eindimensionale Gesellschaft« 
(Marcuse 1964/2004); beide sollten das Verschwinden von Spontaneität, eine 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Zwarg: Frostbite: Marx und Marxismus im Kalten Krieg 125 

eigentümliche Form der Statik und der Planung sowie das Ende traditioneller 
Systemantagonismen auf den Begriff bringen. Eine Zukunft jenseits der durch 
die Verwaltung vorgegebenen, eine Zukunft gar, die über das Bestehende hin
ausgeht, das ist einer so verfassten Gesellschaft fremd – auch dort, wo die 
Zukunft am stärksten beschworen wurde. Verdeutlichen lässt sich dies durch 
einen Blick in die Kulturindustrie, gleichsam dem manifesten Ausdruck des 
gesellschaftlichen Unbewussten, genauer gesagt, durch die Gegenüberstel
lung zweier Filmgenres, die die Nachkriegskultur dominierten und auf ihre 
je eigene Weise Rückschlüsse auf die gesellschaftlichen Verhältnisse und das 
historische Bewusstsein erlauben: der Film Noir und das Genre der Science 
Fiction. Während der Film Noir nicht nur als ästhetische Verarbeitung neuer 
ökonomischer wie politischer Verhältnisse der 1940er und 1950er Jahre gelesen 
werden kann, sondern auch als Genre, das in seinem Innersten individuel
le Handlungsunfähigkeit und die vollkommene Verdunklung der Zukunft 
inszeniert, steht Science Fiction für die geradezu hyperbolische Anrufung 
der Zukunft, die sich bei näherer Betrachtung jedoch als die alte Gegenwart 
herausstellt. 

Ob es sich beim Film Noir tatsächlich um ein Genre im strengen Sinne han
delt, ist nach wie vor umstritten; immerhin handelte es sich zunächst um ei
ne Fremdzuschreibung. Fest steht, dass in den 1940er und 1950er Jahren eine 
Reihe von Filmen aus der Tradition des Krimis produziert wurden, deren Äs
thetik, Setting, Dramaturgie, Stoffe und Handlungen den französischen Kri
tiker Nino Frank 1946 dazu brachten, von einem neuen Typus, dem Film Noir 
zu sprechen (vgl. Holt 2006, S. 24). Als Beginn der klassischen Noir-Ära gilt zu
meist John Hustons The Maltese Falcon (1941), während ihr Ende mit Robert Ald
richs Kiss Me Deadly (1958) datiert wird. Ursprünglich handelte es sich um rea
listisch angelegte Kriminalfilme, häufig zentriert um einen innerlich gebro
chenen, nach außen verhärteten Detektiv und nicht selten eine als Femme fa
tale gezeichnete Frauenfigur; Mord, der kaltblütig geplante wie der gleichsam 
schicksalhaft zufällige, Raub, Gier und nicht zuletzt Begierde und Eifersucht, 
dies waren die Themen der klassischen Noir-Filme: »unscheinbare, alltägliche 
Menschen, aber in ihrem Inneren ohne Halt. Ein kleiner Zufall wirft sie aus 
der Bahn und treibt sie, Spielball der eigenen Gier, ins Verbrechen und Ver
derben« (Böhringer 1998, S. 12). Cinematographisch dominierte eine düstere 
Belichtung, häufige Nachtszenen, starke Hell-Dunkel-Kontraste, ungewöhn
liche, wechselnde Kameraperspektiven und die Dominanz des Vertikalen ge
genüber dem Horizontalen. Die Wirkung dieser stark vom deutschen Expres
sionismus beeinflussten Noir-Ästhetik ist noch heute spürbar, wie die jüngs

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Überlieferung 

ten Batman-Verfilmungen, The Man Who Wasn’t There (2001) von den Coen-Brü
dern oder Todd Phillips’ Joker (2019) zeigen. 

Was den Film Noir hier von Interesse sein lässt, ist das Grundgefühl, das 
Filme wie Edgar G. Ulmers Detour (1945), Fritz Langs Scarlett Street (1945) und 
Jacques Tourneurs Out of the Past (1947) verbindet. Denn während der Western, 
das andere klassische amerikanische Genre, das Individuum als Held, die Wei
te des Landes und Offenheit des Horizonts der Möglichkeiten in Szene setzt 
– und damit gewissermaßen den Mythos des amerikanischen Gemeinwesens 
(vgl. Pippin 2010; Böhringer 1998) –, ist der Film Noir gewissermaßen die kul
turindustrielle Verarbeitung der urbanen Schattenseiten der Modernisierung, 
die im Western nur als Bedrohung einer von vormodernen Werten wie Ehre 
und einer quasi göttlichen Gerechtigkeit gekennzeichneten Welt sichtbar sind. 
Im Film Noir ist der bürgerliche Alltag eine bloße Fassade, hinter der ökono
mische Gier, Gewalt und Begierde lauern. Zwar agieren die Subjekte, aber sie 
scheinen es nicht aus freien Stücken und schon gar nicht in klarer Kenntnis der 
Gründe ihres Handelns zu tun (nicht zufällig gibt es in Noir-Filmen häufig eine 
Erzählerstimme, die das Geschehen für den Zuschauer einordnet). Zuweilen 
handeln sie sogar im Wissen um dessen Zwecklosigkeit, kurz: sie handeln fa
talistisch. Robert B. Pippin, der seine Auseinandersetzung mit dem Film Noir 
unter den Begriff des Fatalismus gestellt hat, schreibt: »The standard picture 
is of people ›trapped‹ either (somewhat paradoxically) by themselves (by who 
they have become), or by an anonymous and autonomous social order societal 
machine, or by a vast purposeless play of uncontrollable fortune, chance« (Pip
pin 2012, S. 11). 

Vor dem Hintergrund der Marx’schen Theorie lässt sich diese Charakteri
sierung des Film Noir leicht als Verarbeitung, Inszenierung und Dramatisie
rung von Entfremdungsphänomenen lesen, unterfüttert von einer psychoana
lytischen Tiefenschicht, in der das Subjekt – sowohl in gesellschaftlicher wie 
auch in individualpsychologischer Hinsicht – nicht »Herr im eigenen Hause« 
(Sigmund Freud) ist. Zweifellos noch unter dem Eindruck des Krieges und des 
Holocausts stehend – Fritz Lang und Edgar G. Ulmer sind nur zwei Beispiele 
für die zahlreichen Emigranten in Hollywood –, zeichnet der Film Noir eine 
Gegenwart ohne Zukunft, in der nicht das menschliche Handeln geschichts
mächtig ist, sondern blinde, schicksalhafte Kräfte. Und so sehr sich diese Ver
hältnisse gerade durch den Rückgriff auf Marx analysieren ließen, so sehr wi
derstreben sie doch der im Marxismus aufgehobenen Geschichts- und Revo
lutionstheorie. Angesichts einer undurchschaubaren Welt, abstrakter Kräfte 
und Mächte sowie eines unergründlichen und tendenziell zu allem Schlechten 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Zwarg: Frostbite: Marx und Marxismus im Kalten Krieg 127 

fähigen Subjekts wird eine Veränderung der Gegenwart und damit eine Öff
nung der Zukunft geradezu undenkbar. 

Ähnlich verhält es sich paradoxerweise auch mit einem viel weniger realis
tischen, dafür aber qua definitionem mit der Zukunft beschäftigten Genre, das 
ebenfalls für die gesellschaftliche Stimmung der Nachkriegszeit charakteris
tisch ist und viel stärker noch als der Film Noir auf den immer mehr Kontur ge
winnenden Kalten Krieg reagiert: Science Fiction. Ging es bereits im Genre der 
utopischen Romane des 16. und 17. Jahrhunderts recht eigentlich um die Ge
genwart, so gilt dies auch für den modernen Nachfolger. Zwar gab es im späten 
19. und frühen 20. Jahrhundert eine wahrnehmbare Affinität zwischen literari
schen Science-Fiction-Autoren und dem Sozialismus – man denke an Edward 
Bellamy, H. G. Wells und William Morris (vgl. Csicsery-Ronay 2003, S. 114) – 
und vor allem in Filme nach 1960 wanderten sukzessive marxistische Ideen 
ein. Doch gerade in den USA war diese Affinität in der Zeit nach dem Zwei
ten Weltkrieg besonders gering ausgeprägt. Sie werden an dieser Stelle her
vorgehoben, weil sich im Science-Fiction-Film der Nachkriegszeit nicht nur 
die Verstellung der Zukunft durch eine vor allem technokratisch gedachte Ge
genwart nachvollziehen lässt, sondern auch die Art und Weise, in der sich die 
Blockkonfrontation in die Produkte der Kulturindustrie einschrieb. Nominell 
und gemäß ihrem Setting spielten die Filme zwar natürlich in der Zukunft; sie 
nutzen zum Teil avancierte Kinotechniken, und lange bevor elektronische Mu
sik ihren Status als ernst zu nehmende Avantgarde erhielt, kündigten schon 
Theremins und die ersten Analogsynthesizer die Ankunft von Ufos und aller
lei außerweltlichen Wesen an (vgl. Barry 2018). Während jedoch in früheren 
Science-Fiction-Werken vermittels des Szenarios einer außerirdischen Bedro
hung gewissermaßen Probleme der Menschheit als Gattung verhandelt wur
den, dominierte in den Vereinigten Staaten das Bild eines individuellen, tech
nizistisch angelegten Erfinders, aus dem deutlich der amerikanisch geprägte 
Individualismus sprach: 

»The model protagonist of US sf was not the socialist scientist working for 
the scientific reorganization of humanity, but the polymathic engineer- 
adventurer-entrepreneur embodied in the figure of the individual genius- 
inventor, Edison« (Csicsery-Ronay jr. 2003, S. 115). 

Was als ferne Zeit präsentiert wurde, trug dementsprechend oft sehr deutlich 
die Spuren der Gegenwart. So sieht sich beispielsweise die Erde in dem Film 
The Day, the Earth Stood Still von Robert Wise aus dem Jahre 1951 einer unfass

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Überlieferung 

baren Bedrohung von außen gegenüber, einer fremden Macht, die die Kräfte 
des Universums in Schach hält und eine Armee von technologisch weit fort
geschrittenen Superrobotern unterhält, die noch dazu unerkannt unter den 
Menschen wandeln können. Ganz ähnlich wird in Don Siegels Invasion of the 
Body Snatchers (1956) eine kleine amerikanische Stadt von mysteriösen Außer
irdischen bedroht, die die Körper der normalen Menschen übernehmen, sie 
in geist- und gefühllose Maschinen verwandeln und so die Gemeinde gleich
sam unterwandern. Es fällt nicht schwer, hinter solchen Szenarien die Block
konfrontation und die allgemeine Angst vor der Sowjetunion zu erkennen. Die 
sogenannte red scare und die antikommunistische Hexenjagd des Senators Jo
seph McCarthy evozierten regelmäßig den Topos der kommunistischen Unter
wanderung, der Unerkennbarkeit von sowjetischen Agenten oder kommunis
tischen Sympathisanten – der Erfolg der Serie The Americans lebte von diesem 
Szenario – und der drohenden technischen Übergelegenheit der Sowjetuni
on. Bedroht sahen sich die Vereinigten Staaten zu jener Zeit von einem Land, 
das zugleich als rückschrittlich und avanciert vorgestellt wurde, und es war 
die Angst vor einer kommunistischen Zukunft, die die Festigung und Rettung 
der amerikanischen Gegenwart umso mehr in den Mittelpunkt rückte und den 
Science-Fiction-Filmen einen dezidiert anti-utopischen Gehalt verlieh. »The 
word ›utopian‹ became associated in the popular mind with Soviet commu
nism, and sf of the immediate postwar period was dominated by anti-utopian 
themes« (ebd.). 

Unbestritten haben die Blockkonfrontation und die antikommunistische 
Rhetorik die Rezeption von Marxʼ Schriften und des Marxismus deutlich er
schwert. Leicht übersehen wird dabei aber, inwiefern der Kalte Krieg als po
litischer Konflikt die Auseinandersetzung mit Marx vor dem Hintergrund des 
Interesses an einer fundamental anderen Gesellschaft als Möglichkeit noch of
fenhielt, ja dass die Rigidität der Kalten-Kriegs-Propaganda darauf beruhte, 
dass Kommunismus und Sozialismus noch als Gegner und damit als mögliche 
Alternative betrachtet wurden – etwas, das sich erst 1989 fundamental änderte. 
Mit Blick auf die Entwicklungen in den 1990er und 2000er Jahren lohnt es sich 
daher, daran zu erinnern, dass es sich beim Kalten Krieg um einen ideologi
schen Konflikt handelte – ein Konflikt, der zur Entscheidung darüber zwang, 
welches Wertesystem man befürwortete. Gerade deswegen war die Grundlage 
des Konflikts recht eigentlich der Universalismus, so Walter Benn-Michaels: 
»Ideological conflicts are universal, in other words, precisely because, unlike 
conflicts of interest, they involve disagreement, and it is the mere possibility 
of disagreement that is universalizing« (Benn-Michaels 2004, S. 31). Der Par

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Zwarg: Frostbite: Marx und Marxismus im Kalten Krieg 129 

teinahme für eine Idee gegenüber anderen Ideen ist nicht nur der Anspruch 
inhärent, dass diese richtig und andere falsch ist, sondern auch, dass sie rich
tig für alle ist, unabhängig von der jeweiligen Perspektive: 

»the idea of truth’s universality is nothing but a consequence of our disagree
ment. The universal does not compel our agreement, it is implied by our dis
agreement; and we invoke the universal not to resolve our disagreement but 
to explain the fact that we disagree« (ebd.). 

Transformieren sich wiederum Konflikte zwischen Ideen in Konflikte zwi
schen Kulturen oder Identitäten, verschwindet die universalistische Basis; 
ideologische Differenzen, mit anderen Worten, möchten nach einer Seite hin 
aufgelöst werden. Kulturelle oder identitäre Differenzen werden zum Wert an 
sich, zum gleichsam wesenhaften und schützenswerten Gut. 

Marx-Lektüren 

Freilich ändert das nichts daran, dass die Nachkriegszeit der politischen oder 
auch wissenschaftlich-theoretischen Auseinandersetzung mit Karl Marx nicht 
unbedingt zuträglich war. Das zeigt bereits die Publikationsgeschichte seiner 
wichtigsten Werke. Erst 1970 wurde die bis lange Zeit maßgebliche englische 
Übersetzung von Das Kapital von Samuel Moore und Edward Aveling aus dem 
Jahr 1887 wiederveröffentlicht (vgl. Marx 1970). Die Ökonomisch-philosophischen 
Manuskripte, deren Entdeckung und Veröffentlichung 1932 eine ganze Genera
tion von Marxisten beeinflusst hatte, waren 1959 erstmals in englischer Über
setzung erschienen, blieben im englischsprachigen Raum allerdings so gut wie 
unbekannt (vgl. Marx 1959). 1968 erschien in New Left Review ein Artikel von 
Martin Nicolaus unter der Überschrift The Unknown Marx, der dem englisch
sprachigen Publikum den Karl Marx der Grundrisse vorstellte und damit eine 
neue Dynamik in der Marx-Lektüre einläutete (vgl. Nicolaus 1968). 1973 veröf
fentlichte Pelican Books dann eine amerikanische Ausgabe (vgl. Marx 1973). 

Bis dahin waren Marx und Marxismus als Themen entweder unter Emi
granten, die mit den europäischen Traditionen noch vertraut waren, Partei
kommunisten oder marginalisierten Kleingruppen von Sozialisten präsent; 
Zeitschriften wie Monthly Review (gegr. 1949), die anders als Partisan Review 
(gegr. 1934) ihrer kommunistischen Prägung treu blieben, veröffentlichten 
zwar beständig marxistische Texte, hatten aber über lange Zeit hinweg nur 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Überlieferung 

wenige Tausend Abonnenten. Vor allem an den Universitäten, die sich in 
den 1930er und 1940er Jahren sehr wohl marxistischen Themen gewidmet 
hatten und politisch durchaus heterogen waren, hatte der institutionalisierte 
Antikommunismus deutliche Spuren hinterlassen. Wer sich vorher offen 
prokommunistisch oder prosozialistisch geäußert hatte, begann entweder 
zu schweigen und zog sich in sein Spezialfach zurück oder verlor seine An
stellung (vgl. McCumber 1996, S. 34–37). Auch die Assoziation von Juden mit 
linkem Engagement, die glaubte an vermeintlich überproportionale Aktivitä
ten jüdischer Emigranten in der kommunistischen Bewegung der 1930er Jahre 
anknüpfen zu können, entfaltete sich in den 1950er Jahren. Der Fall des der 
Spionage angeklagten und zum Tode verurteilten Ehepaars Ethel und Julius 
Rosenberg 1951 ist dafür paradigmatisch. An der Verfolgung kommunistischer 
Umtriebe waren aber nicht nur die staatlichen Behörden beteiligt, sondern 
auch die Hochschulen selbst. Am Ende der Ära McCarthy war der Marxis
mus aus der Universität weitgehend verschwunden. Das Ergebnis war eine 
Hochschullandschaft, der man zwar einen humanistischen Bildungsauftrag 
zusprach, die aber gleichzeitig von der Gesellschaft isoliert und von unmit
telbar politischem Engagement freigehalten werden soll (vgl. Brick 2000, 
S. 24–33). 

Selbst in den wenigen Fällen, in denen sich mit Marx beschäftigt wurde, 
sind die Neutralisierungskräfte des Kalten Krieges und ihre Auswirkungen auf 
die Lektüre deutlich spürbar. Auf dem Höhepunkt der McCarthy-Ära, im Jahr 
1955, veröffentlichte der 1902 geborene Sidney Hook das Buch Marx and the Mar
xists, präsentiert als eine Einführung, mit kurzen Kapiteln zu den wichtigsten 
Figuren der marxistischen und kommunistischen Tradition (vgl. Hook 1955). 
Hook kann durchaus als einer der prominentesten Marx-Kenner jener Zeit gel
ten. Geboren in New York in einer Familie österreichisch-jüdischer Herkunft, 
hatte er u.a. bei dem Pragmatisten John Dewey studiert, in Berlin die Vorlesun
gen von Karl Korsch besucht und am sowjetischen Marx-Engels-Institut ge
forscht. In den 1930er Jahren unterstützte er den Präsidentschaftskandidaten 
der amerikanischen Kommunistischen Partei, brach allerdings mit der Kom
intern im Jahr 1933, weil er die Politik der Kommunisten für mitverantwortlich 
für den Aufstieg des Nationalsozialismus hielt. Zunächst noch aufseiten der 
Trotzkisten, waren es schließlich die stalinistischen Säuberungen, die Hook zu 
einem lautstarken und entschiedenen Antikommunisten und sukzessive das, 
was man in den USA einen cold war liberal nennt, werden ließen. Hook war so
wohl an der Gründung des Congress for Cultural Freedom als auch des Ameri
can Committee for Cultural Freedom beteiligt, die beide im Kalten Krieg eine 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Zwarg: Frostbite: Marx und Marxismus im Kalten Krieg 131 

große Rolle spielten sollten. Zudem unterstützte er die Entfernung von Kom
munisten aus öffentlichen Ämtern. 

Hooks Buch über Marx sowie die darin zum Ausdruck kommende Lesart 
lässt in vielerlei Hinsicht aufmerken. Zunächst betont er bereits zu Beginn 
der Studie eine Trennung, die charakteristisch für die marxistische Aus
einandersetzung mit dem Verhältnis von Ideal und Wirklichkeit ist: Wo der 
Marxismus als Bewegung triumphiert habe, also in der Sowjetunion, seien 
seine Ideale vollständig verraten worden; wo er als Bewegung scheiterte hin
gegen, also im Westen und nicht zuletzt in Amerika, da seien seine Ideale 
hingegen aufgeblüht (vgl. Hook 1955, S. 3). Diese Ideale allerdings werden 
wiederum scharf abgegrenzt von dem, was Hook »Utopianism« nennt und 
als eine Form des »social engineering« (ebd., S. 123) grundsätzlich für pro
blematisch hält. Damit stellt sich die Frage, was denn die Ideale, die Hook 
durchaus wertfrei bis positiv einführt und beschreibt, eigentlich seien. Was 
sich in dem Buch durch die Lektüre von Marx, Engels, Lenin, Stalin, Plecha
now, Kautsky und anderen hindurch vollzieht, lässt sich gewissermaßen als 
eine Amerikanisierung von Marx bezeichnen. Alle Elemente von Marx bzw. 
der marxistischen Tradition, die über das Bestehende hinausweisen (also in 
diesem Sinne utopisch sind), die Gewalt nach sich ziehen können und die an 
ökonomischen, naturrechtlichen oder historischen Determinismus erinnern, 
verschwinden aus der Überlieferung und hinterlassen einen Marx, der dem 
amerikanischen Ethos bis zum Verwechseln ähnlich sieht: Frei soll sich das 
Individuum in seiner Arbeit und einer Gemeinschaft verwirklichen, moralisch 
integer und politisch gebildet sein, konzentriert auf die Gegenwart und frei 
von den Fesseln der Vergangenheit. Das durchaus auch sympathische anti- 
deterministische Moment funktioniert dabei gerade auf Basis einer Absehung 
von der Ökonomie, die gleichsam natürlich mitläuft, ohne von Hook – außer 
in der Gestalt von Planwirtschaft – infrage gestellt zu werden. »The history 
of Marxism has brought home to reflective men everywhere the centrality of 
moral choice and responsibility in historical affairs generally« (ebd., S. 125), 
schreibt Sidney Hook und verwendet damit nicht zufällig zwei Zentralbegriffe 
seines Lehrers John Dewey. In dieser amerikanischen Form werden Marx und 
der Marxismus für Hook zur Erfüllung des einst sozialistischen Versprechens 
einer Verbesserung der Lage der Arbeiterschaft. Die kommunistische Frage, 
ob man »Demokratie essen« könne, sei durch die Erfahrung der Arbeiter in 
den Vereinigten Staaten eindeutig beantwortet worden: 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Überlieferung 

»That experience has shown that, under a government based on the princi
ple of liberty, the worker has not only retained his freedoms but that he ›eats‹ 
far better than in any society in which a dictatorship rules, especially where 
a dictatorship rules in his name« (ebd., S. 129). 

Eine Neue Linke ohne Marx 

Mit diesem Argument zitierte Sidney Hook gewissermaßen nicht nur die 
Wirklichkeit, sondern, ohne es auszuweisen, auch einen der wichtigsten Texte 
zum Schicksal des Marxismus in Amerika: Werner Sombarts 1906 erschie
nenen Aufsatz Warum gibt es in den Vereinigten Staaten keinen Sozialismus? Die 
Prämisse, auf deren Basis die provokative Titelfrage gestellt werden konnte, 
ist die durch den Marxismus überlieferte – und durch Marx nur zum Teil ge
deckte – Revolutionstheorie. Wenn es stimmt, dass sich die Revolution in dem 
Land vollziehen wird, dessen Produktivkräfte am weitesten entwickelt sind, 
wenn es stimmt, dass diese Entwicklung der Produktivkräfte zu immer grö
ßerer Verelendung führt, bis sich der gesellschaftliche Widerspruch zwischen 
Kapital und Arbeit, zwischen Produktivkräften und Produktionsverhältnissen 
so weit zuspitzt, dass das Proletariat schließlich in einem gleichsam natur
geschichtlichen Akt die Macht an sich reißt – wenn all das stimmte, warum 
war es dann nirgends geschehen und warum standen nicht die Vereinigten 
Staaten kurz vor der Revolution, ja hatten noch nicht mal eine sozialistische 
Bewegung oder Partei, die mit ihrem europäischen Gegenpart vergleichbar 
gewesen wäre? »Wenn wirklich«, so Sombart, »der moderne Sozialismus 
als eine notwendige Reaktionserscheinung aus dem Kapitalismus folgt, so 
müßte das Land höchster kapitalistischer Entwicklung – eben die Verei
nigten Staaten – gleichzeitig das klassische Land des Sozialismus, müßte 
seine Arbeiterschaft Trägerin der radikalsten sozialistischen Bewegung sein« 
(Sombart 1906, S. 24–25). Zwar sah Sombart durchaus die Existenz zweier 
sozialistischer Parteien – die Socialist Party und die Socialist Labor Party – so
wie sozialistisch inspirierter Gewerkschaften. Deren Wahlerfolge seien jedoch 
nicht nur überschaubar, sondern auch durchaus wechselhaft. Vor allem aber 
registrierte er ein prinzipielles Einverstandensein mit der kapitalistischen 
Produktionsweise, mithin eine Abwesenheit jener materiellen Umstände, von 
denen anzunehmen sei, dass sie einer Radikalisierung zuträglich seien (vgl. 
ebd., S. 29). Sombart stand also ganz auf dem Boden einer Geschichtsphi
losophie, in der Armut und Elend als prinzipielles Movens der Entstehung 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Zwarg: Frostbite: Marx und Marxismus im Kalten Krieg 133 

von Klassenbewusstsein und daran anschließend einer gesellschaftlichen 
Umwälzung fungierten. Mit dem Historiker Eric Foner lässt sich der Kern von 
Sombarts Frage dementsprechend folgendermaßen formulieren: 

»Thus, ›why is there no socialism?‹ really means, why is the United States 
the only advanced capitalist nation whose political system lacks a social 
democratic presence and whose working class lacks socialist consciousness« 
(Foner 1984, S. 59). 

Die Antworten auf diese Frage, so Foner, haben sich seit Sombarts Aufsatz 
kaum geändert (vgl. ebd., S. 58). In den USA hatte es weder eine große Ver
elendung gegeben, noch hatte die Arbeiterschaft, die durchaus militante 
Kämpfe ausfocht, ein spezifisches Klassenbewusstsein, das sich in Klassen
politik übersetzte. Bis auf eine kurze Phase in den 1930er Jahren entsprach die 
Politik der Gewerkschaften eher der hiesigen Sozialdemokratie. Überhaupt 
von einer homogenen Arbeiterklasse zu sprechen, war in den Vereinigten 
Staaten problematisch, da sich die Stratifizierung der Gesellschaft eher an 
Kategorien der Hautfarbe vollzog als an ökonomischem Status; fehlende 
feudale Manufakturtraditionen sorgten dafür, dass sich Standesbewusst
sein nicht in Klassenbewusstsein übersetzen ließ. Die schiere Größe des 
Landes hatte zudem ein hohes Maß an individueller Unabhängigkeit und 
Bewegungsfreiheit zur Folge, die wiederum Mobilisierungen im großen Stil 
verhinderten und das Glücksversprechen der Reise nach Westen überhaupt 
erst hervorbrachten. Auch bestand eine der wichtigsten Funktionen des Zwei- 
Parteien-Systems darin, politische Extreme zu neutralisieren. Fundamentale 
Veränderungen wurden zudem durch den amerikanischen Institutionalismus 
erschwert, der zwar Sicherheit ermöglicht, Transformationen aber auf Lang
samkeit verpflichtet. Und nicht zuletzt waren die USA – darauf hat Hannah 
Arendt (1963/2011) eindrücklich hingewiesen – selbst durch eine politische 
Revolution gegründet, eine Revolution, die keinen Feudalismus, kein ancién 
regime hinwegfegen musste. 

Sombarts spezifische Fassung der Frage nach dem Sozialismus in den 
Vereinigten Staaten, die bis heute als ein zentrales Element dessen gilt, was 
als amerikanischer Exzeptionalismus bezeichnet wird, und die freilich selbst 
auf ihren expliziten Determinismus zu hinterfragen wäre, ist häufig kritisiert 
worden. Dass sie aber nicht verschwindet, sondern stattdessen bis in die jün
gere Gegenwart aufgerufen wird – und sei es, um sich von ihr zu distanzieren 
(vgl. Therborn 2022, S. 45) –, lässt darauf schließen, dass sie zumindest einen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Überlieferung 

neuralgischen Punkt trifft. Es lässt sich kaum bestreiten, dass signifikante 
Reibungen zwischen der marxistischen Theorie und der Konstitution des 
amerikanischen Gemeinwesens bestehen, in dem bereits klassische sozialde
mokratische Forderungen – erinnert sei an die Präsidentschaftskandidatur 
von Bernie Sanders – das Verdikt des Sozialismus ereilen. 

In der amerikanischen New Left lebt etwas von diesem dem Marxismus 
widerstrebenden Erbe fort, das weit hinter den McCarthyismus zurückreicht. 
Als die amerikanischen SDS 1960 gegründet wurden, kamen sie zwar aus der 
sozialdemokratischen Bewegung, vermieden jedoch – wie bereits ihre Vorläu
ferorganisation – das Wort »Socialist« im Titel und nannten sich schlicht Stu
dents for a Democratic Society. Als sich 1962 fast sechzig SDS’ler in Port Huron 
trafen, um gemeinsam schließlich den von Tom Hayden eingereichten, 48 Sei
ten langen Entwurf eines Manifests auf einige wenige Seiten einzudampfen 
und als Port Huron Statement zu verbreiten, bezogen sie sich nicht auf sozialis
tisch oder marxistisch inspirierte Gesellschaftsentwürfe, sondern auf die ame
rikanisch-puritanischen Traditionen der kommunalen Selbstverwaltung (vgl. 
Brick 2000, S. 21). Das Wort Sozialismus wurde absichtlich vermieden und die 
Rede von der participatory democracy war mehr als Echo amerikanischer Town- 
Hall-Meetings zu verstehen denn als verkappte Version der Arbeiterräte (vgl. 
Flacks 2008, S. 209). Stattdessen listete das Statement – neben der partizipa
tiven Demokratie – freie Bildung, eine Lockerung des Zwei-Parteien-Systems 
und verschiedene andere, eindeutig auf die spezifisch amerikanische Situati
on zugeschnittene Dinge als zentrale Forderungen. Kurz gesagt, die Einflüsse 
der Studentenbewegung waren nicht Marx oder Lenin, sondern Thomas Jeffer
son, Emma Goldman und Paul Goodman (vgl. Bronner 1983, S. 128). Es ist diese 
genuin amerikanische Tradition des politischen Aktivismus, in die dann Mitte 
der 1960er Jahre ein Marxismus orthodoxer Prägung stieß, der allerdings zu 
jenem Zeitpunkt schon das Symptom einer Krise war. Und es war diese politi
sche Gemengelage, jenes sich 1969 endgültig offenbarende Scheitern der ame
rikanischen Studentenbewegung, in dem der Marxismus eine entscheidende 
Rolle gespielt hatte, die überhaupt erst die Suche nach anderen Traditionen 
entstehen ließ, also dem, was dann als Westlicher Marxismus und Kritische 
Theorie sich angeeignet wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Zwarg: Frostbite: Marx und Marxismus im Kalten Krieg 135 

Literaturverzeichnis 

Adorno, Theodor W. (1959/1998): Kultur und Verwaltung. In: Adorno, Theodor 
W.: Gesammelte Schriften (AGS). Bd. 8.1. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, S. 122–146. 

Adorno, Theodor W. (1970/1998): Marginalien zu Theorie und Praxis. In: AGS. 
Bd. 10.2, S. 729–782. 

Arendt, Hannah (1963/2017): Über die Revolution. München/Zürich: Piper 2011. 
Auster, Paul (2017): 4 3 2 1. Hamburg: Rowohlt. 
Barry, Robert (2018): Die Musik der Zukunft. Berlin: Edition Tiamat. 
Benn-Michaels, Walter (2004): The Shape of the Signifier. 1967 and the End of 

History. Princeton: Princeton University Press. 
Berman, Paul (1998): Zappa meets Havel. 1968 und die Folgen. Eine politische 

Reise. Übersetzt von Hans-Joachim Maas. Hamburg: Rotbuch. 
Böhringer, Hannes (1998): Auf dem Rücken Amerikas. Eine Mythologie der 

neuen Welt im Western und Gangsterfilm. Berlin: Merve. 
Breines, Paul (1970): From Guru to Spectre. Marcuse and the Implosion of the 

Movement. In: Breines, Paul (Hg.): Critical Interruptions. New Left Per
spectives on Herbert Marcuse. New York: Herder&Herder, S. 1–21. 

Brick, Howard (2000): Age of Contradiction. American Thought and Culture in 
the 1960s. Ithaca: Cornell University Press. 

Bronner, Eric (1983): Reconstructing the Experiment. Politics, Ideology, and the 
American New Left. In: Social Text 8, S. 127–141. 

Csicseray-Ronay jr., Istvan (2003): Marxist Theory and Science Fiction. In: 
James, Edward/Mendelson, Farah (Hg.): Cambridge Companion to Science 
Fiction. Cambridge: Cambridge University Press, S. 113–124. 

Fischer, George (Hg.) (1971): The Revival of American Socialism. Selected Papers 
of the Socialist Scholars Conference. New York: Oxford University Press. 

Flacks, Richard (2008): Die philosophischen und politischen Ursprünge der 
amerikanischen New Left. In: Gilcher-Holtey, Ingrid (Hg.): 1968. Vom Er
eignis zum Mythos. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 201–222. 

Foner, Eric (1984): Why Is There No Socialism in the United States. In: History 
Workshop 17, S. 57–80. 

Holt, James (2006): A Darker Shade: Realism in Neo-Noir. In: Conrad, Mark 
T. (Hg.): The Philosophy of Film Noir. Lexington: University of Kentucky 
Press, S. 23–40. 

Hook, Sidney (1955): Marx and the Marxists. The Ambiguous Legacy. New York 
et al.: Van Nostrand. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Überlieferung 

Marcuse, Herbert (1964/2004): Der eindimensionale Mensch. Studien zur 
Ideologie der fortgeschrittenen Industriegesellschaft. Springe: Zu Klam
pen. 

Marcuse, Herbert (1967): Ziele, Formen und Aussichten der Studentenopposi
tion. In: Das Argument 45, S. 398–408. 

Marx, Karl (1959): Economic and Philosophical Manuscripts. Moskau: Pro
gress. 

Marx, Karl (1970): Capital. Moskau: Progress. 
Marx, Karl (1973): Grundrisse. New York: Penguin. 
Marx, Karl (1894/1989): Das Kapital. Dritter Band. In: Karl Marx/Friedrich En

gels: Werke. Bd. 25. Berlin: Dietz. 
McCumber, John (1996): Time in the Ditch. American Philosophy and the Mc

Carthy Era. In: Diacritics 26, S. 33–49. 
Nicolaus, Martin (1968): The Unknown Marx. In: New Left Review 48, S. 41–61. 
Pippin, Robert B. (2010): Hollywood Westerns and American Myth. The Impor

tance of Howard Hawks and John Ford for Political Philosophy. New Haven/ 
London: Yale University Press. 

Pippin, Robert B. (2012): Fatalism in American Film Noir. Some Cinematic Phi
losophy. Charlottesville/London: University of Virginia Press. 

Sombart, Werner (1906): Warum gibt es in den Vereinigten Staaten keinen So
zialismus? Tübingen: J.C.B. Mohr. 

Therborn, Göran (2022): The World and the Left. In: New Left Review 137, 
S. 23–73. 

Zwarg, Robert (2017): Die Kritische Theorie in Amerika. Das Nachleben einer 
Tradition. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entfremdung auf dem Balkan 

Zu Aneignung und Entwicklung des Begriffs der 

Entfremdung in der jugoslawischen Praxis-Philosophie 

Nenad Stefanov 

Wie das Denken von Karl Marx alle Teile der Welt erreicht hat, so auch den 
Balkan, und das mit nicht allzu großer Verzögerung. Zumindest in Studenten
zirkeln, die mit Staatsstipendien in der Schweiz, Frankreich, dem Deutschen 
Kaiserreich und auch in Russland unterwegs waren, wurde in den 1870er 
Jahren über die Arbeiten von Karl Marx und Friedrich Engels diskutiert. Dass 
beiden, wie aus ihrer journalistischen Arbeit hervorgeht, der Balkanese als 
solcher nicht besonders sympathisch war und als Tschernogorze oder Herze
gowze für anachronistischen Aufruhr mit konterrevolutionären Folgen stand, 
scheint ihre Rezeption auf dem Balkan nicht weiter zu beeinträchtigt zu ha
ben. Das größte Problem für die Protagonisten Marx’schen Denkens jener Zeit 
war, wie sie es mit den Bauern halten sollten, aus denen die Gesellschaften 
des Balkan zu über 90 Prozent bestanden. Um die Jahrhundertwende und 
bis zum Ersten Weltkrieg wurde Karl Kautsky für die verhältnismäßig starke 
bulgarische Sozialdemokratie wie auch für die entstehende serbische Partei 
zur maßgebenden Autorität und zum gefragten Gesprächspartner (vgl. Haupt 
1986). Mit dem Ende der Zweiten orientierten sich viele balkanische Sozia
listen an der Dritten Internationale; vor allem in der Komintern wurden sie, 
wie beispielsweise Georgi Dimitrov, selbst Protagonisten (vgl. Banac 2003). 
Von besonderem Interesse ist indessen, wie diese Region im Allgemeinen und 
Jugoslawien im Besonderen an den späteren Entwicklungen partizipierte, die 
den Marxismus der Zweiten und Dritten Internationale in Frage stellten. So 
implizierte etwa die Auseinandersetzung um eine Neubewertung des jungen 
Marx auch eine Kritik an der bisherigen Theoriebildung der sozialistischen 
und später auch kommunistischen Bewegung. Bemerkenswert ist dabei, dass 
der junge Marx seit den 1950er Jahren im sozialistischen Jugoslawien buch

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Überlieferung 

stäblich schulbildend wurde und eine neue undogmatische Marx-Rezeption 
einsetzte. Damit hob sich Jugoslawien von den übrigen sozialistischen Staaten 
auf dem Balkan und in Osteuropa ab. 

Wenn im Folgenden die Debatte über den Begriff der Entfremdung im 
sozialistischen Jugoslawien seit den 1950er Jahren nachvollzogen wird, soll 
keine isolierte Rezeptionsgeschichte philosophischer Terminologie betrie
ben werden. Vielmehr wird der Versuch unternommen, vermittelt über eine 
bestimmte Auseinandersetzung um Theoriebildung etwas über deren Prota- 
gonisten und die gesellschaftliche Situation zu erfahren, in der dieser Begriff 
Bedeutung erlangte. Anhand des Begriffs der Entfremdung lassen sich sowohl 
die Unterschiede zum dogmatischen Dialektischen Materialismus der Sow- 
jetunion als auch die besondere Position aufzeigen, die der jugoslawischen 
Philosophie im Kontext des undogmatischen Marxismus in Europa und dar
über hinaus zukam. Zugleich ist die Beschäftigung mit diesem Begriff eng 
verbunden mit der Existenz eines institutionalisierten Diskussionsforums – 
der Zeitschrift Praxis. Damit bietet sich auch die Möglichkeit, etwas über die 
jugoslawische Gesellschaft und die Selbstverständigung der Intellektuellen 
in dieser, insbesondere über die Auseinandersetzung mit Formen autoritärer 
Herrschaft in Jugoslawien einschließlich der Grenzen und Möglichkeiten 
einer solchen Analyse, zu erfahren. Diese Fragen stehen dabei im Mittelpunkt: 
Welche Erfahrungen waren konstitutiv für die Bedeutung, die der Begriff 
Entfremdung erlangte, nachdem Jugoslawien 1948 aus dem sowjetischen 
Machtbereich herausgetreten war? In welcher historischen Konstellation 
spielte er eine besonders große Rolle und wann und warum begann er wieder 
in den Hintergrund zu treten? Was vermittelt sich im Begriff der Entfrem
dung über die Herrschaftsformen in Jugoslawien? Wie gestaltete sich die 
Auseinandersetzung mit diesem Begriff im transnationalen Kontext? 

Gesellschaftliche Voraussetzungen 

Wie die übrigen Balkanstaaten war auch Jugoslawien nach dem Zweiten Welt
krieg weiterhin in erster Linie eine agrarische Gesellschaft. Ähnlich wie in Ru
mänien und Bulgarien, die zum sowjetischen Einflussgebiet gehörten, bahnte 
sich in Jugoslawien in den 1950er Jahren ein im Vergleich zur bisherigen Ent
wicklung präzedenzloser tiefgreifender gesellschaftlicher Umbruch an. Ent
sprechend dem sowjetischen Vorbild sollten Elektrifizierung, Industrialisie
rung und Kollektivierung der Landwirtschaft die Menschen des Balkan in ei

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nenad Stefanov: Entfremdung auf dem Balkan 139 

ne Epoche sozialistischer Prosperität führen. Zwar löste dieser Prozess in den 
1950er und 1960er Jahren in allen Balkanstaaten Verwerfungen aus, in Jugosla
wien jedoch waren diese von einer Besonderheit geprägt. 

Den gravierenden Zerstörungen während des Zweiten Weltkriegs, der 
im Verhältnis zur Bevölkerung enorm hohen Zahl an Menschen, die wäh
rend des Kriegs im Zusammenhang mit Besatzungsherrschaft, Kollaboration 
und Widerstand umgekommen waren, war wenige Jahre später ein weiterer 
schwerer Einschnitt gefolgt: der Bruch der jugoslawischen Kommunisten mit 
Stalin. Die Weigerung des jugoslawischen Parteiführers Josip Broz Tito, das 
Primat der Sowjetunion anzuerkennen, hatte die Isolation des Landes zur 
Folge. Die ohnehin schwierige Versorgungslage, die in großen Teilen zerstörte 
Infrastruktur und die damit verbundene Nahrungsmittelknappheit wurden 
noch verschlimmert, weil die jugoslawischen Kommunisten beweisen wollten, 
dass sie trotz dieses Bruchs den Prinzipien des Aufbaus des Sozialismus im 
Stalin’schen Sinne treu blieben. Die Kollektivierung wurde radikal vorange
trieben. In dieser Zeit sank der Lebensstandard noch unter das schon extrem 
niedrige Niveau der Zwischenkriegszeit (vgl. Sundhaussen 2012, S. 133). Doch 
der vehemente, manchmal auch gewaltsame Protest gerade jener sozialen 
Gruppe, die den Widerstand der Partisanen gegen die NS-Besatzungsmacht 
und deren einheimische Kollaborateure getragen hatte, der Landbevölkerung, 
führte schließlich dazu, dass die Partei auf eine Kollektivierung nach sow- 
jetischem Vorbild verzichtete. Der drohende Verlust der Unterstützung der 
Landbevölkerung und die Gefahr eines offenen Aufruhrs, wie er sich in einigen 
Regionen schon gezeigt hatte, führten angesichts der militärischen Bedro
hung durch die nun feindlich gesinnten Staaten des sowjetischen Machtblocks 
zu einem Kursschwenk: Tito und seine Genossen entschlossen sich, die Un
terstützung der USA anzunehmen; Jugoslawien wurde in den Marshall-Plan 
einbezogen und erhielt US-amerikanische Finanzkredite. Gleichwohl blieb 
das Verhältnis zu den USA über die gesamte Dauer nicht frei von Spannungen 
(vgl. Rajak 2010). Daraus entwickelte sich schließlich die bekannte Politik 
Jugoslawiens »zwischen den Blöcken«, in der sich Phasen der größeren Nähe 
zu Moskau mit denen zu Washington abwechselten. Vor diesem Hintergrund 
ergab sich auch ein Effekt auf globaler politischer Ebene: Jugoslawien wurde 
zu einem der Initiatoren der Bewegung der Blockfreien Staaten. 

Mitte der 1950er Jahre begann innergesellschaftlich die Zeit der »goldenen 
Jahre« (vgl. Grandits/Sundhaussen 2013). Sie wurde von einem fundamenta
len Transformationsprozess und hohen Wachstumsraten begleitet: Die Struk
tur der jugoslawischen Gesellschaft veränderte sich grundlegend; der Anteil 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Überlieferung 

der Beschäftigten in der Industrie wuchs von nur 300.000 Menschen 1938 auf 
1,5 Millionen im Jahr 1967. Es war die Phase des industriellen Take-off. Neben 
dem vorzeitigen Aus für die Kollektivierung unterschied sich Jugoslawien vom 
sowjetischen Block durch die vergleichsweise frühe Absage an Schwerindus
trialisierung und die Ausrichtung auf Verbrauchsgüterindustrie – das Land 
schlug damit schon 1955 den Weg zu einer Konsumgesellschaft ein. Zudem 
war für diese Phase ein umfassender Schub einer neuartigen sozialen Mobi
lität charakteristisch: Der Anteil der landwirtschaftlichen Bevölkerung an der 
Gesamtbevölkerung sank von über 70 Prozent vor dem Krieg auf 35 Prozent im 
Jahr 1971. Angeführt wurde dieser Trend von der SR Slowenien mit 20 Prozent, 
das Schlusslicht bildete die SAP Kosovo mit 51,5 Prozent. Nahezu die Hälfte 
der Menschen in Jugoslawien war in Bewegung; etwa acht Millionen hatten 
seit 1945 ihren Wohnsitz verändert, etwa vier Millionen hiervon waren aus den 
Dörfern in die Städte gezogen (vgl. Sundhaussen 2012, S. 133–137). 

Ein wichtiger Unterschied Jugoslawiens zu seinen staatssozialistischen 
Nachbarstaaten war, dass die Existenz von Arbeitslosigkeit offiziell anerkannt 
wurde. Diese begann gegen Ende des »goldenen Jahrzehnts« deutlich zu 
steigen: 1968 waren 312.000 Menschen arbeitslos, 15 Prozent der potentiellen 
Arbeitnehmer. In den 1970er Jahren hatten die SAP Kosovo und die SR Make
donien mit 20 Prozent die höchsten Arbeitslosenquoten vorzuweisen. In der 
SR Kroatien hingegen waren nur 6,5 Prozent arbeitslos; in der SR Slowenien 
herrschte nahezu Vollbeschäftigung (vgl. ebd., S. 143). Einen Weg, der Arbeits
losigkeit zu begegnen, sah der Staat im Abschluss von Anwerbeabkommen, 
etwa mit der Bundesrepublik. Auch hier zeigt sich ein Unterschied zu den 
übrigen realsozialistischen Staaten: Mobilität in den Westen war in Jugosla
wien seit Mitte der 1960er Jahre möglich. Davon zeugt nicht nur die Mobilität 
der Gastarbajteri, sondern auch der Shoppingtourismus nach Italien, ganz 
besonders nach Triest. Westliche Mode, insbesondere in ihrer italienischen 
Variante, wurde in Jugoslawien ganz selbstverständlich Teil der Alltagskultur. 
Die Reisefreiheit im »credit-card communism« (Münnich 2013, S. 110) mani
festierte sich jedoch nicht nur in einer neuen Konsumkultur, sondern auch im 
zunehmenden Kontakt und Austausch zwischen jugoslawischen undogma
tischen Marxisten und westeuropäischen Intellektuellen. Die Sommerschule 
auf der Adria-Insel Korčula stand von 1964 bis 1974 für diesen Austausch. 

Ursprung dieses ungewöhnlichen Projektes des »dionysischen Sozialis
mus« (Henri Lefebvre, zit. n. Supek 1974, S. 14) waren die nach dem Bruch 
mit Stalin 1948 in Jugoslawien entstandenen Handlungsspielräume im Hin
blick auf neue Interpretationen des Marxismus. Die Partei, die die Abkehr 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nenad Stefanov: Entfremdung auf dem Balkan 141 

von der Sowjetunion auch wörtlich vollzog und sich 1952 in den Bund der 
Kommunisten Jugoslawiens umbenannte, sah sich mit der Herausforderung 
konfrontiert, ihren eigenen Weg zum Sozialismus durch neue theoretische 
und praktische Ansätze zu rechtfertigen. Zentral war hierfür die Einführung 
der Arbeiterselbstverwaltung, die ab 1952 in Etappen immer wieder versuchte, 
das Verhältnis von Kontrolle und begrenzter Autonomie neu auszutarieren 
(vgl. Höpken 2013). Für deren Legitimation war die Kritik des stalinistischen 
Bürokratismus von großer Bedeutung.1 Die damit einhergehende Aneignung 
des Begriffs der Entfremdung eröffnete Freiräume für eine undogmatische 
Marx-Rezeption in einer Form, wie sie von der Partei nicht intendiert war. 

Jenseits des Partei-Establishments war etwa die Zeitschrift Pogledi zwi
schen 1952 und 1954 zu einem Zentrum des neuen, undogmatischen Denkens 
geworden. Von Rudi Supek2 u.a. ursprünglich gegründet, um neue Forschung 
und Problemstellungen der Geistes- und Naturwissenschaften zu doku
mentieren, wandelte sich Pogledi unter der Hand zu einem Forum, in dem 
theoretische Fragen jenseits der Partei-Öffentlichkeit diskutiert wurden. Die 
»Pogledi-Experience« bestand Gerson S. Sher zufolge gerade in der Wieder
entdeckung des Marxismus als Philosophie (vgl. Sher 1977, S. 6). Während 
für die Chefideologen der Partei die Frage der Organisation des Staats im 
Vordergrund stand und sie sich vor allem für Marx’ Schriften zur Pariser 
Kommune und Lenins Staat und Revolution interessierten, wurde in Pogledi der 
junge Marx wiederentdeckt. Hierbei kam der Übersetzungsarbeit von Predrag 
Vranicki3 große Bedeutung zu; dank dieser wurden größere Fragmente der 

1 Eine andere These hat Susan Woodward (1995) entwickelt. Ihr zufolge war die späte
re Ausprägung des jugoslawischen Selbstverwaltungssozialismus schon in der Partisa
nenbewegung und der Organisation der befreiten Territorien angelegt. 

2 Rudi Supek (1913–1993) war schon in den 1930er Jahren in der Kommunistischen Partei 
aktiv. Er ging zum Psychologie-Studium nach Paris und schloss sich dort dem Wider

stand an. 1942 wurde er verhaftet und im Lager Compiègne interniert. 1944 wurde er 
nach Buchenwald deportiert, wo er im illegalen Lagerkomitee mitarbeitete. Nach dem 
Zweiten Weltkrieg hielt sich Supek noch vier Jahre in Paris auf, bevor er zu einem der 
zentralen Protagonisten bei der Einführung der Soziologie als wissenschaftliches Fach 
an den jugoslawischen Universitäten wurde (vgl. Vranicki 1993, S. 807–810). 

3 Predrag Vranicki (1922–2002), der sich im Zweiten Weltkrieg der Widerstandsbewe

gung der jugoslawischen Partisanen gegen die deutsche Besatzungsherrschaft ange
schlossen hatte, war sowohl theoretisch als auch wissenschaftsorganisatorisch von 
großer Bedeutung: Als Übersetzer der Marx’schen Frühschriften gehörte er zu den In
itiatoren der Entwicklung eines undogmatischen Marxismus im Kontext der Zeitschrift 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Überlieferung 

Frühschriften Marxens einer breiten interessierten Öffentlichkeit zugänglich 
(vgl. Marx/Engels 1953; Vranicki 1953). 

Die Redakteure von Pogledi waren junge Philosophen, die sich während der 
NS-Besatzungsherrschaft den Partisanen angeschlossen hatten oder im städ
tischen Widerstand aktiv gewesen waren. Sie waren es auch, die eine kritische 
Auseinandersetzung mit der Geschichte und Stellung der Philosophie in der 
Sowjetunion initiierten (so etwa Supek 1952, S. 903–911). Zusammen mit der 
Verbreitung der übersetzten Frühschriften stellte diese kritische Auseinander
setzung die Voraussetzung für die einsetzende Beschäftigung mit dem Phä
nomen der Entfremdung dar, wie sie sich auch in Beiträgen in Pogledi nieder
schlug (vgl. Sher 1977, S. 21). Zwar wurde Pogledi 1955 nach dem Ende der Ägide 
von Rudi Supek eingestellt, dies bedeutete aber keinen Abbruch der Diskussi
on. Im Gegenteil: Anfang der 1960er Jahre, als sich die undogmatische Marx- 
Rezeption auch öffentlich durchzusetzen begann und zumindest an den Uni
versitäten einen vergleichbaren Widerhall fand wie die parteioffizielle Version 
des Marxismus, wurde mit der Gründung der Zeitschrift Praxis sowie mit der 
von der Redaktion – wiederum auch auf Initiative von Rudi Supek – organi
sierten Sommerschule auf Korčula die Institutionalisierung dieser Denkschu
le weiter vorangetrieben. Dennoch handelte es sich beim Praxis-Kreis nicht 
um eine homogene Gruppe, die ein Denksystem teilte; vielmehr lag, wie Milan 
Kangrga betont, die »Gemeinsamkeit in den Unterschieden«: 

»das Wesen dieser Gemeinschaft besteht nicht aus einer thematisch-inhalt

lich identischen Orientierung, oder Wesensverwandtschaft des Denkens, 
sondern vor allem in der Art und Weise des Denkens, es ist ein gemeinsa

mer Gedanken-Horizont, eine gemeinsame Grundausrichtung, gegenseitige 
Achtung und Solidarität, sowie ein toleranter Dialog zwischen allen Betei
ligten, die ansonsten ganz verschiedene individuelle und philosophische 
Persönlichkeiten sind« (Kangrga 2001, S. 44). 

Das bedeutete allerdings nicht, dass die Existenz von Zeitschrift und Som
merschule stillschweigend von der Partei hingenommen wurden. Für dogma
tische Kader, Parteipresse und Boulevardzeitungen stellten die Philosophen 
aus dem Praxis-Kreis zwielichtige Gesellen dar, »Anarcho-liberale«, die die ju
goslawische Jugend 1968 »verführt« hätten. Verbote von einzelnen Ausgaben, 

Praxis. Zudem war er Vorsitzender der Jugoslawischen Gesellschaft für Philosophie 
(vgl. Veljak 2014, S. 385–389; Grlić 1971, S. 536). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nenad Stefanov: Entfremdung auf dem Balkan 143 

Parteiausschlussverfahren und auch Haftstrafen, zu denen einzelne Mitglie
der der Redaktion verurteilt wurden, prägten den gesamten Erscheinungszeit
raum der Praxis, von der ersten Ausgabe 1964 bis zu der auf Druck der kroa
tischen Parteibehörden erfolgten Einstellung im Jahr 1975. In Belgrad wieder
um wurden nach zähem Ringen mit den Selbstverwaltungskörperschaften der 
Universität 1977 sieben Professoren entlassen, die dem Praxis-Kreis zugehö
rig waren und als Anstifter der Revolte von 1968 angesehen wurden (vgl. Popov 
1989). 

Obwohl der Praxis-Kreis durch zahlreiche Parteigremien permanent be
hindert wurde, gelang es – auch dank der Unterstützung anderer, offenerer 
Funktionäre – mit der internationalen Ausgabe der Zeitschrift Praxis, welche 
zwischen 1965 und 1973 erschien, und der Sommerschule auf Korčula die jugo
slawischen Debatten in den transnationalen Diskussionszusammenhang des 
undogmatischen Marxismus zu stellen. Damit bot der Praxis-Kreis keine »ju
goslawischen Spezialitäten« (Gajo Petrović) feil, sondern war in den interna
tionalen Diskussionszusammenhang der Neuen Linken in Europa und dar
über hinaus verwoben.4 In diesem Zusammenhang vollzog sich auch die Aus
einandersetzung mit dem Begriff der Entfremdung. 

Entfremdung im Sozialismus 

Das Interesse an Formen von Entfremdung und deren Aufhebung durch Praxis 
koinzidierte mit einer Epoche des umfassenden Wandels der jugoslawischen 
Gesellschaft vom Agrarland an die Schwelle zur Industriegesellschaft. Im Zu
ge der Abwendung von der Sowjetunion kam es auch in der Philosophie zu ei
ner Umorientierung; diese richtete sich nun stärker an den im Westen geführ
ten Debatten aus (vgl. Vranicki 1983, S. 1034). Diese Neupositionierung erfolg
te vermittels einer Kritik des Stalinismus, die sich insbesondere in der Aneig
nung des Begriffs Entfremdung niederschlug. So schrieb etwa Rudi Supek 1953 
in Pogledi: 

4 Insgesamt waren es etwa 1.850 internationale Abonnenten, die die Zeitschrift in aller 
Welt lasen (vgl. Kangrga 2001, S. 211). Die Sommerschule auf Korčula wurde jährlich 
von bis zu 500 Studenten – so die höchste Teilnehmerzahl 1968 – aus ganz Europa be
sucht (vgl. ebd., S. 217). Zu Praxis und Sommerschule vgl. Stefanov (2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Überlieferung 

»Der humanistische Inhalt der sozialistischen Idee besteht in der Aufhebung 
oder in der allmählichen Überwindung aller jener Formen von Entfremdung 
(Alienation) des menschlichen Bewusstseins und der Natur, die in der bishe
rigen sozialistischen gesellschaftlichen Entwicklung durch die menschliche 
Unterordnung unter die natürlichen und gesellschaftlichen Mächte bedingt 
waren« (Supek 1953, zit. n. Vranicki 1983, S. 1031). 

Ihm zufolge handelte es sich nicht um ein negatives Verhältnis zum Marx’schen 
Erbe, sondern um ein »kritisch-kreatives« (ebd.). Diesen undogmatischen ju
goslawischen Marxisten ging es nicht um eine »Rückkehr« zu und alleinige 
Fokussierung auf die Frühschriften von Marx. Ihrem Verständnis nach war 
Entfremdung in allen Phasen der Marx’schen Theoriebildung als Schlüssel
begriff von Belang, und dies ganz besonders in zentralen Arbeiten wie den 
Grundrissen und dem Kapital. Damit kritisierten sie auch die oftmals vorge
nommene Aufteilung des Marx’schen Œuvres in Frühwerk und Hauptwerk 
sowie die dieser Unterscheidung inhärente Abwertung der philosophischen 
Bedeutung des Frühwerks (vgl. Vranicki 1983, S. 174): 

»Die jugoslawischen Philosophen blieben weder einseitig beim ›jungen‹ 
noch beim ›alten‹ Marx stehen, sondern erkannten deutlich, dass die grund
legende Problematik der Entfremdung des Menschen und das Problem 
seiner Befreiung der Leitfaden des Marxschen Werkes und seines histori
schen Engagements darstellt« (ebd., S. 1050). 

Für die um die Zeitschrift Praxis versammelten Philosophen war Entfremdung 
der zentrale Begriff, vermittels dessen zwischen den 1950er und 1970er Jah
ren die, wie Gajo Petrović sie bezeichnete, Philosophie der Praxis entwickelt 
wurde. Im Unterschied jedoch zur bisherigen Auseinandersetzung wurde Ent
fremdung nun nicht mehr ausschließlich auf kapitalistische Eigentums- und 
Produktionsverhältnisse bezogen. Die jugoslawischen Philosophen aus dem 
Kreis um die Zeitschrift Praxis wussten, dass auch im Sozialismus das Phäno
men der Entfremdung nicht einfach verschwinden würde. Mehr noch: Für sie 
trat ganz besonders im stalinistischen Herrschaftssystem Entfremdung zuta
ge. Mit dem politisch-ideologischen Bruch von 1948 zeigte sich auch hier ei
ne definitive Abkehr von dem bis dahin dominanten Marxismus-Leninismus, 
dessen Auffassung zufolge es im Sozialismus keine Entfremdung mehr geben 
konnte. So heißt es etwa in dem in der DDR kanonischen Marxistisch-Leninisti
schen Wörterbuch der Philosophie: 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nenad Stefanov: Entfremdung auf dem Balkan 145 

»Beseitigt wird die Entfremdung erst mit der sozialistischen Revolution, der 
Errichtung der Diktatur des Proletariats im Prozess des Aufbaus der sozialis
tischen Gesellschaft. Die Aufhebung aller Formen der Ausbeutung und Un
terdrückung ist somit begleitet von der Aufhebung der Entfremdung. Die 
verschiedenen Erscheinungsformen der Entfremdung, die noch aus dem Ka
pitalismus ererbt sind, werden im Sozialismus durch die allseitige Entwick
lung der Persönlichkeit und die ständige Ausweitung der sozialistischen De
mokratie endgültig überwunden« (Schuffenhauer/Buhr 1983, S. 324–326). 

Im Gegensatz dazu betonte Predrag Vranicki, dass Entfremdung auch im So
zialismus das »wesentliche Problem« blieb. Daraus resultierte eine »kritische 
Einstellung gegenüber den bürokratisch-etatistischen Strukturen […], welche 
in der bisherigen Entwicklung entstanden sind und nun neue Formen der Ent
fremdung nach sich ziehen« (Vranicki 1983, S. 1051). 

Diese »kritische Einstellung« war auch in der offiziellen ideologischen 
Neuorientierung der Partei präsent. Aus dem Bruch mit und der Kritik an den 
sowjetischen Verhältnissen resultierend sollte das Verhältnis zwischen Partei 
und Staat neu gefasst werden, wodurch es zu einer starken Fokussierung auf 
die Marx’schen Texte zur Pariser Kommune und das »Absterben des Staa
tes« kam. Das Modell der Arbeiterselbstverwaltung sollte diesen Prozess des 
Verschwindens des Staates gewährleisten; es galt als Voraussetzung für eine 
Aufhebung von entfremdeter Arbeit und somit für die Verwirklichung der 
»Assoziation der freien Produzenten« (Karl Marx). In der Selbstverwaltung 
von Arbeit und Gesellschaft sah Vranicki »die einzige historische Chance für 
die Überwindung der Lohnverhältnisse und der wesentlichen Formen des 
Entfremdet-seins in der modernen Gesellschaft« (Vranicki 1983, S. 1051). 

Für die staatssozialistischen Ideologen des Ostblocks hingegen war der 
Begriff der Entfremdung für die Gegenwart irrelevant, weil Teil der Vergan
genheit. Entfremdung konnte es nur in kapitalistischen Verhältnissen geben, 
nicht jedoch in der neuen sozialistischen Welt; jede Beschäftigung mit ihr 
schien daher in analytischer Perspektive überflüssig. Die Aneignung des Be
griffs Entfremdung durch den Praxis-Kreis entwickelte sich also unabhängig 
von den Bemühungen der etablierten jugoslawischen Partei-Ideologen, ihrer 
Herrschaft eine neue Legitimationsgrundlage zu geben. Das Insistieren der 
Philosophen aus dem Praxis-Kreis war vor diesem Hintergrund Zumutung 
und Provokation zugleich. Ihre Auseinandersetzung mit dem Begriff der 
Entfremdung, die sich seit Mitte der 1950er Jahre intensiviert hatte und für 
die 1960er Jahre bestimmend wurde, zielte nicht zuletzt auf eine Kritik der 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Überlieferung 

Fetischisierung des Staates im Stalinismus. Vranicki bilanzierte diese Diskus
sion 1969 knapp mit der Feststellung, die Auffassung, Entfremdung sei mit 
dem Sozialismus nicht vereinbar, ist ein Mythos (vgl. Vranicki 1969, S. 88), und 
führte aus: 

»Anstatt das fundamentale Charakteristikum der bürgerlichen politischen 
Gesellschaft – Lohnarbeit und Lohnverhältnis, aus dem alle übrigen Defor
mationen dieser Gesellschaft herrühren – zu überwinden, hat der Sozialis
mus in seiner stalinistischen Phase der Entwicklung neue Formen desselben 
Verhältnisses geschaffen. Das Problem der ökonomischen Entfremdung und 
damit auch der politischen Entfremdung hörte nicht auf zu bestehen, son
dern wurde nun erst zum wirklichen Problem des Sozialismus« (ebd., S. 95). 

Wenn die Partei-Ideologen nun ausgerechnet den Staat, und sei er sozialis
tisch, als grundlegende Kraft und Hebel für die sozialistische Bewegung be
trachten, würden sie diesen anstelle des Menschen zum Hauptakteur aller his
torischen emanzipatorischen Bewegung erklären. Der in den sozialistischen 
Staaten im Allgemeinen und in der Sowjetunion im Besonderen fest etablier
te Personenkult sei letztlich eine Konsequenz dieser Überhöhung des Staates 
und der De-Personalisierung von Gesellschaft (vgl. ebd., S. 96). 

Der bilanzierende Aufsatz von Vranicki zeigt die praktischen Implikatio
nen der Kritik an: Die Wiederaneignung des Begriffs der Entfremdung stell
te den Ausgangspunkt für die Kritik der staatssozialistischen Herrschaftsver
hältnisse dar. Diese Form der Kritik ging viel weiter als die von den jugoslawi
schen Partei-Ideologen intendierte, die sich vor allem um eine andere Recht
fertigung des Staatsapparates bemühte; mit ihr rückte die Emanzipation des 
Einzelnen als Kriterium der Kritik in den Mittelpunkt. Umgekehrt implizierte 
sie auch die Möglichkeit der Kritik der jugoslawischen Verhältnisse. Wo immer 
in den Texten von der Kritik von Bürokratie und Fetischisierung des Staates bis 
in die 1960er Jahre verallgemeinernd »äsopisch« (Nebojša Popov) die Rede ist, 
zielten die Philosophen aus dem Praxis-Kreis ganz konkret auf die jugoslawi
schen Verhältnisse. Ihr Fokus auf Entfremdung war keine scholastische Bin
nendifferenzierung innerhalb realsozialistischer Legitimationsvarianten von 
Herrschaft. Im Gegenteil: Gerade in den ersten beiden Jahrzehnten des jugo
slawischen Wegs des Sozialismus war dieser Begriff der Ausgangspunkt kriti
scher Selbstreflexion der Potentiale der Verselbständigung von Herrschaft. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nenad Stefanov: Entfremdung auf dem Balkan 147 

Entfremdung in der jugoslawischen Praxis-Philosophie 

Doch was beinhaltete dieser Begriff, wie wurde er interpretiert? Dies wird im 
Folgenden anhand der Arbeiten von Gajo Petrović5 skizzenhaft nachvollzogen. 
Viele aus dem Umfeld der Zeitschrift arbeiteten seit Mitte der 1950er zu diesem 
Begriff (vgl. Supek 1953, S. 51; Životić 1953; Sher 1977, S. 296). Petrović kam indes 
bei dem Entwurf einer neuen philosophischen Konzeption von Entfremdung 
zentrale Bedeutung zu. Er war der maßgebliche Initiator der Zeitschrift Praxis; 
er war es, der mit Rudi Supek die ersten inhaltlichen und auch, ganz besonders 
wichtig, die organisatorischen Impulse gab. 

Ausgangspunkt seiner Reflexion waren die Ökonomisch-Philosophischen Ma
nuskripte. In diesen machte er vier Formen der Entfremdung aus: »Entfrem
dung des Menschen von den Produkten seiner eigenen Tätigkeit – von der Pro
duktionstätigkeit selbst – von seinem menschlichen Wesen – des Menschen 
von anderen Menschen« (Petrović 1969, S. 138). Diese vier jedoch würden der 
Gesamtheit des Phänomens nicht gerecht. Schon hier deutet sich ein Ansatz 
an, der sich nicht mehr allein einer ökonomistischen Interpretation und Fest
legung des Begriffs verpflichtet sieht. Auch Vranicki sah ein breiteres Spek
trum, in dem das Wirken dieses Phänomens deutlich werde: 

»Politische, ökonomische, nationale, rassische Mythen und Mystifikationen« 
seien ebenfalls als Formen der Entfremdung zu betrachten. Sie »erweisen 
sich als sehr viel wirksamer als die traditionell religiösen. Jede Mystifikation 
ist Ausdruck von Ohnmacht: gegenüber einem Objekt der Natur oder einer 
historischen Instanz« (Vranicki 1969, S. 92). 

Klassischen Interpretationen, wie sie sich hier auch bei Petrović und Vrani
cki andeuten, wird in der seit einigen Jahren wieder auflebenden Auseinan
dersetzung mit dem Begriff der Entfremdung insbesondere aus einer sozi
alphilosophischen Perspektive kritisch entgegengebracht, dass die Diagnose 

5 Gajo Petrović (1927–1993), Mitbegründer und Redakteur der Zeitschrift Praxis 
(1964–1974), entwickelte maßgeblich Konzept und Philosophie der Praxis. An der 
Universität Zagreb hatte er seit 1969 eine Professur für Philosophie mit den Schwer
punkten Logik, Ontologie und Erkenntnistheorie inne. Zuvor verbrachte er von 1946 
bis 1947 einen Studienaufenthalt in der Sowjetunion, war im akademischen Jahr 
1956/57 als Postdoktorand in England bei Alfred Ayer und absolvierte in den 1960er 
Jahren Stipendien-Aufenthalte in den USA und der Bundesrepublik (vgl. Veljak 2008; 
Bošnjak/Petrović 2001). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Überlieferung 

von Entfremdung oftmals als Alternative ein heiles Ganzes impliziere, dem 
eine essentialisierende Vorstellung von einem überzeitlich angelegten Wesen 
des Menschen zugrunde liege. Kritisiert wird an diesen klassischen Formen 
zweierlei: »einerseits ihr Essentialismus und ihre perfektionistische Orientie
rung an einer Vorstellung von ›Wesen‹ oder Natur des Menschen oder an ei
nem objektivistisch gefassten Ideal des guten Lebens; andererseits das Versöh
nungsideal, das Ideal spannungsfreier Einheit, das mit der Entfremdungskri
tik als Identitäts- wie auch als Sozialtheorie verbunden zu sein scheint« (Jaeg
gi 2016, S. 20).6 Kontrovers diskutiert wurden klassische Lesarten schon Mitte 
der 1960er Jahre, auch und gerade in der Rezeption der jugoslawischen Praxis- 
Philosophie in der Bundesrepublik. Schon damals spielte die Frage von Essen
tialisierung mit hinein – jedoch mit einer anders gelagerten Problemstellung. 

In der Diskussion zwischen den in Jugoslawien als Vertreter der jüngeren 
Kritischen Theorie wahrgenommenen Jürgen Habermas und Alfred Schmidt 
auf der einen Seite und den Philosophen des Praxis-Kreises auf der anderen 
Seite wurde vor allem die Substanz des Begriffs Entfremdung verhandelt. Auch 
wenn Gajo Petrović diese Diskussion rückblickend aufgrund der eindeutigen 
Zurückweisung, des mangelnden Interesses sowie des daraus resultierenden 
oberflächlichen Verständnisses der Praxis-Philosophie seitens der Frankfur
ter Theoretiker als »asymmetrisch« kritisierte, lassen sich entlang von ihr jene 
Elemente profilieren, die Petrović als zentral für seinen Begriff der Entfrem
dung betrachtete. Die von ihm bedauerte Asymmetrie in der Beziehung zu
einander verweist darüber hinaus auf die enorme Tragweite und Wirkung der 
Kritischen Theorie in Jugoslawien. Petrović und viele seiner Kollegen hatten 
ein großes Interesse an den Begriffen und den Kritikformen, die im Kontext 
der Kritischen Theorie entwickelt wurden. Eine systematische Debatte kam je
doch nicht zustande. Anders stellte sich die Situation auf der persönlich-prak
tischen Ebene dar: Gerade durch die Sommerschule auf Korčula, an der Her
bert Marcuse, Erich Fromm sowie Jürgen Habermas teilnahmen, entwickelte 
sich ein stetiger Kontakt. Als die Repressionen gegen den Praxis-Kreis began
nen, erfuhren die jugoslawischen Philosophen viel Solidarität aus dem Frank
furter Umfeld, insbesondere seitens Habermas. Auch setzte man die ganz kon
krete Zusammenarbeit in Form von Tagungen bis in die 1980er Jahre hinein 
fort (vgl. Petrović 1986a, S. 19). Auch wenn die von Petrović ersehnte Debatte 
über beide Theoriebildungen ausblieb, wurden bei einigen Gelegenheiten zu

6 Ausführlicher zur »Kritik der Entfremdungskritik« Jaeggi (2016, S. 51–57). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nenad Stefanov: Entfremdung auf dem Balkan 149 

mindest die Differenzen artikuliert, die es bezüglich des Begriffs der Entfrem
dung zwischen beiden Denkschulen gab. 

Kurz gesagt handelte es sich um eine grundlegende Skepsis gegenüber 
dem jugoslawischen Vorhaben, Marxismus als philosophisches System zu re
konstituieren. Stellvertretend wurde diese von Alfred Schmidt artikuliert. Ihm 
zufolge durchlebte der jugoslawische Marxismus jene Kinderkrankheiten, die 
Herbert Marcuse schon Ende der 1920 Jahre erfolgreich hinter sich gelassen 
hatte. In der Praxis-Philosophie sah Schmidt lediglich einen »Nachhall […] der 
›heideggerisierenden‹ Marx-Interpretation«. Das Bestreben, an die Stelle des 
»verknöcherten Diamat« eine »anthropozentrische ›Philosophie der Praxis‹« 
zu setzen, wies er scharf zurück; damit würden »wesentliche Positionen des 
Marxismus über Bord geworfen« (Schmidt 1968, S. 25). Bedauerlicherweise 
führte er nicht aus, was diese »wesentlichen Positionen des Marxismus« sei
en, die »über Bord geworfen« würden. Wenn überhaupt, dann befassten sich 
Schmidt und Habermas nur in Fußnoten mit der Praxis-Philosophie. So heißt 
es auch bei Habermas kaum ausführlicher: 

»Die linken Existenzialisten in Paris und die Praxis-Philosophen in Prag 
und Zagreb konnten nach dem Kriege die Lebensweltanalysen des späten 
Husserl an die Stelle der Heideggerschen Daseinsanalyse setzen, aber beide 
›Schulen‹ stützen sich auf die phänomenologische Grundlage eines Marxis

mus, der von Herbert Marcuse eigentlich antizipiert worden ist« (Habermas 
1968, S. 11). 

Von einer eingehenden Lektüre der Arbeiten der Philosophen der Praxis sei
tens durchaus unterschiedlicher Theoretiker wie Habermas und Schmidt kann 
keine Rede sein, obgleich beide zu einem ähnlichen Schluss gekommen zu 
sein scheinen. Die von ihnen beobachtete Nähe der Praxis-Philosophen zu den 
frühen Arbeiten von Herbert Marcuse ist dennoch kein Zufall, wenn auch die 
unterschiedlichen Zugänge und die diesen zugrunde liegenden gesellschaft
lichen und historischen Situationen, die Marcuse Ende der 1920er Jahre und 
die Praxis-Philosophen in den 1960er Jahren zu einem anthropologisch grun
dierten Verständnis von Entfremdung geführt hatten, nicht berücksichtigt 
wurden. Der Fokus auf den Menschen legt eine anthropologische Ausrichtung 
nahe: 

»Der selbstentfremdete Mensch ist in diesem Falle ein Mensch, der in Wirk

lichkeit nicht das ist, was er seinem Wesen nach ist, ein Mensch, dessen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Überlieferung 

tatsächliche Existenz nicht seinem menschlichen Wesen entspricht. Und 
eine selbstentfremdete Gesellschaft wäre eine Gesellschaft, deren tatsäch
liche Existenz nicht dem wahren Wesen der menschlichen Gesellschaft 
entspricht« (Petrović 1969, S. 142). 

Diese Beschreibung korrespondiert mit Überlegungen Marcuses, die dieser 
anlässlich der Entdeckung der Marx’schen Frühschriften 1932 in Die Gesellschaft 
veröffentlichte. Marcuse sah hier die Möglichkeit, die Philosophie gegenüber 
dem dogmatisierten Marxismus, der nur noch von schematischen Gesetzmä
ßigkeiten charakterisiert war, wieder ins Recht zu setzen. Die Frühschriften 
boten ihm zufolge die Möglichkeit, fundamentale Fragen des Mensch-Seins 
zu stellen: 

»Ebensowenig, wie die Not und Bedürftigkeit des Menschen, wie sie in 
der entfremdeten Arbeit zum Ausdruck kommt, eine nur ökonomische ist, 
ebensowenig ist die in der Sinnlichkeit erscheinende Not und Bedürftigkeit 
nur eine erkenntnismäßige. Diese Not und Bedürftigkeit betreffen über
haupt nicht einzelne Verhaltensweisen des Menschen, vielmehr bestimmen 
sie sein ganzes Sein: sie sind ontologische Kategorien« (Marcuse 1932/1970, 
S. 26). 

Gajo Petrović wies eine »ewige oder unzeitliche« Idee von dem Menschen 
zurück (Petrović 1969, S. 143). Geschichtlichkeit war für ihn eine unverzicht
bare Dimension in der Definition von Entfremdung. Er schlug daher vor, 
»weder eine ewige Idee noch ein Teil einer Faktizität« anzunehmen, »sondern 
die Summe der historisch geschaffenen Möglichkeiten« zu bedenken. Der 
Mensch würde sich dann »von der Realisierung seiner historisch geschaf
fenen menschlichen Möglichkeiten entfremde[n]« (ebd.).7 Nichtsdestotrotz 
unterscheidet sich dieses Verständnis von Geschichtlichkeit von jener Histo
rizität, von der etwa Alfred Schmidt in Bezug auf die Kritische Theorie Max 
Horkheimers spricht, worauf noch zurückzukommen ist. Zudem widmete 
sich Gajo Petrović der Frage, ob Entfremdung eine »essentielle, unverlierbare 
Eigenschaft des Menschen als solchen« oder für ein bestimmtes »histori
sches Stadium der Entwicklung des Menschen« charakteristisch ist, so wie 

7 Predrag Vranicki akzentuierte die Bedeutung der geschichtlichen Dimension etwas an
ders als Gajo Petrović, woran sich die Vielfalt der Zugänge zum Begriff der Entfrem

dung im Praxis-Kreis zeigt: »Jede Form der Entfremdung hat jedoch einen bestimmten 
historischen Inhalt und kann nicht identisch bewertet werden« (Vranicki 1969, S. 89). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nenad Stefanov: Entfremdung auf dem Balkan 151 

es in der marxistischen Tradition diskutiert wird (Petrović 1969, S. 144). Er 
bezog sich damit auch explizit auf die (umgekehrt nicht besonders explizite) 
Kritik, sein Verständnis von Entfremdung und Praxis ginge von anthropolo
gischen Grundkonstanten, von unwandelbaren Eigenschaften menschlichen 
»Daseins« aus. Hier zeigt sich eine spezifische Form von Geschichtlichkeit: 

»Als wichtig wird hier die Auffassung des Menschen als historischem We

sen hervorgehoben. Der Begriff der Selbstentfremdung des Menschen – so 
sagen sie – stellt einen Begriff dar (und hat keinen Sinn ohne diesen Begriff) 
von einem dauerhaften, unwandelbaren Wesen und Natur des Menschen; 
und gesichert sei die Erkenntnis unserer Zeit, dass der Mensch keine ewigen, 
unveränderbaren Eigenschaften habe, dass er sich geschichtlich verändert 
und entwickelt« (Petrović 1986b, S. 324). 

Für Petrović war es damit möglich, von einem Wesen des Menschen zu spre
chen – allerdings nicht verstanden als ein »ewiges Wesen«, sondern als ein den 
jeweils bestehenden geschichtlichen Möglichkeiten seiner Entfaltung entspre
chendes. Die Aufhebung von Entfremdung bedeutete für ihn, ganz zurück
genommen, das Bewusstsein von dieser jeweils besonderen geschichtlichen 
Möglichkeit. 

Die jugoslawische Erfahrung 

Eine Differenz im Hinblick auf die Geschichtlichkeit bleibt jedoch bestehen: 
Gajo Petrović sprach von Geschichtlichkeit (povijesnost). In dieser Kategorie 
kommt das Bewusstsein von den Versuchen der Überwindung von entfrem
deter menschlicher Praxis in der vergangenen Zeit zum Ausdruck. Sie ist 
nicht direkt mit Zuschreibungen verbunden, die etwas über die Form und den 
Inhalt der Herrschaftsverhältnisse aussagen, unter denen sich die Versuche 
der »Realisierung der Möglichkeiten von Befreiung« abspielen. 

Die – wie kurz auch immer gehaltene – Kritik von Alfred Schmidt setzte 
zwar am Begriff der Entfremdung an, zielte aber auf die diesem zugrunde lie
genden Strukturen. Dadurch geriet die Dimension der Geschichtlichkeit in der 
Abgrenzung von der jugoslawischen Praxis-Philosophie in den Vordergrund. 
Für Schmidt ist Historizität ein zentrales Merkmal der Kritischen Theorie: Kri
tische Theorie ist in ihren Begriffsbildungen nicht überzeitlich; sie erstellt kein 
einmal und für immer geltendes Regelwerk, sondern hat einen »Zeitkern«. Ih

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Überlieferung 

re Begriffe beziehen sich auf eine ganz bestimmte gesellschaftliche Erfahrung 
von Herrschaftsverhältnissen. Das meint weder einen Relativismus noch die 
willkürliche Entscheidung darüber, wann welcher Bestandteil von Theorie re
levant ist, sondern im Gegenteil die Notwendigkeit, jeweils das gesellschaft
lich Neue in der Veränderung von Herrschaftsverhältnissen herauszuarbeiten. 
Oder wie es Alfred Schmidt ganz knapp an einer Stelle formuliert hat: 

»Demgegenüber vertraut Horkheimer zwar nicht blind der Sprengkraft 
historischer Dialektik. Aber seine Konzeption empfiehlt sich durch Unab
geschlossenheit. Gerade weil sie Geschichte – mit Marx – einheitlich denkt, 
bedarf sie keiner starren, dieser ontologisch vorgeordneten Anthropologie; 
ihre eigenen anthropologischen Aussagen betreffen nicht den Menschen 
schlechthin, sondern das bürgerliche Zeitalter« (Schmidt 1976, S. 68). 

Das Programm einer »Anthropologie des bürgerlichen Zeitalters« war schon in 
den 1930er Jahren manifest, ganz programmatisch etwa in Max Horkheimers 
Aufsatz »Egoismus und Freiheitsbewegung«, in dessen Untertitel es sogar Ein
gang fand (vgl. Horkheimer 1936/1988). 

Das im Gegensatz dazu übergreifende Verständnis von Entfremdung in 
der Praxis-Philosophie könnte im jugoslawischen Erfahrungshintergrund 
begründet sein: Gajo Petrović konnte nicht von einer eingrenzbaren bürger
lichen Epoche ausgehen. Was auch immer die jugoslawische Gesellschaft 
vor »Krieg und Revolution«, wie es im offiziellen Parteijargon hieß, gewesen 
sein mag, klassisch bürgerlich war sie nicht. Und nach »Krieg und Revoluti
on« handelte es um eine Herrschaftsordnung, die sich nominell in Richtung 
Sozialismus entwickelte. Das kritische Verhältnis zu beiden Herrschafts
ordnungen – jener der autoritären Königsdiktatur der Zwischenkriegszeit 
und der jugoslawischen Variante des Realsozialismus mit der proklamierten 
Arbeiterselbstverwaltung – dürfte auch zur Absenz einer Vorstellung von 
klaren scharfen Brüchen zwischen der entfremdeten »Vorgeschichte der 
Menschen« in Kapitalismus und den Herrschaftsformationen zuvor und dem 
später folgenden Anbruch der »wirklichen Geschichte« nach einer Revolution 
beigetragen haben. Vor diesem Erfahrungshintergrund könnte die umfas
sendere Vorstellung von Geschichtlichkeit wenn auch nicht notwendig daraus 
abgeleitet, so doch nachvollziehbar werden. Sie steht zumindest in Beziehung 
zur Absage an eine vollständige Aufhebung von Entfremdung im Sozialismus. 

Petrović beschränkte sich nicht darauf zu kritisieren, dass stalinistische 
Herrschaftsformen eine entfremdete Praxis weiterhin aufrechterhalten; seine 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nenad Stefanov: Entfremdung auf dem Balkan 153 

Kritik war weitreichender und zielte auf die Vorstellung von einer Aufhebung 
der Entfremdung im Sozialismus überhaupt. Für ihn konnte es eine absolute 
Aufhebung der Entfremdung nicht geben, »weil das menschliche Wesen oder 
die menschliche Natur nicht etwas Gegebenes und Unveränderliches ist, das 
ein für alle Mal erfüllt werden könnte.« Er sah es jedoch als möglich an, »ei
ne grundsätzlich nicht entfremdete Gesellschaft zu schaffen, die die Entwick
lung nicht entfremdeter, wahrhaft menschlicher Individuen anregte« (Petrović 
1969, S. 147). Kaum denkbar blieb die Vorstellung vollständig von Entfremdung 
freier Individuen, auch in einer Gesellschaft, die sich der Aufhebung von Ent
fremdung verschrieben hatte. Ebenso könne das jugoslawische Konzept der 
Selbstverwaltung nur mit Einschränkungen als Möglichkeit betrachtet wer
den, Entfremdung aufzuheben: 

»Die Selbstverwaltung der Produzenten löst nicht automatisch das Problem 
der Aufhebung der Entfremdung in Distribution und Konsumtion; sie ist 
noch nicht einmal ausreichende Bedingung für die Aufhebung der Entfrem

dung in der Produktion. Einige Formen der Entfremdung in der Produktion 
haben ihre Wurzeln in der Natur der heutigen Produktionsmittel und in 
der Organisation der Produktionsprozesse, so dass sie nicht durch eine 
bloße Veränderung in der Form der Produktionsleitung abgeschafft werden 
können« (ebd., S. 150). 

Petrović unternahm eine Einschränkung der Möglichkeit, Entfremdung auf
zuheben, gerade aus der Absage an ein »ewiges Wesen« des Menschen. Da kein 
»ewiges Wesen« denkbar sei, könne es durch die Aufhebung der Entfremdung 
auch keine Rückkehr zu einem solchen geben. Die Vorstellung von einer ab
soluten Aufhebung der Selbstentfremdung sei daher ein Widerspruch in sich; 
auch Marx habe einen solchen geschichtlichen Endzustand nicht vorgesehen: 
»Es ist nicht möglich einmal und für immer ihre Entfremdung aufzuheben, 
denn das menschliche Wesen oder die Natur ist nicht etwas Gegebenes, das 
einfach seiner Vollendung zustrebt« (Petrović 1986b, S. 326). Petrović vertrat 
also kein essentialistisches Verständnis von Entfremdung. Die in der rezen
ten Diskussion um den Begriff der Entfremdung vor allem aus sozialphilo
sophischer Perspektive formulierte Kritik an der »klassischen« Interpretati
on des Begriffs in marxistischen Kreisen trifft seine Praxis-Philosophie nicht. 
Ihm ging es weder um ein wahres ganzheitliches Wesen des Menschen noch 
darum, wie dieses erreicht werden könne. Zwar sind »Geschichtlichkeit«, Ent
fremdung und Praxis tatsächlich im »Denken der Revolution«, wie er seine 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Überlieferung 

Philosophie in den 1980er Jahren charakterisierte, essentiell, allerdings in dem 
Sinne, dass es sich um wesentliche Grundbegriffe seines Denkens, seiner Kon
zeption von Philosophie handelt. 

Trotz der hier skizzierten Unterschiede zwischen den Praxis-Philosophen 
und jenen Philosophen der Bundesrepublik, auf die sich die Jugoslawen als 
Vertreter der jüngeren Kritischen Theorie bezogen, verband beide an Marx 
orientierte Strömungen das Hinterfragen überlieferter Vorstellungen und 
bisheriger Hoffnungen. Für den Kreis um Max Horkheimer war die Erfah
rung der gescheiterten Revolution Anfang der 1920er Jahre ein wichtiger 
Ausgangspunkt für die Herausbildung der Kritischen Theorie. Für die Praxis- 
Philosophen war es die Erfahrung des Bruchs der jugoslawischen KP-Führung 
mit Stalin, die mit einer die ohnehin beständige Skepsis ablösenden, funda
mentalen Ernüchterung der damals zumeist 20-jährigen Studenten über das 
emanzipatorische Potential des sowjetischen Modells des Sozialismus einher
ging. Beiden gemeinsam war die Auseinandersetzung mit der Sowjetunion 
und der dort zu einem Regelbuch der Gesetzmäßigkeiten des Marxismus- 
Leninismus erstarrenden Lesart des Marxismus. Im deutschsprachigen wie 
im jugoslawischen Kontext grenzten sich die am Marxismus orientierten 
Theoretiker von der stalinistischen Zurichtung Marx’schen Denkens ab: Die 
jugoslawischen Philosophen unternahmen eine Kritik des dogmatischen 
Marxismus, indem sie sich der Philosophie neu zuwandten. Detlev Claussen 
bringt diese in der Wiederentdeckung der Philosophie vermittelte revolutio
näre Perspektive prägnant auf den Punkt: 

»Was war die Wiederentdeckung? Der philosophische Kern der Marx’schen 
Theorie, und der philosophische Kern der Marx’schen Theorie ist die Abar
beitung am deutschen Idealismus, denn der deutsche Idealismus ist ja ei
ne Reflexionsform der bürgerlichen Revolution. Und deswegen ist die Ab
arbeitung am deutschen Idealismus die Form des emanzipatorischen Kerns 
der Marx’schen Theorie. […] Ziemlich viele haben erkannt, dass diese Kri
tik der politischen Ökonomie mit einer Kritik der idealistischen Philosophie 
zusammenhängt, aber dieses Wissen wurde im 19. Jahrhundert verschüt
tet, und erst Lukács hat das wieder ans Tageslicht gefördert. […] Wir müssen 
den philosophischen Kern aus der Marx’schen Theorie wieder hervorholen, 
denn dieser philosophische Kern ist der emanzipatorische« (Claussen 2015, 
S. 174–175). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nenad Stefanov: Entfremdung auf dem Balkan 155 

Genau aus diesem Grund wandten sich Gajo Petrović, Predrag Vranicki und 
viele andere Philosophen des Praxis-Kreises zu Beginn der 1950er Jahre den 
Marx’schen Frühschriften zu. Gerade für Petrović, der zwischen 1946 und 1948 
in der Sowjetunion studiert und sich damit einhergehend mit der Bedeutung 
von Philosophie in der Sowjetunion auseinandergesetzt hatte, resultierte diese 
Hinwendung aus dem Bedürfnis, die Autonomie philosophischen Denkens zu 
verteidigen – nicht aus Gründen wissenschaftlicher Akkuratesse, sondern um 
die Möglichkeit von Revolution jenseits stalinistischer Zurichtung denken zu 
können. 

Der Partei und ihren Chefideologen sollte nicht die Deutung von Eman
zipation überlassen werden. Daher hatte die Kritik des Stalinismus vermit
tels des Begriffs Entfremdung für Petrović auch die Aufgabe, die Philosophie 
nicht der instrumentellen Vernunft des Apparates preiszugeben, denn dieser 
sah darin, wie Petrović in der Sowjetunion erleben musste, lediglich ein Ele
ment von Herrschaftslegitimation. 

Entfremdung entwickelte sich dergestalt zwischen Mitte der 1950er und 
Mitte der 1960er zu einem zentralen Begriff des undogmatischen Marxis
mus in Jugoslawien und wurde so zum Ausgangspunkt für die Kritik von 
Herrschaft und die Analyse der Möglichkeit von Emanzipation. In der von 
einer ausgeprägten Dynamik gekennzeichneten jugoslawischen Gesellschaft 
war Entfremdung eine Grundkategorie für die Analyse und Kritik dieser 
Veränderungsprozesse. Der Begriff ging mit einer Absage an den offiziellen 
Marxismus des Bundes der Kommunisten Jugoslawiens und der eigenstän
digen Entwicklung einer jugoslawischen Variante eines undogmatischen 
Verständnisses von Marx einher. 

Ausblick 

Der Begriff der Entfremdung bot die Möglichkeit, eine konkrete Kritik der 
Herrschaftsverhältnisse in Jugoslawien aus genau den Prämissen der um
fassenden Emanzipation zu entwickeln, die doch die offiziell proklamierte 
Arbeiter-Selbstverwaltung hervorbringen sollte. Ausgehend von den Zeit
schriften Pogledi und Praxis sowie der Sommerschule auf Korčula, in denen 
die Auseinandersetzung mit dem Begriff der Entfremdung stattfand, wurden 
zunehmend weitere Freiräume erprobt – bis jene Kräfte der Partei, die von 
Beginn an den Praxis-Philosophen mit Misstrauen und Ablehnung begegnet 
waren, intervenierten. Auch wenn die Debatte um den Begriff Entfremdung 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Überlieferung 

vornehmlich in den 1950er und 1960er Jahren geführt wurde, war sie damit 
nicht abgeschlossen. Für die zweite Generation des Praxis-Kreises stellte sich 
insbesondere die Frage nach der Subjektseite der Entfremdung: die Analyse 
dessen, was unter »Proletariat« zu verstehen sei (vgl. Sekulić 1980). Doch ihre 
Auseinandersetzung mit dem Begriff der Entfremdung war ähnlichen Hinder
nissen ausgesetzt wie die der Herausgeber der Zeitschrift Praxis: Gajo Sekulićs 
Dissertation über Philosophie und Proletariat im Werk von Karl Marx konnte 1973 
zunächst nicht und dann, ein Jahrzehnt später, nur in einem Kleinverlag aus 
Subotica, einer Stadt im Nordosten Jugoslawiens an der ungarischen Grenze, 
publiziert werden; eine breite Diskussion wurde dadurch nahezu verhindert. 
Zudem wurde der in Sarajevo lehrende und zur zweiten Generation des Praxis- 
Kreises gehörende Autor aus dem Bund der Kommunisten ausgeschlossen. 

Zugleich ist diese Phase von einem bemerkenswerten Widerspruch ge
kennzeichnet: Während der praktische Handlungsspielraum für die Institu
tionalisierung von Kritik durch die von der Partei verordnete Einstellung von 
Zeitschrift und Sommerschule 1974 schrumpfte, erweiterte sich der Bereich 
des Sagbaren. Wenn gesellschaftliche Verhältnisse kritisiert wurden, bedurfte 
es nach 1974 immer weniger der »äsopischen Sprache«, die der Verwendung 
des Begriffs »Entfremdung« anhaftete. Dieser Widerspruch kann dadurch 
erklärt werden, dass die Partei vor allem der Verbindung zwischen der Kritik 
an gesellschaftlicher Wirklichkeit und deren Institutionalisierung, also der öf
fentlichen Sichtbarkeit kritischer Praxis, sehr misstrauisch gegenüberstand. 
Der Studentenprotest von 1968 war in den Augen vieler hochrangiger Funktio
näre ein Sündenfall. In den in Stalin’schem Sprachduktus als Grupa Profesora 
stigmatisierten Theoretikern des Praxis-Kreises sahen sie Anstifter, die aus 
gut etablierten institutionellen Positionen heraus die studentische Jugend 
zum Ungehorsam gegenüber Partei- und Staatsführung aufwiegelten. Durch 
Entlassungen an der Universität in Belgrad und Verbot der Zeitschrift Praxis 
in Zagreb erhoffte man sich, diese Bindung zu kappen. Ohne diese institu
tionelle Verankerung schien deren Kritik in den Augen der Funktionäre bloß 
»theoretisch« und damit folgenlos zu sein. Auf Fachzeitschriften und Spe
zialistentreffen isoliert bliebe diese, wie in allen anderen wissenschaftlichen 
Disziplinen auch, wirkungslos. 

Zudem verschob sich der Fokus der Kritik: Auch wenn es paradox scheinen 
mag, die Kritik des Stalinismus vermittels des Begriffs der Entfremdung im
plizierte die Möglichkeit, das Projekt einer sozialistischen Gesellschaft zu ret
ten. Diese Vorstellung schwächte sich zwar zu Beginn der 1980er Jahre deutlich 
ab, dies führte jedoch nicht wie in anderen Gesellschaften, wie etwa in Polen, 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nenad Stefanov: Entfremdung auf dem Balkan 157 

zu einer fundamentalen Absage an marxistische Theoriebildung und Gesell
schaftskritik. In der abnehmenden Zirkulation des Begriffs der Entfremdung 
deutet sich allerdings eine Veränderung in der Kritik autoritärer Herrschaft 
an. Die zweite Generation des Praxis-Kreises knüpfte in den 1970er und 1980er 
Jahren entweder expliziter an Kritische Theorie und Psychoanalyse an (Gvoz
den Flego) oder analysierte ganz konkret gesellschaftliche Konflikte aus sozio
logischer Perspektive (Nebojša Popov). Letztlich kam es so zu einer Dispersion 
des Verständnisses von Kritik gerade in die Domäne der Soziologie und Sozial- 
psychologie. 

Literaturverzeichnis 

Banac, Ivo (Hg.) (2003): The diary of Georgi Dimitrov, 1933–1949. New Haven: 
Yale University Press. 

Bošnjak, Branko/Petrović, Asja (2001): Zbilja i kritika. Posvećeno Gaji Petro
viću, Zagreb: Antibarbarus. 

Claussen, Detlev (2015): Geschichte ohne Klassenbewusstsein. Georg Lukács 
kurzes 20. Jahrhundert. In: Plass, Hanno (Hg.): Klasse, Geschichte, Be
wusstsein. Was bleibt von Georg Lukács’ Theorie? Berlin: Verbrecher, 
S. 155–184. 

Grandits, Hannes/Sundhaussen, Holm (Hg.) (2013): Jugoslawien in den 1960er 
Jahren. Auf dem Weg zu einem (a)normalen Staat? Wiesbaden: Harrasso
witz. 

Grlić, Danko (1971): »Predrag Vranicki«. In: Krleža, Miroslav (Hg.): Enciklo
pedija Jugoslavije. Bd. 8. Zagreb: Jugoslavenski Leksikografski Zavod 1971, 
S. 536. 

Habermas, Jürgen (Hg.) (1968): Antworten auf Herbert Marcuse. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp. 

Haupt, Georges (1986): Karl Kautsky und die Sozialdemokratie Südosteuropas. 
Korrespondenz 1883–1938. Frankfurt a.M./New York: Campus. 

Horkheimer, Max (1936/1988): Egoismus und Freiheitsbewegung. Zur Anthro
pologie des bürgerlichen Zeitalters. In: Horkheimer, Max: Gesammelte 
Schriften. Bd. 4. Frankfurt a.M.: S. Fischer, S. 9–88. 

Höpken, Wolfgang (2013): »Durchherrschte Freiheit«. Wie »autoritär« (oder 
wie »liberal«) war Titos Jugoslawien? In: Grandits, Hannes/Sundhaussen, 
Holm (Hg.): Jugoslawien in den 1960er Jahren. Auf dem Weg zu einem 
(a)normalen Staat? Wiesbaden: Harrassowitz, S. 39–65. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Überlieferung 

Jaeggi, Rahel (2016): Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen 
Problems. Berlin: Suhrkamp. 

Kangrga, Milan (2001): Šverceri vlastitog života. Refleksije o hrvatskoj poli
tičkoj kulturi i duhovnosti. Beograd: Republika. 

Marcuse, Herbert (1932/1970): Neue Quellen zur Grundlegung des Historischen 
Materialismus. In: Marcuse, Herbert: Ideen zu einer kritischen Theorie der 
Gesellschaft. 4. Auflage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7–54. 

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1953): Rani radovi. Izbor. Hrgs. v. Vranicki, Pred
rag/Bošnjak, Stanko. Zagreb: Naprijed. 

Münnich, Nicole (2013): Struktureller Mangel und Credit-Card Communism. 
Konsumkultur in Jugoslawien in den »langen 1960er Jahren«. In: Gran
dits, Hannes/Sundhaussen, Holm (Hg.): Jugoslawien in den 1960er Jah
ren. Auf dem Weg zu einem (a)normalen Staat? Wiesbaden: Harrassowitz, 
S. 109–134. 

Petrović, Gajo (1969): Entfremdung und Aufhebung der Entfremdung. In: 
Petrović, Gajo: Wider den autoritären Marxismus. Frankfurt a.M.: Euro
päische Verlagsanstalt, S. 131–150. 

Petrović, Gajo (1986a): Die Frankfurter Schule und die Zagreber Philosophie der 
Praxis. In: Honneth, Axel/Wellmer, Albrecht (Hg.): Die Frankfurter Schule 
und die Folgen. Referate eines Symposiums der Alexander von Humboldt- 
Stiftung vom 10.–15.12.1984 in Ludwigsburg. Berlin/New York: de Gruyter, 
S. 59–85. 

Petrović, Gajo (1986b): »Relevantnost« Marxova Pojma Otuđenja. In: Petrović, 
Gajo: Odabrana Djela. Bd. 1. Zagreb/Beograd: Naprijed/Nolit, S. 314–340. 

Popov, Nebojša (1989): Contra fatum. Slučaj grupe profesora Filozofskog fakul
teta u Beogradu (1968–1988). Beograd: Mladost. 

Rajak, Svetozar (2010): Yugoslavia and the Soviet Union in the Early Cold 
War. Reconciliation, Comradeship, Confrontation, 1953–1957. London/ 
New York: Routledge. 

Schmidt, Alfred (1968): Existential Ontologie und historischer Materialismus 
bei Herbert Marcuse. In: Habermas, Jürgen (Hg.): Antworten auf Herbert 
Marcuse. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 17–48. 

Schmidt, Alfred (1976): Die Kritische Theorie als Geschichtsphilosophie. Mün
chen/Wien: Hanser. 

Schuffenhauer, Werner/Buhr, Manfred (1983): »Entfremdung«. In: Buhr, 
Manfred/Klaus, Georg (Hg.): Marxistisch-Leninistisches Wörterbuch der 
Philosophie. Bd. 1. Neubearbeitete und erweiterte Ausgabe. Reinbek bei 
Hamburg: Rowohlt, S. 324–330. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nenad Stefanov: Entfremdung auf dem Balkan 159 

Sekulić, Božidar Gajo (1980): Filozofija i proletarijat u djelu Karla Marksa. 
Subotica: Radnički univerzitet »Veljko Vlahović«. 

Sher, Gerson S. (1977): Praxis. Marxist Criticism and Dissent in Socialist Yugo
slavia. Bloomington/London: Indiana University Press. 

Stefanov, Nenad (2013): »Dialektische Phantasie« unter Bedingungen autori
tärer Herrschaft. Die Philosophische Sommerschule auf der Adria-Insel 
Korčula 1964–1974. In: Grandits, Hannes/Sundhaussen, Holm (Hg.): Jugo
slawien in den 1960er Jahren. Auf dem Weg zu einem (a)normalen Staat? 
Wiesbaden: Harrassowitz, S. 157–183. 

Sundhaussen, Holm (2012): Jugoslawien und seine Nachfolgestaaten 
1943–2011. Eine ungewöhnliche Geschichte des Gewöhnlichen. Köln/ 
Wien: Böhlau. 

Supek, Rudi (1952): Zašto kod nas nema borbe mišljenja. In: Pogledi. Časopis za 
Teoriju Društvenih i Prirodnih Nauka, H. 12/1952, S. 903–911. 

Supek, Rudi (1953): Značaj teorije otuđenja za humanistički socijalizam. In: 
Pregled, H. 1/1953, S. 51–58. 

Supek, Rudi (1974): Dix ans de l’École d’été de Korčula (1963–1973). In: Praxis 
(Jugoslavensko izdanje), H. 1–2/1974, S. 3–15. 

Veljak, Lino (Hg.) (2008): Gajo Petrović – Čovjek i Filozof. Zbornik Radoca s 
Konferencije Povodom 80. Obljetnice Rođenja, Zagreb: Filozofski fakultet. 

Veljak, Lino (2014): Prilog vrednovanju djela Predraga Vranickog. In: Prilozi za 
istraživanje hrvatske filozofske baštine, H. 1/2014, S. 385–389. 

Vranicki, Predrag (1953): Misaoni razvitak Karla Marxa. Zagreb: Matica hrvat
ska. 

Vranicki, Predrag (1969): Mensch und Geschichte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Vranicki, Predrag (1983): Geschichte des Marxismus. Bd. 1. Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp. 
Vranicki, Predrag (1993): Rudi Supek (1913–1993): in memoriam (nekrolog). Filo

zofska istraživanja, H. 4/1993, S. 807–810. 
Woodward, Susan (1995): Socialist Unemployment. The Political Economy of 

Yugoslavia, 1945–1990. Princeton, NJ: Princeton University Press. 
Životić, Miladin (1953): Marksova teorija otuđenja. In: Filozofski Pregled, 

H. 4/1953, S. 34–43. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marxismus in China 

Staatsideologie und aktivistischer Marxismus im Kontext 

aktueller Arbeitskämpfe 

René Kluge und Miao Tian 

Mit der umfassenden Privatisierung der Reform- und Öffnungspolitik hat 
sich die Volksrepublik China nachhaltig vom Marxismus verabschiedet. So 
zumindest die allgemeine Wahrnehmung über Chinas Wirtschafts- und Ge
sellschaftssystem seit 1978. Bereits 1997, nur 20 Jahre nach dem Ende der 
Kulturrevolution, kommentierte Wang Hui (2003a), dass sich China nunmehr 
in jeglicher Hinsicht – wirtschaftlich, politisch, kulturell und im Hinblick auf 
Regierungshandeln – vollständig dem Diktat des Kapitals und den Aktivitäten 
des Marktes unterworfen habe. Für Arif Dirlik (2005, S. 1) war der chinesische 
Sozialismus, der für ihn gleichbedeutend mit Marxismus in China ist, spä
testens 1989 mit der Niederschlagung der Tian’anmen-Bewegung Geschichte. 
Und Elaine Sio-ieng Hui (2018, S. 3) konstatiert, dass Marxismus-Leninismus 
und Maoismus nicht mehr die dominanten Ideologien der Kommunistischen 
Partei seien und die Bevölkerung nicht mehr an sie glaube. 

Es erschien folgerichtig, dass die Kommunistische Partei Chinas (KPCh) 
ihrem eigenen gesellschaftlichen Umbau Tribut zollen, den marxistischen Teil 
der eigenen Staatsideologie abwickeln und durch eine andere Leitidee erset
zen müsse (z.B. Bell 2008, S. 22). Mittlerweile scheint jedoch das Gegenteil der 
Fall zu sein: In seiner Rede zum 95. Jahrestag der Gründung der KPCh betonte 
Staatspräsident und Generalsekretär der KPCh Xi Jinping an prominenter 
Stelle: »Wir müssen darauf beharren, unsere ursprüngliche Bestimmung 
nicht zu vergessen, voranzuschreiten und uns dabei an die leitende Position 
des Marxismus zu halten« (Xi 2016). In seiner Rede zu den Feierlichkeiten des 
zweihundertsten Geburtstages von Karl Marx bezeichnet er Marx als »den 
größten Denker der modernen Zeit« (Xi 2018). Xi Jinping steht seit seinem 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Überlieferung 

Amtsantritt für ein erneuertes Bekenntnis zum Marxismus als Leitmotiv der 
chinesischen Staatsideologie (vgl. Cheek/Ownby 2018). 

Der augenscheinliche Widerspruch zwischen kapitalistischer Produk
tionsweise und marxistischer Theorie wird von parteinahen chinesischen 
AutorInnen dabei folgendermaßen aufgelöst: Das Marx’sche Denken lasse 
sich in utopische Ziele und konkrete Methoden unterteilen. Zwischen beiden 
bestehe ein gewisses Spannungsverhältnis. Während das Ziel in einer klas
senlosen Gesellschaft und der »freie[n] Entwicklung eines jeden« bestünde, 
könne dieses Ziel nur durch »despotisch[e] Eingriffe in das Eigentumsrecht 
und in die bürgerlichen Produktionsverhältnisse« (Marx/Engels 1848/1977, 
S. 482 u. S. 481) erreicht werden. Der Marxismus zerfalle also in freiheitliche 
Zwecke und diktatorische Mittel. Mao Zedong habe sich in seiner starken 
Betonung des Klassenkampfes auf die Marx’schen Methoden beschränkt 
und dabei die idealen Ziele vernachlässigt. Die neue Generation von Führern 
seit Deng Xiaoping habe dagegen die Freiheit des Einzelnen im Sinne der 
wirtschaftlichen Freiheit in den Vordergrund gestellt, wodurch die Frage des 
Klassenkampfes an Bedeutung verlieren konnte (vgl. Xu 2016, S. 4–5). Für den 
Professor für Marxismus an der Peking-Universität Yi Jiexiong, der sich in der 
Tradition eines humanistischen Marxismus sieht, ist der Marxismus in erster 
Linie ein Wertesystem, das den Aufbau einer freien Gesellschaft zum Ziel hat. 
Ein Marxismus hingegen, der den Klassenkampf und die Errichtung einer 
Diktatur des Proletariats ins Zentrum stellt, sei nicht progressiv, sondern 
reaktionär (Yi/Mahoney/Li 2009, S. 178). 

Der Marxismus der neuen Staatsideologie unter Deng Xiaoping, Jiang Ze
min und Hu Jintao bis Xi Jinping distanziert sich damit deutlich vom Marxis
mus der Mao-Zeit, ohne sich jedoch in einen offenen Widerspruch mit ihm zu 
stellen. Xi Jinping selbst sagt: »Der Marxismus ist eine offene, sich ständig ent
wickelnde Theorie an der Spitze der Zeit. Marx hat immer wieder gemahnt, 
dass der Marxismus kein Dogma ist, sondern eine Anleitung für praktisches 
Handeln, die anhand der konkreten Praxis ständig weiterentwickelt werden 
muss« (Xi 2018). Sofern es die historischen Bedingungen erfordern, mag es in 
der Mao-Zeit also korrekt gewesen sein, den Klassenkampf ins Zentrum der 
politischen Ideologie zu stellen, genauso wie es korrekt sei, unter den verän
derten Bedingungen seit 1978 den Klassenkampf als Teil der Staatsideologie 
vollständig aufzugeben. Derart dramatische Verschiebungen der eigenen Pra
xis stellen demgemäß keinen Bruch mit dem Marxismus dar, sondern sollen 
vielmehr das korrekte Verständnis des Marxismus durch die KPCh beweisen. 
Nach dem ebenfalls an der Peking-Universität lehrenden Rechtswissenschaft

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


René Kluge und Miao Tian: Marxismus in China 163 

ler Jiang Shigong ist es gerade die Aufgabe der Kommunistischen Partei, »die 
universelle philosophische Wahrheit des Marxismus mit der konkreten histo
rischen Realität Chinas« (Jiang 2018) zu verbinden. 

Der Marxismus wird so zu einem Instrument, das in der Hand der Kom
munistischen Partei jeweils verschiedene Formen annehmen kann. Die Auf
gabe der Partei war dabei Jiang zufolge schon immer zweigeteilt: in die Reprä
sentation der ArbeiterInnenklasse auf der einen und die Repräsentation des 
gesamten chinesischen Volkes auf der anderen Seite (vgl. ebd.). Die Kommu
nistische Partei sei die einzige politische Kraft, die in der Lage war, Chinas 
Souveränität wiederherzustellen und einen ökonomisch starken Nationalstaat 
zu errichten – dies ist die zentrale Quelle der Herrschaftslegitimation der Par
tei. Der Parteimarxismus erfährt so eine starke nationalistische Färbung. Die 
Parteiideologie wurde deswegen zu einer Symbiose aus Kommunismus und 
Nationalismus (vgl. ebd.). Der Marxismus steht somit in den Diensten des an
dauernden Projektes der nationalen Stärkung (vgl. Mahoney 2016). 

Es wird deutlich, dass die Parteiideologie in einem instrumentell-stra
tegischen Verhältnis zum Marxismus steht und sich teilweise sehr weit von 
nachvollziehbaren Auslegungen der Marx’schen Texte entfernt. Der Mar
xismus wird so zum Machtwerkzeug der Partei, deren TheoretikerInnen es 
äußerst geschickt verstehen, ein kohärentes, propagandistisches Bild der 
eigenen Praxis und des eigenen Selbstverständnisses zu zeichnen. 

Der Parteimarxismus als Staatsideologie ist die dominante Form des Mar
xismus in China. Sie wird mittels des Staats- und Parteiapparats propagiert 
und durch Zensur unangreifbar gemacht. Sie ist jedoch nicht die einzige Form 
des Marxismus. Die Geschichte des Marxismus in China ist über einhundert 
Jahre alt und hat tiefgreifenden Einfluss auf alle gesellschaftlichen Schichten 
gehabt. Über die korrekte Interpretation des Marx’schen Denkens wurde da
bei innerhalb und außerhalb der Partei durchgehend gestritten. Insofern ist es 
zunächst einmal korrekt, dass nicht einfach normativ bestimmt werden kann, 
was Marxismus in China bedeutet, sondern eine Vielzahl intellektueller und 
politischer Phänomene existieren, die als Marxismen bezeichnet werden kön
nen. Aufgrund der Machtfülle der Partei muss allerdings eine Kategorisierung 
chinesischer Marxismen immer vom Parteimarxismus als Bezugssystem her 
verstanden werden. Die von Xu Changfu entwickelte Aufteilung in vier ver
schiedene Formen dient uns hierbei als hilfreiche Vorlage (vgl. Xu 2016, S. 2–4): 
Während die Reden und Stellungnahmen von Xi Jinping und früherer Partei
führer demzufolge als einzige den Marxismus der Kommunistischen Partei wider
spiegeln, lassen sich etablierte Intellektuelle wie die oben zitierten Yi Jiexiong 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Überlieferung 

und Jiang Shigong als AutorInnen eines von der Partei anerkannten Marxismus 
beschreiben. Sie nehmen eine wichtige Rolle darin ein, die propagandistischen 
Versatzstücke parteinah zu interpretieren und innerhalb der Gruppe der Intel
lektuellen zu verbreiten (vgl. auch Cheek/Ownby 2018). Davon zu unterschei
den sind Diskussionen innerhalb eines Teils der chinesischen Intellektuellen, 
die sich verstärkt mit den Marx’schen Originaltexten befassen und sich da
bei vielfach auf westliche Debatten beziehen. Derartige Formen einer chinesi
schen Marxologie können als von der Partei tolerierter Marxismus bezeichnet wer
den. Sie stellen keine direkte Herausforderung für die propagandistische Les
art des parteinahen Marxismus dar und verlassen nur in seltenen Fällen den 
Einflussbereich akademischer Institutionen. Marxismen, die in direkter Opposi
tion zum Marxismus der Kommunistischen Partei stehen, unterliegen hingegen star
ker Repression und können nur im Untergrund oder Exil existieren; sie haben 
somit nur unerheblichen Einfluss auf gesellschaftliche Debatten in China. 

Historisch waren es nicht in erster Linie Intellektuelle, die TrägerInnen der 
marxistischen Idee in China darstellten, sondern BäuerInnen, StudentInnen 
und ArbeiterInnen. Xu Changfu konstatiert allerdings, dass gegenwärtig kein 
nennenswerter Bezug der Arbeiterinnen und Arbeiter zum Marxismus in Chi
na mehr bestünde. Da die Partei die Interpretation des Marxismus monopo
lisiert und das Konzept des Klassenkampfes eliminiert habe, gäbe es für diese 
keine Möglichkeit, einen von der Partei unabhängigen Zugang zum Marxis
mus zu entwickeln (vgl. Xu 2016, S. 10–11). Entgegen dieser Einschätzung von 
Xu und anderen (vgl. auch Leung 2015) wird im Folgenden aufgezeigt, dass die 
dramatischen Veränderungen der chinesischen Gesellschaft seit der Reform- 
und Öffnungsbewegung den Grundstein für neue Klassenauseinandersetzun
gen gelegt haben. Vermittels der Jasic-Proteste von 2018 wird herausgearbei
tet, wie sich auch in der ArbeiterInnenbewegung weiterhin auf den Marxismus 
bezogen wird. 

Der Wandel der chinesischen ArbeiterInnenklasse 

Die chinesische ArbeiterInnenklasse entstand am Ende des 19. Jahrhunderts 
in den Küstenregionen in den meist von den Kolonialmächten betriebenen 
Fabriken sowie kleineren chinesischen Werkstätten. Die Arbeitsbedingungen 
waren ausgesprochen schlecht: Über die Hälfte der ArbeiterInnen verdienten 
nicht genug, um sich ausreichend Nahrung und angemessene Unterkünfte 
leisten zu können (vgl. Blecher 2013, S. 149). Verwandtschaftsbeziehungen, 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


René Kluge und Miao Tian: Marxismus in China 165 

Landsmannschaften sowie religiöse Gruppen und Geheimbünde wurden 
daher zu einem wichtigen Element der sozialen Stabilisierung. Diese traditio
nellen Netzwerke bildeten auch die Basis für die Mobilisierung bei kollektiven 
Protesten und Arbeitskämpfen (vgl. Perry 1993). Bereits zu Beginn der Indus
trialisierung fanden zahlreiche Streiks und Auseinandersetzungen um Löhne 
und Arbeitszeiten statt, aber erst ab der 4.-Mai-Bewegung im Jahr 1919 nah
men diese Kämpfe einen politischen Charakter an und der Einfluss der 1921 
gegründeten KPCh nahm zu. Es gab also bereits vor der Kommunistischen 
Partei eine ArbeiterInnenbewegung in China (vgl. Blecher 2013, S. 158). 

Die bereits erwähnte, zweigeteilte Repräsentation der Kommunistischen 
Partei in ArbeiterInnenklasse auf der einen und chinesischem Volk auf der an
deren Seite – man könnte auch sagen, zwischen anti-imperialistischer Befrei
ung der Nation und antikapitalistischer Befreiung der ArbeiterInnenklasse – 
hat in der Gründungszeit der Partei ihre deutlichste Form angenommen. Die 
Mobilisierung der arbeitenden Bevölkerung lieferte dabei den Grundstein für 
die Mobilisierung zur nationalen Sache. Emblematisch hierfür steht der Streik 
der MinenarbeiterInnen in Anyuan 1922. Dieser direkt von den Führern der 
KPCh Li Lisan, Liu Shaoqi und Mao Zedong geführte Streik gilt als großer Er
folg des Organisationsvermögens der Kommunistischen Partei. Viele der dar
an beteiligten ArbeiterInnen wurden die ersten Anhänger Maos; sie bildeten 
den Grundstein der späteren Roten Armee (vgl. Perry 1996). 

Die mit dem Sieg im Bürgerkrieg 1949 beginnende Errichtung der Volks
republik China unter der Herrschaft der Kommunistischen Partei setzte eine 
fundamentale Transformation der ArbeiterInnenklasse in Gang. Innerhalb 
kurzer Zeit vollzog die Partei einen Umbau der gesamten Wirtschaft: Werk
stätten und Fabriken wurden zusammengelegt und in staatliches Eigentum 
überführt. Massive Investitionen in die Schwerindustrie führten zu erhöhter 
Leistung und einem deutlichen Anstieg der in den Fabriken beschäftigten 
ArbeiterInnen. Man könnte sagen, dass die sozialistische Revolution die 
chinesische ArbeiterInnenklasse erst erschuf (vgl. Walder 1984). Aufgrund 
der herrschenden Stellung, die die ArbeiterInnenklasse innerhalb der staat
lichen Ideologie einnahm, sollte eine gesonderte Interessenvertretung für 
ArbeiterInnen nicht mehr erforderlich sein. Der Staat selbst verstand sich als 
Instrument der ArbeiterInnenklasse. Gewerkschaften wurden deswegen als 
eine Unterabteilung in den Parteiapparat integriert. Ihre Aufgabe bestand 
nicht darin, Arbeitskämpfe zu organisieren, stattdessen dienten sie der Partei 
als verlängerter Arm in die Belegschaften. Dies hat bis heute Einfluss auf die 
Gewerkschaftspolitik in China. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Überlieferung 

Auch wenn die Arbeiterinnen und Arbeiter empfänglich für die Idee von 
der Herrschaft der ArbeiterInnenklasse waren und sich enthusiastisch am Auf
bau des Sozialismus im Rahmen der industriellen Produktion beteiligten, be
deutet dies nicht, dass es in der Mao-Zeit keine Arbeitskämpfe in China ge
geben hätte. Neuere Studien zeigen, dass die Akzeptanz der sozialistischen 
Ideologie eng verbunden war mit der Hoffnung auf einen besseren Lebens
standard und tatsächliche, materielle Verbesserungen (vgl. Jia 2012). Ausein
andersetzungen und Proteste entwickelten sich jedoch nicht zu größeren Be
wegungen. Dies lag daran, dass die ArbeiterInnen in abgeschlossenen Arbeits
einheiten, sogenannten Danweis, organisiert waren. Diese organisierten nicht 
nur die Arbeit, sondern stellten auch die Versorgung mit Nahrung, Wohnraum 
und Wohlfahrtsleistungen sicher und wurden so der Hauptbezugspunkt so
zialer Kontakte für die ArbeiterInnen. Die Danweis sorgten damit einerseits 
für eine gewisse soziale Stabilität; andererseits führten sie aber auch zu einer 
Abhängigkeit und verhinderten nachhaltig die Organisation von ArbeiterIn
nen über die einzelnen Betriebe hinaus. 

In den ländlichen Provinzen eliminierten Landreform und Kollektivierung 
die bäuerlichen Klassenstrukturen und führten zu einer weitgehenden Ho
mogenisierung der Lebens- und Arbeitsverhältnisse. Vermittels staatlich fest
gelegter Preise und vorgegebener Verkaufsquota kamen die erwirtschafteten 
Überschüsse den urbanen Räumen und der Industrie zugute. China repro
duzierte damit ein klassisches Modell industrieller Entwicklung, in dem der 
Mehrertrag der Agrarwirtschaft in die Industrie transferiert wird (vgl. Selden/ 
Lee 2007). Die dadurch entstandene dramatische Ungleichheit zwischen rura
len und urbanen Räumen sollte den Grundstein für die Klassenformationen 
nach 1978 legen. 

Nach dem Tod Mao Zedongs im Jahr 1976 strebte die neue Führung der 
Volksrepublik ein Ende der sozialistischen Epoche durch graduelle politische 
und ökonomische Reformen an. Die sogenannte Reform- und Öffnungspolitik 
dauert bis heute an und hat erneut zu grundlegenden wirtschaftlichen und so
zialen Veränderungen geführt. Im Zentrum der Reformen stand die vollstän
dige oder teilweise Privatisierung der staatlich bzw. kollektiv geführten Unter
nehmen, das Ermöglichen ausländischer Direktinvestitionen, die Teilnahme 
am Welthandel und der Aufbau eines arbeitgeberfreundlichen Arbeitsmark
tes mit einem umfassenden Angebot an günstigen Arbeitskräften. Letzteres 
forcierte die Staatsführung aktiv, zunächst durch die Errichtung von Special 
Economic Zones und später durch die weitestgehende Auflösung der staatli
chen Wohlfahrtsleistungen für ArbeiterInnen (Iron Rice Bowl) und landeswei

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


René Kluge und Miao Tian: Marxismus in China 167 

te Massenentlassungen von ArbeiterInnen aus staatlich geführten Unterneh
men. Zugleich wurde das Aufkommen genuiner Institutionen der ArbeiterIn
nenorganisation unterdrückt, sodass das Entstehen eines weitgehend unregu
lierten Arbeitsmarkts noch befördert wurde. 

Die alte industrielle ArbeiterInnenklasse war demontiert; eine neue Grup
pe von ArbeiterInnen wurde zum Zentrum der chinesischen Wirtschaft: die so
genannten »WanderarbeiterInnen« oder Neue Arbeiter (Lü 2013). Hierbei han
delte es sich um Menschen aus den rural geprägten Provinzen, die zur Arbeit in 
die großen Städte und Küstenregionen gezogen waren, dort aber kein Anrecht 
auf den vollen Aufenthaltsstatus hatten. Sie behielten oftmals die familiären 
und wirtschaftlichen Bindungen zu ihren Heimatregionen bei. Während Tei
le der Familien auf den kleinen Landbesitzen zurückblieben, waren sie auf
grund der Krise der Agrarwirtschaft gezwungen, sich in den Städten als billige 
Arbeitskräfte unter kaum regulierten Arbeitsbedingungen zu verdingen. Die 
ruralen Räume lieferten so erneut die Voraussetzungen für die wirtschaftliche 
Entwicklung der Städte und die Basis der chinesischen Niedriglohn-Wachs
tumsstrategie (vgl. Bieler/Lee 2017, S. 4). 

Obwohl die soziale Polarisierung in China seit dem Beginn der Reform- 
und Öffnungspolitik massiv zugenommen hat und die Klassengegensätze zu
rückgekehrt sind, haben die Analyse der Klassenverhältnisse und das Konzept 
des Klassenkampfes politisch, akademisch und in der breiten Öffentlichkeit 
an Bedeutung verloren. Der Begriff der Klasse wird als ideologisch vorbelas
tet wahrgenommen und passt, wie gezeigt, nicht mehr zum neuen Selbstver
ständnis des Parteistaates. An die Stelle von Klasse sind wechselnde Begriff
lichkeiten von Schicht und Gruppe getreten. Zudem gibt es eine breite aka
demische Faszination mit der angenommenen Existenz einer neuen chinesi
schen Mittelschicht (vgl. Guo 2009). 

Eine Minderheit der verbliebenen staatlichen Unternehmen errang im 
Laufe der Reformphase erheblich an ökonomischer Bedeutung. Die dort 
beschäftigten Arbeiterinnen und Arbeiter profitierten finanziell von dieser 
Entwicklung, verloren aber jegliche Mitbestimmungsrechte am Arbeitsplatz; 
sie gehörten dennoch zu den stärksten BefürworterInnen des neuen chi
nesischen Kapitalismus. Andere ArbeiterInnen, die im Zuge der Reformen 
Arbeitsplätze und Sozialleistungen verloren, identifizieren sich jedoch noch 
heute stark mit der sozialistischen Rhetorik der Mao-Zeit und forderten die 
Parteiführung im Rahmen von Protesten und Demonstrationen immer wieder 
zu einer Rückkehr zu alten Werten auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Überlieferung 

Die WanderarbeiterInnen hingegen litten zwar unter schlechten Arbeits
bedingungen und prekären Lebensumständen, hatten jedoch keinen Bezug 
mehr zur Ideologie der Zeit vor den Reformen und waren untereinander meist 
nur schwach organisiert. Auch zwanzig Jahre nach dem Beginn der Reform- 
und Öffnungspolitik ging die Forschung daher davon aus, dass sich Wan
derarbeiterInnen nicht als starke Akteure in den chinesischen industriellen 
Beziehungen etablieren könnten (vgl. Friedman/Lee 2010 und Lee 2007). 

Im Jahre 2010 führten allerdings zwei Ereignisse dazu, diese Einschätzung 
zu revidieren: zum einen die Suizidserie in der größten Fabrik des Apple-Fa
brikanten Foxconn in Shenzhen, in deren Rahmen sich mindestens 13 Arbeite
rInnen auf dem Betriebsgelände das Leben nahmen. Zum anderen der große 
und erfolgreiche Streik im Honda-Werk in Guangdong, der eine Streik-Welle 
in der gesamten chinesischen Automobilzuliefererindustrie auslöste. In bei
den Betrieben waren vor allem WanderarbeiterInnen beschäftigt. Beide Ereig
nisse warfen sowohl ein Schlaglicht auf die schlechten Arbeitsbedingungen, 
denen WanderarbeiterInnen ausgesetzt waren, also auch auf die große Orga
nisations- und Verhandlungsmacht, über die sie mittlerweile verfügten. Be
legschaften, die sich primär aus WanderarbeiterInnen zusammensetzten, or
ganisierten Arbeitskämpfe über die Höhe von Löhnen, Abfindungen und Sozi
alleistungen sowie andere Fragen der betrieblichen Ordnung insbesondere in 
der Region des Perlflussdeltas (vgl. Leung 2015, S. 1–3). Allein für das Jahr 2009 
geht die NGO China Labor Bulletin von ca. 30.000 Streiks und kollektiven Ar
beiterInnenprotesten aus. 

Es waren also konkrete Arbeitskämpfe, die den Begriff der Klasse in China 
zu neuem Leben erweckten. Strittig ist jedoch, wie diese Arbeitskämpfe zu be
werten sind. Die meisten Proteste sind defensiv und legal in dem Sinne, dass sie 
nur versuchen, die Angriffe der Unternehmerseite abzuwehren, und sich dabei 
streng an den Vorgaben des chinesischen Arbeitsrechts orientieren (vgl. O’Bri
en/Li 2006). Es wird vermutet, dass den Kämpfen kein Klassenbewusstsein zu
grunde liege, sondern nur ein »Regelbewusstsein« (Perry 2001). Die Kämpfe 
wären somit erneut auf die Missstände in einzelnen Betrieben begrenzt; auch 
fand keine überbetriebliche Solidarisierung statt. Die Proteste stellten daher 
nie eine Gefahr für die zentrale Führung in Peking dar, sondern ähnelten frü
heren Arbeitskämpfen in China (vgl. Friedman/Lee 2010). 

Die Proteste und Streiks fanden jedoch nicht nur bei ausländischen For
scherInnen Gehör, sondern erweckten auch die Aufmerksamkeit chinesischer 
Intellektueller und Studierender, die vermehrt auf die Lage der chinesischen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


René Kluge und Miao Tian: Marxismus in China 169 

ArbeiterInnenklasse aufmerksam wurden und begannen, innerhalb der chi
nesischen industriellen Beziehungen zu intervenieren. 

Die Jasic-Proteste 2018 

Im Mai 2018, zur selben Zeit, als Xi Jinping die eingangs zitierte Rede zum 
Marx-Jahr hielt, organisierten sich ArbeiterInnen einer Fabrik der Jasic Tech
nology Company Ltd. in Shenzhen. Sie kritisierten die schlechten Arbeitsbe
dingungen bei dem Hersteller von Schweißtechnik: überlange Arbeitszeiten, 
gehäufte Arbeitsunfälle, intransparente Betriebsbußen, überzogene Überwa
chungsmaßnahmen und zahlreiche Verstöße gegen das Arbeitsrecht (Jasic- 
Arbeiter 2018). Die ArbeiterInnen trieben die Gründung einer Betriebsge
werkschaft voran. Diese Möglichkeit besteht im Rahmen des chinesischen 
Gewerkschaftsgesetzes (vgl. Art. 3 u. Art. 11), allerdings muss die Gewerk
schaftsgründung bei der übergeordneten Behörde des Gesamtchinesischen 
Gewerkschaftsbundes (englische Namensversion All-China Federation of 
Trade Unions, ACFTU) angemeldet werden. Beim ACFTU handelt es sich, wie 
gesagt, nicht um eine genuine Interessenvertretung der ArbeiterInnen. So 
behinderte die lokale Stelle – trotz legaler Grundlage – die Gewerkschafts
gründung und ließ darüber hinaus zu, dass die InitiatorInnen unrechtmäßig 
aus dem Unternehmen entfernt wurden. Die ArbeiterInnen bestanden jedoch 
weiterhin auf ihrer Forderung nach Gründung einer Betriebsgewerkschaft 
und organisierten über zwei Wochen lang Proteste vor den Betriebstoren. Sie 
erhielten dabei Unterstützung von Studierenden und jungen AbsolventInnen, 
die teilweise aus anderen Provinzen angereist waren und flankierende Ak
tionen in den sozialen Netzwerken organisiert hatten. Am 27. Juli 2018 löste 
die örtliche Polizei die Proteste gewaltsam auf und inhaftierte insgesamt 29 
Personen. Die Studierenden gründeten daraufhin die »Solidaritätsgruppe 
für die inhaftierten Shenzhen-Arbeiter vom 27. Juli«, auch »Jasic-Solidari
tätsgruppe« genannt, die die Proteste weiterführte und die Freilassung der 
Gefangenen forderte. Vier Wochen später, am 24. August, führte die Polizei 
eine Razzia in einer Wohnung durch, in der sich viele studentische Unter
stützerInnen aufhielten. Die um die 50 Personen umfassende Gruppe wurde 
aufgelöst und einige ihrer Mitglieder verhaftet. In der darauffolgenden Zeit 
kam es wiederholt in verschiedenen chinesischen Städten zu Festnahmen 
von AktivistInnen und MitarbeiterInnen von Labor-NGOs. Einige von diesen 
wurden unter Hausarrest gestellt oder zwangsexmatrikuliert, andere ver

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Überlieferung 

schwanden spurlos. Die Verhaftungswelle dauerte bis ins Jahr 2019 an; 2020 
sind einige der AktivistInnen unter strengen Auflagen und sichtbarer Trau
matisierung wieder entlassen worden (Feng 2020). Es ist davon auszugehen, 
dass das gesamte UnterstützerInnennetzwerk durch die staatliche Repression 
zerschlagen wurde (Zhang 2020). 

Die Auseinandersetzungen bei der Jasic Technology Company weisen min
destens drei Besonderheiten auf, die sie von anderen Arbeitskämpfen unter
scheiden und die zu einer vergleichsweise großen medialen Aufmerksamkeit 
geführt haben. Zum einen erhoben die ArbeiterInnen nicht direkt ökono
mische Forderungen, beispielsweise nach mehr Lohn, Abfindungen oder 
verkürzter Arbeitszeit, sondern bestanden auf der Gründung einer eigenen 
Betriebsgewerkschaft. Zwar sind die Forderungen nach Gewerkschaftsgrün
dung und der Abwahl von zentral eingesetzten GewerkschaftsführerInnen 
nicht vollkommen neu (z.B. beim Honda-Streik 2010 oder dem Walmart- 
Streik 2016, vgl. auch Leung 2015, S. 3; Tian 2018), dennoch sind sie im Fall 
von Jasic bemerkenswert, da die Forderungen hier außerhalb des Betriebes 
fortgesetzt wurden – und dies in einem politischen Klima, in dem jegliche 
Organisation außerhalb der Partei äußerst kritisch gesehen wird. 

Zum Zweiten war es mit den Studierenden eine andere soziale Gruppe, 
die sich mit den ArbeiterInnen solidarisierte und deren Forderungen unter
stützte. Dreißig Jahre nach der Tian’anmen-Bewegung wurden deswegen im
mer wieder Vergleiche zu dieser gezogen. 1989 hatten sich die Studierenden 
teilweise noch aktiv von den ArbeiterInnen entsolidarisiert (vgl. Au 2019). Nie
dergeschlagen wurden die Proteste erst dann, als ArbeiterInnen sich aktiv an 
ihnen beteiligten. Gruppen- oder klassenübergreifende Bewegungen sind für 
die Kommunistische Partei seitdem eine besonders sensible Frage (vgl. Wang 
2003b, S. 47–48). 

Hieraus erklärt sich vermutlich auch die dritte Besonderheit: die massive 
Repression, die die ArbeiterInnen und AktivistInnen durch die staatlichen 
Sicherheitsorgane erfahren haben. Die Handlungsmöglichkeiten von NGOs, 
insbesondere von unabhängigen ArbeiterInnengruppen, sind im Laufe der 
Amtszeit von Xi Jinping deutlich erschwert worden. Dennoch stellt die Härte, 
mit der gegen die studentischen AktivistInnen vorgegangen wurde, einen 
vorläufigen Höhepunkt dar. Sie ist ein Hinweis auf einen sich zunehmend 
verschärfenden Umgang der Partei mit organisierten Arbeitskämpfen (vgl. 
Pringle/Chan 2018). 

Darüber hinaus ist auffällig, dass viele der AktivistInnen sich selbst und ihr 
Handeln in den Kontext des Marxismus stellen. Zwar kann hier kein abschlie

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


René Kluge und Miao Tian: Marxismus in China 171 

ßendes Bild der an den Jasic-Protesten beteiligten Personen gezeichnet wer
den; weder gehören diese einer formalen Organisation an noch bilden sie eine 
homogene Gruppe. Aus Sicherheitsgründen wurden zudem viele Aktivitäten 
klandestin geplant; die AktivistInnen schotteten sich auch gegenüber anderen 
AkteurInnen der chinesischen Linken weitestgehend ab. In Interviews und an
deren Texten finden sich jedoch Äußerungen von Einzelpersonen, die nach
weislich an den Ereignissen beteiligt waren, sowie ein Twitter-Account und 
eine Website der »Jasic-Solidaritätsgruppe«, die uns im Folgenden als Quel
le dienen. Wir beziehen uns insbesondere auf die Aussagen der AktvistInnen 
Yue Xin, Shen Mengyu, Shen Yuxuan und Qiu Zhanxuan. 

Sie bezeichnen sich selbst wiederholt als MarxistInnen oder Marxistisch- 
Leninistisch-Maoistische Linke. Hierbei handelt es sich um eine Fraktionsbe
schreibung in Abgrenzung zur alten Linken, die sich meist als Maoisten be
zeichnen (vgl. Qian 2018). Sie verwenden eine an marxistische Tropen erin
nernde Sprache: »Weil die Gesellschaft bis tief in die Knochen erkrankt ist […] 
tue ich mein Bestes, um den Marxismus zu entstauben […]. Der Marxismus 
ist unser einziger Weg« (Shen 2019). »Ich bin immer mehr davon überzeugt, 
dass die gesamte fortschrittliche und aufrechte Jugend in einer großen ge
sellschaftlichen Bewegung den Weg des Marxismus beschreiten wird« (Qiu 2. 
Mai 2019). Diese Sprache ist auch für chinesische LeserInnen befremdlich und 
scheint aus der Zeit gefallen – umso mehr, da die meisten AktivistInnen keine 
25 Jahre alt sind. An diversen Stellen betonen sie die Bedeutung der ArbeiterIn
nen für ihre politische Arbeit und stellen sich selbst in den Kontext des Klas
senkampfes: »Die Befreiung der Arbeiterschaft ist der alleinige Grund, war
um wir den Marxismus studieren« (ebd.). »Studenten und Arbeiter stehen auf 
dem gleichen großen Schiff« (Yue 2018a). In einem vermutlich von Sheng Men
gyu verfassten Text wird eine Lobrede auf den wenige Tage vorher inhaftier
ten Arbeiter Mi Jiuping gehalten. Mi war als jugendlicher Wanderarbeiter in 
den 1990er Jahren nach Guangdong gekommen und hatte bereits in einer an
deren Fabrik einen Arbeitskampf organisiert. In Shengs Darstellung wird Mi 
zum Idealbild eines intelligenten, solidarischen und mutigen Vorkämpfers der 
chinesischen ArbeiterInnenbewegung: »Er ist unser Vorbild – ein Veteran der 
fortschrittlichen Arbeiter« (Shen 2018a). 

Sowohl Yue Xin als auch Shen Mengyu berichten in Interviews, die kurz vor 
ihrer Inhaftierung im August 2018 von der Asia Weekly geführt wurden, von ih
ren politischen Entwicklungen. Beide stammen aus mittelständischen Eltern
häusern und absolvierten ein Studium an Chinas Eliteuniversitäten. Yue Xin, 
die bereits Anfang 2018 als Aktivistin im Rahmen einer chinesischen »MeToo«- 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Überlieferung 

Bewegung in Erscheinung getreten war, bezeichnet sich in Bezug auf den Be
ginn ihres Studiums rückblickend zunächst als liberal. Ihre, wie sie selber sagt, 
»Transformation hin zu einer proletarischen Position« sei im Laufe des Studi
ums durch die Lektüre marxistischer Texte, vor allem aber durch die Erfahrung 
eigener Lohnabhängigkeit und der Anteilnahme an Arbeitskämpfen wie dem 
Streik der Bibliotheksangestellten der Peking-Universität (Yue 2018d) erfolgt. 
Auch Shen Mengyu rekurriert neben Texten aus dem Bereich des Marxismus- 
Leninismus-Maoismus vor allem auf die Erfahrung eines großen Streiks, in 
ihrem Fall dem in einer Schuhfabrik in Guangdong 2014, und die Erfahrung 
der landesweiten Arbeitskämpfe von Reinigungskräften (Shen 2018b). Nach 
Abschluss ihres Studiums haben beide selbstgewählt als Bandarbeiterinnen in 
einer Fabrik für Autoteile bzw. in der Batterieproduktion gearbeitet, bevor sie 
sich der Jasic-Bewegung anschlossen. 

Darüber hinaus war für viele AktivistInnen wie Shen Yuxian, Yue Xin und 
Qiu Zhanxuan die Mitgliedschaft in studentischen Marxismus-Lesekreisen 
während ihrer Studienzeit von entscheidender Bedeutung. Bei diesen Le
sekreisen handelt es sich um offizielle Freizeitangebote der Universitäten; 
sie werden zwar von Dozierenden und ProfessorInnen betreut, bieten aber 
weitgehende Freiräume beim Studium marxistischer Texte und ermöglichen 
daher vor allem die Vernetzung linker Studierender untereinander. 

Obwohl es sich bei den ProtagonistInnen vielfach um akademisch gebil
dete Personen handelt, ist Marxismus im Kontext der Jasic-Protest nicht im 
Sinne einer theoretischen Auseinandersetzung mit der Marx’schen Theorie zu 
verstehen, sondern zielt auf eine Anweisung für das praktisch-politische Han
deln. »Marxismus« bedeutet hier also vor allem ein Verständnis von gesell
schaftlichen Zusammenhängen aus der Perspektive des Klassenkampfes; es ist 
insofern die Aufforderung zum »Zusammenstehen mit den Arbeitern« und da
zu, die Interessen und Kämpfe der ArbeiterInnen zum Leitgedanken der eige
nen Praxis zu machen: »Es ist eine Ehre, an der Seite der Arbeiter von Jasic zu 
stehen, und unsere Überzeugung, uns mit allen Arbeitern der Welt zu solida
risieren. […] Der Weg zu den Rechten der Arbeiter wird zu unserem Weg wer
den, die Rufe der Arbeiterproteste werden zu unserer Stimme werden!« (Yue 
2018b). »Marxist« wird in den Texten der AktivistInnen vielfach als eine Ehr
bezeichnung verwendet, zumeist für jemanden, der besonders engagiert und 
kampfstark ist, sich nicht korrumpieren lässt und die eigenen Überzeugungen 
stets zur Maxime des eigenen Handelns macht. »Marxismus« wird so auch zu 
einer moralischen Kategorie. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


René Kluge und Miao Tian: Marxismus in China 173 

Zwar kann die Selbstbezeichnung als Marxisten aufgrund der fehlen
den theoretischen Fundierung als bloßes Etikett oder als ein rhetorisches 
Ornament verstanden werden, hinter dem sich – ähnlich wie beim Partei
marxismus – eine politische Ausrichtung verbirgt, die sich nur bedingt mit 
den Marx’schen Ideen in Einklang bringen lässt. Angesichts des chinesischen 
Parteimarxismus als überstrahlender Ideologie und einer kapitalistischen 
Gesellschaft, die die Klassenfrage vollständig auszublenden versucht, halten 
wir es jedoch für bemerkenswert, dass sich AktivistInnen aktiv auf einen Mar
xismus der Klassenfrage berufen und diesen zur Motivation ihres politischen 
Handelns machen. Auch wenn es sich nur um eine kleine Anzahl von Personen 
handelt, ist ihr gesellschaftlicher Einfluss angesichts der Bedeutung, die den 
ArbeiterInnen und Studierenden in der chinesischen Gesellschaft historisch 
zukam, nicht zu unterschätzen. Wir halten es deswegen für angebracht, diese 
Erscheinung als eigenständiges Phänomen von Marxismus in der VR China 
zu analysieren. Das eingangs dargestellte Spektrum chinesischer Marxismen 
von Xu Changfu wäre damit um eine fünfte Kategorie zu erweitern, für die 
wir den Begriff des aktivistischen Marxismus in China vorschlagen. 

Aktivistischer Marxismus 

Aktivistischer Marxismus steht nicht in direkter Opposition zum Parteimar
xismus, auch stellt er die herrschende Ordnung nicht in Frage – ganz im Ge
genteil: Die AktivistInnen betonen wiederholt, dass ihre Handlungen jeweils 
im Einklang mit den geltenden arbeitsrechtlichen Bestimmungen stehen und 
ihre Überzeugungen nicht von der staatlichen Ideologie abweichen. Bewuss
tes Befolgen des Arbeitsrechts ist, wie schon erwähnt, ein sich wiederholender 
Aspekt der chinesischen ArbeiterInnenbewegung (vgl. Hui 2018). 

Am deutlichsten zeigt sich dies in einem offenen Brief, den Yue Xin im 
Namen der Solidaritätsgruppe an Xi Jinping am 19. August 2018 – fünf Tage 
vor ihrer Inhaftierung – verfasste. In diesem beschreibt sie den Protest der Ja
sic-ArbeiterInnen und die Arbeit der Solidaritätsgruppe als Teil des gesamtna
tionalen Ziels, unter der Führung der Partei den sogenannten »Chinesischen 
Traum« zu realisieren. Hierbei stünden sie gemeinsam mit der Parteiführung 
gegen »dunkle lokale Mächte«: »Der Jasic Chef Pan Lei und die örtliche Poli
zei verstoßen gegen Recht und Gesetz und begehen himmelschreiende Verbre
chen. Während wir aus allen Himmelsrichtungen gekommen sind, um die Ja
sic-Arbeiter zu unterstützen, die Herrschaft des Rechts in unserem Land hoch

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Überlieferung 

zuhalten, für eine gerechte Gesellschaft zu sorgen und den Ruf der Partei hoch
zuhalten. […] Die Aktionen der dunklen Mächte verletzen eine der leitenden 
Ideen der kommunistischen Partei, nämlich die herrschende Stellung der Ar
beiterklasse« (Yue 2018c). 

Sie zitiert im Folgenden auch Xi Jinpings Rede zum 95. Bestehen der Kom
munistischen Partei. Wir hatten die Stelle bereits eingangs wiedergegeben: 
»Generalsekretär Xi sagt: ›Wir müssen darauf beharren, unsere ursprüngli
che Bestimmung nicht zu vergessen, voranzuschreiten und uns dabei an die 
leitende Position des Marxismus zu halten […].‹ In dieses Jahr fällt der 200ste 
Geburtstag von Karl Marx. Alle Mitglieder der Solidaritätsgruppe werden dem 
Ruf der Kommunistischen Partei folgen und fleißig Marxismus und Maoismus 
als unsere geistige Nahrung studieren, um damit unentwegt unser politisches 
Bewusstsein zu stärken, dem Volk besser zu dienen und Teil der Errichtung 
einer neuen Zeit zu sein« (ebd.). 

Bemerkenswert hieran ist, dass sie – trotz der starken Affirmation des Par
teimarxismus und im Gegensatz zu anderen Statements – sich selbst und die 
Solidaritätsgruppe hier nicht als MarxistInnen bezeichnet, sondern lediglich 
als »fortschrittliche Jugend« (ebd.). Angesichts des durch staatliche Propagan
da und Zensur stark regulierten Diskussionsraumes stellt sich die Frage, ob 
diese Aussagen tatsächlich die Meinung der AkteurInnen darstellen oder ob sie 
vielmehr aus strategischen Erwägungen heraus getätigt wurden. Der wieder
kehrende Bezug auf die Rechtmäßigkeit, d. h. die Legalität der eigenen Hand
lung, und der durch das Zitat suggerierte Einklang mit Xi Jinpings marxisti
scher Rhetorik können als Schutzrhetorik gedeutet werden. Diese kann dazu 
dienen, das eigene Handeln als im Einklang mit dem rechtlichen und politi
schen System der VR China zu definieren und sich damit vor Kritik und letzt
lich auch politischer Verfolgung zu schützen. Auch kann der Bezug auf den 
Marxismus als rhetorische Strategie gedeutet werden, noch mehr Unterstüt
zerInnen und Verbündete zu mobilisieren. Der Marxismus als Rhetorik ver
spricht hier besonders erfolgreich zu sein, da er als Teil der Staatsideologie 
Legitimität suggeriert – und gleichzeitig an ArbeiterInnen als treibende Kraft 
der Geschichte appelliert. Auch wenn der Parteimarxismus die Abwesenheit 
des Klassenkampfes konstruiert hat, scheint dieser Teil des Marxismus wei
terhin aktivierbar. 

Über die Grenze zwischen Überzeugung und Strategie wie auch die Inten
tion, mit der bestimmte Aussagen jeweils getätigt werden, kann hier nur spe
kuliert werden. Hinweise darauf, dass durchaus Diskrepanzen zwischen dem 
Marxismus der AktivistInnen und dem Parteimarxismus bestehen, gibt es ei

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


René Kluge und Miao Tian: Marxismus in China 175 

nige. So zum Beispiel ein Tweet der UnterstützerInnengruppe, der aus einem 
Zitat aus Lenins Die historischen Schicksale der Lehre von Karl Marx besteht, dem 
zufolge der theoretische Sieg des Marxismus seine Feinde dazu zwinge, sich als 
Marxisten zu verkleiden (Jasic-Solidaritätsgruppe 2019b). Oder aber der Kom
mentar zur Verhaftung des ehemaligen Dozenten für marxistische Studien an 
der Peking-Universität Chai Xiaoming, wonach es eine Ironie der Geschichte 
sei, dass eine solche Verhaftung gerade in einem Land stattfinden konnte, des
sen Leitidee Marxismus sei (Jasic-Solidaritätsgruppe 2019a). Im Gegensatz zu 
anderen Texten können diese beiden jedoch keiner bestimmten Person zuge
ordnet werden. 

Am deutlichsten zeigt sich die Diskrepanz zum Parteimarxismus jedoch 
in der Tatsache, dass er von AktivistInnen getragen wird. Aktivismus meint 
hier zweierlei: Die beteiligten Akteure wollen durch organisierte Aktionen 
Einfluss auf die sozialen Verhältnisse nehmen und sie sind der Überzeugung, 
dass das richtige Vorgehen und die korrekte Überzeugung nicht in theoreti
schen Studien entwickelt werden kann, sondern durch die eigentliche Praxis 
entstehen muss. Yue Xin betont, dass aktivistische Praxis im gegenwärtigen 
China sich nicht auf das Lesen, Teilen und Verfassen von kritischen Artikeln 
beschränken kann. Sie kritisiert, dass ein Großteil des urbanen Aktivismus 
aus der Perspektive der Mittelschicht geführt und die der ArbeiterInnen oder 
anderer marginalisierter Gruppen vernachlässigt werde (Yue 2017). Yue Xin 
selbst und auch viele andere der an den Jasic-Protesten beteiligten Personen 
hatten hingegen bereits während ihres Studiums einige Zeit lang Praktika 
und kleinere Forschungsaufenthalte in Industriebetrieben absolviert und 
entschieden sich nach dem Studienabschluss bewusst dazu, als ArbeiterIn
nen in verschiedenen Fabriken tätig zu werden. Sie bedienten sich damit 
einer Strategie, die als ronggong bezeichnet wird, das als »mit den Arbeitern 
verschmelzen« übersetzt werden kann. Einige der AktivistInnen hatten bereits 
Jahre zuvor damit begonnen, diese Strategie zu verfolgen, und ein Netzwerk 
über verschiedene Betriebe in der Region des Perlflussdeltas gespannt (Zhang 
2020). Bereits Mao Zedong hatte ein solches Vorgehen in seiner Rede auf dem 
Yan’an Forum 1943 propagiert. 

Auch wenn sie in der Wahl ihrer Sprache die Nähe zum Parteimarxismus 
betonen, begeben sie sich durch ihre Praxis in Opposition zu diesem. Nicht 
nur in dem Sinne, als sich Aktivismus notwendigerweise immer an der Grenze 
zwischen System und der Transgression des Systems bewegen muss (vgl. Bar
ker 2013, S. 13), sondern im Falle des chinesischen Propagandastaates noch in 
einem anderen: Wie gezeigt sind die Konzepte des Parteimarxismus als rheto

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Überlieferung 

rische Strategien zu verstehen, die konkrete propagandistische Ziele verfolgen 
und dabei gerade nicht die tatsächliche Praxis der Partei beschreiben, sondern 
diese propagandistisch verdecken sollen. Wird sich nun außerhalb dieser Pro
paganda affirmativ auf den propagandistischen Parteimarxismus bezogen, so 
besteht bereits darin ein nonkonformistischer Akt. Wie Yue Xin in ihrem offe
nen Brief an Xi Jinping zeigt, ist es konformistisch, den Parteimarxismus zu 
bejahen, aber non-konformistisch, sich selbst als Marxist zu beschreiben, da 
hierdurch ein eigener Zugang zum marxistischen Denken impliziert wird. Als 
Teil der Staatsideologie ist der Parteimarxismus, wie eingangs beschrieben, 
ein rhetorisch-propagandistisches Instrument. Seine Inhalte sind bewusst va
ge gehalten, nur so können sie von der Partei nach Bedarf interpretiert und 
für wechselnde politische Zwecke eingesetzt werden. Wenn AktivistInnen sich 
Elementen dieses Marxismus bedienen und sie in die Tat umzusetzen versu
chen, kommt dies einer Entblößung gleich und stellt damit den schlimmsten 
Angriff dar, den ideologisches Denken erfahren kann – umso mehr, als es ei
nen essentiellen Bestandteil des Parteimarxismus darstellt, sich auf die Ent
wicklung der Idee durch Praxis zu beziehen. Die tatsächliche Praxis der Par
tei offenbart sich dabei selbst, denn in Bezug auf die Jasic-Proteste bestand 
sie nicht im Festhalten am Marxismus, sondern in der brutalen Niederschla
gung der Proteste. Auf welche Weise die Partei gewillt ist, ihren propagandis
tischen Parteimarxismus als alternativlos durchzusetzen, veranschaulicht der 
Bericht von Qui Zhanxuan. Qiu war während seiner ersten, fünftägigen Inhaf
tierung körperlichen Misshandlungen ausgesetzt und wurde dabei gezwun
gen, immer wieder die Eröffnungsrede Xi Jinpings zum 19. Nationalkongress 
der Kommunistischen Partei zu hören (vgl. Qiu 2019). 

Aktivismus, ganz gleich welcher Art, zielt auf die gesellschaftliche Partizi
pation an sozialen, ökonomischen und politischen Prozessen – ein Verspre
chen, das ursprünglich im Zentrum der chinesischen Revolution gestanden 
hat. Wang Huis Analyse zufolge stellt die Reform- und Öffnungspolitik nicht 
nur das Ende des Sozialismus in China dar, sondern auch das Ende der chine
sischen Revolution und den Beginn einer Epoche der Depolitisierung, die spä
testens mit der Niederschlagung der Tian’anmen-Proteste abgeschlossen war 
(vgl. Wang 2011). Die AktivistInnen der Jasic-Gruppe erinnern nicht nur rhe
torisch an diese revolutionäre Epoche der chinesischen Geschichte, sondern 
reaktivieren auch praktisch eine Allianz zwischen ArbeiterInnen und Studen
tInnen, derer sich bereits die Kommunistische Partei in ihrer Anfangsphase 
bediente, um gesellschaftliche Veränderungen herbeizuführen. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


René Kluge und Miao Tian: Marxismus in China 177 

Ausblick 

Im Rahmen der Niederschlagung der Proteste wurden über einhundert Stu
dentInnen, ArbeitsaktivistInnen und MitarbeiterInnen von NGOs inhaftiert, 
viele verschwanden. Die Zukunft des aktivistischen Marxismus in China ist 
ungewiss und es bleibt abzuwarten, welchen Einfluss die Jasic-Proteste auf die 
chinesische ArbeiterInnenbewegung und den Marxismus in China haben wer
den. Dennoch sind wir der Auffassung, dass die Jasic-Proteste die allgemei
ne Wahrnehmung in Frage stellen, der zufolge der Marxismus in China und 
innerhalb der chinesischen ArbeiterInnenbewegung irrelevant geworden sei. 
Auch sollten angesichts der Jasic-Ereignisse bisherige Topoi des Verhältnisses 
von Marxismus und ArbeiterInnenbewegung in China hinterfragt und gege
benenfalls revidiert werden. Der vorliegende Beitrag versteht sich als erster 
Versuch hierzu. Es ist zu hoffen, dass in den nächsten Jahren weitere folgen 
werden, die den folgenden Fragen nachgehen könnten: In welchem Verhält
nis steht die Jasic-Solidaritätsgruppe zu anderen Teilen der chinesischen Lin
ken und wie ist deren konkreter Einfluss auf die chinesische ArbeiterInnenbe
wegung zu bewerten? Wie reagiert der akademische Marxismus in China auf 
diese? Welche Rolle spielen Frauen wie Yue Xin in der chinesischen ArbeiterIn
nenbewegung und in welchem Verhältnis steht die ArbeiterInnenbewegung zu 
feministischen Kämpfen? 

Lohnenswert könnte es auch sein, die Jasic-Proteste mit den ArbeiterIn
nenbewegungen und den marxistischen oder nicht-marxistischen AktivistIn
nen in anderen Ländern zu vergleichen. Auch könnte die weiterhin nicht aus
reichend bearbeitete Frage, welche Bedeutung der Marxismus für soziale Be
wegungen hat (vgl. Barker 2013, S. 6), in diesem Kontext erhellt werden. 

Literaturverzeichnis 

Au Loong Yu (2019): The Jasic Struggle in China’s Political Context. In: New Po
litics, Winter 2019. URL: https://newpol.org/issue_post/the-jasic-struggle 
-in-chinas-political-context/ (Abruf am 31.03.2022). 

Barker, Colin (Hg.) (2013): Marxism and Social Movements. Leiden: Brill. 
Bell, Daniel A. (2008): China’s new Confucianism. Politics and everyday life in 

a changing society. Princeton, NJ: Princeton University Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://newpol.org/issue_post/the-jasic-struggle-in-chinas-political-context/
https://newpol.org/issue_post/the-jasic-struggle-in-chinas-political-context/
https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://newpol.org/issue_post/the-jasic-struggle-in-chinas-political-context/
https://newpol.org/issue_post/the-jasic-struggle-in-chinas-political-context/


178 Überlieferung 

Bieler, Andreas/Lee, Chun-yi (Hg.) (2017): Chinese labour in the global econ
omy. Capitalist exploitation and strategies of resistance. London/New 
York: Routledge. 

Blecher, Marc (2013): Class Formation and the Labour Movement in Revolution
ary China. In: Barker, Colin (Hg.): Marxism and Social Movements. Leiden: 
Brill, S. 147–165. 

Cheek, Timothy/Ownby, David (2018): Make China Marxist Again. In: Dissent, 
Herbst 2018. URL: https://www.dissentmagazine.org/article/making-chi 
na-marxist-again-xi-jinping-thought (Abruf am 31.03.2022). 

Dirlik, Arif (Hg.) (2005): Marxism in the Chinese Revolution. Oxford: Rowman 
& Littlefield Publishers. 

Feng, Emily (2020): Some Of China’s Freed Labor Activists Start New Lives, 
But State Pressure Lurks. In: NPR, 29. Juni 2020. URL: https://www.npr 
.org/2020/06/29/881582802/some-of-chinas-freed-labor-activists-start 
-new-lives-but-state-pressure-lurks?t=1596696882387&t=1596898834597 
(Abruf 31.03.2022). 

Friedman, Eli/Lee, C. K. (2010): Remaking the World of Chinese Labour: A 
30-Year Retrospective. In: British Journal of Industrial Relations 48, H. 3, 
S. 507–533. 

Guo Yingjie (2009): Farewell to Class, except the Middle Class: The Politics 
of Class Analysis in Contemporary China. In: The Asia-Pacific Journal 
7, H. 2. URL: https://apjjf.org/-Yingjie-Guo/3181/article.html (Abruf am 
31.03.2022). 

Hui, Elaine Sio-ieng (2018): Hegemonic transformation. The state, laws, and 
labour relations in post-socialist China. University Park, PA: Palgrave 
Macmillan. 

Jasic-Arbeiter [佳士工友] (2018): Ist Jasic eine warmherzige Familie oder eine 
menschliche Hölle? [佳士科技, 是温暖的家还是人间地狱?]. In: Offiziel
le Website der Jasic-Solidaritätsgruppe, 2. August 2018. URL: https://jiash 
igrsyt1.github.io/diyu-jiashi/ (Abruf am 31.03.2022). 

Jasic-Solidaritätsgruppe (2019a): Solidarität mit Lehrer Chai Xiaoming: das 
Gefängnis wird größer, wird aber die Masse des Volkes nicht unterjochen 
können. [声援柴 晓 明老 师: 监狱 再大, 也关不下人民群众]. In: Offiziel
le Website der Jasic-Solidaritätsgruppe, 27. März 2019. URL: https://jiashi 
grsyt1.github.io/sycxm/ (Abruf am 31.03.2022). 

Jasic-Solidaritätsgruppe (2019b): Historischer Sieg der marxistischen Theorie 
马克思主义在理论上的胜利, 逼得它的敌人装扮成马克思主义者, 历 
史的辩证法就是如此◦ 内里腐朽的反动派, 在当代以马克思主义的正 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dissentmagazine.org/article/making-china-marxist-again-xi-jinping-thought
https://www.dissentmagazine.org/article/making-china-marxist-again-xi-jinping-thought
https://www.npr.org/2020/06/29/881582802/some-of-chinas-freed-labor-activists-start-new-lives-but-state-pressure-lurks?t=1596696882387&t=1596898834597
https://www.npr.org/2020/06/29/881582802/some-of-chinas-freed-labor-activists-start-new-lives-but-state-pressure-lurks?t=1596696882387&t=1596898834597
https://www.npr.org/2020/06/29/881582802/some-of-chinas-freed-labor-activists-start-new-lives-but-state-pressure-lurks?t=1596696882387&t=1596898834597
https://apjjf.org/-Yingjie-Guo/3181/article.html
https://jiashigrsyt1.github.io/diyu-jiashi/
https://jiashigrsyt1.github.io/diyu-jiashi/
https://jiashigrsyt1.github.io/sycxm/
https://jiashigrsyt1.github.io/sycxm/
https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dissentmagazine.org/article/making-china-marxist-again-xi-jinping-thought
https://www.dissentmagazine.org/article/making-china-marxist-again-xi-jinping-thought
https://www.npr.org/2020/06/29/881582802/some-of-chinas-freed-labor-activists-start-new-lives-but-state-pressure-lurks?t=1596696882387&t=1596898834597
https://www.npr.org/2020/06/29/881582802/some-of-chinas-freed-labor-activists-start-new-lives-but-state-pressure-lurks?t=1596696882387&t=1596898834597
https://www.npr.org/2020/06/29/881582802/some-of-chinas-freed-labor-activists-start-new-lives-but-state-pressure-lurks?t=1596696882387&t=1596898834597
https://apjjf.org/-Yingjie-Guo/3181/article.html
https://jiashigrsyt1.github.io/diyu-jiashi/
https://jiashigrsyt1.github.io/diyu-jiashi/
https://jiashigrsyt1.github.io/sycxm/
https://jiashigrsyt1.github.io/sycxm/


René Kluge und Miao Tian: Marxismus in China 179 

统自称, 试图抹杀马克思主义的革命性和战斗性◦ In: Twitter, 5. Mai 
2019. URL: https://twitter.com/jasic_worker/status/1125058893929836544 
(Abruf am 31.03.2022). 

Jia Wenjuan (2012): Labor Enthusiasm and Deception. In: Harvard-Yenching 
Institute Working Paper Series. URL: https://www.harvard-yenching.org 
/sites/harvard-yenching.org/files/featurefiles/Jia%20Wenjuan_Labor%20 
Enthusiasm%20and%20Deception.pdf (Abruf am 31.03.2022). 

Jiang Shigong (2018): Philosophy and History: Interpreting the ›Xi Jinping Era‹ 
through Xi’s Report to the Nineteenth National Congress of the CCP. Über
setzt von David Ownby. URL: https://www.readingthechinadream.com/ji 
ang-shigong-philosophy-and-history.html (Abruf am 31.03.2022). 

Lee, C. K. (2007): Against the Law. Labor Protests in China’s Rustbelt and Sun
belt. Los Angeles/London: University of California Press. 

Leung, Parry P. (2015): Labor activists and the new working class in China. 
Strike leaders’ struggles. New York, NY: Palgrave Macmillan. 

Lü Tu (2013): China’s New Working Class. Loss and Rise [吕 途中国新工人. 迷 
失与崛起]. Beijing: 法律出版 社. 

Mahoney, Josef Gregory (2016): Marxismus in China nach Mao. In: Wemheuer, 
Felix (Hg.): Marx und der globale Süden. Köln: PapyRossa, S. 240–277. 

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1848/1977): Manifest der Kommunistischen 
Partei. In: Marx, Karl/Engels, Friedrich: Werke. Bd. 4. Berlin: Dietz, 
S. 459–493. 

O’Brien, Kevin J./Li, Lianjiang (2006): Rightful resistance in rural China. Cam
bridge/New York: Cambridge University Press. 

Perry, Elizabeth J. (1993): Shanghai on strike. The politics of Chinese Labor. 
Stanford, Calif.: Stanford University Press. 

Perry, Elizabeth J. (1996): Labor’s Love Lost: Worker Militancy in Communist 
China. In: International Labor and Working-Class History 50, S. 64–76. 

Perry, Elizabeth J. (2001): Challenging the Mandate of Heaven. Social Protest 
and State Power in China. New York/London: M.E. Sharpe. 

Pringle, Tim/Chan, Anita (2018): China’s labour relations have entered a 
dangerous new phase, as shown by attacks on Jasic workers and activists, 
South China Morning Post. In: South China Morning Post, 19. September 
2018. URL: https://www.scmp.com/comment/insight-opinion/article/216 
4817/chinas-labour-relations-have-entered-dangerous-new-phase#com 
ments (Abruf am 31.03.2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://twitter.com/jasic_worker/status/1125058893929836544
https://www.harvard-yenching.org/sites/harvard-yenching.org/files/featurefiles/Jia%20Wenjuan_Labor%20Enthusiasm%20and%20Deception.pdf
https://www.harvard-yenching.org/sites/harvard-yenching.org/files/featurefiles/Jia%20Wenjuan_Labor%20Enthusiasm%20and%20Deception.pdf
https://www.harvard-yenching.org/sites/harvard-yenching.org/files/featurefiles/Jia%20Wenjuan_Labor%20Enthusiasm%20and%20Deception.pdf
https://www.readingthechinadream.com/jiang-shigong-philosophy-and-history.html
https://www.readingthechinadream.com/jiang-shigong-philosophy-and-history.html
https://www.scmp.com/comment/insight-opinion/article/2164817/chinas-labour-relations-have-entered-dangerous-new-phase#comments
https://www.scmp.com/comment/insight-opinion/article/2164817/chinas-labour-relations-have-entered-dangerous-new-phase#comments
https://www.scmp.com/comment/insight-opinion/article/2164817/chinas-labour-relations-have-entered-dangerous-new-phase#comments
https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://twitter.com/jasic_worker/status/1125058893929836544
https://www.harvard-yenching.org/sites/harvard-yenching.org/files/featurefiles/Jia%20Wenjuan_Labor%20Enthusiasm%20and%20Deception.pdf
https://www.harvard-yenching.org/sites/harvard-yenching.org/files/featurefiles/Jia%20Wenjuan_Labor%20Enthusiasm%20and%20Deception.pdf
https://www.harvard-yenching.org/sites/harvard-yenching.org/files/featurefiles/Jia%20Wenjuan_Labor%20Enthusiasm%20and%20Deception.pdf
https://www.readingthechinadream.com/jiang-shigong-philosophy-and-history.html
https://www.readingthechinadream.com/jiang-shigong-philosophy-and-history.html
https://www.scmp.com/comment/insight-opinion/article/2164817/chinas-labour-relations-have-entered-dangerous-new-phase#comments
https://www.scmp.com/comment/insight-opinion/article/2164817/chinas-labour-relations-have-entered-dangerous-new-phase#comments
https://www.scmp.com/comment/insight-opinion/article/2164817/chinas-labour-relations-have-entered-dangerous-new-phase#comments


180 Überlieferung 

Qian Ben-li (2018): Jasic Struggle: Debate Among Chinese Maoists, Solidarity. 
In: Solidarity, Juli 2018. URL: https://solidarity-us.org/atc/200/chinese-m 
aoists-debate/ (Abruf am 31.03.2022). 

Qiu Zhanxuan (2019): Geständnis des verlorenen Studenten Qiu Zhanxuan: Ein 
proletarischer Krieger werden [失 联 学生邱占萱的自白 书– 要做一名无 
产阶级 的 战 士]. 2. Mai 2019. URL: https://telegra.ph/wcjjdzs-05-02 (Abruf 
am 29.9.2019). 

Selden, Mark/Lee, C. K. (2007): China’s Durable Inequality. Legacies of Revo
lution and Pitfalls of Reform. In: The Asia-Pacific Journal 5, H. 1. URL: http 
s://apjjf.org/-Mark-Selden/2329/article.html (Abruf am 31.03.2022). 

Shen Mengyu (2018a): Ich und Wir: Ich bin nicht nur ein Arbeiter, ich bin nicht 
einfach Mengyu, wir sind die vereinigte Arbeiterklasse [我和我 们: 我不只 
是一个工人, 不只是一个梦雨, 我 们 是 团结 的工人 阶级]. In: Offizielle 
Website der Jasic-Solidaritätsgruppe, 18. August 2018. URL: https://jiashig 
rsyt1.github.io/mjp/ (Abruf am 31.03.2022). 

Shen Mengyu (2018b): Interview: Masterstudentin Shen Mengyu von der 
Sun Yat-sen Universität – Protest vom Campus zum Fließband [專訪: 
中山大學碩士生沈夢雨 從校園到流水線的抗爭]. In: Yazhou Zhoukan 
[Asia Weekly], 9. September 2018. URL: https://www.yzzk.com/article/de 
tails/中華天地/2018-35/1535599939934/ 專訪中山大學碩士生沈夢雨 (Ab
ruf am 31.03.2022). 

Shen Yuxuan (2019): Geständnis des verlorenen Mädchens Shen Yuxuan von 
der Peking Universität: Wir sind stark wie Eisen und fürchten die eisernen 
Handschellen nicht. [北大失 联 女孩沈雨 轩 自白 书: 愿我 们坚 强 如 铁, 
无惧 铁 窗手 铐], 佳士工人声援 团 官网.] In: Offizielle Website der Jasic- 
Solidaritätsgruppe, 3. Mai 2019. URL: https://jiashigrsyt1.github.io/syxzb 
s/ (Abruf am 31.03.2022). 

Tian Miao (2018): Neue Allianzen. Tian Miao über die Repression gegen Arbei
terInnen und Studierende in China. In: express – Zeitung für sozialistische 
Betriebs- und Gewerkschaftsarbeit, S. 8–9. 

Walder, Andrew G. (1984): The Remaking of the Chinese Working Class, 
1949–1981. In: Modern China 10, H. 1, S. 3–48. 

Wang, Hui (2003a): Contemporary Chinese Thought and the Question of 
Modernity. In: Wang, Hui/Huters, Theodore (Hg.): China’s New Order. 
Society, Politics, and Economy in Transition. Cambridge, Mass./London: 
Harvard University Press, S. 141–187. 

Wang, Hui (2003b): The 1989 Social Movement and the Historical Roots of 
China’s Neoliberalism. In: Wang, Hui/Huters, Theodore (Hg.): China’s New 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://solidarity-us.org/atc/200/chinese-maoists-debate/
https://solidarity-us.org/atc/200/chinese-maoists-debate/
https://telegra.ph/wcjjdzs-05-02
https://apjjf.org/-Mark-Selden/2329/article.html
https://apjjf.org/-Mark-Selden/2329/article.html
https://jiashigrsyt1.github.io/mjp/
https://jiashigrsyt1.github.io/mjp/
https://www.yzzk.com/article/details/
https://www.yzzk.com/article/details/
https://jiashigrsyt1.github.io/syxzbs/
https://jiashigrsyt1.github.io/syxzbs/
https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://solidarity-us.org/atc/200/chinese-maoists-debate/
https://solidarity-us.org/atc/200/chinese-maoists-debate/
https://telegra.ph/wcjjdzs-05-02
https://apjjf.org/-Mark-Selden/2329/article.html
https://apjjf.org/-Mark-Selden/2329/article.html
https://jiashigrsyt1.github.io/mjp/
https://jiashigrsyt1.github.io/mjp/
https://www.yzzk.com/article/details/
https://www.yzzk.com/article/details/
https://jiashigrsyt1.github.io/syxzbs/
https://jiashigrsyt1.github.io/syxzbs/


René Kluge und Miao Tian: Marxismus in China 181 

Order. Society, Politics, and Economy in Transition. Cambridge, Mass./ 
London: Harvard University Press, S. 41–139. 

Wang, Hui (2011): The end of the revolution. China and the limits of modernity 
London: Verso. 

Xi Jinping (2016): Rede zu den Feierlichkeiten des 95ten Jahrestages der Grün
dung der Kommunistischen Partei Chinas [在 庆 祝中国共 产 党成立95 周 
年大会上的 讲话]. In: Xinhua, 1. Juli 2016. URL: https://www.xinhuanet.c 
om//politics/2016-07/01/c_1119150660.htm (Abruf am 31.03.2022). 

Xi Jinping (2018): Rede zu den Feierlichkeiten des zweihundertsten Geburtsta
ges von Karl Marx [在 纪 念 马 克思 诞 辰200 周年大会上的 讲话]. In: Xin
hua, 4. Mai 2018. URL: https://www.xinhuanet.com/politics/2018-05/04/c 
_1122783997.htm (Abruf am 31.03.2022). 

Xu Changfu (2016): On the Reception of Marx in China Today. In: Xu Changfu 
(Hg.): Marxism, China and Globalization. Berlin: Parados, S. 1–14. 

Yi Jiexiong/Mahoney, Josef Gregory/Li Xiuling (2009): A Marxist Perspective 
on Chinese Reforms: Interview with Jiexiong Yi. In: Science & Society, 
S. 177–192. 

Yue Xin (2017): Welche Hoffnungen können wir in die soziale Bewegung set
zen? [我 们还 能在社会运 动 中寄托什么]. Unter dem Pseudonym Muti
anwuhau [木田无花] auf WeChat veröffentlicht und mittlerweile gelöscht. 
Wiederveröffentlicht auf: https://terminus2049.github.io/archive/2017/07 
/03/social-movement.html (Abruf am 31.03.2022). 

Yue Xin (2018a): Offener Brief zur Unterstützung der Jasic-Arbeiter. Warum 
machen wir das [签 下 这 封 联 名信, 声援佳士工友建工会– 我 们为 什么 
要 这样 做]. In: RedChinaCn, 24. Juli 2018. URL: http://redchinacn.net/por 
tal.php?mod=view&aid=36183 (Abruf am 31.03.2022). 

Yue Xin (2018b): Gründer der Jasic-Unterstützer-Gruppe an der Peking Univer
sität: Die inszenierten Verhöre seitens der Universität werden nicht ver
hindern, dass Studenten und Arbeiter Schulter an Schulter kämpfen [北 
大声援 团发 起人: 校方 约谈, 挡 不住学生与工人并肩 战 斗的决心], 30. 
Juli 2018. URL: https://wemp.app/posts/0a751ec1-41e0-4282-ac0b-546122b 
4c4d4?utm_source=bottom-latest-posts (Abruf am 29.9.2019). 

Yue Xin (2018c): Offener Brief der Vertreterin der Jasic-Solidaritätsgruppe Yue 
Xin an Generalsekretär Xi Jinping [声援 团 代表岳昕致中共中央并 习 近 
平 总书记 的公开信], 19. August 2018. URL: https://zhichigongyou.github 
.io/gkx01/ (Abruf am 31.03.2022). 

Yue Xin (2018d): Interview: Peking Universität Absolventin Yue Xin – Pio
nier des chinesischen Feminismus und der Arbeiterbewegung [專訪: 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.xinhuanet.com//politics/2016-07/01/c_1119150660.htm
https://www.xinhuanet.com//politics/2016-07/01/c_1119150660.htm
https://www.xinhuanet.com/politics/2018-05/04/c_1122783997.htm
https://www.xinhuanet.com/politics/2018-05/04/c_1122783997.htm
https://terminus2049.github.io/archive/2017/07/03/social-movement.html
https://terminus2049.github.io/archive/2017/07/03/social-movement.html
http://redchinacn.net/portal.php?mod=view&aid=36183
http://redchinacn.net/portal.php?mod=view&aid=36183
https://wemp.app/posts/0a751ec1-41e0-4282-ac0b-546122b4c4d4?utm_source=bottom-latest-posts
https://wemp.app/posts/0a751ec1-41e0-4282-ac0b-546122b4c4d4?utm_source=bottom-latest-posts
https://zhichigongyou.github.io/gkx01/
https://zhichigongyou.github.io/gkx01/
https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.xinhuanet.com//politics/2016-07/01/c_1119150660.htm
https://www.xinhuanet.com//politics/2016-07/01/c_1119150660.htm
https://www.xinhuanet.com/politics/2018-05/04/c_1122783997.htm
https://www.xinhuanet.com/politics/2018-05/04/c_1122783997.htm
https://terminus2049.github.io/archive/2017/07/03/social-movement.html
https://terminus2049.github.io/archive/2017/07/03/social-movement.html
http://redchinacn.net/portal.php?mod=view&aid=36183
http://redchinacn.net/portal.php?mod=view&aid=36183
https://wemp.app/posts/0a751ec1-41e0-4282-ac0b-546122b4c4d4?utm_source=bottom-latest-posts
https://wemp.app/posts/0a751ec1-41e0-4282-ac0b-546122b4c4d4?utm_source=bottom-latest-posts
https://zhichigongyou.github.io/gkx01/
https://zhichigongyou.github.io/gkx01/


182 Überlieferung 

北京大學畢業生岳昕 中國女權與工運先鋒]. In: Yazhou Zhoukan [Asia 
Weekly], 9. September 2019. URL: https://www.yzzk.com/article/detai 
ls/中華天地/2018-35/1535599939763/ 專訪: 北京大學畢業生岳昕/名家博 
客/凌紫塵 (Abruf am 31.03.2022). 

Zhang Yueran (2020): Leninists in a Chinese Factory. Reflections on the Ja
sic Labour Organising Strategy. In: Made in China Journal, 20. Juni 2020. 
URL: https://madeinchinajournal.com/2020/06/25/leninists-in-a-chinese 
-factory/ (Abruf am 31.03.2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.yzzk.com/article/details/
https://www.yzzk.com/article/details/
https://madeinchinajournal.com/2020/06/25/leninists-in-a-chinese-factory/
https://madeinchinajournal.com/2020/06/25/leninists-in-a-chinese-factory/
https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.yzzk.com/article/details/
https://www.yzzk.com/article/details/
https://madeinchinajournal.com/2020/06/25/leninists-in-a-chinese-factory/
https://madeinchinajournal.com/2020/06/25/leninists-in-a-chinese-factory/


Handgemenge 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie – Polemik – Revolution 

Drei Typen der Kritik beim frühen Marx, 1841–1844 

Georg Spoo 

Kritik beruht immer auf normativen Grundlagen oder formuliert normative 
Ansprüche. Es liegt daher im Wesen radikaler Kritik, dass sie mit einer grund
legenden Aporie ihrer Normativität konfrontiert ist: Wenn radikale Kritik auf 
normativen Grundlagen beruht oder normative Ansprüche formuliert, die 
dem kritisierten Gegenstand äußerlich sind, dann läuft sie Gefahr, an ihrem 
Gegenstand vorbeizugehen. Denn es ergibt beispielsweise keinen Sinn, ein 
kapitalistisches Unternehmen dafür zu kritisieren, dass es profitorientiert 
arbeitet, weil eben das ein kapitalistisches Unternehmen ausmacht. Wenn 
aber umgekehrt die radikale Kritik an die normativen Grundlagen, Ansprüche 
oder Maßstäbe ihres Gegenstandes anschließt, ist sie nicht länger radikal, da 
sie ihren Gegenstand an seinen eigenen Maßstäben misst und ihn dadurch 
affirmiert: Es ist nicht radikal, ein kapitalistisches Unternehmen dafür zu 
kritisieren, dass es hinter seinen Profiterwartungen zurückgeblieben ist, weil 
man damit das kapitalistische Profitmotiv bereits akzeptiert. Wie es scheint, 
ist Kritik also entweder radikal, geht dann aber als externe Kritik an ihrem 
Gegenstand vorbei, oder sie trifft als interne oder immanente Kritik ihren 
Gegenstand, ist dafür aber nicht mehr radikal. 

Diese Aporie der Normativität radikaler Kritik bildet den sachlichen Hori
zont von drei verschiedenen Kritik-Typen, die sich im Frühwerk von Karl Marx 
im Zeitraum von 1841–1844 identifizieren lassen, nämlich philosophische, po
lemische und revolutionäre Kritik. Im Folgenden soll zuerst der philosophi
sche Kritik-Typus rekonstruiert werden, den Marx 1840/41 in seiner Doktordis
sertation und seinen ersten Zeitungsbeiträgen aus dem Jahre 1842 formuliert: 
Diese Kritik besteht darin, die Wirklichkeit mit einer in der Philosophie for
mulierten Idee dieser Wirklichkeit zu konfrontieren. In einem zweiten Schritt 
steht dann Marx’ Kritik am normativen Externalismus dieses Kritik-Typus im 
Fokus, die er vor dem Hintergrund seines ersten gesellschaftstheoretischen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Handgemenge 

Entwurfs in seiner 1843 verfassten Schrift Zur Judenfrage entwickelt. Die Pointe 
dieser Selbstkritik besteht darin, dass Marx die Spannung zwischen Norma
tivität und Faktizität nicht mehr als Spannung zwischen philosophischer Kri
tik und kritisierter Wirklichkeit, sondern in seinem ersten gesellschaftstheo
retischem Entwurf der Judenfrage als strukturellen Selbstwiderspruch der ge
sellschaftlichen Wirklichkeit selbst interpretiert. Dies hat zwei zentrale Kon
sequenzen für den Begriff der Kritik: Kritik ist erstens nicht länger auf ein Ide
al außerhalb der Wirklichkeit, d. h. auf externe Normativität bezogen und ist 
zweitens nicht mehr bloß Theorie, sondern immer auch Element der gesell
schaftlichen Praxis. Folglich lassen sich vor allem in Marx’ 1843/44 verfasster 
Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie und in den 1843 geschriebe
nen Briefen aus den Deutsch-Französischen Jahrbüchern zwei weitere Kritik-Typen 
ausmachen, nämlich die polemische und die revolutionäre Kritik: Die pole
mische Kritik kann als eine Art Rehabilitation der nun praktisch und gesell
schaftstheoretisch modifizierten philosophischen Kritik verstanden werden, 
die unter ganz bestimmten historischen und gesellschaftlichen Voraussetzun
gen weiterhin geboten sein kann. Bei der revolutionären Kritik handelt es sich 
um den maßgeblichen Typ einer radikalen Kritik der liberalen kapitalistischen 
Gesellschaft, die im praktischen Anschluss an gesellschaftliche Selbstwider
sprüche die normativen Ansprüche auf eine Gesellschaft ohne Ausbeutung und 
Herrschaft begründet. 

Philosophie 

Den ersten Kritik-Typus entwickelt Marx im Zeitraum zwischen 1840 und 1842. 
Für die hier vorliegende Fragestellung stehen dabei besonders seine Doktor
dissertation über die Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphiloso
phie (1841/1968) sowie seine frühesten Zeitungsartikel aus dem Jahr 1842 im Fo
kus, in denen Marx emphatisch die Pressefreiheit gegen die Zensurbestrebun
gen des preußischen Staates verteidigt. Als Sozialist oder Kommunist versteht 
sich Marx zu dieser Zeit ausdrücklich nicht (vgl. Marx 1842b/1981, S. 105–108). 

Marx’ Verständnis von Kritik in dieser frühen Phase ist sowohl von einem 
humanistisch und liberal geprägten Aufklärungsbegriff als auch und vor al
lem von einer »linken« Interpretation Hegels durch den Junghegelianismus 
geprägt. In dieser Phase versteht Marx Kritik so, dass gegenüber einer trü
gerischen Wirklichkeit die tatsächliche Wirklichkeit aufgedeckt werden muss: 
Das, was nur zu sein scheint, muss kritisiert werden, um das wirkliche Wesen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 187 

der Dinge erkennen zu können. Es geht, wie Marx in den Debatten über Presse
freiheit schreibt, darum, 

»wie ich bei der Betrachtung eines Gemäldes den Standpunkt verlasse, der 
mir nur Farbenkleckse, aber keine Farben, wüst durcheinanderlaufende Li
nien, aber keine Zeichnung gibt, so den Standpunkt zu verlassen, der mir 
die Welt und die menschlichen Verhältnisse nur in ihrem äußerlichen Schein 
zeigt, ihn als unfähig zu erkennen, den Wert der Dinge zu beurteilen« (Marx 
1842a/1981, S. 50). 

Diese eher aufklärerisch-epistemologische Dimension von Kritik weist auch 
eine praktisch-normative Hinsicht auf: Die »Weltanschauung des Wesens« 
ist der »Weltanschauung des Scheins« auch normativ übergeordnet, weil sie 
den »Standpunkt der Idee« formuliert (Marx 1842a/1981, S. 50). Mit dieser 
Formulierung bezieht sich Marx ausdrücklich auf Hegels Philosophie: Vom 
»Standpunkt der Idee« werden die rationalen Strukturen der Wirklichkeit 
einsichtig gemacht, in denen sich die menschlich-gesellschaftliche Vernunft 
artikuliert. Hegel fasst die Idee dabei nicht bloß als ein Prinzip der Philosophie 
auf, sondern vertritt die Auffassung, dass die menschliche Wirklichkeit zu
mindest grundsätzlich immer schon auf eine rationale Weise strukturiert ist, 
weil in ihr rationale Lebewesen leben. Wirklichkeit und Vernunft sind daher 
identisch. Das heißt allerdings nicht, dass alles, was ist, automatisch vernünf
tig ist. Das, was nicht vernünftig, sondern bloß zufällig und unwesentlich 
ist, bezeichnet Hegel daher als bloße Existenz, die normativ unterhalb der 
vernünftigen Wirklichkeit rangiert. In direkter Übereinstimmung mit dieser 
Terminologie schreibt Marx: »Wir müssen also das Maß des Wesens der in
nern Idee an die Existenz der Dinge legen« (Marx 1842a/1981, S. 50). In dieser 
Prüfung, ob die Existenz dem normativen Anspruch der Idee entspricht, liegt 
für Marx das Wesen der Kritik. In seiner Doktordissertation schreibt er: »Es 
ist die Kritik, die die einzelne Existenz am Wesen, die besondere Wirklichkeit 
an der Idee mißt« (Marx 1841/1968, S. 326/328). Die Existenz ist demnach nicht 
nur die epistemisch unwahre Wirklichkeit, sondern auch das, was normativ 
nicht sein sollte. In diesem philosophischen Kritik-Typus wird die Idee durch 
die Philosophie erkannt und sie kritisiert dann auch die Existenz. 

Kein Geringerer als Hegel stand einem solchen Kritik-Typus jedoch skep
tisch gegenüber. In der Einleitung zur Enzyklopädie der philosophischen Wissen
schaften schreibt er: 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Handgemenge 

»[W]er wäre nicht so klug, um in seiner Umgebung vieles zu sehen, was in 
der Tat nicht so ist, wie es sein soll? Aber diese Klugheit hat unrecht, sich 
einzubilden, mit solchen Gegenständen und deren Sollen sich innerhalb der 
Interessen der philosophischen Wissenschaft zu befinden. Diese hat es nur 
mit der Idee zu tun, welche nicht so ohnmächtig ist, um nur zu sollen und 
nicht wirklich zu sein« (Hegel 1830/2017, S. 49). 

Hegels Vorwurf lautet, dass eine Kritik der Existenz, wie auch Marx sie im Sinn 
hat, letztlich trivial und nicht philosophisch ist. Das widerspricht aber Marx’ 
ausdrücklichem Anspruch, Kritik vom »Standpunkt der Idee«, also von einem 
nicht-trivialen philosophischen Standpunkt aus zu üben. 

Marx’ Auffassung von Kritik lässt sich nur dann gegen den Hegel’schen 
Trivialitätsvorwurf verteidigen, wenn Hegels Auffassung der Einheit von Ver
nunft und Wirklichkeit modifiziert wird. Und tatsächlich ist eine solche Modi
fikation ein zentrales Anliegen der Linkshegelianer: Die von Hegel zugestande
ne Lücke zwischen Vernunft und Existenz weiten sie aus, um auch die Wirk
lichkeit kritisieren zu können, die Hegel noch mit der Vernunft identifiziert 
hatte. Daraus ergibt sich aber, zumindest aus Hegel’scher Perspektive, ein neu
es Problem: Wenn nicht nur die Existenz, d. h. letztlich historisch zufällige und 
strukturell bedeutungslose Aspekte der Wirklichkeit, sondern auch die Wirk
lichkeit selbst, d. h. ihre Grundstrukturen, nicht mit der Idee übereinstimmt, 
hört die Idee auf, Element der Wirklichkeit zu sein. Damit wird aber offen
bar die philosophiegeschichtlich fortschrittliche Position Hegels aufgegeben, 
dass Vernunft nicht nur subjektiv und theoretisch als geistige Fähigkeit von 
Individuen verstanden werden darf, sondern sie sich auch praktisch in objek
tiven und gesellschaftlichen Strukturen manifestiert. Die Idee ist dann wieder 
in erster Linie eine normative geistige und theoretische Vorstellung von Indi
viduen, die sie der unvernünftigen objektiven und praktischen gesellschaftli
chen Wirklichkeit entgegenhalten. Die Kritik ist dann in erster Linie theore
tisch und die Praxis folgt nur den Einsichten der in diesem Kritik-Typus auf
gewerteten Theorie (vgl. Marx 1841/1968, S. 327). 

Die von Marx intendierte Kritik ist also entweder trivial oder sie beruht auf 
einer strukturellen Lücke zwischen einer erst noch zu verwirklichenden theo
retischen Vernunft und einer unvernünftigen praktischen Wirklichkeit. Tat
sächlich neigt Marx zu diesem Zeitpunkt einer Trennung von theoretischer 
Vernunft und praktischer Wirklichkeit zu. So schreibt er etwa in seiner Be
trachtung der belgischen Revolution, dass sie »zuerst als geistige Revolution, 
als Revolution der Presse« zu verstehen sei, und fügt hinzu: »Soll die Revoluti

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 189 

on gleich materiell auftreten? Schlagen statt sprechen? Die Regierung kann ei
ne geistige Revolution materialisieren; eine materielle Revolution muß erst die 
Regierung vergeistigen« (Marx 1842a/1981, S. 39). Die Kritik an der Wirklichkeit 
auf Grundlage der Idee scheint somit vorrangig eine Aufgabe der Theorie, von 
Intellektuellen oder philosophisch gebildeten Journalisten, wie Marx zu die
ser Zeit selbst einer ist, d. h. der bürgerlichen Öffentlichkeit. Deshalb ist auch 
verständlich, warum Marx so vehement die Freiheit der Presse verteidigt: Die 
Zensur der Presse muss aus seiner Perspektive wie ein direkter Angriff auf die 
Möglichkeit der Kritik und dadurch auf die noch ausstehende Verwirklichung 
der Vernunft erscheinen. 

Marx’ Doktordissertation dokumentiert allerdings, dass er diesen ersten 
Kritik-Typus keineswegs naiv vertritt. Vielmehr sieht er deutlich, dass es pro
blematisch ist, eine von der Wirklichkeit unterschiedene Idee zum Maßstab 
der Kritik dieser Wirklichkeit zu machen.1 Die Idee, so argumentiert Marx, 
kann von dieser Unterscheidung von der Wirklichkeit nicht unversehrt blei
ben, sondern wird durch diese Unterscheidung selbst einseitig: »Indem die 
Philosophie als Wille sich gegen die erscheinende Welt herauskehrt: ist das 
System zu einer abstrakten Totalität herabgesetzt, d. h., es ist zu einer Seite 
der Welt geworden, der eine andere gegenübersteht« (Marx 1841/1968, S. 329). 

Marx’ These lautet, dass die Philosophie bzw. die weltlose Vernunft nicht 
minder defizitär ist als die vernunftlose Welt. Die Idee und die Philosophie 
werden problematisch, weil sich, wie Marx im Anschluss an die zitierte Passa
ge argumentiert, der Widerspruch zwischen Vernunft und Welt innerhalb der 
Philosophie als Widerspruch zwischen verschiedenen philosophischen Rich
tungen wiederholt. Dieser Selbstwiderspruch der Philosophie lässt sich philo
sophisch nicht mehr auflösen. Hierbei handelt es sich um eine merklich hege
lisch inspirierte (Selbst-)Kritik von Marx an der gerade gegen Hegel formulier
ten Trennung von Wirklichkeit und Idee. Trotz dieser hellsichtigen Selbstkri
tik bleibt Marx’ Position noch etwas unbefriedigend: Denn erstens gelingt es 
ihm noch nicht, die Trennung von Idee und Wirklichkeit und damit die Ein
seitigkeit der Philosophie zu überwinden. Stattdessen ergreift er auch in der 
Doktordissertation, in der er diese Trennung zumindest im Ansatz schon pro
blematisiert, innerhalb dieser Trennung letztlich doch Partei für die Seite der 

1 In der Forschung wird bisweilen unterschätzt, wie ambivalent und selbstkritisch Marx 
in seiner Doktordissertation eigentlich argumentiert, vgl. exemplarisch etwa Heinrich 
(2014, S. 90–91). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Handgemenge 

philosophischen Kritik gegen die kritisierte Wirklichkeit und hält somit letzt
lich an der Trennung fest. Und zweitens reproduziert auch seine selbstkriti
sche Problematisierung dieser Trennung in der Doktordissertation gewisser
maßen metatheoretisch die Trennung zwischen Vernunft und Wirklichkeit, 
weil er diese Trennung selbst wieder tendenziell einseitig, nämlich noch aus 
allein philosophischer Perspektive und vorrangig in ihren philosophischen Fol
gen problematisiert. Das wird sich kurz darauf ändern. 

Die zentrale Herausforderung von Marx’ früher philosophischen Auf
fassung von Kritik lässt sich folgendermaßen zusammenfassen: Wenn eine 
radikale Kritik auch der fundamentalen Strukturen der Wirklichkeit möglich 
sein soll, müssen Wirklichkeit und Vernunft, gegen ihre Identifizierung bei 
Hegel, voneinander getrennt werden. Diese Trennung geht mit einer Auf
wertung der subjektiven philosophischen Vernunft gegen die Unvernunft der 
Wirklichkeit einher. Kritik ist aufgrund dieser Aufwertung erstens vorran
gig theoretisch und zweitens geht sie von externen subjektiven normativen 
Ansprüchen gegenüber der Wirklichkeit aus. Dadurch droht aber die Gefahr, 
dass diese philosophisch grundierte Kritik ihrem Gegenstand äußerlich und 
damit vor- oder sogar unpolitisch bleibt und nicht über Sollensforderun
gen hinauskommt. Um dieser Gefahr zu begegnen, ohne aber die Möglichkeit 
radikaler Kritik aufzugeben, müsste die Trennung von Vernunft und Wirklich
keit, anstatt wie in Marx’ Doktordissertation bloß innerhalb der Philosophie, 
vielmehr innerhalb der Wirklichkeit selbst verortet werden. Erst wenn das 
gelingt, könnte Marx einerseits an der entscheidenden Hegel’schen Einsicht 
festhalten, dass die Vernunft (und eben auch die Unvernunft) nie bloß indivi
duell oder vorgesellschaftlich, sondern immer auch Teil der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit ist – ohne sich damit aber andererseits zugleich auf Hegels 
vollständige Identifizierung von Vernunft und Wirklichkeit verpflichten zu 
müssen und damit wiederum die Möglichkeit radikaler Kritik preiszugeben. 
Dieser Herausforderung stellt sich Marx in der 1843 verfassten Kritik des Hegel
schen Staatsrechts und in dem ebenfalls 1843 verfassten und 1848 in den Deutsch- 
Französischen Jahrbüchern erschienenen Text Zur Judenfrage. 

Kritik der bürgerlichen Gesellschaft 

Der Text Zur Judenfrage kann als Marx’ erstes Programm radikaler Gesell
schaftskritik gelesen werden: In diesem Text kritisiert er nicht mehr nur die 
politische, sondern auch die ökonomische Wirklichkeit der bürgerlichen Ge

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 191 

sellschaft. Schon mit seinem Ende 1842 verfassten Beitrag zu den Debatten über 
das Holzdiebstahlsgesetz im Rheinischen Landtag und seinen Untersuchungen 
über die soziale Lage der Moselbauern 1843 (vgl. Marx 1843a/1981) nimmt Marx 
die soziale Wirklichkeit im preußischen Staat in den Blick. In diesen Beiträgen 
finden sich erste Ansätze zur Kritik der bürgerlichen Gesellschaft, die Marx 
kurz darauf in seiner Kritik des Hegelschen Staatsrechts theoretisch fundiert 
und vertieft. Die Ergebnisse dieser als Kritik des Hegel’schen Staatsrechts 
formulierten Kritik der liberalen bürgerlichen Gesellschaft baut Marx in der 
Ende 1843 verfassten Schrift Zur Judenfrage zu einer eigenständigen kritischen 
Gesellschaftsanalyse aus. Diese beiden Schriften bilden das theoretische Zen
trum der gesellschaftstheoretischen Radikalisierung der Marx’schen Kritik. 
In den 1844 verfassten Kritischen Randglossen bekennt sich Marx vor diesem 
Hintergrund ausdrücklich zum Sozialismus und bricht damit mit seinen 
bis dato eher liberalen und (radikal-)demokratischen Ansichten. Mit dieser 
Radikalisierung verändert sich dann auch der Typus der Kritik. 

Im Fokus von Marx’ Auseinandersetzung mit Hegels Grundlinien der 
Philosophie des Rechts stehen Hegels Versuche, die sozialen und politischen 
Gegensätze der bürgerlichen Gesellschaft anhand von gesellschaftlichen und 
staatlichen Institutionen miteinander zu versöhnen. Marx’ Kritik lautet, dass 
Hegel eine solche Versöhnung nicht gelingt, sondern die institutionellen 
Vermittlungsinstanzen den Widerspruch, den sie vermitteln sollen, eigentlich 
nur auf veränderte Weise reproduzieren (vgl. Marx 1843b/1981, S. 288, S. 292 
u. S. 295–296). In dieser Unzulänglichkeit von Hegels Rechtsphilosophie liegt 
für Marx aber kein theoretischer Mangel, sondern in ihr manifestiert sich 
vielmehr die reale »Antinomie des politischen Staates und der bürgerlichen Ge
sellschaft« (Marx 1843b/1981, S. 295). In der Judenfrage wird diese Antinomie 
zum Zentrum der Marx’schen Gesellschaftsanalyse. In dieser Schrift nimmt 
Marx eine weiterführende und auch normativ qualifizierte Beschreibung des 
Staates und der bürgerlichen Gesellschaft vor: 

»Der vollendete politische Staat ist seinem Wesen nach das Gattungsleben 
des Menschen im Gegensatz zu seinem materiellen Leben. Alle Vorausset
zungen dieses egoistischen Lebens bleiben außerhalb der Staatssphäre in 
der bürgerlichen Gesellschaft bestehen. Wo der politische Staat seine wah
re Ausbildung erreicht hat, führt der Mensch nicht nur in Gedanken, im Be
wußtsein, sondern in der Wirklichkeit, im Leben ein doppeltes, ein himmli

sches und ein irdisches Leben, das Leben im politischen Gemeinweisen, wor
in er sich als Gemeinwesen gilt, und das Leben in der bürgerlichen Gesell

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Handgemenge 

schaft, worin er als Privatmensch tätig ist, die andern Menschen als Mittel 
betrachtet, sich selbst zum Mittel herabwürdigt und zum Spielball fremder 
Mächte wird« (Marx 1844b/1981, S. 354–355). 

Im Staat, so Marx weiter, gilt jeder Mensch als »souveränes, als höchstes We
sen« (Marx 1844b/1981, S. 360), in der bürgerlichen Gesellschaft hingegen lebt 
der Mensch »egoistisch[…]«, als ein »auf sein Privatinteresse und seine Privat
willkür zurückgezogenes und vom Gemeinwesen abgesondertes Individuum« 
(Marx 1844b/1981, S. 366). In ihr lebt der Mensch, »wie er durch die ganze Orga
nisation unserer Gesellschaft verdorben, sich selbst verloren, veräußert, unter 
die Herrschaft unmenschlicher Verhältnisse und Elemente gegeben ist« (Marx 
1844b/1981, S. 360). 

Aus diesen Beschreibungen lassen sich insgesamt zwei Bestimmungen des 
Staates und der bürgerlichen Gesellschaft gewinnen. Erstens: Die politische 
Sphäre des Staates zeichnet sich dadurch aus, dass der Mensch in ihr ein all
gemeines Gattungs- und Gemeinwesen ist, in der ökonomischen Sphäre der 
bürgerlichen Gesellschaft hingegen ist er ausschließlich ein vereinzeltes In
dividuum. Zweitens: Als homo politicus verfügt der Mensch über Selbstbestim
mung und ist der Zweck politischen Handelns. Als homo oeconomicus hingegen 
ist der Mensch fremdbestimmt und nur Mittel für andere Zwecke. 

Entscheidend für Marx’ Weiterentwicklung seiner bisherigen Position 
ist, dass er die politische Sphäre des Staates mit der Idee und die ökonomi
sche Sphäre der bürgerlichen Gesellschaft mit der Existenz identifiziert: In 
den Kritischen Randglossen, die er wenige Monate nach der Judenfrage verfasst 
hat, bezeichnet er den Gegensatz zwischen dem Staat und der bürgerlichen 
Gesellschaft als den »Gegensatz zwischen der allgemeinen Idee und der 
individuellen Existenz des Menschen« (Marx 1844d/1981, S. 408; vgl. Marx 
1844b/1981, S. 360). Das ist gegenüber seinem früherem Kritikprogramm 
ein entscheidender Fortschritt, und zwar in zweifacher Hinsicht: Die zu
nächst mit Hegel vorgenommene Unterscheidung zwischen der Idee bzw. der 
Vernunft und der bloßen Existenz, die dann gegen Hegel zum Unterschied 
zwischen Idee und Wirklichkeit ausgeweitet wird, geht erstens nicht mehr 
mit einer Trennung von subjektiven theoretischen Vorstellungen einerseits 
und der objektiven praktischen Realität andererseits einher. Der Gegensatz 
zwischen der Idee und der Wirklichkeit wird nicht mehr als Gegensatz zwi
schen Philosophie und Wirklichkeit, sondern vielmehr als Gegensatz zwischen 
Staat und bürgerlicher Gesellschaft, d. h. als Gegensatz der gesellschaftlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 193 

Wirklichkeit selbst verstanden.2 Zweitens wird dadurch auch die Hierarchie 
zwischen Idee und Wirklichkeit, die im frühesten Ansatz noch angelegt war, 
korrigiert: »Der wirkliche Mensch ist erst in der Gestalt des egoistischen Indivi
duums, der wahre Mensch erst in der Gestalt des abstrakten citoyen anerkannt« 
(Marx 1844b/1981, S. 370; 1. Herv. G. S.). Wahrheit und Idee bleiben in der po
litischen Sphäre abstrakt, weil sie auf einen gesellschaftlichen Sonderbereich 
beschränkt bleiben. Sie durchdringen nicht den größeren wirklichen Bereich 
der bürgerlichen Gesellschaft, nämlich die kapitalistische Ökonomie. Das 
Vernünftige bzw. Wahre bleibt partikular und ist somit nicht das Wirkliche, 
und das allgemeine Wirkliche ist nicht das Wahre bzw. Vernünftige. Dieser 
Chiasmus formuliert die innere Selbstverkehrung und Selbstverfehlung der 
gesellschaftlichen Wirklichkeit: Die bürgerliche Gesellschaft ist eine »verkehr
te Welt« (Marx 1844a/1981, S. 340). Das Ziel von Kritik kann demnach nicht 
mehr darin bestehen, die selbst einseitige Idee zum Maßstab der Wirklichkeit 
zu machen und dadurch die Trennung fortzuschreiben, sondern darin, die 
Trennung und Entgegensetzung von Staat und Gesellschaft aufzuheben. 

Vor dem Hintergrund dieser gesellschaftstheoretischen Interpretation des 
Gegensatzes zwischen Idee und Wirklichkeit als Gegensatz zwischen Staat 
und Gesellschaft weist Marx sein früheres Verständnis von Kritik entschieden 
zurück und entwickelt einen neuen Kritik-Typus. Die philosophische Kritik 
bezeichnet er jetzt – ganz in Übereinstimmung mit Hegels Trivialitätsein
wand – als die vulgäre oder dogmatische Kritik, von der er die wahre Kritik 
unterscheidet (vgl. Marx 1843b/1981, S. 296). Die vulgäre bzw. dogmatische 
Kritik besteht darin, bloß den Gegensatz zwischen Idee und Wirklichkeit 
bzw. zwischen Staat und Gesellschaft zu konstatieren und die Wirklichkeit 
der bürgerlichen Gesellschaft an der Idee des Staates zu messen. Diese Kri
tik »findet überall Widersprüche. Das ist selbst noch dogmatische Kritik, 
die mit ihrem Gegenstand kämpft, so wie man früher etwa das Dogma der 
heiligen Dreieinigkeit durch den Widerspruch von eins und drei beseitigte« 
(Marx 1843b/1981, S. 296). Sie hat, so lässt sich Marx’ Gedanke ausführen, 
ihren Gegenstand nicht zureichend verstanden, da sie ihn als widersprüchlich 
kritisiert und für eine Seite dieses Widerspruches Partei ergreift. Dadurch 
bleibt sie dem Widerspruch aber verhaftet und reproduziert ihn. Sie ist nicht 
in der Lage, den Widerspruch ihres Gegenstandes aus seiner inneren Struktur 

2 Heinrich (2014, S. 103) ist hingegen der Auffassung, dass sich die grundlegende Struk
tur der Marx’schen Konzeption in der Judenfrage nicht geändert habe. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Handgemenge 

zu erklären und damit auch eine normativ über ihn hinausführende Per
spektive einzunehmen. In genau solch einer Analyse der Widersprüche der 
gesellschaftlichen Wirklichkeit besteht für Marx das Wesen der wahren bzw. 
revolutionären Kritik: 

»Die wahre Kritik dagegen zeigt die innere Genesis der heiligen Dreiei
nigkeit im menschlichen Gehirn. Sie beschreibt ihren Geburtsakt. So weist 
die wahrhaft philosophische Kritik der jetzigen Staatsverfassung nicht nur 
Widersprüche als bestehend auf, sie erklärt sie, sie begreift ihre Genesis, 
ihre Notwendigkeit. Sie faßt sie in ihrer eigentümlichen Bedeutung« (Marx 
1843b/1981, S. 296). 

Polemik 

Diese Neukonzeption von Kritik wird in den 1843 geschriebenen Briefen aus den 
Deutsch-Französischen Jahrbüchern und in der 1843/44 verfassten Einleitung zur 
Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie theoretisch vertieft und programmatisch 
ausformuliert. In der Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie fin
den sich genau genommen aber zwei verschiedene Kritik-Typen: zum einen 
die polemische Kritik, zum anderen die wahre bzw. revolutionäre Kritik. Der 
Schwerpunkt der Einleitung liegt dabei auf der polemischen Kritik, auf den 
sich auch die meisten der berühmt gewordenen Formulierungen dieses Tex
tes beziehen. Erst im letzten Teil dieses Textes finden sich Beschreibungen der 
revolutionären Kritik. Um Marx’ Kritikverständnis nachvollziehen zu können, 
ist es notwendig, beide Typen der Kritik auseinanderzuhalten. Zunächst soll 
deshalb die polemische Kritik rekonstruiert werden, um sodann die revolutio
näre Kritik in den Blick zu nehmen. 

Der polemische Kritik-Typus rehabilitiert auf gewisse Weise den Typus der 
philosophischen bzw. dogmatischen Kritik. Diese Rehabilitation ist wiederum 
nur vor dem Hintergrund der Transformation des Marx’schen Kritikbegrif
fes zu verstehen, durch den Kritik nicht länger bloß theoretisch gefasst und 
außerhalb von Praxis, Gesellschaft und Geschichte verortet wird: Unter ganz 
spezifischen gesellschaftlichen und historischen Bedingungen kann auch eine 
nicht-radikale und dogmatische Kritik vernünftig sein. Allerdings handelt es 
sich bei dieser Kritik dann streng genommen nicht mehr um Kritik, sondern, 
in Marx’ eigenen Worten, um »Krieg« (Marx 1844c/1981, S. 380) bzw. um pole
mische Kritik. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 195 

Die Einleitung war von Marx keineswegs als alleinstehender Text gedacht, 
sondern als Einleitungsschrift zu einer geplanten, aber nicht fertiggestellten 
Kritik der Hegel’schen Rechtsphilosophie. In dieser Einleitung erklärt Marx, 
was das Ziel einer Kritik der Hegel’schen Rechtsphilosophie ist, und entwickelt 
im Zuge dessen den Typus der polemischen Kritik. Er gibt in ihr ausdrücklich 
zu bedenken, dass sich die Kritik der Hegel’schen Rechtsphilosophie nicht 
auf das »Original«, sondern auf die »Kopie« richtet (Marx 1844c/1981, S. 379), 
d. h. nicht auf die Wirklichkeit des Rechts, des Staates und der bürgerlichen 
Gesellschaft, sondern auf die Hegel’sche Philosophie des Rechts, des Staa
tes und der bürgerlichen Gesellschaft. Dies wirkt zunächst inkonsequent 
und erscheint geradezu als Rückfall hinter den spätestens mit der Judenfrage 
erreichten Anspruch, dass sich die Kritik nicht mehr auf die Philosophie, 
sondern auf die Wirklichkeit richten soll. Für die von Marx beabsichtigte 
Kritik der Hegel’schen Rechtsphilosophie ist entscheidend, dass sich das da
malige Deutschland gegenüber dem gesellschaftlichen Fortschrittsniveau 
Frankreichs und Englands aus Marx’ Sicht »unter dem Niveau der Geschichte« 
(Marx 1844c/1981, S. 380) befindet: Die kapitalistische Industrialisierung ist in 
England fortgeschrittener und der liberale bürgerliche Staat ist in Frankreich 
durch die Französische Revolution deutlich stärker entwickelt als in Preußen. 
Wenn aber das geschichtliche Niveau der Entwicklung der liberal-kapitalisti
schen bürgerlichen Gesellschaft in Deutschland unter dem Fortschrittsniveau 
von England und Frankreich bleibt, dann bleibt auch die Kritik der Wirk
lichkeit des damaligen Deutschlands unter dem Niveau der geschichtlichen 
Wirklichkeit: »Wenn ich die deutschen Zustände von 1843 verneine, stehe 
ich, nach französischer Zeitrechnung, kaum im Jahre 1789« (Marx 1844c/1981, 
S. 379). Mit Hegel gesprochen ist die deutsche Wirklichkeit geschichtlich gese
hen bloße Existenz. Die deutsche Wirklichkeit bedarf somit streng genommen 
gar keiner Kritik mehr, weil sie durch die Geschichte der fortgeschrittenen 
Länder längst widerlegt wurde. Die Kritik der Wirklichkeit des damaligen 
Deutschlands ist somit eigentlich überflüssig, weil die gesellschaftliche Wirk
lichkeit in Deutschland gewissermaßen schon praktisch und historisch durch 
die Entwicklung in England und Frankreich widerlegt worden ist. Wenn man 
in Deutschland das geschichtliche Niveau der Wirklichkeit kritisieren will, 
darf man daher paradoxerweise nicht die Wirklichkeit, sondern man muss 
die Philosophie kritisieren, genauer, die Hegel’sche Rechtsphilosophie. Denn, 
so Marx’ Argument, Hegel hat die rückständige gesellschaftliche Wirklich
keit Deutschlands in seiner Philosophie überholt und in der Philosophie das 
historische Niveau der Wirklichkeit anderer europäischer Länder erreicht: 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Handgemenge 

Nur die »deutsche Rechts- und Staatsphilosophie ist die einzige mit der offiziellen 
modernen Gegenwart al pari stehende deutsche Geschichte« (Marx 1844c/1981, 
S. 383). 

Daraus folgt im Umkehrschluss aber nicht, dass Marx auf eine Ausein
andersetzung mit der deutschen Wirklichkeit verzichtet. Nur ist der Modus 
dieser Auseinandersetzung eben nicht mehr die radikale Kritik, sondern 
die Polemik, d. h. Polemos, oder der Krieg: »Krieg den deutschen Zustän
den! Allerdings! Sie stehn unter dem Niveau der Geschichte, sie sind unter aller 
Kritik« (Marx 1844c/1981, S. 380). In der Auseinandersetzung mit den deut
schen Zuständen müssen nicht mehr, wie Marx es für den Typus wahrer 
bzw. radikaler Kritik gefordert hatte, die Genesis und die Struktur der ge
sellschaftlichen Widersprüche entwickelt werden, um aus der Kritik dieser 
Wirklichkeit eine Überwindungsperspektive zu entwickeln, da diese Arbeit 
durch den geschichtlichen Fortschritt in England und Frankreich bereits er
ledigt wurde: Der »Geist« der deutschen Wirklichkeit ist längst geschichtlich 
»widerlegt« und muss nur deshalb nicht mehr theoretisch kritisiert werden 
(Marx 1844c/1981, S. 380). Daher reicht es, die Wirklichkeit Deutschlands 
gewissermaßen am Maßstab der Wirklichkeit in Frankreich und England zu 
messen und polemisch zu denunzieren. Dieser polemische Kritiktypus ist 
somit strukturell mit dem philosophischen bzw. dogmatischen Kritiktypus 
verwandt: Ein Gegenstand wird nicht aus sich selbst und seinen eigenen 
Widersprüchen verstanden und kritisiert, sondern an einem externen Maß
stab gemessen. Anders als in seinen früheren Überlegungen zum Begriff der 
Kritik versteht Marx ein solches Verfahren streng genommen nicht mehr als 
Kritik, sondern als Polemik. Darin nähert er sich wieder der Position Hegels 
an, der in der Enzyklopädie einen solchen Kritik-Typus als nicht- oder vor
philosophisch bestimmt hatte. Auch für Marx ist eigentlich nur der Typus 
radikaler Kritik als Kritik im eigentlichen Sinne ernst zu nehmen.3 Die Aus
einandersetzung mit der deutschen Wirklichkeit liegt hingegen unterhalb des 
Niveaus radikaler Kritik. Es wäre folglich fatal, Marx’ berühmte Formulierun
gen zu dem kriegerischen bzw. polemischen Kritik-Typus mit dem radikalen 
Kritik-Typus zu verwechseln. Dann würden sich Marx’ Sätze nämlich wie ein 

3 Aus diesem Grund bezeichnet Marx die radikale Kritik daher stellenweise noch als phi
losophische Kritik (vgl. Marx 1844b/1981, S. 344 u. S. 346), was aber eher eine wertende 
denn eine typisierende Bezeichnung ist. Der radikale Kritik-Typus unterscheidet sich 
strukturell grundlegend vom philosophischen Kritik-Typus. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 197 

Plädoyer für eine letztlich irrationale Parteilichkeit und einen vortheoreti
schen martialischen Dezisionismus lesen. Zwar wurden Marx’ entsprechende 
Äußerungen in der späteren Rezeption teilweise so verstanden, sie sind je
doch keineswegs so gemeint. Denn nur in Auseinandersetzungen mit den 
geschichtlich bereits widerlegten deutschen Zuständen wird die Kritik zum 
Krieg: Eigentlich muss der »Geist«, d. h. das Wesen bzw. die Strukturen einer 
geschichtlich-gesellschaftlichen Wirklichkeit durchaus theoretisch kritisiert 
und widerlegt werden. Kritik ist daher normalerweise auch »Leidenschaft des 
Kopfes«, nur in Deutschland ist sie der »Kopf der Leidenschaft«. Üblicher
weise richtet sie sich in der Tat »auf denkwürdige[…] Objekte« und zielt auf 
»Selbstverständigung« mit dem »Gegenstand«, um ihn schließlich zu »wi
derlegen« (Marx 1844c/1981, S. 380); nur in Deutschland richtet sie sich gegen 
einen »Feind«, den sie im »Handgemenge […] treffen« und »vernichten« will 
(Marx 1844c/1981, S. 380–381). Doch noch aus einem weiteren Grund darf der 
polemische Typus der Kritik nicht als irrationale Propaganda der blinden Tat 
verstanden werden.4 Marx bejaht die Polemik schließlich nur auf Grundlage 
einer theoretischen Analyse der gesellschaftlichen Bedingungen von Kritik 
im damaligen Deutschland. Seine polemische Emphase ist somit keineswegs 
irrational, sondern beruht auf komplexen geschichtsphilosophischen und 
gesellschaftsanalytischen Voraussetzungen. 

Revolution 

Nach den Überlegungen zur polemischen Kritik in der Einleitung zur Kritik der 
Hegelschen Rechtsphilosophie finden sich dort und in den Briefen aus den Deutsch- 
Französischen Jahrbüchern nähere Bestimmungen der radikalen bzw. revolutio
nären Kritik. Diese Kritik kann als der maßgebliche Typ einer »marxistischen« 
Kritik der bürgerlichen Gesellschaft und ihrer revolutionären Überwindung 
verstanden werden. 

Sie lässt sich durch zwei zentrale Motive kennzeichnen: Erstens kann 
es nicht darum gehen, wie in der philosophischen bzw. dogmatischen Kri
tik, einfach nur gesellschaftliche Widersprüche zu konstatieren. Vielmehr 
müssen diese Widersprüche aus der inneren Struktur der bürgerlichen Ge
sellschaft selbst erklärt werden. Erst durch eine solche vertiefte Einsicht in 

4 So sieht etwa Röttgers bei Marx eine »Forderung des unmittelbaren Dreinschlagens« 
und kritisiert »das einseitig Kämpferische« (Röttgers 1975, S. 263 u. S. 264). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Handgemenge 

den ko-konstitutiven Zusammenhang der unvernünftigen Wirklichkeit und 
der nur partikular verwirklichten Vernunft lässt sich eine Perspektive zur 
Überwindung dieser doppelt verkehrten gesellschaftlichen Wirklichkeit ent
wickeln. Diesen Gedanken einer immanenten Kritik der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit hat Marx’ in dem berühmten Diktum formuliert, »daß wir nicht 
dogmatisch die Welt antizipieren, sondern erst aus der Kritik der alten Welt 
die neue finden wollen« (Marx 1844a/1981, S. 344). Dieses erste Motiv weist 
die Trennung zwischen Normativität und Faktizität, d. h. zwischen der Idee 
als dem Maßstab der Kritik und der kritisierten Wirklichkeit, zurück, die 
sich im philosophischen Kritik-Typus findet. Das zweite Motiv lautet, dass 
die radikale Kritik mit der ihr von vornherein eingeschriebenen Perspektive 
einer Überwindung der gesellschaftlichen Verkehrungen und Widersprüche 
immer auch Element verändernder Praxis ist. Dies richtet sich gegen den 
rein theoretischen Status von Kritik im philosophischen Kritik-Typus. Der 
Ort der Kritik ist somit nicht mehr, wie in Marx’ frühesten Schriften, der Dis
kurs bürgerlicher Öffentlichkeit, sondern er besteht in den gesellschaftlichen 
Kämpfen und Konflikten, in denen die gesellschaftlichen Widersprüche prak
tisch ausgetragen und auf die Spitze getrieben werden. Dieser radikale Begriff 
der Kritik ist somit selbst eine Kritik des liberal-bürgerlichen Verständnisses 
von Kritik. Auch dieses zweite Motiv der Kritik als Teil der gesellschaftlichen 
Praxis hat Marx pointiert formuliert: Es geht darum, »unsre Kritik an die 
Kritik der Politik, an die Parteinahme in der Politik, also an wirkliche Kämpfe 
anzuknüpfen und mit ihnen zu identifizieren« (Marx 1844a/1981, S. 345). 

Das erste Motiv der radikalen Kritik, die immanenten Kritik der gesell
schaftlichen Wirklichkeit, führt Marx in seinen in den Deutsch-Französischen 
Jahrbüchern veröffentlichten Briefen an Arnold Ruge weiter aus. Dort schreibt 
er: 

»Vernunft hat immer existiert, nur nicht immer in der vernünftigen Form. 
Der Kritiker kann also an jede Form des theoretischen und praktischen Be
wußtseins anknüpfen und aus den eigenen Formen der existierenden Wirk

lichkeit die wahre Wirklichkeit als ihr Sollen und ihren Endzweck entwickeln. 
Was nun das wirkliche Leben betrifft, so enthält grade der politische Staat, 
auch wo er von den sozialistischen Forderungen noch nicht bewußterweise 
erfüllt ist, in allen seinen modernen Formen die Forderungen der Vernunft. 
Und er bleibt dabei nicht stehn. Er unterstellt überall die Vernunft als rea
lisiert. Er gerät aber ebenso überall in den Widerspruch seiner ideellen Be
stimmung mit seinen realen Voraussetzungen« (Marx 1844a/1981, S. 345). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 199 

An dieser Passage sind zwei Aspekte bemerkenswert. Erstens: Den inneren 
Widerspruch der gesellschaftlichen Wirklichkeit, den Marx in der Judenfrage 
als den Widerspruch zwischen Staat und bürgerlicher Gesellschaft rekonstru
iert, fasst er hier als Widerspruch zwischen der Vernunft und der Form der 
Vernunft, die selber noch unvernünftig ist. Diese Unterscheidung zwischen 
der Vernunft und ihrer selbst noch nicht vernünftigen Form findet sich schon 
bei Hegel und ist keine originäre These von Marx (vgl. Hegel 1830/2017, S. 42). 
Neu ist allerdings, dass Marx – anders als Hegel – den Widerspruch zwischen 
der gesellschaftlichen Vernunft und ihrer Form als Hindernis für die Ver
wirklichung der Vernunft begreift. Während es bei Hegel die Philosophie ist, 
die die Vernunft auch in der Form der Vernunft theoretisch formuliert, kann 
es bei Marx nur die radikale Kritik und letztlich eigentlich nur die »radikale 
Revolution« (Marx 1844c/1981, S. 388) sein, die die gesellschaftliche Vernunft 
auch in einer vernünftigen Form verwirklicht. Zweitens: Stärker als in der 
Kritik des Hegelschen Staatsrechts und der Judenfrage betont Marx in der zitierten 
Passage, dass sich der gesellschaftliche Widerspruch nicht nur durch die 
gesellschaftliche Wirklichkeit, sondern ebenso durch das gesellschaftliche 
Bewusstsein zieht. Radikale Kritik ist deshalb notwendigerweise sowohl Kri
tik der gesellschaftlichen Wirklichkeit als auch Kritik des gesellschaftlichen 
Bewusstseins, d. h. sowohl Gesellschaftskritik als auch Ideologiekritik. Das 
zweite zentrale Motiv radikaler Kritik, dass sie nicht nur Theorie, sondern 
immer auch Praxis ist, schließt stark an diesen ideologiekritischen Aspekt an. 

Bevor dieses zweite Motiv untersucht wird, muss aber noch ein mögliches 
Problem immanenter Kritik diskutiert werden. Wie schon in der Kritik des 
Hegelschen Staatsrechts und in der Judenfrage lautet der entscheidende Gedanke 
auch in der zitierten Passage aus dem Brief an Ruge, dass die radikale Kritik 
der gesellschaftlichen Wirklichkeit nicht durch externe Maßstäbe begründet 
werden und dem gesellschaftlichen Sein als äußerliches Sollen entgegentre
ten kann. Vielmehr zeigt sich das, was normativ geboten ist, im immanenten 
Anschluss an die gesellschaftliche Wirklichkeit und ihre Widersprüche. Wie 
Marx schreibt, ergibt sich das »Sollen« aus der »Wirklichkeit«: »Wir treten 
dann nicht der Welt doktrinär mit einem neuen Prinzip entgegen: Hier ist die 
Wahrheit, hier kniee nieder! Wir entwickeln der Welt aus den Prinzipien der 
Welt neue Prinzipien« (Marx 1844a/1981, S. 345). 

Wenn Marx aber so entschieden auf einen externen Maßstab der Kritik ver
zichtet, stellt sich erstens die Frage, ob der Anspruch auf radikale Kritik nicht 
mit dem Anspruch immanenter Kritik kollidiert: Wenn Kritik immer an das, 
was ist, anschließen muss, um das, was sein soll, begründen zu können, ist sie 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Handgemenge 

dann wirklich noch radikal? Ist sie noch »rücksichtslose Kritik alles Bestehen
den« (Marx 1844a/1981, S. 344) oder ist sie nicht vielmehr auch Affirmation des 
Bestehenden? Die Antwort auf diese Frage muss wohl lauten, dass radikale Kri
tik nicht als einseitige Verneinung verstanden werden darf. Zwar schließt die
se in der Tat an die Widersprüche der fundamentalsten Strukturen der gesell
schaftlichen Wirklichkeit an, allerdings mit dem Ziel, diese Widersprüche auf
zuheben. Zudem zeigt sie, dass dies nur dadurch möglich ist, indem man über 
diese Strukturen hinausgeht. 

Es stellt sich aber noch eine zweite Frage, die auf das Problem normativer 
Begründung abzielt: Wenn das, was sein soll, aus dem, was ist, entwickelt 
wird, handelt sich Marx dann nicht einen naturalistischen Fehlschluss ein, 
der Faktizität mit Normativität verwechselt? Die Antwort auf diese Frage 
lautet, dass in Marx’ hegelianischem Verständnis von Wirklichkeit Faktizität 
und Normativität keine Gegensätze, sondern gleichermaßen Aspekte der 
Wirklichkeit sind: Die gesellschaftliche Wirklichkeit weist als solche immer 
schon normative Aspekte und Dimensionen auf, die sich in gesellschaftli
chen Praxen, Institutionen, Verhältnissen und Strukturen materialisieren. 
Die Pointe von Marx’ kritischer Gesellschaftstheorie in der Judenfrage besteht 
eben darin, die Idee nicht philosophisch, sondern als Teil der Wirklichkeit zu 
verstehen. Freilich schließt die radikale Kritik auch nicht einseitig affirmativ 
an die normativen Instanzen der gesellschaftlichen Wirklichkeit an, um dann 
anzuprangern, dass sie permanent verletzt werden, und ihre Achtung ein
zufordern. Vielmehr geht es Marx darum, zu zeigen, dass sich Normativität 
und Faktizität in der liberal-kapitalistischen Gesellschaft wechselseitig durch
einander hervorbringen und durchdringen: Sowohl die Hervorbringung als 
auch die Verletzung ihrer eigenen Normen ist in der Struktur dieser Gesell
schaft selbst immer schon gleichursprünglich angelegt – und deshalb ist eine 
radikale Veränderung dieser Gesellschaft nötig. 

Neben dem Motiv immanenter Kritik lautet das zweite zentrale Motiv re
volutionärer Kritik, dass sie eminent praktisch ist. Es wäre trivial und harm
los, diesen praktischen Charakter der Kritik so zu verstehen, dass alle Kritik 
als eine Form menschlicher Tätigkeit immer auch Praxis ist. Marx’ Auffassung 
von Kritik als Praxis ist demgegenüber offensichtlich anspruchsvoller, radika
ler und damit auch kämpferischer: Kritik ist in die »Qual des Kampfes nicht 
nur äußerlich, sondern auch innerlich hineingezogen« und steht so im »Kon
flikte mit den vorhandenen Mächten« (Marx 1844a/1981, S. 344). Worin genau 
besteht nun aber der nicht-triviale radikal praktische Charakter von Kritik? 
Marx fasst ihn bündig so zusammen, dass die radikale Kritik als »Selbstver

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 201 

ständigung (kritische Philosophie) der Zeit über ihre Kämpfe und Wünsche« 
(Marx 1844a/1981, S. 346) zu verstehen ist. Diese Selbstverständigung führt er 
folgendermaßen aus: 

»Wir sagen ihr [der Welt; G. S.] nicht: Laß ab von deinen Kämpfen, sie sind 
dummes Zeug; wir wollen dir die wahre Parole des Kampfes zuschrein. Wir 
zeigen ihr nur, warum sie eigentlich kämpft, und das Bewußtsein ist eine Sa
che, die sie sich aneignen muß, wenn sie auch nicht will« (Marx 1844a/1981, 
S. 345). 

Dieser Selbstverständigungsaspekt der radikalen Kritik steht in der Aufklä
rungstradition des frühsten Kritik-Typus von Marx und übernimmt eine 
ideologiekritische Funktion: Entscheidend für diese ideologiekritische Funk
tion ist erstens, dass die bürgerliche Gesellschaft aufgrund ihrer Herrschafts- 
und Ausbeutungsverhältnisse nicht plan und glatt ist, sondern durch diese 
widersprüchlichen Verhältnisse selbst widersprüchlich strukturiert ist und 
diese Widersprüche immer wieder in Form von Krisen, Konflikten und Kämp
fen austrägt. Zweitens ist diese durch Widersprüche geprägte Wirklichkeit als 
solche nicht transparent und durchsichtig, sondern existiert aufgrund die
ser Widersprüche, die sich im gesellschaftlichen Bewusstsein fortschreiben, 
wesentlich im Modus der Entfremdung, der Täuschung und der Ideologie. 
Deshalb sind auch den Akteuren der Widersprüche, d. h. den Akteuren der 
gesellschaftlichen Konflikte und Kämpfe, ihre eigenen Kämpfe nicht ganz 
einsichtig. Das hat zur Folge, dass die Widersprüche der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit den Akteuren als Grund ihres Kampfes verborgen bleiben und 
sie auch nicht direkt zu diesem vordringen können. Daraus ergibt sich die 
Gefahr, dass diese Kämpfe die gesellschaftlichen Widersprüche unangetastet 
lassen und sie nur in neuen Formen und Gestalten variieren, fortschreiben 
und mitunter sogar zementieren. Es ist daher nötig, dass die Kritik zum einen 
die Akteure darüber aufklärt, »warum sie eigentlich kämpfen«, indem sie den 
widersprüchlichen Grund der Wirklichkeit deutlich macht, der sich in den 
Kämpfen indirekt bereits ausdrückt. So kann sie zum anderen auch den Ak
teuren das eigentliche Ziel der sich aus diesen Widersprüchen entwickelnden 
Kämpfe bewusst machen. Dadurch wird die Kritik selbst zum revolutionären 
Akteur: 

»Die Reform des Bewußtseins besteht nur darin, daß man die Welt ihr Be
wußtsein innewerden läßt, daß man sie aus dem Traum über sich selbst auf

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Handgemenge 

weckt, daß man ihre eignen Aktionen ihr erklärt. […] Unser Wahlspruch muß 
also sein: Reform des Bewußtseins nicht durch Dogmen, sondern durch Ana
lysierung des mystischen, sich selbst unklaren Bewußtseins, trete es nun re
ligiös oder politisch auf. Es wird sich dann zeigen, daß die Welt längst den 
Traum von einer Sache besitzt, von der sie nur das Bewußtsein besitzen muß, 
um sie wirklich zu besitzen« (Marx 1844a/1981, S. 346). 

Radikale Kritik der Gesellschaft und gesellschaftliche Kämpfe 

Das Verhältnis dieser wirklichen Kämpfe und der radikalen Kritik wird beim 
frühen Marx zweiseitig gefasst. Zum einen bedürfen die Kämpfe der Kritik: 
Die radikale Kritik klärt in ihrer ideologiekritischen Funktion die Kämpfe über 
mögliche Selbsttäuschungen und Ideologien, denen sie erliegen könnten, auf 
und sie macht diesen Kämpfen ihre im jeweiligen Konflikt vielleicht noch 
verborgenen revolutionären und über diesen hinausweisenden Ziele bewusst. 
Diese Selbstverständigung der Kämpfe ist der radikalen Kritik auf Grund
lage ihrer gesellschaftskritischen Einsichten in den selbstwidersprüchlichen 
Charakter sowohl der gesellschaftlichen Wirklichkeit als auch des gesellschaft
lichen Bewusstseins und damit auch der gesellschaftlichen Kämpfe möglich. 
Die radikale Kritik ist aufgrund dieser ideologie- und gesellschaftskritischen 
Doppelfunktion unverzichtbar dafür, dass sich gesellschaftliche Kämpfe revo
lutionär zuspitzen. Offensichtlich lautet Marx’ Auffassung, dass die Kämpfe 
und Konflikte innerhalb der gesellschaftlichen Wirklichkeit noch nicht von 
selbst revolutionär werden können, sondern dafür die Unterstützung der 
radikalen Kritik brauchen, und zwar sowohl der Kritik der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit als auch der Kritik dieser Kämpfe selbst. 

Zum anderen bedarf aber auch die Kritik der Kämpfe: Erst diese Kämpfe 
machen reale gesellschaftliche Bruchlinien und damit Befreiungsperspekti
ven sichtbar, an denen dann die Kritik ansetzen kann, um diese Widersprüche 
sowohl der Wirklichkeit als auch des Bewusstseins für die Kämpfe deutlicher 
hervortreten zu lassen. Außerdem müssen sich innerhalb der Kämpfe zumin
dest latent schon revolutionäre Tendenzen abzeichnen, mit denen sich die 
radikale Kritik zusammenschließen kann, um wirkmächtig zu werden: »Die 
Revolutionen bedürfen nämlich eines passiven Elementes, einer materiellen 
Grundlage. Die Theorie wird in einem Volke immer nur so weit verwirklicht, 
als sie die Verwirklichung seiner Bedürfnisse ist« (Marx 1844c/1981, S. 386). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Spoo: Philosophie – Polemik – Revolution 203 

Die Kämpfe sind somit auf die Kritik und die Kritik ist auf die Kämpfe 
angewiesen: »Es genügt nicht, daß der Gedanke zur Verwirklichung drängt, 
die Wirklichkeit muß sich selbst zum Gedanken drängen« (Marx 1844c/1981, 
S. 386). Damit nimmt Marx eine zweiseitige Mittelposition ein: Die Revolution 
wird weder allein durch die Kämpfe noch allein durch die Kritik initiiert. Der 
späte Marx wird demgegenüber bisweilen so interpretiert, dass bei ihm einsei
tig die Kritik in den Hintergrund tritt, weil er die voluntativ-subjektiven Fak
toren der Veränderung stark zugunsten der determinierend-objektiven Fak
toren zurückdrängt.5 Radikale Kritik ist dann keine Aufgabe mehr von gesell
schaftlichen Akteuren, sondern sie vollzieht sich als gewissermaßen anonyme 
Selbstkritik objektiver Entwicklungstendenzen der kapitalistischen Akkumu
lations- und Krisenprozesse, die schließlich gleichsam automatisch zu ihrer 
Selbstaufhebung führen. Demgegenüber ist die Position des frühen Marx of
fener. Man kann darin einen Mangel sehen, weil das Verhältnis der Kritik zur 
gesellschaftlichen Wirklichkeit und den sozialen Kämpfen letztlich nicht wirk
lich geklärt ist und deshalb letztlich äußerlich und zufällig bleibt.6 Deshalb 
bleiben auch die Bedingungen dafür, dass radikale Kritik und radikale Kämpfe 
überhaupt möglich sind und sich darüber hinaus zu einer revolutionären Ver
änderung zusammenschließen, unklar. In dieser Unklarheit könnte man ein 
analytisches und auch strategisches Defizit sehen. Aber sind nicht Revolutio
nen tatsächlich unvorhersehbar und unplanbar? Man kann in der Offenheit der 
Konzeption des frühen Marx daher auch einen Vorzug gegenüber dem teleolo
gischen und geradezu technischen Paradigma der Revolution sehen, das bis
weilen dem späten Marx nachgesagt wird. Die Revolution lässt sich nämlich 
nicht auf ein kalkulierbares Zusammenspiel der Faktoren Kritik, Kampf und 
Krise reduzieren. Es liegt vielmehr in ihrem Wesen, immer auch ein Ereignis 
radikaler Offenheit und Neuheit zu sein. 

Literaturverzeichnis 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1830/2017): Enzyklopädie der philosophi
schen Wissenschaften im Grundrisse. Erster Teil. 11. Auflage, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp. 

5 Vgl. in diesem Sinne kritisch beispielsweise Iber (2018). 
6 In eine solche Richtung zielt etwa die Kritik von Popitz (1973, S. 99). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Handgemenge 

Heinrich, Michael (2014): Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der 
politischen Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassi
scher Tradition. 6. Auflage, Münster: Westfälisches Dampfboot. 

Iber, Christian (2018): Revolution als Negation der Negation? Zu Marx’ Hegel
rezeption. In: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 43, H. 3, S. 249–266. 

Marx, Karl (1841/1968): Differenz der demokritischen und epikureischen 
Naturphilosophie nebst einem Anhange. In: Marx, Karl/Engels, Friedrich: 
Werke (MEW). Bd. 40. Berlin: Dietz, S. 257–373. 

Marx, Karl (1842a/1981): Die Verhandlungen des 6. Rheinischen Landtags. Ers
ter Artikel. Debatten über Preßfreiheit und Publikation der Landständi
schen Verhandlungen. In: MEW. Bd. 1, S. 28–108. 

Marx, Karl (1842b/1981): Der Kommunismus und die Augsburger Zeitung. In: 
MEW. Bd. 1, S. 105–108. 

Marx, Karl (1843a/1981): Rechtfertigung des ††-Korrespondenten von der Mo
sel. In: MEW. Bd. 1, S. 172–199. 

Marx, Karl (1843b/1981): Kritik des Hegelschen Staatsrechts. In: MEW. Bd. 1, 
S. 201–333. 

Marx, Karl (1844a/1981): Briefe aus den »Deutsch-Französischen Jahrbüchern«. 
In: MEW. Bd. 1, S. 337–346. 

Marx, Karl (1844b/1981): Zur Judenfrage. In: MEW. Bd. 1, S. 347–377. 
Marx, Karl (1844c/1981): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einlei

tung. In: MEW. Bd. 1, S. 378–391. 
Marx, Karl (1844d/1981): Kritische Randglossen zu dem Artikel »Der König 

von Preußen und die Sozialreform. Von einem Preußen«. In: MEW. Bd. 1, 
S. 392–409. 

Popitz, Heinrich (1973): Der entfremdete Mensch. Zeitkritik und Geschichts
philosophie des jungen Marx. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell
schaft. 

Röttgers, Kurt (1975): Kritik und Praxis. Zur Geschichte des Kritikbegriffs von 
Kant bis Marx. Berlin: de Gruyter. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 

Adornos Philosophie als materialistische Kritik 

Nina Rabuza 

Theodor W. Adornos Antrittsvorlesung an der Frankfurter Universität war al
les andere als ein Erfolg. Als er am 8. Mai 1931 die Vorlesung mit dem Titel 
Die Aktualität der Philosophie hielt, schlug ihm die heftige Kritik seiner Kollegen 
entgegen. In einem Brief an Siegfried Kracauer beklagte sich der junge Philo
soph: »Wertheimer bekam vor Wut und Aufregung einen Weinkrampf; Tillich 
fand die Form anstößig wegen ihres bestimmten Tones; Mannheim schimpf
te und Horkheimer […] war es nicht marxistisch genug« (Adorno 1931a/2008, 
S. 274–275). 

Kracauer hatte die Antrittsvorlesung nicht besucht. Aber auch er kritisierte 
Adorno scharf, nachdem er das Vortragsmanuskript gelesen hatte. Zwar lobte 
er Adornos Kritik der zeitgenössischen Philosophie, doch die Näherung an den 
Materialismus über Begriffe, die Adorno von Walter Benjamin übernommen 
habe, hielt er für »windschief« (Kracauer 1931/2008, S. 281). Kracauer erklär
te sich die Diskussion des Materialismus in der Antrittsvorlesung und die in 
seinen Augen zurückhaltende Bezugnahme auf den Marxismus mit »universi
tätstaktischen Gründen«: Adorno wolle sich nicht zum Marxismus bekennen, 
um seine Stellung an der Frankfurter Universität nicht zu gefährden (vgl. Kra
cauer 1931/2008). Adorno wies den Vorwurf zurück. Auch wenn sein Vortrag 
nicht ausgereift gewesen sei, ging es ihm doch ernsthaft darum, »einen neuen 
Ansatz des Materialismus zu gewinnen« (Adorno 1931b/2008, S. 283). 

Zweifelsohne nutzt Adorno in seiner Antrittsvorlesung Begriffe von Marx, 
allen voran den der Warenform. Dennoch weicht er an zentralen Punkten von 
Marx wie auch vom zeitgenössischen Marxismus ab, mitunter nennt er sie erst 
gar nicht: Weder das Proletariat noch die Möglichkeit der Revolution werden 
in der Vorlesung erwähnt, die Warenform wird recht eigenwillig als Deutungs
kategorie verhandelt und jeglicher Begriff von (positiver) Totalität wird abge
lehnt. Adornos Interpretation des Materialismus orientiert sich in erster Linie 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Handgemenge 

an Benjamins Ursprung des deutschen Trauerspiels. Sicherlich trägt das Trauer
spielbuch materialistische Züge, jedoch zählt es nicht zu den marxistischen 
Schriften Benjamins. Zugleich beharrt Adorno auf einem Begriff von Philoso
phie, der von Marx herrührt: Philosophie erfülle nur ihren Zweck, wenn sie als 
kritische Analyse der Wirklichkeit auf deren Veränderung dränge, ansonsten 
diene sie der Rechtfertigung des bestehenden Zustands (vgl. Adorno 1973/1996, 
S. 338–339). 

Die Antrittsvorlesung markiert zusammen mit der Habilitationsschrift 
Kierkegaard. Konstruktionen des Ästhetischen Adornos Übergang zum materia
listischen Denken (vgl. Tiedemann 1973/1996, S. 383). Anders als in seiner 
späteren ausführlichen Marxlektüre rezipierte er zu dieser Zeit die Marx’sche 
Theorie vor allem vermittels der Lektüre von Georg Lukács’ Geschichte und 
Klassenbewusstsein (vgl. Braunstein 2016, S. 226–227). Dennoch formuliert er 
bereits in seiner Antrittsvorlesung Positionen, die er im Laufe seines Werkes 
zwar ausdifferenzieren, nicht jedoch grundlegend ändern wird (vgl. Wig
gershaus 2006, S. 11). Was ist nun aber das Spezifische und möglicherweise 
»Abweichende« an der Marxrezeption Adornos? Was versteht er unter dem 
»neuen Materialismus«, den er in seiner Antrittsvorlesung unter dem Begriff 
von Philosophie als materialistische Deutungswissenschaft skizziert? Und 
in welchem Verhältnis steht dieser Entwurf zur kritischen Philosophie von 
Marx? 

Philosophiekritik 

Peter von Haselberg erinnert sich in einer biographischen Skizze Adornos an 
die Antrittsvorlesung: 

»Es war eine echte Antrittsvorlesung, polemisch gegen die herrschenden 
Philosopheme allesamt, […] da gegen Idee oder verbindliche Seinsordnung 
Versuchsanordnung und Modell gestellt wurden. Dialektik, Materialismus, 
ja selbst die Warenform kamen vor, aber keinerlei Doktrin […]. Die Aktualität 
der Philosophie – dies der Titel des Vortrags – schien also darin zu bestehen, 
daß sie die alten Priestergesten und -gewänder nur abzulegen brauche, um 
produktiv, brauchbar, ja in gewissem Sinne vielleicht unternehmerisch zu 
werden, jedenfalls nicht konservativ bleiben dürfe« (von Haselberg 1977, 
S. 9). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 207 

Von Haselberg beschreibt die Kritik Adornos an der zeitgenössischen Philoso
phie und unterstreicht die radikale Forderung nach einer neuen, materialis
tischen Philosophie. Allerdings zielt Adorno mit der Frage nach der Aktuali
tät der Philosophie nicht darauf ab, die Philosophie »unternehmerisch« wer
den zu lassen. Vielmehr stellt er in Frage, ob die Philosophie in ihrem grund
sätzlichen Erkenntnisinteresse, das im Erkennen der Wirklichkeit als Ganzes 
bzw. dem Sein an sich läge, im 20. Jahrhundert überhaupt noch eine Berech
tigung habe (vgl. Adorno 1973/1996, S. 331). Ohne den Verzicht auf Ontologie 
und Totalitätsanspruch würde Philosophie nicht der Erkenntnis der Wahrheit 
dienen, sondern den bestehenden falschen gesellschaftlichen Zustand recht
fertigen (vgl. Adorno 1973/1996, S. 325). Jedoch wendet er sich auch gegen die 
marxistische Aufhebung der Philosophie in der Einheit von Theorie und Pra
xis. Philosophie sei noch immer notwendig, wenngleich sie nur noch als ma
terialistische Philosophie möglich sei. 

Adorno beginnt seine Antrittsvorlesung mit einer provokativen These über 
die Situation der zeitgenössischen Philosophie: 

»Wer heute philosophische Arbeit als Beruf wählt, muß von Anbeginn auf 
die Illusion verzichten, mit der früher die philosophischen Entwürfe einsetz
ten: daß es möglich sei, in Kraft des Denkens die Totalität des Wirklichen zu 
ergreifen« (Adorno 1973/1996, S. 325). 

Adorno nimmt der Philosophie zweimal ihre Würde: erstens indem er Phi
losophie Arbeit, die Tätigkeit des Philosophen einen Beruf nennt. Im Begriff 
des Berufs schwingt die göttliche vocatio mit, die Adorno gegen den moder
nen Gehalt des Begriffs als Tätigkeit zum Zweck des Lohnerwerbs ausspielt 
(vgl. Herms 1998, S. 1336–1346). Die Philosophie steht also nicht außerhalb der 
gesellschaftlichen Ordnung. Sie ist nicht autonom, wie sie es in der Blütezeit 
des Bürgertums im 18. Jahrhundert zu sein schien (vgl. Lindner 1977, S. 75). 
Zweitens behauptet Adorno, dass der grundsätzliche Anspruch der Philoso
phie, die Wirklichkeit als Ganzes durch den Geist zu erfassen, nur noch Illusion 
sei. Gegen Hegel wendet er ein, dass der gegenwärtige, wirkliche Zustand der 
Welt nicht vernünftig genannt werden könne: »Keine rechtfertigende Vernunft 
könnte sich selbst in einer Wirklichkeit wiederfinden, deren Ordnung und Ge
stalt jeden Anspruch der Vernunft niederschlägt« (Adorno 1973/1996, S. 325). 

Damit meint Adorno nicht, dass die historisch gewachsenen Verhältnis
se nicht vernünftig zu analysieren seien. Vielmehr widerlegt die Wirklichkeit 
die geschichtsteleologische Vorstellung, in der sich die Freiheit in der vernünf

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Handgemenge 

tig eingerichteten Welt realisiert. Der Erste Weltkrieg, die Kriegsbegeisterung 
der Arbeiterklasse, die brutale Niederschlagung der Revolution in Deutschland 
und der Wahlerfolg der Nationalsozialisten sind nicht als retardierende Mo
mente in die reale Bewegung zur befreiten Gesellschaft zu integrieren, son
dern Ausdruck ihres Misslingens (vgl. Jay 1984, S. 56). Adorno erscheint das 
20. Jahrhundert als eine Welt des Verfalls, in der die Utopie des 19. Jahrhun
derts, die Welt universal zu befreien, verwirkt ist (vgl. Jay 1984, S. 57). Sein Ent
wurf eines neuen Materialismus ist eine Reaktion auf diese Gegenwartsdia
gnose: Er versucht die Hoffnung auf eine tatsächlich vernünftig eingerichtete 
Welt angesichts ihres Scheiterns aufrechtzuerhalten, wenngleich die Verän
derung nun nicht mehr auf die Totalität zielt, sondern auf das Einzelne und 
Disparate. 

In der Antrittsvorlesung führt Adorno dieses historische Argument nicht 
detailliert aus, stattdessen rekurriert er auf die Philosophiegeschichte und auf 
das Subjekt als Instanz der Erkenntnis. Sein Argument gegen Ontologie und 
Totalität verbindet Kants Wendung auf die Bedingungen der Möglichkeit von 
Erkenntnis mit einer Historisierung von Subjektivität. In der Kritik der reinen 
Vernunft verknüpft Kant die Erkenntnis von Gegenständen untrennbar mit 
dem Subjekt. Die Gegenstände sind nur als Erscheinungen erkennbar, die das 
Subjekt selbst hervorbringt, nicht jedoch an sich. Das stellt die Möglichkeit 
von einer objektiven Ontologie grundsätzlich in Frage: Es gibt keinen Zugang 
zu den Dingen jenseits des Subjekts (vgl. Höffe 2014, S. 56). War für Kant 
das (transzendentale) Subjekt zeitlos, bekam es von Hegel eine Geschichte. 
Adorno übernimmt die Hegelʼsche Denkfigur: Die Konstitutionsbedingungen 
des Subjekts, überhaupt die Scheidung von Subjekt und Objekt, stehen nicht 
außerhalb der Zeit. Wie Lukács in der Theorie des Romans die scheinbar ewigen 
Formen der Kunst mit ihren Entstehungsbedingungen und der Geschichte 
verknüpft (vgl. Buck-Morss 1977, S. 44), so historisiert Adorno das Subjekt als 
Form der Erkenntnis (vgl. Adorno 1973/1996, S. 333). Die Grundfrage der Phi
losophie nach dem Sein kann nur im Kontext einer spezifischen Subjektivität 
gestellt werden, in der die Frage »einzig über einer runden und geschlossenen 
Wirklichkeit als Stern in klarer Transparenz stehen könnte und die vielleicht 
für alle Zeit dem menschlichen Auge verblaßt ist, seitdem die Bilder unseres 
Lebens allein durch Geschichte verbürgt sind« (Adorno 1973/1996, S. 325). 

Der »Stern in klarer Transparenz«, also jenes Prinzip, das die Welt als Gan
zes für den Menschen erkennbar gemacht hat, sei verblasst. An dieser Stelle 
deutet sich bereits ein Gedanke an, den Adorno und Horkheimer später in der 
Dialektik der Aufklärung entwickeln werden: Menschliches Welterkennen ist ein 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 209 

fortschreitender Prozess. Der gedachte Ausgangspunkt des Prozesses ist ein 
Zustand der Unmittelbarkeit, in dem menschliches Leben aus sich selbst her
aus sinnvoll erscheint. In Menschliches, Allzumenschliches nutzt Friedrich Nietz
sche den Ausdruck »Bild des Lebens«, um die Essentialisierung menschlichen 
Lebens durch Philosophie und Kunst zu kritisieren: 

»Die Aufgabe, das Bild des Lebens zu malen, so oft sie auch von Dichtern und 
Philosophen gestellt wurde, ist trotzdem unsinnig: auch unter den Händen 
der größten Maler-Denker sind immer nur Bilder und Bildchen aus einem 
Leben, nämlich aus ihrem Leben, entstanden – und nichts Anderes ist auch 
nur möglich« (Nietzsche 1886/1999, S. 387). 

Eine zeitlose, allgemeingültige und notwendige Darstellung dessen, was das 
Leben tatsächlich ist, scheitert. Das Bild des Lebens der Künstler und Philoso
phen ist immer der historische Ausdruck einer konkreten Erfahrung. Adorno 
übernimmt diese Formulierung Nietzsches und stellt sie in ein Modell, in dem 
die Erkenntnisfähigkeit des Menschen einen Zustand der Unmittelbarkeit ver
lassen hat und historisch wird. Der vorhistorische Zustand stellt keinen tat
sächlichen realhistorischen Ausgangspunkt dar, sondern dient als Figur, die 
die Veränderbarkeit menschlicher Denkformen beschreibt. Im Kontext dieser 
Historisierung menschlichen Denkens hält Adorno nicht länger an der allum
fassenden Erkenntnis der Welt fest. Das Verhältnis also von subjektiver Er
kenntnis und Wirklichkeit ist unwiderruflich entzweit. Hegel und Marx wa
ren die letzten beiden, die Versuche unternahmen, die Entzweiung von Sub
jekt und Objekt in der Verwirklichung der Philosophie als absolutes Wissen 
einerseits, als kommunistische Assoziation freier Menschen andererseits auf
zuheben (vgl. Holz 2011, S. 364–365). 

In der Kritik an der Möglichkeit der Erkenntnis der Welt verdeutlicht sich 
Adornos Zusammendenken von Philosophie und Geschichte: Philosophie ist 
untrennbar mit Fragen nach der vernünftigen, d. h. gerechten Ordnung der 
Welt verbunden, die die Verwirklichung der Vernunft darstellt. Angesichts 
der tatsächlichen Geschichte ist sie nun nicht mehr im Ganzen, sondern 
einzig in den »Spuren und Trümmern« (Adorno 1973/1996, S. 325) möglich, in 
denen sich Hoffnung auf eine vernünftige Einrichtung der Welt finden lässt. 
Trümmer und Bruchstücke sind zentrale Motive in Benjamins Ursprung des 
deutschen Trauerspiels. In der »erkenntniskritischen Vorrede« stellt Benjamin 
das Denkbruchstück dem Systemgedanken der Philosophie entgegen: Statt 
eine Kette an Erkenntnissen schlüssig ineinanderzufügen, gehe es in der 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Handgemenge 

Philosophie darum, in das Einzelne zu versinken und es wahrhaftig darzu
stellen (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 208). In Benjamins Analyse der barocken 
Dramen verkörpern Allegorie und Ruine die konstitutive Zerrissenheit der 
Moderne. Die Sprache und das Bühnenbild des Barockdramas drücken Brü
chigkeit und Verfall aus und verweisen dennoch auf die Möglichkeit einer 
besseren Welt (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 353; Wiggershaus 2006, S. 35–36). 
Jene kommt nicht von außen, aus einer Welt der Freiheit dazu, sondern muss 
in den Trümmern der Geschichte selbst gefunden werden (vgl. Wiggershaus 
2006, S. 35–36). Dieser Gedanke verdeutlicht sich analog für den Bereich 
der Kunst an Benjamins Diktum von der Kunstkritik als »Mortifikation der 
Werke« (Benjamin 1928/1974, S. 357): Der analytische Verstand zerteilt die 
Kunstwerke, stellt sie in die Geschichte, um ihren Wahrheitsgehalt und darin 
ihre Schönheit zu erfassen (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 357–358). Das Kunst
werk ist also nicht aufgrund seines Symbolcharakters schön, sondern weil 
es historische Erfahrungen wahrhaftig darstellt. In der Darstellung der Ge
schichte als Verfall und als Mangel wird deutlich, was auf die Möglichkeit der 
Veränderung der geschichtlichen Wirklichkeit verweist. Adorno übernimmt 
diese Denkfigur Benjamins: Die Möglichkeit einer vernünftig eingerichteten 
Welt ist nicht (mehr) über das Ganze zu erreichen, sondern indem der Geist im 
Kleinen nach Spuren der Transzendenz sucht, »aber er vermag es, im kleinen 
einzudringen, im kleinen die Maße des bloß Seienden zu sprengen« (Adorno 
1973/1996, S. 344). Indem sich der Geist also den Trümmern zuwendet, kann er 
in ihnen eine Spur dessen suchen, was über die Immanenz der Wirklichkeit 
hinausgeht. 

In der Antrittsvorlesung identifiziert Adorno die Frage nach dem Sein und 
nach der Totalität der Wirklichkeit mit zwei zeitgenössischen philosophischen 
Strömungen: zum einen mit den »idealistischen« Entwürfen, dem Neukanti
anismus, der Lebensphilosophie und der südwestdeutschen Schule Rickerts; 
zum anderen mit den neuen ontologischen Philosophien Schelers und beson
ders Heideggers (vgl. Adorno 1973/1996, S. 326–330). Er erkennt in ihnen zwei 
Versuche, das Sein als solches zu erfassen. Die idealistischen Entwürfe hiel
ten zwar an der autonomen ratio fest, die aus der Wirklichkeit das Sein abzie
hen solle. Zu dieser Wirklichkeit hätten sie jedoch schon längst den Kontakt 
verloren (vgl. Adorno 1973/1996, S. 326). Die neuen ontologischen Strömungen 
hingegen würden eine verbindliche Seinsordnung mit den Mitteln der Sub
jektivität schaffen (vgl. Adorno 1973/1996, S. 327). Die Kategorie des Subjekts 
selbst stelle aber jegliche feste Seinsordnung in Frage. Statt anzuerkennen, 
dass sie immerzu veränderbar ist und nicht festgestellt werden kann, erstarre 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 211 

bei Heidegger die Veränderbarkeit des Subjekts zur Geschichtlichkeit, die in
haltsleer bleibt und vor der Kontingenz und Fülle der tatsächlichen Geschichte 
kapituliere (vgl. Adorno 1973/1996, S. 330–331). 

Neben der Ontologie und dem Idealismus macht Adorno eine dritte Strö
mung in der zeitgenössischen Philosophie aus: die Wiener Schule. Ihr wirft 
er eine Reduktion von Erkenntnis auf empirische Erfahrung vor. Syntheti
sche Urteile a priori, die für Adorno ein Merkmal wahrhafter philosophischer 
Erkenntnis darstellen, würde die Wiener Schule verwerfen (vgl. Adorno 
1973/1996, S. 332). Zum einen diene ihr Philosophie als hilfswissenschaftli
che Erkenntnistheorie der Einzelwissenschaften, zum anderen überprüfe 
sie durch logische Analyse von Begriffen und Schlüssen die Wahrheitsfähig
keit von Aussagen. Zugleich setze die Wiener Schule aber eine Theorie des 
Subjekts und der Subjektivität voraus, sonst wäre das Kriterium der intersub
jektiven Nachprüfbarkeit wissenschaftlicher Erkenntnis hinfällig (vgl. Adorno 
1973/1996, S. 333). Eine solche Theorie sei aber nur mit der klassischen Philoso
phie zu begründen. Sie habe somit kein Instrument, das Subjekt als historisch 
sich verändernde Struktur der Erkenntnis zu analysieren. Im Gegensatz zu 
den neoontologischen und neoidealistischen Philosophien ziele die Wiener 
Schule nicht auf das Festhalten an den totalen Philosophien, sondern auf 
die Selbstauflösung der Philosophie, ihre »Liquidation« (Adorno 1973/1996, 
S. 333). Adorno hält die Kritik der Wiener Schule dennoch für produktiv: Wenn 
Philosophie als Philosophie bestehen wolle, müsse sie sich ernsthaft der Frage 
stellen, was an ihr in Abgrenzung zu den Einzelwissenschaften bedeutsam sei 
(vgl. Adorno 1973/1996, S. 333). 

Adornos ausführliche Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Phi
losophie, die hier nur knapp referiert werden konnte, dient nicht nur der 
Zuspitzung seiner These zur Aktualität der Philosophie, sondern ist maßgeb
licher Teil seines Philosophierens. Adorno betrachtet die Fragestellungen der 
Philosophie immer aus der Philosophiegeschichte. Er misst philosophische 
Entwürfe an ihren eigenen Maßstäben. Dieser immanenten Kritik stellt er 
eine Analyse der Wirklichkeit an die Seite, der sich die Philosophie in ihrer 
Wendung zum Materialismus widmet. 

Philosophie als materialistische Deutungswissenschaft 

Adornos Kritik führt die Philosophie in eine vertrackte Situation: Die philoso
phische Hauptfrage nach dem Sein an sich bzw. der Wirklichkeit als Ganzes ist 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Handgemenge 

nicht mehr beantwortbar, wie er durch die Kritik des Idealismus und der Onto
logie zeigte. Die realgeschichtliche Aufhebung der krisenhafte Moderne wurde 
nicht verwirklicht, vielmehr deutet die gesellschaftliche Situation im Jahr 1931 
in Richtung der Verfestigung und Brutalisierung von Herrschaft anstatt auf 
ihre Auflösung. Der Versuch, Philosophie abzuschaffen, sie vollkommen in die 
Einzelwissenschaften oder in die Erkenntnistheorie zu überführen, scheitert 
an unausgesprochenen Voraussetzungen. Offenbar gibt es also trotz allem ei
ne Notwendigkeit von Philosophie. Was aber bedeutet Philosophie nach dem 
Ende ihrer Kardinalfragen? Worauf zielt sie ab? 

Mit seinem Entwurf von Philosophie als materialistische Deutungswis
senschaft will Adorno einerseits eine spezifisch philosophische Perspektive 
beibehalten, die nun aber nicht mehr auf das Sein an sich, sondern auf das 
Seiende zielt. Der Unterschied zur Einzelwissenschaft liegt nicht im Ge
genstandsbereich oder im Grad der Allgemeinheit, sondern im spezifischen 
Modus der Hinwendung zur Wirklichkeit (vgl. von Wussow 2007, S. 70–71). 
Adorno beschreibt das Verhältnis mit dem Unterschied von Forschen und 
Deuten. Unter Forschen fasst er die Hinwendung zur empirischen Welt im 
Kontext spezifisch theoretischer und methodischer Annahmen, die nicht 
grundlegend hinterfragt werden, sondern zunächst als Annahmen Bestand 
haben. Forschung generiert Daten und Ergebnisse, die im Rahmen von 
Theorie und Methode der einzelwissenschaftlichen Disziplinen interpretiert 
werden (vgl. Adorno 1973/1996, S. 334). Philosophie hingegen deutet nicht nur 
ohne feststehende Grundannahmen, sie hinterfragt jene auch. Sie fasst die 
Prinzipien immer zugleich auch als Zeichen auf, also als etwas, das über sich 
selbst hinausweist: 

»Dabei bleibt das große, vielleicht das immerwährende Paradoxon: daß Phi
losophie stets und stets und mit dem Anspruch auf Wahrheit deutend ver
fahren muß, ohne jemals einen gewissen Schlüssel der Deutung zu besitzen; 
daß ihr mehr nicht gegeben sind als flüchtige, verschwindende Hinweise in 
den Rätselfiguren des Seienden und ihren wunderlichen Verschlingungen« 
(Adorno 1973/1996, S. 334). 

Ohne Halt richtet sich Philosophie deutend auf die Wirklichkeit, von der sie 
zugleich nicht weiß, wie sie zu deuten ist. Dennoch verfügt sie über ein Kri
terium der richtigen Deutung: die Wahrheit, im Sinne einer wahrhaften Er
kenntnis der Wirklichkeit. Was bedeutet Wahrheit in einer Philosophie, deren 
Zentrum die Veränderbarkeit, die Bewegung und die Historisierung philoso

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 213 

phischer Kategorien ist? Auch wenn Adorno Philosophie radikal historisiert, 
hält er an der Wahrheit fest. Er löst philosophische Probleme nicht allein in 
die Geschichte ihrer Konstitutionsbedingungen auf. Vielmehr hätten philoso
phische Probleme immer einen Wahrheitsgehalt, insofern sie auf die wahrhaf
te Erkenntnis der Wirklichkeit drängten (vgl. Adorno 1973/1996, S. 337). Dar
in besteht zugleich ein Grundproblem der Philosophie: Wie ist angesichts der 
unüberbrückbaren Trennung von Subjekt und Objekt wahrhafte Erkenntnis 
möglich? Adorno führt hier den Begriff des Rätsellösens ein: Philosophische 
Deutung sei wie Rätsellösen. Sie suche nicht nach einem Sinn, der hinter dem 
Rätsel liege. Vielmehr scheine die Lösung des Rätsels durch die beharrliche 
Kombination der Fragelemente auf und verzehre zugleich die Frage (vgl. Ador
no 1973/1996, S. 334). 

Wenn Adorno philosophische Deutung auf diese Weise mit dem Rätsel
lösen vergleicht, dann versteht er darunter eine spezifische Art von Rätseln, 
nämlich jene, die eine Lösung haben und nicht etwa auf die Unlösbarkeit eines 
mythischen Ursprungs oder einen höheren Sinn verweisen wollen (vgl. Wohl
leben 2014, S. 70–71). Es sind also Rätsel, die durch menschliche Vernunft und 
Kreativität gelöst werden statt durch einen göttlichen Offenbarungsakt. Die 
Rätsellösung selbst hat ein performatives Moment, wie sich an einem der be
kanntesten Rätsel der Kulturgeschichte, dem Rätsel der Sphinx, verdeutlichen 
lässt. Indem Ödipus das Rätsel der Sphinx löst, befreit er sich und die Mensch
heit vom Bann der Götter. 

Adorno führt die Metapher des Rätsels eng mit Benjamins Begriff der Kon
stellation, wie er sie im Ursprung des deutschen Trauerspiels findet. In der »er
kenntniskritischen Vorrede« dient der Begriff der Konstellation dazu, die Bin
nenstruktur der Ideen, also die Form, in der Philosophie Wahrheit ausdrücken 
soll, zu beschreiben (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 214). Benjamin kritisiert philo
sophische Systeme, deren Kriterium von Wahrheit einzig der richtige Schluss 
sei (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 207). Dem stellt er einen Begriff von Wahrheit 
entgegen, den er an Platons Symposium anlehnt: Wie im Kunstwerk die Wahr
heit durch den gelungenen Ausdruck aufflamme, so solle auch die Philosophie 
in der Verschränkung von Form und Gehalt die Wahrheit zum Ausdruck brin
gen (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 221). Die Verschränkung von Form und Ge
halt in der Philosophie sieht Benjamin in einer diskontinuierlichen Ordnung 
von Deutungszusammenhängen verwirklicht, die er Idee nennt (vgl. Benjamin 
1928/1974, S. 212). 

Benjamin beschreibt philosophisches Erkennen also in Kategorien der 
Ästhetik. So wie in einem Kunstwerk Wahrheit zum Scheinen gebracht wird, 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Handgemenge 

kommt es für Benjamin auch in der Philosophie auf die wahrhaftige Darstel
lung von Form und Inhalt an. Was zunächst weit entfernt von Geschichte und 
Gesellschaft zu sein und eher an ästhetizistische Vorstellungen anzuknüpfen 
scheint, erfährt bei Benjamin eine materialistische Wendung. Die Darstel
lung der Ideen gelingt durch die Analyse der Wirklichkeit (vgl. Benjamin 
1928/1974, S. 214). Benjamin will so einen dritten Modus der wissenschaft
lich-philosophischen Bezugnahme auf die Wirklichkeit schaffen, jenseits 
von unzusammenhängender, induktiver Aufzählung aller Phänomene oder 
der deduktiven Kategorisierung der Welt unter der Logik des Begriffs (vgl. 
Benjamin 1928/1974, S. 219–220). Diese andere Logik des Denkens bezeichnet 
er als Konstellation. In der Konstellation werden die Analyse der Wirklichkeit 
und die Bildung der Begriffe miteinander verschränkt und in stetig aus
differenzierte Deutungen gestellt (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 214–125). Die 
konstellative Deutung enthält ein utopisches Moment: Indem die Phänomene 
durch die Begriffe in einen Deutungszusammenhang gestellt werden, werden 
sie gerettet (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 215). Sie sind nicht mehr losgelöste 
Trümmer auf dem Feld der Geschichte, sondern werden in der Konstellation 
zu einem brüchigen Ganzen zusammengefügt. 

Adorno parallelisiert die Figur des Rätsels mit dem konstellativen Vor
gehen Benjamins: Wie im Rätsel werden in der konstellativen Deutung die 
einzelnen Elemente gruppiert und angeordnet, bis sie zu einer Figur geraten, 
d. h. bis eine Form der Deutung gefunden wird, die sich aus den Elementen 
selbst ergibt (vgl. Adorno 1973/1996, S. 335). Die Gegenstände der Deutung 
sind nun nicht das Sein an sich, die Entfaltung der Vernunft in der Geschichte 
oder der religiöse Sinn. Vielmehr zielt die materialistische Deutung auf das 
»Intentionslose« (Adorno 1973/1996, S. 336), also auf die begriffs- und sinnlose 
Wirklichkeit, die durch die begriffliche Analyse zerteilt und gedeutet wird. 
Die Wirklichkeit wird darin nicht zur Schaubühne des philosophischen Tota
litätsanspruchs, auf der das Einzelne das Allgemeine lediglich symbolisiert. 
Vielmehr ist das Einzelne selbst Gegenstand der Deutung. Adorno nutzt 
Freuds Formulierung vom »Abhub der Erscheinungswelt« (Adorno 1973/1996, 
S. 336; vgl. Freud 1917/1961, S. 20). Wie sich die Psychoanalyse den alltäglichen 
Fehlleistungen zuwendet, gleichsam dem Abfall der psychischen Erscheinun
gen, so soll sich die Philosophie nicht mehr den allgemeinen Fragen, sondern 
dem Abseitigen und Einzelnen zuwenden. Das zunehmende Interesse der So
zialphilosophie an der Ökonomie stellt Adorno in diesen Zusammenhang. In 
der Analyse und Kritik der ökonomischen Strukturen ließe sich menschliche 
Sozialität in der konkreten Form der Vergesellschaftung deuten, statt sie über 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 215 

eine positive anthropologische Setzung festzustellen (vgl. Adorno 1973/1996, 
S. 340–341). 

Als Beispiel für eine gelungene, konstellative Deutung der Wirklichkeit 
nennt Adorno die Warenform (vgl. Adorno 1973/1996, S. 337). Er kontrastiert 
die Kategorie der Ware mit der systematischen Stellung von Geschichte in der 
zeitgenössischen Philosophie. Ontologische Deutungen der Geschichte wür
den diese nur als Schauplatz der ewigen Ideen deuten. Im Mittelpunkt steht 
damit nicht die Deutung des historischen Gegenstands, sondern das Auffin
den des Wahren und Ewigen in der Geschichte. In diesem Modell erscheint 
die Geschichte als intentional, als habe sie einen versteckten, eigentlichen 
Sinn. Adorno nennt dies auch die Suche nach einem »Hintersinn« (Adorno 
1973/1996, S. 337), von der er sein Deutungsverfahren scharf abgrenzt. Er denkt 
Geschichte nicht als Ort, an und in dem sich die ewigen Ideen verwirklichen, 
sondern sieht in der realen Geschichte selbst den Schlüssel ihrer Deutung. An 
dieser Stelle kommt die Kategorie der Ware ins Spiel. Sie stellt für Adorno das 
Modell einer antimetaphysischen Deutung der Wirklichkeit dar, die dennoch 
eine negativ-utopische Dimension hat. Mit ihr ließen sich die gesellschaftli
chen Verhältnisse offenlegen, die mit der gescheiterten Verwirklichung der 
Vernunft verwoben seien (vgl. Adorno 1973/1996, S. 337). 

Mit der Bestimmung von Philosophie als materialistischer Deutungs- 
wissenschaft etabliert Adorno eine Kritik der metaphysischen Philosophien 
seiner Zeit. Zudem zielt die Wirklichkeitsdeutung darauf, in der Negativität 
die immanente Logik der Vergesellschaftung zu überschreiten, wenngleich 
Adorno diese nicht in der unmittelbaren realgeschichtlichen Verwirklichung 
als Revolution denkt. Dennoch ist es gerade das Verhältnis zur Praxis, in dem 
Adorno einen weiteren Anknüpfungspunkt zu Marxʼ Materialismus sieht. 
Der performative Akt des Rätsellösens, in dem die Frage durch die Antwort 
verschwinde, sei die gleiche Geste wie die Veränderung der Wirklichkeit im 
Materialismus: »Die Bewegung, die hier im Spiel sich vollzieht, vollzieht der 
Materialismus im Ernst. Ernst heißt dort: daß der Bescheid nicht im geschlos
senen Raum von Erkenntnis verbleibt, sondern daß ihn Praxis ereilt« (Adorno 
1973/1996, S. 338). 

Die Veränderung der Wirklichkeit durch die Philosophie resultiert bei 
Adorno aus der Methode der Philosophie als Deutung selbst und nicht aus 
einem davon getrennten politischen Raum. Die philosophische Deutung ge
lingt, wenn sie die Strukturen der Wirklichkeit offenlegt, sodass die Frage 
nicht beantwortet wird, sondern in ihrer spezifischen Formulierung nicht 
mehr gestellt werden kann. Adorno nennt diese philosophische Deutung 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Handgemenge 

der Wirklichkeit »dialektisch« (Adorno 1973/1996, S. 338). Im Gegensatz zur 
idealistischen Dialektik ziele die materialistische auf die Praxis, da die offen
gelegten Strukturen der Wirklichkeit ihre reale Veränderung fordern würden 
(vgl. Adorno 1973/1996, S. 338–339). Die Forderung der Praxis allerdings über
schreitet die Sphäre der Philosophie: 

»Wenn Marx den Philosophen vorwarf, sie hätten die Welt nur verschieden 
interpretiert, und ihnen entgegenhielt, es käme darauf an, sie zu verändern, 
so ist der Satz nicht bloß aus der politischen Praxis, sondern ebensowohl 
aus der philosophischen Theorie legitimiert. In der Vernichtung der Frage 
bewährt sich erst die Echtheit philosophischer Deutung und reines Denken 
mag sie von sich aus nicht zu vollziehen: darum zwingt sie die Praxis herbei« 
(Adorno 1973/1996, S. 338–339). 

Adornos Entwurf eines neuen Materialismus bezieht sich auf ein Grundmo
tiv des Materialismus: Die Wirklichkeit wird aus sich selbst heraus begriffen 
werden, statt sie in einen universalen, a apriorischen Sinnzusammenhang zu 
stellen. Adorno versteht Materialismus nicht als eine naturgesetzliche Unter
suchung der Wirklichkeit oder eine ontologische Priorität der Materie, die Phi
losophie obsolet macht – eine Position, die auch Marx nicht untergeschoben 
werden kann. Stattdessen geht es Adorno um eine kritische Deutung der Wirk
lichkeit, die immerzu von neuem anzusetzen hat, da sie angesichts ihrer his
torischen Struktur niemals abgeschlossen sein kann. 

Eine politische Theorie formuliert Adorno in seiner Antrittsvorlesung 
nicht. Zwar deutet er an, dass Philosophie allein zur Praxis nicht ausreichen 
würde, jedoch unternimmt er hier keine weitere Bestimmung, was Praxis 
genau bedeuten und wer sie herbeiführen könnte. Begriffe wie Klasse oder 
Ideologie kommen nur am Rande in seiner Kritik der Soziologie vor. Der Wirk
lichkeitsbezug bleibt formal und ist vor allem Ort theoretischer Reflexion. Mit 
der Zuwendung zur intentionslosen Wirklichkeit, zur Geschichte und zum 
Objekt verpflichtet er sich einer Grundintention des Materialismus; ebenso 
im Verhältnis zur Praxis. Dennoch mögen gerade in jenem Versuch, den Ma
terialismus primär über die Kritik an der Philosophie herzuleiten und nicht 
beispielsweise über die Situation der Arbeiterklasse, Gründe dafür liegen, 
warum sowohl Kracauer als auch Horkheimer den Entwurf nicht marxistisch 
genug fanden. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 217 

Über das Grau verzweifeln 

Waren bereits der Erste Weltkrieg, die Niederlage der Arbeiterklasse und der 
Aufstieg des Nationalsozialismus Anlass für Adorno gewesen, den Materialis
mus neu denken zu wollen, so radikalisierte er angesichts des Terrors in den 
Konzentrationslagern und dem Mord an den europäischen Juden seine Kri
tik am Materialismus, ohne ihn jedoch aufzugeben. In der Antrittsvorlesung 
1931 argumentierte er noch, dass Philosophie trotz aller Kritik notwendig ist, 
da nur sie dem Objekt und dem Subjekt deutend gegenübertreten kann. Die
se Deutung zielte auf die Veränderung der Wirklichkeit, wenn auch nicht im 
Ganzen, so dennoch im Konkreten. In der Negativen Dialektik hingegen wird 
Philosophie zur radikalen Selbstkritik und Denken zur Einspruchsinstanz ge
gen Praxis: 

»Philosophie, die einmal überholt schien, erhält sich am Leben, weil der Au
genblick ihrer Verwirklichung versäumt ward. Das summarische Urteil, sie 
habe die Welt bloß interpretiert, sei durch Resignation vor der Realität ver
krüppelt auch in sich, wird zu Defaitismus der Vernunft, nachdem die Verän
derung der Welt mißlang. […] Praxis, auf unabsehbare Zeit vertagt, ist nicht 
mehr die Einspruchsinstanz gegen selbstzufriedene Spekulation, sondern 
meist der Vorwand, unter dem Exekutiven den kritischen Gedanken als ei
tel abzuwürgen, dessen verändernde Praxis bedürfte. Nachdem Philosophie 
das Versprechen, sie sei eins mit der Wirklichkeit oder stünde unmittelbar 
vor deren Herstellung, brach, ist sie genötigt, sich selber rücksichtslos zu kri
tisieren« (Adorno 1966/1973, S. 15). 

Im Gegensatz zur Antrittsvorlesung, in der philosophische Deutung wenn 
auch nicht unmittelbar, so dennoch vermittelt und im Kleinen auf die Praxis 
drängt, wird in der Negativen Dialektik die Praxis auf einen unbestimmten 
Augenblick vertagt. In den oben zitierten Passagen unterscheidet Adorno 
zwischen einer »verändernden Praxis«, die untrennbar vom »kritischen Ge
danken« sei, und einer »blinden« Praxis, die auf ein Tun in der Wirklichkeit 
ziele, um sich des Nachdenkens zu entledigen. Dieser Praxis gelte es nun 
durch den Gedanken Einhalt zu gebieten. Der Gedanke drängt nun also nicht 
mehr wie in der Antrittsvorlesung auf die Veränderung der Wirklichkeit, 
sondern ist auf sich selbst zurückgeworfen. 

Adorno attestiert seiner Gegenwart Geistesfeindschaft und den Primat des 
Tuns. Auch wenn seine Kritik an der politischen Praxis der Studentenbewe

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Handgemenge 

gung ähnlich begründet gewesen sein mag, richtet sich die Negative Dialektik 
nicht primär gegen diese. Vielmehr zielt sie auf eine Kritik an der Welt, in der 
die Dialektik der Aufklärung nicht in der Realisierung von Freiheit mündete, 
sondern in die absolute Katastrophe nationalsozialistischer Herrschaft führ
te. Der Gedanke habe keinen Moment der Autonomie mehr; indem er sich der 
Rationalität des Marktes und der Herrschaft angepasst habe, sei er endgültig 
zur Ideologie geworden. Theorie diene nicht (länger) der verändernden, mate
rialistischen Deutung, sondern der Rechtfertigung von Macht und Herrschaft 
(vgl. Adorno 1966/1973, S. 16). Dem stellt Adorno Philosophie als radikale Selbst
kritik entgegen. 

In den »Meditationen zur Metaphysik«, dem dritten Modell negativer Dia
lektik, kritisiert Adorno jegliche Metaphysik nach Auschwitz, die in irgendei
ner Weise einen »Sinn« des Innerweltlichen verkündet und in dem, was in der 
Wirklichkeit geschieht, einen Funken der Transzendenz erblickt: 

»Das Gefühl, das nach Auschwitz jegliche Behauptung von Positivität des 
Daseins als Salbadern, Unrecht an den Opfern sich sträubt, dagegen, daß aus 
ihrem Schicksal ein sei’s noch so ausgelaugter Sinn gepreßt wird, hat sein 
objektives Moment nach Ereignissen, welche die Konstruktion eines Sinnes 
der Immanenz, der von affirmativ gesetzter Transzendenz ausstrahlt, zum 
Hohn verurteilen« (Adorno 1966/1973, S. 354). 

Hier findet sich das metaphysikkritische Argument aus der Antrittsvorlesung 
radikal auf die Geschichte gewendet: Die Interpretation der Geschichte als Ver
wirklichung der Vernunft oder die Suche nach einer wie auch immer gearte
ten Hinterwelt wird durch die Auslöschung von Menschen in Auschwitz wider
legt. Auschwitz hatte keinen Sinn, und auch die Welt nach Auschwitz kann kei
nen transzendenten Sinn mehr haben. In Auschwitz wurde die metaphysisch- 
philosophische Sinnstiftung des Todes als absolute Identität mit dem Ewigen 
und Notwendigen im negativen Sinne wahr gemacht. Zuvor bereits jeglicher 
Individualität beraubt und zum Exemplar degradiert, vereint sich das Indi
viduum im Tod nicht mit der Wahrheit, sondern wird noch des Letzten be
raubt, das es vom Begriff unterscheidet: seiner Existenz (vgl. Adorno 1966/1973, 
S. 356). Adornos Ablehnung der Metaphysik ist materialistisch begründet: Das 
Leiden der Menschen widersetzt sich der Integration in einen teleologischen 
Verlauf der Geschichte zur Freiheit. Dennoch ist Adornos Denken nicht nihi
listisch. Die Hoffnung auf Veränderung muss gerade deswegen als Impuls be
stehen bleiben, weil sie die notwendige Bedingung einer jeden Kritik ist: 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 219 

»Bewußtsein könnte gar nicht über das Grau verzweifeln, hegte es nicht den 
Begriff von einer verschiedenen Farbe, deren versprengte Spur im negativen 
Ganzen nicht fehlt. Stets stammt sie aus dem Vergangenen, Hoffnung aus ih
rem Widerspiel, dem, was hinab mußte oder verurteilt ist; solche Deutung 
wäre dem letzten Satz von Benjamins Text über die Wahlverwandtschaften, 
›Nur um der Hoffnungslosen willen ist uns die Hoffnung gegeben‹, wohl an
gemessen« (Adorno 1966/1973, S. 370–371). 

Die Hoffnung, die Opfer der Geschichte zu retten, dient als die Folie, vor der 
sich die Negativität der bestehenden Verhältnisse abzeichnet. Die Hoffnung 
auf die Revolution, auf die Veränderung im Ganzen besteht für Adorno im Hier 
und Jetzt nicht mehr – wenngleich er damit nicht jegliche politische Praxis 
ablehnt. Seine Vorträge und Radiointerviews können selbst als eine Form der 
Praxis verstanden werden, in der der Gedanke auf eine Veränderung des Be
stehenden im Konkreten drängt. 

Schluss 

In On Western Marxism fällt Perry Anderson ein eindeutiges Urteil über die Kri
tische Theorie. An die Stelle des revolutionären Marxismus trete mit ihr die 
bürgerliche und akademische Philosophie (vgl. Anderson 1977, S. 88–89). Auch 
wenn die Kritische Theorie wichtige Beiträge zur Ästhetik und Technikkritik 
geleistet habe (vgl. Anderson 1977, S. 76 u. S. 81–82), sei sie ein Symptom der 
Niederlage der Arbeiterklasse (vgl. Anderson 1977, S. 42–44). Angesichts der 
neuen revolutionären Bewegungen seit 1968 gelte es daher, die Kritische Theo

rie zu überwinden und wieder zu revolutionären Theorien im Anschluss an Le
nin und Trotzki zurückzukehren (vgl. Anderson 1977, S. 95–106). 

Anderson macht in seinem Essay das, was Adorno bereits in seiner 
Antrittsvorlesung Anfang der 1930er Jahre bewusst von sich wies: Anstatt 
Theorien immanent zu kritisieren und darin auch den Wahrheitsgehalt phi
losophischer Probleme zu verdeutlichen, interpretiert Anderson die Kritische 
Theorie aus ihren Entstehungsbedingungen heraus und missversteht dadurch 
die Stellung von Geschichte im Denken Adornos. Seine Kritik perlt deswe
gen an der Kritischen Theorie ab: Die historischen Erfahrungen von 1918/19 
und 1933–1945 werden von 1968 und den neuen Protestformen der 1970er 
Jahre vielleicht überlagert, ihre Geltungskraft wird durch diese jedoch nicht 
nivelliert. Andersons Essay steht beispielhaft für das Vorurteil über Adorno 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Handgemenge 

und die Kritische Theorie, dem zufolge es sich bei deren Kritik der Praxis um 
bürgerlich-akademisches Denken handle. Diese Einschätzung rührt aus einer 
Verachtung gegenüber der Philosophie, von der man glaubt, sie hinter sich ge
lassen zu haben. Gerade im Denken von Philosophie als materialistische Kritik 
der Gegenwart besteht jedoch eine zentrale Verwandtschaft des Denkens von 
Adorno und Marx. Adornos Konzeption von Philosophie als materialistische 
Kritik zielt darauf, philosophisches Denken in Bewegung zu erhalten, von 
neuem anzusetzen und die Wirklichkeit deutend offenzulegen. Auch wenn 
er mit dem Marxismus als politischer Praxis kaum etwas gemein hat, ist sein 
Denken nur in Anknüpfung an Marx zu verstehen. Susan Buck-Morss bringt 
dies auf die treffende Formulierung: »And although it was indebted to Marx 
and might even be termed ›Marxist‹, it was not Marxism« (Buck-Morss 1977, 
S. 24). 

Literaturverzeichnis 

Adorno, Theodor W. (1931a/2008): Brief an Siegfried Kracauer, Frankfurt a.M., 
29. Mai 1931. In: Adorno, Theodor W./Kracauer, Siegfried: Briefwechsel 
1923–1966. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 274–278. 

Adorno, Theodor W. (1931b/2008): Brief an Siegfried Kracauer, Frankfurt a.M., 
8. Juni 1931. In: Adorno, Theodor W./Kracauer, Siegfried: Briefwechsel 
1923–1966. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 283–285. 

Adorno, Theodor W. (1966/1973): Negative Dialektik. In: Adorno, Theodor W.: 
Gesammelte Schriften (AGS). Bd. 6. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Adorno, Theodor W. (1973/1996): Die Aktualität der Philosophie. In: AGS. Bd. 1, 
S. 325–344. 

Anderson, Perry (1977): Considerations on Western Marxism. 2. Auflage, Lon
don: NLB. 

Benjamin, Walter (1928/1974): Der Ursprung des deutschen Trauerspiels. In: 
Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften. Bd. 1.1. Frankfurt a.M.: Suhr
kamp, S. 203–430. 

Braunstein, Dirk (2016): Adornos Kritik politische Ökonomie. Bielefeld: tran
script. 

Buck-Morss, Susan (1977): The Origin of Negative Dialectics: Theodor W. 
Adorno, Walter Benjamin and the Frankfurt Institute. Hassocks: Harvester 
Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 221 

Freud, Sigmund (1917/1961): Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. 
In: Freud, Sigmund: Gesammelte Werke. Bd. 11. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 
S. 3–76. 

Herms, Eilert (1998): Beruf. In: Betz, Hans Dieter/Janowski, Bernd/Browning, 
Don S./Jüngel, Eberhard/Persch, Jörg (Hg.): Religion in Geschichte und 
Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft. 
4. Auflage, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 1336–1346. 

Höffe, Ottfried (2014): Immanuel Kant. 8. Auflage, München: C.H. Beck. 
Holz, Hans Heinz (2011): Dialektik. Problemgeschichte von der Antike bis zur 

Neuzeit. Bd. 5. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
Jay, Martin (1984): Adorno. Cambridge: Harvard University Press. 
Kracauer, Siegfried (1931/2008): Brief an Theodor W. Adorno, o. O., 7. Juni 

1931. In: Adorno, Theodor W./Kracauer, Siegfried: Briefwechsel 1923–1966. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 280–282. 

Lindner, Burkhardt (1977): Herrschaft als Trauma. Adornos Gesellschaftstheo
rie zwischen Marx und Benjamin. In: Arnold, Heinz Ludwig (Hg.): Theodor 
W. Adorno. München: Ed. Text + Kritik, S. 72–91. 

Nietzsche, Friedrich (1886/1999): Menschliches, Allzumenschliches I und II. 
In: Nietzsche, Friedrich: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 
Bänden. Bd. 2. München: Deutscher Taschenbuch-Verlag. 

Tiedemann, Rolf (1973/1996): Editorische Nachbemerkung. In: AGS. Bd. 2, 
S. 379–384. 

von Haselberg, Peter (1977): Wiesengrund-Adorno. In: Arnold, Heinz Ludwig 
(Hg.): Theodor W. Adorno. München: Ed. Text + Kritik, S. 7–21. 

von Wussow, Philipp (2007): Logik der Deutung. Adorno und die Philosophie. 
Würzburg: Königshausen & Neumann. 

Wiggershaus, Rolf (2006): Theodor W. Adorno. 3. Auflage, München: 
C.H. Beck. 

Wohlleben, Doren (2014): Enigmatik – Das Rätsel als hermeneutische Grenz
figur in Philosophie, Mythos und Literatur. Antike – Frühe Neuzeit – Mo
derne. Heidelberg: Winter. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten 

Marx und die »praktischen Details« 

Anna-Sophie Schönfelder 

»Diese glorreiche Resurrection napoleonischer Data, bisher glücklich in den 
Schlägen gegen die Republik, scheiterte in den Schlägen gegen den auswärti
gen Feind« (Marx 1855b/2001, S. 438). Die ironische Schärfe der Formulierung 
und die Stoßrichtung der Kritik in diesem Satz lassen an Karl Marxʼ Der 18. 
Brumaire des Louis Bonaparte denken. Ebenso wie hier wird dort der Umsturz 
der Zweiten Französischen Republik verurteilt und in ähnlich spöttischem Ton 
festgestellt, der neue Kaiser Louis-Napoléon Bonaparte, Neffe von Napoléon 
Bonaparte, könne sein Regime durch nichts als den berühmten Namen legiti
mieren. Doch ist es nur beinahe zutreffend, den zitierten Satz in den 18. Bru
maire einzuordnen. Zwar ist Marx der Autor der Zeilen, allerdings verfasst er 
sie erst drei Jahre nach Entstehung dieses inzwischen berühmt gewordenen 
polemischen Kommentars auf den französischen Coup dʼÉtat. Sie erscheinen 
im Juni 1855 in der radikal-demokratischen Neuen Oder-Zeitung, für die er, ne
ben anderen Tages- und Wochenzeitungen, nach den europäischen Revolu
tionen von 1848/49 als regelmäßiger Korrespondent schreibt. Der Satz steht 
exemplarisch dafür, wie Marx seine Kritik des Anti-Republikanismus und der 
Selbstlegitimation Louis-Napoléon Bonapartes, die er zuvor im 18. Brumaire 
formuliert hatte, in der folgenden Dekade in zahlreichen Artikeln bekräftigt. 
In diesen Artikeln geht er sogar noch weit über eine bloße Bekräftigung des 
bereits Gesagten hinaus: Laufend kommentiert er den aktuellsten Stand der 
französischen Außen-, Finanz- und Wirtschaftspolitik, in der Erwartung, An
zeichen für den Niedergang des Kaiserreichs zu entdecken. 

Zum Zeitpunkt des Coup dʼÉtat hatte ein »auswärtiger Feind« noch über
haupt keine Rolle gespielt, so dass sich Marx im 18. Brumaire auf die Februarre
volution, die daran anschließenden politischen Kämpfe und Parteienkonflikte, 
die Rolle von Parlament und Nationalgarde sowie die soziale Basis der Macht 
Louis-Napoléon Bonapartes konzentrierte. Frankreichs Eintritt in den Krim

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Handgemenge 

krieg im Jahr 1854 jedoch liefert den Anlass für eine Ausweitung der Kritik. Nun 
nimmt Marx auch die militärischen Ambitionen des Kaisers ins Visier, die er 
für einen Versuch hält, dem Regime mehr Anerkennung bei der französischen 
Bevölkerung zu verschaffen. Entsprechend unterstellt er Louis-Napoléon Bo
naparte den Plan »eines bloßen Demonstrations-Feldzugs, eines europäischen 
Krieges nicht zur Gefährdung der feindlichen Macht, sondern zur Rettung des 
eignen Prestige« (Marx 1855e/2001, S. 234–235). Als sich dann im Krimkrieg die 
ersten Misserfolge der französischen und englischen Armeen abzeichnen, at
testiert Marx dem Kaiserreich höhnisch das Scheitern dieses Plans und äußert 
zugleich den Verdacht, die militärische Zurückhaltung der Westmächte könn
te der Beweis für ihre heimliche Sympathie mit dem zaristischen Russland sein 
(vgl. Marx 1855c/2001; Marx 1855a/2001, S. 612–615). 

Welche Auskunft geben nun Marxʼ journalistische Einsätze gegen den 
Bonapartismus über die praktischen Implikationen seiner Gesellschaftskri
tik? Bekanntlich begreift er die kapitalistische Produktionsweise als falsche 
Form menschlicher Vergesellschaftung. In seiner Kritik der politischen Ökonomie 
erklärt Marx, die Menschen würden die Produktion und den Austausch ihrer 
Lebensmittel nicht bewusst gestalten, sondern fänden sich aufgrund der auto
matischen Selbstbewegung des Werts vielmehr als dessen Funktionen wieder; 
obendrein stelle sich das Verhältnis zwischen Wert und Arbeitsprodukt in 
der gesellschaftlichen Wahrnehmung auch noch verkehrt dar. So entsteht 
zunächst das Bild einer hermetischen Situation, in der sich selbstständiges 
Prozessieren und epistemische Verkehrung gegenseitig stützen. Doch selbst 
im Kapital lässt Marx die bestehenden Verhältnisse nicht als gänzlich aus
wegloses Verhängnis erscheinen, sondern zugleich auch als Grundlage ihrer 
eigenen potentiellen Aufhebung. Denn nach seiner Darstellung entwickeln 
sich die Produktivkräfte (Maschinen, Agrarchemie, Transport) ständig wei
ter, während das Eigentum an den Produktionsmitteln in der Hand weniger 
Menschen liegt und die unternehmerische Initiative privatisiert bleibt. Diese 
Situation begreift Marx als einen Widerspruch, der sich weiter zuspitzen und 
letztlich zu sozialen Kämpfen führen müsse, in denen die kapitalistische Ge
sellschaftsform auf dem Spiel stehen werde (vgl. Marx 1859/1980, S. 100–101; 
Marx 1867/1983, S. 609). 

Nahezu überall im Marxʼschen Werk ist dieses Begründungsziel präsent: 
nachzuweisen, dass die bestehende Gesellschaft bereits die Elemente ihrer ei
genen Negation enthält. In seinen journalistischen Texten erhält dieser Nach
weis nun eine besondere Konkretion. Marx will die Möglichkeit einer kom
menden Revolution an den Ereignissen seiner Gegenwart aufzeigen, in unmit

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder: Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten 225 

telbarer Auseinandersetzung mit den »praktischen Details« (Marx 1859/1980, 
S. 102) der europäischen Politik und Wirtschaft. Wenn er sowohl in Aufständen 
als auch in Kriegen, sowohl in internationalen Handelsbeziehungen als auch in 
Regierungswechseln, sowohl in Verfassungsreformen als auch in der Innenpo
litik – kurz: in sämtlichen Gegenständen seiner Berichterstattung ein Poten
tial für grundlegende gesellschaftliche Konflikte und Krisen auffindet, dann 
wird deutlich, dass er seinen Leserinnen und Lesern die politischen und öko
nomischen Entwicklungen von einer Seite zeigen will, auf der deren Relevanz 
für das mögliche Wiederaufleben von Klassenkämpfen sichtbar wird. Über ein 
rein philosophisches oder wissenschaftliches Urteil hinaus beansprucht Marx 
damit immer auch, revolutionäre Aufklärung zu leisten über die aktuelle ge
sellschaftliche Situation. 

Noch immer wird der journalistische Anteil am Marxʼschen Projekt der 
Gesellschaftskritik bei der Erforschung seines Werks kaum berücksichtigt. 
Gelegentlich finden seine Zeitungsartikel eine knappe Erwähnung in Biogra
phien, sie werden selektiv für anekdotische Zitate herangezogen oder sollen 
belegen, dass Marx auch eine »Theorie« über außereuropäische Länder hatte. 
Einer gründlicheren Auswertung unterziehen sie aber nur wenige Autoren. Zu 
diesen wenigen zählen Anderson (2010) und Krätke (2006), die Marxʼ Aktivität 
als Journalist in den 1850er Jahren als wichtige Etappe in der Entwicklung 
seines Denkens einordnen, oder Stedman Jones (2017), Wippermann (1983) 
und Winkler (1978), die dem journalistischen Material Hinweise auf Marxʼ 
politische Einschätzung des zeitgenössischen Geschehens entnehmen. Kaum 
zur Kenntnis genommen wird jedoch auch von ihnen, dass Marx mit diesen 
Texten beansprucht, über aktuelle Ereignisse nicht nur zu berichten, sondern 
auch praktisch auf ihren Fortgang einzuwirken. Die Kriterien, nach denen die 
Forschung Marxʼ Werk in relevante und marginale Texte unterteilt, scheinen 
zumeist eher gegenwärtigen wissenschaftlichen oder politischen Anliegen zu 
entspringen als einer Berücksichtigung der Bedeutung, die der Autor selbst 
seinen jeweiligen Beiträgen beigemessen hat, bzw. der Reichweite, die diese 
zeitgenössisch erzielten. 

Die Texte, in denen Marx seine materialistische Geschichtsauffassung 
begründet oder seine Ideologie- und Ökonomiekritik ausarbeitet, dienen 
entweder der Selbstverständigung oder der Aufklärung eines gegenüber theo- 
retischem Tiefgang und begrifflicher Präzision aufgeschlossenen (Fach-)Pub
likums. Noch heute sind diese – mitunter zu Lebzeiten unveröffentlicht 
gebliebenen – Texte Quellen ersten Ranges, aus denen wir erfahren, wie er ge
sellschaftliche Herrschaftsverhältnisse begreift und wo seine Kritik an diesen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Handgemenge 

Verhältnissen ansetzt. Doch Marx nutzt verschiedene Mittel und Gelegenhei
ten, um seine Kritik ins Spiel zu bringen, worunter etwa die jahrelange Arbeit 
an einem Buch, das sich an ein Publikum richtet, das genug Geduld für die 
Lektüre von Elaboraten über grundlegende ökonomische Zusammenhänge 
mitbringt, nur ein Weg neben mehreren anderen ist. Kritik bedeutet bei Marx 
auch, mit Kommentaren zu aktuellen Ereignissen innerhalb weniger Tage die 
Öffentlichkeit seiner Zeit zu erreichen. 

Wenn ich nachfolgend Marxʼ journalistische Kritik des Bonapartismus 
diskutiere, grenze ich diese nicht als »politischen Teil« seines Werks von den 
philosophischen oder ökonomietheoretischen Schriften wesentlich ab. Viel
mehr lese ich seine Zeitungsartikel als Textgattung, die sich aufgrund ihrer 
tagesaktuellen Themen und ihrer spezifisch journalistischen Sprache, nicht 
aber hinsichtlich des intervenierenden Anspruchs von anderen Darstellungs
formen der Marxʼschen Kritik unterscheidet. Die Verflechtung von Kritik und 
eingreifender Parteilichkeit tritt im journalistischen Format einfach beson
ders deutlich hervor; letztlich ist sie aber charakteristisch für Marxʼ gesamtes 
Schaffen. Weil in keinem Teil seines Werks die Kritik vom praktischen Kampf 
um eine revolutionäre Umwälzung der bürgerlichen Gesellschaft zu trennen 
ist, sind es nicht nur seine ideologie- und ökonomiekritischen Ausarbeitun
gen, die den theoretischen Hintergrund seiner tagesaktuellen Stellungnah
men erhellen, sondern diese werfen auch umgekehrt ein Licht darauf, wie sehr 
der Horizont seiner theoretischen Kritik von einem politischen Handgemenge 
affiziert ist. 

Deshalb halte ich es für lohnend, sich bei der Untersuchung des Marxʼ
schen Journalismus der 1850er Jahre von folgenden Fragen leiten zu lassen: 
Warum hat Marx sich nach Fertigstellung des 18. Brumaire weiterhin so inten
siv mit dem Kaiserreich Louis-Napoléon Bonapartes befasst? Inwieweit ver
suchte er, mit der öffentlichen Kritik des französischen Regimes in das aktuelle 
politische Zeitgeschehen einzugreifen? Und welche Folgen hat dieser interve
nierende Anspruch für die thematische Reichweite der Marxʼschen Kritik? 

Journalismus als politischer Einsatz 

Bevor ich mich diesen Fragen zuwende, sind die Besonderheiten hervorzuhe
ben, die Marxʼ journalistische Schriften im Vergleich zu anderen Teilen seines 
Werks ausmachen und die dazu beitragen, dass sich in diesem Textformat die 
Verflechtung von Kritik und eingreifender Parteilichkeit besonders deutlich 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder: Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten 227 

zeigt. Zum einen hat Marx es als Journalist mit einem spezifischen Gegenstand 
zu tun: Er kommentiert Kriege und Börsenpaniken, Aufstände und Gesetzes
reformen, internationalen Handel und Regierungswechsel. Während er sich in 
anderen Textformaten den aktuellen politischen und ökonomischen Wechsel
fällen oftmals nur mittelbar nähert, nimmt er sie in der Presse zum Ausgangs
punkt und demonstriert an ihnen die Notwendigkeit einer materialistischen 
und ökonomiekritischen Deutung. In seinen Artikeln stellt er die je aktuellen 
europäischen Staats- und Regierungsaktionen stets als Ausdruck grundlegend 
antagonistisch verfasster gesellschaftlicher Verhältnisse dar; seine Leserinnen 
und Leser werden somit als Zeuginnen und Zeugen akuter sozialer Konflikte 
angesprochen, in denen sie letztlich selbst Position zu beziehen haben. 

Zum anderen steht Marx in der Zeitung ein Medium mit unvergleichlich 
weiter Verbreitung und hoher Aktualität zur Verfügung. Die Chance, sich in die 
öffentliche Deutung des zeitgenössischen Geschehens einzuschalten, lässt er 
sich zu kaum einem Zeitpunkt seiner aktiven Schaffensphase entgehen: Von 
seinem ersten Versuch, mit Anfang 20 in Bonn mit Bruno Bauer und Ludwig 
Feuerbach eine eigene Zeitschrift herauszugeben, bis wenige Jahre vor seinem 
Tod, als er am publizistischen Organ der Internationalen Arbeiterassoziation 
in London mitarbeitet, ist Marx durchgängig als Journalist aktiv. 

Das Presseformat wählt er u.a. auch für seinen Kommentar zu Louis- 
Napoléon Bonapartes Coup dʼÉtat, einem Ereignis, das Marx in erster Linie 
vor einem zeitgenössischen Publikum diskutieren will. Da der 18. Brumaire 
heute zu seinen kanonischen Texten gehört, wird leicht übersehen, wie ent
täuschend es für ihn gewesen sein muss, dass die Verbreitung der Schrift 
damals ausgesprochen begrenzt bleibt. Sie erscheint zunächst nur als Bro
schüre in New York und wird von einem kleinen Kreis deutschsprachiger 
Emigrantinnen und Emigranten gelesen. Ganz anders dagegen die vielen 
Artikel, die Marx in den 1850er Jahren in den Spalten englisch- und deutsch
sprachiger Tages- und Wochenzeitungen in London, Breslau, Wien und New 
York unterbringt. Im Rahmen seiner Korrespondententätigkeit für auflagen
starke Blätter wie die New York Daily Tribune und die Neue Oder-Zeitung sowie 
aufgrund seiner Mitarbeit an den unter radikalen Arbeitern zirkulierenden 
Zeitungen The People’s Paper und Das Volk kann er die Kritik des Bonapartismus 
zu einem regelrechten publizistischen Feldzug gegen Louis-Napoléon Bona
parte ausdehnen – und damit vermutlich zu Lebzeiten mit seinen Artikeln 
ein größeres Publikum erreichen, als jede seiner anderen Schriften dies getan 
hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Handgemenge 

Wenn in der Forschung von einer Marxʼschen »Bonapartismustheorie« ge
sprochen wird, liegt das Augenmerk zumeist auf Marxʼ Fähigkeit, eine neuar
tige, sogar spätere Diktaturen vorwegnehmende Herrschaftsform zu erklären. 
Zweifellos ist es eine bemerkenswerte analytische Leistung Marxens, die histo
rische Beispiellosigkeit zu erkennen, mit der Louis-Napoléon Bonaparte die in 
der Revolution von 1848/49 zutage getretenen sozialen Konflikte als sorgender 
Despot autoritär stilllegte und seine Herrschaft durch Beschwörung nationa
ler Mythen legitimierte. Bei der Rezeption dieser scharfsichtigen Analyse al
lerdings wird Marxʼ Interesse am Bonapartismus oftmals unabhängig von der 
Dringlichkeit betrachtet, die er in der Bekämpfung dieses Phänomens sah. So 
behandeln manche Marx-Forscher seine Diskussion des französischen Coup 
dʼÉtat als Resultat eines vornehmlich theoretischen Erkenntnisinteresses (vgl. 
Wippermann 1983; Stedman Jones 2017) oder auch als Dokument einer einset
zenden politischen Resignation (vgl. Brunkhorst 2007). 

Wenn Marx jedoch in der folgenden Dekade keine Gelegenheit auslässt, in 
der Presse gegen das französische Regime zu schreiben, weil er dies für »die 
möglichste Form« hält, »den Bonaparte zu attackiren« (Marx 1858/2003, S. 71); 
wenn er seine anti-bonapartistische Position in erbitterten öffentlichen Aus
einandersetzungen u.a. gegen Ferdinand Lassalle und Carl Vogt zu profilieren 
sucht; und wenn der Redakteur der New York Tribune, Charles Dana, ihm rück
blickend auf die zehnjährige Zusammenarbeit attestiert, »[i]n questions rela
ting to both Czarism and Bonapartism« mit »too much interest and too great 
anxiety« (Dana 1860/2000, S. 362) argumentiert zu haben, dann muss es Marx 
um viel mehr als um eine politiktheoretische Pionierleistung gegangen und 
auf seine erste Auseinandersetzung mit dem Coup dʼÉtat etwas gänzlich an
deres als Resignation gefolgt sein. Gerade dort, wo er auf seine Zeitgenossen wir
ken kann, zeigt sich seine Kritik nicht allein als eine erklärende, sondern auch 
als eine auf praktische Veränderung drängende, die sich im Bunde mit einem 
vorhandenen Potential zur gesellschaftlichen Umwälzung weiß. Als Journalist 
führt Marx die Abschaffungswürdigkeit seiner Gegenstände vor und spürt da
bei zugleich in diesen Gegenständen der Existenz von Bedingungen für ihre 
Abschaffung nach. 

Das Ineinandergreifen von Vorannahmen über die Notwendigkeit der 
Revolution und dem Anspruch, diese Notwendigkeit auch wissenschaftlich 
nachweisen zu können, ist ein zentrales Motiv des Marxʼschen Denkens, das 
sich noch in seiner ausgearbeiteten Kritik der politischen Ökonomie wiederfindet. 
Denn Marx kann den kapitalistischen Gesellschaftszustand gar nicht allein als 
das darstellen, was er unmittelbar ist, ohne ihn zugleich als noch unvernünf

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder: Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten 229 

tigen, notwendig über sich historisch hinausweisenden zu begreifen. Ähnlich 
wie im Kapital einerseits sein Kommunismusverständnis die epistemische 
Voraussetzung der systematischen Kritik ist, andererseits die Möglichkeit 
der revolutionären Aufhebung der sich nur so begrifflich erschließenden 
bürgerlichen Verhältnisse erst noch wissenschaftlich begründet werden muss 
(vgl. Spekker 2020), tragen auch seine journalistischen Texte der 1850er Jahre 
gewissermaßen eine »Beweislast« mit sich herum: Die gesellschaftliche Wirk
lichkeit muss als potentiell revolutionierbare dargestellt werden. Für Marxʼ 
Artikel über Frankreich bedeutet das, die vom bonapartistischen Regime 
geschaffene restaurative politische Situation als Abwehr dieses Potentials 
erkennbar zu machen, als Stillstellung eines sozialen Antagonismus, der nach 
1848/49 keineswegs ausgeräumt sei, sondern vielmehr weiterhin zu seiner 
Austragung dränge. 

Vielen gilt der 18. Brumaire als vorerst letzter ›politischer‹ Text von Marx, 
dem 20 Jahre lang, bis zur Schrift über die Pariser Commune, kein Beitrag über 
die französischen Verhältnisse mehr gefolgt sei. Ich möchte dagegen zeigen, 
dass Marx das Thema des 18. Brumaire unmittelbar danach fortsetzt, weiter 
ausbaut und sogar den Anspruch erhebt, mit einer Art anti-bonapartistischer 
Öffentlichkeitsarbeit mehr zum gesellschaftlichen Fortschritt beizutragen, als 
es all die Demokraten könnten, die, wie er in der New York Tribune höhnt, keine 
»klaren Prinzipien besitzen oder den Scharfsinn, die diplomatischen Ränke zu 
durchschauen« (Marx 1859g/1971, S. 507). Wie herauszuarbeiten sein wird, hat 
dieser intervenierende Anspruch einen Preis: Die Fokussierung auf den fran
zösischen Kaiser, auf die »klaren Prinzipien«, auf deren Grundlage Marx ihn 
zum wichtigsten Gegner erklärt, zieht zugleich auch eine Verengung des Ge
genstandsbereichs der Marxʼschen Kritik mit sich. 

Das Zweite Kaiserreich: Ein Irrweg der historischen Entwicklung 

Als 1848 in Frankreich und den deutschen Staaten die monarchistische Restau
ration angegriffen, Wahlen zur Nationalversammlung abgehalten und repu
blikanische Regierungen eingesetzt werden, sind die Akteure der Revolution 
überwiegend liberale Bürger, denen es um politische Reformen geht. Darüber 
hinausgehende Forderungen nach sozialen Veränderungen werden von ihnen 
als Bedrohung ihrer Ziele angesehen und bekämpft. In den ersten Monaten der 
Republik lässt Marx sich von dieser Konstellation noch nicht schrecken, son
dern deutet sie, im Sinne des Manifests der Kommunistischen Partei, als Etappe 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Handgemenge 

eines Prozesses, in dem sich die zwei großen, einander antagonistisch gegen
überstehenden Gesellschaftsklassen gerade erst herausbilden. Diese Deutung 
leitet noch seine Darstellungen in Die Klassenkämpfe in Frankreich an, wo sich 
Marx überzeugt gibt, dass die Enttäuschungen, mit denen die Revolution alle 
nicht-bürgerlichen Schichten zurückließ, dadurch aufgewogen würden, dass 
sie das Bürgertum immerhin als klaren Gegner hervorgebracht habe, »durch 
dessen Bekämpfung erst die Umsturzparthei zu einer wirklich revolutionären 
Parthei heranreif[en]« (Marx 1850/1977, S. 119) werde. 

Im Dezember 1851 jedoch wird seine Unerschrockenheit auf eine harte Pro
be gestellt. Louis-Napoléon Bonaparte gelingt es drei Jahre nach Gründung der 
französischen Republik, als die bürgerlichen Parteien bewiesen hatten, nicht 
zur Verteidigung der modernen politischen Institutionen bereit zu sein, durch 
einen Staatsstreich das Zweite Kaiserreich mit ihm selbst an der Spitze aus
zurufen. Bis dahin hatte Frankreichs politische Tradition Marx immer als die 
fortschrittlichste gegolten; er hatte das Land für das einzige gehalten, das »die 
Initiative der europäischen Revolution ergreifen« (Marx 1850/1977, S. 140) kön
ne. Dass nun aber das Bürgertum noch lieber, als in absehbarer Zukunft mit 
Arbeitern, Landbevölkerung und Tagelöhnern seine soeben errungene Macht 
teilen zu müssen, diese Macht gänzlich an ein »Individuum[…] ohne Autori
tät« (Marx 1852/1985, S. 178) abgibt, katapultiert die politische Realität weit hin
ter das schon möglich Gewordene zurück. Die Absage des Bürgertums an die 
ihm von Marx zugeschriebene Rolle, eine Polarisierung der politischen Kräfte
verhältnisse voranzutreiben, versucht Marx sich damit zu erklären, dass die
se Klasse ahne, nur dann weiterhin ungestört ihren Geschäften nachgehen zu 
können, wenn sie auf den Besitz der politischen Macht verzichtet (vgl. ebd., 
S. 136). Einer revolutionären gesellschaftlichen Entwicklung steht Bonaparte 
in Marxʼ Augen aber auch deshalb im Wege, weil er zugleich auf der anderen 
Seite des Klassenantagonismus die Fronten verwässert habe: Sein Kaisertum 
findet nämlich auch unter den Mittellosen und Teilen der Arbeiterschaft Un
terstützung, die Marx nun aus den Reihen des potentiell revolutionären Sub
jekts streichen muss und mit der Bezeichnung »Lumpenproletariat« abquali
fiziert. 

Deshalb ist ein zentrales Thema des 18. Brumaire die Kritik eines die 
Existenz antagonistischer Klassen und ihrer Konflikte verschleiernden poli
tischen Programms. »Bonaparte möchte als der patriarchalische Wohlthäter 
aller Klassen erscheinen. […] Er möchte ganz Frankreich stehlen, um es an 
Frankreich verschenken […] zu können« (ebd., S. 187–188), schreibt Marx und 
versucht damit, die Bereitschaft großer Teile der Bevölkerung, sich dem neuen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder: Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten 231 

Kaiser zu unterwerfen, als Notlösung darzustellen, die nur deshalb akzeptiert 
worden sei, weil vorläufig alle politischen Kräfte von den Klassenkämpfen der 
letzten drei Jahre noch zu erschöpft seien. Letztlich sei aber die Position des 
Kaisers selbst prekär, da er »bald diese, bald jene Klasse bald zu gewinnen, 
bald zu demüthigen sucht und alle gleichmäßig gegen sich aufbringt« (ebd., 
S. 187). Diese Darstellung – auf der einen Seite der Usurpator, tituliert als 
Dieb, an weiteren Stellen im 18. Brumaire auch lächerlich gemacht als »Hans
wurst« (ebd., S. 142), »Held Crapülinsky« (ebd., S. 106) und »Taschenspieler« 
(ebd., S. 188), auf der anderen Seite die Bevölkerung, die sich ihm aus purer 
Erschöpfung ausliefere, auf Dauer aber sein Regime nicht dulden könne – 
diese Darstellung soll das Erschreckende an den Ereignissen entschärfen. 
Sie verweist aber indirekt auf ein ideologisches Problem. Ist Louis-Napoléon 
Bonaparte wirklich nur ein unfähiger Profiteur günstiger Umstände? Billigt 
die Masse der Französinnen und Franzosen ihn wirklich nur vorübergehend, 
ohne ernstlich von der neuen Regierungsform überzeugt zu sein? 

Weil Marx es sich als Journalist zur Aufgabe gemacht hat, einer autoritären 
Befriedung sozialer Konflikte jegliche Erfolgsaussichten abzusprechen, ent
hält der 18. Brumaire gewissermaßen eine praktisch einzulösende Obligation: 
Louis-Napoléon Bonapartes Herrschaft darf auch wirklich nur vorübergehend 
sein. Denn sollte sein Regime längere Zeit erfolgreich bleiben, dann wäre nicht 
nur die republikanische Entwicklung Frankreichs torpediert. Auch Marxʼ Ein
schätzung der Motive und Gründe, die die politischen Akteure im Nachklang 
der Revolution bewegt haben, würde sich als verfehlt erweisen; seine Gewiss
heit wäre infrage stellt, dass sich innerhalb der europäischen Länder aufgrund 
widerstreitender sozialer Interessen allmählich klar voneinander abgegrenz
te Klassen herausbilden würden, die miteinander im Konflikt stehen, anstatt 
durch eine über ihnen stehende Führer-Autorität zum Kollektivsubjekt »fran
zösische Nation« zu erstarren. 

Schon deshalb muss Marx in den folgenden Jahren in seinen Zeitungsar
tikeln an den 18. Brumaire anknüpfen. Erstaunlicherweise wird die Dringlich
keit, mit der er das Thema nach 1852 weiter verfolgt, in der Marx-Forschung 
kaum zur Kenntnis genommen. Ausnahmen bilden Stedman Jones (2017), Rü
diger (2010), Wippermann (1983), Winkler (1978) und Rubel (1960), doch auch 
in ihren Studien wird Marxʼ ostentativer Abgesang auf Louis-Napoléon Bona
parte nicht als Teil einer publizistischen Kampfstrategie registriert. Erst wenn 
man diese jedoch in den Blick nimmt, fällt auf, wie sehr Marx seine Revoluti
onsperspektive durch den Coup dʼÉtat praktisch bedroht sieht. Was wir als Nach
geborene bei der Lektüre und Interpretation seiner Texte manchmal verges

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Handgemenge 

sen, ist, dass er die meisten davon nicht für eine Nachwelt verfasst hat, die 
an spannenden Ereignisberichten aus dem 19. Jahrhundert interessiert sein 
könnte. So beharrlich, wie Marx die Gegenstände seines Journalismus ins Licht 
einer notwendigen Revolution setzt; so überzeugt er sich zeigt, dass deshalb 
dem neuen Kaiserreich bald das Ende bevorsteht, zeugen seine Artikel vor al
lem von seinem Anspruch, Einfluss auf das Zeitgeschehen zu nehmen, indem 
er seinen Zeitgenossen darlegt, dass sie sich weiterhin inmitten akuter ge
sellschaftlicher Konflikte befinden. Erst wenn man Marxʼ Auseinandersetzung 
mit dem Bonapartismus also nicht nur als Analyse einer neuen Herrschafts
form begreift, sondern auch als politische Feinderklärung gegen diese, gera
ten auch die ideologietheoretischen Unkosten in den Blick, die Marx dafür zu 
tragen bereit war. 

»Preßkampf«1 gegen Bonaparte 

Nach der Erstveröffentlichung des 18. Brumaire in New York versucht Marx 
mehrfach, seine Streitschrift auch in Deutschland, England und der Schweiz 
zu publizieren, was schließlich erst 1869 in Leipzig gelingen soll (vgl. Hundt 
et al. 1985, S. 694–696). In der Zwischenzeit ist die Presse das Medium, mit 
dem er seiner Beurteilung des französischen Regimes international Gehör 
verschaffen kann. Marx schreibt in den 1850er Jahren u.a. für The People’s Paper, 
die Zeitung der englischen Chartisten, die für eine Ausweitung des Män
nerwahlrechts auf die nicht-besitzenden Schichten und für eine Landreform 
eintreten; er schreibt für die radikaldemokratische Neue Oder-Zeitung aus 
Breslau; für Das Volk, die Zeitung des Deutschen Arbeiterbildungsvereins in 
London, und, besonders kontinuierlich und viel, für die New York Tribune, ein 
liberales bürgerliches Blatt, das sich als Forum für verschiedene sozialrefor
merische Ideen begreift und damals nichts Geringeres als die auflagenstärkste 
Zeitung der Welt ist. 

In all diesen Zeitungen platziert Marx Beiträge über Frankreich, in denen, 
sekundiert durch Engelsʼ Beiträge zu militärischen Themen, Louis-Napolé
on Bonaparte durchweg von seiner schwächsten und verwerflichsten Seite 
dargestellt wird. Explizit erklärt er sogar einmal in der Tribune den Journa
lismus zum entscheidenden Mittel einer »anti-bonapartistische[n] Politik« 

1 Marx an Joseph Weydemeyer, 2. August 1851 (Marx 1851/1984, S. 164). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder: Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten 233 

(Marx 1859e/1971, S. 275–276) und gibt den Imperativ für eine entsprechen
de Redaktionslinie aus: Die Zeitung müsse an dem Beweis mitwirken, dass 
Bonapartes »so verblüffend anmutender Erfolg auf eine Verkettung von Um
ständen zurückzuführen ist, für die er nicht selbst verantwortlich war und bei 
deren Ausnutzung er nie über das Können eines mittelmäßigen Berufsspielers 
hinaus kam« (ebd., S. 275). 

Inzwischen reicht für eine »anti-bonapartistische Politik« die Betonung 
von Mittelmäßigkeit und mangelnden Könnens, auf die Marx noch im 18. Bru
maire gesetzt hatte, nicht mehr aus. Er versucht nun, das französische Regime 
u.a. auch auf der Ebene der Finanzpolitik bloßzustellen. In ganzen Artikel- 
serien widmet er sich dem von Louis-Napoléon Bonaparte eingeführten Cré
dit mobilier, einem Vorläufer der modernen Aktienbanken, um diesen als Mit
tel zur Bereicherung und Herrschaftsstabilisierung zu kritisieren. Da sich der 
Crédit mobilier nämlich wesentlich auf die Ausnutzung von Privatvermögen der 
französischen Bevölkerung stützt, gewähre er dem bonapartistischen Regime 
im Fall einer Finanzkrise Unabhängigkeit von der stets ungewissen Koope
rationsbereitschaft der französischen Großbankiers, könne der Bevölkerung 
jedoch keinerlei Sicherheiten bieten (vgl. Marx 1856c/1969, S. 33). Mit derarti
gen finanzpolitischen Einwänden schreibt Marx gegen die von Bonaparte be
zweckte Vorstellung an, ein durch öffentlichen Kredit geschaffener allgemei
ner Wohlstand könne den Antagonismus der Klassen verschwinden lassen (vgl. 
Marx 1856b/1969, S. 27). 

Aber auch die Person des Kaisers wird weiter delegitimiert, indem Marx 
ihn immer häufiger als Größenwahnsinnigen erscheinen lässt, der mittels 
infrastruktureller Großprojekte im Straßen- und Eisenbahnbau von der 
eigenen innenpolitischen Schwäche ablenken wolle (vgl. Marx 1858b/2018; 
Marx 1859f/1971). Auch die Ermächtigung der Armee im Inneren (vgl. Marx 
1858d/2018) und die Kriege Frankreichs gegen Russland 1854–1856 und gegen 
Österreich 1859 deuten Marx und Engels als Versuche Bonapartes, einen dro
henden Prestigeverlust zu kompensieren. Der Kaiser hoffe, »durch Verwick
lungen draußen ein Sicherheitsventil gegen die Unzufriedenheit im Innern 
zu finden« (Marx 1857/1969, S. 255; ähnlich: Marx 1859h/1971, S. 450–454); eine 
Unzufriedenheit, von deren Existenz sich Marx völlig überzeugt gibt (vgl. 
Marx 1856a/1969, S. 591–593; Marx 1858c/2018; Engels 1858/1969, S. 630). 

Es ist, als wollten Marx und Engels durch permanente schlechte Presse 
für das französische Regime den Sturz des Kaisers quasi performativ vor
antreiben. Mit ihren publizistischen Feldzügen scheinen sie ihr Publikum 
dazu bringen zu wollen, Bonaparte als tragischen Irrtum der geschichtlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Handgemenge 

Entwicklung zu erkennen, bei dem es nicht mehr lange dauern könne, bis er 
sich in einem »political revival« (Marx 1858a/2018, S. 504) auflösen werde. Eine 
solche Perspektive wird natürlich immer schwieriger zu behaupten, je länger 
das kaiserliche Regime besteht. Denn wie lässt sich jemand noch überzeugend 
als opportunistischer und ängstlicher »Diener des Zufalls« (Marx 1859/1971e, 
S. 275) hinstellen, der sich Jahr um Jahr an der Macht behaupten kann, dabei 
noch erfolgreiche wirtschaftspolitische Innovationen in die Wege leitet und 
in Krieg und Diplomatie mit anderen Großmächten machtpolitisch geschickt 
agiert? Zur Not betreibt Marx seine anti-bonapartistische Agitation aber auch 
kontrafaktisch: Selbst nach achtjährigem Bestehen des Kaiserreichs spricht 
er in der New York Tribune noch von einem »grundlegenden Antagonismus 
zwischen der bürgerlichen Gesellschaft und dem coup dʼétat«, der bald »er
neut aufleben« werde (Marx 1859d/1971, S. 448). Es erinnert an seine Absicht, 
die kapitalistische Produktionsweise in ihrem »idealen Durchschnitt« (Marx 
1894/2004, S. 805) darzustellen, bei der u.a. von den tatsächlich fortexistie
renden vorkapitalistischen Arbeitsverhältnissen abgesehen wird, wenn Marx 
als Journalist die bürgerliche Gesellschaft als unvereinbar mit autokratischen 
Herrschaftsformen verstanden wissen will, selbst wenn beides real parallel 
zueinander existiert.2 

Das »klare Prinzip« des Anti-Bonapartismus und seine 
ideologietheoretischen Unkosten 

Dass die Agitation gegen Louis-Napoléon Bonaparte in Marxʼ journalistischen 
Texten oberste Priorität hat, wird auch bei seiner Beurteilung der Beziehun
gen der europäischen Großmächte deutlich: Marx war nie ein Freund der 
österreichischen Habsburgermonarchie. Noch während der Revolution von 
1848/49 hatten Engels und er in der Neuen Rheinischen Zeitung Österreich als 
Hort von »Feudalismus, Patriarchalismus und demütige[r] Spießbürgerei« 
(Engels 1848/1977, S. 504) kritisiert und sich für den Wiener Oktoberaufstand 
ausgesprochen (vgl. Marx 1848b/1959, S. 453). Diese Abneigung tritt aber in 

2 Einer ähnlichen Beobachtung folgt Heide Gerstenberger in ihrer sozialhistorisch inves
tigativen und theoretisch wegweisenden Studie über die systematische Anwendung 
direkter Gewalt in den Beziehungen zwischen kapitalistischen Wirtschaftssubjekten; 
der Beobachtung nämlich, dass diese Gewalt auch mit stets enger werdenden gesetz
lichen Grenzen der Ausbeutung nicht verschwindet (vgl. Gerstenberger 2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder: Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten 235 

den Hintergrund, als die österreichische Armee 1859 im Sardinischen Krieg 
gegen Frankreich steht, das sich mit der nach Unabhängigkeit von Österreich 
strebenden italienischen Provinz Sardinien-Piemont solidarisiert hatte. Für 
Marx bietet dieser Krieg die Gelegenheit, den Vorrang, den er einer anti- 
bonapartistischen Haltung gegenüber allen anderen Urteilskriterien über 
internationale Beziehungen gibt, in der aktuellen weltpolitischen Konstel
lation auszubuchstabieren. Wiederholt erklärt er, es sei nun an Österreich, 
Bonaparte in seine Grenzen zu weisen. Dieses Unterfangen versucht Marx am 
Vorabend des Sardinischen Krieges sogar durch einen direkten Eingriff ins 
diplomatische Geschehen zu unterstützen: Den Wortlaut einer Note des öster
reichischen Außenministers, die die vermittelnde britische Regierung nicht 
in voller Länge an die Presse weitergereicht hatte, zitiert er in seinem Beitrag 
für die Tribune kurzerhand selbst, in der Hoffnung, so die Unaufrichtigkeit 
der französischen Diplomatie entlarven zu können. (Vgl. Marx 1859a/1971) 

In dem Maße, wie die entschiedene Parteinahme gegen Frankreich Marx 
zugleich auf Distanz zu dem nach Unabhängigkeit strebenden Sardinien-Pie
mont bringt, muss er sich auch von einem politischen Leitgedanken vieler sei
ner republikanischen und demokratischen Zeitgenossinnen und -genossen di
stanzieren, den er in anderen Kontexten durchaus unterstützt: der nationalen 
Befreiung und Einheit. Im 19. Jahrhundert wurden das demokratische und das 
nationale Prinzip zumeist als zusammengehörig begriffen. Forderungen nach 
nationaler Einheit und Unabhängigkeit wurden mit dem Verlangen nach ei
ner republikanischen Verfassung verknüpft und gezielt gegen monarchische 
Regierungen in Anschlag gebracht, die in der Nation vor allem ein territoriales 
Konzept sahen, in dem sich die Durchsetzung von Gebietsansprüchen nieder
schlägt. Im Sinne der demokratischen Bewegung hatte Marx noch 1847 zum 
ersten Jahrestag des Krakauer Aufstands erklärt, dieser habe »ganz Europa ein 
ruhmreiches Beispiel gegeben, weil [er] die Sache der Nation mit der Sache der 
Demokratie und der Befreiung der unterdrückten Klasse identifizierte« (Marx 
1848/1977, S. 521). Auch das Erscheinen seiner Neuen Rheinischen Zeitung hatte 
Marx damals mit den Worten angekündigt: »Wir werden die Sache der italie
nischen Unabhängigkeit verteidigen und den österreichischen Despotismus 
in Italien genau wie in Deutschland und Polen auf Tod und Leben bekämpfen« 
(Marx 1848a/1959, S. 8). 

Während des Sardinischen Krieges aber kann Marx die unter deutschen 
Republikanerinnen und Republikanern verbreitete Unterstützung der natio
nalen Unabhängigkeit Italiens nicht teilen. Anstatt von einer unbedingten 
Verbindung zwischen Nation und Demokratie auszugehen, richtet er sich 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Handgemenge 

nun nach einem anderen unbedingten Prinzip: Der Anti-Bonapartismus ist 
zu einer Art Vorbehalt geworden, an dem alle anderen politischen Maximen 
gemessen werden. In seinen Zeitungsartikeln will Marx die scheinbare Not
wendigkeit widerlegen, als Befürworter des politischen Fortschritts müsse 
man Frankreich dankbar sein, nur weil es auf der Seite Italiens kämpft. Leicht 
ist es allerdings nicht, diese Position öffentlich zu behaupten, denn die »Re
aktion erfüllt eben die Forderungen der Revolution, wie Louis Bonaparte 
diejenigen der italienischen Nationalpartei erfüllt« (Marx 1859b/1971, S. 414). 
Folglich ist es Marx besonders wichtig, in der Presse darauf hinzuweisen, dass 
Bonaparte die italienische Nationalbewegung bloß instrumentalisiere. Um 
zu unterstreichen, wie wenig der französische Kaiser ernsthaft einen Krieg 
um Italiens willen zu führen beabsichtige, erklärt sich Marx in der Tribune 
»überzeugt, daß Napoleon III., wenn er seine eigenen Ziele erreicht hat, es 
nicht wagen wird, Italien bei der Erlangung der Freiheit, die er Frankreich 
verweigert, zu unterstützen« (Marx 1859c/1971, S. 165). Die Unterstützung 
Italiens sei für den Kaiser nichts weiter als ein Mittel zum Zweck seiner terri
torialen Ansprüche3 (vgl. Marx 1854/1985; Marx/Engels 1859/1971, S. 176; Marx 
1859e/1971, S. 276). 

Entscheidend für Marxʼ Beurteilung nationaler Bewegungen sind also vor 
allem deren Allianzen mit anderen gesellschaftlichen Kräften; ihre hemmende 
oder befördernde Auswirkung auf einen revolutionären Kampf, der letztlich 
über nationale Grenzen hinausgehen soll. Wenn Nationalbewegungen wie im 
Fall von Irland das Zentrum der bürgerlichen Welt aufmischen oder wenn sie 
wie im Fall von Polen die russische Hegemonie infrage stellen, ist Marx von 
der Partie; doch ebenso gut entzieht er seine Unterstützung auch wieder, wenn 
sich eine der europäischen Großmächte, denen es um eine Wiederherstellung 
der vorrevolutionären politischen Ordnung geht, als Beschützer einer auf dem 
Territorium des Gegners entstehenden Nationalbewegung anbietet (vgl. Pe
trus 1971, S. 823). 

Eine Analyse des Nationalismus als eigenständiges ideologisches Phäno
men hingegen sucht man bei Marx vergebens. Das ist insofern verwunderlich, 
als er immerhin Augenzeuge davon ist, wie der Nationalismus im 19. Jahrhun
dert als neue politische Mythologie entsteht, die als Doktrin formuliert und als 

3 In der historischen Forschung wird dieses Argument bis heute diskutiert. Vgl. exem

plarisch Baumgart (1999, S. 212), der das Nationalitätsprinzip als Vorwand für Louis- 
Napoléon Bonapartes Revisionismus bezeichnet. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder: Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten 237 

massenbewegendes Sentiment mobilisierend wirksam wird (vgl. Osterham
mel 2009, S. 584). Sein ideologiekritischer Verstand und seine aufmerksame 
Beobachtung der gesellschaftlichen Entwicklungen seiner Zeit wären bes
te Voraussetzungen für einen allgemeinen theoretischen Kommentar zum 
Nationalismus. Doch weder die gemeinsamen ideologischen Momente in 
Nationalismen verschiedener Couleur sind für Marx von Interesse noch die 
Vermengung realen Erlebens mit mythischer Konstruktion im Konzept der 
Nation, oder die nationalistischen Feindbilder. Stattdessen beurteilt er alle 
national Gesinnten danach, ob sie diejenigen Regimes zu destabilisieren 
vermögen, die er als besonders konterrevolutionär erachtet. Diese instru
mentelle, nicht-begriffliche Sicht auf den Nationalismus bringt er in seinen 
Zeitungsartikeln u.a. dadurch zum Ausdruck, dass er zwischen einem »hono
rable national spirit« der Proletarier und »antiquated national prejudices« der 
Bauern unterscheidet (Marx 1855d/2001, S. 262). 

Eingangs habe ich darauf hingewiesen, dass Marxʼ Zeitungsartikel sich 
hinsichtlich ihrer Anlässe und der in ihnen verwendeten Argumentations
weise von seinen ausgearbeiteten Theorien unterscheiden, weil er sich mit 
ihnen in eine aktuelle öffentliche Debatte einmischt. Als Versuche der prak
tisch-politischen Einwirkung dienen sie ebenso sehr der Aufklärung wie der 
Agitation. Nicht selten muss Marx deshalb zwischen verschiedenen, einer 
kommunistischen Gesinnung im Zweifelsfall gleichermaßen unverdächtigen 
Akteuren Position beziehen, so dass prägnante Stellungnahmen meistens 
nur auf Kosten der ideologiekritischen Tiefe und differenzierten Abwägung 
des Gegenstands möglich sind. Doch selbst wenn man in Rechnung stellt, 
dass Marx seine Artikel gar nicht mit derselben theoretischen Sorgfalt4 zu 
verfassen beansprucht wie etwa seine Kritik der politischen Ökonomie, ergeben 
sich auch innerhalb des Rahmens seiner anti-bonapartistischen Agitation 
Probleme: Er nimmt nicht ernst, wie anschlussfähig seine Position für den 
althergebrachten deutschen Franzosenhass sein kann. 

An diese ideologiekritische Herausforderung erinnert ihn Ferdinand Las- 
salle, mit dem Marx von London aus in Kontakt bleibt, unter anderem, weil 
Lassalle ihn bei den Verhandlungen mit dem Berliner Verleger Duncker über 

4 Nach Blitzer (1966), Krätke (2006) und Schmidt (2018) gibt es keinen Grund zu der Ver
mutung, dass Marx seiner Arbeit als Zeitungskorrespondent mit mangelnder Sorgfalt 
nachgegangen sei. Davon zeugen etwa seine ausführlichen Recherchen und Material

sammlungen sowie seine Bereitschaft, zum Zweck des Quellenstudiums mehrere neue 
Sprachen (erst Englisch, dann Spanisch, später Russisch) zu lernen. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Handgemenge 

die Drucklegung seiner Kritik der politischen Ökonomie vor Ort unterstützt. Es 
gehört zu Marxʼ journalistischer Agitation gegen das bonapartistische Frank
reich, den Kriegseintritt Preußens an der Seite Österreichs zu fordern (vgl. 
Marx 1859i/1971, S. 392; Marx 1859h/1971, S. 456–464). Lassalle aber hält genau 
dieses Szenario, eine womöglich erfolgreiche Kräftevereinigung der beiden 
deutschen Mächte gegen Frankreich, für die größte Gefahr, wie er Marx in 
seinen Briefen mitteilt. Die preußischen Kriegsvorbereitungen hätten den 
ohnehin schon allgegenwärtigen »blutigen Antagonismus gegen den roma
nisch-socialen Geist« (Lassalle 1859/2003, S. 486) noch verstärkt, so dass es 
die höchste Aufgabe der Demokraten sei, dieser deutschnationalen Mobilma
chung mit Stellungnahmen gegen den Krieg zu begegnen. Marx könne sich 
»dort, zehn Jahre fern von hier« (ebd.), wohl gar nicht mehr vorstellen, wie 
sehr die Deutschen sich gegen den französischen Feind über alle politischen 
Differenzen hinweg miteinander identifizierten, was sich fatalerweise in 
verstärkter Loyalität zur monarchischen Regierung niederschlage. 

Doch so sehr Lassalle ihn auch zu einer Stellungnahme drängt: Marx 
schweigt zum Problem der ideologischen Konsequenzen einer prinzipiell 
gegen Frankreich gerichteten Haltung. Lassalles Diskussionsanstöße weist er 
mit einer explizit strategischen Begründung zurück: »[D]er point in question 
[…] konnte sich zwischen uns nicht beziehn, auf die Nationalitätenfrage, 
sondern auf die passendste Politik, die von revolutionär-deutscher Seite den 
eignen Regierungen und dem Ausland gegenüber geltend zu machen war« 
(Marx 1859a/2000, S. 30). 

Der Einsatz im Handgemenge als selbst auferlegte 
Themenbegrenzung 

Die Diskussion mit Lassalle wird sich statt in einer Überprüfung der eigenen 
journalistischen Strategie in einer Abgrenzungsbewegung innerhalb der »Par
tei« niederschlagen, wie Marx den Kreis derjenigen nennt, die seinen Positio
nen nicht allzu viele Einwände entgegenbringen. Lassalle formuliert seine An
sichten zu Preußen und Frankreich nämlich nicht nur in privaten Briefen, son
dern publiziert sie noch während des Sardinischen Krieges in Form einer Bro
schüre in Preußen (vgl. Lassalle 1859). Also sieht Marx sich genötigt, die Sache 
zu einer Loyalitätsfrage zu machen: Innerhalb einer ohnehin »so wenig zahl
reichen Parthei«, so weist er Lassalle zurecht, dürfe nicht auch noch jeder »das 
Recht [haben,] seine Ansicht darzulegen, ohne sich um den Andern zu küm

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder: Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten 239 

mern« (Marx 1859b/2000, S. 103). Bestärkt wird Marx darin von Engels, der ihm 
versichert: »Der Kerl ist selbst schon halber Bonapartist […]. Mit solchen Leu
ten ist nicht raisonniren« (Engels 1860/2000). Inzwischen wird nur, wer sich 
uneingeschränkt gegen das Zweite Kaiserreich ausspricht, nicht zum Gegner 
der »Partei Marx« erklärt. 

In seinem Konflikt mit Lassalle überlagern sich damit zwei Arenen des 
Handgemenges: Während Marx sich im internationalen Handgemenge um die 
Bedingungen der Möglichkeit einer Revolution mit Louis-Napoléon Bona- 
parte herumschlägt und diesen nach Kräften zu delegitimieren versucht, 
muss er wiederum in einem weiteren Handgemenge um die »Partheidisci
plin« (Marx 1859/2003, S. 431) die Priorität dieses Gegners gegen konträre, 
sich ebenfalls kommunistisch begreifende Positionen durchsetzen, denen der 
deutsche Nationalismus ein weitaus drängenderes Problem ist. Innerhalb des 
Handgemenges, in dem eine kommunistische Stimme die wirtschaftliche 
und politische Entwicklung Europas zu beurteilen beansprucht, findet also 
zugleich ein Handgemenge um das Sprechen für bzw. als eine Partei statt. 
Eine Folgerung aus dieser Episode könnte sein, dass Marx als Journalist nicht 
nur eine diffuse Öffentlichkeit zu erreichen, sondern zugleich auch einen Absender 
mit einem spezifischen Profil zu etablieren versucht. Mit jedem seiner Artikel 
scheint er mehr als nur die Sicht eines einzelnen politischen Kommentators 
artikulieren zu wollen. Es geht um die Errichtung einer Instanz, die der Kritik 
die Autorität einer »Partei« verleihen soll. 

Wenn Marx also in der Presse die Verallgemeinerungsfähigkeit seiner 
Aussagen, und damit auch den Wahrheitsanspruch seiner Kritik, einer Ma
xime unterordnet, die nur mittels Ausblendungen verteidigt werden kann, 
dann zeigt sich, dass seine Erkenntnisbereitschaft nicht rein intellektuell 
bedingt, sondern von seinem Einsatz in einem je akuten politischen Hand
gemenge abhängig ist. An Louis-Napoléon Bonapartes Regime nämlich 
beweist Marx durchaus seine Fähigkeit, die Funktionsweise eines nationalis
tischen Populismus zu entlarven (vgl. Schönfelder 2020). So etwa, wenn er die 
Selbstinszenierung des französischen Kaisers als neuen Bonaparte als Pro
pagandatrick bloßstellt, der seinem Regime Unterstützung sichern und die 
Bevölkerung mobilisieren soll. Dann legt er dem Kaiser in den Mund: »Hier ist 
Ruhm, hier sind napoleonische Ideen, Freiheit, Nationalität, Unabhängigkeit, 
alles was ihr wollt; aber marchons, marchons!« (Marx 1859i/1971, S. 391) Wenn 
nationalistische Propaganda aber den preußischen Machtinteressen nützt, 
ist sie ihm schlicht nicht der Rede wert. Noch einige Jahre später wird Marx 
im Bürgerkrieg in Frankreich Adolphe Thiers entgegenhalten, es gebe kein »er

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Handgemenge 

erbte[s] Anrecht Frankreichs auf die deutsche Uneinigkeit« (Marx 1871/1978, 
S. 188). 

Manche Marx-Rezipientinnen und -Rezipienten beklagen einen fehlenden 
Sinn für das Politische, für einen öffentlichen Diskurs über die gemeinsamen 
Angelegenheiten oder für politische Repräsentation und Institutionen im 
mittleren und späten Werk von Marx. Die Rede ist dann von einem »Po
litikverständnis«, das auf das bevorstehende Absterben des Staates in der 
klassenlosen Gesellschaft beschränkt sei. Dieser Sichtweise ist entgegenzu
halten, dass Marx gerade in der Dekade, in der er seine Kritik der politischen 
Ökonomie ausarbeitet, das politische Geschehen in ganz Europa dauerhaft 
aufmerksam verfolgt und viele seiner Zeitungsartikel regelrecht zu Studien 
über politische Institutionen wie Parlament, Verfassung und Parteien aus
baut. Dass er sich in den 1850er Jahren zunehmend auf die ökonomiekritische 
Arbeit konzentriert, bedeutet keine Vereinseitigung seiner Interessen, wird 
diese Arbeit doch durch das gleichzeitige journalistische Eingehen auf die 
»praktischen Details […], die außerhalb des Bereichs der eigentlichen Wissen
schaft der politischen Oekonomie liegen« (Marx 1859/1980, S. 102), informiert 
und bereichert. 

Wenn seinen Zeitungsartikeln dennoch ein emphatischer Politikbegriff 
fehlt, dann nicht, weil Marx Politik erklärtermaßen negierte oder es gar ab
lehnte, sich mit ihr zu beschäftigen, sondern deshalb, weil er es nun einmal 
mit politischen Ereignissen zu tun hatte, bei denen es zumeist um den Macht
erhalt alter Eliten ging. Die Gegenstände seiner Artikel sind weder andere 
moderne Gesellschaftstheorien noch gesellschaftskritische Bewegungen, 
und nur selten Aufstände oder Revolten. Am häufigsten hat Marx Konflik
te zwischen den Machthabern in Politik und Wirtschaft zu kommentieren, 
die allenfalls mittelbar über die bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse 
hinausweisen. Deshalb gehört es gewissermaßen zum »Programm« seiner 
journalistischen Kritik, unter allen Akteuren der nationalen und interna
tionalen Politik diejenigen zu identifizieren, deren Erfolg in seinen Augen 
zumindest das »geringste Übel« bedeuten würde, sowie vor denjenigen zu 
warnen, die einer sozialistischen Bewegung am meisten im Wege stehen. 

Mit Kenntnis des journalistischen Materials richtet sich der Blick auf die 
Werkphase, in der Marx seine Kritik der politischen Ökonomie ausarbeitete, neu 
aus: Wenn man sieht, wie er ständig abwägt, welche Akteure oder Zustände 
die Zuspitzung sozialer Konflikte am meisten hemmen, dann fällt es schwer, 
sein Hauptwerk bloß als sachliche Abhandlung zu lesen, deren »exoterische« 
Exkurse rein akzidentiell seien (vgl. Rosdolsky 1957; Breuer 1977; König 1981; 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder: Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten 241 

Postone 2003). Von einer Kritik, die sich nicht mehr für die »politisch-morali
schen Kämpfe« (Honneth 2011, S. 585) interessiere und sich deshalb aus der Ge
sellschaft in deren Wissenschaftssystem zurückziehe (vgl. Brunkhorst 2007, 
S. 17), kann keine Rede sein. Marxʼ ›anti-bonapartistischer Vorbehalt‹ macht 
vielmehr deutlich, wie sehr er auch politisch auf eine Entfaltung der bürger
lichen Gesellschaft setzt: Während sich in dieser, wie Marx in der Kritik der 
politischen Ökonomie mehrfach anklingen lässt, mit der rasanten Entwicklung 
der Produktivkräfte auch die Bedingungen der Möglichkeit zu deren selbstbe
wusster Handhabung durch die Menschen vorbereiten, darf kein »herbeige
laufener Glücksritter« (Marx 1852/1985, S. 179) mit einer Restauration des Kai
serreichs dazwischenfunken. 

Zwar bleibt, ähnlich wie im Fall des Antisemitismus, des Rassismus und 
der Frauenverachtung seiner Zeitgenossen, nicht zu vergessen seines eigenen 
unverfrorenen Zugriffs auf Motive aus diesen Ideologien (vgl. Brumlik 2000; 
Stark 2017), auch über Marxʼ fehlende Reflexion des deutschen Nationalismus 
ein erhebliches Befremden zurück. Gleichwohl geht die vorliegende Untersu
chung über das bloße Feststellen seiner Achtlosigkeit gegenüber dem Nationa
lismus hinaus oder, in anderen Worten: über die träggeistige Redensart, er sei 
eben »Kind seiner Zeit« gewesen. Erst wenn man die politischen Hintergründe 
dieser Achtlosigkeit in den Blick nimmt, wird überhaupt verständlich, warum 
Marx politische Phänomene wie Monarchie, Staat oder Nationalismus niemals 
zu »definieren« oder einer theoretischen Verallgemeinerung zu unterziehen 
versuchte. Nicht seine Unfähigkeit, sondern vielmehr sein Unwille hielt ihn da
von ab, den Nationalismus begrifflich zu verallgemeinern, um ihn als Ideologie 
zu analysieren, solange die konkreten Machtkonstellationen, in denen sich die 
jeweiligen Nationalbewegungen befinden, eine solche Analyse nicht politisch 
erzwingen. 

Zwar habe ich darauf hingewiesen, wie Marx das Problem der nationalis
tischen Ideologie selektiv ausblendet. Keinesfalls jedoch soll damit in Abrede 
gestellt werden, dass seine gesamten Beiträge zum Bonapartismus, zu denen 
neben dem 18. Brumaire unbedingt auch ein Jahrzehnt politische Publizistik 
gezählt werden muss, von einem scharfen Blick für autoritäre Methoden ge
sellschaftlicher Befriedung zeugen. Marx erkennt Louis-Napoléon Bonaparte 
als ein Symptom, das die Behandlung seiner eigenen Ursache blockiert. Ihn zu 
bekämpfen, bedeutet nichts anderes, als die Resistenz der bürgerlichen Gesell
schaftsordnung gegen die Revolution wieder aufzubrechen. In Marxʼ Ringen 
um die Priorität des »anti-bonapartistischen Vorbehalts« wird also deutlich, 
dass er sah, was heute leider noch immer aktuell ist: wie schwer es ist, mit ei

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Handgemenge 

nem Regime fertig zu werden, das mit politischer Opposition nur zwei Arten 
des Umgangs kennt – Integrieren oder Internieren. 

Literaturverzeichnis 

Anderson, Kevin B. (2010): Marx at the Margins. On Nationalism, Ethnicity, 
and Non-Western Societies. Chicago/London: University of Chicago Press. 

Baumgart, Winfried (1999): Europäisches Konzert und nationale Bewe
gung. Internationale Beziehungen 1830–1878. Paderborn/München/Wien/ 
Zürich: Schöningh. 

Blitzer, Charles (1966): Introduction. In: Christman, Henry M. (Hg.): The Amer
ican Journalism of Marx & Engels. New York: The New American Library, 
S. vii–xxviii. 

Breuer, Stefan (1977): Die Krise der Revolutionstheorie. Negative Vergesell
schaftung und Arbeitsmetaphysik bei Herbert Marcuse. Frankfurt a.M.: 
Syndikat. 

Brumlik, Micha (2000): Marx – Emanzipation vom Judentum? In: Brumlik, Mi
cha: Deutscher Geist und Judenhaß. Das Verhältnis des philosophischen 
Idealismus zum Judentum. München: Luchterhand, S. 280–318. 

Brunkhorst, Hauke (2007): Karl Marx. Der achtzehnte Brumaire des Louis 
Bonaparte. Kommentar von Hauke Brunkhorst. Frankfurt a.M.: Suhr
kamp. 

Dana, Charles Anderson (1860/2000): Brief an Karl Marx, New York, 
8. März 1860. In: Marx, Karl/Engels, Friedrich: Gesamtausgabe (MEGA2). 
Bd. III/10, Berlin: Dietz/Akademie/de Gruyter, S. 362. 

Engels, Friedrich (1848/1977): Der Anfang des Endes in Österreich. In: Marx, 
Karl/Engels, Friedrich: Werke (MEW). Bd. 4, Berlin: Dietz, S. 504–510. 

Engels, Friedrich (1858/1969): Die gerichtliche Verfolgung Montalemberts. In: 
MEW. Bd. 12, S. 626–630. 

Engels, Friedrich (1860/2000): Brief an Karl Marx, Manchester, 1. Februar 1860. 
In: MEGA2. Bd. III/10, S. 188. 

Gerstenberger, Heide (2016): Markt und Gewalt. Die Funktionsweise des his
torischen Kapitalismus. Münster: Westfälisches Dampfboot. 

Honneth, Axel (2011): Die Moral im »Kapital«. Versuch einer Korrektur der 
Marxschen Ökonomiekritik. In: Leviathan. Berliner Zeitschrift für Sozial
wissenschaft 39, H. 4, S. 583–594. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder: Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten 243 

Hundt, Martin/Donner, Ingrid/Nagl, Editha/Neunübel, Ingolf/von Treskow, 
Sieglinde (1985): Karl Marx. Der 18. Brumaire des Louis Bonaparte. Ent
stehung und Überlieferung. In: MEGA2. Bd. I/11, S. 679–705. 

König, Helmut (1981): Geist und Revolution. Studien zu Kant, Hegel und Marx. 
Stuttgart: Klett-Cotta. 

Krätke, Michael R. (2006): Marx als Wirtschaftsjournalist. In: Vollgraf, Carl- 
Erich/Sperl, Richard/Hecker, Rolf (Hg.): Die Journalisten Marx und En
gels. Das Beispiel ›Neue Rheinische Zeitung‹. Beiträge zur Marx-Engels- 
Forschung. Neue Folge. Berlin/Hamburg: Argument, S. 29–97. 

Lassalle, Ferdinand (1859): Der italienische Krieg und die Aufgabe Preußens. 
Berlin: Duncker. 

Lassalle, Ferdinand (1859/2003): Brief an Karl Marx, Berlin, 14. Juni 1859. In: 
MEGA2. Bd. III/9, S. 484–489. 

Marx, Karl (1848a/1959): Brief an den Redakteur der Zeitung ›LʼAlba‹, o. O., En
de Mai 1848. In: MEW. Bd. 5, S. 8–9. 

Marx, Karl (1848b/1959): Die neuesten Nachrichten aus Wien, Berlin und Paris. 
In: MEW. Bd. 5, S. 453–454. 

Marx, Karl (1848/1977): Rede auf der Gedenkfeier in Brüssel. In: MEW. Bd. 4, 
S. 519–522. 

Marx, Karl (1850/1977): Die Klassenkämpfe in Frankreich 1848 bis 1850. In: 
MEGA2. Bd. I/10, S. 119–196. 

Marx, Karl (1851/1984): Brief an Joseph Weydemeyer, London, 2. August 1851. 
In: MEGA2. Bd. III/4, S. 163–165. 

Marx, Karl (1852/1985): Der 18. Brumaire des Louis Bonaparte. In: MEGA2. 
Bd. I/11, S. 96–189. 

Marx, Karl (1854/1985): Declaration of the Prussian Cabinet – Napoleonʼs Plans 
– Prussiaʼs Policy. In: MEGA2. Bd. I/13, S. 67–68. 

Marx, Karl (1855a/2001): Birminghamer Konferenz – Die dänische Erbfolge – 
Die vier Garantien. In: MEGA2. Bd. I/14, S. 610–615. 

Marx, Karl (1855b/2001): Der Unfall des 18. Juni – Verstärkungen usw. In: 
MEGA2. Bd. I/14, S. 438–441. 

Marx, Karl (1855c/2001): Eccentricities of politics. In: MEGA2. Bd. I/14, 
S. 425–428. 

Marx, Karl (1855d/2001): Prospect in France and England. In: MEGA2. Bd. I/14, 
S. 259–263. 

Marx, Karl (1855e/2001): Zur Geschichte der französischen Allianz. In: MEGA2. 
Bd. I/14, S. 232–235. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Handgemenge 

Marx, Karl (1856a/1969): Der englisch-amerikanische Konflikt – Vorgänge in 
Frankreich. In: MEW. Bd. 11, S. 588–593. 

Marx, Karl (1856b/1969): Der französische Crédit mobilier. Zweiter Artikel. In: 
MEW. Bd. 12, S. 26–30. 

Marx, Karl (1856c/1969): Der französische Crédit mobilier. Dritter Artikel. In: 
MEW. Bd. 12, S. 31–36. 

Marx, Karl (1857/1969): Die orientalische Frage. In: MEW. Bd. 12, S. 254–259. 
Marx, Karl (1858/2003): Brief an Ferdinand Lassalle, London, 22. Februar 1858. 

In: MEGA2. Bd. III/9, S. 71–73. 
Marx, Karl (1858a/2018): Affairs in Prussia. In: MEGA2. Bd. I/16, S. 503–505. 
Marx, Karl (1858b/2018): Mazzini and Napoleon. In: MEGA2. Bd. I/16, 

S. 246–250. 
Marx, Karl (1858c/2018): The Attempt upon the Life of Bonaparte. In: MEGA2. 

Bd. I/16, S. 199–203 
Marx, Karl (1858d/2018): The Rule of the Pretorians. In: MEGA2. Bd. I/16, 

S. 214–216. 
Marx, Karl (1859a/1971): Der beabsichtigte Friedenskongreß. In: MEW. Bd. 13, 

S. 303–307. 
Marx, Karl (1859b/1971): Die Erfurterei im Jahre 1859. In: MEW. Bd. 13, 

S. 414–416. 
Marx, Karl (1859c/1971): Die Frage der Einigung Italiens. In: MEW. Bd. 13, 

S. 161–167. 
Marx, Karl (1859d/1971): Die französische Abrüstung. In: MEW. Bd. 13, 

S. 447–449. 
Marx, Karl (1859e/1971): Die Kriegsaussichten in Frankreich. In: MEW. Bd. 13, 

S. 274–279. 
Marx, Karl (1859f/1971): Eine historische Parallele. In: MEW. Bd. 13, S. 284–286. 
Marx, Karl (1859g/1971): Kossuth und Louis-Napoleon. In: MEW. Bd. 13, 

S. 500–507. 
Marx, Karl (1859h/1971): Quid pro Quo I–IV. In: MEW. Bd. 13, S. 450–467. 
Marx, Karl (1859i/1971): Spree und Mincio. In: MEW. Bd. 13, S. 391–393. 
Marx, Karl (1859/1980): Zur Kritik der politischen Ökonomie. Erstes Heft. Vor

wort. In: MEGA2. Bd. II/2, S. 99–103. 
Marx, Karl (1859a/2000): Brief an Ferdinand Lassalle, London, 3. Oktober 1859. 

In: MEGA2. Bd. III/10, S. 30–31. 
Marx, Karl (1859b/2000): Brief an Ferdinand Lassalle, London, 22. November 

1859. In: MEGA2. Bd. III/10, S. 102–104. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Sophie Schönfelder: Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten 245 

Marx, Karl (1859/2003): Brief an Friedrich Engels, London, 18. Mai 1859. In: 
MEGA2. Bd. III/9, S. 426–431. 

Marx, Karl (1867/1983): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster 
Band. In: MEGA2. Bd. II/5. 

Marx, Karl (1871/1978): Der Bürgerkrieg in Frankreich. In: MEGA2. Bd. I/22, 
S. 179–226. 

Marx, Karl (1894/2004): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Dritter 
Band. In: MEGA2. Bd. II/15. 

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1859/1971): Die Geldpanik in Europa. In: MEW. 
Bd. 13, S. 172–176. 

Osterhammel, Jürgen (2009): Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 
19. Jahrhunderts. München: C.H. Beck. 

Petrus, Joseph A. (1971): Marx and Engels on the National Question. In: The 
Journal of Politics 33, H. 3, S. 797–824. 

Postone, Moishe (2003): Zeit, Arbeit und gesellschaftliche Herrschaft. Eine 
neue Interpretation der kritischen Theorie von Marx. Freiburg: Ça ira. 

Rosdolsky, Roman (1957): Der esoterische und der exoterische Marx (I + II). Zur 
kritischen Würdigung der Marxschen Lohntheorie. In: Österreichischer 
Arbeitskammertag und Österreichischer Gewerkschaftsbund (Hg.): Arbeit 
und Wirtschaft 11, S. 348–351 u. S. 388–391. 

Rubel, Maximilien (1960): Karl Marx devant le bonapartisme. Paris: Mouton & 
Co. 

Rüdiger, Axel (2010): Der Beruf der Politik. Karl Marx über Lord Palmerston, 
Louis Bonaparte und Abraham Lincoln. In: Internationale Marx-Engels- 
Stiftung (Hg.): Marx-Engels-Jahrbuch 2009. Berlin: Akademie, S. 148–175. 

Schmidt, Dorothea (2018): Marxʼ Analyse der Klassenbasis von Louis Bona- 
parte. Ein Faktencheck. In: Beck, Martin/Stützle, Ingo (Hg.): Die neuen 
Bonapartisten. Mit Marx den Aufstieg von Trump & Co. verstehen. Berlin: 
Dietz, S. 38–55. 

Schönfelder, Anna-Sophie (2020): Untergehende oder moderne Herrschafts
formen? Marx über Revolution und Restauration in Europa. In: Bohlender, 
Matthias/Schönfelder, Anna-Sophie/Spekker, Matthias: Wahrheit und Re
volution. Studien zur Grundproblematik der Marxʼschen Gesellschaftskri
tik. Bielefeld: transcript, S. 77–116. 

Spekker, Matthias (2020): »ihrem Wesen nach kritisch und revolutionär«. 
Wahrheit in Marxʼ wissenschaftlicher Gesellschaftskritik. In: Bohlender, 
Matthias/Schönfelder, Anna-Sophie/Spekker, Matthias: Wahrheit und Re

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Handgemenge 

volution. Studien zur Grundproblematik der Marxʼschen Gesellschaftskri
tik. Bielefeld: transcript, S. 25–75. 

Stark, Sam (2017): Marx und die Frauenfrage. In: Zeitschrift für Ideengeschich
te XI, H. 3, S. 55–66. 

Stedman Jones, Gareth (2017): Karl Marx. Die Biographie. Frankfurt a.M.: Fi
scher. 

Winkler, Heinrich August (1978): Revolution, Staat, Faschismus. Zur Revision 
des Historischen Materialismus. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Wippermann, Wolfgang (1983): Die Bonapartismustheorie von Marx und En
gels. Stuttgart: Klett-Cotta. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaft der Ohnmacht 

Eine erkenntnistheoretische Reflexion über 

gesellschaftliche (De-)Formierungen unseres Denkens 

Christine Zunke 

In der wissenschaftlichen Erkenntnis machen wir uns denkend den be
griffenen Gegenstand zu eigen. Unter kapitalistischen Bedingungen ist 
ein wesentliches Merkmal der Arbeit ihre Entfremdung. Wissenschaftli
ches Arbeiten im Kapitalismus ist entfremdetes Zu-eigen-Machen – ein 
Widerspruch. Dieser findet seinen ideologischen Ausdruck in den erkennt
nistheoretischen Prämissen positivistischer Wissenschaft, die so als objektive, 
wert- und widerspruchsfreie Wissenschaft »passiv am allgemeinen Unrecht 
teil[nimmt]« (Horkheimer 1937/1979, S. 109). 

Die Ohnmacht entfremdeter Subjekte 

Ein wesentliches Merkmal kapitalistischer Produktion, mit dessen umfas
senden psychologischen Dimensionen die Kritische Theorie der Frankfurter 
Schule sich befasste, ist nach Karl Marx die Entfremdung und Verdinglichung 
menschlicher Verhältnisse. Insbesondere in den Manuskripten untersucht 
Marx zusammen mit den Produktions- und Reproduktionsbedingungen ka
pitalistischer Gesellschaft auch die Mechanismen ihrer allgemein-psychologi
schen Formierung der Subjekte, die unter diesen ökonomischen Bedingungen 
produzieren und diese dabei zugleich reproduzieren. Dabei setzt er mit seiner 
Untersuchung an den immanenten Widersprüchen kapitalistischer Produk
tion an, welche er als Widersprüche in den nationalökonomischen Theorien 
seiner Zeit auffindet. Ingo Elbe hat diese Widersprüche in einem Beitrag über 
entfremdete und abstrakte Arbeit prägnant zusammengefasst: 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Handgemenge 

»Die Arbeit gilt als Quelle des Reichtums, aber der Arbeiter kann das Pro
dukt seiner Tätigkeit nicht zurückkaufen; die Arbeit gilt als Kaufmittel, aber 
der Arbeiter muss sich verkaufen; nur durch Arbeit wird der ›Wert der Na
turprodukte vergrößert‹, aber der Kapitalist steht dem Arbeiter als ›müßi

ger Privilegierter‹ vor und ist ›überall dem Arbeiter überlegen‹ (MEW 40, 
476); die Arbeit ist der ›einzige unwandelbare Preis der Dinge‹, aber nichts 
ist schwankender, ›nichts zufälliger als der Arbeitspreis‹ (476); die Teilung 
der Arbeit verfeinert und bereichert die Gesellschaft, macht aber den Ar
beiter zur Maschine und depraviert ihn; ›die Verarmung des Arbeiters [ist] 
das Produkt seiner Arbeit und des von ihm produzierten Reichtums‹ (477). 
Marx geht von einem in diesen Widersprüchen artikulierten ›gegenwärtigen 
Faktum‹ aus – der ›Entwertung der Menschenwelt‹ als Resultat der ›Verwer
tung der Sachenwelt‹, der Selbstreproduktion des Arbeiters als Ware im Zu
ge seiner Produktion von Waren (511). Die Vergegenständlichung und Ver
wirklichung der Arbeit im nationalökonomischen Zustand ist ihm zufolge 
als ›Entfremdung‹ und ›Entwirklichung‹ des Arbeitenden zu begreifen (512). 
Das heißt auch, dass alle dem Arbeiter fremd und selbständig gegenüber
tretenden Reichtumsgestalten der Gesellschaft des Privateigentums – Kapi
tal, Arbeitslohn usw. – in ihrer Genese aus der Tätigkeit des Arbeiters selbst 
begriffen werden sollen« (Elbe 2015, S. 326). 

Marx kritisiert hierbei nicht die Widersprüchlichkeit der nationalökonomi
schen Theorien seiner Zeit, sondern er schließt von diesen Widersprüchen 
auf die reale widersprüchliche Verfasstheit kapitalistischer Ökonomie und 
Gesellschaft und kritisiert die hieraus folgende »Entwirklichung« und »Ent
fremdung« des Menschen. In diesem »gegenwärtigen Faktum« ist der Zweck 
der zielgerichteten Tätigkeit des Menschen nicht die Produktion von Gütern 
zur Bedürfnisbefriedigung, sondern die Bedürfnisse der Menschen dienen 
selbst als bloßes Mittel zu einem ihnen äußerlichen Zweck: dem Tausch von 
Geld gegen Ware. Die »Menschenwelt« ist dadurch »entwertet« – die unmit
telbare Bedürfnisbefriedigung zählt so lange für nichts, solange es sich nicht 
um ein zahlungskräftiges Bedürfnis handelt, d. h. solange der Bedürftige 
nichts hat, was er gegen die Befriedigung seines Bedürfnisses eintauschen 
kann. Dies sei unmittelbare Folge davon, dass die »Sachenwelt« unter dem 
Zwang steht, sich zu »verwerten«. Denn produziert werden die Güter als 
Waren, deren einziger Zweck es ist, sich auf dem Markt gegen andere Waren 
(respektive gegen Geld als die allgemeine Ware) auszutauschen, um den mit 
ihnen produzierten Mehrwert zu realisieren. Der unmittelbare Produzent 
der Waren spaltet sich in diesem Prozess auf: Er produziert nicht als Mensch 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 249 

zur Befriedigung seiner menschlichen Bedürfnisse, sondern er verkauft seine 
Arbeitskraft, um von dem Lohn Waren für seine Bedürfnisbefriedigung zu 
kaufen. Dies macht ihn als Arbeitskraft selbst zur Ware im Produktionspro
zess, zu einem Objekt – und auch in der Sphäre des Marktes taucht er nicht 
selbst als agierendes Subjekt auf, sondern sein Geld tauscht sich gegen andere 
Waren aus; Subjekt ist er allenfalls in der privaten Vernichtung von Waren 
durch Konsumtion. In der gesamten allgemeinen und öffentlichen Sphäre der 
Warenproduktion und -zirkulation taucht der Mensch nicht als solcher auf – 
er ist ihr entfremdet und sie bleibt umgekehrt eine fremde Welt der Dinge für 
ihn. 

Diese durch die Lohnarbeit sich perpetuierende Entfremdung und Ver
dinglichung hat nach Marx vier Momente: 

»In der Erwerbsarbeit liegt: 1. Die Entfremdung und Zufälligkeit der Arbeit 
vom arbeitenden Subjekt; 2. die Entfremdung und Zufälligkeit der Arbeit 
vom Gegenstand derselben; 3. die Bestimmung des Arbeiters durch die 
gesellschaftlichen Bedürfnisse, die ihm aber fremd und ein Zwang sind, 
dem er sich aus egoistischem Bedürfnis, aus Not unterwirft und die für ihn 
nur die Bedeutung einer Quelle der Befriedigung für seine Notdurft, wie 
er für sie nur als ein Sklave ihrer Bedürfnisse vorhanden ist; 4. daß dem 
Arbeiter die Erhaltung seiner individuellen Existenz als Zweck seiner Tätig
keit erscheint und sein wirkliches Tun ihm nur als Mittel gilt; daß er sein 
Leben betätigt, um Lebensmittel zu erwerben. Je größer, je ausgebildeter 
also die gesellschaftliche Macht erscheint innerhalb des Privateigentums

verhältnisses, um so egoistischer, gesellschaftsloser, seinem eignen Wesen 
entfremdeter wird der Mensch« (Marx 1844/1988, S. 454). 

Zunächst wird die eigene Fähigkeit zur zielgerichteten Tätigkeit, in welcher 
der Mensch seinen Willen in einem Naturstoff realisiert, indem er diesen nach 
selbst gesetzten Zwecken umformt, dem Menschen fremd. Denn es ist nicht 
sein eigener Wille, der das Produkt seiner Tätigkeit bestimmt, sondern er exe
kutiert in der Lohnarbeit nur fremde Zwecke. Dadurch wird auch die konkre
te Form des produzierten Gegenstandes gleichgültig. Nicht nur dem Arbeiter, 
sondern auch dem Kapitalisten, für den er produziert, muss es egal sein, ob 
Schuhe oder Rucksäcke genäht, Fahrräder, Medikamente oder Panzer produ
ziert werden; die konkrete Gestalt der Ware ist nur insofern wichtig, als sie sich 
auf dem Markt verkaufen lassen muss, um ihren Wert zu realisieren. Die ge
sellschaftlichen Bedürfnisse erscheinen nicht als das, worin alle Subjekte sich 
gemeinschaftlich als Gesellschaft freiheitlich verwirklichen, sondern als frem

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Handgemenge 

der Zwang, dem jeder Einzelne sich nur aus dem egoistischen Motiv unter
wirft, sein Leben zu erhalten. Das heißt, ebenso gleichgültig, wie ihm das Pro
dukt seiner Arbeit ist, so gleichgültig sind ihm auch die fremden Bedürfnisse, 
die es befriedigt. Die geleistete Arbeit, die den Großteil der Lebenszeit ein
nimmt, die vorgibt, wann wir morgens aufstehen und wann wir ins Bett ge
hen müssen, wann und oft auch was und mit wem wir zu Mittag essen etc., 
ist insgesamt nicht Zweck, sondern lediglich Mittel des Lebens. »Daher er
scheint sie [die Arbeit; C. Z.] nur noch als der gegenständliche, sinnliche, an
geschaute und darum über allen Zweifel erhabene Ausdruck meines Selbstver
lustes und meiner Ohnmacht« (Marx 1844/1988, S. 463). Dieser Ohnmacht zu 
entkommen, dieser gewaltigen Sphäre ökonomisch formierter Fremdbestim
mung einen eigenen Raum der Selbstbestimmtheit entgegenzusetzen, dafür 
bleibt nur die (immer zu knappe) Freizeit. Doch diese fällt notwendigerwei
se aus dem durch die Produktion bestimmten öffentlichen Raum heraus und 
muss sich auf die Sphäre des Privaten beschränken – auf die Formen und Ge
staltungen der privaten Konsumtion, die ihrerseits nicht aus dem Ganzen ent
fremdeter Gesellschaft herausfallen kann, sondern ihr notwendiger Bestand
teil bleibt. 

»Auch die Abtrennung einer Sphäre der ›selbstbestimmten‹ Konsumtion 
(vgl. MEGA I/10, 509) von der fremdbestimmten Produktion lässt die ›Frei
zeit‹ zu einer Sphäre rein kompensatorischer Tätigkeiten mutieren, deren 
bescheidener Anteil von Selbstverwirklichung und Autonomie, wenn er von 
meist fremdbestimmt agierenden Akteuren überhaupt genutzt werden 
kann, niemals auf die Gestaltung des gesellschaftlichen Zusammenhangs 
übergreift, die schon von den entfremdeten Mächten Geld und Kapital 
bewerkstelligt wird« (Elbe 2015, S. 334). 

Entfremdet ist also nicht nur die Arbeit in ihrer spezifisch kapitalistischen 
Form als Lohnarbeit, sondern aus dieser folgt eine allgemeine Entfremdung 
aller Subjekte der Gesellschaft von ihrer Gesellschaft, in der apersonelle öko
nomische Zwänge sie (vermittelt über ihre eigene Tätigkeit) zu ohnmächtigen 
Objekten verdinglichen. 

»Diese Zwänge bestehen primär nicht in der Unterordnung des Willens einer 
Person unter den einer anderen, sondern in der Unterordnung des Willens 
und der gesamten Lebenstätigkeit der Menschen unter diese reine versach
lichte Form ihres eigenen gesellschaftlichen Zusammenhangs, die sie nicht 
selbstbewusst hervorgebracht haben« (Elbe 2015, S. 347). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 251 

Die »Entwertung der Menschenwelt« als unmittelbare Folge der »Verwertung 
der Sachenwelt« resultiert in einer Ohnmacht der Subjekte gegenüber der 
objektiven Macht der Gesellschaft, der sie sich unterordnen (müssen), weil sie 
in ihr nur Objekt sind. Als entwertetes wird das Subjekt auf die Sphäre des 
bloß subjektiven beschränkt, da seine Bedürfnisse, Interessen, Hoffnungen 
etc. nichts zählen, solange sie nicht einer objektiven Verwertungslogik als 
Mittel dienen. Diese auf die Sphäre der Privatheit restringierten Subjekte sind 
von ihrer eigenen Arbeit, ihren Produkten, deren Sinn und Zweck – also der 
gesamten Sphäre der Objektivität gesellschaftlicher Produktion – sachlich 
und psychisch abgetrennt, entfremdet. Dies gilt in dieser abstrakten Form für 
die wissenschaftliche Arbeit, also die Produktion von (verwertbarem) Wissen 
ebenso wie für die Lohnarbeit am Fließband. 

Entfremdete Subjekte als Wissenschaftler 

Die »Entwertung der Menschenwelt« zeigt sich als eine Entwertung des Sub
jekts, seine Degradierung zum bloß subjektiven, partikularen, das keinen 
Anspruch auf Allgemeinheit und Objektivität hat. Im Zuge der historischen 
Entwicklung fand zu Beginn der Industrialisierung eine erkenntnistheoreti
sche Wende in den Naturwissenschaften statt, die genau diese Entwertung 
des Subjekts widerspiegelt: die Abkehr von der »Naturwahrheit« und die 
Hinwendung zur empirischen »Objektivität«. 

Die epistemologische Wende zur Objektivität 

Als »Naturwahrheit« bezeichnen Lorraine Daston und Peter Gallison in ihrem 
Buch Objektivität von 2007 das Wissenschaftsideal der Aufklärung, nach wel
chem gemachte Beobachtungen erst vermittelt über das aktive Vermögen der 
Vernunft zu Erkenntnissen werden. Nur durch das Auswählen, Vergleichen, 
Verallgemeinern und Beurteilen kann die zufällige einzelne Beobachtung 
schematisch ins Ganze der Naturerkenntnis geordnet werden (vgl. Daston/ 
Galison 2007, vgl. 62–64). Gattungen und Arten sowie ihr taxonomischer 
Zusammenhang sind nicht beobachtet, sondern erschlossen. »Das Auge des 
Leibes und des Geistes wirken zusammen, um eine Realität zu entdecken, 
die für die einen wie die anderen allein verborgen geblieben wäre« (Daston/ 
Galison 2007, S. 62). Die Kunst der wissenschaftlichen Zeichnung bestand ent
sprechend darin, nicht ein einzelnes Objekt naturgetreu abzubilden, sondern 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Handgemenge 

über die Beobachtung zahlreicher Objekte den zugrunde liegenden Typus 
darzustellen, welcher die wesentlichen Merkmale der Art ohne individuierte 
Akzidenzien zeigt. »Der Typus war naturwahrer – und deshalb realer – als 
jedes greifbare Exemplar« (Daston/Galison 2007, S. 64). Hiermit war klar, dass 
Erkenntnis ein aktives Vermögen ist: Nur das vernunftbegabte Subjekt ist in 
der Lage, die Wahrheit in den Erscheinungen der Natur durch gedankliche 
Tätigkeit zu entbergen.1 

Diese epistemologische Einstellung kehrt sich mit der Forderung nach 
Objektivität in der Wissenschaft um. Der Wechsel von der Suche nach der Na
turwahrheit zur Darstellung objektiver Tatsachen veränderte den Charakter 
der modernen Wissenschaften – zunächst der Naturwissenschaften, später 
auch der Geistes- und Sozialwissenschaften – grundsätzlich; Begriffe wie 
Wahrheit und Wesen verloren ihre zentrale Bedeutung. Das Subjekt soll nicht 
mehr aktiv das Beobachtete interpretieren, sondern passiv nach strengen 
Methoden die Wirklichkeit so wiedergeben, wie sie ist. Wie der Lohnarbeiter 
von seinen Produkten, so ist unter der durchgesetzten Entfremdung und 
Verdinglichung kapitalistischer Produktion auch der Wissenschaftler von den 
Gegenständen seiner Forschung abgetrennt. Dies erscheint ohne Reflexion 
auf die Bedingungen, unter denen jeder Mensch von seinem tätigen Lebens
vollzug wie selbstverständlich abgetrennt ist, jedoch nicht als ein Mangel. Im 
Gegenteil – im Zuge der allgemeinen Durchsetzung kapitalistischer Struk
turen wird diese Trennung zu einem neuen erkenntnistheoretischen Ideal 
erhoben, das später in der Kritik als Positivismus bekannt wurde. 

Bereits in seinen von 1830 bis 1842 geschriebenen Arbeiten zur Positiven 
Philosophie forderte Auguste Comte, dass die Wissenschaft von den Fragen 
nach dem Wesen der Dinge ablassen und sich endlich den Tatsachen zuwen
den solle (vgl. Comte 1883). Das Positive, das tatsächlich Vorhandene und 
Messbare sollte möglichst ohne subjektive Verzerrungen zur Darstellung 
kommen. Aber erst mit dem Übergang vom 19. zum 20. Jahrhundert erfüllte 
sich Comtes zentrale Forderung, auch die Soziologie als eine »soziale Physik«, 

1 Auch das der Aufklärung entstammende Wissenschaftsideal der »Naturwahrheit« re
sultierte selbstredend nicht in »ideologiefreien« Erkenntnissen. Das selbstherrliche 
Vernunftsubjekt – männlich, weiß, christlich, europäisch – feiert sein eigenes Ideal in 
Naturdarstellungen. So finden sich z.B. zahlreiche Darstellungen exotischer Tiere in 
wissenschaftlichen Atlanten, in denen immer das Männchen in stolzer Pose vor dem 
im Hintergrund bei den Jungtieren liegenden Weibchen zu sehen ist (unabhängig von 
dem tatsächlichen Sozialverhalten der Tiere), gerne ergänzt durch exotische Früchte, 
die auf den lukrativen Handel mit Kolonialwaren verweisen. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 253 

die an den positiven Methoden der Naturwissenschaften ausgerichtet sein 
sollte, als eigenständigen Forschungsbereich an Universitäten zu etablieren. 
Durch die Reflexion auf den hierbei entstehenden Bruch mit klassischen 
erkenntnistheoretischen Theorien entwickelte sich ab den 1930er Jahren dann 
eine epistemologische Kritik an der radikalen Trennung von erkennendem 
Subjekt und erkannter Objektivität, die jedoch kaum bis auf die Naturwissen
schaften zurückwirkte, sondern vor allem innerhalb der Sozialwissenschaften 
diskutiert wurde. 

Die Kritische Theorie diagnostizierte Anfang der 1960er Jahre im Rahmen 
des sogenannten Positivismusstreites das Ideal der wissenschaftlichen Objek
tivität, die sich von allem Einfluss des erkennenden Subjektes möglichst frei 
halten soll, als eine spezifisch kapitalistische Form der Entfremdung: So we
nig, wie der Lohnarbeiter seine eigene freie Tätigkeit in ihren Produkten er
kennen könne, so solle auch in der positiven Wissenschaft das Subjekt der Er
kenntnis nicht im erkannten Resultat seiner Forschung erscheinen. 

Das ausgeschaltete Subjekt: Wissenschaft als »Blindsehen« 

Daston und Galison beschreiben die Geschichte »von der Schaffung einer neu
en epistemischen Tugend – der wissenschaftlichen Objektivität –, die Wissen
schaftler zum Umschreiben und Neuentwerfen der Richtlinien trieb, anhand 
deren die Natur in ihre grundlegenden Gegenstände eingeteilt wird. Es han
delt von der Suche nach dieser neuen Form eines Blindsehens ohne Vorurtei
le und ohne interpretierendes Denken, die wir wissenschaftliche Objektivität 
nennen« (Daston/Galison 2007, 14–15). 

Ohne dass dies in ihrem Werk explizit zum Thema würde, wird in der an
hand von vielen historischen Quellen nachgezeichneten Entwicklung wissen
schaftlicher Objektivität deutlich, dass der Anspruch wissenschaftlicher Ob
jektivität schon im Kern widersprüchlich ist – im Kern, d. h. im erkennenden 
Subjekt, welches durch diesen Widerspruch in zwei Hälften zerrissen wird. 
»Objektiv sein heißt, auf ein Wissen aus zu sein, das keine Spuren des Wis
senden trägt […]. Objektivität ist Blindsehen. Erst im neunzehnten Jahrhun
dert begannen Wissenschaftler, nach diesem Blindsehen zu streben, nach die
ser ›objektiven Sicht‹, die Zufälle und Asymmetrien […] einschließt« (Daston/ 
Galison 2007, S. 17). »Blindsehen« bedeutet, etwas zu sehen, ohne es bewusst 
zu sehen. Erkenntnis »ohne interpretierendes Denken« heißt erkennen, ohne 
zu erkennen, was man erkennt. Das Gesehene und Gedachte soll abgebildet, 
aber nicht zugleich begriffen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Handgemenge 

Die neue Objektivität hat den Anspruch, alles Subjektive, das Objekt Ver
fälschende aus der Forschung möglichst auszuschließen. Dies führt im Zuge 
der Industrialisierung, zunächst in England, dann in anderen europäischen 
Ländern, zur »Ausbildung eines neuen wissenschaftlichen Selbst« (Daston/ 
Galison 2007, S. 37). »Objektivität als Sache und Objektivität als Wort waren 
im 19. Jahrhundert gleichermaßen neu. Von der Jahrhundertmitte an machten 
sich Männer der Wissenschaft zunehmend Sorgen über ein neues Hindernis 
auf dem Weg zum Wissen: die Hürde, die sie selbst darstellten. Sie befürch
teten, das subjektive Selbst neige zur Verschönerung, Idealisierung und im 
schlimmsten Fall zur Regularisierung von Beobachtungen« (Daston/Galison 
2007, S. 36). Um diese Hürde zu nehmen, musste die eigene Subjektivität 
bekämpft und unter Kontrolle gebracht werden. 

Analog zur Disziplinierung am Fließband, dessen fertiges Produkt keine 
Spuren der im Produktionsprozess tätigen Subjekte trägt, weil diese in ihm 
selbst zu Objekten, zu Waren werden, erforderte die Objektivität in der Wis
senschaft eine aktive Zurichtung der Forschenden, die sie als Selbstdiszipli
nierung an sich vollziehen mussten. »Vor allem ist Objektivität die Unterdrü
ckung bestimmter Aspekte des Selbst, sie ist der Widerpart der Subjektivität. 
[…] Wenn die Objektivität mit dem Ziel aufgerufen wurde, die Subjektivität 
zu bekämpfen, dann muß das Auftauchen der Objektivität in Zusammenhang 
stehen mit dem Auftauchen einer bestimmten Ausprägung des Selbst, das als 
Gefahr für die wissenschaftliche Erkenntnis verstanden wurde. Die Geschichte 
der Objektivität wird ganz von selbst zu einem Teil der Geschichte des Selbst« 
(Daston/Galison 2007, S. 38–39). Dieses neue Selbst zeichnet sich vor allem 
aus durch eine »ungeheure Selbstdisziplin« (Daston/Galison 2007, S. 46), »ent
schlossene Passivität« und »gewollte Willenlosigkeit« (Daston/Galison 2007, 
S. 57). Hierdurch hofften die Wissenschaftler, »sich selbst aus der Beobachtung 
eliminieren zu können« (Daston/Galison 2007, S. 101). 

An die Stelle des interpretierenden Denkens tritt die Methode. In ihr zeige 
sich »das entschlossene Bestreben, willentliche Einmischungen […] zu unter
drücken und stattdessen eine Kombination von Verfahren einzusetzen, um 
die Natur, wenn nicht automatisch, dann mithilfe eines strengen Protokolls 
sozusagen aufs Papier zu bringen« (Daston/Galison 2007, S. 127). Wenn schon 
keine Maschinen zur technischen Abbildung von Natur eingesetzt werden 
konnten (wie beispielsweise durch die Fotografie, welche zunehmend die wis
senschaftliche Zeichnung ersetzte), dann zumindest »Menschen, die willenlos 
wie Maschinen funktionierten« (Daston/Galison 2007, S. 127). Während Goe
the noch den Geist des Genies als unhintergehbare Bedingung jeder wissen

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 255 

schaftlichen Erkenntnis pries, schrieb Darwin in seiner Autobiographie, dass 
»nicht schnelle Auffassungsgabe oder geistige Beweglichkeit«, sondern »die 
Beobachtung und Sammlung von Tatsachen […] mit allem nur erdenklichen 
Fleiß« (Darwin 1887/1993, S. 146–147) das Erfolgsgeheimnis seiner Forschun
gen sei. Spekulative Einbildungskraft und geniales Interpretationsvermögen 
standen als subjektive Erkenntnisformen einer objektiven Betrachtung des 
Gegenstandes zunehmend im Weg und mussten durch besondere Prakti
ken der Selbstdisziplinierung unterdrückt werden (vgl. Dason/Galison 2007, 
S. 128). Wo die industrielle Revolution die Menschen daran gewöhnte, im Takt 
der produzierenden Maschinerie zu arbeiten, wurden Selbstbeherrschung, 
willenloser Fleiß und gewissenhaftes Protokollieren aller Arbeitsvorgänge 
auch zu epistemischen Tugenden der Forschung. 

Da Forschung jedoch – bei aller formalisierten Methodik – immer auf 
ein erkennendes Subjekt angewiesen ist, kommt es zu einem Widerspruch, 
wenn dieses Subjekt sich im Namen der Objektivität auszuschalten sucht. Die 
Folge ist eine »Spaltung im Selbst des Wissenschaftlers. […] Ein und derselbe 
Wissenschaftler mußte irgendwie einerseits spekulativ und kühn sein, um 
ein Experiment zu planen, das der Natur Antworten entreißen würde, an
dererseits aber mußte er die Resultate passiv beobachten, als wisse er nichts 
von der Hypothese, die das Experiment testen sollte« (Daston/Galison 2007, 
S. 256–257). Diese Spaltung des Wissenschaftlers lässt sich unschwer auf die 
generelle Spaltung entfremdeter Subjekte in objektive Funktion und Privat
person zurückführen. Sie passt zu der Analyse von Adorno und Horkheimer 
der Spaltung des Denkens in Wissenschaftler2 und Privatperson, welche der 
Positivismus als Spiegel widersprüchlicher Gesellschaft fordere (vgl. Adorno 
1969/1997, S. 300). 

Positivismus als Wissenschaft der Ohnmacht 

Bereits in seinem 1937 erschienenen Aufsatz Der neueste Angriff auf die Meta- 
physik identifiziert Max Horkheimer das Abschneiden des Erkenntnissubjekts 
von den Resultaten objektiver Wissenschaft als sich durchsetzende Praxis 
einer Wissenschaft der Ohnmacht: Eine Wissenschaft, die dem Ideal anhängt, 
ihre Forschungsresultate von allem Subjektiven rein zu halten, und das for
schende Subjekt so von seinen eigenen Forschungen abtrennt, sei Ausdruck 

2 Den gendersensiblen Leser_innen wird die Verwendung der männlichen Form aufge
fallen sein. Sie entspricht dem Erscheinungsbild der Wissenschaft der damaligen Zeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Handgemenge 

der realen Ohnmacht der Subjekte gegenüber der ihnen entfremdeten Gesell
schaft. Die dichotome Trennung von Subjekt und Objekt entspreche der realen 
Unfähigkeit der (bloß formal freien) Menschen in bürgerlich-kapitalistischen 
Verhältnissen, sich als Subjekte ihrer Gesellschaft zu ermächtigen. Ihr Sym
ptom sei die kalkulierende Rationalität, die sich an objektiven Sachzwängen 
ausrichtet und eigene Bedürfnisse allenfalls mit Geschick zum Heteronomen 
vermittelt, ihre allgemeine Befriedigung aber nicht mit Vernunft einfordern 
kann: »Das kalkulatorische, das Verstandesdenken ist einem Menschentypus 
zugeordnet, der noch relativ ohnmächtig ist. Er ist trotz aller Betriebsamkeit 
in entscheidenden Dingen passiv. Auch die Funktionen des Disponierens und 
Regulierens, die ohnehin immer ausschließlicher zum Privileg der Stärksten 
werden, haben in dieser gespaltenen Welt den Charakter der Anpassung und 
Schlauheit weit mehr noch als der Vernunft« (Horkheimer 1937/1979, S. 139). 

Die entfremdete Gesellschaft ist in ihren ökonomischen Mechanismen 
nicht von Menschen bewusst geplant, sie erscheint als Oberfläche. Ihr eigent
liches Wesen ist ideologisch verborgen, verschleiert. Analog fragt auch die 
neue objektive Wissenschaft der bürgerlich kapitalistischen Gesellschaft nicht 
mehr nach dem Wesen der Dinge, nach dem Zugrundeliegenden hinter den 
Erscheinungen, sondern beschränkt sich auf die möglichst exakte Erfassung 
der Fakten der Oberfläche. 

Horkheimer zeigt auf, dass die erkenntnistheoretischen Positionen der 
einflussreichen Vertreter des logischen Empirismus des Wiener Kreises 
wie Rudolf Carnap, Ernst Mach, Otto Neurath und Hans Hahn eng mit der 
Verfasstheit bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaft zusammenhängen und 
diese spiegeln. Während der klassische Empirismus nach Horkheimer noch 
ein aufklärerisches Moment darin hatte, dass sein Kampf gegen metaphysi
sche (religiöse) Begriffe, gegen »menschenfeindliche, organizistische Theorien 
der Gesellschaft« (Horkheimer 1937/1979, S. 97) gerichtet war, habe der neue 
logische Empirismus, welcher den klassischen durch formale Logik und 
Mathematik erweitere, ein rein affirmatives Verhältnis zu allem Faktischen – 
und somit auch zur aktuellen Verfasstheit der Gesellschaft. Eine Reflexion auf 
das erkennende Subjekt und seinen Ort in der Geschichte findet explizit nicht 
statt. Der logische Empirismus ist ahistorisch. In Rudolf Carnaps Direktive, 
alle Begriffe auf Wurzelbegriffe zurückführbar zu behaupten, welche sich auf 
das Gegebene bezögen, indem sie »unmittelbare Erlebnisinhalte« (Carnap 
1930, S. 24) in sich enthalten, oder auch im Aufstellen von Protokollsätzen, 
über deren Gültigkeit intersubjektive Übereinstimmung durch Beobachtung 
hergestellt werden könne, zeigt sich der Anspruch, objektives Wissen müsse 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 257 

von aller subjektiven Vermittlung gereinigt sein und rein auf den Tatsachen 
des sinnlich Erfahrbaren sich gründen. Urteile und Schlüsse scheinen sich 
hiernach rein aus den Tatsachen selbst zu ergeben und nicht etwas zu sein, 
welches das Subjekt der Erkenntnis aktiv hervorbringt. 

Wie aus der Lohnarbeit folgte, dass dem tätigen Subjekt die Frage nach 
Inhalt und Gegenstand seiner Tätigkeit gleichgültig wird, so entwickelt sich 
eine formale Logik, die jede Anbindung an den Gegenstand des Urteils verliert. 
Hierin zeigt sich das von Adorno in der Einleitung zum Positivismusstreit 
kritisierte Primat der Logik der positivistischen Wissenschaft als Symptom 
entfremdeter Gesellschaft: Der Gegenstand selbst ist austauschbar, gleichgül
tig. Er wird mit Methoden behandelt, welche die Betrachtungsweise auf ihn 
bestimmen. Das hat Folgen für die Art der untersuchten Gegenstände: Da die 
Methoden auf logische Konsistenz, also Widerspruchsfreiheit ausgerichtet 
sind, kann ein in sich widersprüchlicher Gegenstand nicht als solcher erkannt 
oder gedacht werden. 

Dies hat insbesondere Auswirkungen auf die soziologischen Theorien 
einer Gesellschaft, die – wie anfangs mit Bezug auf Marx gezeigt wurde – 
in sich widersprüchlich verfasst ist und folglich Widersprüche hervorbringt. 
»Die Sachlichkeit hat Konsequenzen. Da Gesellschaft bloß ein Inbegriff von 
Individuen sei, erweist sich der Unterschied zwischen Subjekt und Objekt, 
zwischen der Erkenntnis und ihrem Gegenstand, zwischen Theorie und Pra
xis auch im geschichtlichen Maßstab nicht etwa als stets zu überwindender, 
sondern gilt als gar nicht vorhanden« (Horkheimer 1937/1979, S. 111). Wenn 
auch die einzelnen Subjekte unter verdinglichten Verhältnissen als Objekte 
erscheinen, wenn die Erkenntnis ihren Gegenstand bloß nachbildet und ihm 
seine spezifischen Eigenschaften empirisch abschaut, nicht ihn begreift, wenn 
die objektive Theorie lediglich die Praxis der Gesellschaft verdoppelt, dann 
gibt es tatsächlich keine Widersprüche mehr, die gelöst werden müssten, 
weil alle Vermittlung – also dasjenige, was der klassischen Erkenntnistheorie 
stets die größten Schwierigkeiten bereitete – aufgegeben werden kann, da 
sie lediglich eine subjektive Verfälschung der Theorie, aber keine Erkenntnis 
leisten könnte. Für die Wissenschaft gibt es nur noch Objekte. Basis dieser 
Wissenschaft sei »die Entfremdung des Produkts gesellschaftlicher Tätigkeit 
gegenüber den isolierten Individuen, eine Entfremdung, die auch als a pos
teriori von Tatsachen erscheint« (Horkheimer 1937/1979, S. 113). Horkheimer 
stellt so einen engen ideologischen Zusammenhang zwischen gesellschaftli
cher Entfremdung und logischem Empirismus her. Wie das Subjekt entwertet 
ist und nur einen Wert hat, wenn es gesellschaftlich objektive Formen (als Ar

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Handgemenge 

beiter oder Konsument) annimmt, wie die entfremdeten Produkte als Waren 
in der Zirkulationssphäre ihr Eigenleben zu führen scheinen und sich nach 
Regeln gegeneinander austauschen, die dem Willen des einzelnen Subjekts 
entzogen sind, so entfremden sich auch die wissenschaftlichen Tatsachen von 
den Subjekten, die sie erkennen. 

Wenn die Begriffe von Dingen bloß die empirisch wahrnehmbaren Tatsa
chen spiegelten, auf welche alle Beobachter sich intersubjektiv in Gestalt von 
Protokollsätzen einigen könnten, so ließe sich mit ihnen tatsächlich nur das 
Vorgefundene abbilden, aber nicht wesentlich begreifen. Eine Ware ließe sich 
nur beschreiben als ein Ding, das sich käuflich erwerben lässt – aber nicht 
als Einheit von Gebrauchswert und Tauschwert, denn schon diese Marx’sche 
Bestimmung der Ware ist nur aus der Reflexion auf den gesellschaftlichen 
Produktionszusammenhang zu begreifen und keine wahrnehmbare empiri
sche Tatsache (vgl. Horkheimer 1937/1979, S. 128). 

Zur realen Ohnmacht der einzelnen Subjekte gegenüber der sie formieren
den Gesellschaft tritt also – als Folge und adäquater Ausdruck – eine erkennt
nistheoretische Ohnmacht hinzu, die sich zunehmend auf Tatsachenwissen 
einschränkt und sich das Begreifen versagt. Der einzige Weg aus dieser Ohn
macht hinaus wäre nach Horkheimer: »daß der Einzelne nicht im Registrie
ren und Prognostizieren von Fakten, im puren Kalkulieren verharrt, sondern 
daß er lernt, hinter die Fakten zu blicken, die Oberfläche vom Wesen zu unter
scheiden, ohne sie freilich für nichts zu achten, Begriffe zu konzipieren, die 
keine bloßen Klassifikationen des Gegebenen sind, und seine gesamte Erfah
rung fortwährend auf bestimmte Zielsetzungen hin zu strukturieren, ohne sie 
dabei zu verfälschen, kurz, daß er lernt, dialektisch zu denken« (Horkheimer 
1937/1979, S. 139). Dialektisch zu denken bedeutet hier, den Widerspruch zwi
schen dem Sein und dem Sollen nicht in getrennte Sphären zu verlegen, um in 
jeder eine widerspruchsfreie Theorie haben zu können, sondern beides zusam
menzuziehen, um so die Möglichkeit für die Wissenschaft zu eröffnen, objek
tive normative Urteile zu fällen. So werden objektive gesellschaftliche Wider- 
sprüche zwischen Armut und Reichtum, Freiheit und Herrschaft etc. erst als 
solche erkennbar und wissenschaftlich kritisierbar. 

Dialektik – Widersprüche denken 

In seinem 1961 auf dem Soziologentag der Deutschen Gesellschaft für Soziologie 
gehaltenen Koreferat Zur Logik der Sozialwissenschaften wies Adorno darauf hin, 
dass das Ziel einer widerspruchsfreien Theorie von der völlig unbewiesenen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 259 

These ausgehe, dass der in dieser Theorie zu erkennende Gegenstand an 
sich völlig widerspruchsfrei sei. »Der Widerspruch muß nicht […] ein bloß 
anscheinender zwischen Subjekt und Objekt sein, der dem Subjekt allein als 
Insuffizienz des Urteils aufzubürden wäre. Vielmehr kann er höchst real in 
der Sache seinen Ort haben und keineswegs durch vermehrte Kenntnis und 
klarere Formulierungen aus der Welt sich schaffen lassen« (Adorno 1962/1972, 
S. 129). Wie schon Marx geht Adorno im Gegenteil davon aus, dass die Gesell
schaft eine in sich widersprüchliche und folglich Widersprüche hervorbrin
gende ist; eine Theorie der Gesellschaft würde folglich, indem sie versucht, 
widerspruchsfrei zu sein, erstens ihren Gegenstand verfehlen und zweitens 
hierdurch eben das Falsche der Gesellschaft, aus dem ihre Widersprüche 
resultierten, leugnen. Der falsche Zustand gegebener Verhältnisse würde also 
durch widerspruchsfreie Theoreme nicht bloß unrichtig dargestellt, sondern 
affirmiert. 

Die Begründung Adornos dafür, dass die empirische Wirklichkeit kapita
listischer Gesellschaft insgesamt falsch sei – eine Begründung, die sich nach 
den erkenntnistheoretischen Prämissen des Positivismus nicht darstellen lässt 
–, ist mehr als ein politisches Statement. Vielmehr geht er davon aus, dass 
»[d]ie Idee wissenschaftlicher Wahrheit […] nicht abzuspalten [ist] von der ei
ner wahren Gesellschaft« (Adorno 1969/1997, S. 309). Was Adorno und andere 
an der positivistischen Wissenschaft vor allem kritisieren, ist eben diese Ab
spaltung einer wahren wissenschaftlichen Erkenntnis von einem normativen 
Urteil über den zu erkennenden Gegenstand. Diese Spaltung zeigt sich als ein 
objektives Urteil über den vorgefundenen empirischen Sachverhalt auf der ei
nen und ein (bloß) subjektives Urteil über diesen Sachverhalt auf der anderen 
Seite. Indem so objektives Urteil und subjektive Beurteilung sauber getrennt 
und in zwei dichotome Sphären verlegt werden, gelingt es, Widersprüche in 
der Theorie zu vermeiden. 

Nun lehnt die Kritische Theorie selbstverständlich nicht die Logik ab (oh
ne welche gar kein Begriff von Gesellschaft theoretisch zu entwickeln wäre), 
sondern vielmehr ihre reine Formalisierung unter Absehung des je bestimm
ten Inhaltes. »Gedanken indessen, welche die kritische Selbstreflexion des 
Primats der Logik in sachhaltigen Disziplinen fordern, geraten unvermeidlich 
in taktischen Nachteil. Sie müssen mit Mitteln, unter denen die logischen 
sich behaupten, über Logik nachdenken« (Adorno 1969/1997, S. 282). Die lo
gische Reflexion zeigt die Grenze der Logik auf, die bestimmte theoretische 
Gegenstände ihr setzen – nämlich genau dann, wenn der empirisch durch 
Erfahrung gegebene Gegenstand der Erkenntnis selbst Widersprüche in sich 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Handgemenge 

enthält (wie oben die kapitalistische Ökonomie oder das objektive Wissen
schaftssubjekt). Solche Gegenstände adäquat – d. h. in ihrer immanenten 
Widersprüchlichkeit – zu erkennen, erfordert dialektisches Denken. »Sind 
Theoreme widerspruchsvoll, so müssen […] nicht immer die Theoreme daran 
schuld sein. Der dialektische Widerspruch drückt die realen Antagonismen 
aus, die innerhalb des logisch-szientistischen Denksystems nicht sichtbar 
werden« (Adorno 1969/1997, S. 308). 

Dieser Verweis auf die Notwendigkeit einer dialektischen Theorie, wel
che die gegebenen gesellschaftlichen Widersprüche weder vereinfacht, nach 
Hinsichten auflöst, noch leugnet, sondern eben diese Widersprüchlichkeit 
begrifflich fasst, stellt einen zweiten »taktischen Nachteil« der Kritischen 
Theorie gegenüber ihren Opponent_innen dar. Denn »[d]ass Dialektik keine 
von ihrem Gegenstand unabhängige Methode ist, verhindert ihre Darstellung 
als ein Für sich, wie das deduktive System sie gestattet« (Adorno 1969/1997, 
S. 288). Dialektik ist gerade keine zu formalisierende Methode, mit der ein 
beliebiger Gegenstand sich wahlweise untersuchen ließe. Sie ist auch kein 
Bruch mit der oder eine andere Methode als die Logik; vielmehr ist sie die Ein
sicht in das objektive Vorhandensein eines Widerspruches im zu erkennenden 
Gegenstand. Sie legitimiert sich nach Adorno durch ihre Rückübersetzung 
in die Erfahrung, aus der sie entsprang. »Das ist aber die [Erfahrung; C. Z.] 
von der Vermitteltheit alles Einzelnen durch die objektive gesellschaftliche 
Totalität« (Adorno 1969/1997, S. 289). 

Diese gesellschaftliche Totalität ist der Begriff eines in jedem einzelnen 
gesellschaftlichen Phänomen aufscheinenden und diese formierenden kapita
listischen Gesamtzusammenhangs, auf den »nicht in gleicher Weise mit dem 
Finger zu deuten ist wie auf jene facts, von denen er als Begriff sich abhebt« 
(Adorno 1969/1997, S. 290). 

Um Gesellschaft nicht nur als eine Mannigfaltigkeit von Tatsachentenden
zen und Bewegungen abzubilden, sondern den Begriff unter eine einheitliche 
Theorie zu bringen, muss das, was empirisch erscheint, gedeutet werden. 
»Deuten heißt primär: an Zügen sozialer Gegebenheit der Totalität gewahr 
werden« (Adorno 1969/1997, S. 315). Für diese Deutung gesellschaftlicher Wirk
lichkeit ist der Begriff der Totalität in der Kritischen Theorie zentral. Diese 
Totalität ist nicht die Summe aller Erscheinungen von Gesellschaft, sondern 
das ihnen zugrunde liegende Wesen, durch welche alle Erscheinungen be
stimmt werden: die zugrunde liegende kapitalistische Gesamtstruktur. »Die 
Fakten sind nicht identisch mit ihr [der Totalität; C. Z.], aber sie existiert nicht 
jenseits von den Fakten« (Adorno 1969/1997, S. 315). Eine Erkenntnis von Gesell

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 261 

schaft, die diesen Bezug gesellschaftlicher Phänomene zu der ihnen zugrunde 
liegenden gesellschaftlichen Totalität nicht herstellt, »verarmt unerträglich« 
(Adorno 1969/1997, S. 315). Sie verarmt deshalb, weil sie die Phänomene nicht 
als Ausdruck der sie bedingenden Gesellschaftsform begreifen kann, sondern 
sie nur unmittelbar als Erscheinungen an der Oberfläche von Gesellschaft 
konstatiert. Dies ist darum unerträglich, weil hiermit die Subjekte in ihrer 
entfremdeten Form für die Wahrheit alles Subjektiven genommen werden. 
So erscheint die umfassende Entfremdung und Verdinglichung des Men
schen als seine einzige und damit wahre Bestimmung. »Menschenwürdige 
Erkenntnis beginnt zum Unterschied vom in Wahrheit vorwissenschaftlich 
stumpfen Registrieren damit, daß der Sinn für das geschärft wird, was an 
jedem sozialen Phänomen aufleuchtet« (Adorno 1969/1997, S. 315). Dasjenige, 
was an jedem sozialen Phänomen aufleuchtet, wenn es auf das kapitalisti
sche Wesen der Gesamtgesellschaft bezogen wird, ist, dass der Mensch nicht 
freies Subjekt seiner Gesellschaft ist, sondern ihr nur als entfremdetes Objekt 
zur Funktion der Verwertung des Wertes dient. Darum ist auch die Gesell
schaft nicht Subjekt (aus Freiheit bestimmt), sondern Totalität (heteronom 
bestimmend). Diese Erkenntnis ist eine menschenwürdige, wenn sie die so 
erkannte falsche Wirklichkeit kritisiert, indem sie als Maßstab das Ideal einer 
Gesellschaft unter menschenwürdigen Bedingungen der empirischen Realität 
notwendig entgegensetzt, wobei dieses Ideal der Idee nach schon in der bür
gerlichen Gesellschaft als einer von Gleichen und Freien enthalten ist. Wahre 
Gesellschaftstheorie muss hiernach kritisch sein. 

Aus dem Widerspruch zwischen der wirklichen, von apersonaler Herr
schaft bestimmten Totalität der Gesellschaft und der Idee von Gesellschaft als 
Subjekt entspringt die Kritische Theorie von Gesellschaft: »Kritische Theorie 
orientiert sich trotz aller Erfahrung von der Verdinglichung, und gerade in
dem sie diese Erfahrung ausspricht, an der Idee der Gesellschaft als Subjekt« 
(Adorno 1969/1997, S. 317). Trotz der Erfahrung und wegen der Erfahrung 
von Verdinglichung der Subjekte in entfremdeter Gesellschaft orientiert die 
Kritische Theorie sich – nicht utopisch, sondern als theoretischer Maßstab 
objektiver3 Wissenschaft – nicht an der empirischen Totalität der Gesell
schaft, sondern im Gegenteil an der »Idee der Gesellschaft als Subjekt« – d. h. 
an der Idee einer selbstbestimmten Gesellschaft freier Subjekte. Und diese 

3 Adorno versteht hier unter Objektivität die gedanklich geleistete und reflektierte Ver
mittlung zwischen Begriff und Gegenstand, dessen Wahrheit (nicht bloß als Oberflä
che empirischer Wirklichkeit) wissenschaftlich erkannt werden soll. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Handgemenge 

Orientierung leistet sie, nicht indem sie von den Entfremdungserfahrungen 
gesellschaftlicher Verdinglichung absieht, sondern »gerade indem sie diese 
Erfahrung ausspricht«. Die Dichotomie von realer kapitalistischer Gesell
schaft und Idee der Gesellschaft als Subjekt zerfällt nicht in zwei getrennte 
Theoreme, welche dann im Nachhinein aufeinander bezogen werden können. 
Sondern es gehört zum Begreifen der Wahrheit realer kapitalistischer Ge
sellschaft unumgänglich dazu, sie über die Idee einer Gesellschaft der freien 
Subjekte zu begreifen. Nur so kann die ihr wesentliche Form apersonaler 
Herrschaft – Entfremdung als »Entwirklichung« des Menschen im Gegen
satz zu seiner Verwirklichung, Ausbeutung als Unrecht etc. – theoretisch in 
Erscheinung treten. Würden diese beiden kontradiktatorischen Gegensätze 
– kapitalistische Gesellschaft und befreite Gesellschaft – nicht dialektisch 
in einem Gedanken, in einer Theorie derart aufeinander bezogen sein, dann 
würde das Unwahre des empirischen Ganzen nicht als solches theoretisch 
erkannt. 

Nach Adorno ist erst dies, also das Erkennen des Falschen der Gesell
schaft gemessen an ihrer Idee, ein objektives wissenschaftliches Urteil. Unter 
der absoluten Trennung von Objektivem und Subjektivem würde auch die 
Erkenntnis in zwei Pole auseinanderfallen: Auf der einen Seite »objektive« 
Urteile, bloßes Aufsummieren von Tatsachen und Fakten in unverstandener 
Gesellschaft, auf der anderen Seite die bloß subjektiven, individuell willkür
lichen Bewertungen dieser Tatsachen und Fakten. Letztere könnten nicht 
den Anspruch wissenschaftlicher Objektivität für sich behaupten, sondern 
würden in die vorwissenschaftliche Sphäre des privaten Urteils fallen.4 »Diese 
Ideologie, die Identifikation des Denkens mit den Fachwissenschaften, läuft 
angesichts der herrschenden ökonomischen Gewalten, die sich der Wissen
schaft wie der gesamten Gesellschaft für ihre besonderen Zwecke bedienen, in 
der Tat auf die Verewigung des gegenwärtigen Zustands hinaus« (Horkheimer 
1937/1979, S. 137). Es läuft auf eine Verewigung des gegenwärtigen Zustands 
hinaus, weil eine objektive Kritik am gegenwärtigen Zustand der Gesellschaft 

4 Die empirische Erscheinung ändert sich hierbei selbstredend nicht, aber die gewon
nene Erkenntnis. Zum Beispiel: Das in vielen Zeitschriften und Ratgebern diskutierte 
Problem: »Ich habe einen guten Job. Aber mein Leben fühlt sich trotzdem sinnlos an.« 
erscheint als privat – die vorgeschlagenen Lösungen (gute Beziehungen, tolle Hobbys) 
bleiben im Privatem. Im Gegensatz dazu wird es durch die Erkenntnis, dass entfrem

dete Arbeit sinnlos erscheinen muss, weil sie bloß Mittel zum Leben ist und nicht selbst 
Zweck, zu einem gesellschaftlichen Problem, das politisch zu lösen wäre. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 263 

von vornherein als unwissenschaftlich gelten muss. Das Subjekt, das sich 
und seine Interessen ganz aus der Forschung heraushalten soll, wird zum 
Partikularen, und damit wird jede Kritik an den bestehenden Verhältnissen, 
die sich an den Subjekten ausrichtet, zur bloß subjektiven Meinung degra
diert; der Mensch kann sich selbst nicht mehr zum Maßstab einer objektiven 
wissenschaftlichen Kritik erheben. 

Ein an den Anspruch der Wahrheit zurückgebundener Begriff der Objek
tivität muss diese ideologische Dichotomie von Subjektivem und Objektivem 
aufbrechen, um über ihre Erscheinungen das in sich widersprüchliche We
sen kapitalistischer Gesellschaft zu erfassen. Dazu gehört die Reflexion über 
die spezifischen gesellschaftlichen Formierungen der allgemeinen Subjektivi
tät. »[Z]ur Objektivität der Wissenschaft hilft allein Einsicht in die ihr inne
wohnenden gesellschaftlichen Vermittlungen« (Adorno 1969/1997, S. 300). Die 
Oberfläche der Tatsachen und Fakten und das sie überspannende Netz von 
Diskursen und Dispositiven muss zurückgeführt werden auf das sie formie
rende zugrunde liegende ökonomische Prinzip kapitalistischer Gesellschaft, 
um in einer Kritischen Theorie die durchgesetzte Trennung von normativen 
und objektiven Urteilen aufzuheben und aus der gesellschaftlich produzierten 
Ohnmacht herauszutreten. 

Positivismus ist kein Fehler, sondern Ideologie 

Der Positivismus ist also mit der apersonalen Herrschaftsstruktur der Ge
sellschaft vermittelt, indem ein altes erkenntnistheoretisches Problem – die 
Vermittlung von Denken und Gedachtem – unter Bedingungen der kapi
talistischen Produktion eine materielle Realität erhält, in welcher die reale 
Vermittlung zwischen Mensch und Natur im Arbeitsprozess nicht als solche 
erscheint. Was erscheint, sind Waren, die sich auf dem Markt austauschen, 
und Menschen, die Geld verdienen müssen, um sich Waren zu kaufen. Die 
»ewige Naturnotwendigkeit [des] Stoffwechsel[s] zwischen Mensch und Na
tur« (Marx 1867/1962, S. 57) erscheint so als ewige Naturnotwendigkeit zur 
Lohnarbeit, um an die Waren zu kommen, die in einer disparaten Sphäre ihre 
eigene Existenz zu führen scheinen. Entsprechend ist auch das erkennende 
Subjekt nicht Teil des Erkennens, sondern abgetrennt von seiner Erkenntnis 
wie der Lohnarbeiter von seinen Produkten. Darum ist die erkenntnistheore
tische Vermittlung zwischen Gegenstand und Begriff ohne Gesellschaftskritik 
nicht zu begreifen. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Handgemenge 

Was anstelle einer geleisteten Vermittlung übrig bleibt, sind Bezeichnetes 
und Zeichen als Disparate. Wie der Arbeitsprozess im fertigen Produkt nicht 
als Tatsache erscheint, so erscheint er auch nicht im Resultat der wissenschaft
lichen Forschung. Objekt ist somit – materiell wie begrifflich – nicht geleiste
te Vermittlung, sondern ein abgetrenntes, von seinem Produzenten vollstän
dig losgelöstes Ding. Das Subjekt der Erkenntnis, das in den Resultaten seiner 
Wissenschaft nicht auftauchen soll, um diese objektiv zu halten, und das sich 
doch in seiner ganzen bürgerlichen Matrix in diese einschreibt, kann sich so
mit nicht selbst zu einem Maßstab der Kritik des Vorgefundenen erheben. In
dem das verdinglichte Bewusstsein zugleich das adäquate ist, versperrt es sich 
gegen jede Einsicht in seine Falschheit. Dies entspricht der Ideologie, dass das 
Bestehende nicht an sich falsch sein könne. So kommt Adorno zu dem Schluss: 
»Der Positivismus […] leiht sich […] spezifisch dem ideologischen Missbrauch« 
(Adorno 1969/1997, S. 313). 

»Er [der Positivismus; C. Z.] behandelt Gesellschaft, potenziell das sich selbst 
bestimmende Subjekt, umstandslos so, als ob sie Objekt wäre, von außen 
her zu bestimmen. Buchstäblich vergegenständlicht er, was seinerseits Ver
gegenständlichung verursacht und woraus Vergegenständlichung zu erklä
ren ist. […] Verkannt wird, daß durch die Wendung aufs Subjekt als auf ein 
sich selbst fremd und gegenständlich Gegenüberstehendes notwendig das 
Subjekt, das gemeint ist, wenn man will also gerade der Gegenstand der 
Soziologie, ein Anderes wird. Freilich hat die Veränderung durch die Blick
richtung der Erkenntnis ihr fundamentum in re. Die Entwicklungstendenz 
der Gesellschaft läuft ihrerseits auf Verdinglichung hinaus; das verhilft ei
nem verdinglichten Bewußtsein von ihr zur adaequatio« (Adorno 1969/1997, 
S. 316). 

Das heißt, die erkenntnistheoretischen Grundlagen und Prämissen des Posi
tivismus sind nicht einfach Irrtümer, wie sie in der Wissenschaft vorkommen 
– der Positivismus macht im Gegenteil genau die richtigen Fehler, die inso
fern wahr sind, als sie einer falschen Gesellschaft mit falscher, in apersonale 
Herrschaft verkehrter Freiheit entsprechen. 

Die spezifische Ideologie der apersonalen Herrschaftsform des Kapita
lismus besagt, dass die Gesetzmäßigkeit, welche die bürgerliche Gesellschaft 
und ihre Subjekte formiert, ein heteronomes Naturgesetz sei. Entfremdete 
Gesellschaft erscheint naturhaft – durch unveränderliche, dem Willen der 
Subjekte entzogene, uns heteronom bestimmende Gesetze bestimmt – als 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christine Zunke: Wissenschaft der Ohnmacht 265 

zweite Natur. Indem die ökonomischen Verhältnisse der Dinge zueinander 
als Sachzwänge erkannt werden, sind die gesellschaftlichen Verhältnisse der 
Menschen dingliche, also durch heteronome Gesetze bestimmte Verhältnisse; 
diese werden analog zu den physikalischen Verhältnissen zwischen Dingen 
als Naturgesetze vorgestellt. Diese Vorstellung wird als Ideologie wesentlich 
getragen und erzeugt durch eine positivistische Wissenschaft, durch ihre er
kenntnistheoretischen Prämissen und ihren Begriff von Objektivität, der jede 
Reflexion auf das Subjekt der Erkenntnis abschneidet. Hierüber erweist sich 
ein erkenntnistheoretisches Ideal der interesselosen Objektivität – für das die 
Naturwissenschaft heute steht – als spezifisch kapitalistische Ideologie. 

Dem Menschen als Natur- und Freiheitswesen bleibt darum sein eigener 
Begriff in beide Richtungen versperrt, denn seine in heteronome Zwänge ver
kehrte Freiheit übersetzt sich in eine Natur, der nur als unvermitteltes Ande
res Objektivität zugesprochen wird. Als vollständig unter diese Natur subsu
miert muss das Subjekt der Erkenntnis sich vollständig fremd bleiben. Das ist 
die Wahrheit gesellschaftlicher Entfremdung. Genau dies zu leisten, macht die 
positivistische Wissenschaft zur Ideologie. »Die strenge Wissenschaft, die den 
Begriff des Menschen höchstens im Sinn der Biologie verwenden kann, spie
gelt sein Schicksal in der Wirklichkeit; an sich ist der Mensch bloß ein Exem
plar« (Horkheimer 1937/1979, S. 95). Infolge erscheinen gesellschaftliche Sub
jektformierungen als menschliche Natur, und Gesellschaftskritik wird nicht 
wissenschaftlich geführt, sondern zur bloß subjektiven Meinung. Indem sie 
die Gesellschaftskritik in dieser Art und Weise aufgrund ihres Wissenschafts
verständnisses grundsätzlich aus der Wissenschaft ausschließen, nehmen die 
Positivisten, so Horkheimer, »passiv am allgemeinen Unrecht teil« (Horkhei
mer 1937/1979, S. 109). 

Literaturverzeichnis 

Adorno, Theodor W. (1962/1972): Zur Logik der Sozialwissenschaften. In: 
Adorno, Theodor W./Dahrendorf, Ralf/u.a. (Hg.): Der Positivismusstreit in 
der deutschen Soziologie. Neuwied/Berlin: Luchterhand, S. 125–144. 

Adorno, Theodor W. (1969/1997): Einleitung zum »Positivismusstreit in der 
deutschen Soziologie«. In: Adorno, Theodor W.: Gesammelte Schriften. 
Bd. 8. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 280–353. 

Carnap, Rudolf (1930): Die alte und die neue Logik. In: Erkenntnis 1, S. 12–26. 
Comte, Auguste (1883): Die positive Philosophie. Heidelberg: Weiss. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Handgemenge 

Darwin, Charles (1887/1993): Mein Leben. Frankfurt a.M./Leipzig: Insel. 
Daston, Lorraine/Galison, Peter (2007): Objektivität. Frankfurt a.M.: Suhr

kamp. 
Elbe, Ingo (2015): Entfremdete und abstrakte Arbeit. In: Elbe, Ingo (Hg.): 

Paradigmen anonymer Herrschaft. Würzburg: Könighausen & Neumann, 
S. 325–380. 

Horkheimer, Max (1937/1979): Der neueste Angriff auf die Metaphysik. In: 
Horkheimer, Max (Hg.): Die gesellschaftliche Funktion der Philosophie. 
Frankfurt a.M.: Fischer, S. 90–144. 

Marx, Karl (1844/1988): Auszüge aus James Mills Buch »Élémens d’économie 
politique«. Trad. par J. T. Parisot, Paris 1823. In: Marx, Karl/Engels, Fried
rich: Werke (MEW). Bd. 40. Berlin: Dietz, S. 443–463. 

Marx, Karl (1867/1962): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster 
Band. In: MEW. Bd. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autorinnen und Autoren 

Prof. Dr. Jan Gerber ist Honorarprofessor für Neuere und Neuste Geschichte 
mit dem Schwerpunkt Moderne Jüdische Geschichte an der Universität Leip
zig, leitender wissenschaftlicher Mitarbeiter am Leibniz-Institut für jüdische 
Geschichte und Kultur – Simon Dubnow und Leiter des Forschungsressorts 
»Politik«. Publikationen u.a.: Das letzte Gefecht. Die Linke im Kalten Krieg. 
Erweiterte Neuauflage, Berlin: XS-Verlag 2022; Karl Marx in Paris. Die Ent- 
deckung des Kommunismus. München: Piper 2018; Ein Prozess in Prag. Das 
Volk gegen Rudolf Slánský und Genossen. 2. Auflage, Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht 2017; Die große Symbiose. Marx und Engels in Paris. In: Detlef 
Lehnert/Christina Morina (Hg.): Friedrich Engels und die Sozialdemokratie. 
Werke und Wirkungen eines Europäers. Berlin: Metropol, S. 53–72. 

Anja Jungfer ist Germanistin und Anglistin/Amerikanistin. Von 2019 bis 2021 
betreute sie im Auftrag der Akademie der Künste das Anna-Seghers-Museum 
in Berlin-Adlershof. Publikationen u.a.: Judentum und Arbeiterbewegung. Das 
Ringen um Emanzipation in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Berlin/ 
Boston: de Gruyter 2018 (hg. zus. mit Markus Börner und Jakob Stürmann) so
wie darin: Kurskorrekturen. Volksfront und »Judenfrage« in der Exilzeitung 
»Der Gegen-Angriff« 1933–1936, S. 337–358. 

René Kluge ist wissenschaftlicher Mitarbeiter im Bundestag, Lehrbeauf
tragter an der FH Magdeburg und Berater für Betriebsräte. Er beschäftigt 
sich sowohl theoretisch als auch praktisch mit Fragen des betrieblichen Ak
tivismus. Zudem arbeitet er an einem Dissertationsvorhaben zur Rezeption 
Hannah Arendts in Taiwan und China. Zuvor studierte er Philosophie und 
Chinastudien an der Freien Universität Berlin. Er publiziert regelmäßig zu 
Fragen der betrieblichen Mitbestimmung in der Zeitung für sozialistische 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Anhang 

Betriebs- und Gewerkschaftsarbeit express sowie gelegentlich in der Fachzeit
schrift für den Betriebsrat Arbeitsrecht im Betrieb. 

Doris Maja Krüger ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Axel Springer- 
Lehrstuhl für deutsch-jüdische Literatur- und Kulturgeschichte, Exil und 
Migration an der Europa-Universität Viadrina Frankfurt (Oder). Von 2018 bis 
2024 war sie wissenschaftliche Koordinatorin des DFG-Forschungsprojekts 
»Digitales Archiv jüdischer Autorinnen und Autoren in Berlin 1933–1945« 
(DAjAB). Seit 2024 ist sie wissenschaftliche Koordinatorin des von der Hans- 
Böckler-Stiftung geförderten Promotionskollegs »Gebrochene Traditionen? 
Jüdische Literatur, Philosophie und Musik im NS-Deutschland«. 2024 reichte 
sie ihre Dissertationsschrift über das Leben und Werk Leo Löwenthals an 
der Freien Universität Berlin ein. Publikationen u.a.: »… vor dem Grabmal in 
Dachau«. Leo Löwenthals erster Besuch in der Bundesrepublik. In: Philipp 
Lenhard (Hg.): Die Frankfurter Schule und der Holocaust. Münchner Beiträge 
zur Jüdischen Geschichte und Kultur 16 (2022), H. 2, S. 52–61; Institutsarbeit 
und War Effort. Leo Löwenthal in New York und Washington, 1934–1949. In: 
Max Beck/Nicholas Coomann (Hg.): Historische Erfahrung und begriffliche 
Transformation. Deutschsprachige Philosophie im Exil in den USA 1933–1945. 
Wien: LIT 2018, S. 179–196; »… die Praxis hat uns verlassen.« Leo Löwenthal 
im Dienste der amerikanischen Regierung zu Beginn des Kalten Krieges. 
In: Markus Börner/Anja Jungfer/Jakob Stürmann (Hg.): Judentum und Ar
beiterbewegung. Das Ringen um Emanzipation in der ersten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts. Berlin/Boston: de Gruyter 2018, S. 255–271. 

Dr. Nina Rabuza ist Universitätsassistentin am Lehr- und Forschungsbereich 
soziale Ungleichheit und außerschulische politische Bildung am Institut für 
Erziehungswissenschaften der Universität Innsbruck. Publikationen u.a.: Ver
räumlichte Erinnerung. Die Grenzen der Darstellung nationalsozialistischer 
Gewalt am Modell der KZ-Gedenkstätte Dachau. Frankfurt a.M.: Campus 
2023; Das »geheime Signal des Kommenden«. Pädagogische Zeitverhältnisse 
in Walter Benjamins ›Programm eines proletarischen Kindertheaters‹. In: 
Jahrbuch für Historische Bildungsforschung. Bd. 29 (Schwerpunkt: Tempo
ralitäten. Zur Geschichte des Verhältnisses von Erziehung, Zeit und Zeiten). 
Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt 2024, S. 93–112; Die Dialektik des Subjekts 
in der Kritischen Theorie. In: Susann Köppl/Johann Lang/Karen Koch (Hg.): 
Spannungsverhältnis Subjekt? Berlin: Universitätsverlag der TU Berlin 2014, 
S. 59–79 (zus. mit Martin Mettin). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autorinnen und Autoren 271 

Anna-Sophie Schönfelder ist wissenschaftliche Mitarbeiterin im Forschungs
projekt »Zwischen Minderheitenschutz und Versicherheitlichung: Die Her
ausbildung der Roma-Minderheit in der modernen europäischen Geschichte« 
am Lehrstuhl für Politische Theorie und Ideengeschichte der Justus-Liebig- 
Universität Gießen. Seit 2014 lehrt sie politische Theorie und Ideengeschichte 
an verschiedenen Universitäten. Zudem war sie von 2014 bis 2019 wissen
schaftliche Mitarbeiterin im Forschungsprojekt »Marx und die ›Kritik im 
Handgemenge‹. Zu einer Genealogie moderner Gesellschaftskritik« an der 
Universität Osnabrück. Publikationen u.a.: Wahrheit und Revolution. Stu
dien zur Grundproblematik der Marxʼschen Gesellschaftskritik. Bielefeld: 
transcript 2020 (zus. mit Matthias Bohlender und Matthias Spekker); Kritik 
im Handgemenge. Die Marx’sche Gesellschaftskritik als politischer Einsatz. 
Bielefeld: transcript 2018 (hg. zus. mit Matthias Bohlender und Matthias Spek
ker); Gesellschaftstheorie unter Spannung: Karl Marx und die Revolution. In: 
Deutsches Historisches Museum (Hg.): Karl Marx und der Kapitalismus. 
Darmstadt: Wbg Theiss 2022, S. 85–94. 

Georg Spoo ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Arbeitsbereich Klassische 
deutsche Philosophie und ihre Rezeption an der Albert-Ludwigs-Universität 
Freiburg. Publikationen u.a.: Johann Gottlieb Fichte: Lectures on Logic and 
Metaphysics. A Comprehensive Introduction to Philosophy (1797). London: 
Bloomsbury (im Erscheinen; hg. zus. mit Marco Dozzi); Fichtes Kritik an Idea
lismus und Realismus (1793–95). In: Fichte-Studien. Bd. 51 (2022), S. 180–203; 
Revolution und Geschichtsphilosophie. Zum Begriff der Kritik beim frühen 
und beim späten Marx. In: Dialectus. Revista de Filosofia. Dossiê Conexão 
Hegel-Marx: Novas Leituras. 2020, S. 202–218. 

Prof. Dr. Gareth Stedman Jones ist Professor of the History of Ideas an der 
Queen Mary University of London und History Fellow am King’s College in 
Cambridge. Zudem war er Professor of the History of Political Thought an der 
University of Cambridge. Publikationen u.a.: Karl Marx. Greatness and Illusi
on. Cambridge, Massachusetts: The Belknap Press of Harvard University Press 
2016; The 1848 Revolutions and European Political Thought. Cambridge: Cam
bridge University Press 2018 (hg. zus. mit Douglas Moggach); Languages of 
Class. Studies in English Working Class History, 1832–1982. Cambridge: Cam
bridge University Press 1983. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Anhang 

PD Dr. Nenad Stefanov ist wissenschaftlicher Mitarbeiter im DFG-Projekt 
(eigene Stelle) »Belgrad und Zemun als historischer Mobilitätsraum zwischen 
zwei Imperien, 1739–1878« an der Universität Leipzig. Zuvor war er wissen
schaftlicher Koordinator des Interdisziplinären Zentrums für transnationale 
Grenzforschung »Crossing Borders – Border Crossings« an der Humboldt- 
Universität zu Berlin. Zudem vertrat er Professuren für Osteuropäische bzw. 
Ost- und Südosteuropäische Geschichte in München, Wien und Leipzig. 
Publikationen u.a.: »Dialektische Phantasie« unter Bedingungen autoritärer 
Herrschaft. Die philosophische Sommerschule auf der Adria-Insel Korčula, 
1964–1974. In: Hannes Grandits/Holm Sundhaussen (Hg.): Die 1960er Jah
re in Jugoslawien. Wiesbaden: Harrassowitz 2013, S. 157–184; The Secrets 
of Titograd in 1989. On Entanglements and Fragile Networks between the 
Intellectuals of West Germany and Socialist Yugoslavia. In: Zeitschrift für 
Balkanologie. Bd. 50, Nr. 1 (2014), S. 61–79; Die Erfindung der Grenzen auf 
dem Balkan. Von einer spätosmanischen Region zu nationalstaatlichen Peri
pherien: Pirot und Caribrod 1856–1989. Wiesbaden: Harrassowitz 2017; The 
Balkan Route: Historical Transformations From Via Militaris to Autoput. 
Berlin/Boston: de Gruyter 2021 (hg. zus. mit Florian Riedler). 

Dr. Jakob Stürmann ist wissenschaftlicher Mitarbeiter im Internationalen 
Graduiertenkolleg »Belongings. Jewish Material Culture in 20th Century 
Europe and Beyond« an der Universität Leipzig. Publikationen u.a.: Mission 
»Eynikayt«. Die Welttournee des Jüdischen Antifaschistischen Komitees 1943. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2024; Osteuropäisch – jüdisch – sozia
listisch. Untersuchung einer vergessenen Berliner Exilgruppe der Weimarer 
Republik. Berlin/Boston: de Gruyter 2022; Judentum und Arbeiterbewegung. 
Das Ringen um Emanzipation in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. 
Berlin/Boston: de Gruyter 2018 (hg. zus. mit Markus Börner und Anja Jungfer) 
sowie darin: Die Auslandsvertretung des sozialdemokratischen jüdischen 
Arbeiterbunds der Sowjetunion im Berlin der Weimarer Republik, S. 64–80 
und Jack Jacobs: Auf ein Neues: Juden und die Linke, S. 7–31 (übers. zus. mit 
Doris Maja Krüger). 

Miao Tian ist Doktorandin der Soziologie am Institut für Sozialforschung an 
der Goethe-Universität Frankfurt (Main). Ihre Forschung fokussiert die Indus
triesoziologie und die Arbeitsbeziehungen in China. Publikationen u.a.: Legal 
Resistance with Collective Mobilisation – Patterns of Chinese Labour Protest 
in the 2010s. In: Journal für Entwicklungspolitik 35 (2019), H. 4, S. 63–85; Chi

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autorinnen und Autoren 273 

na’s Automotive Industry. Structural Impediments to Socio-economic Reba
lancing. In: International Journal of Automotive Technology and Management 
15 (2015), H. 3, S. 244–267 (zus. mit Boy Lüthje). 

Prof. Dr. Dr. h. c. Marcel van der Linden ist Senior Research Fellow und ehe
maliger Forschungsdirektor des Internationalen Instituts für Sozialgeschich
te (IISG) in Amsterdam, Vorstandsmitglied der Internationalen Marx-Engels- 
Stiftung (IMES) und Mitherausgeber der Historical Materialism Book Series. 
Publikationen u.a.: Western Marxism and the Soviet Union. A Survey of Critical 
Theories and Debates Since 1917. Leiden: Brill 2007; Workers of the World. Es
says toward a Global Labor History Leiden: Brill 2008; The Worldwide Web of 
Work. London: UCL Press 2023. Zudem ist er Herausgeber der zweibändigen 
The Cambridge History of Socialism. Cambridge: Cambridge University Press 
2023. 

Dr. Christine Zunke ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Phi
losophie der Carl von Ossietzky Universität Oldenburg und Leiterin der 
Forschungsstelle Kritische Naturphilosophie. Publikationen u.a.: Dialektik des 
Lebendigen. Bielefeld: transcript 2023; Wenn das Schubladendenken klemmt: 
Aufklärerische Vernunft zwischen Kontrollkomplex und Unverfügbarkeit. In: 
Tobias Heinze/Martin Mettin (Hg.): »Denn das Wahre ist das Ganze nicht …« 
Beiträge zur Negativen Anthropologie Ulrich Sonnemanns. Berlin: Neofelis 
2021, S. 387–398; Die Materialisierung der Psyche. Neurophysiologie als Spie
gel entfremdeter Gesellschaft. In: Inga Anderson/Sebastian Edinger (Hg.): 
Psychotherapie zwischen Klink und Kulturkritik. Reflexionen einer Kultur des 
Therapeutischen. Gießen: Psychosozial 2021, S. 41–64; Der Stachel des Sub
jekts. In: Michael Städtler (Hg.): Kritik und System. Erkenntnistheoretische 
Grundlagen kritischer Theorie. Springe: zu Klampen 2020, S. 103–121. 

Dr. Robert Zwarg ist Philosoph und Übersetzer. Nachdem er als wissenschaft
licher Mitarbeiter am Leibniz-Institut für jüdische Geschichte und Kultur – 
Simon Dubnow, am Deutschen Literaturarchiv Marbach und an der Interna
tionalen Psychoanalytischen Universität Berlin gearbeitet hat, war er 2021/22 
Gastprofessor für kritische Gesellschaftstheorie an der Justus-Liebig-Univer
sität Gießen. Derzeit arbeitet er, gefördert von der Gerda Henkel Stiftung, an 
einer Studie über Silvia Bovenschen. Publikationen u.a.: Die Kritische Theorie in 
Amerika. Das Nachleben einer Tradition. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 
2017; Widerhall. Die Dialektik der Aufklärung in Amerika. Göttingen: Vanden

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Anhang 

hoeck & Ruprecht 2023 (hg. zus. mit Sebastian Tränkle) sowie darin: Der gebro
chene Blick. Versuch über die Unverständlichkeit in der Dialektik der Aufklä
rung, S. 33–60; Aus unsicherer Distanz. Über Silvia Bovenschen. In: WestEnd. 
Neue Zeitschrift für Sozialforschung 19 (2022), H. 1, S. 155–166; sowie die Über
setzung: Andrei S. Markovits: Der Pass mein Zuhause. Aufgefangen in Wurzel
losigkeit. Berlin: Neofelis 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457832 - am 13.02.2026, 17:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Highgate Cemetery, 1956: eine Einführung
	Zu den Beiträgen
	Literaturverzeichnis

	Verortung
	Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin
	Literaturverzeichnis

	Der Begriff des Proletariats bei Karl Marx: eine Kritik
	Bestimmung des Proletariats
	Ausschluss des Lumpenproletariats
	Ausschluss der Sklaven
	Problematische Folgen
	Eine abschließende Bemerkung
	Literaturverzeichnis

	Abschied vom Proletariat: Revisionismusstreit revisited
	Elend und Revolution
	Die englische Erfahrung
	Klasse und Nation
	Schluss
	Literaturverzeichnis


	Überlieferung
	Erkenntnisversprechen in beunruhigenden Zeiten
	Spiegel der Zeit
	Suche nach Wahrheit
	Schluss
	Literaturverzeichnis

	Frostbite: Marx und Marxismus im Kalten Krieg
	Gegenwart und Zukunft in der verwalteten Welt – und eine Ehrenrettung des Kalten Krieges
	Marx‐Lektüren
	Eine Neue Linke ohne Marx
	Literaturverzeichnis

	Entfremdung auf dem Balkan
	Gesellschaftliche Voraussetzungen
	Entfremdung im Sozialismus
	Entfremdung in der jugoslawischen Praxis‐Philosophie
	Die jugoslawische Erfahrung
	Ausblick
	Literaturverzeichnis

	Marxismus in China
	Der Wandel der chinesischen ArbeiterInnenklasse
	Die Jasic‐Proteste 2018
	Aktivistischer Marxismus
	Ausblick
	Literaturverzeichnis


	Handgemenge
	Philosophie – Polemik – Revolution
	Philosophie
	Kritik der bürgerlichen Gesellschaft
	Polemik
	Revolution
	Radikale Kritik der Gesellschaft und gesellschaftliche Kämpfe
	Literaturverzeichnis

	Marxistisch, wenn auch kein Marxismus
	Philosophiekritik
	Philosophie als materialistische Deutungswissenschaft
	Über das Grau verzweifeln
	Schluss
	Literaturverzeichnis

	Zwischen Krautjunkern und Bonapartisten
	Journalismus als politischer Einsatz
	Das Zweite Kaiserreich: Ein Irrweg der historischen Entwicklung
	»Preßkampf« gegen Bonaparte
	Das »klare Prinzip« des Anti‐Bonapartismus und seine ideologietheoretischen Unkosten
	Der Einsatz im Handgemenge als selbst auferlegte Themenbegrenzung
	Literaturverzeichnis

	Wissenschaft der Ohnmacht
	Die Ohnmacht entfremdeter Subjekte
	Entfremdete Subjekte als Wissenschaftler
	Die epistemologische Wende zur Objektivität
	Das ausgeschaltete Subjekt: Wissenschaft als »Blindsehen«
	Positivismus als Wissenschaft der Ohnmacht
	Dialektik – Widersprüche denken

	Positivismus ist kein Fehler, sondern Ideologie
	Literaturverzeichnis


	Anhang
	Autorinnen und Autoren


