
Die Kategorie der morphologischen Symmetrie 
in Agrippas Magie

Manuel Bachmann

1. Auf der Suche nach einem morphologischen Denken

Die Strukturabbildungsmaschine SME (Structure-Mapping Engine) 
von Falkenhainer, Forbus und Gentner1, ein Computermodell der 
Analogiebildung, bewerkstelligt eine Analogie zwischen dem Son­
nensystem und dem Rutherfordschen Atommodell über folgende 
prädikatenlogische Repräsentationen (vgl. S. 145).

Was ermöglicht SME, zwischen zwei so heterogenen Bereichen 
wie dem Sonnensystem und dem Atommodell eine Analogie auf­
zustellen? Man muß bedenken, daß eine Fülle von Daten zur Verfü­
gung steht: Informationen über die Monde, die um die Planeten krei­
sen, über die entgegengesetzte elektrische Ladung bei Protonen und 
Elektronen, über relative Geschwindigkeiten, über die Nachbarschaft 
zu anderen Himmelskörpern, über die Zusammensetzung der Sonne 
und des Atomkerns und vieles mehr. Für die Analogie hingegen sind 
nur bestimmte Beziehungen von Bedeutung, und solche werden vom 
Programm benutzt: >zieht an<, >kreist um<, >Schwerkraft<, entgegen­
gesetztes Vorzeichens >größer< sowie die grundlegende Beziehung 
>Ursache von<. An dieser Tatsache ist auf den ersten Blick nichts Auf­
regendes zu finden. Auf den zweiten Blick muß aber erstaunen, daß 
überhaupt ein Computermodell für die Analogiebildung entwickelt 
wurde. Tatsächlich sind Analogien ins Zentrum der Kognitionswis­
senschaften gerückt. Dies geht so weit, daß der Erfolg der Forschun­
gen im Bereich Künstlicher Intelligenz daran gemessen wird, wie 
weit es gelingt, Computermodelle für Analogiebildungsprozesse zu 
entwerfen. Man verspricht sich davon Einblicke in die höchsten Fä­
higkeiten des menschlichen Geistes: der Erkenntnis und der Kreati­
vität. Vor dem Hintergrund solcher ehrgeiziger Zielsetzung wird ver-

1 B. Falkenhainer, K. D. Forbus und D. Gentner: The Structure-Mapping Engine, in: Ar­
tificial Intelligence, Bd. 41 (1990), S. 1-63.

144 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Sonnensystem

Ursache

Ursache und kreist um (Planet, Sonne)

Schwerkraft zieht an (Sonne, Planet) größer

Masse (Sonne) Masse (Planet) Masse (Sonne) Masse (Planet) größer

Temperatur Temperatur
(Sonne) (Planet)

Atommodell

Ursache kreist um (Elektron, Kern)

entgegengesetztes zieht an (Elektron, Kern) größer

Ladung (Kern) Ladung (Elektron) Masse (Kern) Masse (Elektron)

ständlich, wenn Hofstadter, der SME diskutiert, an diesem Pro­
gramm dessen Beschränktheit rügt, indem es auf passende Repräsen­
tationen angewiesen sei und nicht von selbst die übergreifende 
Struktur im Zusammenhang von Sonnensystem und Atommodell 
ausfindig machen könne. Insofern ist SME - so müssen wir hieraus 
schließen - nicht intelligent; denn die Analogie steht laut Hofstadter 
im »Zentrum der Intelligenz«, und er beklagt, daß sie bislang nur als 
»esoterischer Bestandteil des Denkens«2 galt.

Das Denken in Analogien und seine konstruktive Simulation ist 
nicht nur Zielpunkt der gegenwärtigen Kognitionswissenschaften, es 
ist eine eigenständige Erkenntnis- und Suchstrategie in den Wissen­

2 D. R. Hofstadter und die Fluid Analogies Research Group: Die FARGonauten. Über 
Analogie und Kreativität, Stuttgart 1996; S. 78, zu SME siehe S. 210-214.

Analogiedenken ^ 145

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

schaften, die sich unter dem Titel »Morphologie« etablierte - eine 
Bezeichnung, die für »Analogik«3 steht und diesen Begriff substitu­
iert. Wir sprechen hier nicht bloß von denjenigen Ansätzen, die in 
der Linguistik oder der Zoologie »morphologisch« genannt werden. 
Wir sprechen hier von der Morphologie eo ipso. Sie geht über spezi­
fische Anwendungsbereiche weit hinaus. Shurig4 zeichnet sie aus als 
knowledge tool, um unmißverständlich auf ihre eminente Bedeutung 
für den wissenschaftlichen Erkenntnisprozeß aufmerksam zu ma­
chen.

Als Begründer dieser Wissenschaft gilt Goethe, der seine natur­
wissenschaftlichen Arbeiten zu einer allgemeinen Morphologie zu­
sammenfassen wollte, indem er Formen als natürliche Entwicklungs­
gebilde zwischen Gestalt und Verwandlung beschrieb.5 Deren 
Verhältnis ist, in Goethes Worten, ein Schwanken in steter Bewe­
gung, und ihre Affinität wird nur über Analogiebildungsprozesse er­
sichtlich. Zum Erben Goethes erklärte sich Oswald Spengler mit sei­
ner Morphologie der Weltgeschichte, die beispielsweise zwischen der 
Differentialrechnung und dem dynastischen Staatsprinzip Ludwigs 
XIV., zwischen der antiken Staatsform der Polis und der euklidischen 
Geometrie oder zwischen der kontrapunktischen Instrumentalmusik 
und dem wirtschaftlichen Kreditsystem Analogien im Sinne einer 
morphologischen Verwandschaft zu entdecken meinte.6 Noch weiter 
ging der Astrophysiker Fritz Zwicky. Er entwickelte seit den 50er 
Jahren am Institute of Morphological Research (Pasadena, USA) 
morphologische Denk- und Suchstrategien in der Überzeugung, daß 
allein die Morphologie jene Wissenschaft sei, die eine adäquate 
Wirklichkeitserkenntnis ermögliche. »Morphologische Forschung 
beschäftigt sich, wie der Name schon sagt, mit der Gestalt und den 
strukturellen Eigenschaften von Problemfeldern, z. B. Feldern von 
materiellen Gegenständen [...], von Phänomenen, sowie von Feldern

3 Verwendet von H. de Witt: Analogik. Grundlagen einer Wissenschaft der Analogien, 
ihre Gesetze und ihre Anwendungen, 3 Bde., Luzern, Winterthur, Oberwil bei Zug 
1972-1983.
4 R. Shurig: Morphology - A Knowledge Tool, in: System Research, Bd. 3 (1986), 
S. 9-19.
5 Seine Fragment gebliebene Programmschrift ist: Bildung und Umbildung organischer 
Naturen, in: J. W Goethe: Naturwissenschaftliche Schriften (Gedenkausgabe der Wer­
ke, Briefe und Gespräche, Bd. 17), Stuttgart, Zürich 1949, 2. Aufl. 1964, S. 11 ff.
6 O. Spengler: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Welt­
geschichte, München 1979, S. 8.

146 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

ideeller Begriffe.«7 Sie operiert mit Feldüberdeckungen, um Gesamt­
heiten von Phänomengruppen zu erkennen, woraus sich ein neues 
Weltbild, das morphologische Weltbild, ergibt. Den Morphologen 
verstand Zwicky als »Spezialisten] des Unmöglichen«8 mit einem 
Blick für Analogien, Formenreihen, Gegenläufe und Ergänzungen.9

Das Zwicky-Programm ist der wohl deutlichste Ausdruck für 
ein aufgekommenes Unbehagen an jenen Rationalitätsstandards, die 
allein für wissenschaftlich ausgegeben werden: an der Axiomatisie- 
rung, der Klassifikation, der mathematischen Funktionalisierung. 
Das wissenschaftliche Denken will ersetzt, vertieft oder ergänzt, auf 
jeden Fall dahingehend >verbessert< werden, daß es vernetzende, pro­
zeß- und gestaltorientierte Denkstrategien entwickelt. Dies zu lei­
sten verspricht die Morphologie; um so mehr muß interessieren, auf 
welchen Denkprinzipien sie beruht. Im folgenden soll dieser Frage 
nachgegangen und gezeigt werden, daß sie letztlich nur im Rückgriff 
auf ältere, vergessene Wissenschaftskonzeptionen einer befriedigen­
den Klärung zugeführt werden kann.

2. Astrologie, Alchemie und Magie als 
morphologische Wissenschaften

Gewisse Äste der Wissenschaftsgeschichte bildeten lange vor Goethe 
das morphologische Denken aus: Astrologie, Alchemie, Magie. Lei­
der werden diese sogenannten occult Sciences, gerade weil sie in Ana­
logien denken, nach wie vor als pseudo-sciences verkannt, ohne zu 
berücksichtigen, daß vom Standpunkt klassischer Rationalitätsstan­
dards kein direkter Zugang zum morphologischen Denken zu finden 
ist. Es ist ganz natürlich, daß Astrologie, Magie und Alchemie im 
Denkraster des mathematischen Methodenideals als skurrile Projek­

7 F. Zwicky: Morphologie. Grundsätzliches über morphologische Forschung, in: Indu­
strielle Organisation, Bd. 25 (1956), S. 425-428, S. 425.
8 F. Zwicky: Entdecken, Erfinden, Forschen im morphologischen Weltbild, München, 
Zürich 1966, S. 57. Eine kürzere Fassung der gesamten Theorie findet sich in F. Zwicky: 
Morphologische Forschung - Wesen und Wandel materieller und geistiger struktureller 
Zusammenhänge, Winterthur 1959.
9 Zur eingehenden Behandlung der Morphologie als Wissenschaft, der morphologi­
schen Modelle und ihrer wichtigsten Vertreter vgl. H. Fitzek: Versionen der Morpholo­
gie. Psychologische Rekonstruktion der Lehre von Gestalt und Verwandlung in der 
Wissenschaftsgeschichte, Diss. Köln 1993.

Analogiedenken ^ 147

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

te in der Geschichte der Wissenschaften erscheinen. Leisegangs Be­
obachtung, eine bestimmte Denkform wirke, unter den Gesetzen 
einer anderen Denkform betrachtet, lächerlich10, trifft hier voll­
umfänglich zu. Obwohl die Magie, insbesondere die scientia magica 
der Renaissancephilosophie, und die modernen Naturwissenschaften 
als »Töchter desselben Stammes«11 - angeblich eines Willens zur 
Macht über die Natur - bezeichnet werden, beachtet man kaum, daß 
wir der Denkform und ihrer Gesetzmäßigkeit, die in jenen »okkul­
ten« Wissenschaften am Werk ist, lediglich ein tiefgehendes Unver­
ständnis entgegenbringen. Und sollte im Zuge der gegenwärtigen 
Aufwertung von Mythos und Mystik das Lächerliche, das diesem 
Unverständnis entspringt, in den Hintergrund treten, so ist das Inter­
esse ein museales - ganz ähnlich demjenigen, das beispielsweise ein 
Ägyptologe den ägyptischen Göttern entgegenbringt, ohne ihren 
Kult zu praktizieren -, auch wenn dieses Interesse dahingehend ent­
wickelt sein kann, daß man im Gegenstand eine echte Aufgabe der 
Zeit sieht, wie beispielsweise die analytische Psychologie in der Al­
chemie. Keine der genannten »okkulten« Wissenschaften wird als 
»Wissenschaft« im Sinne einer auch für die gegenwärtigen Wissen­
schaften in Betracht zu ziehenden Erkenntnisform eingeschätzt. Es 
handelt sich um tote Wissenschaften: »So sind [...] die Astrologie 
und die Alchemie ins Grab gesunken, nicht weil sie in anderen Wis­
senschaften mit ihrem Sachbestand aufgegangen sind - dann lebten 
sie ja noch so lebendig wie je -, sondern einfach, weil ihre Zeit 
erfüllet war, weil sich niemand, der sich ernstlich den Aufgaben sei­
ner Zeit widmete, mehr für sie erwärmte«.12 So unbestreitbar dieser 
Tatbestand ist, so entscheidend ist die Interpretation, was es heißt, 
ihre Zeit sei »erfüllt«. Gegen jeden Versuch, hier einen rational be­
gründeten Ablöseprozeß der exakten Wissenschaften von vermeint­
lichen Vorstufen zu vermuten, muß aus philosophischer Perspektive 
- und diese ist auf der Metaebene des historischen Theorienver­
gleichs allein maßgebend - eingesehen werden, daß es sich in unse­
rem Fall um eine Verdrängung ins Irrationale handelt, um einen 
historisch gewachsenen Irrationalisierungsprozeß, indem jene Wis­

10 H. Leisegang: Denkformen, Berlin 1928, S. 445-448.
11 K. Hübner: Die Wahrheit des Mythos, München 1985, S. 346.
12 A. Meyer: Das Wesen der idealistischen Biologie und ihre Beziehungen zur moder­
nen Biologie, in: Archiv für Geschichte der Mathematik, der Naturwissenschaften und 
der Technik, Bd. 11 (1929), S. 167.

148 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

senschaften einzig und allein deshalb am Baum der Erkenntnis 
abstarben, weil ihre Denkform (Rationalitätstyp) und deren Rationa­
litätsstandards im Verlauf der neuzeitlichen Wissenschaftsentwick­
lung allmählich nicht mehr verstanden wurden.

Zum Einstieg in das zugrundeliegende Kernproblem läßt sich 
diese These an einem bekannten Beispiel verifizieren: an der Metal- 
le-Planeten-Analogie, der Zuordnungsrelation zwischen den sieben 
Planeten: Saturn, Jupiter, Mars, Sonne, Venus, Merkur, Mond und 
den sieben Metallen: Blei, Zinn, Eisen, Gold, Kupfer, Quecksilber, 
Silber.13 Sie spielt insbesondere im Dreigestirn der hermetischen 
Wissenschaften: Astrologie, Alchemie, Magie eine Schlüsselrolle, 
ebenso in der neuplatonischen Philosophie und nicht zuletzt in der 
Kunst seit der Renaissance. In der Alchemie geht die Zuordnung so 
weit, daß die Planeten geradezu Synonyme für die Metalle geworden 
sind, allerdings nicht nur als Decknamen, sondern im Sinne einer 
Austauschbarkeit der hinter den Planeten und den Metallen stehen­
den Symbolkomplexe. Eine solche Permutationsbeziehung hängt da­
mit zusammen, daß die genannte Analogie innerhalb der hermeti­
schen Naturphilosophie seit hellenistischer Zeit eine kosmologische 
Achse verkörpert. Es darf deshalb nicht erstaunen, wenn aus den sie­
ben Metallen Constantin der Große den Prunktisch in der Sophien­
kirche anfertigen ließ14 oder wenn aus den sieben Metallen nach 
einer in der syrischen Übersetzung des Alchemisten Zosimos erhal­
tenen Tradition die Tore im »Tempel der sieben Planeten« bestehen, 
die als Tore der sieben Himmel aufzufassen sind.15 So fundamental 
diese Analogie für die Symbolsysteme der Astrologie, Alchemie und 
Magie wurde, so typisch ist sie als Muster für den hier in Frage ste­
henden Rationalitätstyp und für seine Prinzipien. Und um so wichti­
ger ist das Eingeständnis, daß wir diese Analogie keineswegs verste­
hen; denn sie ist

13 Nach E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. Mit einem 
Anhang zur älteren Geschichte der Metalle. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte, Berlin 
1919, S. 215, finden wir bei Pausanius in seiner Beschreibung von Hellas (um 200) den 
ältesten Beleg für einen Kanon von sieben Metallen: Blei, Kupfer, Elektron, Zinn, Eisen, 
Silber und Gold. Es sind diejenigen Metalle, die das unglaublich kalte und scharfe Was­
ser der Quelle des Styx in Arkadien aufzulösen vermag. Die Auszeichnung dieser sieben 
Metalle geht offensichtlich auf ein chemisches Phänomen zurück.
14 E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, a.a.O., S. 216.
15 R. Reitzenstein: Poimandres. Studien zur griechisch-ägyptischen und frühchristli­
chen Literatur, Leipzig 1904, S. 364.

Analogiedenken ^ 149

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

(1) keine logische oder mathematische Analogie,
(2) kein Subsumptionsverhältnis zweier verschiedenartiger 

Phänomene unter einem experimentell nachprüfbaren Ge­
setz und

(3) keine Metaphorik.
Im weiteren ist sie auch keine

(4) Homologie oder
(5) funktionale Analogie.

(1) Grundsätzlich abzuwehren ist das sich aufdrängende Mißver­
ständnis, die Planeten-Metalle-Analogie sei eine Analogie im Sinne 
der Logik oder der Mathematik. Saturn und Blei bilden keine Zuord­
nung, die über einen Analogieschluß gewonnen werden könnte, über 
einen Schluß, der vom Besonderen auf ein anderes Besonderes führt. 
Im Analogieschluß wären Saturn und Blei deshalb einander zugeord­
net, weil eines dem anderen mehr oder weniger gleichartig ist und 
sich infolgedessen in einer bestimmten Hinsicht gleich verhält. Letz­
teres mag zwar durchaus mitgedacht werden, ist aber keineswegs der 
Grund, geschweige denn die hinreichende Bestimmung der fragli­
chen Analogie. Es ist auch nicht so, daß eine strukturelle Analogie 
zwischen zwei Relationssystemen - den Relationen der Planeten un­
tereinander und den Relationen der Metalle untereinander - vorläge, 
also Saturn und Sonne in einer ähnlichen Relation stünden wie Blei 
und Gold; denn von einer Wandlung des einen Planeten in einen 
anderen, wie sie im alchemischen Transmutationsprozeß den Metal­
len widerfährt, kann keine Rede sein, es sei denn, es handle sich um 
eine Wandlung derselben, sowohl in den Planeten als auch in den 
Metallen liegenden Kräfte oder Geister. Nur bestünden in diesem Fall 
einer Koinzidenz der beteiligten Faktoren keine zwei parallelen Rela­
tionssysteme mehr, die in einer strukturellen Analogie zueinander 
stünden. Ebensowenig geht es um Proportionsverhältnisse zwischen 
den Planeten und den Metallen, die mathematisch analog sind; denn 
die Zuordnung von Proportionen zu Planeten und Metallen - in 
Form magischer Zahlenquadrate bekannt16 - ist bereits Resultat des 
hier in Frage stehenden Analogiedenkens und nicht dessen Instru­
ment.

16 Vgl. als neuere Untersuchung zum Problem der magischen Zahlenquadrate V. Kar- 
penko: Between Magic and Science: Numeral Magic Squares, in: Ambix, Bd. 40 (1993),
S. 121-128.

150 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

(2) Wir haben es auch nicht mit einem Subsumptionsverhältnis 
zweier verschiedenartiger Phänomene unter ein experimentell nach­
prüfbares Gesetz zu tun, wie beispielsweise beim Fall eines Apfels 
vom Ast und der Bewegung des Mondes, die beide derselben Natur­
gesetzmäßigkeit unterstehen, nämlich der Newtonschen Gravitati­
onsgleichung. Die Zuordnung Planet-Metall beschreibt innerhalb 
des hermetischen Theorierahmens zwar eine Art von Naturgesetz, 
besitzt also einen ähnlichen Status wie die Newtonsche Gravitations­
gleichung innerhalb der klassischen Physik, jedoch läßt sich für sie 
keine Formel, keine mathematische Funktion angeben.

(3) Wenn es sich weder um eine logische Analogie handelt noch 
um die Relation verschiedenartiger Phänomene unter demselben Ge­
setz, so könnte man die Relation zwischen Saturn und Blei als meta­
phorische Ausdrucksweise verstehen, in erster Linie als Allegorie. 
Unbestreitbar liegt Metaphorik vor, aber keine rhetorische. Um Me­
taphorik handelt es sich insofern, als eine Art von Übertragung statt­
findet, jedoch fungiert die Übertragung nicht als Bild, das etwas an­
deres meint, als was es in erster Bedeutung sagt. Hier wird keine 
Bedeutung von einem Zeichenkomplex auf einen anderen übertra­
gen, sondern zwischen der Substanz x und der Substanz y eine onto­
logische Relation aufgestellt. Insofern handelt es sich um ein p,exa- 
^epetv ohne metaphorische Funktion.

Was bei dieser Übertragungsrelation vorliegt, ist vielmehr eine 
qualitative Entsprechung, eine morphologische Symmetrie zweier 
Gegenstandsklassen. In dieser Bezeichnung seien andere Termini 
wie >Analogie< eingeschlossen und zugleich ersetzt, um die angeführ­
ten Mißverständnisse zu vermeiden. Das Adjektiv >morphologisch< 
darf allerdings nicht dazu verführen, auf die Kategorien der verglei­
chenden Morphologie, wie sie im 19. Jahrhundert in der Biologie 
ausgebildet wurde, zurückzugreifen. Zugrunde liegt der morphologi­
schen Symmetrie weder (4) eine Homologie noch (5) eine funktiona­
le Analogie. Saturn und Blei sind nicht deshalb einander zugeordnet, 
weil sie, wie die Flügel der Insekten mit den Körperanhängen der 
Ringelwürmer, desselben Ursprungs wären. Ebensowenig sind Sa­
turn und Blei ihrer Funktion nach analog, wie die Flügel der Insekten 
zu den Flügeln der Flugsaurier. Obgleich diese Aspekte nicht aus­
geschlossen sein müssen, sind sie nicht hinreichend, um die qualita­
tive Entsprechung zwischen den Metallen und den Planeten zu be­
gründen, ja sie sind, wie sich im folgenden herausstellen wird, sogar 
völlig unzureichend. Die morphologische Symmetrie von Saturn und

Analogiedenken W 151

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Blei reicht tiefer als eine Homologie oder funktionale Analogie. Letz­
teres sind kategoriale Rudimente eines älteren morphologischen 
Denkens, dessen Prinzipien ebenso komplex wie unbekannt sind 
und deshalb irrational anmuten.

Indessen, besitzt die morphologische Symmetrie Prinzipien, 
mithin eine innere Gesetzmäßigkeit, dann muß sich diese strukturell 
beschreiben lassen. Hierbei können wir zwischen zwei Ansätzen 
wählen:

(1) Die strukturelle Gesetzmäßigkeit läßt sich auf ihre Logik 
untersuchen - im Sinne einer formalen Logik, die in einem System 
axiomatisiert wird. Eine formale Logik abstrahiert vollständig auf 
eine Struktur, deren Abbildbarkeit höchsten Allgemeinheitsgrad be­
sitzt und die gegenüber der Materie indifferent bleibt. Kant, der den 
Terminus »formale Logik« prägte, definiert ihn folgendermaßen: 
»Eine allgemeine, aber reine Logik, hat es also mit lauter Prinzipien 
a priori zu tun, und ist ein Kanon des Verstandes und der Vernunft, 
aber nur in Ansehung des Formalen ihres Gebrauchs, der Inhalt mag 
sein, welcher er wolle.«17 Auf unsere Fragestellung angewandt, be­
deutet dies: Abstrahiert wird auf eine Struktur von Prinzipien, wel­
che die morphologische Symmetrie insofern betreffen, als das 
sprachliche Zeichensystem, mittels dessen die morphologische Sym­
metrie formuliert wird, gewisse logische Elemente aufweist und mit 
bestimmten logischen Funktionen arbeitet. Eine logische Analyse der 
morphologischen Symmetrie würde, die »Prinzipien des Verstandes« 
wie Junktion und Negation im Blick, auf eine rein formale Theorie 
des Zeichensystems und seiner Operationsregeln hinauslaufen - auf 
die Gefahr hin, daß der Gegenstand: das morphologische Zeichen­
system einerseits und die formalen Mittel der Analyse andererseits 
in ein Mißverhältnis geraten. Es steht nämlich zu vermuten, daß 
ausschließlich formallogische Parameter nicht hinreichen, weil die 
morphologische Symmetrie nicht in einer rein formalen Struktur 
aufgeht.

(2) Angesichts solcher Vorbehalte gegenüber einem rein formal­
logischen Ansatz bietet sich ein anderer an: der kategorialana- 
lytische. Er zielt auf eine materiale Struktur, die sich in einem 
bestimmten Kategoriensystem und seinen Kohärenzgesetzen nieder­
schlägt. Dem rein formallogischen Ansatz zur Analyse des Denkens

17 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 53 B 77.

152 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

stellte auch Kant eine »transzendentale Logik«18 entgegen, die auf die 
Aufstellung und Funktionsanalyse von Kategorien abzielt. Eine Ka­
tegorie ist mehr als eine bloß formale Funktion wie Junktion oder 
Negation, sie ist ein materiales Einheitsprinzip in der Synthesis des 
Mannigfaltigen. Materiale Einheitsprinzipien bedeuten näherhin, 
daß Kategorien nicht weiter zurückführbare, irreduzible Grund­
muster der Wirklichkeit bilden. Weil Gliederungen, Grundzüge und 
Verhältnisse der Welt die Form von Kategorien annehmen, spricht - 
über Kant hinaus - Nicolai Hartmann von ihnen als »den strukturel­
len Fundamenten der realen Welt«19. Und insofern die morphologi­
sche Symmetrie eine solche Gliederung der Welt vornimmt, einen 
Grundzug und bestimmte Verhältnisse der Welt beschreibt, beinhal­
tet sie bestimmte Kategorien. Für unsere Zwecke genügt deshalb der 
Hinweis, daß für die Analyse der morphologischen Symmetrie der 
kategorialanalytische Ansatz zweierlei verfolgt: zum ersten die Be­
nennung der vorausgesetzen Kategorien und zum zweiten die Anga­
be der Relationen, in welchen diese Kategorien zueinander stehen: 
deren Positions- und Kohärenzgesetze. Erreicht man diesen Punkt, 
dann kann man wieder von einer Logik der morphologischen Sym­
metrie sprechen, da sie, auf eine Kategorienlogik gebracht, auch for­
mallogische Strukturen beinhaltet. In diesem Sinne ergänzt der ka­
tegorialanalytische Ansatz einen möglichen formallogischen nicht 
nur, sondern überlappt sich auch mit ihm.

Zum gesuchten Kategoriensystem gelangt man, wenn man den 
morphologischen Objektbegriff untersucht. Dabei wird sich zeigen, 
daß die morphologische Symmetrie sich nur dann einem rationalen 
Verständnis erschließt, wenn man sie selbst als eine eigene Kategorie 
anerkennt, die im Platonisch-Kantischen Kategoriensystem von 
Quantität, Qualität, Relation und Modalität, das die abendländische 
Denkgeschichte maßgeblich prägte, nicht mitenthalten ist.

3. Zwei Typen der morphologischen Symmetrie

Für die Vermutung, es handle sich bei der morphologischen Sym­
metrie um eine eigene (und unbekannte) Kategorie, ist ein Blick 
auf deren Anwendungsformen aufschlußreich. Die morphologische

18 A.a.O., A 50 ff. B 74ff.
19 N. Hartmann: Der Aufbau der realen Welt, 3. Aufl. Berlin 1964, S. V.

Analogiedenken ^ 153

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Symmetrie zwischen den Planeten und den Metallen steht nicht al­
lein da. In der Alchemie ist ebenso die Zuordnung der Zodiakal- 
zeichen zu den Stufen des alchemischen Prozesses wichtig. Die Melo- 
thesia, die Astrobotanik, die Geomantie und insbesondere die auf 
dem Boden von Magie, Astrologie und neuplatonischer Kosmologie 
gewachsene Signaturenlehre bieten ein Mikro- und Makrokosmos 
umspannendes Netz morphologischer Symmetrien. Angesichts der 
Fülle morphologischer Symmetrien, die die verschiedenen Diszipli­
nen des morphologischen Denkens zum Gegenstand haben, stellt 
sich die Frage, ob sich hier typologische Unterscheidungen anstellen 
lassen. Als Kriterien einer Typologie bieten sich mehrere Möglich­
keiten an:

- nach dem Umfang bzw den Stellenwerten der Symmetrie­
relation20,

- nach den Relata der Relation: Planeten, Metalle, innere Orga­
ne, Zeitabschnitte usw.,

- nach den Parametern der Relation, wie Raum, Zahl oder ge­
netische Verwandtschaft.

Der kategorialanalytische Ansatz zielt auf die Parameter der Re­
lation, hinsichtlich derer wir zwei Grundtypen morphologischer 
Symmetrie ausmachen können:

(1) den Isomorphie-Typ, den wir überall dort antreffen, wo die 
morphologische Symmetrie vorwiegend in einer Ähnlichkeit der 
Gestalt, der Eigenschaften oder einer zugrundeliegenden Struktur 
besteht. So beziehen sich die sieben Metalle, wie Haage21 zum Ent­
sprechungsdenken der Alchemie anmerkt, nach Maßgabe ihres Aus­
sehens auf die sieben Planeten - unter anderem aufgrund ihrer ähn­
lichen Farbe: Blei und Saturn blinken ähnlich matt, das Mondlicht 
erscheint silbrig, das Sonnenlicht - je nach Tageszeit und Wetter­

20 B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, in: I. Merkel und A. G. Debus 
(Hrsg.): Hermeticism and the Renaissance. Intellectual History and the Occult in Early 
Modern Europe, Washington 1988, S. 265-292, hat eine Typologie nach dem Umfang 
vorgenommen, indem er die Analogien nach Attribution, Distribution und Assimilation 
unterscheidet. In Vickers Typologie repräsentierte die Analogie zwischen Planeten und 
Metallen eine Attribution, eine zweistellige Zuordnung zweier eng begrenzter Bereiche, 
die Distribution die Erweiterung dieser Relation um weitere Stellenwerte wie die Zu­
ordnung der Planeten und der Metalle zu den inneren Organen des Menschen, die 
Assimilation schließlich die Aufstellung ganzer Entsprechungssysteme, in die alles und 
jedes eingeordnet wird.
21 B. D. Haage: Alchemie im Mittelalter. Ideen und Bilder - von Zosimos bis Paracelsus, 
Zürich, Düsseldorf 1996, S. 27.

154 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


läge - goldig. Daß solche sozusagen empirisch überprüfbaren Ähn­
lichkeiten für die Metalle-Planeten-Relation ausschlaggebend sind, 
zeigt sich nicht zuletzt daran, daß ausgerechnet Saturn, Sonne und 
Mond seit altersher konstante Zuordnungen zu Blei, Gold und Silber 
besitzen, währenddessen die anderen Planeten in der Reihe der Me­
talle schwanken:

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

(Aufstellung nach Lippmann)22

Quelle Saturn Jupiter Mars Sonne Venus Merkur Mond
Celsus
150 n. Chr.

Blei Bronze
(Kupfer?)

Misch­
metall
x^ä^a

Gold Zinn Eisen Silber

Vettius Valens
2. Jh.

Blei Zinn Eisen Gold Kupfer Elektron Silber

Scholiast zu Pindars
»Isthmischen
Siegesgesängen«

Blei Elektron Eisen Gold Kupfer Zinn Silber

Olympiodor nach 
Proklos 6. Jh.

Blei Elektron Eisen Gold Kupfer Zinn Silber

Stephanos von 
Alexandria 7. Jh.

Blei Zinn Eisen Gold Kupfer Queck­
silber

Silber

Steinbuch des 
Aristoteles

Blei Messing
(Bronze?)

Eisen Gold - Elektron Silber

syrisches Buch 
»causa causarum«

Blei Zinn Eisen Gold Kupfer Elektron Silber

arabische
Aufstellung um 900

Blei Zinn Eisen Gold Kupfer - Silber

spätere arabische 
Überlieferung

Blei Zinn Eisen Gold Kupfer Queck­
silber

Silber

Man kann diese Konstanten und Varianten der Metalle-Planeten-Re- 
lation allerdings auch anders lesen. Im 17. Jahrhundert bemerkte der 
dänische Alchemist Borrichius (1626-1690) - obwohl selbst ein lei­
denschaftlicher Verteidiger der Hermetik und ihrer Legende einer 
uralten autenthischen Überlieferung -, daß von Anfang an keine Ei­
nigkeit bei der Verteilung geherrscht hätte.23 Und auch der Alche­
miehistoriker Lippmann schränkt ein, »betreff der 7 Metalle selbst,

22 E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, a.a.O., S. 217.
23 [O. Borrichius:] Olai Borrichii, Medicii Regii, Et In Academia Hafn. Prof. Publ. De 
Ortu, Et Progressu Chemiae, Dissertatio, Hafniae, Typis Matthiae Godicchenii, Sump- 
tubus Petri Haubold, Reg. Acad. Bibl. Anno 1668, S. 29.

Analogiedenken ^ 155

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

sowie ihrer Zugehörigkeit zu den einzelnen Planeten bleiben man­
nigfache Zweifel bestehen«24. Volhards Vermutung, es handle sich 
um eine Art Rangordnung nach Art und Verwendbarkeit der Metal­
le25, weist er als unhaltbar zurück. Und was die Zuordnung selbst 
betrifft, so ist Lippmann der erste, der die Zuordnungen außer 
Sonne = Gold und Mond = Silber für »nicht ohne weiteres begreif- 
lich«26 erklärt. Dahinter steckt ein echtes Sachproblem. Entweder 
sind es gerade die sinnlichen Isomorphien, die auf Mehrdeutigkeiten 
führen, oder aber in der Metalle-Planeten-Symmetrie herrschen 
noch andere Zuordnungsgesetze, die unter Umständen mit den sinn­
lichen Ähnlichkeiten in Konkurrenz treten, jedenfalls aber dieses 
Kriterium mit weiteren überlagern. Tatsächlich gibt es neben dem 
Isomorphie-Typ
(2) den Metamorphie-Typ, in welchem eine Entsprechung jenseits 
der sichtbaren Gestalt oder der augenfälligen Eigenschaften gedacht 
ist, eine merkwürdige >unähnliche Ähnlichkeit« Alle Formen der 
Metamorphose gehören hierher, in deren Resultat sich der Anfangs­
zustand bis zur Unkenntlichkeit weiterentwickelt. Bezüglich dieses 
Typs besteht nun ein tiefgründiges Verständnisproblem. Es gibt 
nämlich keine Struktur, die sich in der Metamorphose durchhält 
und bloß modifiziert, um eine Symmetrie zwischen den Relata 
und m2 herstellen zu können. Hier stoßen wir auf die Exotik des 
morphologischen Denkens, genauer: auf den kategorialen Komplex 
der Metamorphose, der ohne die Kategorien von Struktur und Mo­
dus oder von Substanz und wechselnder Eigenschaft funktioniert. 
Historisch sehr alte Beispiele der morphologischen Symmetrie - aus 
den griechischen Zauberpapyri, die im 3. Jahrhundert in Ägypten 
geschrieben wurden - repräsentieren bereits den Metamorphie-Typ, 
wie eine Aufstellung von Instanzen in einem Heptaschema, ein »Un­
terwerfungsmittel des Apoll«27:

24 E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. Mit einem Anhang 
zur älteren Geschichte der Metalle. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte, Berlin 1919, 
S. 215.
25 J. Volhard: Zur Geschichte der Metalle, Leipzig 1897, S. 17f., entwickelt die Hypo­
these, »die planetare Benennung der Metalle repräsentiere eine alchemistische Syste­
matik, die den Adel der Metalle mit der Entfernung der Planeten von der Sonne in 
Parallele setzt.«
26 E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, a. a. O., S. 217.
27 K. Preisendanz: Papyri Graecae Magicae - Die griechischen Zauberpapyri. Bd. 2, 
Leipzig, Berlin 1931, P. X, Kol II, 41-49, S. 53.

156 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Sieben Vokale Zaubernamen Erzengel Gottesnamen

aB^iouw xux' Michael VUOBU
B^iouwa Xnßaynx Raphael VUXIBU
^louwaB ßaxax^x' Gabriel amxh
iouwaB^ ßaxa^ixnx' Suriel gBXBU
ouwaB^i ßa^aßax^x' Zaziel 'Iao
uwaB^io ßaö^xo^wB' Badakiel Sabaoth
waB^iou ßaivxwwwx' Syliel Adonai

In dieser Tafel besteht eine morphologische Symmetrie zwischen den 
in vier Kolumnen nebeneinander als »heilige Namen« genannten 
sieben Vokalen in sieben Abänderungen, sieben Zaubernamen, sie­
ben Erzengeln und sieben Gottesnamen. Worin genau diese morpho­
logische Symmetrie besteht, ist nicht sichtbar, gibt es doch keine 
Struktur, die sich in den vier Kolumnen iterieren oder modifzieren 
würde - außer der Tatsache, daß Buchstaben scheinbar spielerisch zu 
klingenden Namen aufgereiht werden. Über diese Tatsache hinaus 
findet sich kein Kriterium, die jeweils bestimmte Verknüpfung der 
Namen und der sieben Vokale vorzunehmen, selbst wenn man in 
Rechnung stellt, daß in den sieben Vokalen die sieben Planeten ver­
ehrt wurden. Übrig bleibt als einziges Prinzip das Übertragen ohne 
einheitliche Struktur, der Übergang von den Vokalen zu den Zauber­
namen, Erzengeln und Gottesnamen: der bloße Stellenwechsel.

3. Agrippas morphologisches Matrizensystem

Um die morphologische Symmetrie hinsichtlich beider Typen näher 
zu untersuchen, sei auf das von Heinrich Cornelius Agrippa 
(1486-1535) zusammengestellte Matrizensystem zurückgegriffen, 
wie es in seiner Occulta philosophia28 niedergeschrieben ist. Auf die­
ses Werk fiel die Wahl aus zwei Gründen:

28 H. C. Agrippa ab Nettesheim: De occulta philosophia, hrsg. und erl. von K. A. No­
wotny, Graz 1967 (mit einer umfangreichen Sammlung von Materialien zum gesamten 
Komplex der Renaissance-Magie). C. Agrippa: De occulta philosophia libri tres, hrsg. 
von V. Perrone Compagni, © 1992 by E. J. Brill, Leiden, New York, Köln (Studies in 
the History of Christian Thought, Bd. 48) [abgekürzt: Occulta Philosophia].

Analogiedenken ^ 157

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

(1) Agrippa entwirft hier ein Wissenschaftsprogramm, das die 
Magie zur höchsten Wissenschaft erhebt. Die scientia magica ist 
von altersher eine eigenständige Wissenschaft; um ihre Aufgaben­
stellung bei Agrippa präzis auf den Begriff zu bringen, muß man sie 
als Wissenschaft von den morphologischen Symmetrien charakte- 
risieren.29 Was die Magie zum Gegenstand hat, sind die Ähnlichkei­
ten, Gestaltverwandtschaften und strukturellen Entsprechungen der 
Welt. Mit einem Wort: sie ist nichts anderes als eine morphologische 
Wissenschaft. So sagt Agrippa über sie:
»Unde, o cupiens qui in hoc studio operari affectas, considerare debes quod 
unaquaeque res movet et convertit ad suum simile et inclinat ad seipsum se- 
cundum totum posse suum tam in proprietate, scilicet in virtute occulta, 
quam in qualitate, scilicet virtute elementali [• • .]«30

(2) In De occulta philosophia trägt Agrippa die wichtigsten Theorien 
der Magie seiner Zeit zusammen. Er stützt sich auf Trithemius, auf 
die spirituelle Magie eines Ficino, auf die Exaltation der Magie als 
absoluta consummatio der Philosophie bei Pico und dessen Genea­

29 Als reine Kausalitätstheorie interpretiert sie W.-D. Müller-lahncke: Magie als Wis­
senschaft im frühen 16. Jahrhundert. Die Beziehungen zwischen Magie, Medizin und 
Pharmazie im Werk des Agrippa von Nettesheim (1486-1535), Diss. Marburg 1973, bes. 
S. 113. Agrippas Magie ist in der philosophischen Forschung kaum bearbeitet (schon gar 
nicht unter dem Gesichtspunkt von Analogie und Morphologie), wie ein Blick auf wei­
tere Untersuchungen lehrt: E. Hahn: Die Stellung des Agrippa von Nettesheim in der 
Geschichte der Philosophie, Diss. Leipzig 1923; P. Zambelli: Agrippa von Nettesheim, 
in: Archivio di filosofia, Bd. 1 (1955), S. 108-162; C. G. Nauert: Magic and Scepticism 
in Agrippas' Thought, in: Journal of the History of Ideas, Bd. 18 (1957), S. 161-182; 
C. G. Nauert: Agrippa in Renaissance Italy: the Esoteric Tradition, in: Studies in the 
Renaissance, Bd. 6 (1959), S. 195-222; F. R. Warner: Das Gedankengebäude des Agrip­
pa von Nettesheim, in: Antaios, Bd. 5 (1963), S. 122-142; R. Schmitz: Magie und Sub­
stanz bei Agrippa von Nettesheim, in: Hippokrates, Bd. 35 (1964), S. 694-752; C. G. 
Nauert: Agrippa and the Crisis of Renaissance Thought, Urbana 1965; W. Schrödter: 
Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia, Auswahl, Einleitung und Kommentar, 
Remagen 1967; K. Goldammer: Dergöttliche Magierund die Magierin Natur. Religion, 
Naturmagie und die Anfänge der Naturwissenschaft vom Spätmittelalter bis zur Re­
naissance, mit Beiträgen zum Magie-Verständnis des Paracelsus, Stuttgart 1991.
30 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 15, S. 114 (»Wer deshalb in diesem Gebiete des Wis­
sens etwas zu leisten wünscht, der muß vor allem im Auge haben, daß eine jede Sache 
nach ihrem ganzen Vermögen, sowohl in ihrer Eigentümlichkeit oder verborgenen 
Kraft, als in ihrer Beschaffenheit oder elementarischen Kraft, sich zu dem ihr Ähnlichen 
kehrt und es zu sich zieht.« Übersetzung nach der Ausgabe: H. C. Agrippa von Nettes­
heim: Die magischen Werke, hrsg. von K. Benesch, 4. Aufl. Wiesbaden 1997 [abgekürzt: 
Werke], S. 43.

158 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

logie der Eingeweihten, besonders auch auf die von Reuchlin aus­
gearbeitete kabbalistische Magie. Von Reuchlin läßt er sich zur 
Dreiteilung der Magie inspirieren, und zwar in die Disziplinen der 
Elementarmagie, Astralmagie und zeremoniellen Magie. Die im fol­
genden zu untersuchenden Sympathiereihen, Analogien bzw. mor­
phologischen Symmetrien schöpft er aus dem arabischen Werk Pica- 
trix, aus Ficino und Giorgi. Was Agrippa aber über seine Vorbilder 
hinaus direkt in Angriff nimmt, ist eine durchgehende wissenschaft­
liche Rationalisierung der Magie. Obwohl das Werk eher einer losen 
(und zum Teil redundanten) Ideensammlung als einem System 
gleicht, ist die Absicht erkennbar, den Aufbau des Universums zu 
skizzieren, nicht zuletzt, um die Magie zur Lösung aller wichtigen 
Probleme der Naturphilosophie kompetent zu machen, dem Men­
schen seinen Ort in der Welt zuzuweisen und - ganz auf der Linie 
der rationalen Magie-Konzeption - durch magisches Wissen seine 
Möglichkeiten bis zur Herrschaft über Kosmos und Gott zu steigern. 
Dies geschieht dadurch, daß die Struktur der morphologischen Sym­
metrie zum universalen Deutungsschlüssel verabsolutiert wird.

Die Grundlinien des Systems bilden vier Theorieteile:

(1) Agrippa arbeitet mit einem Schichtenmodell der Welt. Es 
sind sechs Schichten, aus deren Überlagerung sich das Universum 
aufbaut, der mundus archetypus (Ebene der Ideen: Schöpfer aller 
Dinge), der mundus intellectualis (Henaden), der mundus coelestis 
(Planetengeister, Seelen usw.), der mundus elementaris (elementare 
Natur), der mundus minoris (Mensch) und der mundus infernalis 
(Unterwelt).

(2) Ebenso fundamental wie das Schichtenmodell ist für Agrippa 
die Elementenlehre. Die gesamte Struktur der Welt ergibt sich aus 
den vier Elementen: Feuer, Wasser, Erde, Luft, von denen jedes Ele­
ment dreifacher Natur ist, indem es einen Anfang, eine Mitte und ein 
Ende besitzt. Zudem existieren die Elemente in zwei Modi: materiell 
als gemischte Naturalien und rein geistig als vier Eigenschafts- bzw. 
Kraftkomplexe (reine Elemente). In diesen zwei Modi sind sie die 
Bausteine des gesamten Universums (auch der Engel, Dämonen, der 
Gestirne und der Himmel), ja sogar Gottes (des Urbildes von allem) 
und ergeben eine omnia in omnibus-Struktur der Welt.31 Die reinen

31 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 7, S. 101: »Elementa itaque omnium prima sunt et 
omnia ex illis et secundum illa sunt atque ipsa in omnibus et per omnia vires suas

Analogiedenken ^ 159

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Elemente sind die vier Grundkräfte der Natur und das Medium aller 
Kausalität, so daß ihre Kraft auf keine weitere Ursache zurückgeführt 
werden kann.32 33 34 Aufgrund dessen, daß sie die Basis der gesamten Na­
tur bilden, fungieren sie als Klassifikationskriterien für das System 
der Natur.33 34

(3) Mehr im Hintergrund bleibt Agrippas Theorie der Weltseele. 
Liefern die vier Elemente gleichsam das starre Gerüst der Welt, so 
bedarf es eines dynamischen Prinzips, das die Welt mit Bewegung 
und Leben erfüllt und ihren Zusammenhang verbürgt. Als ein sol­
ches Lebens- und Einheitsprinzip waltet die Weltseele.35

(4) Das Zentrum dieser drei Theoriestücke bildet Agrippas Sy­
stem der Zahlleitern, die zwischen den Instanzen des Universums 
Entsprechungsrelationen, also morphologische Symmetrien, ziehen. 
Daß bestimmte Zahlen als Ordnungsschemata dienen können, hängt 
mit einer pythagoreischen Ontologie der Zahl zusammen, die eine 
Astringenz zwischen den Spezies und bestimmten Zahlen behaup­

diffundunt.« A.a.O., cap. 8, S. 101: »Est Platonicorum omnium unanimis sententia, 
quemadmodum in archetypo mundo omnia sunt in omnibus, ita etiam in hoc corporeo 
mundo omnia in omnibus esse, modis tamen diversis, pro natura videlicet suscipienti- 
um: sic et elementa non solum sunt in istis inferioribus, sed in coelis, in stellis, in dae- 
monibus, in angelis, in ipso denique omnium Opifice et Archetypo.«
32 A.a. O., cap. 4, S. 91: »[...] per quae omnium naturalium rerum virtutes producuntur 
in effectum; virtutes illorum a nullo explicari possunt, quia in omnia possunt omnia.«
33 A.a.O., cap. 7: Die nach den Elementen bestimmten Gattungen der Naturkörper: 
Steine (erdig), Metalle (wässerig), Pflanzen (luftig), Tiere (feurig) werden weiter durch 
die Elemente in Arten spezifiziert: erdige (undurchsichtige schwere), wässerige (Kristall, 
Beryll, Perlen), luftige (Bimsstein, Tuffstein), feurige Steine (Feuerstein, Meteorstein, 
Asbest): Die Spezifikation wird immer nach demselben Ordnungskatalog der vier Ele­
mente vorgenommen. Die Zuordnung der Naturkörper zu den Elementen ergibt sich 
aufgrund von Ähnlichkeiten mit den Elementen (z.B. Gewicht, Durchsichtigkeit) oder 
besonderen Eigenschaften in bezug zu den Elementen (z. B. Feuerbeständigkeit des As­
best).
34 Ergänzt wird diese Theorie durch eine astrologische Mischungstheorie der Genese 
der materiellen Körper: Alle Körper bestehen aus den Tierkreiszeichen, den Planeten 
und den vier Elementen. Letztere verbinden sich mit den Tierkreiszeichen und den 
Planeten und zeitigen die Körper. Hinzu tritt eine kabbalistische Buchstabenlehre 
(a.a.O., cap. 74, S. 242): »Sunt itaque viginti duae literae [Hebraeialphabeti] fundamen- 
tum mundi et omnium creaturarum, quae sunt et nominantur in eo: et omne dictum et 
omne creatum ex illis sunt et ex earum revolutionibus nomen et esse et virtutem sorti- 
untur« Agrippa scheint sich des Konkurrenzverhältnisses dieser verschiedenen Theo­
rien nicht bewußt gewesen zu sein.
35 Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 57, S. 387: »Est itaque anima mundi vita quaedam 
unica omnia replens, omnia perfundens, omnia colligans et connectens [...]«

160 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet.36 Entsprechend gibt es Leitern (scalae) der Eins, der Zwei, der 
Drei, der Vier, der Fünf, der Sechs, der Sieben, der Acht, der Neun, 
der Zehn und der Zwölf; die Elf fehlt, weil sie die Zehn unziemlich 
überschreitet, zugleich hinter der vollkommenen Zahl Zwölf hoff­
nungslos zurückbleibt und aufgrund solcher mangelhaften Verfas­
sung kein Anziehungsvermögen besitzt37, d.h. keine Symmetrie der 
Welt repräsentiert. Alle anderen genannten besitzen ein Anzie­
hungsvermögen, die Dinge zu ordnen - sie repräsentieren Sym­
metrien der Welt. (Vgl. Abb. 1, S. 162 und Abb. 2, S. 163)

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Diese Zahlleitern weisen folgendes Aufbauschema auf:

Schichten morphologische Symmetrien Äquipollenzklasse x
Schicht A-Substanz1 A-Substanz2 A-Substanzx A-Gattungx

Schicht2 B-Substanz1 B-Substanz2 B-Substanzx B-Gattungx
Schichta C-Substanz1 C-Substanz2 C-Substanzx C-Gattungx

Symmetrie 1 Symmetrie 2 Symmetrie 3

Parallel zur Schichtung der Welt bestimmt die Äquipollenzklasse x 
(also: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10,12) Gattungen von Substanzen, die zu 
x äquipollent sind - für die Drei: drei Personen in der Gottheit, drei 
Grade der Seligen, drei Grade der Elemente. In diesem Raster steht 
dann jede Substanz einer Gattung zu einer Substanz der anderen 
Gattungen in einer morphologischen Symmetrie; diese verbinden 
die verschiedenen Schichten der Welt in Form einer morphologi­
schen Überlagerung. Dabei sind nur vertikale Symmetrien (vgl. 
Abb. 1) möglich, keine diagonalen wie in Abb. 2 und Abb. 3.

A-Substanz1 A-Substanz1 oder C-Substanz1

B-Substanz1 B-Substanz2 A-Substanz2

C-Substanz1 C-Substanzx B-Substanzx

Abb. 1 Abb. 2 Abb. 3

36 A. a.O., cap. 2, S. 252: »Denique omnes species naturalium et eorum quae supra na- 
turam sunt, certis numeris astringuntur.«
37 A.a.O., cap. 14, S. 291: »Unde hic numerus nullam habet cum divinis neque cum 
coelestibus communionem, nec attractum, nec scalam ad supera tendentem, nec ullum 
meritum habet.«

Analogiedenken ^ 161

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

< SCALA TERNARII
In archetypo

Pater

Sadai

Filius

Spiritus

Sanctus

Nomen Dei trium literarum

Tres person ae in 

divinis

In mundo 

intellectuali

Suprema Media Infima Tres hierarchiae 

angelorum

Innocentes Martyres Confessores Tres gradus beatorum

In mundo 

coelesti

Mobilia Fixa Communia Tres quaterniones 

signorum

Cardines Succeden-

tes

Cadentes Tres quaterniones 

domorum

Diurnus Nocturnus Particeps Tres domini 

triplicitatum

In mundo 

elementali

Simplicia Composita Decomposita Tres gradus 

elementorum

In minore Caput, in Pectus, ubi Venter, ubi Tres partes

mundo quo viget cor, sedes gignitiva respondentes triplici

intellectus

respondens

mundo

intellectuali

vitae,

respondens

mundo

coelesti

virtus

membraque

genitalia,

respondens

mundo

elementali

mundo

In mundo 

infernali

Alecto Megera Ctesiphone Tres furiae infernales

Minos Aeacus Rhadaman-

tus

Tres iudices infernales

Malefici Apostatae Infideles Tres gradus damnato- 

rum)

Abb. 1: Leiter der Zahl 3 (aus Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 6, S. 262)

162 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


< 
SC

A
LA

 SE
PT

EN
A

R
II

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

N
om

in
a D

ei
 se

pt
em

 
lit

er
ar

um
Se

pt
em

 an
ge

li q
ui

 
ad

st
an

t a
nt

e 
fa

ci
em

 D
ei

Se
pt

em
 pl

an
et

ae

Se
pt

em
 av

es
 pl

an
et

ar
um

Se
pt

em
 pi

sc
es

 pl
an

et
ar

um

Se
pt

em
 an

im
al

ia
pl

an
et

ar
um

Se
pt

em
 m

et
al

la
pl

an
et

ar
um

Se
pt

em
 la

pi
de

s
pl

an
et

ar
um

Se
pt

em
 m

em
br

a 
in

te
gr

al
ia

pl
an

et
is d

ist
ri

bu
ta

Se
pt

em
 fo

ra
m

in
a c

ap
iti

s
pl

an
et

is 
di

st
ri

bu
ta

Se
pt

em
 ha

bi
ta

cu
la

in
fe

ro
ru

m
,  q

ua
e d

es
cr

ib
it

ra
bi

 lo
se

ph
 C

as
til

ie
ns

is
ca

ba
lis

ta
 in

 H
or

to
 nu

ci
s)

X
&r
x
rz
h

.2*
'53
W

(hV
CO
CO
<

X
r
X
r
£
X

'uau
<

bü
'-a

:
G

ab
ri

el

ni
*

Lu
na

N
oc

tu
a

A
el

ur
us

Fe
le

s

A
rg

en
­

tu
m

C
ry

st
al

-
lu

s

Pe
s

sin
ist

er
O

cu
lu

s
sin

ist
er

Fo
ve

a

‘rW

br
a-

'D
M

ic
ha

el

CO2
’C
p

n ^ 
n S C

ic
on

ia
M

ug
il

Si
m

ia

A
rg

en
tu

m
vi

vu
m

A
ch

at
es

M
an

us
sin

ist
ra

O
s

Pe
rd

iti
o

1T
D

«

H
an

ie
l

V
en

us
C

ol
um

ba
Th

im
al

lu
s

H
ir

cu
s

C
up

ru
m

Si
nä

ra
gd

us

Pu
de

nd
um

N
ar

is
sin

ist
ra

CO
‘53
G ?1 ö
3 F

hJ L-

b»
ü~

i
R

ap
ha

el

BW So
l

O
lo

r
V

itu
lu

s
m

ar
in

us
Le

o

A
ur

um

C
ar

bu
n-

cu
lu

s
C

or

O
cu

lu
s

de
xt

er
Pu

te
us

in
te

ri
tu

s
nn

tf

bm
o

C
am

ae
l

D̂
TH

D
M

ar
s

V
ul

tu
r

Lu
ci

us

Lu
pu

s

Fe
rr

um

A
da

m
as

M
an

us
de

xt
er

a
N

ar
is

de
xt

ra
U

m
br

a
m

or
tis

nt
o

bK
-'p

iS
Za

dk
ie

l

pi
s

lu
pi

te
r

A
qu

ila
D

el
ph

in
us

C
er

vu
s

St
an

nu
m

Sa
pp

hi
ru

s

C
ap

ut

A
ur

is
sin

ist
ra

Po
rt

ae
m

or
tis

rn
o

Za
ph

ki
el

i«
:W

Sa
tu

rn
us

U
pp

up
a

Se
pi

a

Ta
lp

a

Pl
um

bu
m

O
ny

ch
in

us

Pe
s de

xt
er

A
ur

is
de

xt
ra

G
eh

en
na

In
 A

rc
he

ty
po

In
 m

un
do

 
in

te
lli

gi
bi

li

In
 m

un
do

 
co

el
es

ti
In

 m
un

do
 

el
em

en
ta

li

In
 m

in
or

e 
m

un
do

In
 m

un
do

 
in

fe
rn

 al
i

Abb. 2: Leiter der Zahl 7 mit der morphologischen Symmetrie zwischen den 
Planeten und den Metallen (aus Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 10, S. 282)

Analogiedenken ^ 163

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Das bedeutet, daß die morphologische Symmetrie zwar transversal 
für die verschiedenen Gegenstandsklassen A, B, C gilt, aber keine 
Permutationen zwischen den Symmetrien 1, 2 und 3 erlaubt. Man 
könnte dies als Gesetz des nichtpermutativen Transitus oder Gesetz 
des kanalisierten Transitus bezeichnen.

Den ganzen Block, den die Zahlleiter bildet, nennen wir Matri­
ze, weil das Äquipollenzprinzip der Leiter auf der pythagoreischen 
Theorie ruht, wonach die Zahl die ihr astringierten Dinge hervor­
bringt. Ganz ähnlich wie die Elemente Rhizome der elementarischen 
Dinge sind, so verkörpern die Zahlen Generatoren bzw. Matrizen der 
ihrem Äquipollenzgesetz unterstehenden Dinge.

Überblickt man diese Strukturen, so gelangt man zu einem 
wichtigen Befund. Matrizen haben zur Konstruktionsvoraussetzung 
Klassifikationssysteme. Ausschließlich an diesen können die Matri­
zen aufgehängt werden; denn die morphologischen Symmetrien exi­
stieren nur gleichsam senkrecht auf den Klassifikationen der Gegen­
stände, wie Engel, Organe, Planeten, Grade der Elemente usw Die 
Klassifikation ist Träger der morphologischen Symmetrie und er­
klärt das Gesetz des nichtpermutativen Transitus, demgemäß keine 
morphologische Symmetrie zwischen Gegenständen derselben Klas­
se zugelassen ist. So wie der Mars mit keinem anderen Planeten ver­
wandt ist, so gibt es keine Onyxnatur des Karfunkels, ebenso ver­
weist keine Zahl auf eine andere, sondern immer auf einen 
Gegenstand einer anderen Gegenstandsklasse. Hieraus ist zu schlie­
ßen, daß das morphologische Denken keine Alternative zur Klassifi­
kation ist - wie die Dialektik -, sondern eine Überformung. Das be­
deutet weiter - und dies ist entscheidend -, daß die aristotelische 
Logik als Basis der Klassifikation einerseits Basis der morphologi­
schen Symmetrie, andererseits durch diese erweitert sein muß. So 
wie die morphologische Symmetrie senkrecht zu den Klassifikatio­
nen steht, könnte auch eine morphologische Logik senkrecht zur ari­
stotelischen stehen. Inwiefern diese ihre Stellung zu einer Überfor­
mung der aristotelischen Logik führt, muß offen gelassen werden.

4. Das Objektmodell der morphologischen Symmetrie

Trotz dieses Bezugs auf das Klassifikationsmodell erfolgt die Konsti­
tution des Gegenstandes im morphologischen Denken ganz anders 
als im Klassifikationsmodell und im Substanz-Akzidens-Modell.

164 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Hinreichend definiert ist das Objekt weder durch seine spezifischen 
Differenzen noch als Träger bestimmter Eigenschaften. Wir begeg­
nen hier einem exotischen Objektmodell, was sofort ersichtlich wird, 
sobald man sich in das gesamte Matrizensystem vertieft:

(1) Es gibt Redundanzen und Singularitäten dergestalt, daß die 
Elemente in den verschiedenen Matrizen zum Teil wiederkehren, 
zum Teil singulär nur in einer Matrize auftreten.

(2) In den verschiedenen Matrizen wechseln die den redundan­
ten Elementen zugeordneten Elemente, teilweise bis zum Wider­
spruch.38

Nehmen wir einmal die Sonne als morphologisches Objekt. Sie 
tritt auf als Element der Matrizen 1, 2, 4, 7, 8, 9, 10. In jeder Matrize 
steht sie in jeweils einer anderen Zuordnung, zumal die Äquipollenz 
von Matrize zu Matrize wechselt. Jede Matrize definiert das Objekt 
über andere morphologische Relationen. Weil die Zuordnungen zum 
Teil widersprüchlich ausfallen, lassen sie sich nicht einfach kumulie­
ren, gleichwohl definieren sie das Objekt erst in ihrer Gesamtheit 
vollständig.

Darstellen lassen sich diese unübersichtlichen Verhältnisse in 
einem konzentrischen Prädikationsdiagramm, in welchem die mor­
phologischen Symmetrien in einer bestimmten Matrize als ein Ring 
um den Gegenstand symbolisiert sind. Das konzentrische System 
dieser Ringe ergibt das gesamte Prädikationssystem für das Objekt:

Zentrum: Objekt 
Ring 1: Matrize x 
Ring 2: Matrize y 
Ring 3: Matrize z

Ausgehend vom Prädikationsdiagramm lassen sich folgende vier 
Theoreme der Objektkonstitution festlegen: Erstens: Das Objekt ist 
keine einfache Substanz, sondern ein schillernder Komplex seiner

38 Saturn-Onyx und Karfunkel-Sonne in der 7-Matrix (vgl. Abb. 2), Saturn-Karfunkel 
in der 9-Matrix (vgl. Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 12, S. 286).

Analogiedenken ^ 165

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

morphologischen Symmetrien, eine Art Spiegelsystem. Zweitens: 
Die Symmetriestruktur des Objekts ist abhängig von verschiedenen 
Bezugssystemen. Wir begegnen hier einer Relativität des Objekts. 
Drittens: Das Objekt ist von diskreten Matrizenringen umgeben, 
von seinen Zustandsquanten. Dahinter steht eine Art Diskontinui- 
täts- bzw. Körnigkeitstheorie, wenn man nicht gleich von einer 
Quantentheorie des Objekts sprechen will. Viertens: Das Objekt ist 
ein Fokus durch alle morphologischen Welten hindurch; es ist eine 
Art Weltlinse.

(1) Spiegelsystem. - Der eindeutige Gegenstand als einfache 
Substanz wird substituiert durch ein Spiegelsystem des Objekts. 
Von daher erscheint die besondere Bedeutung des Spiegels in der 
Magie39 ontologisch tiefer begründet, als man auf den ersten Blick 
vermuten würde. Das Objekt ist ein schillerndes Spiegelsystem sei­
ner morphologischen Symmetrien, weil es zum einen nur definiert 
ist als Reihe der Entsprechungen, zum anderen abhängig ist von der 
Wahl der Matrize, in der es betrachtet wird. In diesem doppelten 
Sinne ist das Objekt ein Umschlagspunkt, und zwar sowohl zwischen 
den Entsprechungen innerhalb einer Matrize wie auch zwischen den 
verschiedenen Matrizensystemen, in denen es in morphologischen 
Symmetrien auftritt. Im Rahmen einer sphärischen Kosmologie, die 
bei Agrippa anklingt40, läßt sich dieser schillernde Umschlagscharak­
ter des Objekts bzw. dessen Spiegelungen, in denen es definiert wird, 
auf eine Rotationsfunktion zurückführen. Hält man wie Gloy41 den 
Vergleich mit einem Kippphänomen für angebracht, dann handelt es 
sich beim morphologischen Objekt um ein polyvalent-periodisches 
Kippphänomen. Denn näher betrachtet, besitzt die Spiegelrelation 
die Struktureigenschaften der Mehrstelligkeit (mit endlich festgeleg­
ten Stellenwerten), der Transitivität über Spiegelachsen (wenn aRb 
und bRc, dann auch aRc)42 und schließlich der Rekursivität, da die

39 Vgl. beispielsweise das Kapitel über die Verfertigung magischer Spiegel in Occulta 
Philosophia, lib. 2, cap. 35, S. 351 f.
40 Occulta philosophia, lib. 3, cap. 36, S. 506f. Agrippas Quellen sind neben Platon das 
Corpus Hermeticum und Reuchlin.
41 Vgl. K. Gloy: Versuch einer Logik des Analogiedenkens im vorliegenden Band.
42 So beziehen sich beispielsweise die Dinge, die unter dem Einfluß der Sonne stehen, 
auf das Herz und den Kopf, weil der Löwe, der dem Herz zugeordnet ist, das Haus der 
Sonne und der Widder ihre Exaltation ist (vgl. Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 22, 
S. 129, Z.2-4). Deshalb besitzt das (der Sonne zugehörige) Gold eine herzstärkende 
Eigenschaft (vgl. a.a.O., cap. 23, S. 131, Z. 15-16). Diese Transitivität läuft über Spie­
gelachsen (Koordinatoren) wie hier über den Löwen.

166 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Relation keine offene Skala ist, sondern ein geschlossener Meri­
dian.43

(2) Relativität des Objekts. - Das morphologische Objekt exi­
stiert parallel in verschiedenen Systemen, die in den Zahlmatrizen 
repräsentiert sind. Diese parallele Existenz mit unterschiedlichen 
Symmetrieeigenschaften ist so zu verstehen, daß die Zahlmatrize 
ein Bezugssystem verkörpert, von dem die Symmetriestruktur des 
Objekts abhängig ist. Dieses besitzt in jedem System eine andere, 
von der jeweiligen Zahlmatrize durch die entsprechende Äquipollenz 
gerasterte Symmetriestruktur. Im Grunde genommen existieren die­
se verschiedenen Symmetriestrukturen des Objekts gleichzeitig und 
werden nur durch die Wahl der Zahlmatrize auf die jeweilige Struk­
tur festgelegt. Und als Gesamtheit seiner Symmetriezustände wird 
das Objekt erst im Durchgang durch den fixen Satz der verschiede­
nen Matrizensysteme sichtbar. In diesem Sinne handelt es sich beim 
morphologischen Objekt um ein relativistisches Objekt.

Abgesehen davon, daß sich ein Vergleich mit der modernen re­
lativistischen Physik aufdrängt, stellt sich die interessante Frage, was 
die Identität des Objekts über seine verschiedenen Symmetrie­
zustände angesichts der verschiedenen Bezugssysteme verbürgt. 
Grundsätzlich weist die Relativität des Objekts auf das Spiegelsystem 
zurück: Die Identität des Objekts ist die Totalität seiner Spiegelungen 
und liegt nicht mehr in einer Substanz begründet, sondern in der 
Transversalität, die als Meridian in sich geschlossen ist.

(3) Die Diskontinuität der Zustandswelten. - Trotz der Trans- 
versalität, die in jeder morphologischen Symmetrierelation angelegt 
ist44, markiert jede Matrize, jede Zustandswelt, eine diskontinuier­
liche Grenze, derzufolge von einer Zustandswelt in die andere nur 
ein Sprung möglich ist - genauso wie der Übergang von einer Zahl­
leiter zur nächsten einen nur äußerlich über eine Konstruktions­
anweisung (z.B. 1+n) vermittelten, in sich aber unvermittelten 
Sprung darstellt. In diesem Sinne darf man treffend vom Objekt 
und seinen Zustandsquanten sprechen. Von diesen ist das Objekt in 
Form diskreter Matrizenringsysteme umgeben. Für das Gesamt-

43 Vgl. die Kreissymmetrien im Calendarium naturale magicum des Trithemius von 
1503, abgebildet bei H. C. Agrippa ab Nettesheim: De occulta philosophia, hrsg. und erl. 
von K. A. Nowotny, a.a.O., Appendix V.
44 Die Matrizen sind prinzipiell offen und erweiterungsfähig: So kann beispielsweise die 
7-Matrize mit zusätzlichen Zuordnungen wie Buchstaben und geomantischen Figuren 
erweitert werden.

Analogiedenken ^ 167

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

System - für alle Zustandswelten des Objekts und für alle Zustands­
welten aller Objekte - heißt dies, daß das Gesamtsystem, das umfas­
sende Dimensionssystem aller Zustandswelten überhaupt, eine rota- 
tive Ringstruktur aufweist. Mit jedem ihrer Objekte ist die Welt ein 
System diskreter Ringe der Zustandswelten. Dabei ist jeder Ring 
einer Zustandswelt in sich wiederum ein Ringsystem der in ihm 
gültigen morphologischen Symmetrien.

(4) Die Weltlinse. - Der Diskontinuität der diskreten Zustands­
welten zum Trotz wird die Kohärenz des Gesamtsystems dadurch 
gewährleistet, daß jedes Objekt ein Spiegelsystem aller seiner mor­
phologischen Symmetrien (in allen Zustandswelten) darstellt. Um 
diese Bündelungsfunktion zu präzisieren, kann man das Objekt als 
eine Weltlinse bezeichnen. Da es den Allmittelpunkt aller Sym­
metrien bildet bzw. als Spiegelsystem dieser Symmetrien in diesen 
aufgeht, dient es als eine Linse mit bestimmter Brennweite, die einen 
bestimmten Querschnitt des Universums sichtbar macht. Um beim 
optischen Vergleich zu bleiben: In diesem Querschnitt, den die Welt­
linse liefert, ist die Tiefenschärfe total, weil sie alle Zustandswelten in 
einer einzigen Symmetrietransversalie über die Systemgrenzen hin­
weg erfaßt. Von daher kann auch nicht mehr verwundern, wenn 
Agrippa versichert, er wüßte Spiegel anzufertigen, in welchen jeder 
auf die größte Entfernung sehen könne, was er nur wolle.45

5. Die morphologische Symmetrie als eigene Kategorie

Wenn man dieses Objektmodell betrachtet, so drängt sich auf, in der 
morphologischen Symmetrie eine unbekannte Kategorie zu ver­
muten, zumal die Identität des Objekts als Substanz in ein Spiegel­
system aufgelöst wird. Erhärtet wird diese Vermutung dadurch, daß 
die morphologischen Symmetrien laut Agrippa von den alten Phi­
losophen »partim ratione, partim experientia«46 (»teilweise durch 
Verstand, teilweise durch empirische Erfahrung«) entdeckt wurden. 
Erst eine kategoriale Tiefenstruktur vermag diesen empirisch-nou- 
menalen Doppelcharakter der morphologischen Symmetrie zu erklä­
ren. Mit dem Hinweis, die morphologischen Symmetrien seien nur

45 Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 23, S. 321: »Et ego novi ex illis miranda conficere et 
specula, in quibus quis videre poterit quaecunque voluerit a longissima distantia.«
46 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 33, S. 148.

168 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

sehr schwierig zu erkennen47, legt sich Agrippa darüber Rechenschaft 
ab, daß hier ein besonderes Problem besteht, wenngleich er es nicht 
kategorialtheoretisch zu formulieren vermag: die mit den einzelnen 
Phänomenen allein noch nicht beigebrachte und für alle möglichen 
Fälle gültige Begründung der morphologischen Symmetrie. Nur 
unter Voraussetzung jener Kategorie ergeben sich morphologische 
Entsprechungsphänomene, schließlich gibt es eine Fülle von Ähn­
lichkeiten, die für die Magie morphologisch belanglos sind. In einer 
nachträglichen Reflexion wäre damit konzediert, daß die morpho­
logische Symmetrie nur aufgrund einer kategorialen Tiefenstruktur 
wissenschaftlichen Erkenntnisstatus erringt, einer Tiefenstruktur, 
die in Agrippas System nicht ausformuliert, sondern nur unbewußt 
angewandt wird. Deswegen sind in den Phänomenen die morpholo­
gischen Symmetrien selbst für Agrippa nur schwierig zu erkennen.

Wenn wir von der morphologischen Symmetrie als einer eige­
nen Kategorie sprechen, dann müssen wir uns bewußt werden, daß es 
sich nicht um eine in sich atomare Kategorie handelt, sondern um 
eine kategoriale Struktur, die sich aus verschiedenen kategorialen 
Teilmomenten zu einem Kategorienkomplex zusammensetzt. Man 
kann diesen Sachverhalt auch so ausdrücken, daß die Kategorie der 
morphologischen Symmetrie nur in einem bestimmten Kategorien­
system definiert ist. Dieses System umfaßt mindestens folgende 
Kategorien: Ähnlichkeit, Reproduktivität, Sympathie, Resonanz­
disposition, Äquipollenz, Achsenstützung auf Klassifikation und 
Schichtung, synchronizitärer Hyperraum. Im folgenden sei der Ver­
such unternommen, dieses Kategoriensystem im Rückgriff auf 
Agrippas Ausführungen zu rekonstruieren.

a) Ähnlichkeit

Die für uns vordergründig greifbare Kategorie der morphologischen 
Symmetrie ist die Ähnlichkeit. Wenn über Strukturen des morpho­
logischen Denkens in der Wissenschaftsgeschichte theoretisiert wur­
de, dann wurde auch die zentrale Bedeutung der Ähnlichkeitskatego­
rie betont. Zur wissenschaftlichen Leitkategorie ausgezeichnet, 
schien die Ähnlichkeitskategorie alle anderen morphologischen Ent­
sprechungen einzubegreifen. Es war insbesondere Foucault, der in

47 A.a.O., cap. 23, S. 131: »Quae vero res cui stellae vel signo subsint cognoscere diffi- 
cile est valde« und cap. 33.

Analogiedenken ^ 169

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

seinen rationalitätstypologischen Untersuchungen zur neuzeitlichen 
Wissenschaftsentwicklung die Ähnlichkeitskategorie zur Leitkatego­
rie des vorbarocken Denkens qualifizierte, deren allmähliches Ver­
drängtwerden durch die Denkschablonen der mathematischen Natur­
wissenschaften einen epistemischen Bruch markiert:
»Bis zum Ende des sechzehnten Jahrhunderts hat die Ähnlichkeit im Denken 
der abendländischen Kultur eine tragende Rolle gespielt. Sie hat zu einem 
großen Teil die Exegese und Interpretation der Texte geleitet, das Spiel der 
Symbole organisiert, die Erkenntnis der sichtbaren und unsichtbaren Dinge 
gestattet und die Kunst ihrer Repräsentation bestimmt. Die Welt drehte sich 
in sich selbst: die Erde war die Wiederholung des Himmels, die Gesichter 
spiegelten sich in den Sternen, und das Gras hüllte in seinen Halmen die Ge­
heimnisse ein, die dem Menschen dienten. Die Malerei imitierte den Raum, 
und die Repräsentation, war sie nun Fest oder Wissenschaft, gab sich als Wie­
derholung: Theater des Lebens oder Spiegel der Welt, so lautete der Titel 
jeder Sprache, ihre Art, sich anzukündigen, und ihr Recht auf Sprache zu 
formulieren.«48

Zweifelsohne spielt auch bei Agrippa die Ähnlichkeitskategorie eine 
zentrale Rolle. Sogar Buchstaben spiegeln über Ähnlichkeiten mit 
dem Himmlischen und der Welt Strukturen des Universums.49 Wenn 
der Hauchbuchstabe H den Weltgeist bedeutet50, so kann man durch­
aus von einer empirisch nachvollziehbaren Ähnlichkeit (Hauch = 
Atem = Geist) ausgehen, mithin von einer Anwendbarkeit der Ähn­
lichkeitskategorie selbst auf morphologische Symmetrien äußerst 
heterogener Bereiche. Und so ist die Ähnlichkeit stärker als die 
Schwierigkeit, sie zu erkennen:

»Quae vero res cui stellae vel signo subsint cognoscere difficile est valde: co- 
gnoscuntur tamen per imitationem radiorum vel motus vel figurae superio- 
rum, quaedam etiam per colores et odores, quaedam etiam per suarum opera- 
tionum effectus quibusdam stellis consonantes.«51

48 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, 
aus dem Französischen von U. Köppen, 8. Aufl. Frankfurt a.M. 1989, S. 46.
49 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 74, S. 243: »Verum illud non est ignorandum hebrae- 
as literas compertum a sapientibus omnium esse efficacissimas, quia habent similitudi- 
nem maximam cum coelestibus et mundo.«
50 A.a.O.
51 A. a. O., cap. 23, S. 131 (»Es ist sehr schwierig zu erkennen, welche Dinge diesem oder 
jenem Gestirne oder Himmelszeichen zugehören. Man erkennt sie jedoch daran, daß sie 
die Strahlen oder die Bewegung, oder die Figur der Himmelskörper nachahmen. Einige

170 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indessen, bei den unähnlichen Ähnlichkeiten versagt die Erklärungs­
kraft der Ähnlichkeitskategorie. Letztere kann nur in denjenigen Fäl­
len Anwendung finden, in denen ein tertium comparationis zur 
Verfügung steht - und ein solches Vergleichsprinzip weist keine ein­
zige morphologische Symmetrie des Metamorphie-Typs auf. In 
Agrippas Zahlleitern repräsentieren diesen Typ beispielsweise die 
morphologischen Symmetrien zwischen Götternamen, Erzengeln 
und Edelsteinen. Zwischen ihnen kann sich auch eine wilde Phantasie 
kaum sicht- und denkbare Ähnlichkeiten vorstellen. Hier zeigt sich 
sehr deutlich, daß die morphologische Symmetrie die Ähnlichkeits­
kategorie übersteigt. Im kategorialen Komplex der morphologischen 
Symmetrie entpuppt sich die Ähnlichkeit als eine derivative Katego­
rie. Exakt angegeben, ist sie das Derivat der Kategorien Produktivi­
tät, >Sympathie<, >Resonanzdisposition<, >Äquipollenz< sowie der Ka­
tegorie des synchronizitären Hyperraums; sie ist insofern ein 
Derivat, als sie eine kategoriale Substruktur im Zusammenspiel die­
ser anderen kategorialen Momente verkörpert. Den Nachweis 
hierfür soll die weitere Rekonstruktion erbringen.

b) Reproduktivität

Die Wurzeln der morphologischen Ähnlichkeit liegen primär in der 
Kategorie der Reproduktivität. Agrippa spricht von der Tendenz der 
Dinge, sich selbst Ähnliches zu erzeugen: generant sibi simile.52 
Ähnlichkeit und Reproduktion sind eng miteinander verbunden. Un­
ter diesem organisch-kausalen Aspekt der Reproduktion nimmt die 
morphologische Symmetrie die Form einer genetischen Verwandt­
schaft an. Nicht zuletzt sind beispielsweise Saturn und Blei genetisch 
verwandt, weil das Blei vom Saturn kausal hervorgebracht wird. 
Auch Iteration und Variation in den Reihen der morphologischen 
Symmetrie werden von der genetischen Verwandtschaft her ver­
ständlich, liegt doch in derselben einerseits ein iterierendes (Ver­
erbung), andererseits ein variierendes Moment (Individualisierung). 
Die morphologische Reproduktivität der Dinge ist somit in Richtung 
organischer Reproduktionsprozesse angelegt. In diesem Sinne müßte

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

entsprechen auch gewissen Sternen durch ihre Farbe und ihren Geruch, andere durch 
ihre Wirkungen« Übersetzung aus Werke, S. 59).
52 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 14, S. 113, Z. 27.

Analogiedenken ^ 171

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

es möglich sein, den morphologischen Symmetrien einen Stamm­
baum der Dinge unterzulegen.

c) Sympathie

Eine ebenso fundamentale Kategorie wie die Reproduktivität ist die 
Sympathie. Sie bezeichnet eine magische Kraft, die allen Dingen in­
härent ist und sie nach den Mechanismen seelischer Affekte bindet. 
Freundschaft und Feindschaft der Dinge sind deren Ordnungsfakto­
ren, die auf morphologische Symmetrien führen:

»Restat nunc videre quod omnes res habent inter se amicitiam et inimicitiam 
et omnis res habet aliquod timendum et horribile, inimicum et destructivum; 
contra, aliquod exultans, laetificans et confortans [...] Habitudines ergo istae 
amicitiae et inimicitiae nihil aliud sunt quam inclinationes quaedam rerum in 
se invicem - appetendo talem vel talem rem, si absit, et moveri ad illam nisi 
impediatur et requiescere in adepto, fugiendo contrarium et horrendo pro- 
ximationem eius nec quiescere in illo.«53

Einerseits ist die Sympathie eine Form der Ähnlichkeit, ist sie doch 
die magische Kraft, die sich durch Anziehung des Ähnlichen durch 
das Ähnliche, des Übereinstimmenden durch das Übereinstimmende 
äußert:
»[...] hoc est vim ipsam magicam in attractu similium per similia et conve- 
nientium per convenientia. Attractus autem huiusmodi per rerum mutuam 
convenientiam ad se invicem superiorum cum inferioribus Graeci onp- 
:m0eiav vocaverunt.«54

Andererseits ist die Sympathie aber auch Voraussetzung der Ähn­
lichkeit insofern, als sie eine fundamentale Wechselwirkung der Din­
ge bezeichnet. Denn die Sympathie ist im Grunde eine libidinöse 
Relation, wenn Agrippa die Grundkraft aller Dinge in Berufung auf

53 A. a.O., cap. 17, S 117f. (»Nun bleibt noch zu betrachten übrig, daß zwischen allen 
Dingen eine gegenseitige Freundschaft und Feindschaft besteht. Jedes Ding hat etwas 
Furchtbares, Schreckliches, Feindliches und Zerstörendes, und dagegen etwas Freundli­
ches, Freudiges, Stärkendes und Erhaltendes [.] Diese Freundschaften und Feindschaf­
ten sind nichts anderes, als gewisse gegenseitige Zuneigungen der Dinge, indem sie nach 
der oder jener von ihnen entfernten Sache streben, sich, falls sie nicht gehindert werden, 
nach ihr hinbewegen, in dem Erlangten ruhen, das Gegenteil fliehen und dessen Annä­
herung verabscheuen, sowie sie auch, wenn es mit ihnen in Berührung kommt, nicht in 
ihm ruhen.« Übersetzung aus Werke, S. 47).
54 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 37, S. 154.

172 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Zoroaster »divinas illices«55 (»göttliche Lockungen«) nennt. Als Fun­
damentalwechselwirkung aller Dinge ist sie sogar eine die morpho­
logische Symmetrie unterlaufende Mikrorelation. Es gibt nämlich 
zwei Arten von Sympathien, zum einen Sympathien quer durch die 
verschiedenen Gegenstandsklassen hindurch (und damit mit den 
morphologischen Symmetrierelationen deckungsgleich), zum ande­
ren Sympathien, die nur zwischen Gegenständen derselben Klasse 
bestehen. Beispiel für letztere ist die Freundschaft und Feindschaft 
der vier Elemente oder der sieben Planeten, die diese untereinander 
teilen.56 Solche Sympathien folgen nicht der morphologischen Sym­
metrie, sondern bereiten diese vor in Form einer gattungsinternen 
Binnenrelation. Die Sympathie wird hier zu einer Art Kernkraft im 
übergeordneten System der morphologischen Symmetrie.

d) Resonanzdisposition

Die Sympathie wird von Agrippa mit der convenientia - der »Über­
einstimmung« - der Dinge in Verbindung gebracht, oft auch aus die­
ser abgeleitet. Dies widerspricht nicht ihrer Stellung als fundamen­
taler Wechselwirkung, sondern zeigt lediglich an, daß die Sympathie 
in gewisser Hinsicht nicht hinreichend ist, um Ähnlichkeit, Repro- 
duktivität und libidinöse Affektivität der Relata zu erklären. Die 
Übereinstimmung, die die convenientia meint, ist denn auch besser 
zu beschreiben als eine der Affektivität der Dinge gegenüber neutrale 
Relation, eine Art physikalischer Resonanz. Sie ist insofern Voraus­
setzung der Sympathie, als die affektiven Schwingungen zwischen 
den Dingen die Welt als schwingungsfähiges System zur Bedingung 
haben. Um eine Kraft in der Natur zu wecken, muß zuerst gleichsam 
die Resonanzschwingung des betreffenden Dinges angeregt werden:
»Nam, licet res virtutes aliquas quales diximus habeant, tamen illae virtutes 
ita delitescentes sunt, quod raro opus aliquod ab illis tali virtute perfectum 
extat. Sed sicut in grano sinapis contusio latentem excicat acuitatem et sicut 
calor ignis literas scriptas succo cepae vel lacte producit in aspectum, prius 
delitescentes, et literae hirci adipe lapidi inscriptae et prorsus occultae, quando 
submergitur lapis aceto, prodeunt et quasi sculptae eminentes extant atque 
sicut tactus scopae vel arbuti rabiem suscitat consopitam - sic ipsa harmonia

55 A.a.O., cap. 14, S. 112.
56 Vgl. a.a.O., cap. 17, S 117f.

Analogiedenken W 173

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

coelestis latentem in materia virtutem prodit, excitat, corroborat et manife- 
stam efficit atque, ut ita loquar, de potentia producit in actum [...]«57

Man muß genauer von einer Disposition zur Resonanz sprechen, 
weil alle Kräfte der Reproduktion und Sympathie (auch der Ähnlich­
keit) Resonanzphänomene sind zwischen einem erregenden und 
einem erregten System. Somit repräsentieren Reproduktivität und 
Sympathie Kategorien, die auf der Kategorie der Resonanzdisposi­
tion aufbauen. Ausschließlich deshalb, weil Instanz a und Instanz b 
eine solche Resonanzdisposition besitzen, kann die eine, je nach 
Kraftrichtung, sich in der anderen reproduzieren und mit ihr sym­
pathisieren: ein »gestimmtes«, schwingungsfähiges System bilden. 
Immer wieder deutet Agrippa an, daß die magische Wissenschaft 
letztlich auf einer solchen Resonanzdisposition der Dinge basiert.58

e) Äquipollenz

Die Kategorien der Ähnlichkeit, Reproduktivität, Sympathie und 
Resonanzdisposition greifen in der morphologischen Symmetrie in­
einander. Trotz der Synthese dieser verschiedenen kategorialen 
Funktionen ergeben sie allerdings noch nicht die morphologische 
Symmetrie, wie sie in der Matrize ihre definitive Struktur findet. 
Dies leistet ein übergeordnetes Ordnungsgesetz, die Äquipollenz. Es 
besagt, daß Mengen mit gleicher Elementenzahl einander zugeord­
net werden und eine bestimmte Zustandswelt bilden. Damit wird das 
vorerst diffuse Netz möglicher Symmetrien - das ohne das Äquipol- 
lenzgesetz unterbestimmt und überbestimmt zugleich wäre - in die 
Raster der von Agrippa aufgestellten elf Äquipollenzklassen einge­
lesen. Zugleich kommt dies einer Selektion der Symmetriemöglich­

57 A.a.O., cap. 34, S. 150 (»Denn obgleich die Dinge, wie gesagt, einige Kräfte besitzen, 
so sind diese doch so versteckt, daß selten etwas vermittelst einer solchen Kraft von 
ihnen Gewirktes zum Vorschein kommt; sondern wie beim Senfkorn das Zerquetschen 
seine verborgene Schärfe erweckt, wie die Wärme des Feuers die mit Zwiebelsaft oder 
Milch geschriebenen und unsichtbaren Buchstaben zum Vorschein bringt, und wie die 
mit Bocksfett auf einen Stein geschriebenen, völlig verborgenen Buchstaben hervortre­
ten und gleichsam ausgemeißelt erscheinen, sobald der Stein in Essig getaucht wird, und 
wie endlich die Berührung eines Erdbeerbaumes die schlummernde Raserei erweckt, so 
verrät, weckt, stärkt und offenbart die himmlische Harmonie die in der Materie verbor­
gene Kraft und führt dieselbe von der Potenz in die Wirksamkeit [...]« Übersetzung aus 
Werke, S. 78).
58 Vgl. die Überlegungen in Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 16, die das Programm der 
Magie begründen, wie es im vorhergehenden Kapitel formuliert wird.

174 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keiten gleich. Die Kategorie der Äquipollenz nimmt demgemäß eine 
Bestimmungsfunktion wahr, indem sie seligiert und strukturiert, was 
an offener Zuordnungsmöglichkeit bei Anwendung der bisher ge­
nannten Kategorien anfällt. Aus ihrer Anwendung resultieren offe­
ne, erweiterungsfähige Reihen der morphologischen Symmetrie - 
die eine und wichtigste Achse der Matrize. Diese Selektions- und 
Strukturierungsfunktion der Äquipollenz ist entsprechend zentral 
für die Konstitution der morphologischen Symmetrie, gleichwohl 
ist sie allein nicht hinreichend, sondern ergibt erst im funktionalen 
Zusammenspiel mit den Kategorien insbesondere der Ähnlichkeit, 
der Reproduktivität und der Sympathie die eindeutige Zuordnung 
von Element x zu Element y. Wir hatten gesehen, daß beispielsweise 
die morphologische Symmetrie zwischen den Metallen und den Pla­
neten erst über das Äquipollenzgesetz eindeutig bestimmt und damit 
rationalisierbar wird. Allerdings bleiben die reinen Äquipollenz-Zu- 
ordnungen für sich ebenfalls unterbestimmt und werden erst über 
die Kategorien der Ähnlichkeit, der Reproduktivität und der Sym­
pathie zu einer morphologisch vollständig ausgeschriebenen Rela­
tion. So wäre beispielsweise der Saturn, wenn lediglich die Äqui- 
pollenz das Zuordnungsprinzip bilden würde, als Element der sieben 
Planeten jedem der sieben Metalle zuzusprechen; erst aufgrund einer 
spezifischen Ähnlichkeits-, Reproduktivitäts- und Sympathie-Struk­
tur wird die Symmetrie darauf festgelegt, daß Saturn nicht dem Kup­
fer oder dem Zinn, sondern dem Blei zugetan ist.

Hervorzuheben ist zudem die generative Funktion der Äquipol­
lenz, die sich in dieser Hinsicht der Reproduktivität angleicht und die 
Funktion derselben auf einer übergeordneten Ebene übernimmt. 
Einerseits sind Saturn und Blei deshalb einander zugeordnet, weil 
der Saturn das Blei kausal erzeugt, d. h. sich in ihm reproduziert. 
Andererseits dependieren beide, sowohl Saturn wie Blei, vom Äqui- 
pollenzprinzip von Planeten und Metallen, das, wie bereits klar­
gestellt wurde, in der Funktion eines Generators auftritt, der die Ele­
mente seiner Äquipollenz erzeugt: Die Sieben reproduziert sich in 
den Planeten und Metallen und bringt sie auf die Weise erst in ihrer 
strukturellen Gestalt hervor. Mehr oder minder vordergründig 
folgen Agrippas Erläuterungen zur 7-Matrize wie zu den übrigen 
Zahlmatrizen allesamt dieser Argumentation - »numeri magnarum 
sublimiumque virtutum potentes«59. Im übrigen erklärt diese Kausa­

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

59 Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 2, S. 252.

Analogiedenken ^ 175

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

litätsontologie der Zahl, weshalb Agrippa das zweite Buch von De 
occulta philosophia mit der auf den ersten Blick überraschenden The­
se eröffnet, die Mathematik bilde eine Hilfswissenschaft der Magie.

Unter dem skizzierten Gesichtspunkt eröffnet die Äquipollenz 
eine übergeordnete Ebene der Reproduktivität. Damit fundiert sie 
zugleich die Kategorien der Ähnlichkeit, der Sympathie und der Re­
sonanzdisposition. Was von einem und demselben Generator ab­
stammt - der Matrix der Zahl -, steht in einer strukturellen Affini­
tät, deren prinzipielle Ausformungen die anderen Kategorien sind.

f) Achsenstützung auf Klassifikation und Schichtung

Aber auch das Äquipollenzgesetz mitsamt den übrigen kategorialen 
Funktionen reicht nur für eine Achse der Matrize aus. Der gesamte 
kategoriale Komplex weist nämlich noch eine weitere Besonderheit 
auf. Er ist auf zwei weiteren Achsen abgestützt, jener der Schichtung 
der Welt und jener der Klassifikation der Gegenstände. So gehört 
wesentlich zum Kategorienkomplex der morphologischen Sym­
metrie die Achsenstützung auf Klassifikation und Schichtung. Allein 
wenn die Allmenge der möglichen Symmetrieelemente in Klassen 
und Schichten prästrukturiert ist, wird sie einer Festlegung zu einer 
morphologischen Symmetrie in der Matrize zugänglich. Die Klassi­
fikation besitzt diese Prästrukturierungsfunktion, indem sich keine 
Symmetrien - außer der die morphologische Symmetrie unterlau­
fende Mikrorelation der Sympathie - innerhalb der Elemente dersel­
ben Klassen finden. Und die Schichtung besitzt diese Prästrukturie­
rungsfunktion, indem die Symmetrien quer zu den Schichten der 
Welt stehen. Das bedeutet, daß die morphologische Symmetrie sich 
über die Klassen- und Schichtengrenzen aufspannt, die ihr immer als 
Ankerpunkte dienen. Ihr Dimensionssystem ist an Klassifikation und 
Schichtung aufgehängt, so daß sie ohne diese Achsenstützung in sich 
zusammenbrechen würde.

Der Achsenstützung verleiht Agrippa im speziellen dahin­
gehend Ausdruck, daß er die Gegenstandsklassen über die Schichten 
und entlang deren Hierarchie morphologisch verbindet. Zur mor­
phologischen Symmetrie gehört somit eine hierarchische Stufen­
struktur, von deren Ordnung, wie Agrippa betont, die ganze Magie 
abhängt. Auf diese Weise präfiguriert die archetypische Welt die 
übrigen Schichten durch abgestufte Iteration, so wie die astrale 
Schicht Qualitätskomplexe bildet, die sich in den niedrigeren Schich­

176 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

ten iterieren. Harmonisch fügen sich alle morphologischen Sym­
metrien der Ordnung der abgestuften Iteration:
»Dicunt Academici, simul cum Trismegisto, et Iarchas Brachmanus atque He- 
braeorum Mecubales fatentur omnia, quae sunt sub lunari globo in hoc infe- 
riori mundo generationi et corruptioni subiecta, eadem etiam esse in coelesti 
mundo, sed modo quodam coelesti, deinde etiam in mundo intellectuali, sed 
multo perfectiori et meliori nota, perfectissimo tandem in archetypo: atque 
hac serie unumquodque infernum suo superiori et per hoc supremo pro suo 
genere respondere et ab eisdem suscipere [...] Hinc ab istis inferioribus ad 
sydera, ab illis ad eorundem intelligentias et inde ad archetypum unaquaeque 
res apte reduci potest: ex quarum serie tota magia et omnis occultior philo- 
sophia emanat.«60

g) Der synchronizitäre Hyperraum

Die letzte namhaft zu machende Kategorie betrifft das Dimensions­
system der morphologischen Symmetrie. Alle erörterten kategoria- 
len Momente: Ähnlichkeit, Reproduktivität, Sympathie, Resonanz­
disposition, Äquipollenz sowie die Achsenstützung auf Klassifikation 
und Schichtung beschreiben eine transsystemische Durchgängigkeit 
der morphologischen Symmetrie. Dies wird noch deutlicher, wenn 
man bedenkt, daß das über die morphologische Symmetrie konstitu­
ierte Objekt ein transversales Spiegelsystem ist, parallel in verschie­
denen Welten existiert, verschiedene Zustandsquanten besitzt und 
als eine Art Weltlinse einen Querschnitt durch alle diskreten Zu­
standswelten liefert. Die morphologische Symmetrie spannt sich 
über Ebenen, Klassen, Systeme und Raum-Zeit-Diskontinuitäten 
hinweg. Ihr Dimenssionssystem ist demnach ein synchronizitärer, 
überzeitlicher Hyperraum. Denn alle Strukturen sind über die 
Raum-Zeit-Differenzen hinweg aufeinander bezogen, und die Ent­

60 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 37, S. 153f. (»Die Akademiker behaupten zugleich 
mit Hermes Trismegistus, und auch der Brahmine Jarchas, sowie die hebräischen Kab­
balisten sind der Meinung, daß alles, was unter der Mondscheibe auf dieser unteren 
Welt der Erzeugung und der Verwesung unterworfen ist, auch in der himmlischen Welt 
sich befindet, aber auf eine himmlische Weise, ebenso in der geistigen Welt, aber in 
einer noch weit größeren Vollkommenheit, und endlich auf die vollkommenste Art im 
Archetypus. In dieser Reihenfolge entspricht jedes untere seinem oberen und durch 
dieses dem höchsten nach seiner Art; [...] Daher kann jedes Ding auf unserer Welt in 
eine Beziehung zu den Gestirnen, von diesen aus zu ihren Intelligenzen und sodann 
zum Archetypus gesetzt werden, von welcher Ordnung die ganze Magie und alle gehei­
me Philosophie abhängt.« Übersetzung aus Werke, S. 82).

Analogiedenken ^ 177

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

sprechungen sind »zugleich«, selbst alle Matrizen sind »zugleich«. In 
diesem synchronizitären Hyperraum extendiert das Raumsystem 
diskontinuierlicher Zustandswelten, und erst im synchronizitären 
Hypperraum funktioniert die morphologische Übergangsfunktion 
in Form eines universalen Spiegelsystems. Als Dimensionssystem 
der morphologischen Symmetrie ist er ihr unhintergehbarer katego- 
rialer Ermöglichungsgrund.

Mit dem synchronizitären Hyperraum ist ein spezieller Sach­
verhalt angesprochen, der zwar nicht direkt Agrippas Theorie zu 
entnehmen ist, hingegen augenfällig wird, sobald man räumliche 
Verbildlichungen des morphologischen Universums aus dem histori­
schen Umfeld von Agrippas Theorie betrachtet, namentlich die her- 
metisch-pansophischen Kosmogramme, die in der Naturmystik seit 
der Renaissance als geometrische Abbildungen morphologischer 
Symmetrien gestaltet werden. Angesichts solcher Kosmogramme 
verhält es sich offenbar so, daß die Morphologie auf einer geometri­
schen Topologie beruht. Diese Geometrisierbarkeit der morphologi­
schen Symmetrie läßt sich insbesondere mit kategorialanalytischen 
Überlegungen präzisieren; denn der synchronizitäre Hyperraum be­
inhaltet im Grunde einen in sich gefalteten Raum, namentlich den 
Raum, in dem die Brechungslinien des Spiegelsystems des morpho­
logischen Objekts verlaufen. Vor Augen führen kann man sich das 
dergestalt, daß in einem gefalteten Raum die Entsprechung auf eine 
hyperräumliche Koinzidenz verschiedener Orte zurückführbar ist. 
Die Spiegelachsen der morphologischen Symmetrie bilden dann zu­
gleich räumliche Faltlinien im Hyperraum, womit dieser als die letzte 
strukturelle Basis für das Kategoriensystem der morphologischen 
Symmetrie ausgemacht ist: als Dimensionssystem der die morpho­
logischen Symmetrien führenden Faltungen des Weltraumes. So 
finden wir schließlich zwei Raumebenen der morphologischen Sym­
metrie:

(1) den gefalteten Raum des Spiegelsystems des Objekts - der 
eigentliche Weltraum, in dem von einem Relat der jeweiligen Sym­
metrie zum nächsten übergegangen werden kann -,

(2) den Hyperraum, in dem sich der Weltraum faltet und der als 
dessen Dimensionssystem die extensionale Basis der morphologi­
schen Symmetrie bildet.

178 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

6. Die Rationalität der Magie als morphologischer Wissenschaft

Im Rückblick wird deutlich, daß die Wissenschaft, die Agrippa Magie 
nennt, auf einem ziemlich komplizierten Denksystem aufbaut, das 
eine genuine Rationalität besitzt. Was auf den ersten Blick irrational 
anmutet - die Planeten-Metalle-Analogie und andere morphologi­
sche Symmetrien -, entpuppt sich als ein kategorial begründbares 
Ergebnis eines prinzipiengeleiteten Vernetzungsdenken: als eine Re­
lation, die notwendig aus dem morphologischen Kategoriensystem 
folgt und in diesem seine rationale Basis findet.

Allerdings führt die Rekonstruktion des morphologischen Ob­
jektmodells auf ein bei Agrippa kaum berührtes Problem, das die 
durchgängige Rationalität des magischen Universums auf die Probe 
stellt:

Mit der Vorgabe eines strengen Symmetriedenkens muß die 
Relativität des Objekts Anstoß erregen, die Abhängigkeit der mor­
phologischen Symmetrien von einem der elf möglichen Bezugssyste­
me, den Zahlmatrizen. Was hindert den Schluß von der Vielfalt der 
Symmetriezustände des jeweiligen Objekts auf eine Vielheit der 
Welten, ist doch jede Matrize ein umfassendes Symmetriesystem, 
also jeweils eine Welt für sich? Anders gesagt: Gibt es in der Relati­
vität der Bezugssysteme einen einheitlichen Bezugspunkt, der die 
Einheit der Gesamtwelt aller Symmetriesysteme verbürgt? Diese 
Frage wird um so dringlicher, je mehr in den Blick rückt, daß die 
Magie von einer Gesamtsymmetrie der Welt ausgehen muß, um ihr 
rationales Wissenschaftskonzept verfolgen zu können. Dort, wo 
Symmetriebrüche zwischen voneinander isolierten Welten auftreten 
würden, dort würden auch Rationalitätsbrüche auftreten. Es wäre 
nicht mehr klargestellt, inwiefern

a) auf der Seite des Subjekts eine kontinuierliche Erkenntnis im 
Wechsel zwischen den verschiedenzahligen Bezugssystemen möglich 
ist, und

b) auf der Seite des Objekts der Gegenstand wie >Saturn< oder 
>Blei< in verschiedenen Symmetriezuständen als derselbe auftreten 
könnte.

Im morphologischen Denken von Agrippas Magie-Konzept 
muß beides bis zu einem gewissen Grad gewährleistet bleiben, um 
von transsystemischen Symmetrien auszugehen.

Drei Antworten sind hier zu geben, zwei im historischen Re­
kurs, eine auf der Grundlage einer systematischen Überlegung. Alle

Analogiedenken W 179

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

drei sind vor dem Hintergrund der neuplatonischen Einheitsmeta­
physik zu sehen, die Agrippas Theorie leitet.

(1) Im Zentrum der Ontologie der Magie steht das Theorem 
einer Grundkraft des Universums, auf die alle anderen Kräfte der 
Dinge zurückzuführen sind. Es handelt sich um eine Kraft, die Agrip- 
pa »Weltgeist« nennt und in welcher alle Zeugungskraft des Univer­
sums, dessen gesamtes dynamisches Potential, enthalten ist.61 Diese 
Kraft bindet alles, ordnet es und fungiert, indem sie nach den elf 
Zahlmatrizen die Symmetrien der Dinge gruppiert, als der Relativi­
tät der verschiedenen Bezugssysteme übergeordnetes Kohärenzprin­
zip.

(2) Für seine Theorie der Zahlleitern beruft sich Agrippa neben 
Pythagoras, Platon und Proclus auf Severinus Boethius und dessen 
Metaphysik, nach welcher alles Erschaffene nach Zahlenverhältnis­
sen geformt sei, die als Vorbild im Geist des Schöpfers lagen. 62 Auch 
bei Philo von Alexandria finden sich Überlegungen zum Zusammen­
hang zwischen Zahl und Kosmogonie. Daselbst werden die Zahlen 
der sieben Schöpfungstage als Explikationsschritte der Weltschöp­
fung - der Konstitution des Objekts - verstanden.63 Dahinter steht 
offensichtlich das Modell, daß die Welt aus dem Einen nach Zahl­
matrizen emaniert. Diese sind - bei Agrippa Bezugssysteme der Ob­
jekte - in diesem Modell nichts anderes als Explikationsgrade des 
Einen in der Vielheit. Erst im Durchlauf aller Zahlmatrizen konstitu­
iert sich das Objekt vollständig, erreicht es seine ganze Determina­
tion. Auf der Basis dieser Explikationstheorie nimmt sich die Relati­
vität des Objekts hinsichtlich der Zahlmatrizen als seiner möglichen 
Bezugssysteme nicht mehr als isolierte Zustandssysteme des Objekts 
aus, vielmehr als eine genuin im Objekt festgelegte und auf die Ein­
heit zurückbezogene Durchlaufreihe fortschreitender Determina­
tionsmuster.

61 Vgl. Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 14.
62 Vgl. Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 2.
63 Vgl. Philo von Alexandria: Werke in deutscher Übersetzung, hrsg. von L. Cohn, er­
sterTeil, Breslau 1909 (Schriften der Jüdisch-Hellenistischen Literatur), S. 49: »Damals 
also entstand alles zu gleicher Zeit; obwohl aber alles zugleich entstand, mußte doch die 
Schilderung in bestimmter Ordnung gegeben werden, weil nach einer solchen in Zu­
kunft alles aus einander entstehen sollte« und S. 59: »Nachdem aber die ganze Welt 
entsprechend der Natur der vollkommenen Sechszahl (in sechs Tagen) vollendet war 
[...]« und die folgenden Ausführungen über die Siebenzahl und ihre kosmologische 
Bedeutung.

180 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(3) Über Agrippa hinaus führt die systematische Überlegung 
zum Einheitsprinzip im Kategoriensystem der morphologischen 
Symmetrie. Der als letztes Dimensionssystem der morphologischen 
Symmetrie entdeckte Hyperraum ist es, der als Einheits- und Kohä­
renzprinzip der morphologischen Symmetriesysteme anzusprechen 
wäre. Im Hyperraum stoßen wir auf die Gleichzeitigkeit der Struk­
turen, die diese trotz ihrer partiellen Inkongruenz unter einem ge­
meinsamen Gesichtspunkt vereint. Demgemäß ist der einheitliche 
Bezugspunkt in der Relativität der Bezugssysteme des morphologi­
schen Objekts in einem Simultanpunkt aller morphologischen Über­
gänge gegeben. Im Hyperraum herrscht die Einheit der Gleichzeitig­
keit, die Einheit des Simultanpunktes. Geometrisch abbilden läßt sich 
dieser Simultanpunkt als Mittelpunkt eines Kreises (oder eines sphä­
rischen Raumes), wie dies die erwähnten, auf morphologischen Sym­
metrien basierenden Kosmogramme tatsächlich vor Augen führen.

Auch wenn über diese drei Punkte die rationale Kohärenz des 
Gesamtsystems des morphologischen Universums gesichert sein 
dürfte, scheint ein irrationaler Rest im morphologischen Denken 
der Magie zurückzubleiben. Diesen Rückstand entdeckt zu haben, 
vermeint insbesondere Eco mit seiner Theorie der hermetischen Se- 
miose. Auf eine bündige Formel gebracht, besagt sie, im Denken ma­
gischen Typs werde, weil universale Symmetrien Uneindeutigkeiten 
ergeben, die Interpretation eines Zeichens unendlich:
»Als Folge davon wird die Interpretation unendlich [...] Eine Pflanze wird 
nicht nach ihren morphologischen [im heutigen Sinne des Wortes] und funk­
tionalen Merkmalen definiert, sondern aufgrund einer, und sei es nur partiel­
len, Ähnlichkeit mit einem anderen Element des Kosmos. Ähnelt sie entfernt 
einem Teil des menschlichen Körpers, so hat diese Pflanze Sinn, weil sie auf 
den Körper verweist. Doch dieser Teil des Körpers wiederum hat Sinn, weil er 
auf ein Gestirn verweist, dieses hat Sinn, weil es auf eine Tonleiter verweist, 
diese, weil sie auf eine Engelshierarchie verweist, und so weiter bis ins Un- 
endliche.«64

Jedoch ist gegen Ecos Theorie, die Semiose im magischen Denken 
schlage ins Irrationale um, einzuwenden, daß gerade Agrippas Zahl­
matrizen ein Konzept sind, die morphologischen Symmetrien nicht 
in eine unendliche und divergente Reihe auslaufen zu lassen. Im 
morphologischen Denken gibt es offene und geschlossene Analogien 
- eine Unterscheidung, die bei der Beurteilung dieser Denkform un­

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

64 U. Eco: Die Grenzen der Interpretation, München, Wien 1992, S. 65.

Analogiedenken ^ 181

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

bedingt beachtet werden muß. Offene Analogien sind unendlich und 
ergeben unkontrollierbare Assoziationsketten, während geschlosse­
ne hinsichtlich ihrer Durchgangselemente nicht nur endlich, sondern 
auf bestimmte Symmetriepunkte festgelegt sind. Magie als Wissen­
schaft gemäß Agrippas Zahlmatrizensystem läßt nur geschlossene 
Analogien zu. Für solche ist die morphologische Symmetrie zwi­
schen den sieben Planeten und den sieben Metallen das beste Bei­
spiel; es ruft in Erinnerung, daß die morphologischen Symmetrien 
kein überabzählbares Alles-mit-Allem-Netz ergeben. Vielmehr we­
ben sie ein bestimmtes Muster der Vernetzung, das in seiner eigen­
tümlichen Struktur zu erkennen gerade die schwierige Aufgabe des 
Magiers darstellt.

Für den Eindruck des Irrationalen, den vom Standpunkt eines 
nicht-magischen Denkens Agrippas Symmetrieverknüpfungen hin­
terlassen, zeichnet nicht die Kategorie der morphologischen Sym­
metrie als solche verantwortlich. Schließlich konnte gezeigt werden, 
daß sie in ihrem genuinen Kategoriensystem wohldefiniert auftritt 
und insofern zweifelsfrei eine rationale Ordnungsstruktur bezeich­
net. Indessen, Magie als Wissenschaft der Ähnlichkeiten in der Welt 
- auch wenn sie eine unendliche Semiose verhindert - symmetrisiert 
innerhalb ihrer morphologischen Raster die Phänomene restlos. So 
ist es der schrankenlose Gebrauch jener Kategorie, ihre unmoderierte 
Zentralstellung innerhalb der magisch-morphologischen Weltsicht, 
ihre Verabsolutierung, die sie irrational erscheinen läßt. Die Ver­
absolutierung einer Kategorie muß nämlich jedes noch so rational 
strukturierte Denken ins Irrationale verzerren, weil sie die kategoria- 
len Gegenpole nicht mehr berücksichtigt; diese wären hier Struktu­
ren wie Symmetriebrechung und Inkommensurabilität. Im morpho­
logischen Universum der Magie scheinen solche Strukturen, obwohl 
sie gerade die kategorialen Komplemente des morphologischen Sym­
metrieprinzips bilden, nicht mitgedacht zu werden.

7. Die Differenz fossiler und rezenter Kategoriensysteme

Auch wenn sich angesichts der Geometrisierbarkeit der morphologi­
schen Symmetrie ein Vergleich mit moderner Kosmologie aufdrängt, 
welche Kräfte auf Raumfaltungen zurückführt, so sollte nach der ka- 
tegorialen Explikation der morphologischen Symmetrie evident sein, 
daß es sich hierbei um eine fossile Kategorie handelt, die uns im

182 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

gegenwärtigen Denken abhanden gekommen ist, die nicht ohne 
beträchtlichen Aufwand gedanklich nachvollziehbar ist und deren 
Tragweite viel weiter reicht als die Kategorie >Analogie< im uns ver­
trauten Verständnis, ja die mit letzterer kaum hinreichend rationa­
lisierbar ist. Um zu verdeutlichen, daß hier in der Tat eine fossile 
Kategorie vorliegt, sei auf die SME-Analogie zwischen dem Sonnen­
system und dem Rutherfordschen Atommodell zurückgekommen. 
Abgesehen von der prädikatenlogischen Repräsentation der beiden 
heterogenen Bereiche beschreibt sie durchaus eine Entsprechung im 
Sinne der morphologischen Symmetrie Agrippas, jedoch ist sie 
gleichsam nur noch ein Torso jener alten, »magischen« Symmetrie, 
ein äußerlicher Strukturvergleich auf der Basis eines tertium com- 
parationis (der prädikatenlogischen Vergleichskriterien), ohne die in­
neren Relationen wie Sympathie und Reproduktivität. Mit diesem 
Befund ist die eingangs beigebrachte These belegt, das morphologi­
sche Denken lasse sich nur im Rückgang auf historisch ältere Model­
le klären. Zweifelsohne beruht die Typendifferenz des morphologi­
schen Denkens zu anderen Denkformen (wahrscheinlich nicht 
ausschließlich, aber jedenfalls auch) auf einer Kategoriendifferenz, 
auf einer durch historische Kategoriendynamik bedingten Inkongru­
enz fossiler und rezenter Kategoriensysteme.

Analogiedenken ^ 183

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

