Die Kategorie der morphologischen Symmetrie
in Agrippas Magie

Manuel Bachmann

1. Auf der Suche nach einem morphologischen Denken

Die Strukturabbildungsmaschine SME (Structure-Mapping Engine)
von Falkenhainer, Forbus und Gentner?, ein Computermodell der
Analogiebildung, bewerkstelligt eine Analogie zwischen dem Son-
nensystem und dem Rutherfordschen Atommodell iiber folgende
pradikatenlogische Reprasentationen (vgl. S. 145).

Was ermdglicht SME, zwischen zwei so heterogenen Bereichen
wie dem Sonnensystem und dem Atommodell eine Analogie auf-
zustellen? Man mufs bedenken, daf eine Fiille von Daten zur Verfii-
gung steht: Informationen tiber die Monde, die um die Planeten krei-
sen, iber die entgegengesetzte elektrische Ladung bei Protonen und
Elektronen, tiber relative Geschwindigkeiten, tiber die Nachbarschaft
zu anderen Himmelskdrpern, tiber die Zusammensetzung der Sonne
und des Atomkerns und vieles mehr. Fiir die Analogie hingegen sind
nur bestimmte Beziehungen von Bedeutung, und solche werden vom
Programm benutzt: >zieht an, >kreist um¢, >Schwerkraft, rentgegen-
gesetztes Vorzeichens, »grofer< sowie die grundlegende Beziehung
»Ursache von«. An dieser Tatsache ist auf den ersten Blick nichts Auf-
regendes zu finden. Auf den zweiten Blick mufs aber erstaunen, dafs
tiberhaupt ein Computermodell fiir die Analogiebildung entwickelt
wurde. Tatsédchlich sind Analogien ins Zentrum der Kognitionswis-
senschaften geriickt. Dies geht so weit, dafd der Erfolg der Forschun-
gen im Bereich Kiinstlicher Intelligenz daran gemessen wird, wie
weit es gelingt, Computermodelle fir Analogiebildungsprozesse zu
entwerfen. Man verspricht sich davon Einblicke in die hchsten Fa-
higkeiten des menschlichen Geistes: der Erkenntnis und der Kreati-
vitat. Vor dem Hintergrund solcher ehrgeiziger Zielsetzung wird ver-

! B. Falkenhainer, K. D. Forbus und D. Gentner: The Structure-Mapping Engine, in: Ar-
tificial Intelligence, Bd. 41 (1990), S. 1-63.

144  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Sonnensystem
Ursache
Ursache kreist um (Planet, Sonne)
Schwe/rkraft\zwht an (Sonne, Planet) /mBer\
Masse (Sonne) Masse (Planet) Masse (Sonne) Masse (Planet) grofer
Temperatur ~ Temperatur
(Sonne) (Planet)
Atommodell
Ursache kreist um (Elektron, Kern)
entgegengesetztes zieht an (Elektron, Kern) grofSer
Vorzeichen
Ladung (Kern)  Ladung (Elektron) Masse (Kern) Masse (Elektron)

standlich, wenn Hofstadter, der SME diskutiert, an diesem Pro-
gramm dessen Beschranktheit riigt, indem es auf passende Reprasen-
tationen angewiesen sei und nicht von selbst die tbergreifende
Struktur im Zusammenhang von Sonnensystem und Atommodell
austindig machen kénne. Insofern ist SME — so miissen wir hieraus
schliefen — nicht intelligent; denn die Analogie steht laut Hofstadter
im »Zentrum der Intelligenz«, und er beklagt, dafs sie bislang nur als
»esoterischer Bestandteil des Denkens«? galt.

Das Denken in Analogien und seine konstruktive Simulation ist
nicht nur Zielpunkt der gegenwirtigen Kognitionswissenschaften, es
ist eine eigenstindige Erkenntnis- und Suchstrategie in den Wissen-

2 D.R. Hofstadter und die Fluid Analogies Research Group: Die FARGonauten. Uber
Analogie und Kreativitit, Stuttgart 1996; S. 78, zu SME siche S. 210-214.

Analogiedenken A 145

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

schaften, die sich unter dem Titel »Morphologie« etablierte — eine
Bezeichnung, die fiir »Analogik«® steht und diesen Begriff substitu-
iert. Wir sprechen hier nicht blofs von denjenigen Ansétzen, die in
der Linguistik oder der Zoologie »morphologisch« genannt werden.
Wir sprechen hier von der Morphologie eo ipso. Sie geht tiber spezi-
fische Anwendungsbereiche weit hinaus. Shurig* zeichnet sie aus als
knowledge tool, um unmifiverstandlich auf ihre eminente Bedeutung
fiir den wissenschaftlichen Erkenntnisprozefs aufmerksam zu ma-
chen.

Als Begriinder dieser Wissenschaft gilt Goethe, der seine natur-
wissenschaftlichen Arbeiten zu einer allgemeinen Morphologie zu-
sammenfassen wollte, indem er Formen als nattirliche Entwicklungs-
gebilde zwischen Gestalt und Verwandlung beschrieb.” Deren
Verhiltnis ist, in Goethes Worten, ein Schwanken in steter Bewe-
gung, und ihre Affinitdt wird nur tiber Analogiebildungsprozesse er-
sichtlich. Zum Erben Goethes erklarte sich Oswald Spengler mit sei-
ner Morphologie der Weltgeschichte, die beispielsweise zwischen der
Differentialrechnung und dem dynastischen Staatsprinzip Ludwigs
XIV., zwischen der antiken Staatsform der Polis und der euklidischen
Geometrie oder zwischen der kontrapunktischen Instrumentalmusik
und dem wirtschaftlichen Kreditsystem Analogien im Sinne einer
morphologischen Verwandschaft zu entdecken meinte.® Noch weiter
ging der Astrophysiker Fritz Zwicky. Er entwickelte seit den 50er
Jahren am Institute of Morphological Research (Pasadena, USA)
morphologische Denk- und Suchstrategien in der Uberzeugung, dafs
allein die Morphologie jene Wissenschaft sei, die eine addquate
Wirklichkeitserkenntnis ermdgliche. »Morphologische Forschung
beschiftigt sich, wie der Name schon sagt, mit der Gestalt und den
strukturellen Eigenschaften von Problemfeldern, z.B. Feldern von
materiellen Gegenstidnden [...], von Phanomenen, sowie von Feldern

® Verwendet von H. de Witt: Analogik. Grundlagen einer Wissenschaft der Analogien,
ihre Gesetze und ihre Anwendungen, 3 Bde.,, Luzern, Winterthur, Oberwil bei Zug
1972-1983.

¢ R. Shurig: Morphology — A Knowledge Tool, in: System Research, Bd. 3 (1986),
S. 9-19.

® Seine Fragment gebliebene Programmschrift ist: Bildung und Umbildung organischer
Naturen, in: J. W. Goethe: Naturwissenschaftliche Schriften (Gedenkausgabe der Wer-
ke, Briefe und Gespriiche, Bd. 17), Stuttgart, Ziirich 1949, 2. Aufl. 1964, S. 111f.

¢ O. Spengler: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Welt-
geschichte, Miinchen 1979, S. 8.

146  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

ideeller Begriffe.«” Sie operiert mit Feldiiberdeckungen, um Gesamt-
heiten von Phinomengruppen zu erkennen, woraus sich ein neues
Weltbild, das morphologische Weltbild, ergibt. Den Morphologen
verstand Zwicky als »Spezialist[en] des Unméglichen«® mit einem
Blick fiir Analogien, Formenreihen, Gegenldufe und Ergédnzungen.’

Das Zwicky-Programm ist der wohl deutlichste Ausdruck fiir
ein aufgekommenes Unbehagen an jenen Rationalitdtsstandards, die
allein fiir wissenschaftlich ausgegeben werden: an der Axiomatisie-
rung, der Klassifikation, der mathematischen Funktionalisierung.
Das wissenschaftliche Denken will ersetzt, vertieft oder ergianzt, auf
jeden Tall dahingehend »verbessert< werden, dafs es vernetzende, pro-
zef3- und gestaltorientierte Denkstrategien entwickelt. Dies zu lei-
sten verspricht die Morphologie; um so mehr muf3 interessieren, auf
welchen Denkprinzipien sie beruht. Im folgenden soll dieser Frage
nachgegangen und gezeigt werden, dafs sie letztlich nur im Rickgriff
auf dltere, vergessene Wissenschaftskonzeptionen einer befriedigen-
den Kldrung zugefiihrt werden kann.

2. Astrologie, Alchemie und Magie als
morphologische Wissenschaften

Gewisse Aste der Wissenschaftsgeschichte bildeten lange vor Goethe
das morphologische Denken aus: Astrologie, Alchemie, Magie. Lei-
der werden diese sogenannten occult sciences, gerade weil sie in Ana-
logien denken, nach wie vor als pseudo-sciences verkannt, ohne zu
beriicksichtigen, dafs vom Standpunkt klassischer Rationalitdtsstan-
dards kein direkter Zugang zum morphologischen Denken zu finden
ist. Es ist ganz natirlich, daf§ Astrologie, Magie und Alchemie im
Denkraster des mathematischen Methodenideals als skurrile Projek-

7 E. Zwicky: Morphologie. Grundsiitzliches iiber morphologische Forschung, in: Indu-
strielle Organisation, Bd. 25 (1956), S. 425-428, S. 425.

¢ L. Zwicky: Entdecken, Erfinden, Forschen im morphologischen Weltbild, Miinchen,
Ziirich 1966, S. 57. Eine kiirzere Tassung der gesamten Theorie findet sich in F. Zwicky:
Morphologische Forschung — Wesen und Wandel materieller und geistiger struktureller
Zusammenhinge, Winterthur 1959.

¢ Zur eingehenden Behandlung der Morphologie als Wissenschaft, der morphologi-
schen Modelle und ihrer wichtigsten Vertreter vgl. H. Fitzek: Versionen der Morpholo-
gie. Psychologische Rekonstruktion der Lehre von Gestalt und Verwandlung in der
Wissenschaftsgeschichte, Diss. Koln 1993.

Analogiedenken A 147

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Manuel Bachmann

te in der Geschichte der Wissenschaften erscheinen. Leisegangs Be-
obachtung, eine bestimmte Denkform wirke, unter den Gesetzen
einer anderen Denkform betrachtet, lacherlich®, trifft hier voll-
umfanglich zu. Obwohl die Magie, insbesondere die scientia magica
der Renaissancephilosophie, und die modernen Naturwissenschaften
als »Tochter desselben Stammes«' — angeblich eines Willens zur
Macht iiber die Natur — bezeichnet werden, beachtet man kaum, daf3
wir der Denkform und ihrer GesetzméfSigkeit, die in jenen »okkul-
ten« Wissenschaften am Werk ist, lediglich ein tiefgehendes Unver-
standnis entgegenbringen. Und sollte im Zuge der gegenwirtigen
Aufwertung von Mythos und Mystik das Lacherliche, das diesem
Unverstandnis entspringt, in den Hintergrund treten, so ist das Inter-
esse ein museales — ganz dhnlich demjenigen, das beispielsweise ein
Agyptologe den dgyptischen Géttern entgegenbringt, ohne ihren
Kult zu praktizieren —, auch wenn dieses Interesse dahingehend ent-
wickelt sein kann, daff man im Gegenstand eine echte Aufgabe der
Zeit sicht, wie beispielsweise die analytische Psychologie in der Al-
chemie. Keine der genannten »okkulten« Wissenschaften wird als
»Wissenschaft« im Sinne einer auch fiir die gegenwiértigen Wissen-
schaften in Betracht zu ziehenden Erkenntnisform eingeschitzt. Es
handelt sich um tote Wissenschaften: »So sind [...] die Astrologie
und die Alchemie ins Grab gesunken, nicht weil sie in anderen Wis-
senschaften mit ithrem Sachbestand aufgegangen sind — dann lebten
sie ja noch so lebendig wie je — sondern einfach, weil ihre Zeit
erfiillet war, weil sich niemand, der sich ernstlich den Aufgaben sei-
ner Zeit widmete, mehr fiir sie erwiarmte«.'?> So unbestreitbar dieser
Tatbestand ist, so entscheidend ist die Interpretation, was es heifst,
ihre Zeit sei »erfiillt«. Gegen jeden Versuch, hier einen rational be-
griindeten Abléseprozefs der exakten Wissenschaften von vermeint-
lichen Vorstufen zu vermuten, muf$ aus philosophischer Perspektive
— und diese ist auf der Metaebene des historischen Theorienver-
gleichs allein mafigebend — eingesehen werden, dafs es sich in unse-
rem Fall um eine Verdringung ins Irrationale handelt, um einen
historisch gewachsenen Irrationalisierungsprozefs, indem jene Wis-

9 H. Leisegang: Denkformen, Berlin 1928, S. 445-448.
1 K. Hiibner: Die Wahrkheit des Mythos, Miinchen 1985, S. 346.
2 A. Meyer: Das Wesen der idealistischen Biologie und ihre Beziehungen zur moder-

nen Biologie, in: Archiv fiir Geschichte der Mathematik, der Naturwissenschaften und
der Technik, Bd. 11 (1929), S. 167.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

senschaften einzig und allein deshalb am Baum der Erkenntnis
abstarben, weil ihre Denkform (Rationalitdtstyp) und deren Rationa-
litdtsstandards im Verlauf der neuzeitlichen Wissenschaftsentwick-
lung allmiahlich nicht mehr verstanden wurden.

Zum Einstieg in das zugrundeliegende Kernproblem lafit sich
diese These an einem bekannten Beispiel verifizieren: an der Metal-
le-Planeten-Analogie, der Zuordnungsrelation zwischen den sieben
Planeten: Saturn, Jupiter, Mars, Sonne, Venus, Merkur, Mond und
den sieben Metallen: Blei, Zinn, Eisen, Gold, Kupfer, Quecksilber,
Silber.® Sie spielt insbesondere im Dreigestirn der hermetischen
Wissenschaften: Astrologie, Alchemie, Magie eine Schliisselrolle,
ebenso in der neuplatonischen Philosophie und nicht zuletzt in der
Kunst seit der Renaissance. In der Alchemie geht die Zuordnung so
weit, daf3 die Planeten geradezu Synonyme fiir die Metalle geworden
sind, allerdings nicht nur als Decknamen, sondern im Sinne einer
Austauschbarkeit der hinter den Planeten und den Metallen stehen-
den Symbolkomplexe. Eine solche Permutationsbeziehung hangt da-
mit zusammen, daf§ die genannte Analogie innerhalb der hermeti-
schen Naturphilosophie seit hellenistischer Zeit eine kosmologische
Achse verkorpert. Es darf deshalb nicht erstaunen, wenn aus den sie-
ben Metallen Constantin der Grofle den Prunktisch in der Sophien-
kirche anfertigen liefi"* oder wenn aus den sieben Metallen nach
einer in der syrischen Ubersetzung des Alchemisten Zosimos erhal-
tenen Tradition die Tore im »Tempel der sicben Planeten« bestehen,
die als Tore der sieben Himmel aufzufassen sind.'® So fundamental
diese Analogie fiir die Symbolsysteme der Astrologie, Alchemie und
Magie wurde, so typisch ist sie als Muster fiir den hier in Frage ste-
henden Rationalitdtstyp und fiir seine Prinzipien. Und um so wichti-
ger ist das Eingestdndnis, daf§ wir diese Analogie keineswegs verste-
hen; denn sie ist

% Nach E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. Mit einem
Anhang zur #lteren Geschichte der Metalle. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte, Berlin
1919, S. 215, finden wir bei Pausanius in seiner Beschreibung von Hellas (um 200) den
iltesten Beleg fiir einen Kanon von sieben Metallen: Blei, Kupfer, Elektron, Zinn, Eisen,
Silber und Gold. Es sind diejenigen Metalle, die das unglaublich kalte und scharfe Was-
ser der Quelle des Styx in Arkadien aufzulgsen vermag. Die Auszeichnung dieser sieben
Metalle geht offensichtlich auf ein chemisches Phinomen zuriick.

* E.O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, a.a. 0., S.216.

* R. Reitzenstein: Poimandres. Studien zur griechisch-dgyptischen und frithchristli-
chen Literatur, Leipzig 1904, S. 364.

Analogiedenken A 149

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

(1) keine logische oder mathematische Analogie,

(2) kein Subsumptionsverhéltnis zweier verschiedenartiger
Phdnomene unter einem experimentell nachprifbaren Ge-
setz und

(3) keine Metaphorik.

Im weiteren ist sie auch keine

(4) Homologie oder

(5) funktionale Analogie.

(1) Grundsitzlich abzuwehren ist das sich aufdringende Mifsver-
stdndnis, die Planeten-Metalle-Analogie sei eine Analogie im Sinne
der Logik oder der Mathematik. Saturn und Blei bilden keine Zuord-
nung, die tiber einen Analogieschlufl gewonnen werden kénnte, tiber
einen Schluf, der vom Besonderen auf ein anderes Besonderes fiihrt.
Im Analogieschlufs wiren Saturn und Blei deshalb einander zugeord-
net, weil eines dem anderen mehr oder weniger gleichartig ist und
sich infolgedessen in einer bestimmten Hinsicht gleich verhdlt. Letz-
teres mag zwar durchaus mitgedacht werden, ist aber keineswegs der
Grund, geschweige denn die hinreichende Bestimmung der fragli-
chen Analogie. Es ist auch nicht so, dafs eine strukturelle Analogie
zwischen zwei Relationssystemen — den Relationen der Planeten un-
tereinander und den Relationen der Metalle untereinander — vorlage,
also Saturn und Sonne in einer dhnlichen Relation stiinden wie Blei
und Gold; denn von einer Wandlung des einen Planeten in einen
anderen, wie sie im alchemischen Transmutationsprozefs den Metal -
len widerfiahrt, kann keine Rede sein, es sei denn, es handle sich um
eine Wandlung derselben, sowohl in den Planeten als auch in den
Metallen liegenden Krifte oder Geister. Nur besttinden in diesem Fall
einer Koinzidenz der beteiligten Faktoren keine zwei parallelen Rela-
tionssysteme mehr, die in einer strukturellen Analogie zueinander
stiinden. Ebensowenig geht es um Proportionsverhaltnisse zwischen
den Planeten und den Metallen, die mathematisch analog sind; denn
die Zuordnung von Proportionen zu Planeten und Metallen — in
Form magischer Zahlenquadrate bekannt'® — ist bereits Resultat des
hier in Frage stehenden Analogiedenkens und nicht dessen Instru-
ment.

6 Vgl. als neuere Untersuchung zum Problem der magischen Zahlenquadrate V. Kar-
penko: Between Magic and Science: Numeral Magic Squares, in: Ambix, Bd. 40 (1993),
S.121-128.

150  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

(2) Wir haben es auch nicht mit einem Subsumptionsverhiltnis
zweier verschiedenartiger Phinomene unter ein experimentell nach-
priifbares Gesetz zu tun, wie beispielsweise beim Fall eines Apfels
vom Ast und der Bewegung des Mondes, die beide derselben Natur-
gesetzmiafBigkeit unterstehen, ndmlich der Newtonschen Gravitati-
onsgleichung. Die Zuordnung Planet-Metall beschreibt innerhalb
des hermetischen Theorierahmens zwar eine Art von Naturgesetz,
besitzt also einen dhnlichen Status wie die Newtonsche Gravitations-
gleichung innerhalb der klassischen Physik, jedoch lafst sich fiir sie
keine Formel, keine mathematische Funktion angeben.

(3) Wenn es sich weder um eine logische Analogie handelt noch
um die Relation verschiedenartiger Phdnomene unter demselben Ge-
setz, so konnte man die Relation zwischen Saturn und Blei als meta-
phorische Ausdrucksweise verstehen, in erster Linie als Allegorie.
Unbestreitbar liegt Metaphorik vor, aber keine rhetorische. Um Me-
taphorik handelt es sich insofern, als eine Art von Ubertragung statt-
findet, jedoch fungiert die Ubertragung nicht als Bild, das etwas an-
deres meint, als was es in erster Bedeutung sagt. Hier wird keine
Bedeutung von einem Zeichenkomplex auf einen anderen iibertra-
gen, sondern zwischen der Substanz x und der Substanz y eine onto-
logische Relation aufgestellt. Insofern handelt es sich um ein ueto-
dégeLy ohne metaphorische Funktion.

Was bei dieser Ubertragungsrelation vorliegt, ist vielmehr eine
qualitative Entsprechung, eine morphologische Symmetrie zweier
Gegenstandsklassen. In dieser Bezeichnung seien andere Termini
wie >Analogie« eingeschlossen und zugleich ersetzt, um die angefiihr-
ten Mifiverstandnisse zu vermeiden. Das Adjektiv smorphologisch«
darf allerdings nicht dazu verfiihren, auf die Kategorien der verglei-
chenden Morphologie, wie sie im 19. Jahrhundert in der Biologie
ausgebildet wurde, zuriickzugreifen. Zugrunde liegt der morphologi-
schen Symmetrie weder (4) eine Homologie noch (5) eine funktiona-
le Analogie. Saturn und Blei sind nicht deshalb einander zugeordnet,
weil sie, wie die Fliigel der Insekten mit den Kérperanhdngen der
Ringelwiirmer, desselben Ursprungs wiren. Ebensowenig sind Sa-
turn und Blei ihrer Funktion nach analog, wie die Fliigel der Insekten
zu den TFliigeln der Flugsaurier. Obgleich diese Aspekte nicht aus-
geschlossen sein miissen, sind sie nicht hinreichend, um die qualita-
tive Entsprechung zwischen den Metallen und den Planeten zu be-
griinden, ja sie sind, wie sich im folgenden herausstellen wird, sogar
villig unzureichend. Die morphologische Symmetrie von Saturn und

Analogiedenken A 151

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Manuel Bachmann

Blei reicht tiefer als eine Homologie oder funktionale Analogie. Letz-
teres sind kategoriale Rudimente eines dlteren morphologischen
Denkens, dessen Prinzipien ebenso komplex wie unbekannt sind
und deshalb irrational anmuten.

Indessen, besitzt die morphologische Symmetrie Prinzipien,
mithin eine innere Gesetzmiafigkeit, dann mufs sich diese strukturell
beschreiben lassen. Hierbei konnen wir zwischen zwei Ansdtzen
wihlen:

(1) Die strukturelle Gesetzmiafigkeit 1463t sich auf ihre Logik
untersuchen — im Sinne einer formalen Logik, die in einem System
axiomatisiert wird. Eine formale Logik abstrahiert vollstindig auf
eine Struktur, deren Abbildbarkeit hochsten Allgemeinheitsgrad be-
sitzt und die gegeniiber der Materie indifferent bleibt. Kant, der den
Terminus »formale Logik« prégte, definiert ihn folgendermafien:
»Eine allgemeine, aber reine Logik, hat es also mit lauter Prinzipien
a priori zu tun, und ist ein Kanon des Verstandes und der Vernunft,
aber nur in Ansehung des Formalen ihres Gebrauchs, der Inhalt mag
sein, welcher er wolle.«” Auf unsere Fragestellung angewandt, be-
deutet dies: Abstrahiert wird auf eine Struktur von Prinzipien, wel-
che die morphologische Symmetrie insofern betreffen, als das
sprachliche Zeichensystem, mittels dessen die morphologische Sym-
metrie formuliert wird, gewisse logische Elemente aufweist und mit
bestimmten logischen Funktionen arbeitet. Eine logische Analyse der
morphologischen Symmetrie wiirde, die »Prinzipien des Verstandes«
wie Junktion und Negation im Blick, auf eine rein formale Theorie
des Zeichensystems und seiner Operationsregeln hinauslaufen — auf
die Gefahr hin, dafi der Gegenstand: das morphologische Zeichen-
system einerseits und die formalen Mittel der Analyse andererseits
in ein Mifiverhéltnis geraten. Es steht ndmlich zu vermuten, dafs
ausschliefSlich formallogische Parameter nicht hinreichen, weil die
morphologische Symmetrie nicht in einer rein formalen Struktur
aufgeht.

(2) Angesichts solcher Vorbehalte gegentiber einem rein formal-
logischen Ansatz bietet sich ein anderer an: der kategorialana-
lytische. Er zielt auf eine materiale Struktug die sich in einem
bestimmten Kategoriensystem und seinen Kohérenzgesetzen nieder-
schldgt. Dem rein formallogischen Ansatz zur Analyse des Denkens

Y 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, A53 B 77.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

stellte auch Kant eine »transzendentale Logik«"® entgegen, die auf die
Aufstellung und Funktionsanalyse von Kategorien abzielt. Eine Ka-
tegorie ist mehr als eine blofd formale Funktion wie Junktion oder
Negation, sie ist ein materiales Einheitsprinzip in der Synthesis des
Mannigfaltigen. Materiale Einheitsprinzipien bedeuten néherhin,
dafi Kategorien nicht weiter zuriickfiihrbare, irreduzible Grund-
muster der Wirklichkeit bilden. Weil Gliederungen, Grundziige und
Verhiltnisse der Welt die Form von Kategorien annehmen, spricht —
tiber Kant hinaus — Nicolai Hartmann von ihnen als »den strukturel-
len Fundamenten der realen Welt«. Und insofern die morphologi-
sche Symmetrie eine solche Gliederung der Welt vornimmt, einen
Grundzug und bestimmte Verhéltnisse der Welt beschreibt, beinhal-
tet sie bestimmte Kategorien. Fiir unsere Zwecke gentigt deshalb der
Hinweis, daf§ fiir die Analyse der morphologischen Symmetrie der
kategorialanalytische Ansatz zweierlei verfolgt: zum ersten die Be-
nennung der vorausgesetzen Kategorien und zum zweiten die Anga-
be der Relationen, in welchen diese Kategorien zueinander stehen:
deren Positions- und Kohérenzgesetze. Erreicht man diesen Punkt,
dann kann man wieder von einer Logik der morphologischen Sym-
metrie sprechen, da sie, auf eine Kategorienlogik gebracht, auch for-
mallogische Strukturen beinhaltet. In diesem Sinne ergénzt der ka-
tegorialanalytische Ansatz einen moglichen formallogischen nicht
nur, sondern tiberlappt sich auch mit thm.

Zum gesuchten Kategoriensystem gelangt man, wenn man den
morphologischen Objektbegriff untersucht. Dabei wird sich zeigen,
daf3 die morphologische Symmetrie sich nur dann einem rationalen
Verstindnis erschliefit, wenn man sie selbst als eine eigene Kategorie
anerkennt, die im Platonisch-Kantischen Kategoriensystem von
Quantitit, Qualitit, Relation und Modalitdt, das die abendliandische
Denkgeschichte mafigeblich prigte, nicht mitenthalten ist.

3. Zwei Typen der morphologischen Symmetrie
Fiir die Vermutung, es handle sich bei der morphologischen Sym-

metrie um eine eigene (und unbekannte) Kategorie, ist ein Blick
auf deren Anwendungsformen aufschlufireich. Die morphologische

¥ A.a.O, AS50ff B74ff.
¥ N. Hartmann: Der Aufbau der realen Welt, 3. Aufl. Berlin 1964, S. V.

Analogiedenken A 153

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Symmetrie zwischen den Planeten und den Metallen steht nicht al-
lein da. In der Alchemie ist ebenso die Zuordnung der Zodiakal-
zeichen zu den Stufen des alchemischen Prozesses wichtig. Die Melo-
thesia, die Astrobotanik, die Geomantie und insbesondere die auf
dem Boden von Magie, Astrologie und neuplatonischer Kosmologie
gewachsene Signaturenlehre bieten ein Mikro- und Makrokosmos
umspannendes Netz morphologischer Symmetrien. Angesichts der
Fille morphologischer Symmetrien, die die verschiedenen Diszipli-
nen des morphologischen Denkens zum Gegenstand haben, stellt
sich die Frage, ob sich hier typologische Unterscheidungen anstellen
lassen. Als Kriterien einer Typologie bieten sich mehrere Moglich-
keiten an:

— nach dem Umfang bzw. den Stellenwerten der Symmetrie-
relation®,

—nach den Relata der Relation: Planeten, Metalle, innere Orga-
ne, Zeitabschnitte usw.,,

—nach den Parametern der Relation, wie Raum, Zahl oder ge-
netische Verwandtschaft.

Der kategorialanalytische Ansatz zielt auf die Parameter der Re-
lation, hinsichtlich derer wir zwei Grundtypen morphologischer
Symmetrie ausmachen konnen:

(1) den Isomorphie-Typ, den wir {iberall dort antreffen, wo die
morphologische Symmetrie vorwiegend in einer Ahnlichkeit der
Gestalt, der Eigenschaften oder einer zugrundeliegenden Struktur
besteht. So beziehen sich die sieben Metalle, wie Haage* zum Ent-
sprechungsdenken der Alchemie anmerkt, nach Mafsgabe ihres Aus-
sehens auf die sieben Planeten — unter anderem aufgrund ihrer 4hn-
lichen Farbe: Blei und Saturn blinken dhnlich matt, das Mondlicht
erscheint silbrig, das Sonnenlicht — je nach Tageszeit und Wetter-

% B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, in: I. Merkel und A. G. Debus
(Hrsg.): Hermeticism and the Renaissance. Intellectual History and the Occult in Early
Modern Europe, Washington 1988, S.265-292, hat eine Typologie nach dem Umfang
vorgenommen, indem er die Analogien nach Attribution, Distribution und Assimilation
unterscheidet. In Vickers Typologie reprisentierte die Analogie zwischen Planeten und
Metallen eine Attribution, eine zweistellige Zuordnung zweier eng begrenzter Bereiche,
die Distribution die Erweiterung dieser Relation um weitere Stellenwerte wie die Zu-
ordnung der Planeten und der Metalle zu den inneren Organen des Menschen, die
Assimilation schlieflich die Aufstellung ganzer Entsprechungssysteme, in die alles und
jedes eingeordnet wird.

% B.D. Haage: Alchemie im Mittelalter. Ideen und Bilder — von Zosimos bis Paracelsus,
Ziirich, Diisseldorf 1996, S. 27.

154 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

lage — goldig. Daf solche sozusagen empirisch tiberpriifbaren Ahn-
lichkeiten fiir die Metalle-Planeten-Relation ausschlaggebend sind,
zeigt sich nicht zuletzt daran, dafs ausgerechnet Saturn, Sonne und
Mond seit altersher konstante Zuordnungen zu Blei, Gold und Silber
besitzen, wihrenddessen die anderen Planeten in der Reihe der Me-
talle schwanken:

(Aufstellung nach Lippmann)®

Quelle Saturn |Jupiter Mars |Sonne |Venus |Merkur |Mond
Celsus Blei Bronze Misch- |Gold |[Zinn |Eisen Silber
150 n. Chr. (Kupfer?) |metall

rEapa
Vettius Valens Blei  |Zinn Eisen |Gold |Kupfer |Elektron |Silber
2. Th.

Scholiast zu Pindars |Blei  |Elektron |Eisen |Gold |Kupfer |Zinn Silber
»Isthmischen

Siegesgesdngen«
Olympiodor nach Blei  |Elektron |Eisen |Gold |Kupfer |Zinn Silber
Proklos 6. Th.

Stephanos von Blei  |Zinn Eisen |Gold |Kupfer |Queck- |Silber
Alexandria 7. Th. silber

Steinbuch des Blei  |Messing |[Eisen |Gold |- Elektron |Silber
Aristoteles (Bronze?)

syrisches Buch Blei  |Zinn Eisen |Gold |Kupfer |Elektron |[Silber
»causa causarume

arabische Blei  |Zinn Eisen |Gold |Kupfer |- Silber
Aufstellung um 900

spdtere arabische Blei  |Zinn Eisen |Gold |Kupfer |Queck- |[Silber
Uberlieferung silber

Man kann diese Konstanten und Varianten der Metalle-Planeten-Re-
lation allerdings auch anders lesen. Im 17. Jahrhundert bemerkte der
dénische Alchemist Borrichius (1626-1690) — obwohl selbst ein lei-
denschaftlicher Verteidiger der Hermetik und ihrer Legende einer
uralten autenthischen Uberlieferung —, daff von Anfang an keine Ei-
nigkeit bei der Verteilung geherrscht hitte.® Und auch der Alche-
miehistoriker Lippmann schrinkt ein, »betreff der 7 Metalle selbst,

2 E.O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, a.a.0., S.217.

% [O. Borrichius:] Olai Borrichii, Medicii Regii, Et In Academia Hafn. Prof. Publ. De
Ortu, Et Progressu Chemiae, Dissertatio, Hafniae, Typis Matthiae Godicchenii, Sump-
tubus Petri Haubold, Reg. Acad. Bibl. Anno 1668, S. 29.

Analogiedenken A 155

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

sowie ihrer Zugehdorigkeit zu den einzelnen Planeten bleiben man-
nigfache Zweifel bestehen«*. Volhards Vermutung, es handle sich
um eine Art Rangordnung nach Art und Verwendbarkeit der Metal-
le®, weist er als unhaltbar zurtick. Und was die Zuordnung selbst
betrifft, so ist Lippmann der erste, der die Zuordnungen aufSer
Sonne = Gold und Mond = Silber fiir »nicht ohne weiteres begreif-
lich«* erkldrt. Dahinter steckt ein echtes Sachproblem. Entweder
sind es gerade die sinnlichen Isomorphien, die auf Mehrdeutigkeiten
fithren, oder aber in der Metalle-Planeten-Symmetrie herrschen
noch andere Zuordnungsgesetze, die unter Umstanden mit den sinn-
lichen Ahnlichkeiten in Konkurrenz treten, jedenfalls aber dieses
Kriterium mit weiteren tiberlagern. Tatsdchlich gibt es neben dem
Isomorphie-Typ

(2) den Metamorphie-Typ, in welchem eine Entsprechung jenseits
der sichtbaren Gestalt oder der augenfalligen Eigenschaften gedacht
ist, eine merkwiirdige >unihnliche Ahnlichkeit. Alle Formen der
Metamorphose gehoren hierher, in deren Resultat sich der Anfangs-
zustand bis zur Unkenntlichkeit weiterentwickelt. Beziiglich dieses
Typs besteht nun ein tiefgriindiges Verstdndnisproblem. Es gibt
ndamlich keine Struktur, die sich in der Metamorphose durchhalt
und blofS modifiziert, um eine Symmetrie zwischen den Relata m;
und m, herstellen zu kénnen. Hier stofien wir auf die Exotik des
morphologischen Denkens, genauer: auf den kategorialen Komplex
der Metamorphose, der ohne die Kategorien von Struktur und Mo-
dus oder von Substanz und wechselnder Eigenschaft funktioniert.
Historisch sehr alte Beispiele der morphologischen Symmetrie — aus
den griechischen Zauberpapyri, die im 3. Jahrhundert in Agypten
geschrieben wurden — représentieren bereits den Metamorphie-Typ,
wie eine Aufstellung von Instanzen in einem Heptaschema, ein »Un-
terwerfungsmittel des Apoll«?:

% E.O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. Mit einem Anhang
zur dlteren Geschichte der Metalle. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte, Berlin 1919,
S. 215.

% 1. Volhard: Zur Geschichte der Metalle, Leipzig 1897, S. 17f., entwickelt die Hypo-
these, »die planetare Benennung der Metalle repriisentiere eine alchemistische Syste-
matik, die den Adel der Metalle mit der Entfernung der Planeten von der Sonne in
Parallele setzt.«

% E. Q. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, a.a.O., S. 217.

¥ K. Preisendanz: Papyri Graecae Magicae — Die griechischen Zauberpapyri. Bd. 2,
Leipzig, Berlin 1931, P. X, Kol II, 41-49, S. 53.

156  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Sieben Vokale Zaubernamen Erzengel Gottesnamen
AENLOVW oy Michael VUOEU
ENOVWOL Yupoyuy, Raphael VUYLEY
NoVLoE Poyayvy Gabriel amym
LOVWUEN poaxaguuy Suriel UEYEV
OVMAENL patapayvy Zaziel "Tao

VOAENLO padntopws ' Badakiel Sabaoth
WUENOV Paivymmuy ' Syliel Adonai

In dieser Tafel besteht eine morphologische Symmetrie zwischen den
in vier Kolumnen nebeneinander als »heilige Namen« genannten
sieben Vokalen in sieben Abdnderungen, sieben Zaubernamen, sie-
ben Erzengeln und sieben Gottesnamen. Worin genau diese morpho-
logische Symmetrie besteht, ist nicht sichtbar, gibt es doch keine
Struktur, die sich in den vier Kolumnen iterieren oder modifzieren
wiirde — aufer der Tatsache, dafs Buchstaben scheinbar spielerisch zu
klingenden Namen aufgereiht werden. Uber diese Tatsache hinaus
findet sich kein Kriterium, die jeweils bestimmte Verkniipfung der
Namen und der sieben Vokale vorzunehmen, selbst wenn man in
Rechnung stellt, dafs in den sieben Vokalen die sieben Planeten ver-
chrt wurden. Ubrig bleibt als einziges Prinzip das Ubertragen ohne
einheitliche Struktur, der Ubergang von den Vokalen zu den Zauber-
namen, Erzengeln und Gottesnamen: der blofle Stellenwechsel.

3. Agrippas morphologisches Matrizensystem

Um die morphologische Symmetrie hinsichtlich beider Typen naher
zu untersuchen, sei auf das von Heinrich Cornelius Agrippa
(1486-1535) zusammengestellte Matrizensystem zuriickgegriffen,
wie es in seiner Occulta philosophia® niedergeschrieben ist. Auf die-
ses Werk fiel die Wahl aus zwei Griinden:

% H. C. Agrippa ab Nettesheim: De occulta philosophia, hrsg. und erl. von K. A. No-
wotny, Graz 1967 (mit einer umfangreichen Sammlung von Materialien zum gesamten
Komplex der Renaissance-Magie). C. Agrippa: De occulta philosophia libri tres, hrsg.
von V. Perrone Compagni, © 1992 by E.7J. Brill, Leiden, New York, Kéln (Studies in
the History of Christian Thought, Bd. 48) [abgekiirzt: Occulta Philosophial.

Analogiedenken A 157

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Manuel Bachmann

(1) Agrippa entwirft hier ein Wissenschaftsprogramm, das die
Magie zur hochsten Wissenschaft erhebt. Die scientia magica ist
von altersher eine eigenstindige Wissenschaft; um ihre Aufgaben-
stellung bei Agrippa prézis auf den Begriff zu bringen, muf$ man sie
als Wissenschaft von den morphologischen Symmetrien charakte-
risieren.” Was die Magie zum Gegenstand hat, sind die Ahnlichkei-
ten, Gestaltverwandtschaften und strukturellen Entsprechungen der
Welt. Mit einem Wort: sie ist nichts anderes als eine morphologische
Wissenschaft. So sagt Agrippa iiber sie:

»Unde, o cupiens qui in hoc studio operari affectas, considerare debes quod
unaquaeque res movet et convertit ad suum simile et inclinat ad seipsum se-
cundum totum posse suum tam in proprietate, scilicet in virtute occulta,
quam in qualitate, scilicet virtute elementali [...]«*

(2) In De occulta philosophia tragt Agrippa die wichtigsten Theorien
der Magie seiner Zeit zusammen. Er stiitzt sich auf Trithemius, auf
die spirituelle Magie eines Ticino, auf die Exaltation der Magie als
absoluta consummatio der Philosophie bei Pico und dessen Genea-

2 Als reine Kausalitétstheorie interpretiert sie W.-D. Miiller-Jahncke: Magie als Wis-
senschaft im frithen 16. Jahrhundert. Die Beziehungen zwischen Magie, Medizin und
Pharmazie im Werk des Agrippa von Nettesheim (1486-1535), Diss. Marburg 1973, bes.
S. 113. Agrippas Magie ist in der philosophischen Forschung kaum bearbeitet (schon gar
nicht unter dem Gesichtspunkt von Analogie und Morphologie), wie ein Blick auf wei-
tere Untersuchungen lehrt: E. Hahn: Die Stellung des Agrippa von Nettesheim in der
Geschichte der Philosophie, Diss. Leipzig 1923; P. Zambelli: Agrippa von Nettesheim,
in: Archivio di filosofia, Bd. 1 (1955), S. 108-162; C. G. Nauert: Magic and Scepticism
in Agrippas’ Thought, in: Journal of the History of Ideas, Bd. 18 (1957), S. 161-182;
C. G. Nauert: Agrippa in Renaissance Italy: the Esoteric Tradition, in: Studies in the
Renaissance, Bd. 6 (1959), S. 195-222; F. R. Warner: Das Gedankengebiude des Agrip-
pa von Nettesheim, in: Antaios, Bd. 5 (1963), S. 122-142; R. Schmitz: Magie und Sub-
stanz bei Agrippa von Nettesheim, in: Hippokrates, Bd. 35 (1964), S. 694-752; C. G.
Nauert: Agrippa and the Crisis of Renaissance Thought, Urbana 1965; W. Schrodter:
Agrippavon Nettesheim: De occulta philosophia, Auswahl, Einleitung und Kommentar,
Remagen 1967; K. Goldammer: Der géttliche Magier und die Magierin Natur. Religion,
Naturmagie und die Anfinge der Naturwissenschaft vom Spitmittelalter bis zur Re-
naissance, mit Beitrdgen zum Magie-Verstéindnis des Paracelsus, Stuttgart 1991.

® Occulta Philosophia, 1ib. 1, cap. 15, S. 114 (»Wer deshalb in diesem Gebiete des Wis-
sens etwas zu leisten wiinscht, der muf vor allem im Auge haben, daf eine jede Sache
nach ihrem ganzen Vermdgen, sowohl in ihrer Eigentiimlichkeit oder verborgenen
Kraft, als in ihrer Beschaffenheit oder elementarischen Kraft, sich zu dem ihr Ahnlichen
kehrt und es zu sich zieht.« Ubersetzung nach der Ausgabe: H. C. Agrippa von Nettes-
heim: Die magischen Werke, hrsg. von K. Benesch, 4. Aufl. Wiesbaden 1997 [abgekiirzt:
Werke], S. 43.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

logie der Eingeweihten, besonders auch auf die von Reuchlin aus-
gearbeitete kabbalistische Magie. Von Reuchlin 143t er sich zur
Dreiteilung der Magie inspirieren, und zwar in die Disziplinen der
Elementarmagie, Astralmagie und zeremoniellen Magie. Die im fol-
genden zu untersuchenden Sympathiereihen, Analogien bzw. mor-
phologischen Symmetrien schopft er aus dem arabischen Werk Pica-
trix, aus Ficino und Giorgi. Was Agrippa aber {iber seine Vorbilder
hinaus direkt in Angriff nimmt, ist eine durchgehende wissenschaft-
liche Rationalisierung der Magie. Obwohl das Werk eher einer losen
(und zum Teil redundanten) Ideensammlung als einem System
gleicht, ist die Absicht erkennbar, den Aufbau des Universums zu
skizzieren, nicht zuletzt, um die Magie zur Losung aller wichtigen
Probleme der Naturphilosophie kompetent zu machen, dem Men-
schen seinen Ort in der Welt zuzuweisen und — ganz auf der Linie
der rationalen Magie-Konzeption — durch magisches Wissen seine
Magglichkeiten bis zur Herrschaft {iber Kosmos und Gott zu steigern.
Dies geschieht dadurch, dafs die Struktur der morphologischen Sym-
metrie zum universalen Deutungsschliissel verabsolutiert wird.

Die Grundlinien des Systems bilden vier Theorieteile:

(1) Agrippa arbeitet mit einem Schichtenmodell der Welt. Es
sind sechs Schichten, aus deren Uberlagerung sich das Universum
aufbaut, der mundus archetypus (Ebene der Ideen: Schipfer aller
Dinge), der mundus intellectualis (Henaden), der mundus coelestis
(Planetengeister, Seelen usw.), der mundus elementaris (elementare
Natur), der mundus minoris (Mensch) und der mundus infernalis
(Unterwelt).

(2) Ebenso fundamental wie das Schichtenmodell ist fiir Agrippa
die Elementenlehre. Die gesamte Struktur der Welt ergibt sich aus
den vier Elementen: Feuer, Wasser, Erde, Luft, von denen jedes Ele-
ment dreifacher Natur ist, indem es einen Anfang, eine Mitte und ein
Ende besitzt. Zudem existieren die Elemente in zwei Modi: materiell
als gemischte Naturalien und rein geistig als vier Eigenschafts- bzw.
Kraftkomplexe (reine Elemente). In diesen zwei Modi sind sie die
Bausteine des gesamten Universums (auch der Engel, Damonen, der
Gestirne und der Himmel), ja sogar Gottes (des Urbildes von allem)
und ergeben eine omnia in omnibus-Struktur der Welt.* Die reinen

3 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 7, S. 101: »Elementa itaque omnium prima sunt et
omnia ex illis et secundum illa sunt atque ipsa in omnibus et per omnia vires suas

Analogiedenken A 159

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Manuel Bachmann

Elemente sind die vier Grundkréfte der Natur und das Medium aller
Kausalitét, so dafs ihre Kraft auf keine weitere Ursache zurtickgefiihrt
werden kann.*? Aufgrund dessen, daf3 sie die Basis der gesamten Na-
tur bilden, fungieren sie als Klassifikationskriterien fiir das System
der Natur. >

(3) Mehr im Hintergrund bleibt Agrippas Theorie der Weltseele.
Liefern die vier Elemente gleichsam das starre Geriist der Welt, so
bedart es eines dynamischen Prinzips, das die Welt mit Bewegung
und Leben erfiillt und ihren Zusammenhang verbiirgt. Als ein sol-
ches Lebens- und Einheitsprinzip waltet die Weltseele %

(4) Das Zentrum dieser drei Theoriestiicke bildet Agrippas Sy-
stem der Zahlleitern, die zwischen den Instanzen des Universums
Entsprechungsrelationen, also morphologische Symmetrien, ziehen.
Daf3 bestimmte Zahlen als Ordnungsschemata dienen konnen, hangt
mit einer pythagoreischen Ontologie der Zahl zusammen, die eine
Astringenz zwischen den Spezies und bestimmten Zahlen behaup-

diffundunt.« A.a.O,, cap. 8, S.101: »Est Platonicorum omnium unanimis sententia,
quemadmodum in archetypo mundo omnia sunt in omnibus, ita etiam in hoc corporeo
mundo omnia in omnibus esse, modis tamen diversis, pro natura videlicet suscipienti-
um: sic et elementa non solum sunt in istis inferioribus, sed in coelis, in stellis, in dae-
monibus, in angelis, in ipso denique omnium Opifice et Archetypo.«

2 A.a.O, cap. 4, S. 91: »[...] per quae omnium naturalium rerum virtutes producuntur
in effectum; virtutes illorum a nullo explicari possunt, quia in omnia possunt omnia. «
% A.a.0, cap. 7: Die nach den Elementen bestimmten Gattungen der Naturkdrper:
Steine (erdig), Metalle (wisserig), Pflanzen (luftig), Tiere (feurig) werden weiter durch
die Elemente in Arten spezifiziert: erdige (undurchsichtige schwere), wésserige (Kristall,
Beryll, Perlen), luftige (Bimsstein, Tuffstein), feurige Steine (Feuerstein, Meteorstein,
Asbest): Die Spezifikation wird immer nach demselben Ordnungskatalog der vier Ele-
mente vorgenommen. Die Zuordnung der Naturkérper zu den Elementen ergibt sich
aufgrund von Ahnlichkeiten mit den Elementen (z.B. Gewicht, Durchsichtigkeit) oder
besonderen Eigenschaften in bezug zu den Elementen (z.B. Feuerbestindigkeit des As-
best).

* Erginzt wird diese Theorie durch eine astrologische Mischungstheorie der Genese
der materiellen Korper: Alle Kérper bestehen aus den Tierkreiszeichen, den Planeten
und den vier Elementen. Letztere verbinden sich mit den Tierkreiszeichen und den
Planeten und zeitigen die Korper. Hinzu tritt eine kabbalistische Buchstabenlehre
(a.a.O., cap.74, S. 242): »Sunt itaque viginti duae literae [Hebraei alphabeti] fundamen-
tum mundi et omnium creaturarum, quae sunt et nominantur in eo: et omne dictum et
omne creatum ex illis sunt et ex earum revolutionibus nomen et esse et virtutem sorti-
untur« Agrippa scheint sich des Konkurrenzverhiltnisses dieser verschiedenen Theo-
rien nicht bewuflt gewesen zu sein.

® Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 57, S. 387: »Est itaque anima mundi vita quaedam
unica omnia replens, omnia perfundens, omnia colligans et connectens [...]«

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

tet.? Entsprechend gibt es Leitern (scalae) der Eins, der Zwei, der
Drei, der Vier, der Fiinf, der Sechs, der Sieben, der Acht, der Neun,
der Zehn und der Zwolf; die Elf fehlt, weil sie die Zehn unziemlich
tiberschreitet, zugleich hinter der vollkommenen Zahl Zwslf hoft-
nungslos zuriickbleibt und aufgrund solcher mangelhaften Verfas-
sung kein Anziehungsvermdgen besitzt”, d.h. keine Symmetrie der
Welt reprisentiert. Alle anderen genannten besitzen ein Anzie-
hungsvermogen, die Dinge zu ordnen — sie reprasentieren Sym-
metrien der Welt. (Vgl. Abb. 1, S. 162 und Abb. 2, S. 163)

Diese Zahlleitern weisen folgendes Aufbauschema auf:

Schichten |morphologische Symmetrien Aquipollenzklasse x

Schicht; A-Substanz, |A-Substanz, [A-Substanz, |A-Gattung,

Schicht, B-Substanz; | B-Substanz, B-Substanz, |B-Gattung,

Schichts C-Substanz; |C-Substanz, |C-Substanz, |C-Gattung,
Symmetrie 1 |Symmetrie2 |Symmetrie 3

Parallel zur Schichtung der Welt bestimmt die Aquipollenzklasse x
(also:1,2,3,4,5,6,7,8,9, 10, 12) Gattungen von Substanzen, die zu
x dquipollent sind — ftir die Drei: drei Personen in der Gottheit, drei
Grade der Seligen, drei Grade der Elemente. In diesem Raster steht
dann jede Substanz einer Gattung zu einer Substanz der anderen
Gattungen in einer morphologischen Symmetrie; diese verbinden
die verschiedenen Schichten der Welt in Form einer morphologi-
schen Uberlagerung. Dabei sind nur vertikale Symmetrien (vgl.
Abb. 1) méglich, keine diagonalen wie in Abb. 2 und Abb. 3.

A-Substanz;

A-Substanz,;

B-Substanz;

B-Substanz,

C-Substanz,;

C-Substanzy

Abb. 1

Abb. 2

oder

C-Substanz;

A-Substanz,

B-Substanzy

Abb. 3

% A.a.0, cap. 2, S. 252: »Denique omnes species naturalium et eorum quae supra na-
turam sunt, certis numeris astringuntur.«

7 A.a.0, cap. 14, S.291: »Unde hic numerus nullam habet cum divinis neque cum
coelestibus communionem, nec attractum, nec scalam ad supera tendentem, nec ullum
meritum habet.«

A 161

Analogiedenken

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1.

Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

(SCALA TERNARII

In archetypo e Nomen Dei trium literarum
Sadai S .
Spiritus Tres personae in
Pater Filius Sanctus divinis
In mundo Suprema | Media Infima Tres hierarchiae
intellectuali angelorum
Innocentes | Martyres | Confessores | Tres gradus beatorum
In mundo Mobilia Fixa Communia | Tres quaterniones
coelesti signorum
Cardines | Succeden- | Cadentes Tres quaterniones
tes domorum
Diurnus Nocturnus | Particeps Tres domini
triplicitatum
In mundo Simplicia | Composita | Decomposita| Tres gradus
elementali elementorum
In minore Caput, in | Pectus, ubi| Venter, ubi [ Tres partes
mundo quo viget | cor, sedes | gignitiva respondentes triplict
intellectus | vitae, virtus mundo
respondens | respondens | membraque
mundo mundo genitalia,
intellectuali| coelesti respondens
mundo
elementali
In mundo Alecto Megera Ctesiphone | Tres furiae infernales
infernali . o
Minos Aeacus Rhadaman- | Tres iudices infernales
tus
Malefici Apostatae | Infideles Tres gradus damnato-
rum )

Abb. 1: Leiter der Zahl 3 (aus Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 6, S. 262)

162  ALBER PHILOSOPHIE

Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11.



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

{S1mu opofy Ul eISI[RQEd :
stsudt[user) ydasoj 1qes QNG aewd Q@ Ll [oNe @ud j@s, (&G QU uea
31quIdSap senb ‘wnioisjur } smuul | sprow spIou [euIayur
enoenqey waidog | ®oA0g | ouipiog |swoy wming | snang | eaquipn) JelI0d [ BUUIYIL) opunui uy
enqunstp snaued | 193s1UIS BISIUIS | J9IXOP [ enxap exsturs BIIXID
snided eurureroy wadag | snnoQ sO sueN | snmoQ streN suny suny
emquysip snauerd | 121s1UIS BIX)STULS BINXIP opunur
rerresdajul eaquiswr waydag sag snuejA | wWnpuspng 100 | snuepy indeq) fraxap sog ssoutuI Uy
wnieyoueld sng snmo
sapide] wardag [-[e1skay | soreyoy | snpSespwig | -unqee)) | sewrepy |snayddeg [snuryokupy
winrejaued wny WNAIA
eferow waydag | -uafry | winyualry wnadny | wnuny | wnueyg | wnuuelg [ wnqungg
wnaejaued
erewrtue wadag | s3] BIUIG SNOITH 0o7| sndn SNAIID) edrey,
snunIew
wniejoueld saosid wadag [snunpay 8ay | snpewyy,{ snmip ms_.os‘.h snurydaq eidag esustal
wnrejaue[d soae waidag | BnoON BIUOIID) | eQUNOD) 0[O | JImmA epnby [ ednddn opunur ujy
eun | SNLINDISIA] SNUI A [0S sTeN 1oudng [ snuinjeg 11$3[300
seyoueld waidag [duiqll acc e QU@ |  aNLaQ sud QTN opunur uy
13(] Wa1E)
S1ue JueISpe | [PLIqeD) | [2BYIIN [pluey | peydey | pewen | [Prpez | poydez qr[aru
nb p8ue wardag | oW QENG LINCNG LGNG CaNg suday fadag opunut uj
WINIeI)|
waydas 1] BUIWON NAL WU 919Yq Jassy FLNLLUN By | odhagory ug

INAVNELJAS VIVOS)

Abb. 2: Leiter der Zahl 7 mit der morphologischen Symmetrie zwischen den

Planeten und den Metallen (aus Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 10, S. 282)

A 163

Analogiedenken

https://dol.org/10.5771/8783495987031-144 - am 26.01.2026, 14:48:11.


https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Das bedeutet, dafy die morphologische Symmetrie zwar transversal
fiir die verschiedenen Gegenstandsklassen A, B, C gilt, aber keine
Permutationen zwischen den Symmetrien 1, 2 und 3 erlaubt. Man
konnte dies als Gesetz des nichtpermutativen Transitus oder Gesetz
des kanalisierten Transitus bezeichnen.

Den ganzen Block, den die Zahlleiter bildet, nennen wir Matri-
ze, weil das Aquipollenzprinzip der Leiter auf der pythagoreischen
Theorie ruht, wonach die Zahl die ihr astringierten Dinge hervor-
bringt. Ganz ahnlich wie die Elemente Rhizome der elementarischen
Dinge sind, so verkorpern die Zahlen Generatoren bzw. Matrizen der
ihrem Aquipollenzgesetz unterstehenden Dinge.

Uberblickt man diese Strukturen, so gelangt man zu einem
wichtigen Befund. Matrizen haben zur Konstruktionsvoraussetzung
Klassifikationssysteme. Ausschliefilich an diesen konnen die Matri-
zen aufgehdngt werden; denn die morphologischen Symmetrien exi-
stieren nur gleichsam senkrecht auf den Klassifikationen der Gegen-
stinde, wie Engel, Organe, Planeten, Grade der Elemente usw. Die
Klassifikation ist Triger der morphologischen Symmetrie und er-
kldrt das Gesetz des nichtpermutativen Transitus, demgemafs keine
morphologische Symmetrie zwischen Gegenstanden derselben Klas-
se zugelassen ist. So wie der Mars mit keinem anderen Planeten ver-
wandt ist, so gibt es keine Onyxnatur des Karfunkels, ebenso ver-
weist keine Zahl auf eine andere, sondern immer auf einen
Gegenstand einer anderen Gegenstandsklasse. Hieraus ist zu schlie-
Ben, dafd das morphologische Denken keine Alternative zur Klassifi-
kation ist — wie die Dialektik —, sondern eine Uberformung. Das be-
deutet weiter — und dies ist entscheidend —, dafl die aristotelische
Logik als Basis der Klassifikation einerseits Basis der morphologi-
schen Symmetrie, andererseits durch diese erweitert sein mufi. So
wie die morphologische Symmetrie senkrecht zu den Klassifikatio-
nen steht, konnte auch eine morphologische Logik senkrecht zur ari-
stotelischen stehen. Inwiefern diese ihre Stellung zu einer Uberfor-
mung der aristotelischen Logik fithrt, muf§ offen gelassen werden.

4. Das Objektmodell der morphologischen Symmetrie
Trotz dieses Bezugs auf das Klassifikationsmodell erfolgt die Konsti-
tution des Gegenstandes im morphologischen Denken ganz anders

als im Klassifikationsmodell und im Substanz-Akzidens-Modell.

164  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Hinreichend definiert ist das Objekt weder durch seine spezifischen
Differenzen noch als Trager bestimmter Eigenschaften. Wir begeg-
nen hier einem exotischen Objektmodell, was sofort ersichtlich wird,
sobald man sich in das gesamte Matrizensystem vertieft:

(1) Es gibt Redundanzen und Singularititen dergestalt, dafs die
Elemente in den verschiedenen Matrizen zum Teil wiederkehren,
zum Teil singuldr nur in einer Matrize auftreten.

(2) In den verschiedenen Matrizen wechseln die den redundan-
ten Elementen zugeordneten Elemente, teilweise bis zum Wider
spruch.®

Nehmen wir einmal die Sonne als morphologisches Objekt. Sie
tritt auf als Element der Matrizen 1, 2, 4, 7, 8, 9, 10. In jeder Matrize
steht sie in jeweils einer anderen Zuordnung, zumal die Aquipollenz
von Matrize zu Matrize wechselt. Jede Matrize definiert das Objekt
tiber andere morphologische Relationen. Weil die Zuordnungen zum
Teil widerspriichlich ausfallen, lassen sie sich nicht einfach kumulie-
ren, gleichwohl definieren sie das Objekt erst in ihrer Gesamtheit
vollstandig.

Darstellen lassen sich diese uniibersichtlichen Verhiltnisse in
einem konzentrischen Pradikationsdiagramm, in welchem die mor-
phologischen Symmetrien in einer bestimmten Matrize als ein Ring
um den Gegenstand symbolisiert sind. Das konzentrische System
dieser Ringe ergibt das gesamte Pradikationssystem fiir das Objekt:

Zentrum: Objekt
Ring 1: Matrize x
Ring 2: Matrize y
Ring 3: Matrize z

Ausgehend vom Prédikationsdiagramm lassen sich folgende vier
Theoreme der Objektkonstitution festlegen: Erstens: Das Objekt ist
keine einfache Substanz, sondern ein schillernder Komplex seiner

* Saturn-Onyx und Karfunkel-Sonne in der 7-Matrix (vgl. Abb. 2), Saturn-Karfunkel
in der 9-Matrix (vgl. Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 12, S. 286).

Analogiedenken A 165

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

morphologischen Symmetrien, eine Art Spiegelsystem. Zweitens:
Die Symmetriestruktur des Objekts ist abhdngig von verschiedenen
Bezugssystemen. Wir begegnen hier einer Relativitit des Objekts.
Drittens: Das Objekt ist von diskreten Matrizenringen umgeben,
von seinen Zustandsquanten. Dahinter steht eine Art Diskontinui-
tats- bzw. Kornigkeitstheorie, wenn man nicht gleich von einer
Quantentheorie des Objekts sprechen will. Viertens: Das Objekt ist
ein Fokus durch alle morphologischen Welten hindurch; es ist eine
Art Weltlinse.

(1) Spiegelsystem. — Der eindeutige Gegenstand als einfache
Substanz wird substituiert durch ein Spiegelsystem des Objekts.
Von daher erscheint die besondere Bedeutung des Spiegels in der
Magie® ontologisch tiefer begriindet, als man auf den ersten Blick
vermuten wiirde. Das Objekt ist ein schillerndes Spiegelsystem sei-
ner morphologischen Symmetrien, weil es zum einen nur definiert
ist als Rethe der Entsprechungen, zum anderen abhangig ist von der
Wahl der Matrize, in der es betrachtet wird. In diesem doppelten
Sinne ist das Objekt ein Umschlagspunkt, und zwar sowohl zwischen
den Entsprechungen innerhalb einer Matrize wie auch zwischen den
verschiedenen Matrizensystemen, in denen es in morphologischen
Symmetrien auftritt. Im Rahmen einer spharischen Kosmologie, die
bei Agrippa anklingt®, 1af3t sich dieser schillernde Umschlagscharak-
ter des Objekts bzw. dessen Spiegelungen, in denen es definiert wird,
auf eine Rotationsfunktion zurtickfithren. Halt man wie Gloy* den
Vergleich mit einem Kippphanomen fiir angebracht, dann handelt es
sich beim morphologischen Objekt um ein polyvalent-periodisches
Kippphdnomen. Denn néher betrachtet, besitzt die Spiegelrelation
die Struktureigenschaften der Mehrstelligkeit (mit endlich festgeleg-
ten Stellenwerten), der Transitivitdt iiber Spiegelachsen (wenn aRb
und bR¢, dann auch aRe¢)2 und schliefilich der Rekursivitét, da die

¥ Vgl. beispielsweise das Kapitel tiber die Verfertigung magischer Spiegel in Occulta
Philosophia, 1ib. 2, cap. 35, S. 351f.

* Occulta philosophia, lib. 3, cap. 36, S. 506 f. Agrippas Quellen sind neben Platon das
Corpus Hermeticum und Reuchlin.

4 Vgl. K. Gloy: Versuch einer Logik des Analogiedenkens im vorliegenden Band.

% So beziehen sich beispielsweise die Dinge, die unter dem Einfluf8 der Sonne stehen,
auf das Herz und den Kopf, weil der Lowe, der dem Herz zugeordnet ist, das Haus der
Sonne und der Widder ihre Exaltation ist (vgl. Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 22,
S. 129, Z.2-4). Deshalb besitzt das (der Sonne zugehérige) Gold eine herzstirkende
Eigenschaft (vgl. a.a.O,, cap. 23, S. 131, Z. 15-16). Diese Transitivitit lduft iiber Spie-
gelachsen (Koordinatoren) wie hier iiber den Léwen.

166  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Relation keine offene Skala ist, sondern ein geschlossener Meri-
dian.®

(2) Relativitit des Objekts. — Das morphologische Objekt exi-
stiert parallel in verschiedenen Systemen, die in den Zahlmatrizen
reprasentiert sind. Diese parallele Existenz mit unterschiedlichen
Symmetrieeigenschaften ist so zu verstehen, dafs die Zahlmatrize
ein Bezugssystem verkorpert, von dem die Symmetriestruktur des
Objekts abhingig ist. Dieses besitzt in jedem System eine andere,
von der jeweiligen Zahlmatrize durch die entsprechende Aquipollenz
gerasterte Symmetriestruktur. Im Grunde genommen existieren die-
se verschiedenen Symmetriestrukturen des Objekts gleichzeitig und
werden nur durch die Wahl der Zahlmatrize auf die jeweilige Struk-
tur festgelegt. Und als Gesamtheit seiner Symmetriezustande wird
das Objekt erst im Durchgang durch den fixen Satz der verschiede-
nen Matrizensysteme sichtbar. In diesem Sinne handelt es sich beim
morphologischen Objekt um ein relativistisches Objekt.

Abgesehen davon, dafs sich ein Vergleich mit der modernen re-
lativistischen Physik aufdréngt, stellt sich die interessante Frage, was
die Identitit des Objekts iiber seine verschiedenen Symmetrie-
zustande angesichts der verschiedenen Bezugssysteme verbiirgt.
Grundsitzlich weist die Relativitit des Objekts auf das Spiegelsystem
zuriick: Die Identitdt des Objekts ist die Totalitdt seiner Spiegelungen
und liegt nicht mehr in einer Substanz begriindet, sondern in der
Transversalitdt, die als Meridian in sich geschlossen ist.

(3) Die Diskontinuitit der Zustandswelten. — Trotz der Trans-
versalitét, die in jeder morphologischen Symmetrierelation angelegt
ist*, markiert jede Matrize, jede Zustandswelt, eine diskontinuier-
liche Grenze, derzufolge von einer Zustandswelt in die andere nur
ein Sprung méglich ist — genauso wie der Ubergang von einer Zahl-
leiter zur néchsten einen nur duferlich tiber eine Konstruktions-
anweisung (z.B. 1+n) vermittelten, in sich aber unvermittelten
Sprung darstellt. In diesem Sinne darf man treffend vom Objekt
und seinen Zustandsquanten sprechen. Von diesen ist das Objekt in
Form diskreter Matrizenringsysteme umgeben. Fiir das Gesamt-

% Vgl. die Kreissymmetrien im Calendarium naturale magicum des Trithemius von
1503, abgebildet bei H. C. Agrippa ab Nettesheim: De occulta philosophia, hrsg. und erl.
von K. A. Nowotny, a.a.O., Appendix V.

# Die Matrizen sind prinzipiell offen und erweiterungsfihig: So kann beispielsweise die
7-Matrize mit zusitzlichen Zuordnungen wie Buchstaben und geomantischen Figuren
erweitert werden.

Analogiedenken A 167

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Manuel Bachmann

system — fiir alle Zustandswelten des Objekts und fiir alle Zustands-
welten aller Objekte — heifst dies, dafs das Gesamtsystem, das umfas-
sende Dimensionssystem aller Zustandswelten tiberhaupt, eine rota-
tive Ringstruktur aufweist. Mit jedem ihrer Objekte ist die Welt ein
System diskreter Ringe der Zustandswelten. Dabei ist jeder Ring
einer Zustandswelt in sich wiederum ein Ringsystem der in ihm
giiltigen morphologischen Symmetrien.

(4) Die Weltlinse. — Der Diskontinuitdt der diskreten Zustands-
welten zum Trotz wird die Kohdrenz des Gesamtsystems dadurch
gewihrleistet, daf3 jedes Objekt ein Spiegelsystem aller seiner mor-
phologischen Symmetrien (in allen Zustandswelten) darstellt. Um
diese Biindelungsfunktion zu prazisieren, kann man das Objekt als
eine Weltlinse bezeichnen. Da es den Allmittelpunkt aller Sym-
metrien bildet bzw. als Spiegelsystem dieser Symmetrien in diesen
aufgeht, dient es als eine Linse mit bestimmter Brennweite, die einen
bestimmten Querschnitt des Universums sichtbar macht. Um beim
optischen Vergleich zu bleiben: In diesem Querschnitt, den die Welt-
linse liefert, ist die Tiefenschirfe total, weil sie alle Zustandswelten in
einer einzigen Symmetrietransversalie tiber die Systemgrenzen hin-
weg erfafit. Von daher kann auch nicht mehr verwundern, wenn
Agrippa versichert, er wiifste Spiegel anzufertigen, in welchen jeder
auf die grofite Entfernung sehen konne, was er nur wolle.®

5. Die morphologische Symmetrie als eigene Kategorie

Wenn man dieses Objektmodell betrachtet, so drangt sich auf, in der
morphologischen Symmetrie eine unbekannte Kategorie zu ver-
muten, zumal die Identitdt des Objekts als Substanz in ein Spiegel-
system aufgeldst wird. Erhértet wird diese Vermutung dadurch, dafs
die morphologischen Symmetrien laut Agrippa von den alten Phi-
losophen »partim ratione, partim experientia«® (»teilweise durch
Verstand, teilweise durch empirische Erfahrung«) entdeckt wurden.
Erst eine kategoriale Tiefenstruktur vermag diesen empirisch-nou-
menalen Doppelcharakter der morphologischen Symmetrie zu erkla-
ren. Mit dem Hinweis, die morphologischen Symmetrien seien nur

® Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 23, S. 321: »Et ego novi ex illis miranda conficere et
specula, in quibus quis videre poterit quaecunque voluerit a longissima distantia.«
% Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 33, S. 148.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

sehr schwierig zu erkennen?, legt sich Agrippa dariiber Rechenschaft
ab, daf$ hier ein besonderes Problem besteht, wenngleich er es nicht
kategorialtheoretisch zu formulieren vermag: die mit den einzelnen
Phdnomenen allein noch nicht beigebrachte und fiir alle moglichen
Fille giiltige Begriindung der morphologischen Symmetrie. Nur
unter Voraussetzung jener Kategorie ergeben sich morphologische
Entsprechungsphinomene, schliefSlich gibt es eine Fiille von Ahn-
lichkeiten, die fiir die Magie morphologisch belanglos sind. In einer
nachtriglichen Reflexion wire damit konzediert, dafs die morpho-
logische Symmetrie nur aufgrund einer kategorialen Tiefenstruktur
wissenschaftlichen Erkenntnisstatus erringt, einer Tiefenstruktur
die in Agrippas System nicht ausformuliert, sondern nur unbewufSt
angewandt wird. Deswegen sind in den Phdnomenen die morpholo-
gischen Symmetrien selbst fiir Agrippa nur schwierig zu erkennen.

Wenn wir von der morphologischen Symmetrie als einer eige-
nen Kategorie sprechen, dann miissen wir uns bewufst werden, dafs es
sich nicht um eine in sich atomare Kategorie handelt, sondern um
eine kategoriale Struktur, die sich aus verschiedenen kategorialen
Teilmomenten zu einem Kategorienkomplex zusammensetzt. Man
kann diesen Sachverhalt auch so ausdriicken, daf3 die Kategorie der
morphologischen Symmetrie nur in einem bestimmten Kategorien-
system definiert ist. Dieses System umfafit mindestens folgende
Kategorien: Ahnlichkeit, Reproduktivitdt, Sympathie, Resonanz-
disposition, Aquipollenz, Achsenstiitzung auf Klassifikation und
Schichtung, synchronizitdrer Hyperraum. Im folgenden sei der Ver-
such unternommen, dieses Kategoriensystem im Riickgriff auf
Agrippas Ausfithrungen zu rekonstruieren.

a) Ahnlichkeit

Die fiir uns vordergriindig greifbare Kategorie der morphologischen
Symmetrie ist die Ahnlichkeit. Wenn {iber Strukturen des morpho-
logischen Denkens in der Wissenschaftsgeschichte theoretisiert wur-
de, dann wurde auch die zentrale Bedeutung der Ahnlichkeitskatego-
rie betont. Zur wissenschaftlichen Leitkategorie ausgezeichnet,
schien die Ahnlichkeitskategorie alle anderen morphologischen Ent-
sprechungen einzubegreifen. Es war insbesondere Foucault, der in

¥ A.a.0, cap. 23, S. 131: »Quae vero res cui stellae vel signo subsint cognoscere diffi-
cile est valde« und cap. 33.

Analogiedenken A 169

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

seinen rationalitdtstypologischen Untersuchungen zur neuzeitlichen
Wissenschaftsentwicklung die Ahnlichkeitskategorie zur Leitkatego-
rie des vorbarocken Denkens qualifizierte, deren allmahliches Ver-
driangtwerden durch die Denkschablonen der mathematischen Natur-
wissenschaften einen epistemischen Bruch markiert:

»Bis zum Ende des sechzehnten Jahrhunderts hat die Ahnlichkeit im Denken
der abendlindischen Kultur eine tragende Rolle gespielt. Sie hat zu einem
grofien Teil die Exegese und Interpretation der Texte geleitet, das Spiel der
Symbole organisiert, die Erkenntnis der sichtbaren und unsichtbaren Dinge
gestattet und die Kunst ihrer Reprisentation bestimmt. Die Welt drehte sich
in sich selbst: die Erde war die Wiederholung des Himmels, die Gesichter
spiegelten sich in den Sternen, und das Gras hiillte in seinen Halmen die Ge-
heimnisse ein, die dem Menschen dienten. Die Malerei imitierte den Raum,
und die Reprisentation, war sie nun Fest oder Wissenschaft, gab sich als Wie-
derholung: Theater des Lebens oder Spiegel der Welt, so lautete der Titel
jeder Sprache, ihre Art, sich anzukiindigen, und ihr Recht auf Sprache zu
formulieren.«*

Zweifelsohne spielt auch bei Agrippa die Ahnlichkeitskategorie eine
zentrale Rolle. Sogar Buchstaben spiegeln {iber Ahnlichkeiten mit
dem Himmlischen und der Welt Strukturen des Universums.® Wenn
der Hauchbuchstabe H den Weltgeist bedeutet®™, so kann man durch-
aus von einer empirisch nachvollzichbaren Ahnlichkeit (Hauch =
Atem = Geist) ausgehen, mithin von einer Anwendbarkeit der Ahn-
lichkeitskategorie selbst auf morphologische Symmetrien dufserst
heterogener Bereiche. Und so ist die Ahnlichkeit stirker als die
Schwierigkeit, sie zu erkennen:

»Quae vero res cui stellae vel signo subsint cognoscere difficile est valde: co-
gnoscuntur tamen per imitationem radiorum vel motus vel figurae superio-
rum, quaedam etiam per colores et odores, quaedam etiam per suarum opera-
tionum effectus quibusdam stellis consonantes.«*!

* M. Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften,
aus dem TFranzdsischen von U. Koppen, 8. Aufl. Frankfurt a. M. 1989, S. 46.

¥ Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 74, S. 243: »Verum illud non est ignorandum hebrae-
as literas compertum a sapientibus omnium esse efficacissimas, quia habent similitudi-
nem maximam cum coelestibus et mundo.«

¥ AaO.

8 A.a.O, cap. 23, S. 131 (»Es ist sehr schwierig zu erkennen, welche Dinge diesem oder
jenem Gestirne oder Himmelszeichen zugehoren. Man erkennt sie jedoch daran, daf sie
die Strahlen oder die Bewegung, oder die Figur der Himmelskdrper nachahmen. Einige

170  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Indessen, bei den unihnlichen Ahnlichkeiten versagt die Erklarungs-
kraft der Ahnlichkeitskategorie. Letztere kann nur in denjenigen Fil-
len Anwendung finden, in denen ein tertium comparationis zur
Verfiigung steht — und ein solches Vergleichsprinzip weist keine ein-
zige morphologische Symmetrie des Metamorphie-Typs auf. In
Agrippas Zahlleitern reprasentieren diesen Typ beispielsweise die
morphologischen Symmetrien zwischen Gotternamen, Erzengeln
und Edelsteinen. Zwischen ihnen kann sich auch eine wilde Phantasie
kaum sicht- und denkbare Ahnlichkeiten vorstellen. Hier zeigt sich
sehr deutlich, da8 die morphologische Symmetrie die Ahnlichkeits-
kategorie tibersteigt. Im kategorialen Komplex der morphologischen
Symmetrie entpuppt sich die Ahnlichkeit als eine derivative Katego-
rie. Exakt angegeben, ist sie das Derivat der Kategorien >Produktivi-
tit¢, >Sympathie, >Resonanzdispositions, >Aquipollenz< sowie der Ka-
tegorie des synchronizitiren Hyperraums; sie ist insofern ein
Derivat, als sie eine kategoriale Substruktur im Zusammenspiel die-
ser anderen kategorialen Momente verkdrpert. Den Nachweis
hierfiir soll die weitere Rekonstruktion erbringen.

b) Reproduktivitiit

Die Wurzeln der morphologischen Ahnlichkeit liegen primér in der
Kategorie der Reproduktivitdt. Agrippa spricht von der Tendenz der
Dinge, sich selbst Ahnliches zu erzeugen: generant sibi simile.”
Ahnlichkeit und Reproduktion sind eng miteinander verbunden. Un-
ter diesem organisch-kausalen Aspekt der Reproduktion nimmt die
morphologische Symmetrie die Form einer genetischen Verwandt-
schaft an. Nicht zuletzt sind beispielsweise Saturn und Blei genetisch
verwandt, weil das Blei vom Saturn kausal hervorgebracht wird.
Auch Iteration und Variation in den Reihen der morphologischen
Symmetrie werden von der genetischen Verwandtschaft her ver-
standlich, liegt doch in derselben einerseits ein iterierendes (Ver-
erbung), andererseits ein variierendes Moment (Individualisierung).
Die morphologische Reproduktivitit der Dinge ist somit in Richtung
organischer Reproduktionsprozesse angelegt. In diesem Sinne miifste

entsprechen auch gewissen Sternen durch ihre Farbe und ihren Geruch, andere durch
ihre Wirkungen« Ubersetzung aus Werke, S. 59).
2 Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 14, S. 113, Z. 27.

Analogiedenken A 171

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Manuel Bachmann

es moglich sein, den morphologischen Symmetrien einen Stamm-
baum der Dinge unterzulegen.

¢) Sympathie

Eine ebenso fundamentale Kategorie wie die Reproduktivitat ist die
Sympathie. Sie bezeichnet eine magische Kraft, die allen Dingen in-
hérent ist und sie nach den Mechanismen seelischer Affekte bindet.
Freundschaft und Teindschaft der Dinge sind deren Ordnungsfakto-
ren, die auf morphologische Symmetrien fiithren:

»Restat nunc videre quod omnes res habent inter se amicitiam et inimicitiam
et omnis res habet aliquod timendum et horribile, inimicum et destructivum;
contra, aliquod exultans, laetificans et confortans [...] Habitudines ergo istae
amicitiae et inimicitiae nihil aliud sunt quam inclinationes quaedam rerum in
se invicem — appetendo talem vel talem rem, si absit, et moveri ad illam nisi
impediatur et requiescere in adepto, fugiendo contrarium et horrendo pro-
ximationem eius nec quiescere in illo.«%

Einerseits ist die Sympathie eine Form der Ahnlichkeit, ist sie doch
die magische Kraft, die sich durch Anzichung des Ahnlichen durch
das Ahnliche, des Ubereinstimmenden durch das Ubereinstimmende
duflert:

»[...] hoc est vim ipsam magicam in attractu similium per similia et conve-
nientium per convenientia. Attractus autem huiusmodi per rerum mutuam
convenientiam ad se invicem superiorum cum inferioribus Graeci ovu-
ndBelay vocaverunt.«*

Andererseits ist die Sympathie aber auch Voraussetzung der Ahn-
lichkeit insofern, als sie eine fundamentale Wechselwirkung der Din-
ge bezeichnet. Denn die Sympathie ist im Grunde eine libidindse
Relation, wenn Agrippa die Grundkraft aller Dinge in Berufung auf

% A.a.0, cap. 17, S 117f. (»Nun bleibt noch zu betrachten iibrig, daf zwischen allen
Dingen eine gegenseitige Freundschaft und Feindschaft besteht. Jedes Ding hat etwas
Furchtbares, Schreckliches, Feindliches und Zerstérendes, und dagegen etwas Freundli-
ches, Freudiges, Stéirkendes und Erhaltendes [...] Diese Freundschaften und Feindschaf-
ten sind nichts anderes, als gewisse gegenseitige Zuneigungen der Dinge, indem sie nach
der oder jener von ihnen entfernten Sache streben, sich, falls sie nicht gehindert werden,
nach ihr hinbewegen, in dem Erlangten ruhen, das Gegenteil flichen und dessen Anna-
herung verabscheuen, sowie sie auch, wenn es mit ihnen in Berithrung kommt, nicht in
ihm ruhen.« Ubersetzung aus Werke, S. 47).

% Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 37, S. 154.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

Zoroaster »divinas illices«* (»gottliche Lockungen«) nennt. Als Fun-
damentalwechselwirkung aller Dinge ist sie sogar eine die morpho-
logische Symmetrie unterlaufende Mikrorelation. Es gibt ndmlich
zwei Arten von Sympathien, zum einen Sympathien quer durch die
verschiedenen Gegenstandsklassen hindurch (und damit mit den
morphologischen Symmetrierelationen deckungsgleich), zum ande-
ren Sympathien, die nur zwischen Gegenstinden derselben Klasse
bestehen. Beispiel fiir letztere ist die Freundschaft und Feindschaft
der vier Elemente oder der sieben Planeten, die diese untereinander
teilen.* Solche Sympathien folgen nicht der morphologischen Sym-
metrie, sondern bereiten diese vor in Form einer gattungsinternen
Binnenrelation. Die Sympathie wird hier zu einer Art Kernkraft im
tibergeordneten System der morphologischen Symmetrie.

d) Resonanzdisposition

Die Sympathie wird von Agrippa mit der convenientia — der »Uber-
einstimmung« — der Dinge in Verbindung gebracht, oft auch aus die-
ser abgeleitet. Dies widerspricht nicht ihrer Stellung als fundamen-
taler Wechselwirkung, sondern zeigt lediglich an, daf8 die Sympathie
in gewisser Hinsicht nicht hinreichend ist, um Ahnlichkeit, Repro-
duktivitit und libidindse Affektivitit der Relata zu erkldren. Die
Ubereinstimmung, die die convenientia meint, ist denn auch besser
zu beschreiben als eine der Affektivitat der Dinge gegeniiber neutrale
Relation, eine Art physikalischer Resonanz. Sie ist insofern Voraus-
setzung der Sympathie, als die affektiven Schwingungen zwischen
den Dingen die Welt als schwingungsfihiges System zur Bedingung
haben. Um eine Kraft in der Natur zu wecken, muf§ zuerst gleichsam
die Resonanzschwingung des betreffenden Dinges angeregt werden:

»Nam, licet res virtutes aliquas quales diximus habeant, tamen illae virtutes
ita delitescentes sunt, quod raro opus aliquod ab illis tali virtute perfectum
extat. Sed sicut in grano sinapis contusio latentem excicat acuitatem et sicut
calor ignis literas scriptas succo cepae vel lacte producit in aspectum, prius
delitescentes, et literae hirci adipe lapidi inscriptae et prorsus occultae, quando
submergitur lapis aceto, prodeunt et quasi sculptae eminentes extant atque
sicut tactus scopae vel arbuti rabiem suscitat consopitam — sic ipsa harmonia

® A.a.O, cap. 14, S. 112.
% Vgl.a.a.0., cap. 17, S 117{.

Analogiedenken A 173

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

coelestis latentem in materia virtutem prodit, excitat, corroborat et manife-
stam efficit atque, ut ita loquar, de potentia producit in actum [...]«¥

Man mufs genauer von einer Disposition zur Resonanz sprechen,
weil alle Krifte der Reproduktion und Sympathie (auch der Ahnlich-
keit) Resonanzphinomene sind zwischen einem erregenden und
einem erregten System. Somit reprasentieren Reproduktivitdt und
Sympathie Kategorien, die auf der Kategorie der Resonanzdisposi-
tion aufbauen. AusschlieSlich deshalb, weil Instanz a und Instanz b
eine solche Resonanzdisposition besitzen, kann die eine, je nach
Kraftrichtung, sich in der anderen reproduzieren und mit ihr sym-
pathisieren: ein »gestimmtes«, schwingungstahiges System bilden.
Immer wieder deutet Agrippa an, dafi die magische Wissenschaft
letztlich auf einer solchen Resonanzdisposition der Dinge basiert.*

e) Aquipollenz

Die Kategorien der Ahnlichkeit, Reproduktivitit, Sympathie und
Resonanzdisposition greifen in der morphologischen Symmetrie in-
einander. Trotz der Synthese dieser verschiedenen kategorialen
Funktionen ergeben sie allerdings noch nicht die morphologische
Symmetrie, wie sie in der Matrize ihre definitive Struktur findet.
Dies leistet ein iibergeordnetes Ordnungsgesetz, die Aquipollenz. Es
besagt, dafl Mengen mit gleicher Elementenzahl einander zugeord-
net werden und eine bestimmte Zustandswelt bilden. Damit wird das
vorerst diffuse Netz moglicher Symmetrien — das ohne das Aquipol-
lenzgesetz unterbestimmt und {iberbestimmt zugleich wiére — in die
Raster der von Agrippa aufgestellten elf Aquipollenzklassen einge-
lesen. Zugleich kommt dies einer Selektion der Symmetriemdglich-

¥ A.a.O, cap. 34, S. 150 (»Denn obgleich die Dinge, wie gesagt, einige Kriifte besitzen,
so sind diese doch so versteckt, dafl selten etwas vermittelst einer solchen Kraft von
ihnen Gewirktes zum Vorschein kommt; sondern wie beim Senfkorn das Zerquetschen
seine verborgene Schirfe erweckt, wie die Wirme des Feuers die mit Zwiebelsaft oder
Milch geschriebenen und unsichtbaren Buchstaben zum Vorschein bringt, und wie die
mit Bocksfett auf einen Stein geschriebenen, villig verborgenen Buchstaben hervortre-
ten und gleichsam ausgemeiflelt erscheinen, sobald der Stein in Essig getaucht wird, und
wie endlich die Berithrung eines Erdbeerbaumes die schlummernde Raserei erweckt, so
verrit, weckt, stirkt und offenbart die himmlische Harmonie die in der Materie verbor-
gene Kraft und fiihrt dieselbe von der Potenz in die Wirksamkeit [...]« Ubersetzung aus
Werke, S.78).

5% Vgl. die Uberlegungen in Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 16, die das Programm der
Magie begriinden, wie es im vorhergehenden Kapitel formuliert wird.

174  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

keiten gleich. Die Kategorie der Aquipollenz nimmt demgemif eine
Bestimmungsfunktion wahr, indem sie seligiert und strukturiert, was
an offener Zuordnungsmdoglichkeit bei Anwendung der bisher ge-
nannten Kategorien anféllt. Aus ihrer Anwendung resultieren offe-
ne, erweiterungsfahige Reihen der morphologischen Symmetrie —
die eine und wichtigste Achse der Matrize. Diese Selektions- und
Strukturierungsfunktion der Aquipollenz ist entsprechend zentral
fir die Konstitution der morphologischen Symmetrie, gleichwohl
ist sie allein nicht hinreichend, sondern ergibt erst im funktionalen
Zusammenspiel mit den Kategorien insbesondere der Ahnlichkeit,
der Reproduktivitidt und der Sympathie die eindeutige Zuordnung
von Element x zu Element y. Wir hatten gesehen, dafi beispielsweise
die morphologische Symmetrie zwischen den Metallen und den Pla-
neten erst iiber das Aquipollenzgesetz eindeutig bestimmt und damit
rationalisierbar wird. Allerdings bleiben die reinen Aquipollenz-Zu-
ordnungen fiir sich ebenfalls unterbestimmt und werden erst iiber
die Kategorien der Ahnlichkeit, der Reproduktivitit und der Sym-
pathie zu einer morphologisch vollstindig ausgeschriebenen Rela-
tion. So wire beispielsweise der Saturn, wenn lediglich die Aqui-
pollenz das Zuordnungsprinzip bilden wiirde, als Element der sieben
Planeten jedem der sieben Metalle zuzusprechen; erst aufgrund einer
spezifischen Ahnlichkeits-, Reproduktivitits- und Sympathie-Struk-
tur wird die Symmetrie darauf festgelegt, daff Saturn nicht dem Kup-
fer oder dem Zinn, sondern dem Blei zugetan ist.

Hervorzuheben ist zudem die generative Funktion der Aquipol-
lenz, die sich in dieser Hinsicht der Reproduktivitat angleicht und die
Funktion derselben auf einer {ibergeordneten Ebene tibernimmt.
Einerseits sind Saturn und Blei deshalb einander zugeordnet, weil
der Saturn das Blei kausal erzeugt, d.h. sich in ihm reproduziert.
Andererseits dependieren beide, sowohl Saturn wie Blei, vom Aqui-
pollenzprinzip von Planeten und Metallen, das, wie bereits klar-
gestellt wurde, in der Funktion eines Generators auftritt, der die Ele-
mente seiner Aquipollenz erzeugt: Die Sieben reproduziert sich in
den Planeten und Metallen und bringt sie auf die Weise erst in ihrer
strukturellen Gestalt hervor Mehr oder minder vordergriindig
folgen Agrippas Erlduterungen zur 7-Matrize wie zu den iibrigen
Zahlmatrizen allesamt dieser Argumentation — »numeri magnarum
sublimiumque virtutum potentes«*. Im {ibrigen erklart diese Kausa-

% Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 2, S. 252.

Analogiedenken A 175

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

litatsontologie der Zahl, weshalb Agrippa das zweite Buch von De
occulta philosophia mit der auf den ersten Blick tiberraschenden The-
se erdffnet, die Mathematik bilde eine Hilfswissenschaft der Magie.
Unter dem skizzierten Gesichtspunkt erdffnet die Aquipollenz
eine {ibergeordnete Ebene der Reproduktivitit. Damit fundiert sie
zugleich die Kategorien der Ahnlichkeit, der Sympathie und der Re-
sonanzdisposition. Was von einem und demselben Generator ab-
stammt — der Matrix der Zahl —, steht in einer strukturellen Affini-
tdt, deren prinzipielle Ausformungen die anderen Kategorien sind.

f) Achsenstiitzung auf Klassifikation und Schichtung

Aber auch das Aquipollenzgesetz mitsamt den iibrigen kategorialen
Funktionen reicht nur fiir eine Achse der Matrize aus. Der gesamte
kategoriale Komplex weist namlich noch eine weitere Besonderheit
auf. Er ist auf zwei weiteren Achsen abgestiitzt, jener der Schichtung
der Welt und jener der Klassifikation der Gegenstinde. So gehort
wesentlich zum Kategorienkomplex der morphologischen Sym-
metrie die Achsenstiitzung auf Klassifikation und Schichtung. Allein
wenn die Allmenge der moglichen Symmetrieelemente in Klassen
und Schichten prastrukturiert ist, wird sie einer Festlegung zu einer
morphologischen Symmetrie in der Matrize zuginglich. Die Klassi-
fikation besitzt diese Prastrukturierungsfunktion, indem sich keine
Symmetrien — aufSer der die morphologische Symmetrie unterlau-
fende Mikrorelation der Sympathie —innerhalb der Elemente dersel-
ben Klassen finden. Und die Schichtung besitzt diese Prastrukturie-
rungstunktion, indem die Symmetrien quer zu den Schichten der
Welt stehen. Das bedeutet, daf$ die morphologische Symmetrie sich
tiber die Klassen- und Schichtengrenzen aufspannt, die ihr immer als
Ankerpunkte dienen. Thr Dimensionssystem ist an Klassifikation und
Schichtung aufgehdngt, so dafs sie ohne diese Achsenstiitzung in sich
zusammenbrechen wiirde.

Der Achsenstiitzung verleiht Agrippa im speziellen dahin-
gehend Ausdruck, dafs er die Gegenstandsklassen iiber die Schichten
und entlang deren Hierarchie morphologisch verbindet. Zur mor-
phologischen Symmetrie gehdrt somit eine hierarchische Stufen-
struktur, von deren Ordnung, wie Agrippa betont, die ganze Magie
abhdngt. Auf diese Weise préfiguriert die archetypische Welt die
tibrigen Schichten durch abgestufte Iteration, so wie die astrale
Schicht Qualitdtskomplexe bildet, die sich in den niedrigeren Schich-

176 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

ten iterieren. Harmonisch fiigen sich alle morphologischen Sym-
metrien der Ordnung der abgestuften Tteration:

»Dicunt Academici, simul cum Trismegisto, et larchas Brachmanus atque He-
braeorum Mecubales fatentur omnia, quae sunt sub lunari globo in hoc infe-
riori mundo generationi et corruptioni subiecta, eadem etiam esse in coelesti
mundo, sed modo quodam coelesti, deinde etiam in mundo intellectuali, sed
multo perfectiori et meliori nota, perfectissimo tandem in archetypo: atque
hac serie unumquodque infernum suo superiori et per hoc supremo pro suo
genere respondere et ab eisdem suscipere [...] Hinc ab istis inferioribus ad
sydera, ab illis ad eorundem intelligentias et inde ad archetypum unaquaeque
res apte reduci potest: ex quarum serie tota magia et omnis occultior philo-
sophia emanat.«*

g) Der synchronizitdre Hyperraum

Die letzte namhaft zu machende Kategorie betrifft das Dimensions-
system der morphologischen Symmetrie. Alle erdrterten kategoria-
len Momente: Ahnlichkeit, Reproduktivitit, Sympathie, Resonanz-
disposition, Aquipollenz sowie die Achsenstiitzung auf Klassifikation
und Schichtung beschreiben eine transsystemische Durchgingigkeit
der morphologischen Symmetrie. Dies wird noch deutlicher, wenn
man bedenkt, dafs das tiber die morphologische Symmetrie konstitu-
ierte Objekt ein transversales Spiegelsystem ist, parallel in verschie-
denen Welten existiert, verschiedene Zustandsquanten besitzt und
als eine Art Weltlinse einen Querschnitt durch alle diskreten Zu-
standswelten liefert. Die morphologische Symmetrie spannt sich
tiber Ebenen, Klassen, Systeme und Raum-Zeit-Diskontinuitdten
hinweg. Thr Dimenssionssystem ist demnach ein synchronizitirer,
tiberzeitlicher Hyperraum. Denn alle Strukturen sind iiber die
Raum-Zeit-Differenzen hinweg aufeinander bezogen, und die Ent-

© QOcculta Philosophia, lib. 1, cap. 37, S. 1531. (»Die Akademiker behaupten zugleich
mit Hermes Trismegistus, und auch der Brahmine Jarchas, sowie die hebrdischen Kab-
balisten sind der Meinung, daf8 alles, was unter der Mondscheibe auf dieser unteren
Welt der Erzeugung und der Verwesung unterworfen ist, auch in der himmlischen Welt
sich befindet, aber auf eine himmlische Weise, ebenso in der geistigen Welt, aber in
einer noch weit grofleren Vollkommenheit, und endlich auf die vollkommenste Art im
Archetypus. In dieser Reihenfolge entspricht jedes untere seinem oberen und durch
dieses dem héchsten nach seiner Art; [...] Daher kann jedes Ding auf unserer Welt in
eine Beziehung zu den Gestirnen, von diesen aus zu ihren Intelligenzen und sodann
zum Archetypus gesetzt werden, von welcher Ordnung die ganze Magie und alle gehei-
me Philosophie abhingt.« Ubersetzung aus Werke, S. 82).

Analogiedenken A 177

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

sprechungen sind »zugleich«, selbst alle Matrizen sind »zugleich«. In
diesem synchronizitdren Hyperraum extendiert das Raumsystem
diskontinuierlicher Zustandswelten, und erst im synchronizitiren
Hypperraum funktioniert die morphologische Ubergangsfunktion
in Form eines universalen Spiegelsystems. Als Dimensionssystem
der morphologischen Symmetrie ist er ithr unhintergehbarer katego-
rialer Ermdglichungsgrund.

Mit dem synchronizitiren Hyperraum ist ein spezieller Sach-
verhalt angesprochen, der zwar nicht direkt Agrippas Theorie zu
entnehmen ist, hingegen augenfillig wird, sobald man raumliche
Verbildlichungen des morphologischen Universums aus dem histori-
schen Umfeld von Agrippas Theorie betrachtet, namentlich die her-
metisch-pansophischen Kosmogramme, die in der Naturmystik seit
der Renaissance als geometrische Abbildungen morphologischer
Symmetrien gestaltet werden. Angesichts solcher Kosmogramme
verhilt es sich offenbar so, dafs die Morphologie auf einer geometri-
schen Topologie beruht. Diese Geometrisierbarkeit der morphologi-
schen Symmetrie 1af3t sich insbesondere mit kategorialanalytischen
Uberlegungen prizisieren; denn der synchronizitire Hyperraum be-
inhaltet im Grunde einen in sich gefalteten Raum, namentlich den
Raum, in dem die Brechungslinien des Spiegelsystems des morpho-
logischen Objekts verlaufen. Vor Augen fithren kann man sich das
dergestalt, dafs in einem gefalteten Raum die Entsprechung auf eine
hyperrdumliche Koinzidenz verschiedener Orte zuriickfithrbar ist.
Die Spiegelachsen der morphologischen Symmetrie bilden dann zu-
gleich rdumliche Taltlinien im Hyperraum, womit dieser als die letzte
strukturelle Basis fir das Kategoriensystem der morphologischen
Symmetrie ausgemacht ist: als Dimensionssystem der die morpho-
logischen Symmetrien fiihrenden Faltungen des Weltraumes. So
finden wir schlieflich zwei Raumebenen der morphologischen Sym-
metrie:

(1) den gefalteten Raum des Spiegelsystems des Objekts — der
eigentliche Weltraum, in dem von einem Relat der jeweiligen Sym-
metrie zum néchsten tibergegangen werden kann —,

(2) den Hyperraum, in dem sich der Weltraum faltet und der als
dessen Dimensionssystem die extensionale Basis der morphologi-
schen Symmetrie bildet.

178  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie
6. Die Rationalitit der Magie als morphologischer Wissenschaft

Im Riickblick wird deutlich, daf$ die Wissenschaft, die Agrippa Magie
nennt, auf einem ziemlich komplizierten Denksystem aufbaut, das
eine genuine Rationalitdt besitzt. Was auf den ersten Blick irrational
anmutet — die Planeten-Metalle-Analogie und andere morphologi-
sche Symmetrien —, entpuppt sich als ein kategorial begriindbares
Ergebnis eines prinzipiengeleiteten Vernetzungsdenken: als eine Re-
lation, die notwendig aus dem morphologischen Kategoriensystem
folgt und in diesem seine rationale Basis findet.

Allerdings fiihrt die Rekonstruktion des morphologischen Ob-
jektmodells auf ein bei Agrippa kaum beriihrtes Problem, das die
durchgéngige Rationalitdt des magischen Universums auf die Probe
stellt:

Mit der Vorgabe eines strengen Symmetriedenkens mufs die
Relativitit des Objekts Anstof§ erregen, die Abhédngigkeit der mor-
phologischen Symmetrien von einem der elf moglichen Bezugssyste-
me, den Zahlmatrizen. Was hindert den Schlufs von der Vielfalt der
Symmetriezustinde des jeweiligen Objekts auf eine Vielheit der
Welten, ist doch jede Matrize ein umfassendes Symmetriesystem,
also jeweils eine Welt fiir sich? Anders gesagt: Gibt es in der Relati-
vitdt der Bezugssysteme einen einheitlichen Bezugspunkt, der die
Einheit der Gesamtwelt aller Symmetriesysteme verbiirgt? Diese
Frage wird um so dringlicher, je mehr in den Blick riickt, daf§ die
Magie von einer Gesamtsymmetrie der Welt ausgehen muf, um ihr
rationales Wissenschaftskonzept verfolgen zu konnen. Dort, wo
Symmetriebriiche zwischen voneinander isolierten Welten auftreten
wiirden, dort wiirden auch Rationalititsbriiche auftreten. Es wire
nicht mehr klargestellt, inwiefern

a) auf der Seite des Subjekts eine kontinuierliche Erkenntnis im
Wechsel zwischen den verschiedenzahligen Bezugssystemen maglich
ist, und

b) auf der Seite des Objekts der Gegenstand wie >Saturn< oder
»Blei< in verschiedenen Symmetriezustinden als derselbe auftreten
konnte.

Im morphologischen Denken von Agrippas Magie-Konzept
muf3 beides bis zu einem gewissen Grad gewihrleistet bleiben, um
von transsystemischen Symmetrien auszugehen.

Drei Antworten sind hier zu geben, zwei im historischen Re-
kurs, eine auf der Grundlage einer systematischen Uberlegung. Alle

Analogiedenken A 179

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

drei sind vor dem Hintergrund der neuplatonischen Einheitsmeta-
physik zu sehen, die Agrippas Theorie leitet.

(1) Im Zentrum der Ontologie der Magie steht das Theorem
einer Grundkraft des Universums, auf die alle anderen Krifte der
Dinge zuriickzufiihren sind. Es handelt sich um eine Kraft, die Agrip-
pa »Weltgeist« nennt und in welcher alle Zeugungskraft des Univer-
sums, dessen gesamtes dynamisches Potential, enthalten ist.®* Diese
Kraft bindet alles, ordnet es und fungiert, indem sie nach den elf
Zahlmatrizen die Symmetrien der Dinge gruppiert, als der Relativi-
tit der verschiedenen Bezugssysteme tibergeordnetes Kohdrenzprin-
zip.

(2) Fiir seine Theorie der Zahlleitern beruft sich Agrippa neben
Pythagoras, Platon und Proclus auf Severinus Boethius und dessen
Metaphysik, nach welcher alles Erschaffene nach Zahlenverhaltnis-
sen geformt sei, die als Vorbild im Geist des Schopfers lagen.® Auch
bei Philo von Alexandria finden sich Uberlegungen zum Zusammen-
hang zwischen Zahl und Kosmogonie. Daselbst werden die Zahlen
der sieben Schopfungstage als Explikationsschritte der Weltschop-
fung — der Konstitution des Objekts — verstanden.®® Dahinter steht
offensichtlich das Modell, da3 die Welt aus dem Einen nach Zahl-
matrizen emaniert. Diese sind — bei Agrippa Bezugssysteme der Ob-
jekte — in diesem Modell nichts anderes als Explikationsgrade des
Einen in der Vielheit. Erst im Durchlauf aller Zahlmatrizen konstitu-
iert sich das Objekt vollstindig, erreicht es seine ganze Determina-
tion. Auf der Basis dieser Explikationstheorie nimmt sich die Relati-
vitdt des Objekts hinsichtlich der Zahlmatrizen als seiner méglichen
Bezugssysteme nicht mehr als isolierte Zustandssysteme des Objekts
aus, vielmehr als eine genuin im Objekt festgelegte und auf die Ein-
heit zuriickbezogene Durchlaufreihe fortschreitender Determina-
tionsmuster.

& Vgl. Occulta Philosophia, lib. 1, cap. 14.

2 Vgl. Occulta Philosophia, lib. 2, cap. 2.

 Vgl. Philo von Alexandria: Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg. von L. Cohn, er
ster Teil, Breslau 1909 (Schriften der Jiidisch-Hellenistischen Literatur), S. 49: »Damals
also entstand alles zu gleicher Zeit; obwohl aber alles zugleich entstand, mufte doch die
Schilderung in bestimmter Ordnung gegeben werden, weil nach einer solchen in Zu-
kunft alles aus einander entstehen sollte« und S. 59: »Nachdem aber die ganze Welt
entsprechend der Natur der vollkommenen Sechszahl (in sechs Tagen) vollendet war
[...]« und die folgenden Ausfithrungen iiber die Siebenzahl und ihre kosmologische
Bedeutung.

180  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

(3) Uber Agrippa hinaus fiihrt die systematische Uberlegung
zum Einheitsprinzip im Kategoriensystem der morphologischen
Symmetrie. Der als letztes Dimensionssystem der morphologischen
Symmetrie entdeckte Hyperraum ist es, der als Einheits- und Koha-
renzprinzip der morphologischen Symmetriesysteme anzusprechen
wire. Im Hyperraum stoflen wir auf die Gleichzeitigkeit der Struk-
turen, die diese trotz ihrer partiellen Inkongruenz unter einem ge-
meinsamen Gesichtspunkt vereint. Demgemafs ist der einheitliche
Bezugspunkt in der Relativitdt der Bezugssysteme des morphologi-
schen Objekts in einem Simultanpunkt aller morphologischen Uber-
ginge gegeben. Im Hyperraum herrscht die Einheit der Gleichzeitig-
keit, die Einheit des Simultanpunktes. Geometrisch abbilden lafst sich
dieser Simultanpunkt als Mittelpunkt eines Kreises (oder eines sphé-
rischen Raumes), wie dies die erwidhnten, auf morphologischen Sym-
metrien basierenden Kosmogramme tatsichlich vor Augen fithren.

Auch wenn {iber diese drei Punkte die rationale Kohérenz des
Gesamtsystems des morphologischen Universums gesichert sein
diirfte, scheint ein irrationaler Rest im morphologischen Denken
der Magie zuriickzubleiben. Diesen Riickstand entdeckt zu haben,
vermeint insbesondere Eco mit seiner Theorie der hermetischen Se-
miose. Auf eine biindige Formel gebracht, besagt sie, im Denken ma-
gischen Typs werde, weil universale Symmetrien Uneindeutigkeiten
ergeben, die Interpretation eines Zeichens unendlich:

»Als Folge davon wird die Interpretation unendlich [...] Eine Pflanze wird
nicht nach ihren morphologischen [im heutigen Sinne des Wortes] und funk-
tionalen Merkmalen definiert, sondern aufgrund einer, und sei es nur partiel-
len, Ahnlichkeit mit einem anderen Element des Kosmos. Ahnelt sie entfernt
einem Teil des menschlichen Kérpers, so hat diese Pflanze Sinn, weil sie auf
den Korper verweist. Doch dieser Teil des Kérpers wiederum hat Sinn, weil er
auf ein Gestirn verweist, dieses hat Sinn, weil es auf eine Tonleiter verweist,
diese, weil sie auf eine Engelshierarchie verweist, und so weiter bis ins Un-
endliche.«%

Jedoch ist gegen Ecos Theorie, die Semiose im magischen Denken
schlage ins Irrationale um, einzuwenden, daf3 gerade Agrippas Zahl-
matrizen ein Konzept sind, die morphologischen Symmetrien nicht
in eine unendliche und divergente Reihe auslaufen zu lassen. Im
morphologischen Denken gibt es offene und geschlossene Analogien
— eine Unterscheidung, die bei der Beurteilung dieser Denkform un-

¢ U. Eco: Die Grenzen der Interpretation, Miinchen, Wien 1992, S. 65.

Analogiedenken A 181

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Manuel Bachmann

bedingt beachtet werden mufi. Offene Analogien sind unendlich und
ergeben unkontrollierbare Assoziationsketten, wihrend geschlosse-
ne hinsichtlich ihrer Durchgangselemente nicht nur endlich, sondern
auf bestimmte Symmetriepunkte festgelegt sind. Magie als Wissen-
schaft gemafl Agrippas Zahlmatrizensystem lafst nur geschlossene
Analogien zu. Fiir solche ist die morphologische Symmetrie zwi-
schen den sieben Planeten und den sieben Metallen das beste Bei-
spiel; es ruft in Erinnerung, dafi die morphologischen Symmetrien
kein iiberabzahlbares Alles-mit-Allem-Netz ergeben. Vielmehr we-
ben sie ein bestimmtes Muster der Vernetzung, das in seiner eigen-
tiimlichen Struktur zu erkennen gerade die schwierige Aufgabe des
Magiers darstellt.

Fiir den Eindruck des Irrationalen, den vom Standpunkt eines
nicht-magischen Denkens Agrippas Symmetrieverkniipfungen hin-
terlassen, zeichnet nicht die Kategorie der morphologischen Sym-
metrie als solche verantwortlich. Schliefilich konnte gezeigt werden,
dafs sie in ihrem genuinen Kategoriensystem wohldefiniert auftritt
und insofern zweifelsfrei eine rationale Ordnungsstruktur bezeich-
net. Indessen, Magie als Wissenschaft der Ahnlichkeiten in der Welt
— auch wenn sie eine unendliche Semiose verhindert — symmetrisiert
innerhalb ihrer morphologischen Raster die Phidnomene restlos. So
ist es der schrankenlose Gebrauch jener Kategorie, ihre unmoderierte
Zentralstellung innerhalb der magisch-morphologischen Weltsicht,
ihre Verabsolutierung, die sie irrational erscheinen l4ft. Die Ver-
absolutierung einer Kategorie mufs ndmlich jedes noch so rational
strukturierte Denken ins Irrationale verzerren, weil sie die kategoria-
len Gegenpole nicht mehr beriicksichtigt; diese wiren hier Struktu-
ren wie Symmetriebrechung und Inkommensurabilitdt. Im morpho-
logischen Universum der Magie scheinen solche Strukturen, obwohl
sie gerade die kategorialen Komplemente des morphologischen Sym-
metrieprinzips bilden, nicht mitgedacht zu werden.

7. Die Differenz fossiler und rezenter Kategoriensysteme

Auch wenn sich angesichts der Geometrisierbarkeit der morphologi-
schen Symmetrie ein Vergleich mit moderner Kosmologie aufdringt,
welche Krifte auf Raumfaltungen zurtickfiihrt, so sollte nach der ka-
tegorialen Explikation der morphologischen Symmetrie evident sein,

daf3 es sich hierbei um eine fossile Kategorie handelt, die uns im

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorie der morphologischen Symmetrie in Agrippas Magie

gegenwirtigen Denken abhanden gekommen ist, die nicht ohne
betrachtlichen Aufwand gedanklich nachvollziehbar ist und deren
Tragweite viel weiter reicht als die Kategorie >Analogie< im uns ver-
trauten Verstiandnis, ja die mit letzterer kaum hinreichend rationa-
lisierbar ist. Um zu verdeutlichen, daf3 hier in der Tat eine fossile
Kategorie vorliegt, sei auf die SME-Analogie zwischen dem Sonnen-
system und dem Rutherfordschen Atommodell zuriickgekommen.
Abgesehen von der pradikatenlogischen Reprasentation der beiden
heterogenen Bereiche beschreibt sie durchaus eine Entsprechung im
Sinne der morphologischen Symmetrie Agrippas, jedoch ist sie
gleichsam nur noch ein Torso jener alten, »magischen« Symmetrie,
ein duflerlicher Strukturvergleich auf der Basis eines tertium com-
parationis (der pradikatenlogischen Vergleichskriterien), ohne die in-
neren Relationen wie Sympathie und Reproduktivitit. Mit diesem
Befund ist die eingangs beigebrachte These belegt, das morphologi-
sche Denken lasse sich nur im Riickgang auf historisch altere Model-
le klaren. Zweifelsohne beruht die Typendifferenz des morphologi-
schen Denkens zu anderen Denkformen (wahrscheinlich nicht
ausschliefslich, aber jedenfalls auch) auf einer Kategoriendifferenz,
auf einer durch historische Kategoriendynamik bedingten Inkongru-
enz fossiler und rezenter Kategoriensysteme.

Analogiedenken A 183

https://dol.org/10.5771/6783495997031-144 - am 26.01.2026, 14:48:1. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997031-144
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

