
Das aufgezeigte Spektrum ist sicher nicht vollständig, doch es
hilft uns, eigene Selbstverständlichkeiten besser zu relativieren und
mit einem genaueren Blick auf das Fremde zu schauen.

Und da man mit einem relationistischen Modell wie dem der
Familienähnlichkeiten der Gefahr entgeht, einer Kultur ein festes un-
veränderliches und abgegrenztes Wesen zuzuschreiben, das wir dann
bei aller Wahrnehmung des Fremden unbewusst voraussetzen müs-
sen, öffnet dies auch ein Denken, das in Gefahr steht, vorurteilshaft
zu erstarren und vorgebliche Eigenschaften von Kulturen zu Eigen-
schaften aller Angehörigen dieser Kultur zu machen.

1.5 Kultur und Religion

Die Zeiten, da sich innerhalb von Kulturen je spezifische religiöse
Vorstellungen entwickelten – z.B. unabhängig voneinander und zeit-
gleich in der mittelamerikanischen Kultur der Maya und der der Ne-
andertaler in Europa – scheinen vorbei. In heutigen pluralen Gesell-
schaften mit großer internationaler Mobilität sind viele Religionen
vertreten: Das Christentum verzeichnet heute seine größten Zuwäch-
se in Südamerika und Afrika, der Buddhismus ist in Amerika und
Europa heimisch geworden, der Islam hat sich bis nach Indien und
Indonesien verbreitet und ist nicht nur im vorderen Orient, sondern
auch in Afrika vertreten. Die Weltreligionen treffen dort auf je ande-
re kulturelle Lebensformen und Sprachen, und auch innerhalb dieser
Religionen gibt es noch einmal viele Binnendifferenzierungen, sodass
wir z.B. kaum angemessen von dem Islam oder dem Christentum
sprechen können. (Sogar innerhalb deutschsprachiger Länder sind re-
gional unterschiedliche Arten von Katholizismus und Protestantis-
mus festzustellen.) Überdies gibt es in heutigen pluralen Gesellschaf-
ten im Zuge zunehmender Individualisierung immer auch zeitgleich
unterschiedliche Grade von Orthodoxie und Säkularisierung, was es
ebenfalls verbietet, Kulturen und Religionen zu identifizieren; und so
wird es in heutigen Gesellschaften kaum noch wie früher universal
verbindliche und unbezweifelte spirituelle Sinnhorizonte geben.

Kann es angesichts der Unterschiede der im vorangegangenen
Kapitel nur ansatzweise an einigen Bespielen geschilderten Vielfalt
der kulturell je anders geprägten – und auch in religiösen Vorstellun-
gen manifesten – Denk- und Lebensformen eine Betrachtung des
Phänomens Religion geben, die diese Vielfalt akzeptiert, ohne sich

57

Kultur und Religion

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57 - am 26.01.2026, 21:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf eine bestimmte Seite zu schlagen und alles andere aus dieser Per-
spektive zu deuten oder sogar abzuwerten?

Eine Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, wie
sie z.B. Kant beschrieben hat, ist »bloß eine Abstraktion. Sie vermit-
telt lediglich die ideale Form, nur den Schatten dessen, worin echtes,
konkretes religiöses Leben besteht.« Religion »verheißt und eröffnet
die Aussicht auf eine transzendentale Welt, weit über die Grenzen
unserer Erfahrung hinaus – und bleibt gleichwohl menschlich, all-
zumenschlich.«102

Einen ganzheitlichen nichtreduktionistischen Ansatz, der sich
auf konkrete religiöse Erfahrungen bezieht, finden wir bei William
James, der die Vielfalt religiöser Erfahrung als eigene Dimension
menschlichen Erlebens und als konkret erfahrbare Realität be-
schreibt. Damit geht er mit seinem radikalen Empirismus über den
naiven Gegenstandsbezug des traditionellen Empirismus hinaus
(»der die Konstruktionsleistungen ignoriert und das Konstruierte in
›platte Gegebenheit‹ ummünzt«103), setzt sich mit seinem lebenswelt-
lich getönten Erfahrungsbegriff aber auch vommehr wissenschaftlich
orientierten Pragmatismus bei Peirce ab.

Denn auch Empfindungen, Gefühle, sinnliche Vorstellungen
und Vorbegriffliches, sogar mystische Erfahrungen, die James beson-
ders interessieren, gehören zur religiösen Erfahrung. Sein Interesse
gehört daher »den Gefühlen, Handlungen und Erfahrungen einzelner
Individuen, insofern sie sich in Beziehung sehen zu dem, was immer
sie als göttlich betrachten«.104 Hier findet James – analog zu Cassirers
Kulturbegriff mit seinem symbolischen Gestalten -unabhängig von
inhaltlichen Unterschieden der Religionen eine Ebene, die sie verbin-
det, da sich hier viele Ähnlichkeiten feststellen lassen. Er verteidigt so
»die rationale Möglichkeit des Glaubens, das Recht zum Glauben,
nicht unmittelbar diesen selbst.«105

Mit der Einbeziehung von Leiblichkeit und Gefühl und seinem
pluralistischen Paradigma wird James mit seinem pragmatistischen
Ansatz neben Nietzsche und Heidegger zu einer der Quellen post-
moderner Rationalismuskritik.106

58

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

102 Cassirer, Versuch über den Menschen, S. 51, S. 117.
103 Margreiter, Erfahrung und Mystik, S. 193.
104 James, Varieties of Religious Experience, S. 31.
105 Jung, Erfahrung und Religion, S. 186.
106 Münnix, Zum Ethos der Pluralität, S. 38 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57 - am 26.01.2026, 21:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


James möchte mit seinem Ansatz jeden einseitigen Dogmatis-
mus vermeiden und klammert daher die bewusstseinsunabhängige
Wahrheit religiösen Denkens und Fühlens bewusst aus, bzw. redu-
ziert »Wahrheit« pragmatisch auf Bewährung in der Praxis.

Auch ein heutiger katholischer Theologe stellt die Frage, ob man
nicht angesichts der Vielfalt der religiösen Strömungen die Wahr-
heitsfrage um des Friedens und der Toleranz willen suspendieren
solle:

»Wenn fragwürdig geworden ist, ob es religiöse Wahrheit überhaupt im
Singular geben kann oder gar muss, und es stattdessen darauf ankommt,
den Anderen in ihrer vielfältigen religiösen Andersheit gerecht zu werden,
dann wird auch die Rede von dem »einen Gott« dem Gebot der friedlichen
Koexistenz kaum förderlich sein. Wäre es in Zeiten religiöser Pluralität
nicht angezeigt, ein Urteil über die Wahrheit des jeweils Geglaubten – wie
in Lessings Ringparabel – bis ans Ende aller Zeiten aufzuschieben?«107

Höhn befürchtet aber zu Recht, dass die »Erörterung der sozialver-
träglichen Folgen des Glaubens den Blick auf Inhalte und Vorausset-
zungen verstellen könnte«, und in der Tat ist ein tieferes Verstehen
des Anderen nur möglich, wenn man sich auch inhaltlich um Kennt-
nis von Gemeinsamkeiten und Unterschieden bemüht. Doch die Ge-
meinsamkeiten geraten bei dem Blick auf die Unterschiede oft zu
schnell aus dem Blick, und James’ Ansatz der gemeinsamen religiösen
Erfahrung ist daher ein versöhnlicher Ansatz, der hilft, auch mit Un-
terschieden besser umzugehen.

James’ Programm des »radikalen Empirismus« – er beansprucht, in
einem neuen Paradigma zu denken – »kennt kein ›Anderes‹ der Er-
fahrung, kennt vor allem keine der Erfahrung angeblich vorgeordnete
eigene Welt der Kategorien bzw. keine eigene Welt einer autonomen
Rationalität«. Auch Begriffe sind für James Erfahrungsmomente, es
gibt kein Apriori, und »der Prozess der Verbegrifflichung ist für ihn
eine spezieller Modus des allgemeinen Erfahrungsprozesses. Damit
löst sich das Denken nicht in Erfahrung auf, es wird vielmehr aus
der Erfahrung – und als Erfahrung – verstanden.«108

Einen Dualismus, der Bewusstsein und Realität voneinander
trennt, gibt es bei James nicht, es gibt auch »keine transzendentalen

59

Kultur und Religion

107 Höhn, Der fremde Gott, S. 78.
108 Margreiter, a. a.O., S. 198.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57 - am 26.01.2026, 21:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingungen der Erfahrung, die ihrem konkreten Verlauf begrün-
dend und geltungsverbürgend vorgeordnet wären«.109

Damit tritt James als Phänomenologe avant la lettre auf und will
als Psychologe und als Philosoph seine Beschäftigung mit psy-
chischen und mentalen Zuständen »from within«110 beginnen, denn
die Binnenperspektive der Subjekte ist zunächst entscheidend, und
dazu gehört auch die (verallgemeinerbare) Erfahrung, dass Glaube
höchst lebensdienlich und -förderlich sein kann. Denn die Hypothese
der Existenz Gottes wird höchst wirksam und erzeugt »Sinnhaftig-
keit, Rationalität und Wahrheit des Gottesglaubens«.111

In der ihm eigenen »holistischen Variante von Empirismus und
Positivismus« ist dann alles im Bewusstseinsstrom empirisch Be-
obachtbare gemäß Berkeleys »esse est percipi« »potentiell wahrheits-
fähig – ob es sich nun um Sinneseindrücke, religiöse Erfahrungen
oder parapsychologische Erlebnisse handelt […], affektive Betroffen-
heit fungiert als psychologischer Index von Realität.«112

Für James sind religiöse Erfahrungen so »real wie andere Tatsa-
chen auch, sie liegen distributiv vor« und können beschrieben werden.
»Das Universum ist beseelt, hat aber ein beseelendes Zentrum: es ist
der Mensch, der Gott – in einem Akt freien Willens – in die Welt
bringt«;113 und da sind Institutionen und Autoritäten nebensächlich.

Die Annahme eines transzendenten Grundes von religiösen
Überzeugungen wird überflüssig. Jenseits solcher Dualitäten sieht
James nämlich das Göttliche als immanent im Menschen am Werk,
denn sieht man Gott als »innerste Seele und Grund des Universums,
eher als das innewohnende Göttliche als den externen Schöpfer«, so
kann das zur Erfahrung einer sehr tiefen Realität führen.114

Daher kann er das »deskriptiv erfasste Realitätsgefühl als Reali-
tätskriterium« subjektiver Erfahrung deuten und Realität mit subjek-
tiver Bedeutsamkeit gleichsetzen, wobei es hinreicht – hier verwendet
Jung ein Argument Nietzsches –, wenn der geglaubte Gehalt als in-
tentionales Objekt vorliegt.115

60

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

109 Jung, Erfahrung und Religion, S. 152.
110 James, Principles of Psychology, I, S. 219.
111 Jung, a. a.O., S. 216 verweist hier auf James’ Pragmatismusvorlesung, S. 128 und
133.
112 Jung, a. a.O., S. 158f, S. 164.
113 Diaz-Bone/Schubert, William James, S. 135f sowie James, The Will to Believe.
114 James, Varieties, S. 433.
115 Jung, a. a.O., S. 164f und S. 197. (My italics)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57 - am 26.01.2026, 21:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religiöse Gefühle können in der Tat sehr real sein und sind, obwohl
individuell, auch nicht nur an einigen wenigen Exemplaren der Spe-
zies Mensch zu beobachten. Begriffliche Systeme verfehlen diese Art
individueller Realität, was sie »reduktiv und irrelevant« macht.116 Re-
ligionsphilosophie und -psychologie dürfen also keineswegs an dieser
Ebene subjektiven Erlebens vorbeigehen oder sie für nebensächlich
halten.

So sind nicht nur Glaube, sondern auch Vertrauen und Erwar-
tung beobachtbare Tatsachen, paradigmatisch sind für James aber
mystische Erfahrungen, die auch in den folgenden Kapiteln über die
Weltreligionen interessieren sollen.117 Jung glaubt, dass James wirk-
lich die unio mystica vorschwebt, denn in ihr fallen Subjekt und Ob-
jekt, Wahrnehmung und Sein tatsächlich zusammen.118

Philosophische und theologische Formeln sind sekundäre Pro-
dukte, wie Übersetzungen eines Texts in eine andere Sprache119, und
können niemals jemanden zum Glauben zurückbringen, der diese
primäre Verankerung im religiösen Gefühl verloren hat. Denn »der
Intellektualismus in der Religion will etwas ganz anderes und davon
Verschiedenes«: Eine auf reiner Vernunft aufruhende Theologie
möchte Menschen universell überzeugen; doch James möchte, dass
wir Diversität in sich selbst achten und schätzen und die Tatsache
einer aktualen Gegenwart des Göttlichen respektieren.120

Nach James muss das sogar der persönlich Nichtglaubende an-
erkennen, so wie ein Blinder die Gesetze der Optik anerkennen muss.
Wir dürfen uns niemals vom konkreten Leben oder Arbeiten entfer-
nen, »in ein begriffliches Vakuum, wo Formeln bloß Annäherungen
sind, denen es an Tiefe, Bewegung und Lebenskraft fehlt.«121 Wo eine
vereinheitlichende Vernunft in Systeme zwingen will, die das Eigent-
liche nicht erfassen, führt die Anerkennung von Gefühl und Erfah-
rung in den Bereich des Pluralen und lässt es gelten.

James führt dies in einer Theorie des Pluralen fort und redet
konsequenterweise hinfort nicht mehr von »Universum«, sondern
von einem »Multiversum« oder »Pluriversum«.122 Der philosophi-

61

Kultur und Religion

116 Wild, The Radical Empiricism of William James, S. 294.
117 James, Varieties of Religious Experience, S. 344.
118 Jung, a. a.O., S. 248.
119 James, Varieties of Religious Experience, S. 422.
120 James, a. a.O., S. 447 und 454.
121 a. a.O., S. 456.
122 James, Das Pluralistische Universum, S. 11 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57 - am 26.01.2026, 21:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Pluralismus hat für James das Verdienst, auf diese ursprüngliche
Vielheit hinzuweisen: »Indem er das Absolute verbannt, vernichtet er
die furchtbare Macht, die das einzige uns zugängliche Leben entwirk-
licht; er befreit das Wesen der Wirklichkeit von der ihm sonst inne-
wohnenden Fremdartigkeit.«123 Damit kritisiert James u.a. den He-
gel’schen Idealismus, der als Monismus die Auffassung vertritt, dass
die Dinge in ihrem unmittelbaren Sein keine Wahrheit haben.124
Denn »das Wahre ist das Ganze« so Hegel im Eingang zu seiner
»Phänomenologie des Geistes«. Aber Philosophie darf für James
nicht an der Totalität festhalten, diese ist ein Konstrukt, das »All-
Eine« ist Fiktion. Der Idealismus ist also als Monismus zu widerlegen,
nicht überirdisches ewiges Sein ist von Interesse (Rechtshegelianer
hatten ja den absoluten Geist als Geist Gottes interpretiert, angesichts
dessen das einzelne Individuum gar nicht von Belang ist), sondern das
plurale vielgestaltige Werden und Geschehen in der Lebens-
welt.125Denn wenn man sich vorstelle, das Universum existiere »nur
in der Form individueller Existenzen«, so wird man »von ihm im
Ganzen eine zutreffendere und befriedigendere Vorstellung haben«,
als wenn man an der Fiktion des All-Einen festhält.126

Die Welt stellt aber keinen einheitlichen Sinnzusammenhang
dar, auch Rationalität existiert für James nicht im Singular. »Sie hat
mindestens vier Dimensionen: eine intellektuelle, ästhetische, mora-
lische und praktische«127, und wie wir heute wissen, gibt es auch kul-
turspezifische Rationalitätsformen.

In seinen Pragmatismusvorlesungen macht James klar, dass er
keinen prinzipiellen Pluralismus (im »Multiversum«) favorisiert,
sondern dass Vielheit und Einheit gleichzeitig und nebeneinander be-
stehen können: Vielheit ist zwar beständige Tatsache, doch durch Ver-
netzung können auch Einheiten entstehen. Denn es handelt sich »bei
der Welt um ein raumzeitliches Kontinuum, das unverbundene Din-
ge einbettet und in dem es möglich ist, unverbundene Teile miteinan-
der in Verbindung zu bringen und zu vernetzen. Dort aber, wo keine
Verbindungen stattfinden, bleibt die Welt als Vielheit bestehen.«128

Denn da James das Prinzipiendenken überhaupt ablehnt, können

62

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

123 a. a.O., S. 26 ff.
124 ebd.
125 a. a.O., S. 19.
126 a. a.O., S. 23.
127 Diaz-Bone / Schubert, a. a.O., S. 138.
128 a. a.O., S. 130.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57 - am 26.01.2026, 21:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weder absoluter Monismus noch absoluter Pluralismus die Lösung
sein.129

So hält James die Entwicklung auch für die Zukunft offen, denn
wie genau das jeweilige Verhältnis von Einheit und Vielheit auf der
Basis fundamentaler Vielgestaltigkeit sein wird, wird sich erst in ihr
zeigen. Daher scheint mir James’ pluralistische Religionsphilosophie
ein gangbarer Weg, gerade in heutiger Zeit jenseits von Universali-
sierungsansprüchen und Dogmatisierungen den Phänomenen des
Religiösen besser gerecht zu werden.

Damit sind wir schließlich bei einer notwendigen Ergänzung, die
mit der Kritik einsetzt, der Begriff der reinen (religiösen) Erfahrung
bei James sei wegen seiner Vorliebe für die Binnenperspektive der
Subjekte zu phänomenalistisch subjektiv und zu privatistisch,130 er
bleibe daher an einem verkürzten Begriff von Realität orientiert.131
Sicher hat James als Protestant andere Prägungen erfahren, als wenn
er in einer anderen Konfession groß geworden wäre. Doch unabhän-
gig davon muss man sehen, dass eine Ebene der versprachlichenden
Vergegenwärtigung bereits auf das Intersubjektive zielt: Innere Emp-
findungen wie z.B. Schmerzen132 kann man besser in ihrer Spezifität
wahrnehmen, wenn man sie von anderen Empfindungen unterschei-
den kann, und dazu müssen begriffliche Unterscheidungen und Prä-
gungen bereits vorliegen. Und erst recht, wenn man sich mystische
Erfahrungen vergegenwärtigen will, die jenseits der Sprache stattfin-
den sollen, ist eine Art retrospektive Bewusstheit nötig, die sich auf
die gehabte Erfahrung erinnernd bezieht und sie sprachlich oder
durch Beschreibung von Bildern zu fassen versucht, wenngleich man
dort an Grenzen stößt. »Schon deshalb ist die Beschreibung des Erleb-
nisgehalts immer durchdrungen von den spezifischen Vorstellungen
der jeweiligen religiösen Herkunftstradition.«133 Und das macht syn-
kretistische Auffassungen, wie z.B. »Meister Eckhart, der Mahayana-
Buddhismus und die Upanishaden […] hätten im Grunde die gleiche
Erfahrung gemacht«134 oder man könne das Tao-te-King mit der

63

Kultur und Religion

129 James, Pragmatismus, 4. Vorl.
130 Jung, Erfahrung und Religion, S. 156.
131 a. a.O., S. 165.
132 vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, 288 sowie 580: »Ein ›innerer
Vorgang‹ bedarf äußerer Kriterien.«
133 Jung, a. a.O., S. 253.
134 Jung, a. a.O., S. 239f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57 - am 26.01.2026, 21:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dreifaltigkeit identifizieren,135 trotz mancher Ähnlichkeiten proble-
matisch.

Zwar ist die Perspektive der ersten Person Singular unhinter-
gehbar; darauf hatte schon Wittgenstein hingewiesen und in der
analytischen Philosophie eine Diskussion über »privileged access«
ausgelöst, was Peter Bieri veranlasst hatte, von einem »neuen Exis-
tentialismus« zu sprechen.136 Nur auf dieser subjektiven Ebene hat
das Ich privilegierten Zugang zu den eigenen Gefühlen, die nur im
Modus der Jemeinigkeit zu haben sind und von außen eher schlecht
beschreibbar sind, was auch in der analytischen Philosophie »den
theoretischen Anspruch des strengen Objektivismus endgültig obso-
let« machte.137

Besonders bekannt aber wurde das Thema durch Thomas Nagel:
Dieser hatte in einem epochemachenden Aufsatz darauf hingewiesen,
dass jede Betrachtungsweise von außen am Kern der Empfindungen
»from within« vorbeigehen muss, denn wir können z.B. nicht wissen,
wie es ist, eine Fledermaus zu sein. Auch wenn wir alle Gehirnvor-
gänge der entsprechenden anderen Wahrnehmungswelt wissen-
schaftlich exakt beschreiben könnten, hätten wir noch keinen Zugang
zum inneren Erleben.138 Aber Fledermäuse wissen, wie es ist, eine
Fledermaus zu sein, und daher steht der Aspekt geteilter oder ver-
netzter Erfahrung bei James sicherlich zu wenig im Fokus. Gerade
für das religiöse Erleben ist auch – neben singulären eremitenhaften
Existenzen – der Aspekt der Religionsgemeinschaft wichtig, weshalb
Jung zu Recht mit seiner Theorie der Artikulation eine Ausweitung
auf die 1. Person im Plural, auf das »Wir«, vornimmt und damit in
den Bereich des Intersubjektiven vorstößt, in »eine Welt geteilter
Sinnperspektiven«139, wo der »Aspekt individuellen Erlebens mit der
Verwendung intersubjektiver Symbole über die Kategorie der Aus-
drucksgestalt vermittelt«140 wird und so einer größeren Objektivität,
zumindest aber Intersubjektivität, zugeführt wird.141

64

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

135 so der Bamberger Philosoph Heinrich Beck in einem Gespräch mit der Autorin.
136 Jung, a. a.O., S. 268.
137 a. a.O., S. 275f (vgl. auch die Ausführung des Privatsprachenarguments in Mün-
nix, Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity, Is There A Way Out? a. a.O.,
S. 159 ff.
138 Nagel, What is it like to be a bat? Phil. Review 83/4, S. 435–450.
139 Jung, Erfahrung und Religion., S. 274.
140 a. a.O., S. 11.
141 Gerade Nagel war selbst trotz seiner Betonung der unhintergehbaren Perspektive

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57 - am 26.01.2026, 21:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

