Kultur und Religion

Das aufgezeigte Spektrum ist sicher nicht vollstindig, doch es
hilft uns, eigene Selbstverstdndlichkeiten besser zu relativieren und
mit einem genaueren Blick auf das Fremde zu schauen.

Und da man mit einem relationistischen Modell wie dem der
Familiendhnlichkeiten der Gefahr entgeht, einer Kultur ein festes un-
veranderliches und abgegrenztes Wesen zuzuschreiben, das wir dann
bei aller Wahrnehmung des Fremden unbewusst voraussetzen miis-
sen, Offnet dies auch ein Denken, das in Gefahr steht, vorurteilshaft
zu erstarren und vorgebliche Figenschaften von Kulturen zu Eigen-
schaften aller Angehérigen dieser Kultur zu machen.

1.5 Kultur und Religion

Die Zeiten, da sich innerhalb von Kulturen je spezifische religiose
Vorstellungen entwickelten — z. B. unabhingig voneinander und zeit-
gleich in der mittelamerikanischen Kultur der Maya und der der Ne-
andertaler in Europa — scheinen vorbei. In heutigen pluralen Gesell-
schaften mit grofSer internationaler Mobilitit sind viele Religionen
vertreten: Das Christentum verzeichnet heute seine grofiten Zuwich-
se in Siidamerika und Afrika, der Buddhismus ist in Amerika und
Europa heimisch geworden, der Islam hat sich bis nach Indien und
Indonesien verbreitet und ist nicht nur im vorderen Orient, sondern
auch in Afrika vertreten. Die Weltreligionen treffen dort auf je ande-
re kulturelle Lebensformen und Sprachen, und auch innerhalb dieser
Religionen gibt es noch einmal viele Binnendifferenzierungen, sodass
wir z.B. kaum angemessen von dem Islam oder dem Christentum
sprechen konnen. (Sogar innerhalb deutschsprachiger Lander sind re-
gional unterschiedliche Arten von Katholizismus und Protestantis-
mus festzustellen.) Uberdies gibt es in heutigen pluralen Gesellschaf-
ten im Zuge zunehmender Individualisierung immer auch zeitgleich
unterschiedliche Grade von Orthodoxie und Sikularisierung, was es
ebenfalls verbietet, Kulturen und Religionen zu identifizieren; und so
wird es in heutigen Gesellschaften kaum noch wie frither universal
verbindliche und unbezweifelte spirituelle Sinnhorizonte geben.
Kann es angesichts der Unterschiede der im vorangegangenen
Kapitel nur ansatzweise an einigen Bespielen geschilderten Vielfalt
der kulturell je anders geprigten — und auch in religisen Vorstellun-
gen manifesten — Denk- und Lebensformen eine Betrachtung des
Phidnomens Religion geben, die diese Vielfalt akzeptiert, ohne sich

57

hittps://cio. - am 26.01.2026, 2151:17.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalitit

auf eine bestimmte Seite zu schlagen und alles andere aus dieser Per-
spektive zu deuten oder sogar abzuwerten?

Eine Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft, wie
sie z. B. Kant beschrieben hat, ist »blof3 eine Abstraktion. Sie vermit-
telt lediglich die ideale Form, nur den Schatten dessen, worin echtes,
konkretes religioses Leben besteht.« Religion »verheifit und eréffnet
die Aussicht auf eine transzendentale Welt, weit iiber die Grenzen
unserer Erfahrung hinaus — und bleibt gleichwohl menschlich, all-
zumenschlich. « 1?2

Einen ganzheitlichen nichtreduktionistischen Ansatz, der sich
auf konkrete religiose Erfahrungen bezieht, finden wir bei William
James, der die Vielfalt religioser Erfahrung als eigene Dimension
menschlichen Erlebens und als konkret erfahrbare Realitdt be-
schreibt. Damit geht er mit seinem radikalen Empirismus tiber den
naiven Gegenstandsbezug des traditionellen Empirismus hinaus
(»der die Konstruktionsleistungen ignoriert und das Konstruierte in
>platte Gegebenheitc ummiinzt«1%), setzt sich mit seinem lebenswelt-
lich getonten Erfahrungsbegriff aber auch vom mehr wissenschaftlich
orientierten Pragmatismus bei Peirce ab.

Denn auch Empfindungen, Gefiihle, sinnliche Vorstellungen
und Vorbegriffliches, sogar mystische Erfahrungen, die James beson-
ders interessieren, gehoren zur religiosen Erfahrung. Sein Interesse
gehort daher »den Gefiihlen, Handlungen und Erfahrungen einzelner
Individuen, insofern sie sich in Beziehung sehen zu dem, was immer
sie als gottlich betrachten«.' Hier findet James — analog zu Cassirers
Kulturbegriff mit seinem symbolischen Gestalten -unabhingig von
inhaltlichen Unterschieden der Religionen eine Ebene, die sie verbin-
det, da sich hier viele Ahnlichkeiten feststellen lassen. Er verteidigt so
»die rationale Mdoglichkeit des Glaubens, das Recht zum Glauben,
nicht unmittelbar diesen selbst.«1%

Mit der Einbeziehung von Leiblichkeit und Gefiihl und seinem
pluralistischen Paradigma wird James mit seinem pragmatistischen
Ansatz neben Nietzsche und Heidegger zu einer der Quellen post-
moderner Rationalismuskritik.'%

102 Cassirer, Versuch iiber den Menschen, S. 51, S. 117.
103 Margreiter, Erfahrung und Mystik, S. 193.

104 Tames, Varieties of Religious Experience, S. 31.

15 Jung, Erfahrung und Religion, S. 186.

106 Miinnix, Zum Ethos der Pluralitit, S. 38 f.

58

hittps://cio. - am 26.01.2026, 2151:17.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur und Religion

James mdochte mit seinem Ansatz jeden einseitigen Dogmatis-
mus vermeiden und klammert daher die bewusstseinsunabhingige
Wahrheit religiosen Denkens und Fiihlens bewusst aus, bzw. redu-
ziert »Wahrheit« pragmatisch auf Bewihrung in der Praxis.

Auch ein heutiger katholischer Theologe stellt die Frage, ob man
nicht angesichts der Vielfalt der religiosen Stromungen die Wahr-
heitsfrage um des Friedens und der Toleranz willen suspendieren
solle:

»Wenn fragwiirdig geworden ist, ob es religiose Wahrheit iiberhaupt im
Singular geben kann oder gar muss, und es stattdessen darauf ankommt,
den Anderen in ihrer vielfiltigen religiosen Andersheit gerecht zu werden,
dann wird auch die Rede von dem »einen Gott« dem Gebot der friedlichen
Koexistenz kaum forderlich sein. Wire es in Zeiten religioser Pluralitit
nicht angezeigt, ein Urteil {iber die Wahrheit des jeweils Geglaubten — wie
in Lessings Ringparabel — bis ans Ende aller Zeiten aufzuschieben?«1%7

Hohn befiirchtet aber zu Recht, dass die »Erdrterung der sozialver-
traglichen Folgen des Glaubens den Blick auf Inhalte und Vorausset-
zungen verstellen konnte«, und in der Tat ist ein tieferes Verstehen
des Anderen nur moglich, wenn man sich auch inhaltlich um Kennt-
nis von Gemeinsamkeiten und Unterschieden bemiiht. Doch die Ge-
meinsamkeiten geraten bei dem Blick auf die Unterschiede oft zu
schnell aus dem Blick, und James’ Ansatz der gemeinsamen religiosen
Erfahrung ist daher ein verschnlicher Ansatz, der hilft, auch mit Un-
terschieden besser umzugehen.

James’ Programm des »radikalen Empirismus« — er beansprucht, in
einem neuen Paradigma zu denken — »kennt kein >Anderes< der Er-
fahrung, kennt vor allem keine der Erfahrung angeblich vorgeordnete
eigene Welt der Kategorien bzw. keine eigene Welt einer autonomen
Rationalitit«. Auch Begriffe sind fiir James Erfahrungsmomente, es
gibt kein Apriori, und »der Prozess der Verbegrifflichung ist fiir ihn
eine spezieller Modus des allgemeinen Erfahrungsprozesses. Damit
l6st sich das Denken nicht in Erfahrung auf, es wird vielmehr aus
der Erfahrung — und als Erfahrung — verstanden.«'%

Einen Dualismus, der Bewusstsein und Realitit voneinander
trennt, gibt es bei James nicht, es gibt auch »keine transzendentalen

17 Hohn, Der fremde Gott, S. 78.
108 Margreiter, a.a.O., S. 198.

59

hittps://cio. - am 26.01.2026, 2151:17.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalitit

Bedingungen der Erfahrung, die ihrem konkreten Verlauf begriin-
dend und geltungsverbiirgend vorgeordnet wéren«.1®

Damit tritt James als Phinomenologe avant la lettre auf und will
als Psychologe und als Philosoph seine Beschiftigung mit psy-
chischen und mentalen Zustinden »from within«'® beginnen, denn
die Binnenperspektive der Subjekte ist zunichst entscheidend, und
dazu gehort auch die (verallgemeinerbare) Erfahrung, dass Glaube
hochst lebensdienlich und -forderlich sein kann. Denn die Hypothese
der Existenz Gottes wird hochst wirksam und erzeugt »Sinnhaftig-
keit, Rationalitdt und Wahrheit des Gottesglaubens«.!"

In der ihm eigenen »holistischen Variante von Empirismus und
Positivismus« ist dann alles im Bewusstseinsstrom empirisch Be-
obachtbare gemif3 Berkeleys »esse est percipi« »potentiell wahrheits-
fahig — ob es sich nun um Sinneseindriicke, religiose Erfahrungen
oder parapsychologische Erlebnisse handelt [...], affektive Betroffen-
heit fungiert als psychologischer Index von Realitat.«'2

Fiir James sind religiose Erfahrungen so »real wie andere Tatsa-
chen auch, sie liegen distributiv vor« und kénnen beschrieben werden.
»Das Universum ist beseelt, hat aber ein beseelendes Zentrum: es ist
der Mensch, der Gott — in einem Akt freien Willens — in die Welt
bringt«;'® und da sind Institutionen und Autorititen nebenséchlich.

Die Annahme eines transzendenten Grundes von religidsen
Uberzeugungen wird {iiberfliissig. Jenseits solcher Dualitdten sieht
James namlich das Gottliche als immanent im Menschen am Werk,
denn sieht man Gott als »innerste Seele und Grund des Universums,
eher als das innewohnende Géttliche als den externen Schépfer«, so
kann das zur Erfahrung einer sehr tiefen Realitit fiihren.!

Daher kann er das »deskriptiv erfasste Realitdtsgefiihl als Reali-
tatskriterium« subjektiver Erfahrung deuten und Realitdt mit subjek-
tiver Bedeutsamkeit gleichsetzen, wobei es hinreicht — hier verwendet
Jung ein Argument Nietzsches —, wenn der geglaubte Gehalt als in-
tentionales Objekt vorliegt.!1®

19 Tung, Erfahrung und Religion, S. 152.

110 James, Principles of Psychology, 1, S. 219.

" Jung, a.a.0., S. 216 verweist hier auf James’ Pragmatismusvorlesung, S. 128 und
133.

2 Jung, a.a.0., S. 1581, S. 164.

3 Diaz-Bone/Schubert, William James, S. 135 f sowie James, The Will to Believe.

114 James, Varieties, S. 433.

5 Jung, a.a.0., S. 164f und S. 197. (My italics)

60

hittps://cio. - am 26.01.2026, 2151:17.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur und Religion

Religiose Gefiihle konnen in der Tat sehr real sein und sind, obwohl
individuell, auch nicht nur an einigen wenigen Exemplaren der Spe-
zies Mensch zu beobachten. Begriffliche Systeme verfehlen diese Art
individueller Realitit, was sie »reduktiv und irrelevant« macht.!16 Re-
ligionsphilosophie und -psychologie diirfen also keineswegs an dieser
Ebene subjektiven Erlebens vorbeigehen oder sie fiir nebensichlich
halten.

So sind nicht nur Glaube, sondern auch Vertrauen und Erwar-
tung beobachtbare Tatsachen, paradigmatisch sind fiir James aber
mystische Erfahrungen, die auch in den folgenden Kapiteln iiber die
Weltreligionen interessieren sollen.' Jung glaubt, dass James wirk-
lich die unio mystica vorschwebt, denn in ihr fallen Subjekt und Ob-
jekt, Wahrnehmung und Sein tatsichlich zusammen.

Philosophische und theologische Formeln sind sekundire Pro-
dukte, wie Ubersetzungen eines Texts in eine andere Sprache!", und
konnen niemals jemanden zum Glauben zuriickbringen, der diese
primire Verankerung im religiésen Gefiihl verloren hat. Denn »der
Intellektualismus in der Religion will etwas ganz anderes und davon
Verschiedenes«: Eine auf reiner Vernunft aufruhende Theologie
mdochte Menschen universell iiberzeugen; doch James méchte, dass
wir Diversitit in sich selbst achten und schitzen und die Tatsache
einer aktualen Gegenwart des Gottlichen respektieren.!

Nach James muss das sogar der personlich Nichtglaubende an-
erkennen, so wie ein Blinder die Gesetze der Optik anerkennen muss.
Wir diirfen uns niemals vom konkreten Leben oder Arbeiten entfer-
nen, »in ein begriffliches Vakuum, wo Formeln blof8 Anniherungen
sind, denen es an Tiefe, Bewegung und Lebenskraft fehlt.«'! Wo eine
vereinheitlichende Vernunft in Systeme zwingen will, die das Eigent-
liche nicht erfassen, fiihrt die Anerkennung von Gefiihl und Erfah-
rung in den Bereich des Pluralen und lasst es gelten.

James fiihrt dies in einer Theorie des Pluralen fort und redet
konsequenterweise hinfort nicht mehr von »Universum, sondern
von einem »Multiversum« oder »Pluriversum«.? Der philosophi-

16 'Wild, The Radical Empiricism of William James, S. 294.
17 James, Varieties of Religious Experience, S. 344.

118 Jung, a.a.0., S. 248.

19 James, Varieties of Religious Experience, S. 422.

120 JTames, a.a. 0., S. 447 und 454.

21 a.a.0,, S. 456.

122 James, Das Pluralistische Universum, S. 11f.

61

hittps://cio. - am 26.01.2026, 2151:17.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalitit

sche Pluralismus hat fiir James das Verdienst, auf diese urspriingliche
Vielheit hinzuweisen: »Indem er das Absolute verbannt, vernichtet er
die furchtbare Macht, die das einzige uns zugingliche Leben entwirk-
licht; er befreit das Wesen der Wirklichkeit von der ihm sonst inne-
wohnenden Fremdartigkeit.«!'?> Damit kritisiert James u.a. den He-
gel’schen Idealismus, der als Monismus die Auffassung vertritt, dass
die Dinge in ihrem unmittelbaren Sein keine Wahrheit haben.'*
Denn »das Wahre ist das Ganze« so Hegel im Eingang zu seiner
»Phinomenologie des Geistes«. Aber Philosophie darf fiir James
nicht an der Totalitit festhalten, diese ist ein Konstrukt, das »All-
Eine« ist Fiktion. Der Idealismus ist also als Monismus zu widerlegen,
nicht tberirdisches ewiges Sein ist von Interesse (Rechtshegelianer
hatten ja den absoluten Geist als Geist Gottes interpretiert, angesichts
dessen das einzelne Individuum gar nicht von Belang ist), sondern das
plurale vielgestaltige Werden und Geschehen in der Lebens-
welt.?Denn wenn man sich vorstelle, das Universum existiere »nur
in der Form individueller Existenzen«, so wird man »von ihm im
Ganzen eine zutreffendere und befriedigendere Vorstellung haben«,
als wenn man an der Fiktion des All-Einen festhalt.!26

Die Welt stellt aber keinen einheitlichen Sinnzusammenhang
dar, auch Rationalitit existiert fiir James nicht im Singular. »Sie hat
mindestens vier Dimensionen: eine intellektuelle, dsthetische, mora-
lische und praktische«'?, und wie wir heute wissen, gibt es auch kul-
turspezifische Rationalititsformen.

In seinen Pragmatismusvorlesungen macht James klar, dass er
keinen prinzipiellen Pluralismus (im »Multiversum«) favorisiert,
sondern dass Vielheit und Einheit gleichzeitig und nebeneinander be-
stehen konnen: Vielheit ist zwar bestindige Tatsache, doch durch Ver-
netzung konnen auch Einheiten entstehen. Denn es handelt sich »bei
der Welt um ein raumzeitliches Kontinuum, das unverbundene Din-
ge einbettet und in dem es méglich ist, unverbundene Teile miteinan-
der in Verbindung zu bringen und zu vernetzen. Dort aber, wo keine
Verbindungen stattfinden, bleibt die Welt als Vielheit bestehen.«!2
Denn da James das Prinzipiendenken iiberhaupt ablehnt, konnen

122

a.a.0., S. 26f1f.
124 ebd.
125 a.a.0.,S.19.
126 3.a2.0., S. 23.
127 Dijaz-Bone / Schubert, a.a.O., S. 138.
128 3.a.0., S. 130.

&

62

hittps://cio. - am 26.01.2026, 2151:17.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur und Religion

weder absoluter Monismus noch absoluter Pluralismus die Losung
sein.1?

So hilt James die Entwicklung auch fiir die Zukunft offen, denn
wie genau das jeweilige Verhiltnis von Einheit und Vielheit auf der
Basis fundamentaler Vielgestaltigkeit sein wird, wird sich erst in ihr
zeigen. Daher scheint mir James’ pluralistische Religionsphilosophie
ein gangbarer Weg, gerade in heutiger Zeit jenseits von Universali-
sierungsanspriichen und Dogmatisierungen den Phinomenen des
Religiosen besser gerecht zu werden.

Damit sind wir schlieSlich bei einer notwendigen Erginzung, die
mit der Kritik einsetzt, der Begriff der reinen (religiosen) Erfahrung
bei James sei wegen seiner Vorliebe fiir die Binnenperspektive der
Subjekte zu phinomenalistisch subjektiv und zu privatistisch,® er
bleibe daher an einem verkiirzten Begriff von Realitit orientiert.!?!
Sicher hat James als Protestant andere Prigungen erfahren, als wenn
er in einer anderen Konfession grof$ geworden wire. Doch unabhin-
gig davon muss man sehen, dass eine Ebene der versprachlichenden
Vergegenwirtigung bereits auf das Intersubjektive zielt: Innere Emp-
findungen wie z.B. Schmerzen'® kann man besser in ihrer Spezifitit
wahrnehmen, wenn man sie von anderen Empfindungen unterschei-
den kann, und dazu miissen begriffliche Unterscheidungen und Pra-
gungen bereits vorliegen. Und erst recht, wenn man sich mystische
Erfahrungen vergegenwirtigen will, die jenseits der Sprache stattfin-
den sollen, ist eine Art retrospektive Bewusstheit nétig, die sich auf
die gehabte Erfahrung erinnernd bezieht und sie sprachlich oder
durch Beschreibung von Bildern zu fassen versucht, wenngleich man
dort an Grenzen st63t. »Schon deshalb ist die Beschreibung des Erleb-
nisgehalts immer durchdrungen von den spezifischen Vorstellungen
der jeweiligen religiosen Herkunftstradition.«'® Und das macht syn-
kretistische Auffassungen, wie z. B. »Meister Eckhart, der Mahayana-
Buddhismus und die Upanishaden [...] hitten im Grunde die gleiche
Erfahrung gemacht«'** oder man kénne das Tao-te-King mit der

29 James, Pragmatismus, 4. Vorl.

130 Jung, Erfahrung und Religion, S. 156.

51 a.a.0., S. 165.

132 vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, 288 sowie 580: »Ein >innerer
Vorgang« bedarf dufSerer Kriterien.«

133 Jung, a.a.0., S. 253.

34 Jung, a.a.0., S. 2391,

63

hittps://cio. - am 26.01.2026, 2151:17.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalitit

Dreifaltigkeit identifizieren,'® trotz mancher Ahnlichkeiten proble-
matisch.

Zwar ist die Perspektive der ersten Person Singular unhinter-
gehbar; darauf hatte schon Wittgenstein hingewiesen und in der
analytischen Philosophie eine Diskussion iiber »privileged access«
ausgeldst, was Peter Bieri veranlasst hatte, von einem »neuen Exis-
tentialismus« zu sprechen.’® Nur auf dieser subjektiven Ebene hat
das Ich privilegierten Zugang zu den eigenen Gefiihlen, die nur im
Modus der Jemeinigkeit zu haben sind und von aufSen eher schlecht
beschreibbar sind, was auch in der analytischen Philosophie »den
theoretischen Anspruch des strengen Objektivismus endgiiltig obso-
let« machte.’®

Besonders bekannt aber wurde das Thema durch Thomas Nagel:
Dieser hatte in einem epochemachenden Aufsatz darauf hingewiesen,
dass jede Betrachtungsweise von auflen am Kern der Empfindungen
»from within« vorbeigehen muss, denn wir kénnen z. B. nicht wissen,
wie es ist, eine Fledermaus zu sein. Auch wenn wir alle Gehirnvor-
ginge der entsprechenden anderen Wahrnehmungswelt wissen-
schaftlich exakt beschreiben kénnten, hatten wir noch keinen Zugang
zum inneren Erleben.!®® Aber Fledermiuse wissen, wie es ist, eine
Fledermaus zu sein, und daher steht der Aspekt geteilter oder ver-
netzter Erfahrung bei James sicherlich zu wenig im Fokus. Gerade
fiir das religiose Erleben ist auch — neben singuldren eremitenhaften
Existenzen — der Aspekt der Religionsgemeinschaft wichtig, weshalb
Jung zu Recht mit seiner Theorie der Artikulation eine Ausweitung
auf die 1. Person im Plural, auf das »Wir«, vornimmt und damit in
den Bereich des Intersubjektiven vorstof3t, in »eine Welt geteilter
Sinnperspektiven«'’, wo der »Aspekt individuellen Erlebens mit der
Verwendung intersubjektiver Symbole tiber die Kategorie der Aus-
drucksgestalt vermittelt«'** wird und so einer grofleren Objektivitit,
zumindest aber Intersubjektivitit, zugefiihrt wird.'*!

% s0 der Bamberger Philosoph Heinrich Beck in einem Gesprich mit der Autorin.

1% Jung, a.a.0., S. 268.

197 a.a.0., S. 275f (vgl. auch die Ausfithrung des Privatsprachenarguments in Miin-
nix, Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity, Is There A Way Out? a.a.O.,
S. 159ff.

138 Nagel, What is it like to be a bat? Phil. Review 83/4, S. 435-450.

% Tung, Erfahrung und Religion., S. 274.

40 a.2.0, S.11.

141 Gerade Nagel war selbst trotz seiner Betonung der unhintergehbaren Perspektive

64

hittps://cio. - am 26.01.2026, 2151:17.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

