(0]
o
=~
Q
o
(@]
g
-+
73]
o
[a
@
a
=~
(F)
ge]
o
=
a
o
-
4+
-
e
3

DANIEL MARTIN FEIGE,
JupiTH S1EGMUND (HG.)

Kunst und
Handlung

Asthetische und
handlungstheoretische
Perspektiven

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Daniel Martin Feige, Judith Siegmund (Hg.)
Kunst und Handlung

Edition Moderne Postmoderne



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14.02.2026, 09:50:50.


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DaN1EL MARTIN FEIGE, JuDITH S1EGMUND (HG.)

Kunst und Handlung

Asthetische und handlungstheoretische Perspektiven

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung des SFB 626 Asthetische Erfahrung im
Zeichen der Entgrenzung der Kiinste aus Mitteln der Deutschen Forschungsgemein-
schaft.

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermoglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0
Lizenz (BY-ND). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium
fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, gestattet aber keine Bearbeitung.

(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.de)

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen oder Derivate einzuholen, wenden
Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2015 im transcript Verlag, Bielefeld
© Daniel Martin Feige, Judith Siegmund (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat: Norbert Axel Richter

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-2796-1

PDEF-ISBN 978-3-8394-2796-5
https://doi.org/10.14361/9783839427965
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

14.02.2026, 08:50:50. o



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Inhalt

Einleitung
Judith Siegmund/Daniel Martin Feige | 7

|l. GESCHICHTLICHE DIMENSIONEN

Kunst als praxis
Zu einem Motiv der»Allgemeinen Kunstwissenschaft« (1906-1943)
Bernadette Collenberg-Plotnikov | 17

Sagen, Zeigen, Handeln
Eva Schiirmann | 53

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes
Von Hélderlin zu Adorno
Johann Kreuzer | 73

Ruine Pergamon
Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns durch kiinstlerische Praxis
Niklas Hebing | 93

Il. KUNSTPHILOSOPHIE UND HANDLUNGSTHEORIE

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst
Judith Siegmund | 119

Asthetisches Handeln und der Formunterschied
der Vernunftausiibungen
Fabian Borchers | 143



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Form kiinstlerischen Handelns
Eine Analyse aus dem Geiste dsthetischen Gelingens
Daniel M. Feige | 173

I11. PRAXEN DER KUNST

Das Kunstwerk als verkorperte Intention
Anna Kreysing | 195

Praxisésthetik
Anke Haarmann | 215

Kopierhandlungen
Eberhard Ortland | 233

Autorinnen und Autoren | 259



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Einleitung

Judith Siegmund/Daniel Martin Feige

In der Geschichte dsthetischer Theorie wurde oft und in unterschiedlicher
Weise auf eine Prozesshaftigkeit der Kunst als ein wesentliches Moment ihrer
Seinsweise verwiesen. Fiir eine solche Prozesshaftigkeit stehen zum Beispiel
die Eingebundenheit der Kunst in geschichtliche Zusammenhinge (Heideg-
ger),! Prozesse der Auseinandersetzung mit kiinstlerischen Werken in Form
der Erfahrung,? der Streit tiber ihre Interpretation (z.B. in der hermeneuti-
schen Tradition bei Gadamer),® die Auseinandersetzung mit ihrem gegenwen-
digen Wahrheitscharakter (z.B. bei Adorno) sowie kiinstlerische Wirkungen
ins Gesellschaftliche und Politische hinein (thematisiert z.B. von Ranciére).*
Tendenziell ins Hintertreffen gerieten dabei handlungstheoretische Erwigun-
gen, die die Frage betreffen, welche Arten von Handlungen kiinstlerische Ob-
jekte und Ereignisse in die Welt bringen und in welcher Weise entsprechende
Objekte und Ereignisse durch solche Handlungen bestimmt sind. Die Beitrige
des vorliegenden Bandes widmen sich unter historischer, theoriegeschichtli-
cher, zeitdiagnostischer und systematischer Perspektive just dieser Frage.
Dass diese Frage heute besonders dringend ist, rithrt nicht zuletzt daher,
dass auch aus den Kiinsten Impulse kommen, Handlungen als wesentlichen
Aspekt kiinstlerischer Arbeit zu beschreiben. So werden vermehrt Alltags-
handlungen Bestandteil kiinstlerischer Werke, und manche Kunstlerinnen
und Kiinstler verstehen ihre Kunst im Ganzen als ein Handeln, das in gesell-

1 | Vgl. Martin Heidegger: »Der Ursprung des Kunstwerks« (1935/1950), in: ders.,
Holzwege, Frankfurt a.M. 2003, S. 1-74.

2 | Vgl. John Dewey: Kunst als Erfahrung (1934), Frankfurt a.M. 2010.

3 | Vgl. Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik (1960), Tibingen 1990.

4 | Vgl. Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 1973; Jacques Ran-
ciére: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien, Berlin
2006.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Judith Siegmund/Daniel Martin Feige

schaftliche Wirklichkeit eingreift.> Solche Entwicklungen werden vor allem in
asthetischen Theorien des Performativen aufgegriffen und in theaterwissen-
schaftlichen Theorien zu sozialen Kiinsten (Social Arts) thematisiert.® Des-
gleichen steht ein Handeln in Formaten der kiinstlerischen Partizipation noch
einmal auf eine ganz andere Art im Mittelpunkt. Charakteristisch fiir die Ent-
wicklung in diesen Kiinsten ist, dass hier, auch wenn Fragen der Wirkung
ebenso wie Zwecke der Kunst ins Zentrum der Aufmerksamkeit riicken, die
Kunst keineswegs auf externe Zwecke reduziert wird. Der vorliegende Band
empfingt entsprechend wesentliche Orientierungen aus diesen Entwicklun-
gen der kiinstlerischen Praxis, ohne sie blof} zu reproduzieren.

In der Kunstphilosophie fiithrt eine solche Fragerichtung zum einen zu-
riick zur theoriegeschichtlichen Tradition der Antike und dem Begriff der
Poiesis sowie zum oft dazu in Opposition gesetzten Begriff der Praxis. Neben
Fragen nach dem Verhiltnis dieser zwei Handlungsformen gilt es auch zu
priifen, inwieweit aktuellere Handlungstheorien einen Beitrag zu Fragestel-
lungen der Kunstphilosophie leisten kénnen und wie sie sich mit bestehenden
kunstphilosophischen bzw. kunsttheoretischen Debatten verbinden lassen. Im
Rahmen dreier Sektionen werden diese Fragen in unterschiedlicher Weise in
den Blick genommen.

l. GESCHICHTLICHE DIMENSIONEN

In den ersten vier Beitrigen, die die erste Sektion des Bandes bilden, thema-
tisieren die Autorinnen und Autoren Formen des Handelns in verschiedenen
Kiinsten und binden diese zugleich an etablierte historische Debatten zuriick.

In ihrem an der Theoriegeschichte der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
orientierten Beitrag greift Bernadette Collenberg-Plotnikov Forschungen einer
Bewegung wieder auf, die heute weitgehend vergessen ist — der Allgemeinen
Kunstwissenschaft. Collenberg-Plotnikov stellt die Uberlegungen zweier ihrer
Vertreter — M. Dessoir und E. Utitz — zur Deutung der Kunst und ihrer Werke
als spezifischer Form menschlicher Praxis dar und kontrastiert sie im Rahmen
aktueller Bestimmungen mit einer eher kantisch orientierten Theorietradi-

5 | Vgl. auch die Beitrdge in Karin Gludovatz/Michael Lithy/Bernhard Schieder/Doro-
thea von Hantelmann (Hg.): Kunsthandeln, Berlin 2010.

6 | Vgl. z.B. Erika Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, Frankfurt a.M. 2004;
Klaus W. Hempfer/Jorg Volbers (Hg.): Theorien des Performativen, Bielefeld 2011;
Shannon Jackson: Social Works. Performing Art, Supporting Publics, New York/Lon-
don 2011; Nato Thompson (Hg.): Living as Form, New York 2012; Hans-Thies Lehmann:
»Asthetik des Aufstands«. Vortrag zu den Berliner Festspielen am 16.10.2012, https://
www.youtube.com/watch?v=X2KeX-JpOUg, abgerufen am 7.11.2014.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Einleitung

tion, die die (prinzipiell nicht auf die Kunst festgelegte) dsthetische Erfahrung
als Paradigma der Praxis begreift. Mit dem Begriff der »sinnvollen Form, der
bei Utitz die Kunst als singuldre Weise der Praxis charakterisiert, ist, so Col-
lenberg-Plotnikov, ein Vorschlag formuliert, die Intentionalitit der Kiinstler
mit der emotionalen und ganzheitlichen Rezeption des Werks sowie mit des-
sen kultureller Wirksamkeit zusammenzudenken.

Eva Schiirmann greift in ihrer Auseinandersetzung mit Veldzquez’ Jahr-
hundertbild Las Meninas auf kunsthistorisches Material zurtick, um kiinstleri-
sches Darstellen als Vermittlungsarbeit im »iterativen Raum der Deutungen«
zu qualifizieren. Handlungen sind demzufolge »eine Dimension der Freiheit«,
was nicht ausschlieft, dass sich auch Unbeabsichtigtes und Unvorhergesehe-
nes in ihnen zeigt — ein Moment, das nach Schiirmann zur Eigentiimlichkeit
jeder Darstellung gehort. Sie macht deutlich, dass der kiinstlerische Hand-
lungsbegriff nicht allein das Darstellungshandeln der Kinstlerinnen und
Kiinstler umfasst, sondern auch die Werke als »Agenten« zu verstehen sind,
die im Raum der Deutungen »rezeptionsasthetisch mitwachsen«. An solchem
»Deutungshandeln« sind zudem Kunsthistoriker, Kritiker, Kuratoren und Ga-
leristen beteiligt.

Der Beitrag von Johann Kreuzer iiber die »Verfahrensweise des poétischen
Geistes« stellt mit Holderlin die Frage nach einer méglichen Gesetzlichkeit
der Hervorbringung von Kunst, einer Kunst, die von Hélderlin als Dichtung
gedacht ist. Demzufolge geht es Hélderlin um Sprache, und zwar um eine
»intentionslose Sprache des hervorbringenden Subjekts«, um eine Sprache,
die quasi »fur das Subjekt redet«. Intentionslosigkeit bedeutet hier allerdings
nicht, dass es nicht doch eine »Erinnerung eines Anspruchs« gibt, »dem durch
hervorbringendes Tun entsprochen werden soll«, wie Adorno in seiner Hélder-
lin-Exegese betont. Aber in der Sprache genauso wie in anderen Kiinsten zeigt
sich laut Holderlin Produktivitit in Formen der Verdinglichung — dies ist eine
Feststellung, die auch in Adornos Asthetischer Theorie zum Tragen kommt.

Niklas Hebing widmet sich in seinem Beitrag dem Fries des Pergamon-
altars und dessen Darstellung in dem Roman Die Asthetik des Widerstands von
Peter Weiss. Dabei erldutert er mit Hegel zunichst Kunst als »Vergegenstind-
lichung geschichtlicher Handlungsprozesse« im Sinne eines »geschichtlichen
Wissens«, welches als Subjektivitit »aus den Kunstwerken befreit werden
muss, damit sie zur Gegenwart zu sprechen vermag«. Unter Riickgriff auf die
geschichtsphilosophischen Thesen von Walter Benjamin, der von einer Ver-
ginglichkeit von Geschichte spricht, die sich nur anhand von »Ruinen« arti-
kuliere, zeigt Hebing mit Peter Weiss, dass die dem Stein entrissene Narration
nicht diejenige sein muss, die sich durch die »Einfiithlung in den Sieger« der
Geschichte bildet, sondern die Herausarbeitung eines »wahren Entstehungs-
zusammenhangs« sein kann - eines Zusammenhangs, anhand dessen sich
die eigene Erfahrung und Handlung als Widerstand gegen Bestehendes bildet.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

9


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

10

Judith Siegmund/Daniel Martin Feige

I1. KUNSTPHILOSOPHIE UND HANDLUNGSTHEORIE

Die zweite Sektion bilden drei Beitrige, in denen tiber systematische Zusam-
menhinge zwischen Kunstphilosophie und Handlungstheorie nachgedacht
wird. Die grundsitzliche Fragestellung, die diese drei Aufsitze verbindet, lasst
sich formulieren als die Frage, inwiefern der Begriff der Handlung tiberhaupt
als ein Grundbegriff zur Erlduterung kiinstlerischer Arbeit geeignet erscheint.

In ihrem Beitrag zur Verhiltnisbestimmung von kiinstlerischem und
nichtkiinstlerischem Handeln gibt Judith Siegmund zu bedenken, dass Be-
deutungsoffenheit als ein wesentliches Moment der Kunst nicht allein als
ein Merkmal kiinstlerischen Handelns verstanden werden kann, denn »Un-
bewusstheit, Responsivitit, Prozesshaftigkeit und Uberschuss iiber Hand-
lungsintentionen« sind Merkmale vieler Handlungen. Anhand isthetischer
Handlungstheorien von Robert Pippin, John Dewey und Hans Joas mochte
sie zeigen, »dass es in der philosophischen Theorie bereits Konzepte gibt, mit
deren begrifflichen Mitteln [...] Einfliisse fiir eine zunehmende Integration der
Kunst ins Gesellschaftliche diskutiert werden kénnen«. Die dem Beitrag zu-
grundeliegende Diskussion einer verdnderten Stellung der Kunst in der Ge-
sellschaft ist nicht nur den verinderten Handlungsweisen der Kiinstlerinnen
und Kinstler geschuldet, sondern der kreativen Dimension allgemeinen Han-
delns, zu dem »kiinstlerisches Handeln nicht mehr als ein Auflen [...] angese-
hen werden kann.

Fabian Borchers beginnt seine Uberlegungen mit einem Gedanken, der
von Gottlob Frege aufgegriffen wurde, dass sich nimlich das Wort »schon« der
Asthetik so zuordnen lasse, wie sich das Wort >gut< der Ethik und das Wort
>wahr« der Logik zuordnen lisst. Im Lichte der Logik Freges deutet Bérchers
diese Aufteilung »als Erlduterungen dreier formal verschiedener Weisen der
Sinnhaftigkeit [...], der Sinnhaftigkeit des schlussfolgernden Denkens, des
absichtlichen Handelns und der isthetischen Stimmigkeit«. Borchers stellt
im Zuge seiner von Aristoteles geprigten Uberlegungen die Frage, »wie eine
Handlung absichtliche Handlung und also auf ein Gut gerichtet und zugleich
isthetisch sein kann«. Diese Frage nach der Absichtlichkeit kiinstlerischen
Handelns im Lichte einer durchweg isthetischen Bestimmung der Kunst
beantwortet er, indem er herausstellt, dass die einerseits durchaus zulissige
Beschreibung einer teleologischen Verniinftigkeit des Kunsthandelns von
isthetischen Bewertungsmafistiben fiir diese kiinstlerische Handlung den-
noch strikt zu unterscheiden ist.

Daniel Martin Feige vertritt in seinem Beitrag {iber die »Form istheti-
schen Handelns« die These, »dass kiinstlerisches Handeln Aspekte dessen,
was es tiberhaupt heifit, dass wir handelnde Lebewesen sind, explizit macht«.
In dsthetisch gelingenden kiinstlerischen Handlungen wird der Form nach
thematisch, was es itberhaupt heifdt, zu handeln. Nach einer Unterscheidung

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Einleitung

verschiedener Arten des Bezugs von kiinstlerischem Handeln zum Produkt
dieses Handelns arbeitet Feige exemplarisch anhand der Improvisation im
Jazz die besondere zeitliche Form kiinstlerischen Handelns heraus: Kiinstle-
risches Handeln ist in der Weise retroaktives Handeln, dass der Sinn solcher
Handlungen im Lichte zukiinftiger Entwicklungen innerhalb wie aufler-
halb der Kunst prinzipiell immer wieder zur Disposition steht. In der Kunst
tritt somit ein Moment der Unverfiigbarkeit in allem Handeln explizit her-
vor.

I11. PRAXEN DER KUNST

Die Beitrage der dritten Sektion widmen sich dem Verstindnis zeitgendossi-
schen Kunsthandelns und seinen konkreten Folgen fiir grundlegende kunst-
philosophische Bestimmungen. Die Autorinnen (und ein Autor) entwerfen
in jeweils unterschiedlicher Weise eine »Praxologie« der Kiinste, im Rahmen
derer die Intentionen der kiinstlerischen Akteure eine zentrale Rolle fiir das
Verstindnis der Produkte ihrer Handlungen spielen.

Im Zentrum von Anna Kreysings Beitrag {iber »Das Kunstwerk als verkor-
perte Intention« steht die Intentionalitit der Herstellung kiinstlerischer Werke.
Kreysing zeigt, dass man als Rezipientin »Kunstwerken gerechtfertigterweise
mit dem Anspruch, sie verstehen zu kénnen, gegeniibertreten kann«. Diesen
Anspruch rechtfertigt sie durch die Bewusstheit kiinstlerischen Handelns. Die
Spezifik der kiinstlerischen Intention provoziert eine eigene Art des Verste-
hens, welche iiber ein praktisches Benutzen der Kunstwerke hinausgeht. Eine
»im Machen gefundene Intention« kann nicht im Rahmen bereits existieren-
der Praxen erlernt werden, sondern »zeichnet sich [...] dadurch aus, dass hier
keine konkreten Handlungsmuster, welche fiir alle Kiinstler gleichermafien
leitend sind, konstituiert werden«. Im Prozess einer Verkérperung im Material
gehen dessen Qualititen in die Praxis mit ein; der Kinstler kann in dieser
Dialogizitit mit dem Material »sein zuerst nur vage vorhandenes Interesse jus-
tieren, verwerfen oder durchsetzen«.

Anke Haarmann entwirft eine Praxisisthetik der Kunst, die zunichst zeit-
gemiflen kiinstlerischen Arbeitsweisen gerecht zu werden versucht. Die »pra-
xologische Wende« vollziehe sich, so Haarmann, anhand prozessorientierter
und performativer kiinstlerischer Arbeit, welche ein praxisorientiertes dsthe-
tisches Nachdenken motiviert. Haarmann legt eine »praxisorientierte Linie«
durch die Geschichte der Asthetik, die von Alexander Gottlieb Baumgarten
iiber Hegel, Konrad Fiedler und Gadamer zu jiingeren »handlungstheoreti-
schen Kunstbegriffen« wie dem von Dorothea Hantelmann fiihrt. Das Kunst-
werk selbst wird in Haarmanns Ausfiihrungen »als Praxis verstindlich, nicht
weil es im 20. und 21. Jahrhundert als aktionistische Performance in Erschei-

14.02.2026, 09:50:50. Op:

1


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

12

Judith Siegmund/Daniel Martin Feige

nung tritt, sondern weil an ihm eine Ebene der Bedeutungsproduktion kennt-
lich wird, die physische wie mentale Effekte zeitigt«. »Die Werk-Welt erscheint
als eine Handlung, mittels derer wirksam gesprochen wird.« Das »praxische
Werksein« orientiert sich am aristotelischen Praxisbegriff, der von Haarmann
im Sinne selbstzweckhaften Handelns gedeutet und damit bewusst von einem
poietischen Begriff des Werks abgegrenzt wird.

Eberhard Ortland nihert sich der Frage nach dem Verhiltnis von Kunst
und Handlung von einer in der Kunsttheorie bisher wenig beachteten Seite,
nimlich iiber eine Exploration des Kopierens und des Gebrauchs von Kopien
in der Kunst und in kunstbezogenen Praktiken. Kopieren, so argumentiert er,
ist allemal ein Handeln, ein absichtsvolles Tun: Kopien sind das Resultat —und
mitunter selbst wiederum Gegenstand — von »Kopierhandlungen«. Im Hin-
blick auf unterschiedliche historische Entwicklungsstinde, dsthetische Rollen
und nicht zuletzt Funktionsweisen von Werken verschiedener Kiinste lotet
Ortland aus, in welchem Sinne Kopierhandlungen gelingen oder scheitern
kénnen. Der Beitrag schliet mit Uberlegungen zu der Frage, inwiefern und
unter welchen Voraussetzungen Kopien tiberhaupt oder bestimmten Kopien so
etwas wie eine Handlungsmacht (agency) zugeschrieben werden kann.

Im Lichte dieser drei Themenkomplexe und der verschiedenen Perspektiven,
die die jeweiligen Beitrige erortern, mochte der Band die Frage nach der Rolle,
Logik und dem Sinn kiinstlerischen Handelns als philosophische Frage neu
anstofRen.

LITERATUR

Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 1973.

Dewey, John: Kunst als Erfahrung (1934), Frankfurt a.M. 2010.

Fischer-Lichte, Erika: Asthetik des Performativen, Frankfurt a.M. 2004.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik (1960), Titbingen 199o0.

Gludovatz, Karin/Liithy, Michael/Schieder, Bernhard/Hantelmann, Dorothea
von (Hg.): Kunsthandeln, Berlin 2010.

Heidegger, Martin: »Der Ursprung des Kunstwerks« (1935/1950), in: ders.,
Holzwege, Frankfurt a.M. 2003, S. 1-74.

Hempfer, Klaus W./Volbers, Jérg (Hg.): Theorien des Performativen, Bielefeld
2011

Jackson, Shannon: Social Works. Performing Art, Supporting Publics, New York/
London 2011.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Einleitung

Lehmann, Hans-Thies: »Asthetik des Aufstands«. Vortrag zu den Berliner
Festspielen am 16.10.2012, https://www.youtube.com/watch?v=X2KeX-Jpo
Ug, abgerufen am 7.1.2014.

Ranciere, Jacques: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre
Paradoxien, Berlin 2006.

Thompson, Nato (Hg.): Living as Form, New York 2012.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

13


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14.02.2026, 09:50:50.


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

. Geschichtliche Dimensionen



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14.02.2026, 09:50:50.


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis
Zu einem Motiv der»Allgemeinen Kunstwissenschafte
(1906-1943)

Bernadette Collenberg-Plotnikov

I. VoN DER KUNST ALS HERSTELLEN« ZUR KUNST
ALS YHANDELN«

Im Rahmen ihrer Politischen Philosophie unterscheidet Hannah Arendt zwi-
schen drei menschlichen Titigkeitsarten:! Die >Arbeit« dient ausschlielich der
biologischen Erhaltung, indem hier das beschafft wird, was fiir den Menschen
—wie fiir jedes andere Lebewesen — zum Uberleben notwendig ist. Ihre Produk-
te haben keinen Bestand, sondern sind fiir den direkten Verzehr bestimmt.?
Im Unterschied dazu zielt das >Herstellen< auf dauerhafte Produkte, die das
blofs Lebensdienliche mehr oder weniger transzendieren, wie handwerkliche
Gegenstinde, die nicht unmittelbar konsumiert werden kénnen, oder Gebiu-
de, die Generationen iiberdauern sollen. Spezifisches Merkmal des Herstellens
ist dabei sein instrumenteller Charakter. Denn der Vorgang des Herstellens ist
linear auf ein vorgegebenes Ziel ausgerichtet: das herzustellende Produkt, in
dem das Herstellen sein Ende findet.? Das >Handeln« schlieRlich ist, im Gegen-
satz zur Arbeit und zum Herstellen, die spezifisch freie Tatigkeit, insofern sein
Sinn nicht in einem dufleren Ergebnis liegt. Vielmehr geht es im Handeln aus-
schlielich darum, dass Menschen in einen spontanen Austausch miteinander
eintreten, der sich »aller Absehbarkeit und Berechenbarkeit entzieht« und in

1 | Vgl. Heiner Bielefeldt: Wiedergewinnung des Politischen. Eine Einfiihrung in Han-
nah Arendts politisches Denken, Wiirzburg 1993, S. 41-47.

2 | Vgl. Hannah Arendt: Vita activa oder Vom tétigen Leben, Miinchen/Zirich 22001
(11967; zuerst engl. unter dem Titel The Human Condition, Chicago, Ill. 1958), S. 76-
123, hier S. 88f.

3 | Vgl. ebd., S. 124-163, hier bes. S. 139-145.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

18

Bernadette Collenberg-Plotnikov

dem sie sich als individuelle Persénlichkeiten zeigen und entfalten.* Das Han-
deln ist daher fiir Arendt der Ort der Politik, deren Muster — wie unmittelbar
auf der Hand liegt — der Austausch der freien Biirger in der griechischen Polis
bildet: ein »Teilnehmen und Mitteilen von Worten und Taten«, wie Arendt mit
Aristoteles formuliert, das »menschliches Zusammenleben« allererst »sinn-
voll« macht.’ Der Unterschied zwischen >Arbeit< und >Herstellen< auf der einen
Seite und >Handeln«< auf der anderen Seite ist damit der schon von Aristoteles
definierte Gegensatz von poietischen, auf einen dufleren Zweck gerichteten Ti-
tigkeiten und einem praktischen, selbstzweckhaften Handeln.® Praxis ist dem-
nach Kommunikation, in der »wir nicht mehr fragen: Was sind wir, sondern:
Wer sind wir.«’

Zu den Dingen, die Menschen >herstellen, um ihrer labilen Existenz Sta-
bilitdt zu verleihen, zihlen nun allerdings auch bestimmte Gegenstinde, die
»liberhaupt keinen Nutzen aufweisen« und zu deren angemessenem Umgang
»sicher nicht das Brauchen und Gebrauchen« gehért,® nimlich Kunstwerke:

»Kunstwerke sind die best&ndigsten und darum die weltlichsten aller Dinge. Der zer-
setzende EinfluB, den Naturprozesse auf alles Gegenstandliche ausiiben, bleibt nahezu
ohne Wirkung auf sie, weil sie nicht dem Gebrauch lebendiger Wesen ausgesetzt sind,
der sie in ihrer Eigentimlichkeit nur zerstéren kdnnte, und nicht, wie im Falle von Ge-
brauchsgegenstanden, eine ihnen inhdrente Méglichkeit verwirklichen wiirde[].«°

Kunstwerke gehéren fiir Arendt somit in den Bereich des >Herstellens< und
damit der poiesis. Denn sie haben zwar — anders als handwerklich hergestellte
Gegenstinde — keinen Zweck, dafiir zeichnen sie sich aber in umso stirke-
rem MaRe durch das aus, was diese Sphire menschlicher Titigkeit im Ubrigen
auszeichnet, ndmlich eben die vermittels der hergestellten Gegenstinde an-
gestrebte Dauerhaftigkeit und Stabilitit:

»Was hier aufleuchtet, ist die sonst in der Dingwelt, trotz ihrer relativen Dauerhaftig-
keit, nie rein und klar erscheinende Besténdigkeit der Welt, das Wahrend selbst, in dem

sterbliche Menschen eine nicht-sterbliche Heimat finden.«!°

Demgegentiber ist der Staat als der Bereich der praxis, so Arendt,

4 | vgl. ebd., S. 164-243, Zit. S. 167.

5 | Ebd., S. 190.

6 | Vgl. H. Bielefeldt: Wiedergewinnung des Politischen (Anm. 1), S. 44.
7 | H. Arendt: Vita activa (Anm. 2), S. 17.

8 | Ebd.,, S. 154.

9 | Ebd.,, S. 155.

10 | Ebd.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

»schon darum kein Kunstwerk, weil er in seiner Existenz niemals unabhéngig wird von
dem Handeln der Menschen, die ihn hervorgebracht haben. Durch eine solche Unabhén-
gigkeit der Existenz weist sich ein Kunstwerk als ein Produkt des Herstellens aus, und
durch seine Abhéngigkeit vom Weiterhandeln der Menschen weist sich der Staat als ein
Produkt des Handelns aus.«!!

Der Kunstbegriff, den Arendt diesen Uberlegungen zugrunde legt, ist damit
an einem emphatischen Begriff des sWerks«< ausgerichtet. Ein solches werkba-
siertes Kunstverstindnis, wie es vor allem mit dem Namen Hegels verbunden
wird, ist — mafigeblich angesichts der Transformationen der Kunst im Zuge
der Wende zur Postmoderne — nachdriicklich problematisiert worden. Aber
auch bereits die Moderne betrachtet man nun iiblicherweise als »einen ein-
zigen ProzeR der Auflosung der Werkkategorie«.'? Ob diese Diagnose dem Werk-
begriff im Allgemeinen und dem Hegels im Besonderen tatsichlich gerecht
wird, soll an dieser Stelle nicht weiter thematisiert werden. Vielmehr gilt es
hier lediglich festzuhalten, dass es vor allem das Konzept der »dsthetischen Er-
fahrung® ist, das seit den 19770er Jahren als Versuch eingebracht wird, einen
theoretischen Zugang zur Kunst zu entwickeln, der diesen Verdnderungen ge-
recht zu werden vermag.

Gegen den Systematiker und Metaphysiker Hegel, der es tiber die Arbeit
am Begriff versiumt habe, eine Theorie der isthetischen Erfahrung zu ent-

11 | Hannah Arendt: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen im politischen
Denken I, hg. v. Ursula Ludz, Miinchen/Ziirich 2012 (zuerst engl. unter dem Titel Bet-
ween Past and Future: Eight Exercises in Political Thought, New York 1968), S. 207.

12 | RUdiger Bubner: »Kann Theorie dsthetisch werden? Zum Hauptmotiv der Philoso-
phie Adornos« (1980), in: ders., Asthetische Erfahrung, Frankfurt a.M. 1989, S. 70-98,
hier S. 88.

13 | Als grundlegende Beitrdge zur Bestimmung der &sthetischen Erfahrung seit den
1970er Jahren vgl. bes. Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie (1970), hg. v. Rolf
Tiedemann unter Mitwirkung von Gretel Adorno, Susan Buck-Morss und Klaus Schultz,
Frankfurt a.M. 2003 (Gesammelte Schriften, Bd. 7); Hans Robert Jau8: Kleine Apo-
logie der &sthetischen Erfahrung, Konstanz 1972; ders.: Asthetische Erfahrung und
literarische Hermeneutik, Frankfurt a.M. 1982; Christoph Menke-Eggers: Die Souveré-
nitat der Kunst. Asthetische Erfahrung nach Adorno und Derrida, Frankfurt a.M. 1988;
R. Bubner: Asthetische Erfahrung (Anm. 10); Wolfgang Welsch: Asthetisches Denken,
Stuttgart 1990; Jens Kulenkampff: Kants Logik des dsthetischen Urteils, Frankfurt a.M.
1994; Josef Friichtl: Asthetische Erfahrung und moralisches Urteil. Eine Rehabilita-
tion, Frankfurt a.M. 1996; Martin Seel: Asthetik des Erscheinens, Miinchen 2000. -
Als Uberblick iiber Positionen von Autoren unterschiedlicher Disziplinen zum Thema
vgl. bes. Joachim Kiipper/Christoph Menke (Hg.): Dimensionen &sthetischer Erfahrung,
Frankfurta.M. 2003.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

19


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

20

Bernadette Collenberg-Plotnikov

wickeln, wird dabei Kant mit seiner Analyse des Geschmacksurteils stark
gemacht. Die Vorteile des kantischen Ansatzes sieht so der Philosoph Ruidi-
ger Bubner darin, dass Kant, dank seines Ausgangs vom reflektierenden Be-
wusstsein, das die Konstitution des Asthetischen allererst vornimmt, anders
als Hegel, »ohne substantielle Kennzeichnungen desjenigen Gegenstands
aus[kommt], dem die Urteile tiber das Schéne gelten«. Nur im Ausgang vom
isthetischen Bewusstsein des Subjekts kann man daher, wie Bubner erklirt,
modernen Kunstwerken, »die mit jedem substantiellen Werkverstindnis ge-
brochen habenc, itberhaupt theoretisch gerecht werden."

Kants Charakterisierung der isthetischen Erfahrung verdanken wir, so
Bubner, namentlich die »wesentliche Einsicht«, dass Kunst nicht in »besonde-
ren kiinstlerischen Objekten« dinghaft vorliegt. Sie konstituiert sich vielmehr
»erst aus aktiven Leistungen der Vermittlung, die das Gegebene immer und
notwendig tiberschreiten«. Und in der dsthetischen Erfahrung verselbstindigt
sich, so Kants zweite zentrale Erkenntnis, zugleich »eine unbegrenzte Freiheit
intellektueller Betitigung zu einer Art Spiel [...], das durch keine begriffliche
Bestimmtheit eingeschrinkt und von dessen Teilnahme kein Subjekt ausge-
schlossen ist«. Indem so die kantische Asthetik mit der »Illusion« aufriumt,
»in Werken gleichsam der leibhaftigen Kunst gegeniiberzutreten, ihr[er] objek-
tiv habhaft zu werden«, wird die Kunst aber aus dem Bereich des >Herstellens<
bzw. der poiesis in den des >Handelns< bzw. der praxis gertickt:

»Es gibt Kunst offenkundig nur im Raume einer durch gewisse sinnliche Objekte aus-
gelosten Reflexionstétigkeit, die in einer nicht endenden Bewegung auf allgemeine
Erfassung des Geschehenen hin und daher selbstvergessen reine Leistungen hervor-
bringt, die zu keiner Bestimmtheit gelangen, da sie auf Sinnlichkeit bezogen im Banne
des Objekts verbleiben.«®

Im Zuge der Hinwendung zu einer intensivierten Reflexion der idsthetischen
Erfahrung ist nun allerdings in den letzten Jahrzehnten mit aller Macht der fol-

14 | Riidiger Bubner: »Moderne Ersatzfunktionen des Asthetischen« (1986), in: ders.,
Asthetische Erfahrung (Anm. 12), S. 99-120, hier S. 111f. - Entsprechend resiimiert
Bubner: »Es ist an der Zeit, [Kants] vermeintlich durch Schelling und Hegel liberholte
Analyse der Wirkungen dsthetischer Phdnomene auf das Bewufitsein wiederzuentde-
cken. Der kritische Blick auf die Moderne sollte gerade von einem festgelegten Werkka-
non entbinden und das Spiel der Reflexion als ein durch Kunst angestofenes, aber nicht
prajudiziertes Freisetzen von Moglichkeiten des BewuRtseins wieder zu Ehren bringen.«
(R. Bubner: »Kann Theorie &sthetisch werden?« [Anm. 12], S. 92)

15 | Riidiger Bubner: »Uber einige Bedingungen gegenwartiger Asthetik« (1973), in:
ders., Asthetische Erfahrung (Anm. 12), S. 9-51, hier S. 38.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

genreiche — von Bubner mit der Rede von der >Asthetisierung der Lebenswelt®
zunichst nur gestreifte — Aspekt in den Blick geriickt, dass dsthetische Er-
fahrung keineswegs kunstspezifisch ist. Asthetische Erfahrungen lassen sich
nimlich, wie nun zunehmend deutlich wird, eben nicht nur an Gegenstinden
der Kunst, sondern ebenso etwa an der Natur, der Mode oder an sportlichen Er-
eignissen machen. Potentiell scheint alles Wahrgenommene zum Objekt einer
isthetischen Betrachtung werden zu konnen, sofern der Betrachtende einen
entsprechenden Einstellungswechsel zu vollziehen gewillt ist.

Eine mogliche Konsequenz aus dieser Diagnose ist es heute, den problema-
tisch gewordenen, da im Zeichen der »isthetischen Erfahrung«< entgrenzten,
Kunstbegriff in tibergreifenden Leitbegriffen >aufzuhebens; besonders verbrei-
tete Kandidaten in der jiingeren Debatte sind hier die >Kultur< und das >Bild«.
Wo die Kunstphilosophie dagegen weiterhin dezidiert als Philosophie der
Kunst betrieben werden soll, ohne zugleich auf das in einem emphatischen
Sinn verstandene >Werk« als Schliisselkategorie zuriickzugreifen, wird es zu
ihrer zentralen Herausforderung, die Kunst unter dem Aspekt der praxis zu
bestimmen, ohne sie indes zugleich im Asthetischen aufgehen zu lassen.”

Diese Uberzeugung, dass die Kunst maRgeblich zum Bereich der kom-
munikativen praxis gehort, ist nun allerdings bereits in der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts zum Gegenstand einer breit angelegten Forschungsinitiative
geworden, die tiber beinahe vier Jahrzehnte hinweg ihre Tétigkeiten entfaltet:
der von Max Dessoir ins Leben gerufenen und heute beinahe vollstindig ver-
gessenen >Allgemeinen Kunstwissenschafi«.

Unter dem Gesichtspunkt einer Bestimmung der Kunst als praxis ist diese
Initiative dabei vor allem insofern interessant, als es hier — wie schon der voll-
stindige Name >Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft« anzeigt — dezi-
diert darum geht, die >Kunst< gegeniiber dem >Asthetischen« als Sphire sui
generis zu bestimmen. Es handelt sich bei der Allgemeinen Kunstwissenschaft
nimlich mafigeblich um eine Reaktion auf die Entgrenzungserfahrungen, die
die radikalen Transformationen in der Kunst und im Kunstverstindnis bereits
am Beginn des 20. Jahrhunderts mit sich bringen." Und so bilden die im gro-

16 | Vgl. bes. Riidiger Bubner: »Asthetisierung der Lebenswelt« (1989), in: ders.,
Asthetische Erfahrung (Anm. 12), S. 143-156.

17 | Als aktuelle Entwiirfe einer kommunikationstheoretischen Bestimmung der Kunst
vgl. bes. Reinold Schmiicker: Was ist Kunst? Eine Grundlegung, 2., durchgesehene und
korrigierte Auflage Frankfurt a.M. 2014 (11998), bes. S. 271-289; Judith Siegmund: Die
Evidenz der Kunst. Kiinstlerisches Handeln als dsthetische Kommunikation, Bielefeld
2007.

18 | Vgl. bes. Wolfhart Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft,
in: Lorenz Dittmann (Hg.), Kategorien und Methoden der deutschen Kunstgeschichte
1900-1930, Stuttgart 1985, S. 273-334, hier S. 275.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

21


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

22

Bernadette Collenberg-Plotnikov

en Rahmen der Allgemeinen Kunstwissenschaft entstandenen Forschungen
einen ganzen — bisher weitgehend unerschlossenen — Fundus an Studien ge-
rade auch zu seinerzeit neuen Kunstformen sowie den verschiedensten kiinst-
lerischen Randerscheinungen und Grenzfillen von Fotografie, Film oder Hor-
spiel uiber Plakate, Artefakte von auflereuropdischen Kulturen, Kindern und
psychisch Kranken bis hin zu Zauberkunststiick, Zirkusdressur oder >Inge-
nieurkunstc. So ist festzuhalten, dass die Allgemeine Kunstwissenschaft nicht
zuletzt zur Vorgeschichte der aktuellen Kulturwissenschaft und insbesondere
der kulturwissenschaftlich orientierten Bildforschung gehort.

Aus der Fiille an Beitrdgen, die im Rahmen dieser Initiative entstanden
sind, werden im Folgenden nur zwei Beispiele herausgegriffen, die paradigma-
tische Bestimmungen der Kunst als kommunikativer praxis leisten: die Positio-
nen der beiden Hauptprotagonisten der Allgemeinen Kunstwissenschaft, der
Philosophen Max Dessoir (1867-1947) und Emil Utitz (1883-1956).

Il. GRUNDZUGE DER ALLGEMEINEN KUNSTWISSENSCHAFT

Die Ziele und Inhalte, die sich mit der Allgemeinen Kunstwissenschaft als
VorstoR zur Einrichtung einer Art »Clearing-Stelle von Grundsatzfragen«”
der Kunstforschung verbinden, sind heute weitestgehend vergessen,? ihre
Schliisselstellung fiir die Entwicklung der Kunstwissenschaft insbesondere in
Frankreich, den USA und der jungen Sowjetunion ist vorerst nur rudimentir

19 | Wolfgang Kemp: »Reif fiir die Matrix. Kunstgeschichte als Bildwissenschafte, in:
Neue Rundschau 114/3 (2003), S. 39-49, hier S. 41.

20 | Die bisher ausfiihrlichsten neueren Auseinandersetzungen mit dem Themen-
feld »Allgemeine Kunstwissenschaft« hat, beginnend in den frihen 1970er Jahren,
der Philosoph Wolfhart Henckmann vorgelegt. Vgl. Emil Utitz: Grundlegung der all-
gemeinen Kunstwissenschaft, 2 Bde. in 1 Bd., mit einem Vorwort, den Lebensdaten
und einem Schriftenverz. des Verf. hg. von W. Henckmann. Nachdruck der Ausga-
be Stuttgart 1914/20, Miinchen 1972; W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen
Kunstwissenschaft« (Anm. 18). Siehe auch Reinold Schmiicker: »Asthetik und allgemei-
ne Kunstwissenschaft. Zur Aktualitat eines historischen Projekts«, in: Alice Bolterau-
er/Elfriede Wiltschnigg (Hg.), Kunstgrenzen. Funktionsrdume der Asthetik in Moderne
und Postmoderne, Wien 2001, S. 53-67; Ursula Franke: »Nach Hegel - Zur Differenz
von Asthetik und Kunstwissenschaft(en)«, in: Josef Friichtl/Maria Moog-Griinewald
(Hg.), Asthetik in metaphysikkritischen Zeiten. 100 Jahre »Zeitschrift fiir Asthetik und
Allgemeine Kunstwissenschaft«, Hamburg 2007 (Zeitschrift fiir Asthetik und Allgemeine
Kunstwissenschaft, Sonderheft 8), S. 73-91; Heinrich Dilly: »Asthetik und allgemeine
Kunstwissenschaft«, in: Tilmann Buddensieg/Kurt Diiwell/Klaus-Jirgen Sembach (Hg.),
Wissenschaften in Berlin, 3 Bde., Berlin 1987, Bd. 3, S. 53-57.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

erforscht.?! Vor der handlungstheoretischen Rekonstruktion der Ansitze von
Dessoir und Utitz soll daher zunichst der organisatorische und konzeptuelle
Rahmen dieser Initiative skizziert werden.

1.1 Genese und Organisationsformen

Bei der Allgemeinen Kunstwissenschaft handelt es sich um eine Initiative zur
umfassenden Erforschung der Kunst, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts von
Dessoir als spiritus rector und Utitz als programmatisch interdisziplinires Vor-
haben auf den Weg gebracht wird. Uber mehr als drei Jahrzehnte bildet sie das
Forum fiir den Austausch und die Zusammenarbeit von Kunstwissenschaft-
lern unterschiedlicher Disziplinen im deutschen Sprachraum und stellt damit
ein — seinerzeit international beachtetes — Beispiel fiir das innovative Potential
der Kunstforschung in Deutschland bis zum Beginn der nationalsozialisti-
schen Herrschaft dar.

Thre >Griindung« ist auf das Jahr 1906 festzulegen: Zum einen erscheint
in diesem Jahr Dessoirs Schrift Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft in
der ersten Auflage (1923 folgt dann eine zweite »stark verinderte« Auflage).??
Zum anderen griindet Dessoir die Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunst-
wissenschaft — iibrigens die erste Fachzeitschrift fiir Asthetik {iberhaupt —, die
er dreifig Jahre lang herausgeben wird. Vor allem Dessoir betrachtet die Ent-
wicklung einer Allgemeinen Kunstwissenschaft — genauer: das fruchtbare Zu-
sammenwirken von Asthetik und Allgemeiner Kunstwissenschaft — aber nicht
zuletzt als wissenschaftsorganisatorische Herausforderung.?® Dabei erstreckt
sich diese auf drei Felder: die bereits erwihnte Zeitschrift, die Griindung einer

21 | Zu Frankreich vgl. bes. Céline Trautmann-Waller: »Victor Basch. Lesthétique entre
la France et I’Allemagne, in: Revue de Métaphysique et de Morale 34/2 (2002), S. 77-
90. - Zu den USA vgl. bes. Thomas Munro: »Aesthetic as Science: Its Development in
America«, in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 9/3 (1951), S. 161-207; ders.:
Toward Science in Aesthetics. Selected Essays, New York 1956; s.a. Lydia Goehr: »The
Institutionalization of a Discipline. A Retrospective of The Journal of Aesthetics and
Art Criticisme, in: Journal of Aesthetics and Art Criticism 51/2 (1993), S. 99-121. - Zur
UdSSR vgl. bes. Bernadette Collenberg-Plotnikov: »Estetika i obs&ee iskusstvoznanie:.
Ob odnom konceptual’nom istoénike GAChN« (mAsthetik und Allgemeine Kunstwissen-
schaft«. Zu einem konzeptionellen Bezugspunkt der GAChN«). Ins Russische {ibers. von
Aleksej Grigorjev, in: Nikolaj Plotnikov (Hg.), GAChN (1921-1930) kak forum teorii is-
kusstva (GAChN als Forum der Kunsttheorie [1921-1930]), Moskau (im Druck).

22 | Max Dessoir: Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Stuttgart 1906; zweite
stark verédnderte Aufl. 1923.

23 | Zu den wissenschaftsorganisatorischen Bestrebungen im Kontext der Allgemei-
nen Kunstwissenschaft allgemein vgl. bes. W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen

14.02.2026, 09:50:50. Op:

23


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

24

Bernadette Collenberg-Plotnikov

Gesellschaft* und die Organisation von Kongressen, von denen fiinf realisiert
werden.”

Zwar ist das Personal, das fiir die Idee der Allgemeinen Kunstwissenschaft
einsteht, durchaus nicht klar zu identifizieren — sieht man einmal ab von Des-
soir®® und Utitz”. Aufgrund der gemeinsamen Zielsetzung und der gemein-
samen wissenschaftsorganisatorischen Formen handelt es sich bei dem Kreis
um Dessoir dennoch nicht bloff um eine mehr oder weniger zufillige Kons-
tellation von Wissenschaftlern. Vielmehr kann man hier durchaus von einer
interdiszipliniren »Forschergemeinschaft«?® oder — wie Dessoir selbst unter
dem Eindruck des enormen internationalen Erfolgs des ersten Kongresses —
von einer wissenschaftlichen »Bewegung«®® sprechen, der sich viele Forscher

Kunstwissenschaft« (Anm. 18), S. 323-328; s.a. H. Dilly: »Asthetik und allgemeine
Kunstwissenschaft« (Anm. 20).

24 | »Vereinigung fir &sthetische Forschung« (1908-1914) sowie »Gesellschaft fiir
Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (1925-1955). - Eine Rekonstruktion der
Geschichte dieser Forschungsvereinigung bis zum Ersten Weltkrieg hat Toni Bernhart
auf der Basis der erhaltenen Archivmaterialien vorgelegt: T. Bernhart: »Dialog und Kon-
kurrenz. Die Berliner»Vereinigung fiir 4sthetische Forschung« 1908-1914«, in: Christian
Scholl/Sandra Richter/Oliver Huck (Hg.): Konzert und Konkurrenz. Die Kiinste und ihre
Wissenschaften im 19. Jahrhundert, Gottingen 2010, S. 253-267.

25 | 1913 und 1924 unter der Leitung von Dessoir in Berlin, 1927 unter Leitung von
Utitzin Halle, 1930 unter Leitung von Ernst Cassirerin Hamburg und 1937 unter Leitung
von Victor Basch in Paris.

26 | Vgl. bes. M. Dessoir: Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22); ders..
»Erdffnungsrede [zum Ersten Kongress fiir Asthetik und Aligemeine Kunstwissenschaft.
Berlin 1913]«, in: Kongress fiir Asthetik und Allgemeine Kunstwissenschaft. Berlin, 7.-9.
Oktober 1913. Bericht, hg. vom Ortsausschuss, Stuttgart 1914, S. 42-54; ders.: »Sinn
und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: Philosophische Monatshefte der
Kant-Studien 1/4 (1925), S. 149-152.

27 | Vgl. bes. E. Utitz: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Jahrbiicher
der Philosophie. Eine kritische Ubersicht iiber die Philosophie der Gegenwart, Jg. 1
(1913), S. 322-364; ders.: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschafte, in: Kongress
fiir Asthetik und Allgemeine Kunstwissenschaft. 1913 (Anm. 26), S. 102-106; ders.:
Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20); ders.: »Das Problem einer
allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwis-
senschaft 16 (1922), S. 433-451.

28 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), S.
329; vgl. 298f. Siehe auch U. Franke: »Nach Hegel« (Anm. 20), S. 74.

29 | So z.B. Max Dessoir in der Ansprache auf der Abschiedsfeier zum ersten Asthetik-
kongress am 13. Oktober 1913, in: Kongress fiir Asthetik und Aligemeine Kunstwissen-
schaft. 1913 (Anm. 26), S. 530f., hier S. 531.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

aus unterschiedlichsten Disziplinen mehr oder weniger eng und mehr oder
weniger langfristig assoziieren.*

Erst ab der Mitte der 1930er Jahre ldsst das Interesse an der Programma-
tik dieser kunstwissenschaftlichen Initiative nach.’® Hinzu kommt, dass sie
aufgrund ihres antitraditionalistischen Impulses, aber auch bereits infolge
der judischen Herkunft zahlreicher ihrer Vertreter im nationalsozialistischen
Deutschland in das Fadenkreuz des Propagandaministeriums gerit. So wird
Utitz 1933 zunichst >vorldufig beurlaubts, dann in den endgiiltigen >Ruhe-
stand« versetzt.*> Dessoir muss 1936 die Redaktion der Zeitschrift abgeben.
Bereits zum Pariser Kongress von 1937 darf er nicht mehr anreisen. 1943 wird
das Organ schlieflich verboten. Auch die weiteren Aktivititen der Forschungs-
initiative kommen unter diesen Bedingungen zum Erliegen. Nach dem Krieg
wird die bis heute bestehende Zeitschrift zwar als interdisziplinires Forum
kunstwissenschaftlicher Studien fortgefithrt. Die mit ihr zunichst verbunde-

30 | Sozeigt bereits ein Blick in die ersten Bénde der Zeitschrift fiir Asthetik und allge-
meine Kunstwissenschaft, dass hier nicht nur die seinerzeit bekanntesten Vertreter der
philosophischen Asthetik verdffentlichen wie Theodor Lipps, Konrad Lange, Johannes
Volkelt, Hugo Spitzer, Jonas Cohn, Georg Lukacs, darunter auch Phdnomenologen wie
Moritz Geiger und Waldemar Conrad. Ebenso finden sich hier Beitrdge von Kunsthisto-
rikern wie Richard Hamann, August Schmarsow, Erwin Panofsky, Edgar Wind sowie z.B.
Wilhelm Worringer, Wilhelm Waetzoldt, Ernst Heidrich oder Hans Jantzen, von Literatur-
wissenschaftlern, Musikwissenschaftlern, Architekten, Pddagogen usw. Charakteris-
tisch fiirden unorthodoxen Geist, mit dem hier Fragen der Kunst thematisiert werden, ist
der oft unkonventionelle und multiperspektivische Blickwinkel auf die Kunst, wie er sich
bereits aus den zahlreichen Mehrfachqualifikationen der Protagonisten der Allgemei-
nen Kunstwissenschaft erahnen lasst. Hierzu gehoren nicht nur etwa Dessoir und Utitz
mit ihrer Qualifikation auf den Gebieten der Philosophie und der Psychologie, sondern
auch, um nur wenige weitere Beispiele zu nennen, Wissenschaftler wie der Psychiater
und Kunsthistoriker Hans Prinzhorn oder der Soziologe, Ethnologe, Sozialpsychologe
sowie Sozial- und Geschichtsphilosoph Alfred Vierkandt.

31 | Vgl. W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18),
S. 324,

32 | Die Personalakte von Utitz aus dem Ghetto Theresienstadt ist elektronisch
einzusehen Uber URL: http://www.ghetto-theresienstadt.info/pages/u/utitze.htm
[28.03.2015]. - Zur historischen Aufarbeitung von Utitz’ Wirken nach seinem erzwun-
genen Ausscheiden aus den Aktivitdten der Allgemeinen Kunstwissenschaft vgl. bes.
Reinhard Mehring: »Das Konzentrationslager als ethische Erfahrung: Zur Charaktero-
logie von Emil Utitz«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 51 (2003), S. 761-775;
ders. (Hg.): Ethik nach Theresienstadt: Spéte Texte des Prager Philosophen Emil Utitz
(1883-1956). Wiederverdffentlichung einer Broschiire von 1948 mit ergdnzenden Tex-
ten, Wiirzburg 2015.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

25


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

26

Bernadette Collenberg-Plotnikov

nen weiteren wissenschaftlichen Bestrebungen finden dagegen keine Fortset-
zung.

1.2 Inhaltliche Charakteristika

Zwar finden sich unter dem Titel >Allgemeine Kunstwissenschaft< durchaus
heterogene Ansitze zusammen. Und so betrachten bereits die Initiatoren
selbst ihr Vorhaben weniger als abgeschlossene Theorie denn als work in pro-
gress.” Nichtsdestoweniger kann man bestimmte Grundziige ausmachen, die
fur die Allgemeine Kunstwissenschaft als ganze charakteristisch sind. Einen
geeigneten Ansatzpunkt hierfiir bildet der Name des Hauptwerks von Dessoir,
der zugleich der von ihm gegriindeten Zeitschrift ihren Titel gegeben hat:
Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft.’* Es geht den Initiatoren dieses
Projekts ndmlich zum einen um die Entwicklung einer »allgemeinen< Kunst-
wissenschaft und zum anderen um die Bestimmung von deren Verhiltnis zur
»>Asthetike.

11.2.a Allgemeine« Kunstwissenschaft
Zur Rede von einer >Allgemeinen< Kunstwissenschaft erklirt Dessoir selbst,
das Beiwort sallgemein«< driicke aus, »dafl es sich nicht bloR um bildende
Kunst, um Kunst im Sinne des engeren Wortgebrauchs« handelt.*® Ziel der
Allgemeinen Kunstwissenschaft sei es vielmehr, aufzuzeigen, »welch innerer
Zusammenhang zwischen den Kiinsten besteht und inwiefern sie aufeinander
einzuwirken vermoégen«. Man kénne grundsitzlich »aber mit gleichem Recht
von systematischer oder theoretischer Kunstwissenschaft sprechen«.®
Charakteristisch fiir alle Vertreter der Allgemeinen Kunstwissenschaft ist
dabei die Intention, die Kunstforschung als phinomennahe Wissenschaft zu
betreiben, die diesen Namen dank strenger methodischer und systematischer
Vorgaben auch wirklich verdient. Zu diesem Zweck ist aber nicht weniger als
der provokative Bruch mit allen zentralen zeitgendssischen Formen der Kunst-
reflexion erforderlich: Die idealistische Asthetik >von obens, wie sie vor allem
von Hegel begriindet worden war, basiert auf metaphysischen Voraussetzun-
gen — insbesondere der Annahme einer in der Kunst anschaubar werdenden
absoluten >Idee des Schénen< —, die inzwischen fragwiirdig geworden sind.

33 | Vgl. z.B. Emil Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20),
Bd. 2, S. 309; siehe auch S. 320 und S. 421f.

34 | Vgl. Anm. 22.

35 | Max Dessoir: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Deutsche Literaturzeitung
35/44-45 (1914), Sp. 2405-2415, hier Sp. 2407.

36 | M. Dessoir: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 26),
S. 152.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

Allerdings betrachten die Verfechter der Allgemeinen Kunstwissenschaft zu-
gleich weder die positivistische Asthetik noch den Psychologismus der Ein-
fuhlungsisthetik oder den neukantianischen Normativismus als tragfihige
Alternativen zu einer Metaphysik des Schénen. Diese heben nimlich auf psy-
chologische oder physiologische GesetzmiRigkeiten ab. Indem sie so nicht die
Werke selbst, sondern nur deren »subjektive Resonanz«* im Rezipienten er-
forschen, sehen sie jedoch nach Auffassung der Initiatoren der Allgemeinen
Kunstwissenschaft von der Eigenart der Kunst als Kunst ab und thematisieren
lediglich Gesetzmifigkeiten, wie sie auch bei der Rezeption von Kunst auf-
treten. Weder die herkémmliche Metaphysik des Schénen noch die empiri-
sche Asthetik jener Zeit, die unter dem starken Einfluss der von der Philoso-
phie sich emanzipierenden Psychologie steht, erkenne daher die Kunst als ein
Phinomen sui generis an. Vielmehr werde die Kunst hier zum Element einer
hypostasierten Ideenwelt oder zum bloflen Teil eines Kontinuums von empiri-
schen Daten bzw. psychischen Eindriicken reduziert.

Einer »Ist-Asthetik« wie einer »Soll-Asthetik, die beide dem »eingebore-
nen Anspruch der Kunst« nicht wirklich gerecht wiirden,*® wird so das Ideal
einer unvoreingenommenen, am Phinomen selbst geschulten Bestimmung
der Kunst entgegengestellt, die auch in Sachen Kunst nach »klarer Einsicht«*
strebt und die Kunst als »objektive Tatsache«*® — mehr noch, wie Utitz es in
phinomenologischer Diktion formuliert: als »ungeheure Objektivitit eigener
Art«™ — begreift. Die fiir die neue Wissenschaft — zumindest wiederum von
Utitz — reklamierte »einheitliche Forschungseinstellung«* soll daher objek-
tiv, ndmlich durch den Nachweis, dass die zu untersuchenden Gegenstinde,
die Kunstwerke also, eine einheitliche Grundstruktur aufweisen, begriindet
werden.

11.2.b Die Unterscheidung zwischen Asthetik

und Kunstwissenschaft
Des Weiteren treffen sich die Protagonisten der Allgemeinen Kunstwissen-
schaft in der Ablehnung des »Asthetischen< — d.h. hier: vor allem der >Schén-
heitc und des >Genusses« — als Leitbegriff fiir das Verstehen und Beschreiben
von Kunstwerken. Zwar gehort das Asthetische notwendig zum Kunstwerk
und es ist nicht zu bezweifeln, »dafl die Einstellung dem Kunstwerk gegen-

37 | Ebd., S. 150.

38 | Ebd.

39 | M. Dessoir: Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. Aufl. S. 7/
2. Aufl. S. 5.

40 | Ders.: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 26), S. 149.
41 | E. Utitz: »Das Problem einer allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 27), S. 438.
42 | Ders.: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, S. 11.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

27


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

28

Bernadette Collenberg-Plotnikov

iiber eine dsthetische sein mufl«.*® Aber entgegen dem >dogmatisch erstarrten
Glauben<** an die prinzipielle Einheit von Asthetischem und Kunst, der davon
ausgeht, dass die Kunst wesentlich ein dsthetisches Phinomen sei, lisst sich
nach Uberzeugung der Verfechter einer Allgemeinen Kunstwissenschaft das
Wesen des Asthetischen weder aus dem Wesen der Kunst gewinnen, noch ist
die Asthetik in der Lage, der »Gesamttatsache der Kunst«* gerecht zu werden.
Dabei heben sie zum einen hervor, dass der »Kreis des Asthetischen weiter
[...] als der des Kiinstlerischen« reicht. SchlieRlich kénnen auch Naturerschei-
nungen und »Produkte dsthetischer Formung, die »keine Kunstwerke sind«,
»isthetisch genossen« werden.*® So spielt das Asthetische etwa auch bei der
»Gestaltung des persénlichen und gesellschaftlichen Lebens«* eine mafgeb-
liche Rolle. Aber ebenfalls die >Schénheit< von Maschinen oder der »Losung
einer mathematischen Aufgabe« ist ihrer Auffassung nach durchaus »mehr
als eine Redensart«.*® Zum anderen erschépft sich die Kunst nicht in ihrer
dsthetischen Funktion, wenngleich diese Funktion ihr immer in mehr oder
weniger starkem Mafl zukommt, und die Kunst bildet somit auch keinen Teil-
bestand des Asthetischen.® SchlieRlich ist es fiir den Kreis um Dessoir »klar,
dass letztlich »alle Kunstwerke mehr sein wollen als blofse Behilter fiir dsthe-
tische Reize«.*

Und dieses >Mehrs, wie es der Kunst im Rahmen der Allgemeinen Kunst-
wissenschaft zugesprochen wird, l4sst sich treffend als Rekurs auf ihre Eigen-
schaft als Form menschlicher praxis charakterisieren. Das spezifische Ver-
stindnis der Kunst als praxis zeigt sich dabei besonders deutlich in der Weise,
wie hier die kantische Bestimmung der dsthetischen Erfahrung als Zustand
der >Interesselosigkeit< aufgegriffen wird.

43 | Ebd., Bd. 2, S. 158.

44 | Vgl.ebd., Bd. 1,S. 2.

45 | Ebd., S. 32 u.6.

46 | M. Dessoir: Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. Aufl., S. 4.
47 | M. Dessoir: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 26),
S. 149,

48 | M. Dessoir: Asthetik und Allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. Aufl. S. 113
/ 2. Aufl. S. 58. - Vgl. z.B. E. Utitz: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft« [Kon-
gress 1913] (Anm. 27), S. 103.

49 | Vgl. bes. M. Dessoir: Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1.
Aufl., S. 4; E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1,
S. 2f.; ders.: »AuRerdsthetische Faktoren im KunstgenuR«, in: Zeitschrift fiir Asthetik
und allgemeine Kunstwissenschaft 7 (1912), S. 619-651, hier S. 328f.

50 | M. Dessoir: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 26),
S. 151.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

1. EXKURS: »INTERESSELOSIGKEIT¢ —
A. C. DANTO VERSUS R. BUBNER

Im Rahmen seiner Analysen zum Verhiltnis von Kunst und Philosophie unter-
scheidet der US-amerikanische Philosoph Arthur C. Danto zwei hauptsichli-
che Strategien einer >philosophischen Entmiindigung der Kunst, die seit Pla-
tons geringschitziger Bestimmung der Kunst als bloer Traum, Schatten oder
Spiegelbild — also als schieres Epiphdnomen — das Feld bestimmen.

Auf der einen Seite sieht Danto die Strategie einer »Annexion« der Kunst
durch die Philosophie, die darin besteht, Kunst kurzerhand demselben An-
liegen wie die Philosophie zuzuordnen — nimlich der Selbsterkenntnis des
Geistes. Der Kunst kann dann aufgrund dieser unterstellten Disposition, so
Danto, zwar génnerhaft »ein gewisses Mafd an Giiltigkeit« zugestanden wer-
den. Zugleich handelt es sich aber um eine mehr oder weniger subtile Strategie
ihrer Entmiindigung. Denn die Kunst kann auf diesem Weg als etwas abgetan
werden, das zwar grundsitzlich dasselbe macht wie die Philosophie; allerdings
macht sie dies nur »sehr ungeschickt«, indem die Selbsterkenntnis hier eben
nicht im angemessenen Medium der Reflexion, sondern im unangemessenen
der Sinnlichkeit stattfindet.’! Fiir diese Strategie steht — wie kaum anders zu
erwarten — paradigmatisch der Name Hegels.

Auf der anderen Seite sieht Danto dagegen eine Entmiindigungsstrategie,
die fiir ihn paradigmatisch mit dem Namen Kants verbunden ist.>* Nach Kant
zeichnet sich die Haltung gegeniiber dem Kunstwerk nidmlich durch ihre In-
teresselosigkeit aus, womit gemeint ist, dass das, »was Minner und Frauen ge-
wohnlich reizt — Geld, Macht, Liebe und Sex —« in Sachen Kunst gerade keine
Rolle spielt.>® Fiir Danto handelt es sich bei dieser Bestimmung der Kunst als
»Gegensatz zur praktischen Dimension der gelebten Existenz« um nichts an-
deres als eine weitere Form der Marginalisierung der Kunst.**

Entschieden affirmativ referiert dagegen Bubner die kantische Auffas-
sung, dass sich uns in der dsthetischen Erfahrung, die die Kunst vermittelt,
ein auRergewdhnlicher und unerwarteter Bereich volliger Funktionslosigkeit
er6ffnet:

51 | Arthur C. Danto: »Die philosophische Entmiindigung der Kunst., in: ders., Die phi-
losophische Entmiindigung der Kunst. Ubers. von Karen Lauer, Miinchen 1993 (zuerst
engl. unter dem Titel The Philosophical Disenfranchisement of Art, New York 1986),
S.23-43, hier S. 29.

52 | Ebd.

53 | Ebd,, S. 31.

54 | Ebd., S. 33.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

29


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

30

Bernadette Collenberg-Plotnikov

»Natirlich [aBt sich die Kunst in der AuBenperspektive des Historikers, Soziologen oder
Kritikers auf den Bildungs- oder Marktwert, auf propagandistische und politische Auf-
gaben, auf die Rolle der Erbauung, Unterhaltung oder ideologische Verschleierung hin
untersuchen. Das sind zweifellos Funktionen, die die Kunst in bestimmten Zusammen-
héngen Ubernimmt. Aber diese Funktionen stellen nicht den eigentlichen Gehalt der &s-
thetischen Erfahrung selber dar. In der Innenperspektive dessen, der diese Erfahrung
macht, diirfen sie getrost vernachlassigt werden.«5°

Denn in der Kunst begegnen wir, so Bubner weiter, dem »erlésenden Ausset-
zen jeglicher Funktion, das die Frage nach dem Wozu sinnlos macht, weil hier
die Worte, Téne, Farben und Formen sich selbst gentigen«: »Die idsthetische
Erfahrung hat es mit einem Zustand zu tun, wo die Dinge ganz aus sich spre-
chen und daher auch von nichts anderem reden diirfen.«*® Eben dies meint
auch Kants Charakterisierung der 4sthetischen Erfahrung als Erfahrung einer
»Zweckmifigkeit ohne Zweck«

»Wir kdnnen keinen vom Phanomen noch unterscheidbaren Zweck angeben, miissen
aber, um dem Phanomen gerecht zu werden, so etwas wie Sinnstruktur unterstellen.
Diese theoretisch nicht vollends einzuldsende Unterstellung eines Selbstzwecks hat
den Effekt, uns vom Funktionsdenken zu befreien.«57

Im Kontext einer restlos »durchfunktionalisierten Welt«, deren »uniiberseh-
bar wachsende Komplexitit« den Menschen hoffnungslos tiberfordert, fillt der
Kunst damit — paradox formuliert — gerade dank ihrer Funktionslosigkeit die
Funktion der »Entlastung« zu, wie bereits Arnold Gehlen konstatiert hatte:
»Entlastung wird in Gestalt eines durch Funktionalisierung nicht korrumpier-
baren Residuums zuteil, wo alles so ist, wie es an ihm selbst ist, weil es gar
nicht in den Dienst eines andern treten kann.«*® In der sogenannten >Ritter-
Schule¢, vor allem bei Odo Marquard und Hermann Liibbe, wird dieses Kon-

55 | R. Bubner: »Asthetisierung der Lebenswelt« (Anm. 16), S. 151.

56 | Ebd., S. 152.

57 | Ebd. - Der prominenteste Vertreter der These von der »totalen Autonomie« der
Kunst ist im deutschsprachigen Raum zweifellos Theodor W. Adorno, den Bubner u.a.
im Zusammenhang mit dessen heftiger Abwehr aller »engagierten Kunst« so referiert:
»[N]ur die Kunst, die ganz sie selbst ist und nicht auerhalb ihrer eine bestimmte Wir-
kung sucht, hélt der dominanten Erscheinungsform der Realitat genligend Selbsténdig-
keit entgegen, um im Auge des Betrachters den Gegensatz aufbrechen zu lassen. Der
universale Verblendungszusammenhang der gesellschaftlichen Realitat und die totale
Autonomie der Kunst stehen radikal gegeneinander.« (R. Bubner: »Kann Theorie &sthe-
tisch werden?« [Anm. 12], S. 84)

58 | R. Bubner: »Asthetisierung der Lebenswelt« (Anm. 16), S. 151.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

zept der >Entlastung« dann (nun allerdings im Rekurs auf Hegels Geschichts-
teleologie der Formen des Geistes) durch das vor allem im deutschsprachigen
Raum erfolgreiche Konzept der sKompensation« erginzt.>

Die wohl schliissigste Kritik an einer solchen Kunst- und Kulturtheorie hat
Herbert Schnidelbach unter Bezug auf die »>Kompensation< formuliert.®® So
kritisiert er u.a., das Kompensationsmodell vermische deskriptive und norma-
tive Elemente, indem es nicht nur davon ausgeht, dass Kultur kompensatori-
sche Elemente hat, sondern generalisierend erklirt, dass Kultur Kompensation
ist. Kultur habe nimlich nicht nur kompensatorische und priventive Funktion,
sondern mafigeblich kreative Potenz.

Aber auch fiir Danto handelt es sich bei Kants Bestimmung der Kunst als
»eine Art ontologischen Ferienort, fernab der Sorgen, die ein Merkmal des
Menschlichen sind und denen gegeniiber sie folglich >nichts bewirkt«, um
eine der Strategie der Entmiindigung der Kunst durch ihre »Abschiebung
ins Ephemere«, mit der Kant Platons Verortung der Kunst »auflerhalb der
menschlichen Ordnung« fortschreibt.! Entmiindigung durch Asthetisierung
— so heifdt die Parole nicht nur in Bezug auf die gesellschaftliche Position der
Frau, sondern auch der Kunst.®

Dass es sich hierbei allerdings weniger um eine interesselose Diagnose als
vielmehr um eine durchschaubare und »essentiell politische« Reaktion auf das
Gefiihl handelt, dass von der Kunst (sowie von der Frau) »eine dunkle Ge-
fahr ausgehex, die es durch die »Macht zur Klassifikation« zu beherrschen
gilt, erhellt fiir Danto bereits aus der Vehemenz, mit der Platon die Kunst aus

59 | »Die Wandlungszwénge, denen wir in der dynamischen modernen Zivilisation
unterliegen, sind auch ohne kiinstlerische Représentation uniibersehbar und unab-
weisbar. Und so weit uns inzwischen weniger aufgehaltener Fortschritt, als die Folgelast
stattfindenden Fortschritts zu schaffen macht, wissen wir die Kunst, statt als enga-
gierte Kunst, kompensatorisch um so mehr als kulturelles Medium der Entlastung und
der Versetzung in Lebenszusammenhdnge zu schatzen, in denen wir Wandlungszumu-
tungen nicht unterliegen.« (Hermann Liibbe: »Das Avantgarde-Paradox: Die Vergan-
genheit riickt der Gegenwart ndhere, in: ders., Im Zug der Zeit. Verkirzter Aufenthalt in
der Gegenwart, Berlin/Heidelberg u.a. 1992, S. 91-106, hier: S. 101f.) - Vgl. auch Odo
Marquard: »Kunst als Kompensation ihres Endes, in: Willi Oelmiller (Hg.), Kolloquium
Kunst und Philosophie, Bd. 1: Asthetische Erfahrung, Paderborn/Miinchen/Wien/Zi-
rich 1981, S. 159-168.

60 | Vgl. Herbert Schnadelbach: »Kritik der Kompensatione, in: ders., Zur Rehabilitie-
rung des »animal rationale«. Vortrdge und Abhandlungen, Bd. 2, Frankfurt a.M. 1992,
S. 399-411.

61 | A. C. Danto: »Die philosophische Entmiindigung der Kunst« (Anm. 51), S. 30f. und
S. 33.

62 | Vgl.ebd., S. 34.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

31


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

32

Bernadette Collenberg-Plotnikov

dem Staat zu verdringen sucht.®* Denn schlieRlich kann man sich, so Danto,
fragen, warum »in der Politik die Meinung so verbreitet« ist, »dafy Kunst ge-
fahrlich sei«, wenn sie tatsichlich so frei von jedem Lebensbezug ist, wie Platon
und Kant dies suggerieren.® Dass diese Uberzeugung, die in totalitiren Re-
gimes in der Tat absolut prisent ist (man denke etwa an den auch im Westen
ausfiihrlich zur Kenntnis genommenen Prozess gegen die Aktivistinnen der
Punkrock-Band Pussy Riot 2012 in Moskau®), in unseren Breiten allen Provo-
kationsversuchen der Kunst zum Trotz so absurd wirkt, ist nach Danto aber
eben weniger eine zutreffende Charakterisierung der Kunst als vielmehr der
Beleg fiir den Erfolg der platonischen und kantischen Politik.

Gegen die in der Geschichte der Philosophie iiberaus erfolgreiche Vor-
stellung von der konstitutiven Funktionslosigkeit der Kunst als Inbegriff des
Asthetischen ist so nicht nur von Schnidelbach, sondern auch von Danto die
Position gesetzt worden, dass die Kunst in der Kultur nicht allein immer schon
verschiedene aufleristhetische Funktionen, etwa im Kontext der Religion oder
der Reprisentation von Macht {ibernommen hat; vielmehr sei dies auch in
Zeiten ihrer nachkantischen Verortung in einer >Kunstwelt« jenseits der all-
tiglichen Interessen (mit kunstspezifischen Institutionen wie der Kunstkritik,
der Kunstgeschichte oder dem Museum als der sozusagen petrifizierten Inte-
resselosigkeit) — also jenseits der (in der Regel marxistisch und/oder avantgar-
distisch inspirierten) Vorstellung von einer direkten Wirksambkeit der Kunst
im Leben — grundsitzlich nach wie vor der Fall.%® So vertritt Danto die These,
dass von der Kunst zwar keine konkreten Handlungsanweisungen zu erwarten
sind: Kunst kann keine unmittelbare Lebenshilfe sein; sie ist kein Mittel zum
Zweck. Ihre >Kraft< besteht dagegen darin, dass hier jemand — der Kiinstler —

63 | Ebd.

64 | Ebd., S. 25.

65 | Diesen wie auch andere Gerichtsverfahren der letzten Jahre gegen Kiinstlerinnen
und Kiinstlerin Russland hat der schweizerische Regisseur Milo Rau 2014 als eindrucks-
volles Reenactment inszeniert und in dem Film Die Moskauer Prozesse dokumentiert.
Vgl. URL: http://www.realfictionfilme.de/filme/die-moskauer-prozesse/ [28.03.2015].
66 | Zur philosophischen Debatte vgl. bes. Reinold Schmiicker: »Funktionen der
Kunste, in: Bernd Kleimann/R. Schmiicker (Hg.), Wozu Kunst? Die Frage nach ihrer
Funktion, Darmstadt 2001, S. 13-33; siehe auch die zusammenfassende Darstellung
der neueren Debatten bei David Novitz: Art. »function of art«, in: Stephen Davies/Ka-
thleen Marie Higgins/Robert Hopkins/Robert Stecker/David E. Cooper (Hg.), A Compa-
nion to Aesthetics, Malden, MA u.a. 22009 (11992), S. 297-301. - Zur kunsthistorischen
Rekonstruktion der Kunstgeschichte als Geschichte ihrer Funktionen vgl. bes. Werner
Busch (Hg.): Funkkolleg Kunst. Eine Geschichte der Kunst im Wandel ihrer Funktionen,
2 Bde., Miinchen/Ziirich 1987; Werner Busch/Peter Schmook: Kunst. Die Geschichte
ihrer Funktion, Weinheim/Berlin 1987.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

in struktureller Parallele zur Rhetorik etwas ins Spiel zu bringen vermag, was
direkt nicht gesagt werden kénnte und was sich von der Art und Weise, wie es
ins Spiel gebracht wird, nicht trennen lisst, was aber als Appell an eine Ver-
stehensbemithung, die freilich nie erschopfend eingelost werden kann, stets
prisent bleibt.” Eben hierdurch unterscheidet sich die Kunst auch vom aufler-
kiinstlerischen Asthetischen, dem ein solcher uneinlésbarer Verstehensappell
abgeht.

Die mogliche poietische Handlungsrelevanz der Kunst ist daher stets ge-
kniipft an diesen primiren Vollzug als praxis. Denn das Kunstwerk ist nicht
identisch mit dem hergestellten physischen Objekt, auf dem es beruht. Wie
konnte es schlieflich sonst moglich sein, dass unter zwei physisch ununter-
scheidbaren Objekten im Geiste von Warhols Brillo Boxes oder Duchamps
Fountain und ihren Gegenstiicken im Warenregal — dieses Motiv bildet das
notorische Zentrum von Dantos Kunstphilosophie — eines ein Kunstwerk ist,
das andere aber nicht?

Wie die Verfechter der Allgemeinen Kunstwissenschaft setzt sich so auch
Danto fiir eine methodologische Unterscheidung zwischen Asthetik und
Kunsttheorie ein. Das Spezifikum, durch das die Kunst sich vom auflerkiinst-
lerischen Asthetischen unterscheidet, ist dabei fiir Danto die >Interpretation«
als kommunikative praxis. Und dies gilt auch fiir das Asthetische im Kunst-
werk selbst. So ldsst sich schlechterdings nicht sagen, was fiir »4sthetische
Eigenschaften [am Kunstwerk] man nun wiirdigen soll, bevor man weif, wie
das Werk interpretiert werden muf3«.®®

Wenn aber die Rhetorik »die Funktion hat, das Denken und damit das Han-
deln der Menschen zu verdndern, indem sie Gefiihle weckt«, kann »vielleicht«
auch die Kunst »etwas bewirken, wenn sie solche Handlungen zu provozieren
vermag, die etwas bewirken konnen. Ein derartiges Wirken kann dem Kunst-
werk nicht duflerlich sein, wenn die Struktur des Kunstwerks tatsidchlich der
Rhetorik entspricht. Und dann gibt es doch einen Grund, sich vor der Kunst
zu fiirchten.«*

67 | A. C. Danto: »Die philosophische Entmiindigung der Kunst« (Anm. 51), S. 40, vgl.
S. 42,

68 | Ebd., S. 40.

69 | A.C. Danto: »Wirdigung und Interpretation von Kunstwerken, in: ders., Die philo-
sophische Entmiindigung der Kunst (Anm. 51), S. 45-69, hier S. 56.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

33


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

34

Bernadette Collenberg-Plotnikov

IV. BESTIMMUNGEN DER KUNST ALS PRAXIS
IN DER ALLGEMEINEN KUNSTWISSENSCHAFT

IV.1 M. Dessoir: Kiinstlerische praxis als »Funktion«

Auch Max Dessoir hat sein Plidoyer fiir eine systematische Trennung der
Kunst vom Asthetischen mit einem Plidoyer fiir die Analyse der »Funktion«
der Kunst verbunden.”” Und die Basis bildet auch hier die Wendung zum einen
gegen Hegels Metaphysik des Schonen, die nur mit »lebensgefahrlichen Spriin-
gen zu den erklirungsbediirftigen Tatsachen«” gelange, zum anderen und vor
allem aber gegen die kantische Rede »von interesselosem Wohlgefallen und
von willensfreier Betrachtung«’ in Sachen Kunst. Man kann die Allgemeine
Kunstwissenschaft, wie sie bei Dessoir ihre programmatische Formulierung
findet, daher auch als eine GrofRoffensive gegen die »philosophische Entmiin-
digung der Kunst« in Gestalt ihrer Abschiebung in die Sphire des rein Asthe-
tischen und der Interesselosigkeit bezeichnen. So gehért das Asthetische, wie
Dessoir notiert, zwar unverduflerlich zum Kunstwerk. Aber

»das dsthetische Moment erschépft nicht den Inhalt und Zweck jenes Gebietes
menschlicher Produktion, das wir zusammenfassend »die Kunst« nennen. Jedes wahr-
hafte Kunstwerk ist nach Motiven und Wirkungen aufierordentlich zusammengesetzt,
es entspringt nicht blof aus &sthetischer Spielseligkeit und dringt nicht nur auf dsthe-
tische Lust, geschweige denn aufreinen Schonheitsertrag. Die Bediirfnisse und Kréfte,
in denen die Kunst ihr Dasein hat, sind keineswegs mit dem ruhigen Wohlgefallen er-
schépft, das nach der Uberlieferung den &sthetischen Eindruck sowie den dsthetischen
Gegenstand kennzeichnet. In Wahrheit haben die Kiinste im geistigen und gesellschaft-
lichen Leben eine Funktion, durch die sie mit unserem gesamten Wissen und Wollen
verbunden sind.

Es ist daher die Pflicht einer allgemeinen Kunstwissenschaft, der groen Tatsache der
Kunst in allen ihren Beziigen gerecht zu werden. Die Asthetik vermag diese Aufgabe
nicht zu 16sen, wenn anders sie einen bestimmten, in sich geschlossenen und deutlich
abgrenzbaren Inhalt besitzen soll.«”

Die >Funktion« der Kunst ergibt sich fiir den Dilthey-Schiiler Dessoir aus dem
Umstand, dass die Kunst nicht ausschlieflich aus sich heraus bestimmbar
ist, sondern »zur Kultur«, d.h. zum Strukturzusammenhang der kulturellen

70 | Vgl. bes. M. Dessoir: Asthetik und Allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), Kap.
»Die Funktion der Kunste«, 1. Aufl. S. 423-463 / 2. Aufl. S. 390-431.

71 | Ebd,, 2. Aufl., S. 10.

72 | Ebd., 1. Aufl. S. 76 / 2. Aufl. S. 34.

73 | Ebd., 1. Aufl. S. 4f. / vgl. 2. Aufl. S. 2f.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

Leistungen, gehort. Im Zusammenhang der kulturellen »Leistungen, die zu
dauernden Formen sich verfestigt haben«, kommt ihr dabei ein »bestimmter
Platz« zu, von dem aus sie ihre spezifische Funktionalitit ins Spiel bringt. Ins-
besondere zeigt sich diese in dem Verhiltnis, das die Kunst »zu Wissenschaft,
Gesellschaft und Sittlichkeit als zu den nichst verwandten Bildungen« unter-
hilt.* Dementsprechend unterscheidet Dessoir als die drei Hauptformen der
Prisenz der Kunst die »geistige«, die »gesellschaftliche« und die »sittliche«
Funktion, die sie in die Nihe der aristotelischen Deutung der praxis treten
lassen.”

Die geistige Funktion der Kunst ergibt sich fiir Dessoir — ganz im Sinne
der interdiszipliniren Anlage der Allgemeinen Kunstwissenschaft — aus
dem Verstindnis, dass die Kunst sich erst in einer Kommunikation iiber sie
realisiert. Als signifikant betrachtet er dabei die Weise, wie die Kunst in der
einzelwissenschaftlichen Kunstwissenschaft konkret thematisiert wird. Des-
soirs Beispiel ist hier die Werkbeschreibung innerhalb der Disziplin Kunst-
geschichte: Inwieweit gelingt es einer solchen nichtkiinstlerischen Beschrei-
bung, »die Anschauung eines Werkes der bildenden Kunst zu unterstiitzen
und auf die Hohe einer genauen Erkenntnis zu heben«? Inwiefern vermogen
gar »Worte das Bild zu ersetzen«?’® Wo dies der Fall ist, zeigt sich, so kénnte
man sagen, die diskursiv vermittelbare geistige Funktion der Kunst. Wo da-
gegen eine derartige Ersetzung misslingt und damit die »Grenzen solcher Be-
schreibungen« hervortreten, lisst sich dagegen der genuine Beitrag der Kunst
zu diesem Kommunikationszusammenhang ermessen, so dass »die Kunst
als eine selbstindige und selbstwertige geistige Funktion neben der Wissen-
schaft bestehen« bleibt.”” So nimmt die Kunst insbesondere »im Gegensatz
zur Wissenschaft die Erfahrungswelt mit dem einen oder anderen Teil ihrer
Eigenschaften in neuartige Gebilde« auf, indem sie »Gebirden, Klinge, Worte,
Raumformen gelten lifit« und diese »frei« zu »anderen Moglichkeiten« als den
gewohnten verbindet, die sich zugleich durch eine »in ihnen michtige Not-
wendigkeit« auszeichnen.”

Die geselischaftliche Funktion der Kunst zeigt sich fiir Dessoir gerade in den
zeitgendssischen Bestrebungen einer doppelten Entgrenzung der Kunst, die
die »Selbstindigkeit der Kunst« in Frage zu stellen scheint: Zum einen ver-
bindet sich, wie Dessoir notiert, mit dem »jetzt so stiirmisch sich duernden

74 | Ebd., 2. Aufl. S. 390; vgl. 1. Aufl. S. 423.

75 | Vgl. ebd., Kap. »Die geistige Funktion«, 1. Aufl. S. 423-439 / 2. Aufl. S. 390-405;
Kap. »Die gesellschaftliche Funktion«, 1. Aufl. S. 439-452 / 2. Aufl. S. 405-419; Kap.
»Die sittliche Funktion«, 1. Aufl. S. 452-463 / 2. Aufl. S. 419-431.

76 | Ebd., 1. Aufl. S. 428 / 2. Aufl. S. 397.

77 | Ebd., 1. Aufl. S. 428 und S. 439 / 2. Aufl. S. 397 und S. 405.

78 | Ebd., 2. Aufl. S. 403; vgl. 1. Aufl. S. 436f.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

35


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

36

Bernadette Collenberg-Plotnikov

Verlangen, die Kunst aus einem Vorrecht weniger zu einem Besitz aller zu ma-
cheng, der Wunsch, »daf die Kunst auch aus einer anderen Abgeschiedenheit
heraustrete, daf} sie nicht in Museen und Biichersammlungen, in Luxusthea-
tern und Konzertsilen sich absperre, sondern iiberall mit unserem alltigli-
chen und hiuslichen Leben verkniipft werde«, um letztlich die Indienstnahme
»aller Objekte« fiir die Kunst herbeizuftihren. Zum anderen strebt auch die
Kunst selbst danach, sich jenseits tradierter gesellschaftlicher Hierarchien »al-
ler Subjekte zu bemichtigen« und »alle Volksklassen und Lebensalter mit den-
selben Segnungen der Kunst zu begliicken«.”

Bei diesen Tendenzen handelt es sich, so Dessoir, keineswegs um blofe
Verirrungen, und es wire verfehlt, hier mit autoritiren Restriktionsmafinah-
men die fritheren Grenzen kiinstlich neu zu ziehen. Denn in der Tat hat die
Kunst, wie Dessoir ausfiithrt, diese soziale und rhetorische Hierarchien iiber-
greifende, verbindende Kraft:

»Kunstschaffen steht nicht nur unter dem Gesichtspunkt der Wirkung auf die Menschen,
sondern ist geradezu eine Form der Mitteilung und hierdurch eine Form menschlicher
Gemeinsamkeit. Die Austauschféhigkeit seelischer Vorgange erhoht sich im Kunstwerk
zum kostlichsten Einverstédndnis, das einer Beriihrung zwischen den Individuen nicht
bedarf. In dieser Auffassung erscheint als Herzpunkt sowohl der Kunst wie des sozialen
Lebens die Mitteilung.«&°

Der michtige »Trieb nach Zerstreuung und Schaugepringe«® sollte allerdings
Dessoirs Auffassung nach zugleich nicht die Basis fiir eine unangemessene
Vereinheitlichung aller kiinstlerischen und 4sthetischen Artikulationsformen
sein. Vielmehr gilt es, durch eine breitenwirksame Kunstpadagogik — das ent-
scheidende Stichwort fiir Dessoir ist hier die »Jugenderziehung«®? — das Be-
wusstsein fiir Differenzen innerhalb der Kunst ebenso wie fiir die Differenz
zwischen der Kunst und dem Leben zu schulen. Aber so bedeutsam der Unter-
schied zwischen dem >blofR«< Asthetischen und der Kunst fiir Dessoir auch ist
— die »Grenzen zwischen Gewerbe und Kunst sind flieRend und unterliegen
dem geschichtlichen Wechsel«, denn »bei allen solchen Abgrenzungen und Ti-
telverleihungen« sind »soziale Vorginge mafigebend, die in der reinen Theorie
nicht gentigend beriicksichtigt werden«.®

Die sittliche Funktion der Kunst schliefllich findet statt in der durch die
Kunst geleisteten »Verschmelzung asthetischer Gestaltungskrifte mit Inhal-

79 | Ebd., 1. Aufl. S. 439-441 / 2. Aufl. S. 405-407.
80 | Ebd., 2. Aufl. S. 407; vgl. 1. Aufl. S. 442,

81 | Ebd., 1. Aufl. S. 447 / 2. Aufl. S. 414.

82 | Ebd., 1. Aufl. S. 449 / 2. Aufl. S. 416.

83 | Ebd., 1. Aufl. S. 112 / 2. Aufl. S. 57.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

ten und Forderungen, die auf anderen Gebieten erwachsen sind«.®* Das heifit,
die Kunst ist nicht nur Teil eines kommunikativen Zusammenhangs, zu dem
auch andere Bereiche des gesellschaftlichen Lebens gehoren, wie etwa die
Okonomie. Sie leistet vielmehr zugleich einen Beitrag zu einem Verstindnis
und damit zu einer Humanisierung dieser Kommunikation. Unter diesem Ge-
sichtspunkt wird die Kunst praktisch wirksam als Vermittlung der Gegensitze,
die den Menschen als sittliches Wesen auszeichnen:

»Zwischen diesen beiden Seiten unseres Wesens, der tierischen und der gottlichen,
scheint keine Versténdigung denkbar. Dies aber ist die ungeheure Kraft der Kunst, dafl
sie das Unmogliche hier méglich macht. Sie kann Sinnliches so vergeistigen und Geisti-
ges so versinnlichen, daf beide Spharen aneinanderriicken. Selbst wenn der ersehnte
Friede nicht eintritt, sondern ein blutiger Kampf entbrennt, so ist dieser doch herbeige-
fihrt worden, weil die Gegner auf gleicher Ebene sich getroffen haben. Was vorher zwei
verschiedenen Ausmessungen angehorte, das wird solcherart auf denselben Raumteil
und so in eine wirkliche Verbindung gebracht. Die Kunst ist freilich nicht imstande, so-
gleich die Gegenséatze zwischen dem Niederen und dem Hoheren des menschlichen We-
sens fortzuwischen. Es wére schlimm genug, wenn sie es tate, denn sittlich wird man
nur durch Kampf. Sie versiifit nicht die Bitterkeiten des Lebens, wie das Schéne und
&sthetisch Reizvolle. Sondern sie ermutigt zur Austibung aller Kréfte. Dank ihr, daf sie
s0 GroRes leistet.«®®

Die von Kant dem isthetischen Urteil zugesprochene Interesselosigkeit trifft
demnach fiir Dessoir — hierin paradigmatisch fiir die gesamte Initiative der
Allgemeinen Kunstwissenschaft — auf die Beurteilung von Kunst nicht, genau-
er: nur in sehr eingeschrinkter Weise zu.

Allerdings stellt Dessoir tiberdies — wie spater insbesondere Vertreter der
Analytischen Philosophie — in Frage, ob auch bereits die Erfahrung des As-
thetischen als solche mit dem Begriff der Interesselosigkeit tatsichlich ange-
messen bestimmt ist. So hilt er es fiir verfehlt, die dsthetische Erfahrung als
Erfahrung reiner Funktionslosigkeit zu verstehen, wie die Rede von der Inter-
esselosigkeit es nahelegt. Schliefllich hatte Kant selbst mit seiner Bestimmung
der isthetischen Erfahrung als »ein freies Spiel der Krifte, wie es weder der
Zwang des Lebens noch der Ernst der Wissenschaft verstatten«, die eigene
Rede von der Zweck{reiheit dahingehend unterlaufen, dass in einem solchen
Vorstellungsmodus »der Sinn fiir anderer Menschen Art« erwache.®® Und die
von Kant der isthetischen Erfahrung zugesprochene »Belebung der Erkennt-

84 | Ebd., 1. Aufl. S. 452 / 2. Aufl. S. 419.
85 | Ebd., 2. Aufl. S. 430f.; vgl. 1. Aufl. S. 462f.

86 | Ebd., 1. Aufl. S. 255 / 2. Aufl. S. 200. - Vgl. Inmanuel Kant: Kritik der Urteilskraft,
Berlin 31799 (11790), S. 179 (§ 44).

14.02.2026, 09:50:50. Op:

37


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

38

Bernadette Collenberg-Plotnikov

niskrifte«, die »Anregung des >Lebensgefiihls«®®, konterkariert gleichfalls
deren Zweckfreiheit.® Fiir angemessener hilt Dessoir es daher, mit Aristote-
les’ Bestimmung der praxis »den dsthetischen Seelenvorgang als die Freude an
der Funktion selber« zu begreifen: »Im &sthetischen Genieflen freut sich die
Seele an dem Ablauf ihrer Vorginge.«*® Die von Arendt betonte kommunika-
tive Funktion der praxis spielt allerdings im Zusammenhang der 4sthetischen
Erfahrung als solcher keine Rolle.

IV.2 E. Utitz: Kiinstlerische praxis als »Gefiihlserleben«

IV.2.a Die methodische Grundlegung
einer Aligemeinen Kunstwissenschaft

Zwar ist die Unterscheidung zwischen Asthetischem und Kunst fiir Dessoirs
Ansatz zentral, ja sie bildet gerade sein Markenzeichen. Allerdings kann man
bezweifeln, ob es Dessoir tatsichlich gelingt, »die Kunst trennscharf von ande-
ren Gegenstinden der dsthetischen Wahrnehmung zu unterscheiden«.’! Des-
soir selbst hat eine solche prizise, wissenschaftlich begriindete Differenzie-
rung nicht einmal fiir wiinschenswert gehalten und »bewufit bzw. skeptisch«
darauf verzichtet.”” Den Akzent seiner Wissenschaft sieht er nimlich weniger
in der Gewinnung begrifflicher und methodischer Klarheit als vor allem dar-
in, die vielfiltigen Studien, die um die Jahrhundertwende zu diesen Themen
entstehen, »aufgrund ihrer materialen Affinititen« verschiedenen Problem-
kreisen — eben der Asthetik und der Kunstwissenschaft — zuzuordnen, also
eine Sichtung und Systematisierung des erreichten Forschungsstandes vor-
zunehmen. Er will Probleme weniger 16sen als diese allererst zeigen. So pro-
pagiert er explizit einen »spielerischen Eklektizismus«® in Methodenfragen:
»System und Methode bedeuten fiir uns: frei sein von einem System und einer
Methode.«** Und in der Tat ist es dann eben diese von Dessoir vorgenommene

87 | I. Kant: Kritik der Urteilskraft (Anm. 86), S. 37 (§ 12).

88 | R. Bubner: »Uber einige Bedingungen gegenwartiger Asthetik« (Anm. 15), S. 37;
vgl. |. Kant: Kritik der Urteilskraft (Anm. 86), bes. S. 4 (§ 1), S. 31 (§9).

89 | Vgl. bes. R. Schmiicker: »Funktionen der Kunst« (Anm. 66), S. 19.

90 | M. Dessoir: Asthetik und aligemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 2. Aufl. S. 35;
vgl. 1. Aufl. S. 76.

91 | R. Schmiicker: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 55; vgl.
S.59.

92 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18),
S.289.

93 | Ebd., S. 276.

94 | M. Dessoir: Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. Auf. S. 6 /
2. Aufl. S. 4.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

»gedankliche Organisation der Problemkreise«®, die nicht nur die Anlage der
Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft iiber Jahrzehnte prigt,
sondern auch in der Forschung aufgriffen wird.

Bei Dessoir schldgt sich dieser Verzicht auf Festlegungen hinsichtlich der
Unterscheidung von Asthetischem und Kunst dann etwa darin nieder, dass er
1923 in der zweiten Auflage seiner programmatischen Schrift Asthetik und all-
gemeine Kunstwissenschaft auf deren urspriingliche Gliederung in die beiden
>Hauptteile< >Asthetik« einerseits und >Allgemeine Kunstwissenschaft< ande-
rerseits verzichtet und mitunter sogar im Text definitorische Bestimmungen,
die sich in der ersten Auflage nur auf die Asthetik bezogen, auf >Kunstwissen-
schaft und Asthetik< ausweitet.”

Es ist dagegen vor allem Utitz, der es sich in seinem kunsttheoretischen
Hauptwerk, der 1914 und 1920 in zwei Binden erschienenen Grundlegung der
allgemeinen Kunstwissenschaft”, aber auch in zahlreichen flankierenden Auf-
sitzen, zur Aufgabe macht, den Kunstbegriff in substantiellerer Weise zu be-
griinden als dies bei Dessoir der Fall ist. Denn ihm ist jederzeit deutlich, dass
»fiir die Plausibilitit des Projekts einer allgemeinen Kunstwissenschaft alles
davon abhingt, ob sich ein allgemeiner Kunstbegriff gewinnen und die von
Dessoir blofl behauptete kunsttheoretische Defizienz der Asthetik tatsichlich
belegen 1if3t«.”® Dabei kommt Utitz dann auch zu einer priziseren Bestim-
mung der Kunst als praxis in Abgrenzung von der praxis in der >reinen< bzw.
auflerkiinstlerischen isthetischen Erfahrung. Die zentralen Argumentations-
linien lassen sich hier insbesondere anhand von Utitz’ Auseinandersetzung
mit der Kunstphilosophie Konrad Fiedlers und dem Verstindnis von Interesse-
losigkeit, das dort zum Tragen kommt, nachzeichnen.®

95 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), S. 289.
96 | Vgl. R. Schmiicker: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 55.
Solche Unklarheiten haben den von Utitz als Vorldufer der Allgemeinen Kunstwissen-
schaft apostrophierten Hugo Spitzer (vgl. bes. E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen
Kunstwissenschaft [Anm. 20], Bd. 1, S. 14f.) zu der Kritik veranlasst, in Dessoirs Wer-
ken greife »sogar eine schlimmere Konfusion Platz, als man ihr in Schriften begegnet,
welche die Scheidung [von Asthetik und Kunstwissenschaft] nicht vornehmen« (Hugo
Spitzer: »Psychologie, Asthetik und Kunstwissenschafte, in: Deutsche Literaturzeitung
29[1908], Sp. 1541-1551, 1605-1615, 1669-1680, hier Sp. 1612; vgl. W. Henckmann:
»Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« [Anm. 18], S. 279f.).

97 | Vgl. Anm. 20.

98 | R. Schmiicker: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 56. -
Vgl. dazu bes. E. Utitz: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft« [Kongress 1913]
(Anm. 27), S. 102f.

99 | Zu K. Fiedlervgl. auch den Beitrag von Anke Haarmann in diesem Band.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

39


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

40

Bernadette Collenberg-Plotnikov

IV.2.b Die Stellung K. Fiedlers
Utitz nennt vor allem Fiedler nicht nur als einen Vorliufer, sondern als den
eigentlichen Begriinder der Allgemeinen Kunstwissenschaft. SchlieRlich hat-
te dieser vehement fiir eine methodische Trennung von Kunstwissenschaft
und Asthetik plidiert und die Frage nach der Schénheit bei der Bestimmung
der Kunst als irrelevant zuriickgewiesen.®” Entsprechend heiflt es bei Utitz:
»Ich glaube, dafl man [...] sagen kann: mit Fiedler beginnt iiberhaupt eine neue
Epoche der Kunstphilosophie, nicht etwa mit dem gleichzeitigen G. Th. Fech-
ner, wie das hiufig behauptet wird.«'™

Entscheidend fiir die Schliisselstellung, die Utitz Fiedler fiir die Konzep-
tion einer Allgemeinen Kunstwissenschaft zuspricht, ist aber die Radikalitit,
mit der dieser die Kunst als genuine, ndmlich nicht-propositionale Weise der
Erkenntnis bestimmt hatte, um sie als Erkenntnisinstanz sui generis (mindes-
tens) auf Augenhohe mit den Wissenschaften zu riicken. Dabei hatte Fiedler
die Frage, worin denn nun der Erkenntnischarakter der Kunst bestehe, aus-
gesprochen klar beantwortet und damit zugleich sein eigenes Forschungsfeld
umrissen. Utitz referiert Fiedlers Position folgendermafien:

»Erkenntnis soll die Kunst geben, aber nicht wissenschaftlich-begriffliche, sondern For-
mung und Gestaltung dienen allein dem Zweck, klare Anschauungen zu erzeugen. Diese
sind nicht etwa vor der Kunst da und werden blof von ihr ibernommen, nein, durch sie
erst geschaffen. Was die Wirklichkeit darbietet, ist lediglich ein Chaos sinnlicher Ein-
driicke; sie zum Kosmos klarer Anschauungen zu lichten wird ewige Aufgabe der Kunst.
Keine andere kommt ihr zu. Wir haben von allem abzusehen, was die Kunst an Schon-
heit, geistigem Gehalt, Begliickung usw. offenbart. Mit rigoroser Strenge zieht Fiedler
den Trennungsstrich.«102

Erkenntnis findet ndmlich nach Fiedlers Auffassung nicht allein in Form von
Begriffen statt, wie dies in der Wissenschaft der Fall ist. Vielmehr findet Er-
kenntnis — der conditio humana entsprechend — ebenso im Medium der >An-
schauung: statt, wie die Kunst sie leistet. Denn die Kunst zeigt — anders als die
blofle Anschauung der Natur —, wie Wirklichkeit durch den Menschen sinnlich
konstituiert wird. Dieses Erkenntnismedium ist daher

100 | Vgl. hierzu Gottfried Boehm: »Einleitunge, in: Konrad Fiedler, Schriften zur Kunst,
2 Bde., hg. v. G. Boehm, 2., verb. und erw. Aufl., Miinchen 1991 (11971), Bd. 1, S. XLV-
XCll, bes. S. LXIX-LXXII.

101 | Emil Utitz: »Uber Grundbegriffe der Kunstwissenschafte, in: Kant-Studien 34
(1929), S. 6-69, hier S. 14.

102 | Ebd.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

»kein untergeordnetes und entbehrliches, sondern ein hdchstes und dem menschlichen
Geiste, wenn er sich nicht selbst verstimmeln will, vollkommen unersetzliches.

Was die Kunst schafft, ist nicht eine zweite Welt neben einer anderen, die ohne sie
existiert, sie bringt vielmehr Gberhaupt erst die Welt durch und fiir das kiinstlerische
BewufRtsein hervor.«!%3

Sie macht nimlich damit deutlich, dass, »da die Wirklichkeit ein geistiges Er-
zeugnis der Menschen ist, das diskursive Denken keineswegs das alleinige Pri-
vilegium fiir sich in Anspruch nehmen kann, etwas hervorzubringen, was wir
Wirklichkeit, Wahrheit zu nennen berechtigt sind«.!* Gegen die traditionelle
Bestimmung der Kunst als Nachahmung einer unabhingig von ihr vorliegen-
den Wirklichkeit ist sie daher fir Fiedler, mit Nelson Goodman gesprochen,
eine >Weise der Welterzeugung<.'®

In der Kunst ist es so nach Fiedlers Uberzeugung auch véllig nebensich-
lich, was dargestellt sein mag und welche Funktionen die Kunst ansonsten
itbernehmen mag.' Vielmehr zeichnen sich Kunstbilder dadurch aus, dass
sie die Aufmerksamkeit ausschliefRlich auf sich selbst als »Sichtbarkeitsgebil-
de«!” lenken. Kunst ist damit Interesselosigkeit par excellence, bzw. genauer:
Hier findet eine radikale Ausblendung aller {ibrigen Interessen zugunsten des
einen Interesses an der Erkenntnis der Konstitution von Sichtbarkeit statt.

»Handelt es sich um Kunst im hdchsten Sinne, so kann an ihrem Dasein keiner von den
Bestandteilen des geistigen, sittlichen, dsthetischen Lebens, an die man den Fort-
schritt, die Veredelung, die Vervollkommnung der menschlichen Natur gebunden erach-
tet, irgendein Interesse haben. Erst wenn wir zu dieser Unbefangenheit der Kunst gegen-
Uber gelangt sind, kdnnen wir ihr etwas verdanken, was freilich etwas ganz anderes ist,
als die Forderung unserer wissenden, wollenden, asthetisch empfindenden Natur:
namlich die Klarheit des Wirklichkeitsbewuftseins, in der nichts anderes mehr lebt als
die an keine Zeit gebundene, keinem Zusammenhange des Geschehens unterworfene

103 | E. Utitz: »Uber Grundbegriffe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 15; vgl.
ders.: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, S. 4f.

104 | K. Fiedler: Schriften zur Kunst (Anm. 100), Bd. 2, S. 172.

105 | Vgl. Lambert Wiesing: »Konrad Fiedler (1841-1895)«, in: Stefan Majetschak
(Hg.), Klassiker der Kunstphilosophie. Von Platon bis Lyotard, Miinchen 2005, S. 179-
198, hier S. 191.

106 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 2,
S. 318.

107 | K. Fiedler: Schriften zur Kunst (Anm. 100), Bd. 1, S. 192 u.6.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

41


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

42

Bernadette Collenberg-Plotnikov

GewiBheit des anschaulichen, sichtbaren Seins. Jede echte Kunstiibung wird, welchem
Inhalt sie auch zugute kommen mag, immer nur dieses ihr eigene Ziel verfolgen.«1%8

Fur Fiedler geht es in der Kunst also nicht um die psychologische Frage, wie
eine Sache von einem konkreten Individuum gesehen worden ist, sondern um
die erkenntnistheoretische Frage, wie die Welt tiberhaupt gesehen werden
kann.® In dieser Auffassung hat auch Fiedlers strikte Trennung von Kunst-
wissenschaft und Asthetik ihren sachlichen Grund: Beide verdanken »ihr Da-
sein einem ganz anderen geistigen Bediirfnis«, denn erkenntnistheoretische
Anliegen spielen im Asthetischen keinerlei Rolle.!

Zwar teilt Utitz mit aller Entschiedenheit Fiedlers Auffassung von der
Kunst als einer spezifischen Form der Erkenntnis, seinen Bruch mit der Ab-
bildtheorie und der Reduktion der Kunst auf die Schénheit. So hilt er im Sin-
ne des Grundanliegens der Allgemeinen Kunstwissenschaft fest, Fiedler habe
mit seiner Unterscheidung zwischen den >Anschauungen«< der Kunstwerke
und dem Natur-Anschaulichen »die Umrisse einer Kunsttheorie entworfen,
die sich grundsitzlich mit dem Asthetischen nicht deckt«. Auch seine radika-
le Hinwendung zum Kunstphdnomen, d.h. vor allem seine programmatische
Abwendung von der Frage nach der »Wirkung<hin zur >Objektivitit« der Kunst,
wird hier begriifit, weil, wie Utitz notiert, auf dieser Grundlage eine Kunstwis-
senschaft, die ihre Begriffe weder der Psychologie noch der »allgemeinen Ge-
schichte« entlehnen muss, erst moglich wird. Entsprechend restimiert Utitz
Fiedlers Leistung: »Die Richtung zum Objekt hat gesiegt; Kunstwissenschaft
wird Wissenschaft von Objekten und mit objektiven Methoden.« Damit ist
Fiedler nicht weniger als der Begriinder der Allgemeinen Kunstwissenschaft
— aber auch nicht mehr. Utitz macht nimlich deutlich, dass diese kunstwis-
senschaftliche Bewegung in gewissem Sinn geradezu eine Gegenposition zu
Fiedler einnimmit.

So deckt Utitz aus der Perspektive der Allgemeinen Kunstwissenschaft
an Fiedlers Position »einige Midngel« auf, mit denen dieser sich die »Reinheit
seines Standpunktes«, d.h. seine strikt formalistische Deutung der Kunst, er-
kaufen musste:

108 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, S. 6;
vgl. u.a. ders.: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Kunst und Kiinstler. lllustrierte Mo-
natsschrift fiir bildende Kunst und Kunstgewerbe 18 (1920), S. 435-445, hier S. 440;
ders.: »Uber Grundbegriffe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 15f.

109 | Vgl. Lambert Wiesing: Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Perspektiven
der formalen Asthetik, Reinbek bei Hamburg 1997, S. 151f.

110 | K. Fiedler, zit. nach E. Utitz: »Uber Grundbegriffe der Kunstwissenschaft« (Anm.
101), S. 16.

111 | E. Utitz: »Uber Grundbegriffe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 17.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

»Fragt man némlich, was von dem Kunstwerk bei Fiedler letzthin (brig bleibt, ist es al-
lein das Problem der Gestaltung zur klaren Sichtbarkeit. Alles andere scheidet aus dem
eigentlich Kiinstlerischen aus; darunter alles »Geistige«.«!!2

Mit seinem dezidiert antisemiotischen Kunstverstindnis wird Fiedler aber, so
Utitz, der »Gesamttatsache der Kunst«' nicht gerecht:

»All die dsthetischen Werte, welche die Kunst offenbart, scheiden hier véllig aus der
Betrachtung aus, nicht minder aber all die ethischen, religidsen, intellektuellen, funk-
tionellen usw. Faktoren, welche durch die Kunst vermittelt werden und fiir ihr Werden,
Sein und fiir inre Entwicklung von wesentlicher Bedeutung sind.«!14

Denn die Kunst ist zwar, wie Utitz erklirt, in der Tat ein >autonomes<'® Phino-
men und eine genuine Weise der Erkenntnis; sie ist immer »Darstellung« bzw.
»Gestaltung« oder »Formung«.''® Das heif3t, um sie als Kunst wahrzunehmen,
bedarf es »ihrer Wahrnehmung als eines gestalteten Objekts: als einer Kom-
position«.” Damit schlieft Utitz sich eng an Fiedlers Unterscheidung zwi-
schen kiinstlerischen und nicht-kiinstlerischen isthetischen Gegenstinden
an. Sie ist aber seiner Auffassung nach eben nicht, wie Fiedler dies — sozu-
sagen als methodologischer Gegenpol zu Dessoir — im Sinne der »Sauberkeit
und Geschlossenheit der wissenschaftlichen Methode«"® annimmt, wesent-
lich ein reines Formereignis. Vielmehr iibernimmt die Kunst in einer Kultur
zugleich zahlreiche weitere Funktionen, wie sich etwa »bei der gesamten Ten-
denzkunst, beim Portrit, beim Denkmal, bei religiosen Bildern und Statuen
usw.«'"? leicht erkennen lisst. Die Kunst ist nimlich mafigeblich Kulturphi-
nomen oder, wie es bei Utitz immer wieder heifit, ein »iiberaus kompliziertes
Kulturprodukt«.'* Von Interesselosigkeit kann hinsichtlich der Kunst also nur
in sehr eingeschrankter Hinsicht die Rede sein, es iiberwiegt vielmehr in aller

112 | Ebd.

113 | Vgl. Anm. 45.

114 | E. Utitz: Grundlegung der allgéemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, S. 10.
115 | Vgl. z.B. E. Utitz: »Uber Grundbegriffe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 7.
116 | Ebd., S. 16f.

117 | R. Schmiicker: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 56.
118 | E. Utitz: »Uber Grundbegriffe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 18.

119 | E. Utitz: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 27), S. 104.

120 | »Nur wenn wir das Kunstwerk als ein liberaus kompliziertes Kulturprodukt auf-
fassen, bedingt durch das Zusammentreffen verschiedenster Umsténde, die in ihrem
Wertertrag abgewogen werden miissen, um deren Notwendigkeit, Konstanz oder Varia-
bilitat genau zu bestimmen ist, ndhern wir uns der Fille und dem Reichtum der wahr-
haft vorliegenden Verhdltnisse. Erst dann kdénnen wir das Material nach allen Seiten hin

14.02.2026, 09:50:50. Op:

43


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

44

Bernadette Collenberg-Plotnikov

Regel die »intensive Interessiertheit«.’?! Sie kann daher ohne den Rekurs auf
ihre kulturelle Einbindung, d.h. ihren historischen und funktionalen Kontext,
nur unzulidnglich erfasst werden. Erst in diesem Kontext zeigt sich aber der
Status der Kunst als spezifische Form der praxis.

IV.2.c Die »sinnvolle Form«

Entscheidend fiir diese Diagnose ist, dass Utitz als charakteristisches neues
Moment der kulturellen Realitit den Kiinstler ins Spiel bringt, der mit der Ge-
staltung seines Werks dem Rezipienten, anders als dies im auflerkiinstleri-
schen Asthetischen der Fall ist, etwas »darzubieten beabsichtigt« — ohne dass
diese Absicht notwendigerweise »dem bewussten Willen des Kiinstlers ent-
springen« muss.'” So setzt Utitz gegen die diagnostizierte formalistische >Ent-
leerung< der Kunst bei Fiedler und in dessen Nachfolge auch bei WolfHin'?
als kiinstlerisches Grundprinzip die >sinnvolle< bzw. »sinnerfiillte Form«'?,
deren Sinn sich — im Gegensatz zu einem wissenschaftlichen Werk — erst
dem »Gefiihlserleben«'® erschlieRt, weil sie wesentlich »Gestaltung auf ein
Gefiihlserleben«'? ist. Das Gefithlserleben antwortet Utitz zufolge auf die im
Kunstwerk als Gestaltung durch einen Kiinstler »notwendigerweise vorauszu-
setzende Intentionalitit«.'” Im Kunstwerk wird so nicht nur erfahrbar, wie
andere Individuen sich innerhalb einer Kultur die Wirklichkeit im Medium
des Gefiihls erschlieffen. Vielmehr werden auch fremde Kulturen und vergan-
gene Epochen als spezifische Gefiithlswelten erfahrbar. Was »an sinnlichem
Reiz, an Stimmung, Gefiithlsgehalt, Spannung und Beruhigung usw. in einem
Kunstwerke liegt«, darf also nicht von der Gestaltung abgetrennt werden,
wenn deren »Sinn« nicht »verdunkelt« werden soll."® Eben dies ist aber nach

durchleuchten und bewéltigen, und erst dann erstrahlt uns seine echte Gesetzlichkeit.«
(E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft [Anm. 20], Bd. 1, S. 10)
121 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 2,
S. 104.

122 | Ebd., Bd. 1, S. 64; vgl. S. 55. - Vgl. R. Schmiicker: »Asthetik und allgemeine
Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 56.

123 | vgl. E. Utitz: »[]berGrundbegriffe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 18, 31,
56.

124 | Ebd., S. 18; vgl. bes. S. 20 und S. 31.

125 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1,
S. 64 u.0.

126 | Ebd., Bd. 1, S. 190 und S. 257 u.6.

127 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18),
S. 297.

128 | Emil Utitz: »Allgemeine Kunstwissenschafte, in: Kunst und Kiinstler. Illustrier-
te Monatsschrift fir bildende Kunst und Kunstgewerbe 18 (1920), S. 435-445, hier

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

Utitz’ Auffassung in Fiedlers »intellektualistischer Reduktion der Kunst auf
anschauliche Erkenntnis« der Fall.'®

Mit der Charakterisierung der Kunst als >Gestaltung auf ein Gefiihlserle-
benc<hin ist dabei nicht etwa gemeint, dass ein Kunstwerk besonders intensive
oder leidenschaftliche Gefiihle erweckt bzw. erwecken sollte. So notiert Utitz
zwar im Anschluss an Dessoirs Analyse der dsthetischen Erfahrung die Ten-
denz, die »Funktionsfreuden im &sthetischen Verhalten, also die »Freuden
an heftigen, leidenschaftlichen, stiirmischen Erregungen«, wie sie z.B. bei der
»Freude am Wettrennen, zahlreichen Spielen, gefihrlichen Zirkus- und Varié-
tédarbietungen, Kinematographen, Kolportageromanen, Sensationsprozessen
usw.« zum Tragen kommt, zu akzentuieren.® Diese Tendenz allein, mag sie
auch noch so erfolgreich bedient werden, qualifiziert solche Phinomene aber
noch nicht als Kunstwerk. Vielmehr geht es nach Utitz im Kunstwerk darum,
dass hier eine »Erfahrensweise« geboten wird, »die das Gemiit des Menschen
bewegt, ihn in seinem Lebensnerv trifft«.”®! So zitiert Utitz zustimmend Max
Frischeisen-Kohlers Auffassung, die Kunst sei

»der méchtigste und eindringlichste Protest, den die Geschichte gegen den einseitigen
Intellektualismus hervorgebracht hat. Sie sichert uns das Recht eines betrachtenden
Verhaltens zu den Dingen, in welchem wir iiber die logischen Zusammenhdange der Be-
rechnung hinaus, zu der die Wissenschaft gelangen kann, zu einem mitfiihlenden Ver-
stehen auch alles dessen, was sich nicht in das Netz der Begriffe einfangen 1&6t, uns
erheben konnen.«!32

Fiedler hatte die Bestimmung der Kunst als Nachahmung unter Verweis auf
ihren wesentlich produktiven Charakter zuriickgewiesen. Ebenso betrachtet es
auch Utitz als entscheidend fiir die Erfahrung der Kunst im >Gefiihlserlebens,
dass es hier nicht blof um die nachahmende Wiederholung von Gefiihlen des
Kiinstlers geht. Denn schlieflich ist der »Kiinstler eben nur als Kunstschopfer
Kiinstler« und kann als solcher allein »von dieser seiner Beziehung zur Kunst
her erkannt werdens, aber nicht »als Mensch, wie er schlift und isst, trinkt

S. 441. - Vgl. hierzu auch U. Franke: »Nach Hegel« (Anm. 20), S. 84f.; R. Schmiicker:
»Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 57.

129 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18),
S. 296.

130 | E. Utitz: »Auferasthetische Faktoren im Kunstgenufi« (Anm. 49), S. 635.

131 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18),
S. 296.

132 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 2,
S. 321 (vgl. Max Frischeisen-Kdhler: »Philosophie und Dichtunge, in: Kant-Studien 21
[1917], S. 93-130).

14.02.2026, 09:50:50. Op:

45


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

46

Bernadette Collenberg-Plotnikov

und atmet«.’® Es geht gleichfalls nicht etwa um die bloe Steigerung solcher
individuellen Gefiihle. Mit bloRer Schwelgerei oder Ekstase hat die Kunst nim-
lich auch fiir Utitz nichts zu tun. Vielmehr ist sie, wie bereits fiir Fiedler, auf
Erkenntnis hin orientiert, nur eben nicht auf anschauende Erkenntnis (zumal
diese sich — entgegen dem alle Kiinste iibergreifenden Ansatz der Allgemeinen
Kunstwissenschaft — notwendigerweise auf die bildenden Kiinste beschrinkt),
sondern auf emotionale Erkenntnis. Das Kriterium der >sinnerfiillten Formx
soll es dabei erméglichen, auch unkanonische Phinomene wie die erwihnte
Zirkusdarbietung vorurteilslos auf ihren Kunstwerkcharakter hin zu befragen.

So steht der Kiinstler als Kiinstler »seinem Leben gegeniiber« und »erlebt
es erst eigentlich im Schaffen. Und nur das in dieser Form Erlebte wichst zum
Werke der Kunst.« Das heifét, den Kiinstler zeichnet »gerade das objektive Her-
ausstellen des Subjektiven aus; dadurch verliert dieses nicht seine Einzigartig-
keit, wohl aber die zufillig stoffliche Tatsichlichkeit.«3* Als Gestaltetes fiir das
»Gefiihlserleben< kann daher das alltiglich Vertraute im >Gefiihlserleben< auf
neue Weise erfahren werden:

»Wenn ich von ethischen, sinnlichen, sexuellen usw. Darstellungswerten spreche, meine
ich natiirlich nicht, daf Ethisches als Ethisches, Sinnliches als Sinnliches, Sexuelles als
Sexuelles aufierhalb der Kunst nicht vorkommen, wohl aber daf sie in der Kunst eine
bestimmte, nur ihr eigene Gegebenheitsweise erlangen, eben Kunstsein, also eine Ge-
staltung auf GeflihIserleben, derart, dafd der Sinn dieser Gestaltung in einem Gefiihls-
erleben sich erschlieft.«!3°

Zwar bleiben diese Lebensinhalte auch im Kunstwerk, was sie sind, und ge-
hen nicht etwa im Asthetischen auf.*® Aber wir »geniefen sie nur >schauends,
und damit bahnt sich ein Erkennen ihrer an, das auf anderem Wege nicht in
dieser Weise zu beschaffen ist«.!” Durch die Kunst werden daher die Gefiihls-
moglichkeiten des Menschen erweitert, erneuert und verfeinert, und zwar in
einem »aktualisierenden Sinn, insofern das in der Kunst angesprochene Ge-
fuhlserleben »die hier und jetzt erfahrene Freisetzung der in der Gestaltung
angelegten Gefiithlsmoglichkeiten« bedeutet.'*®

Zwar ist der Vollzug des im Kunstwerk gestalteten Gefiihlserlebens damit
Sache eines Individuums. Das Werk bzw. der Sinn des Werks liegt also nicht

133 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 2, S. 166.
134 | Ebd., Bd. 2, S. 217f.

135 | Ebd., Bd. 2, S. 90.

136 | Vgl. ebd., Bd. 2, S. 91.

137 | Ebd., Bd. 2, S. 321.

138 | Vgl. W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18),
S. 296f, Zit. S. 297.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

bereits im gestalteten Objekt dinghaft vor, sondern muss vielmehr erst spon-
tan vollzogen werden. Aber dieser Vollzug ist immer auf einen intersubjekti-
ven Austausch bezogen: Er antwortet auf die »Absicht« des Kiinstlers, »uns
durch seine Gestaltung ein Gefiihlserleben darzubieten«, aus der allererst
»der Sinn der Gestaltung, ihr Richtungsziel« resultiert. »Aus ihr heraus wird
die Gestaltung begriffen, und ist dies unméglich, so geht der Kunstcharak-
ter verloren.«'* Dies bedeutet, dass fiir ein »angemessenes Kunstverhalten«!*
ein Kunstwerk zwar etwas ist, das das Individuum als solches anspricht und
dessen Verstindnis immer aspekthaft bleibt. Es steht indes zugleich nicht je-
der beliebigen Deutung offen. Indem aber im Vollzug des Kunstwerks Utitz
zufolge immer eine Intentionalitit (des Kiinstlers) vorausgesetzt wird, auf die
sich das Gefiihlserleben verstehend bezieht, erhebt sich »die Gestaltung aus
einer mechanischen Wirkungsrelation (Ursache fiir bestimmte Reize zu sein)
in die Region einer freien Kommunikation«.' Kunst, genauer: kiinstlerische
Erkenntnis, ist so, mit Arendt und Aristoteles gesprochen, kommunikative pra-
xis, deren Spezifikum in ihrer werkbedingten Diskontinuitit liegt: Kunstwerke
sind »Medien eines diskontinuierlichen Kommunikationsgeschehens«. In diesem
Kommunikationsgeschehen, das wir als ganzheitlichen und unabschliefSbaren
Prozess vollziehen, vermégen wir etwas tiber uns als Menschen zu erfahren,
das uns in primir abstrakt-diskursiven bzw. zweckgebundenen Zusammen-
hingen ebenso verborgen bliebe wie in rein 4sthetischen. In der jeweils spezifi-
schen und funktionalen Einbindung der Gestaltung des Kunstwerks zeigt sich
so zugleich die Gestaltbarkeit der Kultur als Realisierung des Menschlichen.
Diesem Kunstbegriff diirfte es ebenfalls kaum gelingen, die Kunst »trenn-
scharf<* von nicht-kiinstlerischen Gegenstinden der isthetischen Wahrneh-
mung zu unterscheiden. Und man kann zudem daran zweifeln, »ob der Be-
griff des Gefiihlserlebens das, was sich in der Gestaltetheit eines Kunstwerks
zu manifestieren vermag, umfassend und prizise genug beschreibt«.** Was
diesem Kunstbegriff aber durchaus gelingt, ist es, zu zeigen, wie eine ange-
messene Reaktion auf die Entgrenzung des traditionellen Kunstbegriffs aus-

139 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1,
S. 64.

140 | Ebd., Bd. 1, S.229; vgl. S. 27 und S. 226. - Reinold Schmiicker deutet diese An-
lage des Kunstwerks, wie Utitz sie konzipiert, als Verschrankung von reflexiver (auf die
individuelle asthetische Erfahrung ausgerichteter) und gegenstandskonstitutiver (auf
das bestimmte Kunstwerk ausgerichteter) Interpretation (vgl. R. Schmiicker: »Asthetik
und allgemeine Kunstwissenschaft« [Anm. 20], S. 61).

141 | W.Henckmann: »Probleme derallgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), S. 297.
142 | R. Schmiicker: Was ist Kunst? (Anm. 17), S. 282.

143 | Vgl. Anm. 91.

144 | R. Schmiicker: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 57.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

47


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

48

Bernadette Collenberg-Plotnikov

sehen kann: Diese kann nimlich keine bloRe Erweiterung des Kreises der
poiesis sein, die alles und jedes dem Bereich der Kunst eingemeindet. Sie kann
aber auch nicht in der Kultivierung eines engen Kunstbegriffs liegen, der die
Kunst in einer Sphire reiner Interesselosigkeit bzw. Autonomie verortet. Und
sie kann schliellich umgekehrt ebenfalls nicht im Verzicht auf den Kunstbe-
griff bestehen. Alle diese drei Optionen verfehlen nimlich gleichermaflen die
differenziertere kulturelle Realitit, in der verschobene oder auch durchlissige
Grenzen nach wie vor Grenzen sind. Der Kunstbegriff der Allgemeinen Kunst-
wissenschaft, wie er bei Utitz seine substantiellste Ausfiihrung erfihrt, zeigt
dagegen, dass es einer Bestimmung der Kunst im Zeichen der Entgrenzung
ihres Begriffs darum gehen muss, Kunst (auch) als Form der Kommunikation
zu charakterisieren, d.h. sie als kulturell wirksame — und vielleicht gar >gefihr-
liche«< — praxis zu begreifen.

LITERATUR

Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen/Ziirich 22001
(1967; zuerst engl. unter dem Titel The Human Condition, Chicago, Ill.
1958). )

—: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen im politischen Denken I, hg. v.
Ursula Ludz, Miinchen/Ziirich 2012 (zuerst engl. unter dem Titel Between
Past and Future: Eight Exercises in Political Thought, New York 1968).

Bernhart, Toni: »Dialog und Konkurrenz. Die Berliner >Vereinigung fiir dsthe-
tische Forschung« 1908-1914«, in: Christian Scholl/Sandra Richter/Oliver
Huck (Hg.): Konzert und Konkurrenz. Die Kiinste und ihre Wissenschaften im
19. Jahrhundert, Géttingen 2010, S. 253-267.

Bielefeldt, Heiner: Wiedergewinnung des Politischen. Eine Einfiihrung in Hannah
Arendts politisches Denken, Wiirzburg 1993.

Boehm, Gottfried: »Einleitung«, in: Konrad Fiedler, Schriften zur Kunst, 2
Bde., hg. v. G. Boehm, 2., verb. und erw. Aufl., Miinchen 1991 (1971), Bd. 1,
S. XLV-XCII.

Bubner, Riidiger: »Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik« (1973),
in: ders., Asthetische Erfahrung, Frankfurt a.M. 1989, S. 9-51.

—: »Kann Theorie dsthetisch werden? Zum Hauptmotiv der Philosophie Ador-
nos« (1980), in: ders., Asthetische Erfahrung, S.70-98.

—: »Moderne Ersatzfunktionen des Asthetischen« (1986), in: ders., Asthetische
Erfahrung, S. 99-120.

—: »Asthetisierung der Lebenswelt« (1989), in: ders., Asthetische Erfahrung,
S. 143-156.

Busch, Werner (Hg.): Funkkolleg Kunst. Eine Geschichte der Kunst im Wandel
ihrer Funktionen, 2 Bde., Miinchen/Ziirich 1987.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis

—/Schmook, Peter: Kunst. Die Geschichte ihrer Funktion, Weinheim/Berlin 1987.

Collenberg-Plotnikov, Bernadette: »Estetika i ob3¢ee iskusstvoznanie<. Ob
odnom konceptual’nom isto¢nike GAChN« (»Asthetik und Allgemei-
ne Kunstwissenschaft<. Zu einem konzeptionellen Bezugspunkt der
>GAChN<«). Ins Russische tibers. von Aleksej Grigorjev, in: Nikolaj Plotni-
kov (Hg.), GAChN (1921-1930) kak forum teorii iskusstva (GAChN als Forum
der Kunsttheorie [1921-1930]), Moskau (im Druck).

Danto, Arthur C.: »Die philosophische Entmiindigung der Kunst, in: ders.,
Die philosophische Entmiindigung der Kunst, iibers. von Karen Lauer, Miin-
chen 1993 (zuerst engl. unter dem Titel The Philosophical Disenfranchise-
ment of Art, New York 1986), S. 23-43.

Dessoir, Max: Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Stuttgart 1906, zweite
stark veranderte Aufl. 1923.

- »Eréffnungsrede [zum Ersten Kongress fiir Asthetik und Allgemeine Kunst-
wissenschaft. Berlin 1913)«, in: Kongress fiir Asthetik und Aligemeine Kunst-
wissenschaft. Berlin, 7.-9. Oktober 1913. Bericht, hg. vom Ortsausschuss,
Stuttgart 1914, S. 42-54.

—: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Deutsche Literaturzeitung 35/44-45
(1914) Sp. 2405-2415.

—: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: Philosophische
Monatshefie der Kant-Studien 1/4 (1925), S. 149-152.

Dilly, Heinrich: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft, in: Tilmann
Buddensieg/Kurt Diiwell/Klaus-Jiirgen Sembach (Hg.), Wissenschaften in
Berlin, Bd. 3, Berlin 1987, S. 53-57.

Fiedler, Konrad: Schriften zur Kunst, hg. v. G. Boehm, Miinchen 1991.

Franke, Ursula: »Nach Hegel — Zur Differenz von Asthetik und Kunstwissen-
schaft(en)«, in: Josef Friichtl/Maria Moog-Griinewald (Hg.), Asthetik in
metaphysikkritischen Zeiten. 100 Jahre »Zeitschrift fiir Asthetik und Allgemei-
ne Kunstwissenschaft«, Hamburg 2007 (Zeitschrift fiir Asthetik und Allge-
meine Kunstwissenschaft, Sonderheft 8), S. 73-91.

Goehr, Lydia: »The Institutionalization of a Discipline. A Retrospective of The
Journal of Aesthetics and Art Criticism, in: Journal of Aesthetics and Art
Criticism 51/2 (1993), S. 99-121.

Henckmann, Wolfhart: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft«, in:
Lorenz Dittmann (Hg.), Kategorien und Methoden der deutschen Kunstge-
schichte 1900-1930, Stuttgart198s, S. 273-334.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Berlin 31799 (1790).

Kemp, Wolfgang: »Reif fiir die Matrix. Kunstgeschichte als Bildwissenschafi,
in: Neue Rundschau 114/3 (2003), S. 39-49.

Liibbe, Hermann: »Das Avantgarde-Paradox: Die Vergangenheit riickt der
Gegenwart niher«, in: ders., Im Zug der Zeit. Verkiirzter Aufenthalt in der
Gegenwart, Berlin/Heidelberg u.a. 1992, S. 91-1006.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

49


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

50

Bernadette Collenberg-Plotnikov

Marquard, Odo: »Kunst als Kompensation ihres Endes, in: Willi Oelmiiller
(Hg.), Kolloquium Kunst und Philosophie, Bd. 1: Asthetische Erfahrung, Pa-
derborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1981, S. 159-168.

Mehring, Reinhard: »Das Konzentrationslager als ethische Erfahrung: Zur
Charakterologie von Emil Utitz«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 51
(2003), S. 761-775.

— (Hg.): Ethik nach Theresienstadt: Spite Texte des Prager Philosophen Emil Utitz
(1883-1956). Wiederveriffentlichung einer Broschiire von 1948 mit erginzenden
Texten, Wiirzburg 2015.

Munro, Thomas: »Aesthetic as Science: Its Development in America, in: The
Journal of Aesthetics and Art Criticism 9/3 (1951), S. 161-207.

—: Toward Science in Aesthetics. Selected Essays, New York 1956.

Novitz, David: Art. »function of art«, in: Stephen Davies/Kathleen Marie Hig-
gins/Robert Hopkins/Robert Stecker/David E. Cooper (Hg.), A Companion
to Aesthetics, Malden, MA u.a. 22009 (1992), S. 297-301.

Schmiicker, Reinold: Was ist Kunst? Eine Grundlegung, 2. durchgesehene und
korrigierte Auflage, Frankfurt a.M. 2014 (1998).

—: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft. Zur Aktualitit eines histori-
schen Projekts«, in: Alice Bolterauer/Elfriede Wiltschnigg (Hg.), Kunstgren-
zen. Funktionsriume der Asthetik in Moderne und Postmoderne, Wien 2001,
S. 53-67.

—: »Funktionen der Kunst, in: Bernd Kleimann/R. Schmiicker (Hg.), Wozu
Kunst? Die Frage nach ihrer Funktion, Darmstadt 2001, S. 13-33.

Schnidelbach, Herbert: »Kritik der Kompensation, in: ders., Zur Rehabilitie-
rung des >animal rationale«. Vortrige und Abhandlungen, Bd. 2, Frankfurt
a.M. 1992, S. 399-411.

Siegmund, Judith: Die Evidenz der Kunst. Kiinstlerisches Handeln als dsthetische
Kommunikation, Bielefeld 2007.

Spitzer, Hugo: »Psychologie, Asthetik und Kunstwissenschaft«, in: Deutsche
Literaturzeitung 29 (1908), Sp. 1541-1551, 1605-1615, 1669-1680.

Trautmann-Waller, Céline: »Victor Basch. Lesthétique entre la France et I'All-
emagne, in: Revue de Métaphysique et de Morale 34/2 (2002), S. 77-90.

Utitz, Emil: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft, 2 Bde. in 1 Bd., mit
einem Vorwort, den Lebensdaten und einem Schriftenverz. des Verf., hg. v.
W. Henckmann, Nachdruck der Ausgabe Stuttgart1914/20, Miinchen 1972.

—: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Jahrbiicher der Philo-
sophie. Eine kritische Ubersicht iiber die Philosophie der Gegenwart 1 (1913),
S. 322-364.

—: »Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Kongress fiir Asthetik und
Allgemeine Kunstwissenschaft. Berlin, 7.-9. Oktober 1913. Bericht, hg. vom
Ortsausschuss, Stuttgart 1914, S. 102-106.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kunst als praxis 51

—: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Kunst und Kiinstler. Illustrierte Monats-
schrift fiir bildende Kunst und Kunstgewerbe 18 (1920), S. 435-445.

—: »Das Problem einer allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: Zeitschrift fiir As-
thetik und allgemeine Kunstwissenschaft 16 (1922), S. 433-451.

—: »Uber Grundbegriffe der Kunstwissenschaft«, in: Kant-Studien 34 (1929),
S. 6-69.

Wiesing, Lambert: Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Perspektiven der
formalen Asthetik, Reinbek bei Hamburg 1997.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14.02.2026, 09:50:50.


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen, Zeigen, Handeln

Eva Schiirmann

l. EINLEITUNG

Austins Einsicht, dass man etwas tut, wenn man spricht, ist in verschiede-
nen Theoriekontexten bedeutsam, nimlich handlungstheoretisch ebenso wie
sprachphilosophisch, und das heifdt zudem medien- und reprisentationstheo-
retisch. Dass die Worter die Dinge nicht einfach abbilden, sondern im Gegen-
teil hervorbringen, indem sie ihnen eine immer andere Form geben, durch
welche soziale Wirklichkeit erzeugt wird, betrifft den Kern des Vermittlungs-
geschehens zwischen Bewusstsein, Welt und ihren Reprisentationen' in Zei-
chenvorgingen und symbolischen Formierungstitigkeiten. Reprisentationen
sind produktiv verstanden nicht nur Setzungen oder Stellvertretungen, son-
dern Verkorperungen, Vermittlungen und Vergegenwirtigungen in Ausdruck
und Darstellung.

Das Anliegen der vorliegenden Uberlegungen ist es, nach den Schnittstel-
len von Handlungs- und Medientheorie zu fragen, indem ein ganz bestimmtes
Handeln, ndmlich das Darstellen, untersucht wird. Eine handlungstheoreti-
sche Konzeption des Darstellens soll insbesondere das kiinstlerische Darstel-
len als Vermittlungstitigkeit im iterativen Raum der Deutungen ausweisen.

Mit Raum der Deutungen meine ich die interpretationsphilosophische
Variante dessen, was im Anschluss an Philosophen wie McDowell und Bran-
dom? gemeinhin Raum der Griinde genannt wird. Bei den genannten Autoren
geht es vornehmlich um das argumentierende und rechtfertigende Geben und

1 | Im Folgenden wird anstatt von Représentation von Darstellung in dem noch zu ent-
faltenden Sinn die Rede sein, weil es mir mehr um Verkdrperung als um Stellvertreter-
schaft zu tun ist. Zur epistemologischen Reichweite der sog. Krise der Reprasentation
vgl. Silja Freudenberger/Hans Jorg Sandkihler (Hg.): Représentation, Krise der Repré-
sentation, Paradigmenwechsel, Frankfurt a.M. 2003.

2 | Robert Brandom: Making It Explicit. Reasoning, Representing and Discursive Com-
mitment, Cambridge 1998; John McDowell: Mind and World, Cambridge 1996.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

54

Eva Schiirmann

Nehmen von Griinden auf der Basis eines weitgehend rationalistischen Hand-
lungsbegriffs. Demgegeniiber beriicksichtigt der Deutungsbegriff mehr den
auslegenden Charakter sprachlichen Handelns, das hiufig in der Formulie-
rung einer Perspektive und der Darlegung eines Standpunkts besteht.

Interpretationsphilosophen wie Giinter Abel und Hans Lenk® haben
die Interpretativitit simtlicher Selbst- und Weltverhiltnisse expliziert, und
Jacques Derrida hat mit der Figur der Iteration den Gedanken fortwihrender
Bedeutungstransformation im Zeichengebrauch formuliert.* Mit der Bertick-
sichtigung eines im Prinzip unendlichen Deutungsgeschehens sozialer Pra-
xis riickt der Handlungsbegriff nicht mehr als Gegensatz zum Theorem des
Mediums in den Blick und muss auch nicht in Opposition zum Begriff des
Geschehens konzipiert werden, sondern kann als Bedingungszusammenhang
von Strukturvoraussetzungen, Milieu und Akteuren entfaltet werden. Zudem
liegt mit dem Augenmerk auf den verkérpernden Qualititen des Handelns der
Untersuchungsfokus nicht mehr allein auf Sprache, sondern auch auf Bildern
und Performances.

In Deutschland unterscheidet man die darstellenden von den bildenden
Kiinsten, um den Auffithrungs- und Performanzcharakter von Tanz, Schau-
spiel und Musik vom Werkcharakter eines Bildes oder einer Skulptur abzu-
grenzen. Doch ist damit freilich nicht gesagt, dass Werke der Malerei oder der
Literatur nichts darstellten. Im Englischen steht das Wort »acting< nicht nur
fur Handeln im Allgemeinen, sondern auch fiir die Schauspielkunst im Be-
sonderen. Alltagssprachlichen Wortbedeutungen nach hingen somit Tatigkei-
ten des Verkorperns, Handelns und Darstellens eng zusammen.

Auch in der Tradition der Rhetorik und Poetik wurde oft der konstitutive
Zusammenhang von Darstellungen und Handlungen betont, insofern Erste-
re Letztere zum Gegenstand haben. Diese Auffassung reicht von Aristoteles’
Mimesisbegriff bis zu Arendts Konzept von Erzihlungen als dargestelltem
Handeln.’ Mimesis hat bei Aristoteles freilich ihren poietischen Endzweck im
Werk, im Unterschied zur Praxis des Tanzes beispielsweise, der sich in der
Auffithrung erfiillt. Erst die aufklirerische Poetologie und Asthetik um Her-
der und Lessing® unterliuft in gewisser Hinsicht die Opposition von Praxis

3 | Giinter Abel: Sprache, Zeichen, Interpretation, Frankfurt a.M. 1999; Hans Lenk:
Interpretationskonstrukte. Zur Kritik der interpretatorischen Vernunft, Frankfurt a.M.
1993; sowie die Erdrterungen in Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 44 (1996) und
Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 21 (1996).

4 | Jacques Derrida: »Signatur Ereignis Kontexte, in: ders., Randgénge der Philosophie,
Wien 1988, S. 291-314.

5 | Hannah Arendt: Vita activa oder vom tétigen Leben, Miinchen 1994.

6 | Inka Milder-Bach: Im Zeichen Pygmalions. Das Modell der Statue und die Entde-
ckung der »Darstellung« im 18. Jahrhundert, Miinchen 1998.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen, Zeigen, Handeln

und Poiesis, Handeln und Hervorbringen, indem etwa Schleiermacher und
Biirger Mimesis mit Darstellung in auffithrenden wie in bildenden Kiinsten
itbersetzen’ und Klopstock® das Konzept der Handlungsdarstellung einbringt.
In der Nachfolge von Kants Hypotypose-Konzept® avanciert Darstellung zum
Leitbegriff dsthetischer Reflexivitit' in Idealismus und Romantik."

An der Schnittstelle der genannten Theoriekontexte von Medien-, Repri-
sentations- und Handlungstheorie interessieren aufgrund dieser Konzep-
tionsgeschichte drei verschiedene Verhiltnisbestimmungen: Handlungen als
Gegenstinde von Darstellungen, Darstellungen als Produkte von Handlungen
sowie die Handlung des Darstellens selbst.

So viel als einleitende Bemerkungen zur Erlduterung der Voraussetzungen
meines Klirungsinteresses und Sprachgebrauchs. Ich komme nun zum Hand-
lungskonzept und werde danach versuchen, meine Theorie im Rekurs auf ein
Kunstwerk zu vergegenwirtigen.

Il. DARSTELLUNGSHANDELN UND DARGESTELLTE HANDLUNG

Das Charakteristische des Handelns wird kontrovers diskutiert,' einig ist man
sich jedoch meistens darin, dass der Handlungsbegriftf Verinderungen erkla-
ren und verstehen hilft. Im Unterschied zu Verhalten, aber auch zum Gesche-

7 | »Man merkt schon«, schreibt Blirger um 1777 in »Von der Popularitat der Poesies,
»dass ich Darstellung an den Platz setze, wo sonst das erbarmliche Wort Nachahmung
in den Poetiken stand. Nachahmung ist ein Bild, kimmerlich zuriick geworfen von triber
Flache; Darstellung aber leibt und lebt zurlick vom blanken Spiegel.« In: Gottfried Au-
gust Blirger: S&dmtliche Werke, Miinchen 1987, S. 727.

8 | Winfried Menninghaus: »Darstellung.. Friedrich Gottlieb Klopstocks Erdffnung eines
neuen Paradigmase, in: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heiSt »Darstellen«?, Frank-
furta.M. 1994, S. 205-226.

9 | Rodolphe Gasché: »Uberlegungen zum Begriff der Hypotypose bei Kant, in: Christ-
iaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heifit Darstellen<?, Frankfurt a.M. 1994, S. 152-174.

10 | Jan Urbich: »Darstellung und Reflexion. Zu Friedrich Schlegel und Walter Benja-
min«, in: Brady Bowman (Hg.), Darstellung und Erkenntnis. Beitrdge zur Rolle nichtpro-
positionaler Erkenntnisformen in der deutschen Philosophie und Literatur nach Kant,
Paderborn 2007, S. 211-230.

11 | Martin Gotze: Ironie und absolute Darstellung. Philosophie und Poetik in der Friih-
romantik, Paderborn 2001.

12 | Uberblicke iiber rationalitatstheoretische Handlungsbegriffe bieten die Sammel-
bénde von Stefan Gosepath (Hg.), Motive, Griinde, Zwecke. Theorien praktischer Ra-
tionalitat, Frankfurt a.M. 1999 sowie Christoph Horn/Guido Léhrer (Hg.), Grinde und
Zwecke. Texte zur aktuellen Handlungstheorie, Berlin 2010.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

55


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

56

Eva Schiirmann

hen, bewirken Akteure mitihrem Handeln Verinderungen der physischen und
sozialen Wirklichkeit.”® Auch wenn man jene Konzepte des Handelns, denen
zufolge planvolle Akteure wissen und wollen, was sie tun, rationale Zweck-
Mittel-Kalkiile anstellen und Absichten in die Tat umsetzen, fiir inaddquat hilt
und stattdessen die situative Einbindung intersubjektiver Retroaktivitit und
Vernetzung' betont, steht und fillt der Handlungsbegriff noch mit dieser Ver-
inderungsqualitit. Handeln ist somit wesentlich eine Dimension der Freiheit,
bzw. — wie Kant es fiir die Praxis formuliert — dessen, was aus Freiheit méglich
ist.’ So bedingt diese Freiheit auch sein mag, so materiell und kontextuell
konditioniert sie ist, Handeln widerfihrt oder unterliuft nicht unwillkiirlich,
sondern Akteure bewirken damit etwas, auch wenn Unbeabsichtigtes und Un-
vorhergesehenes daran beteiligt sind.

Die Griinde, aus denen heraus man Intentionalitit des Handelns bzw. der
Handelnden fiir iiberschitzt halten kann, sind zahlreich. Bereits Hans Georg
Gadamer kritisiert, dass »eine Theorie des Planens oder der Handlung nie-
mals der Erfahrung von Geschichte gerecht wird, in der unsere Pline zum
Scheitern tendieren und unsere Handlungen und Unterlassungen zu un-
erwarteten Konsequenzen fithren«'®. Hans Joas legt insbesondere fiir kreatives
Handeln tiberzeugend dar, warum die Vorstellung, »dafl sich das menschli-
che Handeln am besten als Verfolgung vorgefafiter Zwecke verstehen lieRe«Y,
problematisch ist. Thm zufolge geht Intentionalitit dem Vollzug nicht voraus,
sondern aus ihm hervor.

An dieses Verstindnis lasst sich fiir kiinstlerisches Handeln gut anschlie-
Ren, dessen Akteure oft nicht mit Bestimmtheit sagen kénnen, warum etwas
priferiert wird oder wie es motiviert war, dass diese und keine andere Ent-
scheidung getroffen wurde. Mit der Frage nach kiinstlerischem Handeln ist
man daher von vornherein im Raum der Deutungen und im Diskurs dessen,

13 | Zur Beteiligung der Phantasie an dieser Veranderungskapazitat insbesondere in
pragmatischen Konzeptionen des Handelns vgl. den sehr instruktiven Beitrag von Ri-
chard J. Bernstein: »Die kreative Rolle der Imagination«, in: Bettina Hollstein/Matthias
Jung/Wolfgang Kndbl (Hg.), Handlung und Erfahrung. Das Erbe von Historismus und
Pragmatismus und die Zukunft der Sozialtheorie, Frankfurt a.M. 2011, S. 51-68.

14 | Bruno Latour: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiihrung in die
Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M. 2007. Neuere Forschungsbeitrdge in Tobias
Conradi/Heike Derwanz/Florian Muhle (Hg.), Strukturentstehung durch Verflechtung.
Akteur-Netzwerk-Theorie(n) und Automatismen, Miinchen 2011.

15 | Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 800, B 828.

16 | Hans-Georg Gadamer: »Hegels Philosophie und ihre Nachwirkungen bis heute«
(1972), in: ders., Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft, Frankfurt a.M. 1991, S. 32-
53, hier S. 46.

17 | Hans Joas: Die Kreativitdt des Handelns, Frankfurt a.M. 1992, S. 230.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen, Zeigen, Handeln

was Arthur Danto als »artworld« reflektiert, mithin im elaborierten Kontext
von Geschichte und Theorie der Kiinste. In diesem Kontext ist das einzelne
Werk insofern als Agent anzusprechen, als sein Bedeutungsgehalt rezeptions-
geschichtlich mitwichst. Weiter unten werde ich niher ausfithren, dass hierin
ein Deutungshandeln liegt, an dem Kunsthistoriker und Kunstkritiker, Kura-
toren und Galeristen mafigeblich mitwirken.

Vermutlich gilt fiir kiinstlerisches Handeln in besonderem Mafie eine Be-
stimmung, die Hannah Arendt vornimmt, wenn sie schreibt, dass Handeln
und etwas Neues anfangen dasselbe’® seien. Mit den Artikulationen der Kunst
und ihrer Rezeption wird immer wieder aufs Neue sichtbar gemacht und for-
muliert, verkérpert und aufgefithrt. Daher muss der Raum der Deutungen
iterativ sein, und das ist keine schlechte Unendlichkeit, wenngleich sehr wohl
eine dezisionistische. Wie Benjamin einmal schreibt, entspreche es dem We-
sen kiinstlerischen Tuns, dass das Ende willkiirlich gesetzt sei bzw. dass Auf-
héren ein Abbrechen bedeute.” Die Freiheitsdimension kiinstlerischen Han-
delns bemisst sich demnach gerade an seinem dezisionistischen Charakter,
der nur dann nicht beliebig ausfillt, wenn Material, Diskurs und Geschichte
eine Entscheidung gleichsam stiitzen und validieren.

Das Darstellungshandeln selbst beruht indes im Wesentlichen auf Titig-
keiten des Zeigens, Sagens, Ausdriickens und Verkérperns zur Erzeugung von
Prisenz im Doppelsinn von zeitlicher und rdumlicher Vergegenwirtigung und
Evidenzstiftung.”® Auch beim Prisenzbegriff handelt es sich freilich um einen
umstrittenen Begriff. Wihrend beispielsweise Hans Ulrich Gumbrecht?! Pri-
senz als leibhafte dsthetische Erfahrung gegen die Sinn-Emphase der Herme-
neutik in Stellung bringen will, kritisiert Derrida als Metaphysik der Prisenz
eine kolonialistische Ausgrenzung des Unsichtbaren.”? Fiir die Bestimmung
des Kunsthandelns als Sichtbarmachung scheint es mir aber wichtiger, das Ver-
hiltnis von Intentionalitit und Nicht-Intentionalitit genauer zu bestimmen.

Die Intentionalitit darstellerischen Handelns besteht im Zeigen-Wollen
und Sehen-Machen, freilich unter Beriicksichtigung des Eigensinns des Mate-
rials und in der Offenheit fiir das, was sich im Zeigen mit-zeigt, weil Sprache
oder Bild es aufweisen. Auch kann die Ausdrucksdimension im Darstellen

18 | H. Arendt: Vita activa, S. 166.

19 | Walter Benjamin: Gesammelte Schriften, Bd. VI, Frankfurt a.M. 1989, S. 199.

20 | Campe, Riidiger: »Evidenz als Verfahren. Skizze eines kulturwissenschaftlichen
Konzepts«, in: Uwe Fleckner (Hg.), Vortrdge aus dem Warburg-Haus, Bd. 8, Berlin 2004,
S. 107-133; Judith Siegmund: Die Evidenz der Kunst. Kiinstlerisches Handeln als dsthe-
tische Kommunikation, Bielefeld 2007.

21 | Hans Ulrich Gumbrecht: Prdsenz, Berlin 2012; ders. (Hg.), Latenz, G6ttingen 2011.
22 | Kommentare dazu in Tanja Prokié¢/Anne Kolb/Oliver Jahraus (Hg.), Wider die Repra-
sentation. Prédsens/z Erzahlen in Literatur, Film und Bildender Kunst, Frankfurt a.M. 2011.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

57


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

58

Eva Schiirmann

dessen Intentionalitit unter Umstinden durchkreuzen, wenn etwa im Sagen
die Stimme des Redners dessen Gestimmtheit offenbart. So zeigt sich in jeder
Darstellungshandlung Nicht-Intendiertes mit. Akte intentionalen Zeigens und
Sehen-Machens sind notwendig verquickt mit nicht-intentionalen und refle-
xiven Prozessen des Sich-Zeigens und Sehen-Lassens. Dieser Notwendigkeit
stehen prinzipielle Freiheiten des Gestalten-Kénnens gegeniiber, des So-oder-
anders-Formulierens, des Dieses-oder-jenes-Zeigens, des Perspektivwechsels,
der Standpunktinversion, der produktiven Umdeutung etc. Wihrend jede Per-
spektive ihre Abschattungen und blinden Flecken hat, kann jede Perspekti-
vierung sich um eine produktive Neudeutung bemiihen. Doch da solche Deu-
tungsmoglichkeiten hernach wiederum der unabsehbaren Rezeption durch
andere anheimgestellt sind, ist das, was gezeigt werden sollte oder wollte,
nahezu unendlich unterwandert. Gewihlte Formulierungen erscheinen und
klingen in den Augen und Ohren der Rezipienten namentlich im Laufe der
Zeiten anders als urspriinglich beabsichtigt oder erwartet.

Die weniger intentionale Schicht aisthetischen Sich-Zeigens und Prisent-
Machens ist kein Epiphdnomen kiinstlerischen Handelns, sondern es gehort
zur Eigentlimlichkeit jeder Darstellung, ins Undargestellte und Verdeckte
involviert zu sein. Das Abwesen des Gezeigten, seine unsichtbaren Seiten
spielen, wie die Erorterung des Kunstwerks erweisen wird, hiufig eine eben-
so grofle Rolle wie das Sichtbargemachte. Die Analyse der Auffassungs- und
Sichtweisen, die in Darstellungen, Erzihlungen und Bildern erméglicht und
verstellt werden, hat deswegen stets auch die Latenzen zu berticksichtigen.

Mit dem Sagen — worunter ich auch schriftsprachliches Darstellen verste-
he, denn auch mit einem Text wird etwas gesagt — und dem Zeigen, das in wei-
testem Sinn auf ikonischen Figurationen innerhalb eines gesetzten Rahmens
besteht, haben wir die beiden mafigeblichen Darstellungspraktiken im Blick.
Zeigen nur als ein indexikalisches Anzeigen oder Hinweisen aufzufassen,
verfehlt seine inkorporierende Kraft. Vielmehr stellt die Darstellung das Ge-
zeigte in je spezifischem Lichte als dieses und kein anderes dar. Zeigen durch
Darstellen, Verkérpern im Darstellen, bedeutet dementsprechend, Deutungen
sinnlich wahrnehmbaren Ausdruck zu verleihen.

Der Wittgenstein des Tractatus hat mit der Differenz von Sagen und Zeigen
eine Dichotomie eingefiihrt, an die viele Autoren gern durch weitere Polarisie-
rungen ankniipfen. Die polemischen Abgrenzungen mégen Zuspitzungen aus
forschungsstrategischen Griinden sein, fithren jedoch zu Vereinseitigungen,
die der Sache nicht gerecht werden. Im Rahmen seiner Abbildtheorie riumt
Wittgenstein selbst bereits ein, dass ein Satz zeigt, was er sagt.?* Den gegen

23 | Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, Frankfurt a.M. 1984, Satz
4.461. Hierzu sehr schdn Fabian Goppelsroder: Zwischen Sagen und Zeigen, Bielefeld
2007. Vgl. auch Gunter Gebauer, der eine Verwandtschaft der Figuren des Sich-Zeigens

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen, Zeigen, Handeln

eine Hegemonie der Sprache? und des Sprachdenkens in Stellung gebrachten
Untersuchungen dieses Problemfeldes gegeniiber mehren sich mittlerweile
die Stimmen, die sich fiir eine Entdualisierung aussprechen.” Unstrittig ist,
dass beide inkommensurable, spezifische Ausdruckskapazititen und Charak-
teristika aufweisen, wie etwa Sukzessivitit des Propositionalen gegeniiber Si-
multaneitit der Prisenz. Insofern sind beide selbstverstindlich durch eigene,
medienspezifische Qualititen zu unterscheiden.

Doch beschreibt man mit solchen Unterscheidungen keine ontisch getrenn-
ten Sphiren, im Gegenteil geht darstellerisch die eine mediale Perspektivie-
rung in die andere iiber. Das zeitliche Filmbild zum Beispiel zeigt sukzessiv mit
jeder neuen Einstellung eine neue Rahmung und Anordnung, die meist von der
Aussagekraft des gesprochenen Wortes begleitet wird. Es gibt eine Bildhaftig-
keit der Sprache wie es eine Sprache des Bildes gibt, mit beiden kann man sa-
gen und zeigen, beide sind im Hinblick auf ihre metaphorische Ubertragungs-
und Perspektivierungsleistungen Medien des Darstellens. Fragt man nach der
Handlungsdimension und den Verkérperungsqualititen beider, interessieren
mehr die Verschrinkungen in der Differenz als die Oppositionen.

Charakteristisch fiir beide Titigkeiten ist, dass sich eine Ebene des Dar-
stellenden von einer des Dargestellten differenzieren lisst, indem die Art und
Weise des Darstellens, sein modales Wie, vom dargestellten Was analytisch
zu trennen ist. Analytisch heif3t hier so viel wie artifiziell und methodisch,
denn im Werk oder seiner Performanz sind beide unzweifelhaft nicht nur ver-
flochten, sondern ist das Wie fiir das Was konstitutiv. Gleichwohl kann eine
theoretische Untersuchung Inhalt und Form, Semantik und Syntax, den Plot
und seine Inszenierung auseinanderdividieren.

Handlungstheoretisch entscheidend ist aber, dass die konstitutive Kraft
des modalen Wie fiir das gegenstindliche Was systematisch mit dem Hand-
lungscharakter des Darstellens zusammenhingt. Denn Handeln heif3t etwas

und des Sehen-als erortert: »Sich-zeigen und Sehen-als. Wittgensteins zwei Bildkon-
zepteq, in: Gottfried Boehm/Sebastian Egenhofer/Christian Spies (Hg.), Zeigen. Rheto-
rik des Sichtbaren, Paderborn 2010, S. 75-89.

24 | Zum Beispiel Gottfried Boehms Rede von der Logik des Bildes und Dieter Merschs
Kontrastierung des Diskursiven und des Aisthetischen: Gottfried Boehm: Wie Bilder
Sinn erzeugen, Berlin 2007; Dieter Mersch: »Wort, Bild, Ton, Zahl. Modalitdten medialen
Darstellenss, in: ders., Die Medien der Darstellung, Miinchen 2003, S. 9-49.

25 | Dies zeigt sich sehr schon an den neueren Beitrdgen in Fabian Goppelsroder/
Martin Beck (Hg.), Sichtbarkeiten 2: Présentifizieren. Zeigen zwischen Kérper, Bild und
Sprache, Ziirich 2014. Fiir eine synthetisches Zusammenschau spricht sich aber bei-
zeiten schon Sybille Krdmer aus: »Sagen und Zeigen. Sechs Perspektiven, in denen das
Diskursive und das Ikonische in der Sprache konvergierene, in: Zeitschrift fiir Germanis-
tik, Neue Folge 3 (2003), S. 509-519.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

59


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6o

Eva Schiirmann

auf eine bestimmte Weise ausfithren, wobei die Weise den Unterschied ums
Ganze macht — auch dies im Ubrigen eine sprechakttheoretische Einsicht.?

I1l. GEZEIGTES ZEIGEN

Kommen wir nun auf das zu sprechen, was ich den iterativen Raum der Deu-
tungen nannte.

Dass der Deutungsgehalt nicht allein in Darstellungen von etwas-als-et-
was, sondern auch in Darstellungen von Darstellungen vernehmbar wird, zeigt
sich besonders in der Reflexivitit der Kunst. Zwar haben wir es allgemein in
der Welt sozialen und interaktiven Handelns mit einander wechselseitig poten-
zierenden Prozessen des Wahrnehmens und Vorstellens, Darlegens und Aus-
legens zu tun. In der Kunst kann dies jedoch zum eigentlichen Thema werden.
Wenn ein Kunstwerk zeigt, dass es zeigt, durchkreuzt es gewissermaflen seine
Transparenz, indem es mit der zentralperspektivischen Illusion einer Durch-
sicht auf das Gezeigte vom Standpunkt des selbst Ungesehenen aus bricht.

Ein Bild, das paradigmatisch geeignet ist, dies zu exemplifizieren, ist Ve-
lazquez’ Jahrhundertbild Las Meninas? (Abb. 1).® Das Bild thematisiert nicht
allein zentrale darstellungstheoretische Titigkeiten wie Zeigen, Sehen, Werk,
Raum, Wirklichkeit etc. Es tut dies vielmehr auf eine Weise, die zu immer neu-
en Interpretationen aufruft. Wenn man es wagt, zu diesem Werk, das seit Jahr-
hunderten gedeutet wird, erneut das Wort zu ergreifen, dann einerseits, weil es
sich um das Paradigma einer dargestellten Darstellung handelt. In Friedrich
Schlegels Sinn?® ist es ein Héhepunkt reflexiver Kunst, indem es seinen Raum

26 | Anderswo habe ich deswegen eine Analogie zwischen der Handlungsdimension
des Sprechens, dem visuellen Wahrnehmen und dem Zeigen ausgewiesen: Wie es un-
moglich ist, etwas zu sehen, ohne es zugleich auf eine bestimmte Weise, ndmlich in be-
stimmter Hinsicht und aus bestimmter Perspektive zu sehen, so unmdéglich ist es, etwas
zu zeigen ohne eine Form von Einrahmung, Perspektivierung, Hinblicknahme. Die Rah-
menvorgabe einer darstellerischen Zeigehandlung korrespondiert mit der Perspektivik
der wahrnehmenden Aufmerksamkeit. Vgl. Eva Schiirmann: Sehen als Praxis, Frankfurt
a.M. 2008.

27 | Ol auf Leinwand, 3,18 x 2,76 m, Prado, 1656, der urspriingliche Titel lautete nicht
»Die Hoffraulein«, sondern »Die Familie Philipps IV.«.

28 | Dernun folgende Teil ist ein Ausschnitt der noch unveréffentlichten Rede, die ich
aus Anlass des 2014 erhaltenen Wissenschaftspreises der Aby-Warburg-Stiftung in
Hamburg gehalten habe.

29 | Friedrich Schlegel: »Fragmente [aus dem Athen&um]«, Nr. 238, in: ders., Kritische
Schriften und Fragmente. Studienausgabe in sechs Banden, hg. v. Ernst Behler, Pader-
born 1988, Bd. 2, S. 105-156.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen, Zeigen, Handeln

und seine Perspektive, sein Sichtbarsein und den Malakt thematisiert. Es ist so-
mit sowohl eine dargestellte Handlung als auch die Handlung des Darstellens.

Abbildung 1: Veldzquez: Las Meninas. 1656, Ol auf Leinwand,
3,18 x 2,76 m, Prado; Bildvorlage: www.prometheus.de

g

Dariiber hinaus aber lisst sich auch an der Fiille und Gegensitzlichkeit der
Rezeptionen im Laufe einer fast vierhundertjihrigen Geschichte beispielhaft
erldutern, wie und wodurch Darstellungshandeln einen unendlichen Raum
iterativer Deutungen erdffnet. Freilich liegt es in der Natur eines jeden gro-
Ren Kunstwerks, dass seine Rezeption nie zum Abschluss kommt, aber die
Analysen dieses Bildes sind Legion. Allein ein Methodenreader der Kunst-
geschichte vereint eine ungewohnliche Vielfalt methodisch und disziplinir
divergierender Untersuchungen aus drei Jahrhunderten und verschiedenen
Lindern, indem das Bild ikonographisch, diskursanalytisch, psychoanalytisch,
rezeptionsisthetisch, werkimmanent, hermeneutisch, kunsttheoretisch, wir-

14.02.2026, 09:50:50. Op:

61


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

62

Eva Schiirmann

kungsgeschichtlich und soziologisch analysiert wird.*® Zu Recht ist das gat-
tungstibergreifende Bild ebensowohl als Selbstbildnis des Malers, Portrit der
Infantin, Historienbild, Atelierbild, Ereignisbild oder Gruppenbildnis anzu-
sprechen, und nicht zuletzt ist es auch ein >Lob der Malkunst<.*!

Fiir meinen Untersuchungsfokus kann es indessen auf sich beruhen, ob
es als »Seminar des Gemeinwohls«*, als Urszene des Lacanschen Spiegelsta-
diums® oder als »Experiment im Namen von Nachruhm und Uberleben«** zu
deuten ist, denn es geht gerade darum, die Pluriperspektivitit dieser mogli-
chen Deutungen als darstellungs- und handlungstheoretisches Spezifikum zu
erhellen. Deshalb interessiert die Frage, die die allermeisten Autoren umtreibt,
ob der Maler im Bild gerade dabei ist, Philipp IV. und seine Frau zu malen, de-
ren Spiegelbild wir an der Riickwand des illusioniren Bildraumes sehen, oder
ob er die Infantin malt, hier viel weniger als die prinzipielle Offenheit, wenn
nicht Unentscheidbarkeit dieser Frage. Wir wissen es nicht, und das seit mehr
als 350 Jahren aus einer ganzen Reihe von Griinden.

Geht man davon aus, dass auf der Leinwand im Bild das Portrit des Konigs-
paares entsteht, st6ft man ebenso auf Widerspriiche wie bei der Annahme,
die Infantin stehe Modell. Der Kunsthistoriker Joel Snyder®® hat die These ent-
faltet, dass der riickwirtige Spiegel unmoglich etwas reflektieren kénne, das
sich vor dem Bild befinde. Sehr wohl hingegen reflektiere er die Vorderseite
der Leinwand, deren Riickseite wir im Bild sehen. Doch abgesehen davon, dass
dies fuir die Frage nach den Portritierten keinen Unterschied macht, muss
so ein Nachweis spiegelungslogischer Unplausibilititen keineswegs ein Aus-
schlusskriterium fiir eine bestimmte Lesart abgeben, denn schlieRlich kénnte
es sein, dass Velazquez — wie nach ihm beispielsweise Manet — Unrichtigkeiten

30 | Thierry Greub (Hg.): Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einfiihrung in die
Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001.

31 | Ahnlich wie Vermeer van Delfts Atelierbild »de Schilderkonst« 1664/68, Kunsthis-
torisches Museum Wien.

32 | Dies ist die Schlussfolgerung von Jan Ameling Emmens: »Las Meninas von Velaz-
quez. Furstenspiegel fiir Philipp IV« in: T. Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deu-
tungen, S. 117-133, hier S. 128.

33 | So die originelle Lesart von Wolfram Bergande: »Das Bild als Selbstbewusstsein.
Bildlichkeit und Subjektivitdt nach Hegel und Lacan am Beispiel von Diego de Velaz-
queze, in: Karin Nitzschmann/Philipp Soldt (Hg.), Arbeit der Bilder. Die Prdsenz des Bil-
des im Dialog zwischen Psychoanalyse, Philosophie und Kunstwissenschaft, Gieen
2009, S. 155-181, hier S. 169.

34 | Wolfgang Kemp: »Teleologie der Malerei«, in: T. Greub (Hg.), Las Meninas im Spie-
gel der Deutungen, S. 117-133, hier S. 240f.

35 | Joel Snyder: »Las Meninas and the mirror of the princes, in: Critical Inquiry 11
(1985), No. 4, S.539-572.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen, Zeigen, Handeln

dieser Art bewusst in Kauf genommen hat.*® Snyders Lesart beruht auf der
realistischen Unterstellung, ein Bild miisse naturalistisch wiedergeben, was
bei seiner Produktion sichtbar war, wihrend es doch ohne weiteres der Fall
sein kann, dass der Maler sich mit seinen Darstellungsabsichten genau darii-
ber hinwegsetzt.

Einer anderen Deutung zufolge sehen alle Figuren, die wir im Bild er-
blicken, »tatsichlich« — aber was heifdt hier iberhaupt tatsichlich? — in einen
riesigen Spiegel vor dem Bild hinein. Der Kunsttheoretiker Hermann Ulrich
Asemissen? vertritt diese These, die immerhin den Modell-Charakter der In-
fantin plausibilisiert und erklirt, warum der Maler sein Sujet in Vorderansicht
sieht, obwohl er hinter ihm steht. Doch ist das Erscheinen des Konigspaars im
riickwirtigen Spiegel damit nicht mehr erklirbar (es sei denn, es wire kein
Spiegel, sondern ein gemaltes Bild). Dafiir hitte die Riesenspiegel-These den
Charme, dass der Maler des Bildes und der Maler im Bild — der historische
Velazquez von Las Meninas sowie der im Bild dargestellte Ritter des Santiago-
Ordens — exakt dasselbe malten, so dass das Gemailde tatsichlich ein Bild der
Entstehung seiner selbst wire.

Malerei {iber Malerei ist es freilich so oder so. Doch gehen derart realisti-
sche Lesarten an der Pointe vorbei, dass jede Bildrezeption ein Spiel der Ein-
bildungskraft mitspielt. >Tatsidchlich< heifdt hier deswegen: Sofern unsere Ima-
gination die imaginiren Anspielungen mitspielt und die mit Olfarbe bemalte
Leinwand fiir das naturalistische Abbild eines Raumes nimmt, den es aktuell
>gibtc, weil es ihn einstmals gab. Die annihernde LebensgrofRe®® der Figuren
vermittelt den Eindruck, von einem realen Raum in einen realen Raum zu bli-
cken.® Deswegen hat man das Bild im Ubrigen auch mit einer fotografischen
Momentaufnahme verglichen.*

36 | Vgl. Max Imdahl: »Edouard Manets »Un bar aux Folies-Bergére«. Das Falsche als
das Richtige«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 1: Zur Kunst der Moderne, Frankfurt
a.M. 1996, S. 497-533.

37 | Hermann Ulrich Asemissen: Las Meninas von Diego Veldzquez, Kassel 1981. Vgl.
aufierdem ders./Gunter Schweikhart: Malerei als Thema der Malerei, Berlin 1994,

38 | Zum Format auch Hans Belting: »Der Blick im Bild«, in: Bernd Hiippauf/Christoph
Wulf (Hg.), Bild und Einbildungskraft, Miinchen 2006, 121-144, bes. 132ff.

39 | Zur Raumthematik im Vergleich zu anderen Kunstwerken vgl. die eindrucksvolle
Studie von Ana Maria Rabe: Das Netz der Welt. Zum Raum von Las Meninas, Miinchen
2008.

40 | Den Momentaufnahmecharakter driickt Fritz Saxl schon aus, wenn er schreibt:
»Wir sind verwirrt, weil wir das Gefiihl haben, dass hier das Thema fiir einen Schnapp-
schuss von Veldzquez unvermittelt in ein représentatives hofisches Gemaélde verwan-
delt wurde«; zit. nach Jonathan Brown: »Uber die Bedeutung von Las Meninase, in: T.
Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen, S. 151-169, hier S. 152,

14.02.2026, 09:50:50. Op:

63


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

64

Eva Schiirmann

Fiir unsere Untersuchung ist indessen ein wichtiger Befund, dass keine
Deutung unwidersprochen bleibt. Und dies nicht nur, weil es nun einmal zur
Eigenart grofler Kunst gehort, unabschliefbar zu sein, sondern weil es zur kul-
turellen Praxis des Darstellens gehort — und in diese ist auch die kunsthistori-
sche Rezeptionsgeschichte notwendig verwickelt —, ein iteratives Spiel gedeute-
ter Deutungen zu erméglichen. Keine Interpretation geht widerspruchslos auf,
immer besteht das Bild in der Gleichzeitigkeit dessen, was sich ausschlief3t.¥
Das Bild eréffnet Vorstellungsriume und welten durch das, was es darstellt,
und mehr noch durch das, was es nicht darstellt, aber auch in dem, was die
Betrachterin sieht und nicht sieht und daher umso mehr imaginiert.

Michel Foucault hat in seiner berithmt gewordenen Analyse des Bildes, die
er spiter einem seiner Hauptwerke, Les mots et les choses, als Einleitung*
voranstellte, darauf bestanden, dass die Positionen des Bildbetrachters und des
Kénigspaares identisch seien.” Doch setzt er sich damit in einem Zeitsprung
iiber eine kategoriale Raumdifferenz hinweg. Nichts zwingt zu der Annahme,
dass der imagindre Raum, in den der Maler im dargestellten Raum schaut, der
reale Raum sein soll, in dem die Betrachterin sich befindet.

Ein vergleichender Seitenblick auf Rembrandt (Abb. 2) verdeutlicht das:
Wie Rembrandts Tuchmacher-Zunftvorstinde in seinem Gruppenbildnis
>Staalmeesters<** im Moment des Sich-Erhebens, in ein Buch weisend, interes-
siert herausblickend gezeigt werden, sehen sie gerade nicht, wie Max Imdahl
plausibilisiert®, den Betrachter an, also nicht in dessen realen Raum vor dem
Bild hinein — wie etwa die Mona Lisa oder Rembrandts Susanna ihre Rezipien-
ten adressieren. Vielmehr entgrenzt das Bild sein imaginires Bildgeschehen
in einen weiteren imaginiren Raum hinein, den man gleichsam mit-sieht, ob-
wohl er nicht gezeigt wird.

41 | Am ehesten hélt noch Svetlana Alpers diese Schwebe aus: »Interpretation ohne
Darstellung oder: Das Sehen von Las Meninase, in: Wolfgang Kemp (Hg.), Der Betrachter
istim Bild. Kunstwissenschaft und Rezeptionsédsthetik, KoIn 1985, S. 123-141.

42 | Michel Foucault: »Die Hoffrauleing, in: ders., Die Ordnung der Dinge, Frankfurt
a.M. 1971, S. 31-45 sowie S. 372-377.

43 | Und auch dagegen ist aus einem &hnlichen naturalistischen Selbstmissverstand-
nis der Bildrezeption heraus eingewendet worden, dass beider Perspektiven nicht in
demselben geometrischen Fluchtpunkt konvergierten. Arne Klawitter: »Sichtbare Bil-
der des unsichtbaren Denkens. Betrachtungen zu Velazquez, Manet und Margritte«, in:
Philipp Stoellger (Hg.), Un/sichtbar. Wie Bilder un/sichtbar machen, Wiirzburg 2014,
S. 197-220.

44 | 1662, Ol auf Leinwand, 1,91 x 2,79 m, Amsterdam Rijksmuseum.

45 | Vgl. Max Imdahl: »Regie und Struktur in den letzten Gruppenbildnissen von Rem-
brandt und Frans Hals«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 2: Zur Kunst der Tradition,
Frankfurta.M. 1996, S. 385-396.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen, Zeigen, Handeln

Abbildung 2: Rembrandt: De Staalmeesters. 1662, Ol auf Leinwand, 1,91 x 2,79 m,
Amsterdam Rijksmuseum

Ahnliches begegnet bei Veldzquez — freilich nur, wenn man der Riesenspie-
gel-These nicht folgt. Auf die Frage, was die aus dem Bild herausschauenden
Personen sehen, lautet die Antwort dann keineswegs: uns an der Stelle des
Souverins oder umgekehrt. Vielmehr wird im Bildraum ein Raum vor dem
Bild unterstellt, der sich mit unserem Raum nicht in widerspriichlicher Weise
kreuzt, wie Foucault und dhnlich Searle*® behaupten, sondern der diesem vor-
geschaltet ist, wenn man die Imagination, die das Bild er6ffnet, ernst nimmt.
Richtig ist indessen, dass das, was die Darstellung darstellt, wesentlich auf
dem beruht, was sie nicht darstellt: Das Bild zeigt nicht, wen oder was die Fi-
guren erblicken, es zeigt nicht, woran der Maler im Bild arbeitet, und es zeigt
nicht die Personen, die der Spiegel an der Riickwand des Biithnenkastenrau-
mes zeigt. Hierauf beruht Foucault Unsichtbarkeitsemphase. Dass es deswe-
gen jedoch »Reprisentation eines wesentlichen Fehlens«, nimlich des repri-
sentierenden Subjektes wie des Souverins sei, ist keineswegs mehr plausibel.
Denn es ist der Maler, der sich selbst als souverdnen Schépfer bei seiner
Schopfung zeigt, wen auch immer diese Schopfung zeigt (Abb. 3). Nur des-

46 | Wirsehen, so Searle, »das Gemalde [...] vom Standpunkt des Dargestellten, nicht
des Kiinstlers, aus gemalt.« Searle, John: »Las Meninas und die Paradoxa der bildhaften
Reprédsentation«, in: T. Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen, S. 172-182,
hier S. 180.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

65


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

66

Eva Schiirmann

wegen konnte so oft eine Nobilitierung der Malkunst¥ darin gesehen werden:
Der Maler reprisentiert sich als jemanden, der seine Kunst beherrscht. Wie
das kantische >Ich denke« mein Denken muss begleiten kénnen muss, beglei-
tet hier das >Ich male< den Malakt. Es zeigt damit, dass es zeigt, dass es um
sein Zeigen weifl. Daher kann auch Foucaults Interpretation nicht unwider-
sprochen bleiben; es mag das Subjekt als Fluchtpunkt epistemischer Weltbe-
herrschung® fehlen, als Darstellendes ist es jedoch hochgradig prisent: als
reprisentierender und reprisentierter Maler, der die Gabe besitzt, die Rollen
des Sichtbaren und des Unsichtbaren zu vertauschen.

Abbildung 3: Veldzquez: Las Meninas (wie Abb. 1), Detail

So ist es ein wichtiges Ergebnis, dass die Suche nach einer unwiderspriich-
lichen Position nachgerade am Witz des Ganzen vorbeigeht. Die Perspektivin-
versionen und -transformationen sind geradezu Programm einer Darstellung,

47 | Jonathan Brown: »Uber die Bedeutung von Las Meninasx, in: T. Greub (Hg.), Las
Meninas im Spiegel der Deutungen, S. 151-169.

48 | Habermas schlieft sich Foucaults Deutung an. Jiirgen Habermas: Der philosophi-
sche Diskurs der Moderne, Frankfurt a.M. 1991, S. 303f.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen, Zeigen, Handeln

die Unmégliches erméglichen und Ungesehenes zeigen will. Der Widerstreit*
liegt in der Natur des Darstellungshandelns, welches durch Einrahmungen
und Ausschnitte etwas konstituiert, das notwendig nur in sich stimmig sein
kann, aber andere Rahmungen und Beziige nicht ausschliefit. Unter anderen
Priamissen (zum Beispiel derjenigen, dass der Maler in einen Spiegel und nicht
in einen Raum schaut) sind andere Versionen plausibel.

Deswegen ist der Hinweis des russischen Kunsthistorikers Michail W.
Alpatow auf Leibniz’ Monadologie weiterfithrend: »Alles hingt letzten Endes
vom Standpunkt ab. Es gibt hier den Standpunkt von Philipp und Anna, es
gibt den Standpunkt des Kiinstlers wie auch den des Betrachters. Das ganze
bildet ein System einander durchdringender Welten — oder mit den Worten der
Philosophie des 17.-18. Jahrhunderts ausgedriickt — Monaden. Jede davon ist
rechtmifig und beim Wechsel des Standpunktes dndert sich die Bedeutung
des Ganzen.«*

Polyperspektivitit und Multifokalitit sind ein wesentliches Charakteristi-
kum einer kiinstlerischen Darstellung dieses Ranges. Sie eréffnen den itera-
tiven Raum der Deutungen, der durch die Einbildungskrifte der Rezeptionen
immer weiter gedffnet wird und viele Deutungen aufzeigt, ohne dass eine von
ihnen >recht behielte<. Wie Monaden im bestindigen Perspektivwechsel die
Fiille des Seins spiegeln (vereinheitlicht freilich durch ein metaphysisches Ver-
nunftprinzip), perspektivieren kiinstlerische Darstellungen eine Fiille mogli-
cher Deutungen. Darstellung avanciert demnach zur Methode eines Geistes,
sich etwas zu vergegenwirtigen, weshalb Leibniz, und nach ihm andere, »Dar-
stellung mit Reflexion«*! identifizieren.

»Daf sich etwas dem Geist prisentiert«, so der Kunstphilosoph Louis Ma-
rin iiber die klassische Darstellung, »ist aber selbst immer schon von einer
reflexiven Operation abhingig, die den Geist als denkendes Subjekt konstitu-
iert — als ob die Pridsenz als solche, [...] iberhaupt nur denkbar sei, wenn sie in
einer Re-prisentation flektiert [...] wird, die der Geist sich nicht aneignen kénn-
te [...], wenn er sie nicht zu seinem Gegenstand machen wiirde.«*? Las Meninas
vergegenwirtigt — und das ist fir die hier explizierte Darstellungstheorie ent-
scheidend — die Operationalitit eines Geistes, der sich perspektivierend dessen
versichert, was er perzipiert. Die Handlung des Darstellens ist — damit komme

49 | Vgl. zum prinzipiellen Charakter dieses »Widerstreits« konkurrierender Darstellun-
gen Jean-Francgois Lyotards gleichnamiges Buch, Miinchen 1989.

50 | Michail W. Alpatow: »Las Meninas von Velazquezs, in: T. Greub (Hg.), Las Meninas
im Spiegel der Deutungen, S. 98-114, hier S. 107.

51 | Willem van Reijen: »Darstellungen und Reflexionen. Leibniz - Kant - Lyotards, in:
C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heifit »Darstellen?, S. 139-151, hier S. 140.

52 | Louis Marin: »Die klassische Darstellung, in: C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heiit
»Darstellen<?, S. 375-397, hier S. 375.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

67


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

68

Eva Schiirmann

ich auf meine anfiangliche These, dass zwischen Handlung und Medium kein
echter Gegensatz besteht, zuriick — die entscheidende Vermittlungsdimension
zwischen Ich und Welt. Zugleich hat der Raum der Deutungen selbst den Cha-
rakter eines Mediums, indem er das mittelnde Milieu bildet, in dem und durch
den andere Handlungen erméglicht werden.

IV. ScHLUSS: DIE INTERPRETATION DER INTERPRETATION

Kommen wir zuletzt zuriick auf den Gedanken der Iteration als fortwihrender
Umbildung von Identitit. Wie der Kunsthistoriker Viktor Stoichita schreibt,
ist Las Meninas gemalt, »um das Problem der Interpretation zu stellen«.” Von
diesem Problem gibt es, Derrida zufolge, seinerseits zwei grundlegende Inter-
pretationen:

»Die eine trdumt davon, eine Wahrheit und einen Ursprung zu entziffern, die dem Spiel
und der Ordnung des Zeichens entzogen sind, und erlebt die Notwendigkeit der Interpre-
tation gleich einem Exil. Die andere, die dem Ursprung nicht langer zugewandt bleibt,
bejaht das Spiel und will (iber den Menschen und den Humanismus hinausgelangen,
weil Mensch der Name eines Wesens ist, das die Geschichte der Metaphysik und Onto-
logie-Theologie hindurch, [...] die volle Prasenz, den versichernden Grund, den Ursprung
und das Ende des Spiels getrdumt hat.«3*

Vorschlagshalber sollten wir diese Problembeschreibung nicht als disjunkte
Alternative auffassen, sondern als ein Weder-noch. Dann wire die Freiheits-
dimension des Kunsthandelns weder ursprungstheoretisch noch relativistisch
zu verstehen, weder Wahrheitsgeschehen noch Beliebigkeit.

Gezeigt werden sollte die Handlungsdimension des Darstellens, aber auch
seine Medialitit. Das Kunstwerk ist eine Deutung, die in der Rezeptionsge-
schichte vielfach gedeutet wird. Kunsthandeln hat darin zugleich eine mediale
Dimension, weil es vermittelt, was es erzeugt.”®> Zwar entscheiden Markt und
Diskurs iiber Deutungsmacht einer Darstellung, aber dies wire eine andere
Untersuchung.

53 | Victor Stoichita: »Imago regis. Kunsttheorie und kdnigliches Portrat«, in: T. Greub
(Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen, S. 208-234, hier S. 208f.

54 | Jacques Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissen-
schaft vom Menschens, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1972,
S. 422-442, hier S. 441.

55 | Zur ndheren Begriindung dieser These vgl. Eva Schiirmann: »Kunstsehen als Per-
formanz einer ikonischen Praxis«, in: Erika Fischer-Lichte/Clemens Risi/Jens Roselt
(Hg.), Kunst der Performanz, Performanz der Kunst, Frankfurt a.M. 2004, S. 76-90.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen, Zeigen, Handeln

LITERATUR

Abel, Glunter: Sprache, Zeichen, Interpretation, Frankfurt a.M. 1999.

Alpatow, Michail W.: »Las Meninas von Velazquez, in: T. Greub (Hg.), Las Me-
ninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einfiihrung in die Methoden der Kunst-
geschichte, Berlin 2001, S. 98-114.

Alpers, Svetlana: »Interpretation ohne Darstellung oder: Das Sehen von Las
Meninas, in: Wolfgang Kemp (Hg.), Der Betrachter ist im Bild. Kunstwissen-
schaft und Rezeptionsdsthetik, Koln 1985, S. 123-141.

Arendt, Hannah: Vita activa oder vom titigen Leben, Miinchen 1994.

Asemissen, Hermann Ulrich: Las Meninas von Diego Veldzquez, Kassel 1981.

—/Schweikhart, Gunter: Malerei als Thema der Malerei, Berlin 1994.

Belting, Hans: »Der Blick im Bild«, in: Bernd Hiippauf/Christoph Wulf (Hg.),
Bild und Einbildungskraft, Miinchen 20006, 121-144.

Benjamin, Walter: Gesammielte Schriften, Bd. VI, Frankfurt a.M. 1989.

Bergande, Wolfram: »Das Bild als Selbstbewusstsein. Bildlichkeit und Sub-
jektivitit nach Hegel und Lacan am Beispiel von Diego de Velazquez, in:
Karin Nitzschmann/Philipp Soldt (Hg.), Arbeit der Bilder. Die Prisenz des
Bildes im Dialog zwischen Psychoanalyse, Philosophie und Kunstwissenschaft,
Gielen 2009, S. 155-181.

Bernstein, Richard J.: »Die kreative Rolle der Imagination, in: Bettina Holl-
stein/Matthias Jung/Wolfgang Knébl (Hg.), Handlung und Erfahrung. Das
Erbe von Historismus und Pragmatismus und die Zukunft der Sozialtheorie,
Frankfurt a.M. 2011, S. 51-68.

Boehm, Gottfried: Wie Bilder Sinn erzeugen, Berlin 2007.

Brandom, Robert: Making It Explicit. Reasoning, Representing and Discursive
Commitment, Cambridge, MA 1998.

Brown, Jonathan: »Uber die Bedeutung von Las Meninas«, in: T. Greub (Hg.),
Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einfiihrung in die Methoden der
Kunstgeschichte, Berlin 2001, S. 151-169.

Biirger, Gottfried August: Simtliche Werke, Miinchen 1987.

Campe, Ridiger: »Evidenz als Verfahren. Skizze eines kulturwissenschaftli-
chen Konzepts«, in: Uwe Fleckner (Hg.), Vortrige aus dem Warburg-Haus,
Bd. 8, Berlin 2004, S. 107-133.

Conradi, Tobias/Derwanz, Heike/Muhle, Florian (Hg.): Strukturentstehung
durch Verflechtung. Akteur-Netzwerk-Theorie(n) und Automatismen, Min-
chen 2011.

Derrida, Jacques: »Signatur Ereignis Kontext«, in: ders., Randgdnge der Philo-
sophie, Wien 1988, S. 291-314.

—: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaft vom
Menschen, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1972,

S. 422-442.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

69


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

70

Eva Schiirmann

Emmens, Jan Ameling: »Las Meninas von Velazquez. Fiirstenspiegel fiir Phi-
lipp IV«, in: Thierry Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen.
Eine Einfiihrung in die Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001, S. 117-133.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M. 1971.

Freudenberger, Silja/Sandkiithler, Hans J6rg (Hg.): Reprdsentation, Krise der Re-
prisentation, Paradigmenwechsel, Frankfurt a.M. 2003.

Gadamer, Hans-Georg: »Hegels Philosophie und ihre Nachwirkungen bis heu-
te« (1972), in: ders., Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft, Frankfurt a.M.
1991, S. 32-53. )

Gasché, Rodolphe: »Uberlegungen zum Begriff der Hypotypose bei Kantc, in:
Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heifst >Darstellen<?, Frankfurt a.M.
1994, S.152-174.

Gebauer, Gunter: »Sich-zeigen und Sehen-als. Wittgensteins zwei Bildkonzep-
te«, in: Gottfried Boehm/Sebastian Egenhofer/Christian Spies (Hg.), Zei-
gen. Rhetorik des Sichtbaren, Paderborn 2010, S. 75-89.

Gotze, Martin: Ironie und absolute Darstellung. Philosophie und Poetik in der
Frithromantik, Paderborn 2o001.

Goppelsroder, Fabian: Zwischen Sagen und Zeigen, Bielefeld 2007.

-/ Beck, Martin (Hg.): Sichtbarkeiten 2: Prisentifizieren. Zeigen zwischen Korper,
Bild und Sprache, Ziirich 2014.

Gosepath, Stefan (Hg.): Motive, Griinde, Zwecke. Theorien praktischer Rationali-
tat, Frankfurt a.M. 1999.

Greub, Thierry (Hg.): Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einfiihrung in
die Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001.

— (Hg.): Latenz als Ursprung der Gegenwart, Géttingen 2.011.

Habermas, Jiirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurta.M. 1991.

Horn, Christoph/Lohrer, Guido (Hg.): Griinde und Zwecke. Texte zur aktuellen
Handlungstheorie, Berlin 2010.

Imdahl, Max: »Edouard Manets >Un bar aux Folies-Bergere«. Das Falsche als
das Richtige, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 1: Zur Kunst der Moderne,
Frankfurt a.M. 1996, S. 497-533.

—: »Regie und Struktur in den letzten Gruppenbildnissen von Rembrandt und
Frans Hals, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 2: Zur Kunst der Tradition,
Frankfurt a.M. 1996, S. 385-396.

Joas, Hans: Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt a.M. 1992.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Werkausgabe, hg. v. Wilhelm Wei-
schedel, Bd. 3/4, Frankfurt a.M. 1974.

Kemp, Wolfgang: »Teleologie der Malereix, in: Thierry Greub (Hg.), Las Meni-
nas im Spiegel der Deutungen. Eine Einfiihrung in die Methoden der Kunstge-
schichte, Berlin 2001, S. 117-133.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sagen, Zeigen, Handeln

Klawitter, Arne: »Sichtbare Bilder des unsichtbaren Denkens. Betrachtungen
zu Veldzquez, Manet und Margritte, in: Philipp Stoellger (Hg.), Un/sicht-
bar. Wie Bilder un/sichtbar machen, Wiirzburg 2014, S. 197-220.

Kramer, Sybille: »Sagen und Zeigen. Sechs Perspektiven, in denen das Dis-
kursive und das Ikonische in der Sprache konvergierens, in: Zeitschrift fiir
Germanistik, Neue Folge 3 (2003), S. 509-519.

Latour, Bruno: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiihrung in die
Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M. 2007.

Lenk, Hans: Interpretationskonstrukte. Zur Kritik der interpretatorischen Ver-
nunft, Frankfurt a.M. 1993.

Lyotard, Jean-Francois: Der Widerstreit, Miinchen 1989.

Marin, Louis: »Die klassische Darstellung«, in: C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Was
heifit >Darstellen<?, Frankfurt a.M. 1994, S. 375-397.

McDowell, John: Mind and World, Cambridge 1996.

Menninghaus, Winfried: »Darstellung«. Friedrich Gottlieb Klopstocks Eroft-
nung eines neuen Paradigmas, in: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was
heifit >Darstellen<?, Frankfurt a.M. 1994, S. 205-226.

Mersch, Dieter: »Wort, Bild, Ton, Zahl. Modalititen medialen Darstellens, in:
ders., Die Medien der Darstellung, Miinchen 2003, S. 9-49.

Milder-Bach, Inka: Im Zeichen Pygmalions. Das Modell der Statue und die Ent-
deckung der » Darstellung« im 18. Jahrhundert, Miinchen 1998.

Proki¢, Tanja/Kolb, Anne/Jahraus, Oliver (Hg.): Wider die Reprisentation. Pri-
sens/z Erzdhlen in Literatur, Film und Bildender Kunst, Frankfurt a.M. 2011.

Rabe, Ana Maria: Das Netz der Welt. Zum Raum von Las Meninas, Miinchen
2008.

Reijen, Willem van: »Darstellungen und Reflexionen. Leibniz — Kant — Lyo-
tards, in: C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heift >Darstellen<?, Frankfurt a.M.
1994, S.139-151.

Schlegel, Friedrich: »Fragmente [aus dem Athenium]«, Nr. 238, in: Ernst Beh-
ler (Hg.), Kritische Schriften und Fragmente. Studienausgabe in sechs Binden,
Bd. 2, Paderborn 1988, S. 105-156.

Schiirmann, Eva: Sehen als Praxis, Frankfurt a.M. 2008.

—: »Kunstsehen als Performanz einer ikonischen Praxis«, in: Erika Fischer-
Lichte/Clemens Risi/Jens Roselt (Hg.), Kunst der Performanz, Performanz
der Kunst, Frankfurt a.M. 2004, S. 76-90.

Searle, John: »Las Meninas und die Paradoxa der bildhaften Reprisentation,
in: Thierry Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einfiih-
rung in die Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001, S. 172-182.

Siegmund, Judith: Die Evidenz der Kunst. Kiinstlerisches Handeln als dsthetische
Kommunikation, Bielefeld 2007.

Snyder, Joel: »Las Meninas and the mirror of the prince, in: Critical Inquiry 11

(1985), No. 4, S. 539-572.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

71


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

72

Eva Schiirmann

Stoichita, Victor: »Imago regis. Kunsttheorie und kénigliches Portrit, in:
Thierry Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einfiihrung
in die Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001, S. 208-234.

Urbich, Jan: »Darstellung und Reflexion. Zu Friedrich Schlegel und Walter
Benjaming, in: Brady Bowman (Hg.), Darstellung und Erkenntnis. Beitrige
zur Rolle nichtpropositionaler Erkenntnisformen in der deutschen Philosophie
und Literatur nach Kant, Paderborn 2007, S. 211-230.

Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus, Frankfurt a.M. 1984.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise
des poétischen Geistes

Von Hélderlin zu Adorno

Johann Kreuzer

1) Die »Anmerkungenc, die Holderlin seiner Ubersetzung von Sophokles’ »Oe-
dipus« beigegeben hat, beginnt er folgendermafien:

»Es wird gut seyn, um den Dichtern, auch bei uns, eine biirgerliche Existenz zu sichern,
wenn man die Poésie, auch bei uns, den Unterschied der Zeiten und Verfassungen ab-
gerechnet, zur pnovm der Alten erhebt.

Auch andern Kunstwerken fehlt, mit den griechischen verglichen, die Zuverlassigkeit;
wenigstens sind sie bis izt mehr nach Eindriken beurtheilt worden, die sie machen, als
nach ihrem gesezlichen Kalkul und sonstiger Verfahrungsart, wodurch das Schone her-
vorgebracht wird. Der modernen Poésie fehlt es aber besonders an der Schule und am
Handwerksmagigen, dafl nemlich ihre Verfahrungsart berechnet und gelehrt, und wenn
sie gelerntist, in der Ausiibung immer zuverldssig wiederhohlt werden kann.«!

Holderlin geht es, das wird deutlich, um die Hervorbringung des Schonen, d.h.
um ein Tun. Und es geht ihm um ein regelgeleitetes Handeln.? Poetisches
Handeln sei zumindest insoweit regelgeleitet, dass ein blofles Beurteilen nach
dem Eindruck dem Anspruch des dsthetisch Hervorgebrachten nicht gerecht
wird bzw. (vorsichtiger formuliert) diesen Anspruch unterschreitet. Denn es

1 | Vgl. Johann Christian Friedrich Holderlin: »Anmerkungen zum Oedipuss, zit. nach:
ders., Theoretische Schriften, mit einer Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998 (im Fol-
genden: ThSch), S. 94. - Zu Hélderlins Ubersetzung des »Oedipus« (wie der »Antigona«)
vgl. Bernhard Béschenstein: »Die Trauerspiele des Sophokles: Oedipus der Tyrann. An-
tigond, in: J. Kreuzer (Hg.), Holderlin-Handbuch, Stuttgart 2002/2011, S. 279-289.

2 | Die Verfahrungsart ist die »art und weise, wie man handelt und verféhrte, vgl. Art
»Verfahrungsarte, in: Jacob u. Wilhelm Grimm, Deutsches Wdrterbuch, ND Miinchen
1984, Bd. 25, S. 293.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

74

Johann Kreuzer

sei ein gesetzlicher Kalkiil, der in diesem Hervorbringen sich wirksam zeigt.?
Ist er wirksam — und mit ihm 4sthetisches Tun keine bloRe Willkiir —, muss er
sich entsprechend rekonstruieren lassen.

Zur Klirung der >Grammatik« dsthetischen Tuns bzw. dsthetischen Han-
delns gehen die folgenden Uberlegungen von zwei Feststellungen Hélderlins
aus. Sie hingen mit der Verfahrungsart der Hervorbringung des Schénen zu-
sammen und moégen das Tun der >Kunst« (wie Kunst als Tun) gerade in der
Hinsicht erkliren helfen, dass die Regeln, die dabei im Spiele sind, von ihrem
bewusstseinsmifligen Grund her als »Verfahrungsweise des poétischen Geis-
tes« zu verstehen sind.*

Die beiden Hinweise finden sich im umfangreichsten Entwurf, in dem sich
Holderlin dieser >Verfahrungsweise des poétischen Geistes< zu vergewissern
sucht: in dem Text, der mit der konditionalen Wendung »Wenn der Dichter
einmal des Geistes michtig ist [...]« beginnt. Hier hat er nach etwas mehr als
einem Drittel des Textes das, worauf es ihm als die Produktivitit ankommt,
die (sich durch) poetische Titigkeit reproduzieren soll, in der lapidaren For-
mel zusammengefasst, es komme dabei darauf an, »eine Erinnerung zu ha-
ben«.> Wohlgemerkt: »eine Erinnerung zu haben< — was mehr heiflt bzw. sich
nicht darin erschépft, allein zu erinnern. Wie geht das — eine Erinnerung zu
>haben< Wodurch ist die Tatigkeit charakterisiert, die diese Produktivitit des
Geistes — Geist als Produktivitit — selbst mitteilt bzw. mitteilbar macht?

Eine Antwort auf diese Frage formuliert Holderlin am Schluss von Wenn
der Dichter ...; die schopferische Reflexion des Kiinstlers bestehe darin,

»dafl er aus seiner Welt aus der Summe seines dufiern und innern Lebens, das mehr
oder weniger auch das meinige ist, dafl er aus dieser Welt den Stoff [nimmt], um die

3 | »Gesetzlich«ist hierin dem von nomos abgeleiteten Sinn zu verstehen, mit dem Hél-
derlin das Pindar-Fragment »Das Hichste« erldutert: als »die lebendigen Verhdltnisse
[...], in denen, mit der Zeit, ein Volk sich begegnet hat und begegnet« (zit. nach: ThSch,
S. 114).

4 | Holderlin geht es um die Klarung und (ihrer selbst bewusste) Anwendung dessen,
was »genialisch und vom Urtheile geleitet in jedem &chtpoétischen Geschaffte
bemerkbar ist [...]« (J. C. F. Holderlin: »Wenn der Dichter einmal des Geistes méachtig
ist...« [im Folgenden: WdD], zit. nach: ThSch, S. 42).

5 | Vgl. WdD: »[...] und es ist seine [des poétischen Geistes, JK] lezte Aufgabe, beim
harmonischen Wechsel einen Faden, eine Erinnerung zu haben, damit der Geist nie im
einzelnen Momente, und wieder einem einzelnen Momente, sondern in einem Momente
wie im andern fortdauernd [...] sich gegenwartig bleibe [...]. Dieser Sinn ist eigentlich
poétischer Karakter, weder Genie noch Kunst, poétische Individualitat - und dieser al-
lein ist die Identitat der Begeisterung und die Vollendung des Genie und der Kunst [...]
gegeben.« (Ebd., S. 49)

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

Tone seines Geistes zu bezeichnen, aus seiner Stimmung das zum Grunde liegende
Leben durch dif verwandte Zeichen hervorzurufen, da er also, in so fern er mir
dieses Zeichen nennt, [...] mich veranlafit, diesen Stoffin das Zeichen liberzutragen

[...].®

Das Herausnehmen des Stoffs aus dieser Welt, die Uberfithrung dieses He-
rausnehmens in das Geben und Nennen von Zeichen, umschreibt ein her-
vorbringendes (poetisches) Tédtigsein, dessen Sinn sich darin erfiillt, dass die
dadurch bezeichneten >T6ne des Geistes< zu einem entsprechend aktivierten
(rezeptiven) Titigsein anregen bzw. in ihm produktiv widerklingen. Das Nen-
nen von Zeichen beschreibt damit ein Produktivsein, das nicht nur die Seite
des Hervorbringens (des Gebens) von Zeichen, sondern gerade auch die Seite
der Aufnahme (des Nehmens) von Zeichen betrifft.

Es ist ein doppeltes Produktivsein, das Holderlin mit der Formel >eine Erin-
nerung zu haben<angesprochen hat. Um dieses doppelte Produktivsein soll es
im Folgenden gehen, und zwar anhand der Prizisierung des Sinns, den diese
Formel bei Holderlin hat — und anhand der Frage, inwiefern ihre Erfiillung nur
in einem hervorbringenden Tun mdglich ist bzw. sich in dinglich-materiellen
Formen zeigen muss.

Am Schluss folgen Hinweise auf die Bezugnahme, die Holderlins >Verfah-
rungsweise des poétischen Geistes< — nicht nur terminologisch — in Adornos
»Asthetischer Theorie« erfahren hat.

Die Produktivitit des Geistes markiert, so kénnte man sagen, keinen
Gegensatz von (oder ein idealistisches Sich-Befreien aus) Verdinglichung.” Er-

6 | Vgl. ebd., S. 61.

7 | In der Tradition eines solchen idealistischen »Anti-Verdinglichungs-Pathos« steht
auch Georg Lukacs’ Geschichte und KlassenbewuStsein inklusive der enormen Wirkung,
die Lukacs damit auf die weitere - nicht nur neomarxistische - Diskussion gehabt
hat. - Adorno beispielsweise ist erst spdt von der generalisierenden Ineinssetzung
abgeriickt, die Verdinglichung gleichsam automatisch unters Verdikt der alle Formen
birgerlicher Vergesellschaftung auf »entfremdende« Weise durchwaltenden Logik des
Warenfetischismus fallen lie3: Die »Kategorie der Verdinglichung« war, so wird erin der
Negativen Dialektik notieren, »inspiriert [...] vom Wunschbild ungebrochener subjektiver
Unmittelbarkeit« (vgl. Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, in: ders., Gesammelte
Schriften, Frankfurta.M. 1997, Bd. 6, S. 367). Das Verdikt (iber Verdinglichung gilt es zu
ersetzen durch eine kritische Analyse der Formen, in denen die Produktivitdt des Geistes
werdinglichtc erscheint - denn gerade das Wunschbild »subjektiver Unmittelbarkeit« ist
ein Fetisch von Verdinglichung. Programmatisch hatte Adorno schon im Februar 1940 in
einem Brief an Walter Benjamin antizipiert, dafs es sich »[...] bei der Auseinandersetzung
mit der Frage der Verdinglichung [...] flr uns nicht darum handeln kann, das Hegelsche
Verdikt gegen die Verdinglichung nochmals zu wiederholen, sondern recht eigentlich um

14.02.2026, 09:50:50. Op:

75


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

76

Johann Kreuzer

kennende Selbstbeziehung ist zwar Bedingung der Moglichkeit dessen, was
Geist ist, und damit Bedingung der Moglichkeit von dessen Produktivitit.
Aber sie realisiert sich als das, was sie ist, gerade nicht in der erkennenden
Riickkehr des Geistes in oder zu sich selbst. Die Produktivitit des Geistes zeigt
sich vielmehr in den Formen seiner Verdinglichung.®

Was lisst sich in diesem Sinn dann als Bedingung der Méglichkeit bzw. der
Wirklichkeit beschreiben, »eine Erinnerung zu haben<? — und was ist dabei be-
wusstseinsstrukturell impliziert? Was folgt daraus fiir jenes Titigsein, welches
die Transzendentalitit des Sich-auf-sich-Beziehens der Vermogen des Geistes
>nach auflen< wendet, um es in einem »schopferischen Act« mitzuteilen?®

2) Was heift es und was bedingt es, >eine Erinnerung zu haben<? — Den kon-
zeptuellen Rahmen fiir diese Formel Hoélderlins bilden die Entdeckungen, die
von Fichtes Vortrag der Wissenschaftslehre 1794 in Jena ausgingen. Sie wur-
den Teil des — teils brieflichen, teils (in Frankfurt) direkten — Gesprichs zwi-
schen Holderlin und Hegel. Bei Holderlin miinden sie mit der Jahrhundert-
wende 1799/1800 in einen Akt reflexionsphilosophischer Selbstverstindigung,
der dem Sprachverstindnis seiner Dichtung ab 1800 zugrunde liegt.”®

2.1) Basis ist eine >urspriingliche Einsicht Fichtes<. Was mit der Rede von
Selbstbewusstsein gemeint wird, kann nicht wie ein Objekt des >Subjekts<
Selbstbewusstsein gedacht werden.™ Es kann sich nicht voraussetzen, sondern
muss sich als Beziehung — als titiges Beziehen — begreifen. Im Unterschied zu
Objekten oder Subjekten wissender Selbstbeziehung meint Selbstbewusstsein
die Struktur wissender Selbstbeziehung selbst. Der Zirkel des »Fichtesche[n]
Ausgangsproblems« bleibt bestehen, solange Selbstbewusstsein isoliert — un-
abhingig und losgelost von den Formen, in denen es sich zeigt — betrachtet

eine Kritik der Verdinglichung, d.h. um eine Entfaltung der widersprechenden Momente,
die im Vergessen gelegen sind« (Theodor W. Adorno/Walter Benjamin: Briefwechsel
1928-1940, hg. v. H. Lonitz, Frankfurt a.M. 1994, S. 418).

8 | Holderlin wird von »empirischer Individualisierung« sprechen (vgl. Anm. 38).

9 | In dem Fragment »Das untergehende Vaterland ...« - unmittelbar vor »Wenn der
Dichter einmal des Geistes machtig ist ...« verfasst und dessen argumentlogische Vor-
aussetzung - verwendet Holderlin die Adjektive »schdpferisch«und transcendental« ein-
mal in einem explikativ-synonymen Sinn. Worin qua Erinnern »freie Kunstnachahmung«
griindet, sei»[...] ein (transcendentaler) schopferischer Act [...]« (vgl. »Das untergehen-
de Vaterland ...« [im Folgenden: DuV], zit. nach: ThSch, S. 37).

10 | Vgl.JohannKreuzer: Erinnerung. Zum Zusammenhangvon Hélderlins theoretischen
Fragmenten »Das untergehende Vaterland ...« und »Wenn der Dichter einmal des Geistes
méchtig ist ...«, Konigstein/Ts. 1985; ders.: »Einleitung«, in: ThSch, S. VII-LIII.

11 | Vgl. Dieter Henrich: Fichtes urspringliche Einsicht, Frankfurt a.M. 1967, S. 14.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

wird."? Aus diesem Zirkel fiihrt eine Auffassung von Bewusstsein heraus, die
dem mental unverkiirzten Sinn des Erinnerns entspricht. Das Schweben der
Einbildungskraft, von dem Fichte gesprochen hat, lasst sich von der Semantik
des Erinnerungsvermogens her verstehen und konkretisieren.!* Was Hélderlin
dabei entdeckte, konnte man, analog zu der Fichtes, >Hélderlins urspriingliche
Einsicht< nennen. Er erkennt, dass das Hervorbringen von Auerungsformen
sich nicht in jener arbitriren oder zufilligen Titigkeit erschopft, die >der Geist<
(verstanden als praproduktive Subjektivitit) mit der Phantasie im Denken sei-
ner Herrschaft unterstellt und aus der er sich auch in sich zurtickzuziehen
vermdoge. Das ist die Option, der Hegel nach dem Gesprich mit Hélderlin fol-
gen wird.” Hélderlin stellt und hilt dagegen fest: »[O]hne ein dufleres Object«
ist es nicht méglich, (den Anspruch einzulésen) eine Erinnerung zu haben.”
Erst in der Beziehung auf das von der wissenden Selbstbeziehung des Geistes
unterschiedene materiale Gegebensein von >Objekten< wird die Produktivitit,
als deren Subjekt der Geist gedacht wird, in ihrer Wirklichkeit erkenn- und
reproduzierbar. Erst in der Beziehung auf die Sphire der Objekte teilt sich die
Beziehung mit, die Erinnern seiner semantischen Natur nach als Grund wis-
sender Selbstbeziehung bedeutet.

Diese Einsicht impliziert mehrerlei. Erinnern ist erstens kein Instrument
einer sich autark wihnenden Innenwelt des Geistes. Es ist vielmehr Bedin-
gung der Moglichkeit jener Struktur, die Geist meint und in der Subjektivitit

12 | Vgl. Jirgen Habermas: »Metaphysik nach Kant, in: K. Cramer/H.-F. Fulda/R.-P.
Horstmann/U. Pothast (Hg.), Theorie der Subjektivitat, Frankfurt a.M. 1987, S. 442.

13 | Vgl. Johann Kreuzer: »Vom Ich zur Sprache: Fichte und Holderline, in: H. Girndt/K.
Hammacher (Hg.), Fichte und die Literatur (Fichte-Studien Bd. 19), Amsterdam/New
York 2002, S. 185-198.

14 | Im § 448 der Enzyklopé&die spricht Hegel zwar von der »thatige[n] Erinnerung« (vgl.
Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Enzyklopéddie der philosophischen Wissenschaften im
Grundrisse (1830), unter Mitarb. v. U. Rameil hg. v. W. Bonsiepen u. H.-C. Lucas, Ham-
burg 1992, § 457, S. 444), doch bedeutet Tatigkeit hier nichts weiter als die innere Ko-
pie einer gegebenen Anschauung. Erinnern als Tatigkeit im Sinne eines Vermégens, das
mit den Gegenstanden, auf die es sich richtet, nicht zusammenfallt, kommt dabei nicht
in Blick. Vgl. auch §§ 373, 376, 379 der Heidelberger Enzyklopéddie von 1817, in der
diese aus systemarchitektonischen Griinden bewusst restriktive Sicht des Erinnerungs-
vermdgens noch deutlicher wird (vgl. G. W. F. Hegel: Enzyklopé&die der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse [1817], unter Mitarb. v. H.-C. Lucas u. U. Rameil hg. v. W.
Bonsiepen und K. Grotsch, Hamburg 2000, S. 211-215). - Zur spezifischen Differenz,
die sich hierzwischen Hélderlin und Hegel zeigt, vgl. Johann Kreuzer: »Zeichen machen-
de Phantasie. Uber ein Stichwort Hegels und eine urspriingliche Einsicht Hélderlins«, in:
Zeitschrift fir Kulturphilosophie 2008/2, S. 253-278.

15 | vgl. wdD, ThSch, S. 50-52.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

77


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

78

Johann Kreuzer

griindet. Was diese kennzeichnet, ist zweitens relationaler Natur: Es stellt eine
Form von Relationalitit dar, die auf keines der Relata hin auflésbar ist. Sie teilt
sich drittens im Hervorbringen materiell erscheinender, in jeweiligen Arbeits-
formen und Medien sich materialisierender Objektivationen (in >Zeichen<und
>Ténen<) mit. Hier werden viertens Differenzierungen virulent, die Hélderlin
in zunichst geschichtsphilosophischer Hinsicht zwischen dem Erinnerten
(den Gegenstinden des Erinnerns), dem Erinnern als Vermogen, das mit sei-
nen Gegenstinden nicht zusammenfillt, und der Erinnerung als jener vollen
Struktur vornimmt, zu der das Wissen gehort, dass Erinnern sich nicht ohne
Zeichen mitzuteilen vermag, dass zu seinem >Geist< deshalb die Notwendig-
keit eines »ODbjects im vollendetsten Zustande« gehért.' Erst indem es in die
sinnliche Differenz der Zeichen iibersetzt erscheint, wird Erinnern selbst er-
innerungsfihig. Erst in den produzierten Zeichen vermag sich zu reproduzie-
ren, was Erinnern ist. Nicht nur in bewusstseinstheoretischer Hinsicht kommt
es deshalb fiinftens auf die Klirung des »Verbindungsmittels zwischen Geist
und Zeichen« an.'” Seiner eigenen Bestimmung entspricht, was Geist heifit,
erst durch das Hervorbringen von Zeichen. Erst in der Hervorbringung (Set-
zung) empirischer — der Selbstbeziehung des Geistes gegeniiber also wirkli-
cher — Differenz vermag zu erscheinen, was selbst kein empirisches Objekt
(des Geistes) ist. Paradigma dieser sinnlich-unsinnlichen/intellektuell-empiri-
schen Einheit ist Sprache. In der »schépferischen Reflexion der Sprache« zeigt
sich (in Zeichen) die Wirklichkeit des Geistes.'® Der Satz: »So wie die Erkennt-
nif} die Sprache ahndet, so erinnert sich die Sprache der Erkenntnif [...]«, fasst
das zusammen.' Dieser Satz stellt in Wenn der Dichter ... so etwas wie die
Antwort dar auf die Frage, was es heiflit — und was Bedingung der Moglichkeit
ist dafiir —, »eine Erinnerung zu haben-.

Diese Antwort hat einige Voraussetzungen. Zwei sollen im Folgenden kurz
skizziert werden.

16 | Vgl. DuV, ThSch, S. 35.

17 | Vgl. DuV und WdD, ThSch, S. 37, 46.

18 | Zur schopferischen Reflexion der Sprache vgl. WdD, S. 58-62, insbes. S. 61.

19 | Vgl. WdD, S. 58. - Zur Bedeutung, die das Verb »ahnden« hier hat, vgl. Kants Hin-
weis: »Man hat neuerlich zwischen etwas ahnen und ahnden einen Unterschied machen
wollen; allein das erstere ist kein deutsches Wort und es bleibt nur das letztere. - Ahn-
den bedeutet so viel als gedenken. Es ahndet mir heifit, es schwebt etwas meiner Er-
innerung [...] vor« (Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: ders.,
Werke, hg. v. W. Weischedel, Frankfurt a.M. 1968, Bd. 12, S. 492). Vgl. J. u. W. Grimm:
Deutsches Wérterbuch, Bd. 1, Art. »ahndens, S. 192-195.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

2.2) Im Fragment philosophischer Briefe — Holderlins Antwort auf Schillers Brie-
Setiber die dsthetische Erziehung des Menschen® —heifdt es: »Weder aus sich selbst
allein, noch einzig aus den Gegenstidnden, die ihn umgeben, kann der Mensch
erfahren, dafl mehr als Maschinengang, dafd ein Geist, ein Gott, istin der Welt,
aber wohl in einer lebendigern, iiber die Nothdurft erhabnen Beziehung, in der
er stehet mit dem was ihn umgiebt.«*' Die Frage, wie sich die Wirklichkeit der
Freiheit, in der wir uns tiber die »physische und moralische Nothdurft« erhe-
ben, erhalten kann, wird zu der Frage danach, warum wir uns »eine Idee oder
ein Bild machen miissen, von ihrem Geschik, das sich genau betrachtet weder
recht denken liefle noch auch vor den Sinnen liege«. Hélderlin antwortet auf
diese Frage mit der Einsicht, »dafl der Mensch auch in so fern sich tiber die
Noth erhebt, als er sich seines Geschiks erinnern, als er fiir sein Leben dank-
bar seyn kann und mag«.” Das Erinnern, von dem er hier spricht, steht fiir ein
»Geschick«im doppelten Sinn: Erinnernd wird uns zunichst bewusst, dass wir
der Bedingung der Endlichkeit unterliegen — erinnern miissen wir, weil nichts
in der Zeit bleibt (auch nicht das jeweilige Jetzt eines Erinnerns). Zugleich ist
die Erinnerung jenes Vermogen oder >Geschicks, das uns das Zeitliche in sei-
ner Unumbkehrbarkeit transzendieren ldsst: Erinnern besteht in der >Geschick-
lichkeit«, zwei oder mehrere distinkte Zeitpunkte iiber die Unumkehrbarkeit
ihrer Sukzession hinaus und im Bewusstsein ihrer Verschiedenheit zu ver-
binden. Darin erheben wir uns iiber die >Not« der Unumkehrbarkeit zeitlicher
Sukzession.?® Dieses Sich-Erheben gelingt oder gliickt freilich erst dann, wenn
es ein Zurlickkommen zum Endlichen in seinem Voriibergehen einschlieft
und damit das Transzendieren der Bedingung endlichen Daseins (die >physi-
sche Notdurft) mit diesem Transzendieren selbst verbindet. Holderlin nennt

20 | Dazu wie zum komplexen Verhéltnis Holderlin-Schillerinsgesamt vgl. Johann Kreu-
zer: mSonst haben wir keinen wie uns selbst.c Zur ambivalenten Beziehungsform von
J. C. F. Holderlin und J. C. F. Schiller«, in: T. Jung/S. Miiller-Doohm (Hg.), Prekére Freund-
schaften. Uber geistige Nahe und Distanz, Miinchen 2011, S. 13-26.

21 | J. C. F. Holderlin: »Fragment philosophischer Briefe« (im Folgenden: FphB), zit.
nach: ThSch, S. 10.

22 | FphB, S. 11.

23 | Zu den etymologischen Dispositiven dessen, was hier »Geschick« heift, vgl.: »GE-
SCHICK [...] subst. Verb zu schicken, »machen dasz etwas geschieht« [...] »geschick-
lichkeit, schicklichkeit« [...], fatum, quod a deo mittitur cuique [...], nach heidnischen
Anschauungen das schicksal als gottheit von dunkler vorstellung, das fatum, mit
blind waltender macht« (J. u. W. Grimm: Deutsches Wdérterbuch, Bd. 5, 3870-72). »GE-
SCHICKLICHKEIT [...] 1) beschaffenheit, namentlich die richtige, gute [...], 2) geschick-
lichkeit, accomodatio, [...] concinnitas, opportunitas [...] naturanlage, [...] ingenium
[...], geschicktheit, fahigkeit, begabung, [...] klugheit, weisheit, [...] kunst, tiichtigkeit
[...]« (ebd., 3877-79).

14.02.2026, 09:50:50. Op:

79


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

8o

Johann Kreuzer

die Figur dieser Erfahrung den Dank des Erinnerns. Er wird nicht dadurch
realisiert, geschweige mitgeteilt, dass wir auf >vor den Sinnen liegende< oder
moralisch zu postulierende Objekte zeigen. Wenn der Dank des Erinnerns
nun nicht durch ein >Zeigen auf<« mitgeteilt werden kann, bleibt nur tibrig —
sofern er mitgeteilt werden soll —, dass er selbst gezeigt werden muss bzw.
»sich zeigt«. Das lisst die Figur der Erfahrung, die der Dank des Erinnerns
beschreibt, produktiv werden.

Der Dank des Erinnerns erfordert, er ist ein Tun. Das unterscheidet ihn (als
praktisch werdendes Erinnern) sowohl vom >Gedéichtnis< wie von den >Gedan-
kenc. Die »Befriedigung, die der Dank des Erinnerns bedeutet, kann »weder
bloR in Gedanken, noch blof im Gedichtnif wiederhohlt werden«.* Mag fiir
das Gedichtnis wie fiir die zeitentriickte Logik der Verstandesbegriffe zutref-
fen, dass sie einer Selbstiibersetzung in Zeichen und Téne nicht bediirfen,
so gilt dies nicht fiir den Dank des Erinnerns. Denn von seinem >Geschicke
miissen wir uns, da er mit den Gegenstinden, auf die er sich bezieht, nicht
zusammenfillt, eine Idee oder ein Bild machen, damit der Dank sowohl wie
der Gegenstand, dem er gilt, >vor den Sinnen liegt<. Was Dank — als wieder-
holendes Zuriickkommen - heift, will hervorgebracht werden. Deshalb ist
es »Bediirfnif der Menschen, [...] ihre verschiedenen Vorstellungsarten vom
Gottlichen [...] sich einander zuzugesellen, und so der Beschrinktheit, die jede
einzelne Vorstellungsart hat und haben muf, ihre Freiheit zu geben, indem
sie in einem harmonischen Ganzen von Vorstellungsarten [bzw. von Lebens-
weisen, JK] begriffen ist«.”® Wir kénnen unser Erinnern nicht lesen, deshalb
muss es in Formen iibersetzt werden, um es selbst erinnern zu konnen. Als
das wirkliche >Subjekt« der Erinnerung erweist sich so ein intersubjektives Be-
diirnis. Das >Sich-einander-Zugesellen< umschreibt die Form, in der der Dank
des Erinnerns produktiv erscheint, um sich zeigen und mitgeteilt werden zu
kénnen.

2.3) Der Dank des Erinnerns verbindet zwischen Vergangenem und Gegen-
wirtigem. Warum muss hier verbunden werden? Diese Frage hat mit der Er-
fahrung kultureller Umbruchsprozesse und zugespitzt mit der revolutionirer
Auflésungs- und Ubergangssituationen zu tun.?® Hélderlin erweitert sie in
dem fiir sein ganzes weiteres Werk grundlegenden Fragment Das untergehende
Vaterland ... zur Frage nach der Bedingung der Moglichkeit des Bestehens wie
der Entstehung geschichtlicher Formationen oder Wechselwirkungen von Na-
tur und Menschen und leitet daraus zugleich die Begriindung des Anspruchs

24 | FphB, S. 12.

25 | Vgl. FphB, S. 11.

26 | Anstof und Anlaf ist hier natiirlich die epochale Zasur der Franzdsischen
Revolution.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

wie der Bedeutung »freier Kunstnachahmung« ab.?” Zunichst geschichtsphi-
losophisch wie zeittheoretisch motivierte Uberlegungen — was schliefRt der
Ubergang von einer (nach dem Ubergang »alten<) gesellschaftlichen Forma-
tion zu einer ihr nachfolgend »neuen, von einem nach dem Ubergang >Vergan-
genen< zu einem ebenfalls nach dem Ubergang dann Zukiinftiggewesenen
in sich? — fithren auf bewusstseinstheoretische Entdeckungen, was die Natur
bzw. Sinn und Semantik des Erinnerungsvermégens betrifft.

Was Bedingung der Moglichkeit geschichtlichen Bestehens ist, wird vor
allem in epochalen Umbruchsituationen oder kulturellen Transformations-
prozessen fraglich und deshalb bewusst. Was ist »inmitten< geschichtlicher
Realitit jener schépferische Grund, der jede besondere Wechselwirkung von
Natur und Menschen als Begrenzung erfahren lisst? Holderlin nennt ihn die
»Welt aller Welten, das Alles in Allen, welches immer ist und aus dessen Seyn
alles angesehen werden muf«.”® Seine Bestimmung, Erméglichungsgrund ge-
schichtlichen Bestehens zu sein, erfiillt sich freilich nur dann, wenn die mit
ihr gegebene »Unendlichkeit« nicht nur die Auflésung eines real bestehenden
>Vaterlandes« (einer »besonderen Wechselwirkung von Natur und Menscheny)
bewirkt, sondern aus dieser Unendlichkeit auch wieder eine »endliche Wir-
kung hervorgeht«.

Die Erinnerung erfiillt hier eine doppelte Aufgabe. Ihr Sinn ist es zum
einen, an die Notwendigkeit zu erinnern, dass aus einer Situation radikaler
Auflssung (der Destruktion jeder Realitit) tibergegangen werden muss in die
Herstellung einer neuen Realitit bzw. aus ihr eine neue >endliche Wirkung«
hervorgehen muss. Zugleich — und zum anderen - ist erinnert, was zwischen
zwei Formen geschichtlicher Realitit wirklich war und nun selbst einer »end-
lichen Wirkung« bedarf. Diese endliche Wirkung kann nicht die Form einer
hergestellten Realitdt haben. Sie kann allein in der objektivierenden Darstel-
lung bzw. Ubersetzung jenes Erfahrungsgehaltes bestehen, der in den Augen-
blicken jeweiligen Ubergehens wirklich ist.?” Im Hinblick darauf kommt der
Erinnerung nicht mehr nur eine (wie Holderlin sagt: transzendentale) Funk-
tion im Kontext von Realitit zu. Hier wird vielmehr der Bereich geschichtlicher
Realitit zum Gegenstand eines produktiven Aktes, in dessen dichtester Form
»das Leben alle seine Puncte durchliuft«.*® Zum Erinnern gehort wesentlich
die Erinnerung, dass die >Unendlichkeit« reiner Ubergingigkeit, die der Dest-

27 | Vgl. ThSch, S. 33-38. Mit Vaterland libersetzt Holderlin patrie, vgl. die vorige An-
merkung. Zum Begriff freie Kunstnachahmung«vgl. ebd., S. 34. - Vgl. Anm. 10.

28 | Vgl. DuV, S. 33.

29 | Vgl. »[...] im Gbergehenden ist die Méglichkeit aller Beziehungen vorherrschend,
doch die besondere ist daraus abzunehmen, zu schopfen, so dafl durch sie als Unend-
lichkeit die endliche Wirkung hervorgeht« (DuV, ebd.).

30 | vgl. DuV, S. 35.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

81


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

82

Johann Kreuzer

ruktion aller Verdinglichung entspricht, mit dem Bereich »endlicher Wirkun-
gen« zusammenzubringen ist. »Im Zustande zwischen Seyn und Nichtseyn
wird aber iiberall das Mogliche real, und das wirkliche ideal, und dif ist in
der freien Kunstnachahmung ein furchtbarer aber gottlicher Traum.«*' Die
Erfahrung unbeschrinkter Realititslosigkeit ist »g6ttlich«, d.h. urspriinglich
schopferisch. Wird sie freilich nicht damit zusammengebracht, dass unter der
Bedingung von Zeit alles lebendige Bestehen notwendig endlich ist und end-
licher Wirkungen bedarf, dann wird dieser Traum »furchtbar«. Seine Objekt-
losigkeit wie die Dissoziation der Elemente der Realitit kehren sich dann gegen
sich selbst. Sie bedeuten die Negation der Méglichkeit lebendigen Bestehens.
Ein realititsloser, sich verdinglichenden Objektivationen verschliefender oder
verweigernder Selbstbezug des Geistes wird (selbst)destruktiv.

Diese Gefahr besteht immer dann, wenn die Akte des Erinnerns sozusa-
gen mit sich allein bleiben und das >Transzendentale< des Werdens (des Uber-
gangs zwischen jeweiligen Formen von Realitit) dem Bereich geschichtlicher
(verdinglichter<) Realitit entgegengestellt wird. Der Sinn des Erinnerns erfiillt
sich, wenn es gelingt, das >Transzendentale< (Ermdoglichende/Bewirkende) des
Ubergangs mit dem »>Isolirten< (des Bewirkten) der Momente geschichtlicher
und bewusstseinstheoretischer Realitit zu verkniipfen: »|...] denn auch wih-
rend des Ubergangs sind Geist und Zeichen, mit andern Worten die Materie
des Uberganges mit diesem und dieser mit jener (transcendentales mit isolir-
tem) wie beseelte Organe mit organischer Seele, harmonisch entgegengesetzt
Fines«.’? Was »Geist und Zeichen< hier verbunden sein lisst, ist nichts — auch
nicht durch mentalen Selbstbezug — Gegebenes. Es ist ein >Traums, der durch
Nachahmung realisiert werden will. Der sTraumc«des Zustandes zwischen Sein
und Nichtsein bedarf der Ubersetzung in Sprache bzw. allgemeiner: eines T4-
tigwerdens, das ihn in Formen der AuRerung iibersetzt. Durch die Uberset-
zung in Formen der AuRerung wird die Realititslosigkeit reinen Erinnerns
selbst erinnerungsfihig und produktiv. Erst in den Formen, in denen sich Er-
innern als Titigsein nach auflen wendet, vermdgen wir uns des reproduktiven
Aktes, der es ist, zu entsinnen. Gelingt dieses Sich-Entsinnen in Formen der
AuRerung, erweist sich »die Sprache« als »Ausdruk Zeichen Darstellung eines
lebendigen aber besondern Ganzen, welches eben wieder in seinen Wirkun-
gen dazu wird«.® Die Synthesis, die Erinnern meint, kann sich nur mitteilen,
indem sie sich darstellt — oder in Formen der Darstellung sich zeigt. Ohne die
materielle Erscheinung, ohne das >empirische< Gegebensein der »endlichen
Wirkungens, in denen die Realititslosigkeit mit sich allein bleibenden Erin-

31 | DuV, S. 34.
32 | DuV, S. 37.
33 | DuV, S. 33.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

nerns iiberschritten wird, um als T4tigkeit im Hervorgehen dieser Wirkungen
selbst produktiv zu erscheinen, ist das nicht moglich.

3) Wie ist dieses Tdtigsein, das in den jeweiligen Wirkungen als seinen »>Zei-
chenc sich mitteilt und reproduziert, zu beschreiben? Was ist der >Geist« dieses
Produktivwerdens oder der sich als Produktivwerden zeigende >Geist<?

Auf diese Frage antwortet Holderlin — es wurde schon zitiert — mit der
Emphase der ersten Person Singular: »ich sage, so ist nothwendig, daf} der
poetische Geist bei seiner Einigkeit, und harmonischem Progref3, auch einen
unendlichen Gesichtspunct sich gebe, [...] und es ist seine lezte Aufgabe, beim
harmonischen Wechsel einen Faden, eine Erinnerung zu haben«.**

Eine Erinnerung zu haben, heifdt nicht blof3, Erinnertes wiederzugeben. In
Das untergehende Vaterland ... zeigt Holderlin (wie gerade skizziert), dass das
Vermogen der Erinnerung weder mit seinen Gegenstinden (dem Erinnerten)
identisch ist noch sich auf die Reprisentation von Vergangenem beschrinkt.
Zu differenzieren gilt es vielmehr zwischen dem, worauf sich Erinnern in sei-
ner Realititshaltigkeit bezieht (dem Erinnerten, mit dem es iiblicherweise iden-
tifiziert wird) — dem Akt des Erinnerns selbst, der mit seinen Gegenstinden
nicht zusammenfillt, also nicht erfahrungsabgeleitet, sondern erfahrungs-
konstitutiv ist — wie schlieflich jenem >Erinnern des Erinnernss, in dem wir
begreifen, dass die Erinnerung eine nicht vergangenheitsgebundene, sondern
gegenwirtigkeitsorientierte Synthesis meint, die der Entiuflerung (in und
durch Zeichen) bedarf.

Wie teilt sich die Synthesis, die Erinnern ist, selbst mit?

Eine Erinnerung zu haben meint mehr, als blof die Einheit des Erinnerns
mit dem, worauf es sich bezieht, zu begreifen und damit in die Einheit des Be-
wusstseins zuriickzufiithren. Synthesis gibt es nur durch oder in Entgegenset-
zung (Differenz, Verschiedenheit), nicht durch deren Auflésung. Analog gibt
es Erinnern nur im Wechsel, jeweils nur in Beziehung. Es reduziert sich nicht
auf eine vom (-duflerens, zeitlichen) Wechsel unabhingige (>innere<) Harmo-
nie unverdinglicht-mentaler Selbstbeziehung.* Es bedarf der materialen Dif-
ferenz objektivierter AuRerungsformen.

»Einheit< reproduziert sich nicht durch einen Riickgang des Geistes in sich.
Einheit reproduziert sich nur, indem Synthesis als Tadtigkeit sich darstellt.
Nicht Einheit statt Differenz, sondern Einheit durch Differenz: An diese Struk-
tur der produktiven Einbildungskraft kniipft Hélderlin insofern mit dem Pos-
tulat der Erinnerung an.*

34 | Vgl. Anm. 5.

35 | Vgl. WdD, S. 45.

36 | Vgl. Dieter Henrich: »Hegel und Holderline, in: ders., Hegel im Kontext, Frankfurt
a.M. 1971, S. 34. Was in Differenz zu Hélderlin nun »Hegels eigentiimlicher Gedanke«

14.02.2026, 09:50:50. Op:

33


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

84

Johann Kreuzer

Die Synthesis des Erinnerns gibt es nicht als Gegenstand des Erinnerns,
sondern als dessen Beziehung auf Gegenstinde (das jeweils Erinnerte). Das
ist der Grund, weshalb Hoélderlin betont, dass die poetische Individualitit der
Erinnerung »schlechterdings nicht durch sich selbst begriffen, [auch nicht
durch, JK] sich selber zum Objecte werden darf, [...] [sie] kann der Reflexion
[...] gar nicht erscheinen, oder nur im Karakter eines positiven Nichts, eines
unendlichen Stillstands [...]«.*” Die Synthesis des Erinnerns — die Verbindung
von Verschiedenem — gibt es nur als Wechselwirkung, d.h. im gleichzeitigen
Erinnern der bleibenden Differenz des erinnert Verbundenen.

Wenn der Sinn der Erinnerung Verbindung ist, dann kann dieses Ver-
binden nicht wiedergegeben werden wie dasjenige, was verbunden wird. Das
»Verbindungsmittel zwischen Geist und Zeichenc, als das die Erinnerung fun-
giert, kann sich deshalb nur im Machen oder Hervorgehen von Auerungs-
formen zeigen. Man kann das mit folgendem Paradox formulieren: Erinnern
entzieht sich der Ubersetzung in propositionale Gehalte und bedarf gerade
deshalb dieser Ubersetzung. Es kann nicht gesagt, sondern nur in der »Wahl«
einer dufleren Sphire im Machen von Zeichen gezeigt bzw. »empyrisch indi-
vidualisirt« werden.*® Empirische Individualisierung ist das Stichwort dafiir,
dass die Identitit (einer Beziehung-auf-sich), die sich durch den Faden der Er-
innerung im Gewebe der Zeichen bildet, kein actus purus/internus reflexiver
Selbstbeziehung ist, sondern in der Verdinglichung in dufleren, zeitlich be-
stimmten Objekten (in der Beziehung-auf-anderes) eine Entsprechung erfihrt.
Die Synthesis, die Erinnerung ist, kann in den Formen der Auerung nur ge-
zeigt werden — sie kann aber auch nur in Formen der Auerung gezeigt werden.

Thr entspricht ein Zustand des Gemiits, der uns produktiv werden lisst.
Genau in diesem Sinn versteht Holderlin das Adjektiv »transzendental«. Was
als Bedingung der Méglichkeit zu denken ist, wird wirklich, indem es schépfe-
risch wirkt: indem aus ihm eine Wirkung hervorgeht, wodurch, was wir als ur-
spriingliche Einheit denken, sich von sich unterscheidet wie sich selbst unter-
scheidbar macht. Nicht im Riickgang in sich, sondern dadurch, dass sie sich in

sei: »dafd die Relata in der Entgegensetzung zwar aus einem Ganzen verstanden werden
missen, daf dieses Ganze ihnen aber nicht vorausgeht als Sein oder als intellektuale
Anschauung, - sondern dafd es nur der entwickelte Begriff der Relation selberist« (ebd.,
S. 36) - dies istin der Tat die Konsequenz aus Holderlins urspriinglicher Einsicht, wenn
er Sinn und Semantik der Erinnerung zum Grundbegriff der Poetik macht, auf der sein
Spatwerk beruht: vgl. J. Kreuzer: Erinnerung (wie Anm. 10).

37 | vgl. wdD, S. 49/50.

38 | Die Wahl eines »daufieren Objects« (vgl. WdD, S. 50) ist Bedingung dafiir, dass
der unendliche Gesichtspunkt der Erinnerung als durch diese »Wahl bestimmtes,
empyrischindividualisirtes und karakterisirtes betrachtet« und reproduziert werden
kann (vgl. WdD, S. 52).

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

Relation zu einem von ihr Verschiedenen selbst »empyrisch individualisirt,
reproduziert sich Einheit. Inbegriftf wie Medium solcher >empirischen Indi-
vidualisierung« ist Sprache. Nur »in der AuRerung kann gefunden werdenc,
was nicht blof »Ideal« ist und »auferhalb der AuRerung nur in dem aus ihrer
bestimmten urspriinglichen Empfindung hervorgegangenen Ideale gehofft
werden kann«.* Es gibt Erinnern nur in den Formen seiner Erscheinung bzw.
den Zeichen seiner Auerung. Das erkennende Selbstverhiltnis, das Erinnern
bedeutet, muss sich in der empirischen Individualisierung dieser Formen da-
hin verdoppeln, dass es selbst erinnerbar wird. Ohne das Machen von Zeichen
— ohne die Produktivitit eines Hervorbringens — ist dies nicht méoglich.

Im Machen von Zeichen wird die relationale Synthesis der Erinnerung
produktiv. Sie wiederzugeben und sich mitteilen zu lassen, wird zur Aufgabe
poetischer Sprachfindung: »So wie die Erkenntnif die Sprache ahndet, so erin-
nert sich die Sprache der Erkenntnif.«*® Das auch unterscheidet den Sinn pro-
duktiv werdenden Erinnerns, den Hélderlin »transcendentale Empfindung«
nennt, von der »bloRe[n] Harmonie«, die »die intellectuale Anschauung und
ihr mythisches bildliches Subject Object, mit Verlust des Bewufitseins, und
der Einheit« kennzeichnet.” Nur »in der AuRerung kann gefunden werden,
was nicht blo »Ideal« ist und »auRerhalb der AuRerung nur in dem aus ihrer
bestimmten urspriinglichen Empfindung hervorgegangenen Ideale gehofft
werden kann«.* In Akten der Sprachfindung wird die Einsicht, dass Erin-
nern >empirischer Individualisierung« bedarf, produktiv: »Das Product dieser
schipferischen Reflexion ist die Sprache.«*

Vor diesem Hintergrund resiimiert Holderlin gegen Ende von Wenn der
Dichter ..., die schopferische Reflexion des Kiinstlers bestehe darin,

»dafd eraus seiner Welt aus der Summe seines &uBern und innern Lebens, das mehr oder
weniger auch das meinige ist, daf er aus dieser Welt den Stoff (nimmt), um die Tone
seines Geistes zu bezeichnen, aus seiner Stimmung das zum Grunde liegende Leben
durch diff verwandte Zeichen hervorzurufen, dafd er also, in so fern er mir dieses Zeichen
nennt, [...] mich veranlaRt, diesen Stoff in das Zeichen iiberzutragen [...].«**

39 | Vgl. wdD, S. 60.

40 | WdD, S. 58. - Adorno hatdas in folgende Sentenz transformiert: »Worauf die Sehn-
suchtan den Kunstwerken geht - die Wirklichkeit dessen, was nichtist -, das verwandelt
sich ihrin Erinnerung.« (Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie, hg. v. G. Adorno u. R.
Tiedemann, Frankfurt a.M. 1970, S. 200)

41 | vgl. WdD, S. 57.

42 | Vgl. WdD, S. 60.

43 | Vgl. WdD, S. 61.

44 | Vgl. WdD, S. 62.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

85


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

86

Johann Kreuzer

Erinnern teilt sich mit, wenn uns Zeichen — welcher Art auch immer — beredt
werden. Was sich als »transzendental« im Erinnern erweist, ist keine (intra)
mentale Logik, es bedarf vielmehr der dufleren Zeichen. In ihnen wird es pro-
duktiv.

Hat Holderlins in der Epochenschwelle 1800 gewonnene Einsicht in die schop-
ferische Reflexion der Sprache mit der Gegenwart isthetischer Produktivitit
- mit der Produktivitit dsthetischen Handelns — zu tun?® Und wenn ja, was?

Auf diese Frage kann man vielleicht mit Hinweisen auf und aus Adornos
Asthetischer Theorie antworten — wobei nicht nur das gleichnamige Buch
gleichsam untergriindig Hélderlins Programmatik folgt.

4) Fur Adorno ist Holderlin nicht nur ein seit der Epochenschwelle 1800 he-
rausragender Lyriker, sondern die zentrale Referenz dessen, was philosophi-
sche Reflexion zu leisten habe. Er gilt ihm als wegweisender Gespriachspartner
im philosophischen Diskurs nach Kant und Hegel. So heifst es in der Negativen
Dialektik, dass der die Dichotomie zwischen dem mundus intelligibilis und sen-
sibilis repetierende »Kantische Block ein Schein« sei, »der am Geist listert, was
in den Hymnen des spiten Holderlin philosophisch der Philosophie voraus
ist«. Holderlin wird zum Kronzeugen »ungegingelten Bewufltseins« wie je-
nes »Offenen«, das den »lIdealisten [...] fremd« war und »unter den gleichen
Bann [geriet], der Kant zur Kontamination von Erfahrung und Wissenschaft
zwang«.*® Der hier angesprochene >Bannc ist der {iber ein Produktivsein, das
realisiert, was noch nicht ist: das damit realisiert, was sich der Bestimmung
durch ein Erkennen entzieht, das Erkliren als Zuriickfithrung auf Bekanntes
und nicht als Erklirung der dabei im Spiele befindlichen >Krifte« versteht. Pro-
duktiv hingegen ist —im Anschluss an den Kant der Kritik der Urteilskraft — das
Sich-Mitteilen der (Quellen der) Erkenntnisvermdgen, die dabei im Spiele sind
und durch die Produkte dieser Produktivitit selbst fasslich werden.
Gleichsam zur Erlduterung dessen, >was in den Hymnen des spiten Hol-
derlin philosophisch der Philosophie voraus istc, hatte Adorno in der Vorlesung
tiber Probleme der Moralphilosophie am 30. Mai 1963 festgestellt, »dafl die wahre
Einheit eigentlich die Verséhnung des Vielen sei und nicht eine Identitit«, und
diese These bzw. programmatische Einsicht wie folgt erldutert: »[Ijch denke
da vor allem an das, was man den philosophischen Gehalt von Hélderlin nen-
nen kénnte.«¥ Als Indikator dessen, was philosophisch heute anstehe, begreift

45 | Zum Kontext vgl. Peter Szondi: Poetik und Geschichtsphilosophie | + Il (Studien-
ausgabe der Vorlesungen, Bde. 2 u. 3), hg. v. W. Fietkau, Frankfurt a.M. 1974.

46 | Vgl. Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 381.

47 | Vgl. Theodor W. Adorno: Probleme der Moralphilosophie (Nachgelassene Schrif-
ten, Abt. IV, Bd. 10), Frankfurt a.M. 1996, S. 88.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

Adorno Hélderlin vor allem deshalb, weil er bei ihm einen Stand isthetischer
Wirklichkeit erreicht sieht, den er dem beim spiten Beethoven an die Seite
stellt: »Die Sprache der Musik oder das Material der Musik redet in diesen
Spitwerken selber, und nur durch die Liicken dieser Sprache hindurch redet
eigentlich das kompositorische Subjekt, vielleicht nicht ganz undhnlich dem,
was in dem Spitstil Holderlins mit der dichterischen Sprache sich vollzogen
hat.«*® Das Reden des Subjekts in Formen der Auerung ist die Materialisation
der Produktivitit des Geistes.

Es ist deshalb kein Zufall und auch kein sprachlicher Manierismus, dass
sich Adorno den Ausdruck »Verfahrungsweise« durchgingig zu eigen macht.
Er stellt das programmatische Gegenwort zu einem »>Geist« dar, der fiir gleich-
sam reine, widerstandslose Produktivitit steht — das Gegenwort zu einer >Pro-
duktivitit, die meint, mit der Realitit jeweils produzierter Formen nichts zu
tun zu haben. Die >Verfahrungsweise des poétischen Geistes«ist, wie wir gese-
hen haben, bei Holderlin die aus der Forderung, »eine Erinnerung zu habens,
folgende schopferische Reflexion, dass in der >Wahl eines Objekts< die Tran-
szendentalitit dessen, was zwischen zwei Formen von Realitit ist — wie das
>reine Erinnerns, das jeweils zwischen zwei Formen von Realitit »ist« —, sich
>empirisch individualisiert«. Bei Holderlin wird einsichtig, dass Geist in mehr
besteht als einer sich doch nur mit sich selbst vermittelnden, sich ungebrochen
wihnenden, weil sich doch nur auf sich selbst als Vermittlung beziehenden
Form von Subjektivitit. Sich als >Vermittlung« begreifen kann er sich nur an
setwas¢, das nicht durch ihn schon vermittelt ist. Insofern muss der >Geist der
Vermittlung« sich zeigen. Das kann er nur als ein Titigsein, im Hervorbringen
von Objekten.” Fiir Holderlin ist dieses Objektwerden >Sprache«. Die Verfah-
rungsweise des poetischen Geistes realisiert sich in den sprachlichen Verfah-
ren der Dichtung.

In Holderlins Sprachform, die »ins prilogische Medium hinab will« und
sich zugleich in Zdsuren zur Synthesis zuriickruft, »zeichnet sich ab, was erst
Kultur wire: empfangene Natur«. Dazu gehort, dass Holderlin die Sprache
uiber das Subjekt erhebt. Indem er dies tut, bewegt sich bei ihm Sprache »in
der Gegenrichtung zum Subjektivierungsprozef, dhnlich [...] Beethovens (und
Schuberts) Musik«.”® Subjektivierung, verstanden als Riickfithrung des Vielen
in die Einheit eines Subjekts, unterschreitet die Einsicht, dass das Hervorbrin-
gen von AuRerungsformen fiir das, was Geist meint, sich nicht in einer arbi-

48 | Vgl. Theodor W. Adorno: Beethoven. Philosophie der Musik, Fragmente und Texte
(Nachgel. Schriften, Abt. I, Bd. 1), Frankfurt a.M. 1993, S. 268.

49 | Hierher auch gehdrt Adornos Insistieren auf dem »Vorrang des Objekts«, vgl. z.B.
Negative Dialektik, S. 184-193.

50 | Vgl. Theodor W. Adorno: »Parataxis«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 11,
Frankfurt a.M. 1974, S. 477ff.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

87


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

88

Johann Kreuzer

triren oder zufilligen Titigkeit erschopft. Was Geist meint, ist vielmehr auf
AuRerungsformen — empirisch individualisierte — verwiesen. In diesem Ver-
wiesensein griindet der Sprachcharakter der Kunst (nicht allein der der Dich-
tung). Es ist das >Subjekt« einer vom Tétigsein her verstandenen Kunst. Denn
»der Sprachcharakter der Kunst fithrt auf die Reflexion, was aus der Kunst
rede; das eigentlich, der Hervorbringende nicht und nicht der Empfangende,
ist ihr Subjekt«.>!

Was >Subjekt«< meint, ist nicht die handlungstheoretische Voraussetzung
eines (und sei es: genialen) >Akteurs<. Was Subjekt heifdt, konstituiert sich viel-
mehr erst durch isthetisch-produktives Hervorbringen. Bei Holderlin finde
sich dies in origindrer Weise registriert:

»Das Subjekt wird es erst durch Sprache. Holderlins Sprachkritik bewegt sich darum in
der Gegenrichtung zum Subjektivierungsprozef, ahnlich wie [...] Beethovens Musik [...].
Vorm Konformismus, dem »Gebrauch¢, hat Hélderlin die Sprache zu erretten getrachtet,
indem er aus subjektiver Freiheit sie selbst iiber das Subjekt erhob. [...] Die sprachliche
Verfahrungsweise [...] redet [...] fiir das Subjekt, das von sich - Hélderlin war wohl der
erste, dessen Kunst das ahnte - nicht mehr reden kann.«%2

Das >Subjekt« wird, indem es in Tatigkeitsformen >nach auflen< wendet, was
ihm selbst bzw. der Identitit, die mit der Rede vom Subjekt gemeint ist, zu-
grunde liegt. Wenn das, was »Geist« heifét, »das sich selbst Erkennen im An-
dern« bedeutet« — wie Adorno im Anschluss an Hegel zu »Beethovens Ver-
fahrungsweise« (also mit Hélderlins programmatischem Ausdruck) notiert™
—, dann ist das >Subjekt« dieses Hervorbringens a) das Verwiesensein auf Au-
Rerungsformen wie b) die Erinnerung des Anspruchs, dem durch hervorbrin-
gendes Tun entsprochen werden soll.

Der >Anspruchs, dem sich hier das Subjekt des Hervorbringens gegeniiber-
sieht, ist die »Beredtheit eines Sprachlosen«, das durch und in Formen der
Artikulation wiedergegeben und mitgeteilt werden will. In der Sprache von
Holderlins Dichtung finde sich dies beispielhaft verwirklicht, darin griindet
ihre Affinitit zur Musik: »Grofle Musik ist begriffslose Synthesis; diese das
Urbild von Hélderlins spiter Dichtung, wie denn Hoélderlins Idee des Gesangs
streng fiir die Musik gilt, freigelassene Natur, die [...] eben dadurch sich tran-
szendiert.«*>* Begriffslose Synthesis — das meint eine Synthesis, die dem her-
vorbringenden Tun (der jeweiligen Auerungsform) nicht vorhergeht, sondern
sich durch sie — und damit durch die Akte des Hervorbringens — erst ergibt.

51 | Vgl. Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 249.
52 | Vgl. Th. W. Adorno: »Parataxis«, S. 477f.

53 | Vgl. Th. W. Adorno: Beethoven, S. 99.

54 | Vgl. Th. W. Adorno: »Parataxis«, S. 471.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

Deshalb redet »die Sprache fiir das Subjekt<. Nicht weil sie ein Anonymon ist,
redet »die< Sprache, sondern weil sie selbst Ubersetzung — der stummen Spra-
che der Natur in verlautende Formen der Artikulation — bedeutet wie des Uber-
setztwerdens bedarf.>® Hélderlins »intentionslose Sprache«, die den logischen
Ordnungen ausweicht, um sich von dem, was sie nachahmen will, bestimmen
zu lassen, die, anders gesagt, auf das, was sie nachahmen will, »hért«, artiku-
liert und realisiert eben dies in paradigmatischer Weise.>

Dass »die Sprache fiir das Subjekt« redet, wird umgekehrt ohne das Pro-
duktivwerden des Selbstverhiltnisses von Natur, das Geist meint, nicht zu ha-
ben sein. Erinnert sei hier an Kants Bestimmung, dass an einem >Produkt
der schonen Kunst< erinnerungsfihig und damit begreifbar wird, was uns in
der Natur tiber Natur hinaus sein, d.h. den Zwang von Natur transzendieren
lasst.”” Sprache kommt der Natur nicht noch hinzu. Als Sprache stellt sich viel-
mehr dar, was uns in der Natur {iber Natur — als blofe Macht, als bloRe Gewalt
— hinaus sein lisst. Sprache ist, anders gesagt, das der Natur innewohnende
Moment von Transzendenz. Gerade dies sei es, was sich an Holderlins Sprache
lernen lasse: »Denn Verséhnung, an der Naturverfallenheit ihr Ende erreicht,
ist nicht tiber Natur als ein schlechthin Anderes [...]. Was dem Naturstand Ein-
halt gebietet, ist zu diesem vermittelt, nicht durch ein Drittes zwischen beidem
sondern in der Natur selbst.«*® Es sind Akte der Sprachfindung, die uns, so
Adorno, in der Natur tiber Natur — sofern Natur fiir urspriingliche Gewalt und
Herrschaft steht — hinaus sein lassen. Das gelingt freilich nur, wenn sie als
Entsprechung jenes stummen Bedeutens erscheint, das dem »idealistische[n]
Hochmut« entgeht, der sich »gegen das an der Natur, was nicht selber Geist
ist«, verschliefit — wenn in ihr der Anspruch des »dem festen Begriff sich Ent-

55 | Im Hintergrund steht hier Benjamins Aufsatz Uber Sprache iiberhaupt und iiber die
Sprache des Menschen, der in den Umkreis der Auseinandersetzung mit Hélderlin ge-
hértund in dem Benjamin via Hamann jene Tradition des Denkens der Sprache fortsetzt,
das seit Augustinus danach fragt, worin sich der schopferische Sinn dessen zeigt, was
wir als géttliches Wort erinnert haben. Vgl. Walter Benjamin: »Uber Sprache iiberhaupt
und Uber die Sprache des Menschen, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. ll, hg. v. R.
Tiedemann u. H. Schweppenhauser, Frankfurt a.M. 1977, S. 148 ff.

56 | Th. W. Adorno: »Parataxis«, S. 474, 476 ff.

57 | »An einem Produkte der schonen Kunst muf3 man sich bewuft werden, daf es
Kunst sei, und nicht Natur; aber doch muf die Zweckmé&gRigkeit in der Form desselben
von allem Zwange willkiirlicher Regeln so frei scheinen, als ob es ein Produkt der bloRen
Natur sei. [...] Also muf3 die ZweckméagRigkeitim Produkte der schénen Kunst, ob sie zwar
absichtlich ist, doch nicht absichtlich scheinen; d.i. schéne Kunst muf als Natur an-
zusehen sein, ob man sich ihrer zwar als Kunst bewufSt ist.« (Immanuel Kant: Kritik der
Urteilskraft, § 45, B 179, zit. nach: Werke, hg. v. W. Weischedel, Bd. 10, S. 404f.)

58 | Th. W. Adorno: »Parataxis«, S. 490.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

89


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

90

Johann Kreuzer

ziehende[n]«, das doch »die Substanz des Schénen selbst« ist, sich erfiillt.>
Wofiir Natur steht, bedarf der Formen, in denen dieser Substanz des Schénen
entsprochen wird. Solche Entsprechung gibt es nicht ohne die sie hervorbrin-
gende Produktivitit.

5) Fassen wir zusammen. Diese Uberlegungen haben mit Hélderlins Einschit-
zung begonnen, dass es »gut sein« wiirde, die »Poésie« zur méchané der Al-
ten« zu erheben. Das kann man nur, wenn sich die »genialisch und vom Urt-
heile« geleitete Verfahrungsart, durch die »das Schone hervorgebracht wird,

t.5° Lisst sich eine entsprechende Verfahrungs-

begriinden und erldutern liss
weise angeben, steht poetische Kreativitit fiir ein reflexionsfihiges Handeln.
Eine solche Beschreibung zu geben und damit nachpriifbar zu machen, ist
der Anspruch von Hoélderlins >Verfahrungsweise des poétischen Geistes«. Die
Sinnevidenz ihres Gelingens bedarf keiner Ereignismythologien. Sie bringt
vielmehr zur Anschauung, dass sich die Produktivitit des Geistes — Geist als
Produktivitit — in den Formen seiner/ihrer Verdinglichung darstellt. Auf diese
Holderlinsche >Verfahrungsweise< hat sich — nicht nur terminologisch, son-
dern explizit der Sache nach, die dabei auf dem Spiel steht — Adorno angesichts
der Erfahrungskoordinaten berufen, die zum Erbe des 20. Jahrhunderts ge-
worden sind. Gerade angesichts dieser Koordinaten — der Katastrophen, von
denen das 20. Jahrhundert gezeichnet ist — gewinnt die Formel, in die Hol-
derlin zusammengefasst hat, was die Verfahrungsweise des poetischen Geis-
tes ausformuliere, unmittelbare Brisanz. Die Forderung, >eine Erinnerung zu
habeng, ist zugleich ein Anspruch. >Eine Erinnerung zu habens, erfordert und
ist ein produktives Tun: ein Hervorbringen, ein >Umschaffen< hitte Nietzsche
vielleicht gesagt. Es ist die Produktivitit eines >Erinnerungsfihigmachenss,
die sich hierin zeigt — sowohl nach der Seite derer, die erinnern, wie im Hin-
blick darauf, was erinnert wird. Erinnerungsfihig machen unterscheidet sich
davon, etwas zum Objekt des Erinnerns zu machen. Erinnerungsfihig ma-
chen heifdt, Erinnern — und mit ihm den >Traum freier Kunstnachahmungs«
— produktiv zu machen. »Die Wirkung der Kunstwerke ist die der Erinnerung,
die sie durch ihre Existenz zitieren [...]«.*! Das ist eine zutiefst Hélderlins >Ver-
fahrungsweise des poetischen Geistes< verpflichtete Formulierung. Man kénn-
te sie als ihr zu einem Apercu zugespitztes Update lesen. Die Praxis, von der
hier, oder das Wirklichwerden, vom dem hier die Rede ist, betrifft sowohl die
Seite produktiven wie die Seite rezeptiven Vermogens. Asthetisches Handeln
gelingt im Beleben beider.

59 | Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 118.
60 | Zu »genialisch und vom Urtheile geleitet« vgl. Anm. 4.
61 | Vgl. ebd., S. 359. - Vgl. Anm. 40.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

LITERATUR

Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970.
: Negative Dialektik. Gesammelte Schriften, Bd. 6, Frankfurt a.M. 1997.
—: »Parataxis«, in: ders., Noten zur Literatur. Gesammelte Schriften, Bd. 11,
Frankfurt a.M. 1974, S. 4771%.

: Beethoven. Philosophie der Musik. Fragmente und Texte. Nachgelassene Schrif-
ten, Abt. I, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1993.

: Probleme der Moralphilosophie. Nachgelassene Schriften, Abt. IV, Bd. 10,
Frankfurt a.M. 1996.

—/Benjamin, Walter: Briefwechsel 1928-1940, hg. v. H. Lonitz, Frankfurt a.M.
1994.

Benjamin, Walter: »Uber Sprache iiberhaupt und {iber die Sprache des Men-
scheng, in: Gesammelte Schriften, Bd. 1I, hg. v. R. Tiedemann und H.
Schweppenhiuser, Frankfurt a.M. 1977, S. 148fL.

Boschenstein, Bernhard: »Die Trauerspiele des Sophokles: Oedipus der Tyrann.
Antigoni, in: J. Kreuzer (Hg.), Hélderlin-Handbuch, Stuttgart 2002/2011,
S. 279-289.

Grimm, Jacob u. Wilhelm: Art. »Verfahrungsart, in: dies., Deutsches Worter-
buch, Bd. 25, Miinchen 1984.

Habermas, Jiirgen: »Metaphysik nach Kantk, in: K. Cramer/H.-F. Fulda/R.-P.
Horstmann/U. Pothast (Hg.), Theorie der Subjektivitit, Frankfurt a.M. 1987,
S. 425-443.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaf-
ten im Grundrisse (1830), hg. v. W. Bonsiepen, H.-C. Lucas und U. Rameil,
Hamburg1992.

—: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1817), hg. v. W.
Bonsiepen und K. Grotsch, Hamburg 2000.

Henrich, Dieter: Fichtes urspriingliche Einsicht, Frankfurt a.M. 1967.

—: »Hegel und Holderling, in: ders., Hegel im Kontext, Frankfurt a.M. 1971,
S. 9-40.

Holderlin, Johann Christian Friedrich : »Anmerkungen zum Oedipusx, in:
ders., Theoretische Schriften, mit einer Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg
1998.

—: »Wenn der Dichter einmal des Geistes méchtig ist ...« in: ders., Theoretische
Schriften, mit einer Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998.

—: »Das untergehende Vaterland ...« in: ders., Theoretische Schriften, mit einer
Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998.

—: »Fragment philosophischer Briefe«, in: ders., Theoretische Schriften, mit
einer Einl. hg. v. ]. Kreuzer, Hamburg 1998.

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Werke, hg. v. W. Wei-
schedel, Bd. 12, Frankfurt a.M. 1968.

o1


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

92

Johann Kreuzer

—: Kritik der Urteilskraft. Werke, hg. v. W. Weischedel, Bd. 10, Frankfurt a.M.
1974.

Kreuzer, Johann: »Einleitung«, in: J. C. F. Holderlin, Theoretische Schriften,
hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998, S. VII-LIII.

—: »Vom Ich zur Sprache: Fichte und Hélderlink, in: Fichte und die Literatur
(Fichte-Studien Bd. 19), Amsterdam/New York 2002, S. 185-198.

—: »Zeichen machende Phantasie. Uber ein Stichwort Hegels und eine ur-
spriingliche Einsicht Holderlins«, in: Zeitschrift fiir Kulturphilosophie
20082, S. 253-278.

—: »Sonst haben wir keinen wie uns selbst.« Zur ambivalenten Beziehungs-
form von J. C. F. Holderlin und J. C. F. Schiller«, in: T. Jung/S. Miiller-
Doohm (Hg.), Prekire Freundschaften. Uber geistige Nihe und Distanz, Miin-
chen 2011, S. 13-26.

Lukics, Georg: Geschichte und KlassenbewufStsein, Neuwied 1968.

Szondi, Peter: Poetik und Geschichtsphilosophie 1 + 11, Studienausgabe der Vor-
lesungen, Bde. 2 u. 3, hg. v. W. Fietkau, Frankfurt a.M. 1974.



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon
Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

durch kinstlerische Praxis

Niklas Hebing

Pergamon ist der ortlose Ort. Seine geschichtliche Griindungskontinuitit ist
abgerissen. Was ihn wesentlich als Ort auszeichnet, ist die Verbundenheit mit
der Historie, und deren Relikte sind zerstreut auf viele Orte. Thr wichtigster
ist Berlin und nicht Pergamon; und selbst was gebiindelt im Hauptort aufler-
halb Pergamons iibrig ist, bleibt nurmehr Bruchstiick einer Versteinerung.
Dennoch — und gerade deshalb so signifikant: Dass ausgerechnet Bruchstiicke
einer Versteinerung des Untergegangenen ihren je verschieden bedeutsamen
Sinn in bisher jede Gegenwart retten konnten, zeigt, wie tief die Spur des Ver-
gangenen sich in den Reststein eingeritzt hat. Was das Vergangene ist, das
sich vergegenstindlicht hat, was wie aus Relikten gelesen werden kann, sind
Fragen, auf die sich im Fortgang Antworten werden finden lassen.
Geschichte, Stein, Relikt — was im Folgenden vorgelegt werden wird, ist
eine materialistische Verhiltnisbestimmung von Kunst und Handlung. Ziel-
punkt des Unternehmens ist es, im Anschluss an Walter Benjamin und Pe-
ter Weiss durchsichtig zu machen, dass der Wahrheitsgehalt kiinstlerischen
Ausdrucks die Vergegenstindlichung geschichtlicher Handlungsprozesse ist.!
Um die These auf diesem Argumentationsweg darlegen zu konnen, wird es
notwendig sein, unter Riickgriff auf Fichte, Hegel und Engels einen Hand-
lungsbegrift zu entwickeln, der intentionale Téitigkeit als Weltaneignung,
Welterschliefung, Weltbemichtigung denken lisst. Handlung ist Vergegen-
stindlichung einer Zwecksetzung, deren Prozess und Resultat sich wiederum

1 | Benjamins und Weiss’ Texte werden in der vorliegenden Studie mit den Siglen »UBG«
und »AW« sowie Band- und Seitenzahl zitiert. Zur vollstandigen Bibliographie: Walter
Benjamin: »Uber den Begriff der Geschichte«, in: Kritische Gesamtausgabe, Bd. 19,
hg. v. Gérard Raulet, Frankfurt a.M. 2010, S. 69-81; Peter Weiss: Werke, Bd. 3: Die
Asthetik des Widerstands. In drei Teilbanden. Frankfurt a.M. 1991.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

94

Niklas Hebing

Subjektivitit konstituierend auswirken. Es ist vor allem Hegels Position, von
der ausgehend solche Bestimmungen auf kiinstlerische Handlung iibertragen
und erweitert werden konnen. Hegel demonstriert an der antiken griechischen
Kunst, dass isthetische Praxis Manifestierung von Handlung als titig erleb-
ter Geschichte der kulturellen Selbsterzeugung des Menschen ist. Einen be-
sonderen Stellenwert der Verbildlichung nimmt dabei der Gétterkampf ein.
Was in der Auseinandersetzung mit Positionen der klassischen deutschen
Philosophie Liicke der Gedankenentwicklung bleibt, ldsst sich mit Benjamins
Geschichtsphilosophie der Ruine und Weiss’ Ekphrasis der Altarrelikte von
Pergamon ausfiillen. Auch bei Weiss ist anschauliches Werk der Verhiltnis-
bestimmung von Kunst und Handlung der Gétterkampf, versteinert im an-
schaulich und haptisch erfahrbaren Altarfries. Doch erst in der romanhaften
Freilegung des Steins auf seinen Wahrheitskern kann die konkrete Handlung
der geschichtlichen Subjektivitit sichtbar gemacht und erkannt werden. So
wird sich am Ende zuspitzen lassen, dass mit Hegel verstanden werden kann,
wie handelnde Subjektivitit sich im Kunstwerk materialisiert und Gelegenheit
zur Selbstreflexion bietet, sowie dass mit Weiss verstanden werden kann, dass
diese versteinerte Subjektivitit aus den Kunstwerken befreit werden muss, da-
mit sie zur Gegenwart zu sprechen vermag.

EBENE I: TITANENKAMPF —
HANDLUNG ALS BEMACHTIGUNG UND BEHERRSCHUNG

Etymologischer wie essentialer Ursprung der Handlung ist die Hand. Wird
diese Voraussetzung in den Vordergrund gestellt, lisst sich Handeln transi-
tiv verstehen als Beriihren, Bewegen, Bearbeiten von etwas, als einfache oder
auch komplexere Hand-habung einer ganz bestimmten Sache.? In der Besin-
nung auf das Wesen der Handlung muss somit der Gegenstandsbezug immer
schon mitgedacht werden. Doch selbst die basale Bestimmung der Handlung
als Verrichtung der Hand mit oder an einem Gegenstand lisst sich nicht vo-
raussetzungslos begreifen, sie muss vielmehr (natur)geschichtlich entwickelt
werden. — Charles Darwin identifiziert den entscheidenden Ubergang vom Af-
fen zum Menschen mit der Entwohnung vom Gebrauch der Hinde zum Ge-
hen und Klettern; erst verselbstindigt kénnen die Hinde in ihrem Objektbe-
zug fiir mannigfache Titigkeiten und Techniken verfeinert werden.® So kann
die geschichtlich erlernte »Unterscheidung zwischen Kraft- und Feingriffen,

2 | Vgl. Art. »Handlung, in: Deutsches Wadrterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Bd.
10, Leipzig 1877, S. 404-407; Art. »handelne, ebd., S. 373-379.

3 | Vgl. Charles Darwin: The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex, London
1871, S. 138ff.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

die selbstregulierende Steuerungsfihigkeit einer Hand, die den Kraftaufwand
oder die Gewaltanwendung angemessen dosieren kann, als »die bedeutendste
evolutionire Errungenschaft«4 betrachtet werden, die sich ausbildet zu einer
Vielzahl verschiedener Griffformen.

Mit diesem qualitativen Schrittist eine quantitativ grenzenlose Erweiterung
moglich und wirklich geworden. Friedrich Engels fithrt in diesem Zusammen-
hang aus, trotz gleicher anatomischer Voraussetzungen sei die menschliche
Hand gegeniiber der animalischen »frei geworden«, sich »immer neue Ge-
schicklichkeiten [zu] erwerben«; nur im Prozess der Handlung, »durch Arbeit,
durch Anpassung an immer neue Verrichtungen« habe »die Menschenhand
jenen hohen Grad von Vollkommenbheit erhalten«.’> Aus diesem Grund nennt
Hegel sie ein »absolute[s] Werkzeug«.®

Die Hand ist somit nicht nur Organ, sondern ebenso Produkt der Hand-
lung; und dass sie sowohl Mittel als auch Zweck sein kann, griindet in der
Eigenschaft der menschlichen Titigkeit, gegeniiber dem animalischen In-
stinkt zwecksetzende Handlung zu sein. Zu seinem Zweck kann der Mensch
die Hand und in ihr fiir diesen Zweck den Gegenstand instrumentell als Mittel
einsetzen. Erst die menschliche Hand ist zur formal wie inhaltlich unendli-
chen Handlung fihig, weil das Handlungssubjekt sich in der vorsitzlichen
Titigkeit ebenso unendlich verschiedene Zwecke setzen kann: Die Hand bildet
sich den Gegenstand duflerlich gemif ihren Bediirfnissen zurecht und bil-
det sich dabei selber durch Differenzierung innerlicher Fihigkeiten heran; sie
passt also sowohl das Objekt als auch sich selber bildend an.”

Die Subjekt-Objekt-Relation der Handlung lasst sich allerdings als Macht-
verhiltnis beschreiben, das niherer Betrachtung bedarf: Wenn sich das Hand-
lungssubjekt immer neue Mittel durch immer andere Techniken zu immer
neuen Zwecken erschlieflt, erscheint ihm die Gegenstandsseite seines Han-
delns lediglich als niederes Mittel zu seinem hoheren Zweck. Was erfolgreich

4 | Oskar Negt/Alexander Kluge: Geschichte und Eigensinn, Frankfurt a.M. 1981,
S. 20f.

5 | Friedrich Engels: »Antheil der Arbeit an der Menschwerdung des Affen«, in: Marx
Engels Gesamtausgabe, Bd. 1,26, Berlin 1985, S. 543f.

6 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaf-
ten im Grundrisse (1830). Gesammelte Werke, Bd. 20, hg. v. Wolfgang Bonsiepen und
Hans-Christian Lucas, Hamburg 1992, S. 420.

7 | Esist weitgehender Konsens aller Anséatze der philosophischen Handlungstheorie,
in dieser Vorsatzlichkeit als Umsetzung eines gewollten Zwecks in die Realitat das We-
sen von Handlung zu entdecken, das damit Voraussetzung der ethischen Zurechenbar-
keit einer Tat ist. Vgl. Christoph Horn/Guido Lohrer: »Die Wiederentdeckung teleologi-
scher Handlungserklarungen«, in: dies. (Hg.), Grinde und Zwecke. Texte zur aktuellen
Handlungstheorie, Frankfurt a.M. 2010, S. 7-45.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

95


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

96

Niklas Hebing

einen selbstgesetzten Zweck verwirklichen kann, gewinnt Macht iiber den al-
lererst subjektiv als Gegenstand gesetzten Gegenstand. In diesem Sinne deu-
tet Elias Canetti das Handeln als subjektive Machtausiibung {iber ein Objekt,
ganz basal bereits in der instinkthaften Ergreifung niitzlicher Sachen. Die im
Greifen bewiesene Macht strebt nach Erweiterung und muss daher tiber sich
selber hinaus-greifen, d.h. sich neue Handlungsweisen erarbeiten, um ihren
Machtbereich fortwihrend vergréfRern zu kénnen.® Diese Sphire der Objekt-
welt muss aber an sich willenlos und damit rechtlos sein, soll sich ein Zweck
ihrer erfolgreich bemichtigen konnen. In der Handlungstheorie der klassi-
schen deutschen Philosophie wird diese Sphire mit dem Begriff >Natur« ver-
sehen, als das Andere einer zwecksetzenden Vernunft, weil Natur eben selber
nicht zur Konstitution eines Begriffs von Zweckmifigkeit gelangen kann; er
kann ihr lediglich subjektiv unterstellt werden.

Hiermit ist Fichte aufgerufen, der den instrumentellen Zu-griff auf die
Natur im Rahmen der zivilisationstheoretischen Anwendung seiner Trans-
zendentalphilosophie angemessen durchdringen kann. In dieser vordkologi-
schen Kulturphilosophie ohne Deduktion eines Eigenrechts der Natur wird
der »Zweck der menschlichen Gattung« darin entdeckt, »die sie umgebende,
und auf ihre Existenz, so wie auf ihr Handeln, Einflufl habende Natur, ganz
und vollkommen unter die Botmifigkeit des Begriffs« zu bringen. Kampfund
Krieg sind die konkreten Handlungsformen der Bemichtigung; der Mensch
ziehe »durch Naturwissenschaft und Kunst, durch schickliche Werkzeuge und
Maschinen, bewafnet« in den Kampf, um »iiber alle Naturgewalt erhéhet« zu
werden, »so dafd ohne viel Zeit, und Kraftaufwand alle irdischen Zwecke des
Menschen erreicht werden«.’

Die Handlungsform des Kampfes ist fiir das Weitere ein wesentlicher
Grundzug: Selbsterhaltung und Selbstbemichtigung vermitteln sich not-
wendig objektbezogen durch die Bemichtigung der umgebenden willen- und
zwecklosen Natur. Dabei stoflen sie aber auch auf andere Selbste, die an sich
den gleichen instrumentellen Bildungsprozess vollziehen wie das erste Selbst
sowie entgegen der Natur und ebenso wie dieses darauf hinwirken, eigene
Zwecke objektiv durchzusetzen. Nochmals mit Darwin, Engels und Canetti
gesprochen: Der Ast, der dem Affen neben weiteren Asten noch als Wegsystem
der Nahrungssuche diente, wird vom Menschen abgebrochen und zum Stock;
dieser wird als Waffe verwendet, um sich gegen fremde Zwecke zu behaupten.
Im Zeichen der Macht stehen somit sowohl der Zweck als auch das Mittel zu
diesem Zweck. In der langen Kulturgeschichte von Kampf und Krieg ist diese

8 | Vgl. Elias Canetti: Masse und Macht, Frankfurt a.M. 1980, S. 249.

9 | Johann Gottlieb Fichte: Die Grundziige des gegenwértigen Zeitalters (1806), in:
ders., Gesamtausgabe Bd. 1,8, hg. v. Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky, Stuttgart-Bad
Cannstatt 1991, S. 323.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

»naheliegendste Waffe« Stock dem Prinzip nach »nie aufgegeben worden«.!
Zum Speer gespitzt, zum Pfeil gespalten, zum Schwert verwandelt, erweitert
er die Tatmdglichkeiten der Hand. Die besagte Notwendigkeit des Uber-sich-
Hinausgreifens — hier wird sie wirklich. Die Machtverhiltnisse der Selbste
untereinander bestimmen sich fortan vor allem danach, wer Besitz an den am
wirkungsvollsten gefertigten, qualitativ wie quantitativ iberlegenen Waffen
hat; und diese Waffen sind nicht lediglich vorhandener, passiv besessener Be-
sitz, sondern mit ihnen will auch aktiv gehandelt werden. Wie schon am Prin-
zip des Brechens des Asts zum Stock als Voraussetzung der instrumentellen
Handlung der Hand abgelesen werden kann, ist das Wesen der Handlung die
Richtungsinderung des Telos des Gegenstandes; dies kann bis zur Zerstérung
des angeeigneten Objekts reichen, das nicht auf Sachen beschrinkt werden
darf, sondern auch die anderen Selbste einschlielit. Die Bedingung der ers-
ten Waffe legt bereits die Substanz des Handelns als Brechen des dem Objekt
einwohnenden Zweckes fest. Dieser Bruch geht fort bis zur Vernichtung des
gegenstindlichen Selbstzwecks fiir sich sowie weiter bis zur absoluten Nega-
tion eines objektgewordenen anderen Selbst durch dessen Tétung.

Bis zu diesem Punkt und als Grundlage fiir die weitere Thesenentwick-
lung kann somit festgehalten werden, dass Handlung als Naturaneignung und
Objektbemichtigung erfasst werden muss. Es ist Hegel, der diesen Zusam-
menhang emblematisch verdichtet und auf den kunstphilosophischen Diskurs
bezieht; vor allem im Rahmen der Asthetik riickt er den Handlungsbegriff
sehr nahe an den der Arbeit, quasi als konkret gewordene Handlung."! Am Ti-
tanenkampf stellt Hegel heraus, wie sich kulturgeschichtlich in prototypischer
Weise im Mythos das Selbstbewusstsein des zivilisierten Menschen konstitu-
iert, in sich reflektierte, zwecksetzende Subjektivitit zu sein — eine Subjektivi-
tit, die gerade in der titigen Auseinandersetzung mit der blof} vorfindlichen
dufleren Natur ihre eigene innere Natur zur zweiten Natur, und damit zur kul-
turell sich heranbildenden Vernunft, arbeitend iiberwindet. Hegel spricht von
diesem Kampf der Arbeit als von einer »Umkehrung« der an die Naturmacht
gebundenen individuellen Handlungsweise in eine selbstindig geistige; und

10 | E. Canetti: Masse und Macht, S. 249.

11 | Vgl. zu Hegels Handlungsbegriff Brigitte Hilmer: Scheinen des Begriffs. Hegels Lo-
gik der Kunst, Hamburg 1997, S. 98-123; Reiner Wiehl: »Uber den Handlungsbegriff als
Kategorie der hegelschen Asthetike, in: ders., Philosophische Asthetik zwischen Imma-
nuel Kant und Arthur C. Danto, hg. v. H. J. Gerigk, Gottingen 2005, S. 88-123; Michael
Quante: Die Wirklichkeit des Geistes. Studien zu Hegel, Berlin 2011, S. 196-206; Da-
niel Martin Feige: Kunst als Selbstversténdigung, Minster 2012, S. 15-28; Klaus Vie-
weg: »Hegels Handlungsbegriff in der praktischen Philosophie und in der Asthetik, in:
A. Gethmann-Siefert u.a. (Hg.), Hegels Asthetik als Theorie der Moderne, Berlin 2013,
S. 177-196.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

97


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

98

Niklas Hebing

diese Revolution vollzieht sich wiederum in der Form des Krieges: »der Krieg
der neuen Géotter mit den alten«.!” Warum Krieg? Weil Krieg die radikalste
Negation, der konsequenteste Umsturz und Ubergang in einen neuen Zustand
ist, hier in den der weiter fortgeschrittenen Zivilisation.

Auf dieser geschichtlichen Stufe ist es signifikant, dass das archaische
Griechentum seine hochste Vorstellung vom Géttlichen noch in den Titanen
als allgemeiner Naturmacht bzw. in den olympischen Géttern als beginnen-
der Be- respektive Ubermichtigung derselben weif. Somit artikuliert sich das
Selbstbewusstsein eines praktischen Weltbezugs, in dem das Handlungssub-
jekt noch mit dem Natiirlichen in Einheit steht, sich diesem teils noch subordi-
niert, teils aber bereits seine Erhabenheit ahnt. Als durch arbeitende Handlung
Ordnungsgefiige herstellende Subjektivitit, die sich diese selbstgeschaffene
Ordnung zur ge-eigneten Bediirfnisbefriedigung an-eignet, hat sich diese
noch nicht. Vielmehr wird die substantielle Macht gar als das Andere einer
vor ihr ohnmaichtigen Subjektivitit aufgefasst, manifest etwa in der Nemesis
als der bloR sie duRerlich griindenden Gleichheit und Rechtlichkeit.”® Die Zeit
personifiziert sich in Chronos, Himmel, Meer und Erde in Uranos — all dies
sind formale Personen, gefangen in ihrer bewusstlos handlungsunfihigen All-
gemeinheit. Natur verbleibt mittelpunktlos im abstrakten Zustand des Ansich,
weil sie noch nicht die Bedeutung eines titig gestifteten Erzeugnisses trigt.
Wird hingegen das Moment der selbstreflektiert titigen Subjektivitit sowohl
zur causa efficiens als auch zur causa finalis, und damit zur selbstgesetzt selbst-
gesetzlichen Macht tiber eine nur vermeintliche Naturmacht, konkretisiert
sich die leere Person zum selbstbewusst in sich freien Individuum, zum olym-
pischen Gott, der das ihn Umgebende seiner eigenen Bediirfnisstruktur an-
passen kann, d.h. der die Natur seiner Vernunft unterwirft. Hegel deutet die
griechisch-mythologische Narration somit um zu einer Verbildlichung hand-
lungstheoretischer Kernbestimmungen seiner eigenen Philosophie.

Der Titanenkampf macht den spekulationsphilosophisch beschreibbaren
Grundzug der Handlung anschaulich: Vermittelt iiber die zum individuellen
Gegenstand angeeignete Natur schliefit sich die oder der Handelnde mit sich
selbst zusammen. An und fiir sich ist das Individuum nicht mehr und nicht
weniger als die Summe seiner Handlungen. In ihnen enthiillt es sich zur Klar-
heit und Sichtbarkeit. Fiir sich erkennt es sich in eigenen Handlungen als sich
selbst Hervorgebrachtes nach seiner individuellen Ganzheit von Denken und
Tun, die beide erst in der vorsitzlichen Handlung identisch werden. Hegel
sagt daher, »die Handlung ist das wodurch das Individuum sich zeigt was es

12 | G. W. F. Hegel: Vorlesung Die Philosophie der Kunst. Im Sommer 1823, nach-
geschr. v. H. G. Hotho. Zitiert nach dem Manuskript, S. 149.
13 | vgl. ebd., S. 150.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

ist«, die »Wirklichkeit« seiner »Individualitit«.” Diese Wirklichkeit ist auf das
Engste mit Wissensakten als Selbsterkenntnisakten verkniipft.

Bisher konnte festgehalten werden: Zum Vollzug einer Handlung ist
Zwecksetzung der Handelnden mittels eines Gegenstands notig; kein gelun-
gener Vollzug ohne bedingende reflektierte Absicht, die sich objektiv wirklich
wird. Doch diese These muss erweitert werden, indem sie mit im engeren Sin-
ne kunstphilosophischen Bestimmungen fortgesetzt wird; denn es sollte be-
riicksichtigt werden, dass die Handlung sich prospektiv noch nicht umfassend
weil3, erst ex post begreift das Handlungssubjekt seine Tat im Gesamt der Um-
stinde und Kontexte. Das Handlungssubjekt erkennt Wesen und Ausmaf sei-
ner Handlung im Handlungsresultat, das sich gegenstindlich darbietet dem
handelnden Bewusstsein von der eigenen Tat. Das Produkt verkérpert ihm so-
mit Wissen von seiner Tat, die in diesem Wissen immer schon verbunden ist
mit ihrem vorausgesetzten Gegenstand. Ist dieses Wissen aber ein kollektives,
das wegen der Fliichtigkeit der Handlungserfahrung nach bestindiger Mani-
festation verlangt, stellt sich den Subjekten als Erfahrungstrigern die Aufgabe,
den gewussten Handlungsresultaten materielle Entsprechungen zur dauerhaf-
ten Sicherung dieses Wissens zu verschaffen.

Spitestens an diesem Punkt gerit der Konnex von Kunst und Handlung in
Sicht; ankniipfend an Hegels Ausfithrungen wird er ndher lokalisierbar: Wenn
der volle Umfang der Handlung erst nachtriglich ins Wissen gezogen werden
kann und diese Handlung entweder Werk vieler Subjekte ist oder aber sich
viele Subjekte ihre Handlungen reprisentativ verallgemeinert in einer einzi-
gen bewusst machen, miissen Formen gefunden werden, in denen dieses Wis-
sen erscheint. Solche Formen sind fiir Hegel u.a. die Kunstwerke. Ins Wissen
ihrer selbst gesetzte Handlung verlangt nach kiinstlerischer Praxis im Sinne
der Selbstgewissheit einer die Individualitit in Handlungen stiftenden Praxis.
Wenn sich in der Handlung die kollektive Individualitit zur Identitit enthiillt,
ist sie dazu auf Formen angewiesen, in denen sie prozessual permanent mit
sich identisch werden kann. Erst im kiinstlerischen Ausdruck wird sich diese
Handlung in immanenter Bestimmtheit tiber sich selbst vollstindig durch-
sichtig. — Was dieser abstrakte Begriff von kiinstlerischer Handlung konkret
bezeichnet, verdeutlichen die folgenden Kapitel.

EBENE I1: PERGAMON — DIE PRAXIS DER PLASTIK

Im Jahre 1879 kommt eine Schiffsladung skulpturaler Fragmente im Berliner
Hafen an. Thr Herkunftsort ist das tiirkische Bergama, nérdlich von Izmir,
besser bekannt unter seinem antiken griechischen Namen Pergamon, der u.a.

14 | Ebd., S. 85.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

99


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

100

Niklas Hebing

in der Johannes-Apokalypse (2, 12-17) prominente Erwihnung findet. Die Be-
deutung des Inhalts der Holzkisten, heroisch geformter Stein, schitzen Berli-
ner Altertumsforscher so hoch, dass ihm nur wenige Jahre spiter ein eigenes
Museum geschenkt wird."® Was dies mit dem Vorangegangenen zu tun hat?
Unschwer zu erraten ist, dass die angedeutete Szene die allmihliche Uber-
fiihrung des Pergamonaltars ins Deutsche Kaiserreich zum Hintergrund hat,
welches sich mit ihm ein monumentales Relikt des Hellenismus aneignet.'®
Bedeutsam fiir das spitantike Griechenland ist das Kunstwerk, weil ihm der
oben benannte Wesenszug kiinstlerischer Praxis in besonderer Weise zu-
kommt: kollektiv angeschauter Ausdruck in ihm gewusster und selbstbewuss-
ter geschichtlicher Handlung der Selbstproduktion zu sein. So bedeutsam
griechischer Geist der preuflischen Antikenverehrung ist, so aussagekriftig
vergegenstindlicht der Altarfries diesen Geist in seiner Geschichte.

Johann Georg Sulzer hebt zur Handlung in der antiken Kunst hervor, ihre
Kiinstler hitten es geschafft, mit einem »scharfen Beobachtungsgeist« »alles
auf das lebhafteste zu schildernc, so dass sie »uns mit den berithmtesten grie-
chischen und phrygischen Helden so bekannt gemacht, als wenn wir selbst
mit ihnen gelebt und ihren Handlungen zugesehen hitten«.” Allerdings —
Sulzer tibersieht diesen fiir die antike griechische Kunst nicht unbedeutenden
Zusatz — ist es gerade kein singulires historisches Ereignis, das im Falle des
Pergamonaltars mit den Mitteln der Plastik nachgeahmt wird, um es fiir die
kollektive Anschauung dauerhaft zu speichern und damit einem blof historio-

15 | Mit umfangreichen Ausgrabungen der Uberreste von Pergamon beginnen 1878
Carl Humann und Alexander Conze im Auftrag der Berliner Museen. Nach dem Abtrans-
port der steinernen Uberreste finden in Berlin erste Rekonstruktionen statt. Zuvor an
unterschiedlichen Orten und in verdnderten Fassungen gezeigt, werden sie ab 1930
im neugebauten Pergamonmuseum (Entwurf: Alfred Messel, Ausfiihrung: Ludwig Hoff-
mann) ausgestellt. Die Anordnung der Steine wird verandert und ergénzt. Vgl. Staatli-
che Museen zu Berlin: Die Antikensammlung. Altes Museum — Neues Museum — Perga-
monmuseum, hg. v. A. Schwarzmaier, A. Scholl und M. Maischberger, Darmstadt 2012,
S. 320ff.

16 | Vgl. zum Pergamonaltar und seiner Bedeutung Heinz K&hler: Der grofRe Fries von
Pergamon. Untersuchungen zur Kunstgeschichte und Geschichte Pergamons, Berlin
1948; Elisabeth Rohde: Pergamon. Burgberg und Altar, Berlin 1961; Michael Pfanner:
»Bemerkungen zur Komposition und Interpretation des Groen Frieses von Pergamong,
in: Archdologischer Anzeiger 1 (1979), S. 46-57; Max Kunze: Der Pergamonaltar. Seine
Geschichte, Entdeckung und Rekonstruktion, Mainz 1995; Martin Zimmermann: Perga-
mon. Geschichte, Kultur, Archdologie, Miinchen 2011; Staatliche Museen zu Berlin: Die
Antikensammlung, S. 318ff.

17 | Johann Georg Sulzer: Art. »Handlunge, in: ders., Allgemeine Theorie der Schénen
Kiinste. Neue vermehrte zweyte Auflage, Bd. 2, Leipzig 1792, S. 464.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

graphischen Zweck zu dienen; es ist vielmehr eine mythologische Handlung,
in welcher nicht ein einzelnes Ereignis, auch nicht eine Kette oder ein Clus-
ter verschiedener, untereinander in Verbindung stehender historischer Ereig-
nisse verdichtend nachgeahmt wird — sondern die Geschichte als empirische
Geschichte wird zur allgemeinen Geschichtlichkeit transzendiert, ja in der
mythologischen Handlung wird dem kollektiven Selbstbewusstsein ein allge-
meiner Ausdruck des Begriffs geschichtlicher Handlung tiberhaupt verschafft.
Wie an Hegels Gedanken der Permanenz kollektiven Handlungsbewusstseins
gezeigt, wird hier ganz konkret die Material gewordene Vorstellung von sich
angeschaut als sich selber durch Handlung geschichtlich Hervorgebrachtes,
nicht als blofle Abspiegelung vereinzelter menschlicher Handlungen, sondern
hypostasiert zu substantiellen Taten. Antik hypostasiert sind sie Taten von Got-
tern, die als héhere Michte iiber die gegenstindliche Welt der vorfindlichen
Natur hinausgehen.

Wie driickt der Stein dies aber aus? Der Altarfries zeigt die plastische Dar-
stellung einiger Elemente der bereits besprochenen Titanomachie sowie vor al-
lem der Gigantomachie, die bereits von griechischen Autoren hiufig miteinan-
der verwechselt wurden. Gemif dem herausgestellten allgemeinen Wesen der
Handlung als Objektaneignung zur Objektbemichtigung stellt sich die kiinst-
lerisch verdichtete Handlung in der antiken Kunst in erster Linie als Kampf
und Krieg dar: »besonders die des Zeus mit seinen Gegnern, den Titanen, wie
im Giebel von Korfu, den Giganten, wie im groflen Fries von Pergamon, und
mit Typhon, wie auf vielen archaischen Bildern«.'® Zementierten Machtver-
hiltnissen von Mensch und Natur, Feind und Feind werden ausdrucksstarke
Bilder zwecks dsthetischer Veranschaulichung gegeben. So wird etwa in einem
dieser Kimpfe das Gemicht des Titanen Uranos abgeschlagen, der Herrscher-
gott besiegt, seine Macht kastriert, als deutlichste Verduferung verlorener
Potenz. Auch hier ist es eine Fortbildung des Stocks als Urinstrument und
Verlingerung bzw. Umbildung der Hand, d.h. das Schwert, das diese Macht-
geste vollfiihrt. Hinwiederum auf dem Altarfries sind es in erster Linie Zeus
und seine Geschwister, die bemichtigend handeln — demgegeniiber erleiden
die Giganten deren Macht mehr als dass sie ihren eigenen Zweck erfiillen,
bis hin zur vollstindigen Entmichtigung und absoluten Ubermichtigung im
Tod. Nichts ist auf dem Fries hiufiger dargestellt worden als die Hand, die zur
morderischen Tat erhoben ist.

So zeigt sich sogleich in drei Sinnschichten, wie die herausgearbeite-
te zweckmiRige Ubermichtigung der Naturunmittelbarkeit im Kontext der
Friesdarstellung kiinstlerische Form annimmt: Zum einen materialisiert sich
ganz direkt in der Architektur des Altars zweckgerichtete Handlung als harte

18 | Karl Schefold: Gétter- und Heldensagen der Griechen in der friih- und hocharchai-
schen Kunst, Miinchen 1993, S. 44,

14.02.2026, 09:50:50. Op:

101


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

102

Niklas Hebing

koérperliche Umgestaltung der — hier iiberwiegend geologischen — Natur. Um
nimlich den Siidhang des Felsens in eine grofiflichige Terrasse verwandeln
zu konnen, musste im Norden der anstehende Felsen brachial weggebrochen
werden; das dabei anfallende Ger6ll diente zugleich der Unterfiillung des
Burgbergs im Siiden.” Erst darauf konnte schlieRlich das Fundament errichtet
werden. Zu seiner Uberbauung mit der eigentlichen Altararchitektur und de-
taillierten Ausgestaltung der Friese beschlugen die pergamenischen Arbeiter
grobe Marmorblécke, die aufwendig tiber lingere Seewege hergebracht wur-
den, nach dem Generalplan einer kulturell verbindlichen, einheitsstiftenden
Mythologie. Doch dabei gehen Architektur und Skulptur nicht nur eine ju-
Rerliche, bauplanerische, sondern zudem eine inhaltlich selbstreflektierende
Verbindung ein. Von dieser ersten Schicht muss eine zweite unterschieden
werden.

Die Friesdarstellung ist nicht nur Materialisierung von Handlung, son-
dern bildet den zugrundeliegenden Prozess kiinstlerischer Praxis selber ab,
jedoch nicht mimetisch in blof§ abgespiegelten Titigkeiten, sondern begrift-
lich verdichtet zur besagten mythologischen Handlung des Kampfes. In allen
Friesreliefs ist der instrumentelle Umgang des Menschen mit der geistlosen
Unmittelbarkeit des Naturprozesses — Stein, Pflanze, Tier — veranschaulicht,
oder zugespitzt: ist >Handlung« als zweckgerichtet die entgegenstehende Ob-
jektivitit aneignende und verformende im Kampf der olympischen Vernunft-
gotter mit den Naturgottheiten vor Augen gebracht worden. Die Friesreliefs
erzeugen das »Bild eines allumfassenden kosmischen Geschehens, in dem die
Olympier, unterstiitzt von den Gottern des Tages und der Nacht, des Schicksals
und des Meeres einen tiberlegenen Sieg tiber die Krifte des Chaos in Gestalt
der Giganten, den rebellierenden Abkémmlingen der Erdmutter Ge und des
Tartaros, erringen«, naturhaft verwurzelt sind die »dimonischen Krifte der
Giganten durch Schlangenbeine, Tierképfe und gewaltige Fliigel als ganz und
gar unmenschlich charakterisiert«.?’

Die thetische Entfaltung muss aber noch um eine dritte Schicht erginzt
werden. Der architektonisch-skulpturale Bezug auf das Wesen der Handlung,
der wesentlich Selbstbezug ist, erschépft sich nicht in der Verduferung im
Fries. Der Fries ist lediglich Schmuck, demgegentiber befindet sich der eigent-
liche Mittelpunkt des Altars im Innenhof, wo das Podium als Stitte fiir den
Opferkult genutzt wurde. Hier wiederholt sich die bildlich gestaltete und da-
durch selbstreflexiv gewordene Handlung der Gotterszene im realen prakti-
schen Vollzug des Gottesdienstes, und somit wiederholte sie sich in Pergamon
zu regelmiRigen Kultzeiten: Auf dem Opferaltar wird der Sieg des Menschen,
der seine instrumentell-zwecksetzende Vernunft zur Géttlichkeit hyposta-

19 | Vgl. Staatliche Museen zu Berlin: Die Antikensammlung, S. 322f.
20 | Ebd., S. 327ff.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

siert, iiber die Natur zelebriert. Natur erscheint hier nicht als in einzelnen
Géttern personifizierte Naturmacht, sondern als Opfertier, dessen graduelle
Unterlegenheit in der Tétung demonstriert ist. Der Kehlenschnitt trennt am
Opfer zugleich die beiden religiésen Hauptsphiren voneinander ab: die niede-
re, irdische, unreine Endlichkeit des animalischen Kérpers, im Blut und bluti-
gen Fleisch gegenwirtig, und die Zweck und Bestimmung des Opfers gebende
gottliche Unendlichkeit, in dieser Zwei-Welten-Lehre die Substanz vermitteln-
de Welt des Absoluten, an welcher der Mensch dort, wo er gerade nicht ein
solcher Korper ist, Anteil hat.

Kollektivitat stiftet sich durch die im Kunstwerk anschaulich gemachte Ge-
schichte der gesamtkulturellen Selbstproduktion des zivilisierten Menschen.
In archaischen, noch weitgehend lose verrechtlichten Gesellschaften ist diese
Geschichte kimpferische Handlung im weitesten und doppelten Sinne, ver-
standen als >titig erlebte Geschichte« der Naturbeherrschung und des Ausbaus
der politischen Machtsicherung gegeniiber anderen Staaten und Kulturen,
summierte Erfahrung, die ihre Ganzheit nicht durch naturalistische Anein-
anderreihung, sondern durch einheitsvolle Verdichtung der Erfahrungen in
transzendent-allegorischer Mythologie gewinnt. In Kunst wird sie zur dstheti-
schen Gestaltung der Erfahrung, um — materialistisch gewendet und auf den
Boden der Welthaltigkeit zuriickgeholt — erlebte Geschichte der Nachwelt in
der Erstarrung zu Stein aufzubewahren und zu tradieren.! So muss in der
plastischen Darstellung der Gigantomachie dieser doppelte Kampf der sich als
Gattlichkeit verstehenden menschlichen Vernunft gegen die rohe Natur auch
als ein Kampf der Vernunft um selbstgeschaffene Ordnung im Chaos und Zu-
fall einer unbearbeiteten Welt gesehen werden.

Die Dynamik dieses komplexen Handlungsgeschehens wire allerdings
eine abstrakte, wiirde sie sich als Inhalt nicht auch an der Form ablesen lassen.
Sie schreibt sich in das Gestaltgesetz dieser Kunst ein. Das »Dynamische [ist]
Grundelement griechischer Bildauffassung«*? — im Pergamonaltar ist die Be-
wegtheit der Gestaltung zur Perfektion getrieben und zu plastischer Wirkung
gesteigert worden. Hier liest sich der Wille ab, durch bildhauerische Handlung
dem Stein gréftmogliche Dynamik abzuringen. Das zeigt sich nicht zuletzt
an einem als randstindig erscheinenden Teilaspekt: Heinz Luschey verweist
in einer Studie zu den Bewegungsrichtungen in der antiken Bildsprache da-
rauf, in der Komposition des Dringens von links nach rechts liege ein »Aus-

21 | Vgl. Lisa und Wolfgang Abendroth: »Die »Asthetik des Widerstands: als Beitrag zur
Geschichte der Arbeiterbewegungs, in: K.-H. Gétze/K. R. Scherpe (Hg.), Die »Asthetik
des Widerstands« lesen, Argument Sonderband 75, Berlin 1981, S. 18-28, hier S. 20.
22 | Heinz Luschey: Rechts und Links. Untersuchungen (ber Bewegungsrichtung, Sei-
tenordnung und Héhenordnung als Elemente der antiken Bildsprache, Tibingen/Berlin
2002, S. 54.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

103


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

104

Niklas Hebing

druck von Sieg, von Uberwindung, von Unwiderstehlichkeit des Ansturms,
von heroischer Kraft«, aber auch von »Auszug« und Streben »in die Ferne,
also der Verinderung, Dynamik und des Neuen. Demgegentiiber zeige sich
die Linksrichtung in Szenen der »Heimkehr, aber auch »des Raubes und der
Entfiihrung«.?® In dieser Verbindung aus Handlungsrichtung und Sinngehalt
prisentiert sich der Pergamonfries als in Stein {ibersetzter dynamischer Ge-
schichtsmythos.

Doch mit dieser Rechtsldufigkeit der Handlungsfolge im Stein geht ein-
her, dass das Geschehen in seinem bildlichen Aufbau der Schriftrichtung ent-
spricht und damit anzeigt, gelesen werden zu wollen wie ein Text in Bildern,
der, weil er sich des Bildes bedient, schnell an die Grenzen der Bildlichkeit
stofit. Die Darstellungsmittel sind in der Bildhauerei wie gezeigt selber Hand-
lung, und mit der Begrenzung der Darstellungsmittel auf raumlich vereng-
te, lediglich rdumlich ineinander verschrinkte, aber dem Riumlichen immer
unterworfen bleibende Handlungsabliufe kann die Schranke dieses Kunst-
mediums gar nicht tiberstiegen werden. Im Pergamonfries verbleibt die ge-
schichtsmythologische Handlung innerhalb der Grenzen der Plastik.

Hegel sagt, in der Handlung werde sich das Individuum wirklich und zeige
sich in der Ganzheit seines Seins, doch die kiinstlerische »darstellung dersel-
ben gehort vorziiglich der Rede an; denn die andern Kiinste kénnen nur ein
einzelnes Moment herausheben, haben zu ihrem Mittel die ganze Gestalt, den
Ausdruk der Gebirde und des ganzen Kérpers. Aber diese Aufrung ist eine
Weise, welche der deutlichkeit durch die Rede nachsteht.«24

Die Darstellung als raumliches Bild der Plastik zeigt sich somit als Vergan-
genes. Im Werk selber bringt sich der Vergangenheitscharakter emblematisch
zum Ausdruck: Der Altar ist bereits in frithbyzantinischer Zeit riickgebaut
worden, um Steine bereitzustellen, eine neue Befestigungsmauer fiir Perga-
mon zu errichten. Heute ist er nur noch Ruine, Fragment, — mit Walter Benja-
min gesprochen — »der Triitmmerhaufen«? der verschiitteten Geschichte, der
nie wieder vollstindig wird rekonstruiert werden konnen. Was aber vergangen
ist, was nur noch Fragment und Ruine ist, ist nicht zur Bedeutungslosigkeit
verdammt — weit gefehlt. Was vergangen ist, provoziert einen neuen, verin-
derten Zugriff, und der stellt durch Inbezugsetzung zum Vergangenen einen
neuen Sinngehalt her, der genuin dieser Verhiltnissetzung eigentiimlich ist.
Der Schliissel zur Ausformulierung dieses Gedankens liegt im bereits Darge-

23 | Ebd., S. 39.

24 | G. W. F. Hegel: Die Philosophie der Kunst, S. 85.

25 | UBG 75; vgl. zu Benjamins Begriff der Ruine als Sigle fiir historische Verganglich-
keit, Emblem des Vergeblichen, Zerbrechlichen, Zerbrockelnden, der Destruktivitat
Susan Buck-Morss: Dialektik des Sehens. Walter Benjamin und das Passagen-Werk,
Frankfurta.M. 1993, S. 201ff.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

stellten; er hat mit der Bestimmung in Kunst verdichteter Handlung als »titig
erlebter Geschichte< zu tun, und im Ubergang von der Plastik zur Narration
erlebt sich die Inbezugsetzung zum Vergangenen als Revolution, als Befreiung
zu sich.

EBENE I11: ALTARBESCHREIBUNG — HANDLUNG UND ERKENNTNIS

Der Altarfries ist stummer Stein. Sein monumentales Gemilde lebendiger Sze-
nen spricht sich nicht aus. In poetische Sprache iibersetzt werden kann es von
der Literatur, die natiirlich selber nicht mehr Plastik ist, also keine konkrete
bildliche Anschauung liefert, sondern sich dieser beschreibend und kommen-
tierend anzunihern strebt. In Ausfiihrlichkeit begegnet das Unternehmen im
Roman Asthetik des Widerstands (1981) von Peter Weiss. In dessen literarischer
Ekphrasis des antiken Altars ist vor allem das grobe Material des Bildnisses
Thema, und in ihm wiederum die Prisenz des geschundenen Korpers in einer
»Metamorphose der Qual« (AW 1, 8): das nackte Fleisch, »ausgesetzt dem un-
erbittlichen Wettkampf, der Zerfleischung und Vernichtung«, mit »einer ge-
borstnen Hiifte, einem verschorften Brocken ihre Gestalt andeutend, immer
in den Gebirden des Kampfs«, »ein zerschundnes Gesicht, mit klaffenden Ris-
sen, weit ge6ffnetem Mund, leer starrenden Augen, umflossen von den Locken
des Barts, der stiirmische Faltenwurf eines Gewands, alles nah seinem ver-
witterten Ende«; das kriegerische Gemetzel qualitativ verstirkt durch die nur
fragmentarische Uberlieferung des Steins: »miirbe Bruchstiicke, aus denen
die Ganzheit sich ablesen lief, rauhe Stiimpfe neben geschliffner Glitte, be-
lebt vom Spiel der Muskeln und Sehnen, Streitpferde in gestrafftem Geschirr,
gerundete Schilde, aufgereckte Speere, zu rohem Oval gespaltner Kopf, ausge-
breitete Schwingen, triumphierend erhobener Arm, Ferse im Sprung, umflat-
tert vom Rock, geballte Faust am nicht mehr vorhandnen Schwert«; Gétter, die
zur Steigerung ihrer Bestialitit sich in Tiere verwandeln: »zottige Jagdhunde,
die Miuler verbissen in Lenden und Nacken, ein Fallender, mit dem Ansatz des
Fingers zielend ins Auge der iiber ihm hingenden Bestie, vorstiirzender Léwe,
eine Kriegerin schiitzend, mit der Pranke ausholend zum Schlag«, »Horner
aus wuchtigen Stirnen ragend, sich ringelnde Beine, mit Schuppen besetzt, ein
Schlangengeziicht iiberall, im Wiirgegriff um Bauch und Hals, ziingelnd, die
scharfen Zihne gebleckt, einstofRend auf nackte Brust; all diese Handlungs-
vollziige hervorgebracht aus dem rohen, kalten Stein: »dieses Zertreten, dieses
Sichaufbiumen und Zusammenbrechen, diese unendliche Anstrengung, sich
emporzuwiihlen aus kérnigen Blécken« (AW I, 7). Und allenthalben auf die-
sem Gemilde in Worten das wesentliche Organ der Handlung: die »Hand, aus
dem rauhen Grund gestreckt, zum Griff bereit«, »mit Vogelkrallen versehne
Hinde«, die »michtigen und zerstiickelten Hinde«, der »Sterbende[], dessen

14.02.2026, 09:50:50. Op:

105


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

106

Niklas Hebing

lahmwerdende Hand« zum Greifen und Handeln nicht mehr in der Lage und
er darum dem Tode geweiht ist, »zirtlich auf dem Arm der Géttin lag [er], die
ihn am Schopf hielt«, die Erdgottin Ge, »den losgerissnen Klumpen der einen
Hand suchend erhoben, die andre Hand um Einhalt bittend ragte aus der
Steinkante, und hinauf zum profilierten Vorsprung streckten sich langglied-
rige knotige Finger, als wiren sie noch unter der Erde und wollten das Gelenk
der offnen daumenlosen weiblichen Hand erreichen«, und wieder Ge, diesmal
mit threm Lieblingssohn Alkyneus, der »Stumpf seiner linken Hand tastete
nach ihr«, oder ein anderer Niedergezwungener, dessen »linke Hand lag matt
auf dem vorstiirmenden lederbekleideten Fuf der Artemis« (AW I, 7{f.).

Mit der ausfithrlichen Beschreibung der Pergamon-Friese beginnt Weiss’
Roman ganz unvermittelt. Ohne Hinfithrung und Vorbereitung steigt er mit
den ersten Worten des Buches in die Altarbeschreibung ein, der vor allem
eines meisterlich gelingt: die Bewegtheit des starren Steins zu versprachlichen
und plastisch vor dem inneren Auge anschaulich werden zu lassen.

Doch mehr und mehr wird in die Darstellung die Narration ihres Anlasses
eingeflochten: Drei junge Minner, unter ihnen der Ich-Erzihler, bereiten sich
1937 durch isthetische Schulung an bedeutenden Kunstwerken auf den politi-
schen Widerstand gegen den nationalsozialistischen Terror im eigenen Lande
vor. Sogleich wird ersichtlich, welcher Poetik dieser Anfang folgt: Der Haupt-
handlung vorangestellt, und zugleich bereits mitten in ihr, eréffnet Weiss dich-
tungsimmanent seine erkenntnistheoretische Programmatik. Analogien weist
dieser Einstieg mit einem ganz anderen Text auf: Ebenfalls zu Beginn seiner
Schrift Sidereus Nuncius (1610) verwendet Galilei viele Seiten darauf, zunichst
sein Fernrohr ausfiihrlich zu beschreiben, bevor er an die Niederschrift sei-
ner im eigentlichen Sinne astronomischen Beobachtungen geht.” Fiir Weiss
ist die Auseinandersetzung mit klassischen Werken der Kunstgeschichte das
Erkenntnisinstrument, einem Fernrohr vergleichbar, durch das verschiittete
Geschichte aus der Distanz herangeholt wird. In den Notizbiichern schreibt er:
»Die wichtigste Arbeit [...] neben dem Aufbau des Neuen, ist die Klirung des
Alten«; »kein Fortschritt ohne geklirte Vergangenheit«.?”

Mit solchen Sitzen schreibt sich Weiss uniibersehbar in den Diskurs ein,
der sich um Benjamins geschichtsphilosophische Thesen von 1940 aufspannt.
In These V heiflt es: »Das wahre Bild der Vergangenheit huscht vorbei« (UBG
71). Geschichtliches Handeln gefriert nicht von selber zu Dauerhaftigkeit, um
fur die Nachwelt aufbewahrt zu werden. Und dennoch, unter Berufung auf

26 | Vgl. Hans Blumenberg: »Das Fernrohr und die Ohnmacht der Wahrheite, in: Galileo
Galilei: Sidereus Nuncius. Nachricht von neuen Sternen, Frankfurt a.M. 1965, S. 5-73;
Joseph Vogl: »Medien-Werden. Galileis Fernrohr«, in: L. Engell/J. Vogl (Hg.), Mediale His-
toriographien, Weimar 2001, S. 115-123.

27 | Peter Weiss: Notizbticher 1971-1980, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1981, S. 380, 225.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

Gottfried Keller muss erginzt werden: »Die Wahrheit wird uns nicht davon-
laufen« (ebd.). Von »titig erlebter Geschichte« kiinden Ruinen wie Pergamon,
durch kiinstlerische Praxis wurde in der Geschichte das Vergangene ins Werk
gesetzt. Der Stein aber spricht nicht eindeutig aus sich, sondern muss zum
Sprechen gebracht werden; um Erkenntnisinstrument sein zu kénnen, hat er
ins Wort iibersetzt zu werden. Wie auch Goethe von der schweigenden Materie
fordert: »Saget Steine mir an, o! sprecht, ihr hohen Paliste.«?® Die Uberfiih-
rung seines Gehalts in Sprache ist die Befreiung des versteinerten und ruinds
verschiitteten Wahrheitskerns auf sich selber. Wie Weiss zur bildenden Kunst
feststellt, sei ihre »Vision« stets »statisch«; selbst »wenn die Teile des Bildes in
starken, atmenden Spannungen zueinander stehen so bleibt die Komposition
doch unverinderlich«; selbst »wenn eine Vielheit von verschiedenen Blickwin-
keln zusammengelegt wird so befinden sich diese Verschiedenheiten doch nur
in einer einzigen Situationc; die Literatur hingegen kénne »Kontinuititen auf-
bauen«, »den Leser nach allen Richtungen hin fithren und ihm sagen was er
sieht, hort, denkt, empfindet«.?

Zugleich ist die kalte Ruine Voraussetzung der narrativen Erkenntnis: Die
Prosa der Altarbeschreibung gewinnt Wahrheit aus der Anschauung, indem
sie das rdumlich Plastische in Sprache tiberfiihrt, die erstarrte Bewegung of-
fenlegt und zur Klarheit bringt. Erst Weiss’ Ekphrasis des Tempelfrieses be-
freit aus dem stummen Stein die konkrete Handlung als die kollektive Wirk-
lichkeit der geistigen Individualitit der Unterdriickten. Denn mit »Worten [sei]
die grosste Wirklichkeit zu geben«.*® Zu dieser Lektiire der Skulptur bedarf es
einiger Umdeutungen der bisher festgehaltenen Bestimmungen, die zu einer
neuen Sicht auf das Projekt Pergamon und seine kunsttheoretischen Voraus-
setzungen fithren. Die Umdeutung steht im Zeichen einer politischen Asthe-
tik, die bisher nur unter der Oberfliche sichtbar wurde. Sie beriithrt an ihren
Fundamenten die Grundziige von Benjamins materialistischer Geschichtsbe-
trachtung.

Ein Bildepos der gottlichen Erhabenheit iiber alles Irdische, ein freuden-
trunkenes Gemilde der Naturbeherrschung des kultivierten Menschen? Die
»Spezialisten« im Berliner Ausstellungsraum »sprachen von Kunst, sie priesen
die Harmonie der Bewegung, das Ineinandergreifen der Gesten« (AW 1, 9), wie
der Roman berichtet. Benjamin gibt solch einer Haltung zum Vergangenen
und seiner Kunst den Namen >Historismus<: Dieser sitzt dem nur vermeintlich
objektiven »Verfahren der Einfithlung« auf, das Einfiithlung »in den Sieger«

28 | Johann Wolfgang Goethe: Rémische Elegien, in: ders., Sdmtliche Werke nach Epo-
chen seines Schaffens (Miinchner Ausgabe) Bd. 3,2, Miinchen 1990, S. 39.

29 | Peter Weiss: »Einleitung zu einem Buch Uber »Die Avantgarde des Films«, in:
H. Machnik/R. Niehoff (Hg.), Filme, Berlin 2012, S. 5.

30 | Ebd.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

107


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

108

Niklas Hebing

als Auftraggeber des Kunstwerks ist und sich lediglich auf die »Miihe der gros-
sen Genien« (UBG 72f)) richtet, die es entworfen haben. Die materialistische
Betrachtung kann nur im Gegenteil ihr Ziel finden: »In jeder Epoche muss
versucht werden, die Ueberlieferung von neuem dem Konformismus abzuge-
winnen, der im Begriff steht, sie zu iiberwiltigen« (UBG 72).

Das Gesprich der drei jungen Midnner im Roman verhandelt, was tatsich-
licher Inhalt des Frieses ist: »historische Ereignisse«, konkrete geschicht-
liche Handlungen, die »in mythischer Verkleidung« erscheinen, weltliche
Herrscher, iberhoht zur géttlichen Macht der Olympier, an sich menschliche
Handlungen, doch »verstindlich nicht als von Menschen hervorgerufen, son-
dern hinnehmbar nur als iiberpersénliche Macht, die Geknechtete, Versklavte
wollte, in Unzahl« (AW 1, 9). Sogleich wird der politische Hintergrund eroff-
net: »Die Giganten, die S6hne der klagenden Ge, vor deren Oberkérper wir
standen, hatten sich frevelnd gegen die Gétter erhoben, andre Kiampfe aber,
die iiber Pergamons Reich hingegangen waren, lagen unter dieser Darstellung
verborgen«; d.h. dargestellt sind zwar »Giganten, Titanen, Kyklopen und Erin-
nyen« (AW 1, 9f.), doch ihre konkrete lebensweltliche Entsprechung sind die
rechtlosen Sklaven im alten Pergamon, die im Klassenkampf unterliegen. Der
Roman benennt diese Hintergriinde direkt: »Die Gesetze der antiken Sklaven-
haltergesellschaft bestanden fort. Trotz aller Revolten mufite die Vielzahl des
Volks immer wieder fiir die Elite ins Feld ziehn« (AW 1, 43) — nicht nur fiir
Krieg, auch fiir tigliche Arbeit.

Hinter der Maske gottlich-menschlicher Travestie zelebriert die Herrscher-
dynastie eine bildgewaltige Machtinszenierung, ein »Denkmal ihrer eignen
GroRe und Unsterblichkeit« (AW I, 9), denn um den Schein der unumschrink-
ten Macht zu tragen, inszeniert sich Macht in eindringlichster und nachdriick-
lichster Weise als mordende Macht. Es ist wieder Canetti, der diesen Zusam-
menhang von Macht und Mord beleuchtet: »Was bis zum Téten gehen kann,
wird gefiirchtet, was nicht unmittelbar dem Téten dient, ist blof niitzlich. Alle
geduldigen Verrichtungen der Hand bringen denen, die sich auf sie beschrin-
ken, nichts als Unterwerfung ein. Doch die anderen, die sich dem Toten wid-
men, haben die Macht.«*

Das Museumsgesprich tiber die Entmythologisierung der Geschichte re-
flektiert den Entstehungszusammenhang des Altars: In Auftrag gegeben wird
er vom pergamenischen Konig Eumenes II.; die Oberaufsicht tibertrigt er
dem Gelehrten Krates von Mallos, der politisch-mythologische Einheit stiftet,
die mehrere Bildhauer unter Mitwirkung einer Unzahl versklavter Arbeiter
in Material bringen. Der Altar besitzt nicht allein einen Sockelfries mit den
Szenen der Gigantomachie, sondern zudem einen kleineren Reliefzyklus im
hochgelegenen Innenhof; er zeigt ausschnittartig die heldenhaft stilisierte Le-

31 | E. Canetti: Masse und Macht, S. 257.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

bensgeschichte von Telephos, dem Griinder von Pergamon und Urahnen des
Kénigs.*? In der Heroisierung des Ahnherrn heroisiert sich der Auftraggeber
selbst, er steht in ein und derselben Tradition und direkten Abstammungslinie
mit Telephos. So muss auch der Handlungsbezug zur Macht des Olymp verall-
gemeinernd verstanden werden — beides zusammengenommen demonstriert:
Der Konig von Pergamon verlangt, verehrt zu werden als endliches Abbild der
neuen Gétter, als ihre Reprisentation auf Erden, sein Tun als ein von ihnen ge-
leitetes und durch sie verbiirgtes. Seine Handlung setzt im Endlichen durch,
was im Gotterhimmel vorgezeichnet steht. Der Fries bezeugt die géttliche Ab-
kunft der obersten Herrscherkaste von Pergamon griindungsgeschichtlich wie
mythologisch.

In dieser Lesart wird der Altarfries als ein religios tiberformtes Schlacht-
fest entlarvt, das die politischen Verhiltnisse mythologisch darstellt, substan-
tiell ein »Abbild seiner eignen Geschichte« (AW I, 9), in Marmor erstarrt. Der
Pergamonmuseumskatalog hilt fest: »Darstellungen vom Elend der Besiegten
[nehmen)] iiberhaupt eine zentrale Position in der hellenistischen Kunst von
Pergamon ein« und treten hdufig »wie hier im mythologischen Gewand« auf.
So dient die Kunst den Herrschenden, »ihrem Rang, ihren Befugnissen den
Anschein des Ubernatiitlichen zu verleihen, »kein Zweifel an ihrer Vollkom-
menheit durfte entstehn« (AW I, 10). Zugleich ist darin verschleiert, dass es
die Besiegten sind, die den Marmor fiir die Kiinstler herbeizuschaffen hat-
ten; mehr noch: dass sie dabei in ihren harten, schweifdtreibenden Handlun-
gen selbst das ideale »Modell« fiir die Kiinstler abgaben; in »ihren in Arbeit
angestrengten Leibern« ist idealtypisch zum Ausdruck gebracht, dass aus
»Herrschsucht und Erniedrigung Kunst« entsteht.** So wird ihre Handlung
der Sklavenarbeit modellhaft angeeignet und zum isthetischen Ausdruck
dauerhaft festgestellt, indem sie sich im Stein materialisiert; »die Meiflel und
Himmer der Steinmetzen und ihrer Gesellen hatten das Bild einer unumstof-
lichen Ordnung den Untertanen zur Beugung in Ehrfurcht vorgefithrt« (AW
I, 9). Im Fries ist die Handlung zum Gegenstand versteinert, doch im Kultus
um diese Versteinerung der materielle Hintergrund der Handlung verschlei-
ert zur Unkenntlichkeit. Die zugrundeliegenden Produktionsbedingungen
16st erst Weiss’ Roman aus der Versteinerung und macht sie hinter der Ver-
schleierung sichtbar.

Das gibt der zuvor entwickelten Argumentation eine neue Richtung. Wenn
zuvor thetisch erarbeitet werden konnte, dass Handlung als zweckgerichtete,
instrumentelle Objektaneignung Machtverhiltnisse schafft, muss auch der ge-

32 | Vgl. Staatliche Museen zu Berlin: Die Antikensammlung, S. 346ff.

33 | Ebd., S. 330.

34 | AW, 14; vgl. Manfred Ziifle: Der bretonische Turm. Essays zur Macht- und Kultur-
kritik, Berlin/Hamburg 1998, S. 57.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

109


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

10

Niklas Hebing

schichtlichen Handlung, welcher in mythologischer Verdichtung kiinstlerisch
vermitteltes Selbstbewusstsein gegeben wird, das Attribut der Bemichtigung
zur Konstitution von Herrschaft zuerkannt werden. Doch dieser Prozess des
Selbstbewusstseins durch Kunst, in dem der Einzelne sich im politischen Kon-
text, im Subjekt-Objekt-Bezug in ganzer Tiefe erfasst, wird gestort und unter-
brochen; er scheitert, wenn mythologische Verschleierung mit Verdichtung
des Wahren verwechselt wird. An der Ruine Pergamon wird ablesbar, dass sie
Kunst der »Sieger« ist, in die sich einzufiihlen Sache des Historisten ist; doch
zugleich bewahrt sie unter ihren Krusten Versteinerungen des Schweifles und
Bluts, die auf ihren wahren Entstehungszusammenhang verweisen; sie zeigt,
dass sie »auch der namenlose Fron ihrer Zeitgenossen« ist, dass es »niemals
ein Dokument der Kultur« geben kann, »ohne zugleich ein solches der Barba-
rei zu sein« (UBG 73).

Weiss fiihrt durch seine literarische Erschliefung einzelner Werke eine
wesentliche Eigenschaft der Kunst vor. Mit der Pergamon-Allegorie Vergleich-
bares durchzieht seinen Roman von Anfang bis Ende: bei der Beschreibung
der Tempelanlage von Angkor Wat, bei der Verquickung des Berichts junger
Arbeiter iiber die Gefahren in der Produktionshalle mit Momenten aus Dantes
Divina Commedia, bei der Deutung von Géricaults Flof der Medusa unter dem
Aspekt des Kolonialismus.®® Es zeigt sich allenthalben, wie Vergangenes is-
thetisch bedeutungsvoll werden kann fiir die Gegenwart. Es wird benétigt fiir
die Stiftung eines umfassenden Geschichtsbewusstseins im Sinne Benjamins,
das heifit es liefert dem gegenwirtigen »historische[n] Materialist[en]« den Er-
trag, »Vergangenes historisch [zu] artikulieren, »sich einer Erinnerung [zu]
bemichtigenc, »ein Bild der Vergangenheit festzuhalten«, nicht wie der Histo-
rist, um Wissen aufzuhiufen, sondern um »im Vergangenen den Funken der
Hoffnung anzufachen« (UBG 71f), Hoffnung auf Erlésung der gegenwirtig
Handelnden von Herrschaft und Unterdriickung. Es fithrt »Erkenntnisse, Bil-
der, Artikulationsméglichkeiten« zu, um politische »Handlungsfihigkeit«3®
zu fordern. Mit diesem Impuls zur politischen Handlung befindet sich die
Narration bereits auf der Ebene der Gegenwart.

35 | Vgl. Jost Hermand: »Das FloR der Medusa. Uber Versuche, den Untergang zu iiber-
lebens, in: K.-H. G6tze/K. R. Scherpe (Hg.), Die »Asthetik des Widerstands« lesen, Argu-
ment-Sonderband 75, S. 112-120, hier S. 115ff.

36 | Wolfgang Fritz Haug: »Vorschldge zur Aneignung der Asthetik des Widerstands««,
in: K.-H. Gotze/K. R. Scherpe (Hg.), Die »Asthetik des Widerstands« lesen, Argument
Sonderband 75, S. 29-40, hier S. 29.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

EBENE IV: RAus Aus DEM MusSEuM —
HANDLUNG ALS WIDERSTAND

Nicht allein die Entstehungszeit, auch die Nachgeschichte des Altars steht im
Zeichen der Demonstration und Austibung von Macht. Weiss’ Roman zeigt
dies u.a. an den deutschen Ausgrabungen in Pergamon: »Als die Bildbrocken,
die unter den Ablagerungen vorderasiatischen Machtwechsels vergraben ge-
legen hatten, ans Tageslicht kamen, waren es wieder die Uberlegnen, die Auf-
geklirten, die das Wertvolle zu nutzen wufiten, wihrend die Viehhiiter und
Nomaden, die Nachfahren der Erbauer des Tempels, von Pergamons Gréfle
nicht mehr besaRen als Staub« (AW 1, 13). Pergamon ist der Ort der Machtin-
szenierung im Gestern wie im Heute. Der Roman artikuliert literarisch, was
Benjamin in der siebten seiner Thesen geschichtsphilosophisch festhilt: Die
»Herrschenden sind [...] die Erben aller, die je gesiegt haben« (UBG 73).

Ganz am Ende, nach mehr als 1000 Seiten, findet sich erneut eine Be-
schreibung der Pergamon-Friese, doch nun wird der Mythos tiberblendet vom
»Lirmen |[...] eisenbeschlagne(r] Stiefel« der marschierenden SS, vom »Knat-
tern von Salven aus Maschinenpistolen«, von jungen Soldaten, die »einander
wiirgen und zerstampfen, die, »schwere[] Waffen schleppend, einander iiber-
rollten und zerfleischten« (AW 111, 267). Die Geschichte holt die Protagonisten
ein. Und wer an den Anfang zurtickblittert, entdeckt, wie bereits die Altar-
beschreibung auf die nationalsozialistische Katastrophe vorausdeutete: in der
Rede von den »Hiebe[n] schwerer Waffen« und vom »Rollen gepanzerter Ri-
der« (AW 1, 7). Erst der narrative Einbezug der Gegenwart macht den unmittel-
baren Handlungskontext der Museumsbesucher bewusst. »Auf dem Weg zum
engen, niedrigen Ausgang an der Seite des Saals leuchteten uns oft aus den
kreiselnden Verschiebungen in der Menge der Besucher die roten Armbinden
der schwarz und braun Uniformierten entgegen« (AW I, 11). Der Pergamonaltar
wird »aufbewahrt in einem Museum, das wieder und noch gebraucht wird,
wieder und noch vom Nazi-Regime, von einer in historischer Kontinuitit ste-
henden Machtelite »zur Verherrlichung ihrer Herrschaft; diese Kontinuitit
reicht bis zu den Machtverhiltnissen der Entstehungszeit zuriick: »Im antiken
Pergamon stand das Kunstwerk im abgeschlossenen Bezirk der Herrschenden
und der Verwaltung, und das Volk, durch dessen Arbeit die Mufle der Kultur
tiberhaupt erméglicht und von ihr und gegen sie erzwungen wurde, hatte nur
an Festtagen Zutritt. Sehen und festhalten sollte das Volk auch in der Kunst
nur, dass und was oben ist.«37

Andererseits ist es aber die Nachgeschichte, die nachtrigliche Aneignung,
jede Gegenwart, der das Werk bedeutsam ist, die die Ruine aus ihrer Verschiit-
tung befreit und in Kontinuitdt mit zeitgendssischer Erfahrung stellt. In der

37 | M. Zifle: Der bretonische Turm, S. 56f.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

11


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

12

Niklas Hebing

vorliegend entworfenen Perspektive wird Kunst im Sinne einer Vergegenstind-
lichung elementarer Handlungsakte als erlebte Geschichte verstanden. Ver-
dichtete Handlungsakte liegen aber in unverstellter Klarheit nicht einfach vor,
nach ihnen muss die Kunstgeschichte durchforstet werden. Der Autor Weiss
entdeckt sie u.a. im Mythos des Gigantenkampfs und seiner antiken kiinst-
lerischen Bearbeitung im Pergamonaltar, als versteinerte Urform der gegen-
wirtigen politischen Verhiltnisse; die Versteinerung im Sinne Benjamins als
Weiterleben der bisherigen Geschichte in der Gegenwart.*® Durch die kritische
und Ideologeme enthiillende Auseinandersetzung kann Weiss das geschichts-
emblematische Kunstwerk auf seinen Wahrheitsgehalt freilegen. Schliefllich
gewinnt er durch Inbezugsetzung des Vergangenen zur Gegenwart ein in ihr
Orientierung stiftendes Bewusstsein.

Gemif beiden Aspekten spricht Benjamin von >Erlésung« »Die Vergan-
genbheit fiihrt einen heimlichen Index mit, durch den sie auf die Erlésung ver-
wiesen ist«; es »besteht eine geheime Verabredung zwischen den gewesenen
Geschlechtern und unserem, so dass sich zeigt, »wir [sind] auf der Erde er-
wartet worden« (UBG 70). Erlést wird der Wahrheitsgehalt des Vergangenen
von seiner verstellenden Uberformung durch die herrschende Macht; dies ist
im Vollsinne Befreiung der Handlung zu Erkenntnis und Selbsterkenntnis.
Erlost wird die Geschichte aber auch und vor allem im Sinne einer Vollendung
des erst begonnenen Projekts: Die kollektive Handlung der »unterdriickte[n]
Klasse« als »das Werk der Befreiung« wird »im Namen von Generationen Ge-
schlagener zu Ende [ge]fithrt« (UBG 77). In das Werk schreibt sich Weiss mit
seinem Roman ein, ohne dass seine Zeit es vollenden kann. Zugleich ergeht
bei Benjamin wie bei Weiss gerade wegen dieses Scheiterns der Appell an jede
nichste Gegenwart, mit Hilfe dsthetischer Vermittlung die Gewordenheit des
Bestehenden und Bestindigkeit des Vergangenen durchzuarbeiten, um in der
Gegenwart zur gestaltenden Handlung als Widerstand zu finden. Durch die
Konfrontation mit dem Wahrheitsgehalt der Kunstwerke, durch &sthetische
Inverhiltnissetzung, wird in der Gegenwart Erkenntnis und Handeln zur Wei-
chenstellung der Zukunft. Vergangene Kunst besitzt durch beide Seiten ihres
praktischen Vollzugs, als materielle Vergegenstindlichung geschichtlichen
Handelns und als »eine mit Jetztzeit geladene Vergangenheit« (UBG 78), die
Verbindung zum gegenwirtigen Bewusstsein sowie der hoffnungsvollen Er-
l6sung des Kiinftigen. So ist die jetztzeitliche Aneignung der objektiven Ge-
stalt als Produkt kiinstlerischer Handlung und materialisierten Geschichts-
bewusstseins nicht Nachvollzug klassischer Bildung, sondern Stiftung eines
Bewusstseins, das sich in die Kontinuitit der Geschichte stellt und seine eige-
ne Situation als eine der im Kunstwerk verdichteten Situation analoge erkennt.

38 | Vgl.zu Benjamins Begriff der»Versteinerung«S. Buck-Morss: Dialektik des Sehens,
S. 88ff., 199ff.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

Der Handlung von Weiss’ Roman und der Entstehungszeit von Benjamins
Thesen ist derselbe historische Zeitraum hinterlegt. Benjamin zeigt sich zu-
versichtlich, dass durch das in seiner Schrift entworfene Geschichtsverstind-
nis »unsere Position im Kampf gegen den Faschismus sich verbessern« (UBG
74) werde. Dem Roman hingegen geht es um den Versuch realistischer Ein-
schitzung: Einer Ubermacht wie dem nationalsozialistischen Regime kann
kein spontan wirkungsvoller Widerstand entgegengesetzt werden, in grofRen
Teilen ist das Buch die Darstellung verzweifelten Scheiterns. Doch vereinzelte
entschlossene Gruppen wirken auf den Fehler als (staatliches) System ein wie
das Wasser gemifl dem >Gesetz des geringsten Widerstands«: Es ist im Stan-
de, dichtere Materie auszuhghlen.* So werden die Handlungsméglichkeiten
und Handlungsrdume des Individuums, wie auch einer ganzen politischen Be-
wegung, unter den Bedingungen der Terrorherrschaft ausgemessen, um die
Frage nach der geschichtlichen Bedeutung des Einzelnen und nach dem Zu-
sammenhang von Kunst und Politik aufzuwerfen.

Kunst ist nicht blof8 das, was ist. Sie ist auch nicht blof§ das, was sie selber
ist. Kunst ist vergegenstindlichtes Handeln und damit potentiell Bewusstsein
dieses Handelns, sie ist also, was ist, das sie selber nicht ist, im Anderen ihrer
selbst, denn sie selber ist ja nicht ihre eigene Voraussetzung. Sie ist Produkt
der titigen Arbeit der Handlung: auch des Erinnerns, Durchdenkens, Erken-
nens, und zwar des Gegebenen fiir das, was sich der Kunst eignet. Kiinstle-
rische Handlung tiberfithrt Zweck in Materie, gibt Materie geschichtlichen
Zweck. Sie lasst teilhaben an der Erfahrung mit der Welt und gegen diese
Welt. Denn die Erfahrung der literarischen Figur ist Erfahrung im Widerstand
gegen Bestehendes, zielgerichtetes Handeln als Durchsetzung inneren Hand-
lungszwecks in einer Welt, die diesen Zweck immerfort an ihrer kalten Schale
abprallen, Enttduschung und Zerbrechen zu den Resultaten des Handelns wer-
den lisst. Bereits der Titel Asthetik des Widerstands markiert den Schnittpunkt
von Kunst und Politik — wirklich wird der Konnex durch den Handlungsbe-
griff.

LITERATUR

Abendroth, Lisa und Wolfgang: »Die >Asthetik des Widerstands« als Beitrag
zur Geschichte der Arbeiterbewegung«, in: K.-H. Gotze/K. R. Scherpe
(Hg.), Die »Asthetik des Widerstands« lesen, Argument Sonderband 75, Ber-
lin 1981, S. 18-28.

39 | Vgl. 0. Negt/A. Kluge: Geschichte und Eigensinn, S. 58.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

13


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

114

Niklas Hebing

Benjamin, Walter: »Uber den Begriff der Geschichtex, in: Kritische Gesamtaus-
gabe, Bd. 19, hg. v. G. Raulet, Frankfurt a.M. 2010, S. 69-81.

Blumenberg, Hans: »Das Fernrohr und die Ohnmacht der Wahrheit, in: Gali-
leo Galilei, Sidereus Nuncius. Nachricht von neuen Sternen, Frankfurt a.M.
1965, S. 5-73.

Buck-Morss, Susan: Dialektik des Sehens, Walter Benjamin und das Passagen-
Werk, Frankfurt a.M. 1993.

Canetti, Elias: Masse und Macht. Frankfurt a.M. 1980.

Darwin, Charles: The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex, London
1871.

Engels, Friedrich: »Antheil der Arbeit an der Menschwerdung des Affenc, in:
Marx-Engels-Gesamtausgabe Bd. 1,26, Berlin 1985, S. 543f.

Feige, Daniel Martin: Kunst als Selbstverstindigung, Miinster 2012.

Fichte, Johann Gottlieb: Die Grundziige des gegenwiirtigen Zeitalters 18006), in:
ders., Gesamtausgabe Bd. 1,8, hg. v. Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1991.

Goethe, Johann Wolfgang: »Romische Elegien, in: ders., Samtliche Werke nach
Epochen seines Schaffens (Miinchner Ausgabe) Bd. 3,2, Miinchen 199o.

Grimm, Jacob und Wilhelm: Art. »Handlungx, in: dies., Deutsches Worterbuch,
Bd. 10, Leipzig 1877.

-t Art. »handeln, in: dies., Deutsches Worterbuch, Bd. 10, Leipzig 1877.

Haug, Wolfgang Fritz: »Vorschlige zur Aneignung der »Asthetik des Wider-
stands«, in: K.-H. Goétze/K. R. Scherpe (Hg.), Die »Asthetik des Wider-
stands« lesen, Argument Sonderband 75, Berlin 1981, S. 29-40.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesung Die Philosophie der Kunst. Im Som-
mer 1823, nachgeschr. v. H. G. Hotho (Manuskript).

—: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830). Gesam-
melte Werke, Bd. 20, hg. v. Wolfgang Bonsiepen und Hans-Christian Lucas,
Hamburg 1992.

Hermand, Jost: »Das FloR der Medusa. Uber Versuche, den Untergang zu
itberleben, in: K.-H. Gétze/K. R. Scherpe (Hg.), Die »Asthetik des Wider-
stands« lesen, Argument-Sonderband 75, Berlin 1981, S. 112-120.

Hilmer, Brigitte: Scheinen des Begriffs. Hegels Logik der Kunst, Hamburg 1997.

Horn, Christoph/Lohrer, Guido: »Die Wiederentdeckung teleologischer Hand-
lungserklirungenc, in: dies. (Hg.), Griinde und Zwecke. Texte zur aktuellen
Handlungstheorie, Frankfurt a.M. 2010, S. 7-45.

Kiahler, Heinz: Der grofie Fries von Pergamon. Untersuchungen zur Kunstgeschich-
te und Geschichte Pergamons, Berlin 1948.

Kunze, Max: Der Pergamonaltar. Seine Geschichte, Entdeckung und Rekonstruk-
tion, Mainz 199s.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns

Luschey, Heinz: Rechts und Links. Untersuchungen iiber Bewegungsrichtung, Sei-
tenordnung und Hohenordnung als Elemente der antiken Bildsprache, Tiibin-
gen/Berlin 2002.

Negt, Oskar/Kluge, Alexander: Geschichte und Eigensinn, Frankfurt a.M. 1981.

Pfanner, Michael: »Bemerkungen zur Komposition und Interpretation des
Groflen Frieses von Pergamonc, in: Archiologischer Anzeiger1(1979), S. 46-
57

Quante, Michael: Die Wirklichkeit des Geistes. Studien zu Hegel, Berlin 2011.

Rohde, Elisabeth: Pergamon. Burgberg und Altar, Berlin 1961.

Schefold, Karl: Gétter- und Heldensagen der Griechen in der frith- und hocharchai-
schen Kunst, Miinchen 1993.

Staatliche Museen zu Berlin: Die Antikensammlung. Altes Museum — Neues Mu-
seum — Pergamonmuseum, hg. v. A. Schwarzmaier, A. Scholl und M. Maisch-
berger, Darmstadt 2012.

Sulzer, Johann Georg: Art. »Handlungx,. in: ders., Allgemeine Theorie der Schi-
nen Kiinste. Neue vermehrte zweyte Auflage, Bd. 2, Leipzig 1792.

Vieweg, Klaus: »Hegels Handlungsbegriff in der praktischen Philosophie und
in der Asthetik«, in: A. Gethmann-Siefert u.a. (Hg.), Hegels Asthetik als
Theorie der Moderne, Berlin 2013, S. 177-196.

Vogl, Joseph: »Medien-Werden. Galileis Fernrohr, in: L. Engell/]. Vogl (Hg.),
Mediale Historiographien, Weimar 2001, S. 115-123.

Weiss, Peter: Notizbiicher 1971-1980, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1981.

—: »Die Asthetik des Widerstands«, in: Suhrkamp Verlag (Hg.), Werke in sechs
Bdinden, Frankfurt a.M. 1991.

—: »Einleitung zu einem Buch iiber >Die Avantgarde des Films«, in: H. Mach-
nik/R. Niehoft (Hg.), Filme, Berlin 2012.

Wiehl, Reiner: »Uber den Handlungsbegriff als Kategorie der hegelschen As-
thetik«, in: H.-J. Gerigk (Hg.), Philosophische Asthetik zwischen Immanuel
Kant und Arthur C. Danto, Gottingen 2005, S. 88-123.

Zimmermann, Martin: Pergamon. Geschichte, Kultur, Archdologie, Miinchen
2011

Zufle, Manfred: Der bretonische Turm. Essays zur Macht- und Kulturkritik, Ber-
lin/Hamburg 1998.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

115


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14.02.2026, 09:50:50.


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Il. Kunstphilosophie und Handlungstheorie



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14.02.2026, 09:50:50.


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie
der Kunst

Judith Siegmund

EINLEITUNG

Die isthetischen Diskurse der letzten Jahrzehnte im deutschsprachigen
Raum sind vom Gedanken der Zweckfreiheit der Kunst gepragt. Der Terminus
der Zweckfreiheit stellt sich hierbei als eine Art informelle Modifikation der
Kantischen »Zwecklosigkeit ohne Zweck« dar und ist der letzteren gegentiber
eine Vereinfachung, insofern er zumeist (entgegen Kants Intentionen) mit
einer absoluten Funktionslosigkeit der Kunst zusammengedacht worden ist.
Funktionslosigkeit der Kunst als ihre »absolute Funktion« ist dabei zumeist
unausgesprochen mit Handlungsabstinenz bzw. mit einem Handeln, das sei-
ne Intentionen verfehlt, gleichgesetzt worden.! Aus einer solchen Perspektive
betrachtet shandelt« Kunst nicht, sondern unterbricht zum Beispiel Sinnerwar-

1 | Vgl. z.B. Friedrich Kambartel: »Zur Philosophie der Kunst. Thesen (iber zu einfach
gedachte begriffliche Verhéltnisse«, in: Franz Koppe (Hg.), Perspektiven der Kunstphi-
losophie, Frankfurt a.M. 1991, S. 15-26, hier S. 16: »Eines der wichtigsten Probleme,
welche dem gegenwértigen Gebrauch des Wortes »Kunst« (einen praktisch bestimmten)
Sinn verleihen, besteht darin, dafl wir den Situationen und Mitteln unseres Lebens eine
Gestalt geben (miissen), welche nicht durch Zwecke unseres Lebens festgelegt (fest-
legbar) ist ...« Sowie ebd., S. 23: »Einen Gegenstand herzustellen, der die dsthetische
(und d.h. insbesondere: nicht funktionale) Einstellung paradigmatisch ermdéglicht - dies
kénnen wir, paradox, als die »absolute« Funktion bezeichnen.« Eine Ausnahme stellen
die sittlich orientierten Lesarten der Kritik der Urteilskraft von Kant dar, in denen aus re-
zeptionsasthetischer Perspektive Kunst als Handeln thematisiert wird. Vgl. Birgit Recki:
»Das Schoéne als Symbol der Freiheit. Zur Einheit der Vernunft in dsthetischem Selbst-
geflihl und praktischer Selbstbestimmung bei Kante, in: Hermann Parret (Hg.), Kant’s
Asthetik. Kant’s Aesthetics. L’'esthétique de Kant, Berlin/New York 1998, S. 386-402,
hierS. 401: »Es [das dsthetische Gefiihl] stimmt uns zum Handeln.« Recki bestimmt die
versinnlichte Idee der Freiheit im Kunstwerk als das Vermdgen, Zwecke zu setzen. Vgl.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

120

Judith Siegmund

tungen, die sich typischerweise mit zielgerichtetem Handeln verbinden. Thr
Verhiltnis zur Sphire des Handelns ist generell negativ oder ironisch.?

Indessen verfolgen die konkreten Produzentinnen und Produzenten von
Kunst in aller Regel irgendwelche konkreten Intentionen, wenn sie arbeiten;
das heifst, was sie tun, ist etwas Intendiertes. Bei dem Gedanken der Zweck-
freiheit handelt es sich daher in erster Linie um eine >theoretische Deutung<
kinstlerischen Handelns seitens der Wissenschaft, nicht unbedingt um eine
Selbstbeschreibung kiinstlerischer Praxis. Asthetischer, wissenschaftlicher
Diskurs und dsthetisches Selbstverstindnis fallen in diesem Punkt auseinan-
der. Entweder wurde den Kiinstlerinnen und Kiinstlern eine unbewusste, ja
nicht-intendierte Handlungsweise zugeschrieben, oder es wurde das Uberstei-
gen aller ihrer Absichten durch das >von ihnen abgeldste Kunstwerk« konsta-
tiert. Beiden Aspekten der Beschreibung kiinstlerischen Handelns kann man
zwar zustimmen, jedoch stellt sich die Frage, ob Unbewusstheit, Responsivi-
tit, Prozesshaftigkeit und Uberschuss iiber Handlungsintentionen nicht auch
in vielen anderen Handlungsformen regelmifig auftreten. Das Eigenartige
dieser Deutung liegt also nicht im Konzedieren einer Bedeutungsoffenheit
und des Uberstiegs von Handlungsresultaten iiber Autoren- bzw. Akteursin-
tentionalitit, sondern in der Zuschreibung solcher Handlungsformen allein an
die Kunst. Die Distinktion der Kunst in der dsthetischen Theorie beruhte und
beruht somit zu einem nicht unwesentlichen Teil auf impliziten Annahmen
itber ihre distinkten Handlungsformen.?

Vermutlich sind die Handlungen von Kiinstlern in den meisten Fillen
unterscheidbar von Handlungen der Akteure in anderen Praxisfeldern, jedoch
stellt sich die Frage, anhand welcher Kriterien sie unterschieden werden koén-
nen. Die damit verbundene Frage, ob die Differenz von Kunst und Nichtkunst
auf einer Entgegensetzung von kiinstlerischem und nichtkiinstlerischem
Handeln beruhen muss oder ob nicht vielmehr kiinstlerisches Handeln zu-
nehmend als eine Handlungsoption unter mehreren zu bestimmen wire, soll

auch Klaus Diising: Die Teleologie in Kants Weltbegriff. Kantstudien, Ergédnzungsheft
96, Bonn 1968.

2 | Einer solchen Zweckfreiheit waren noch am ehesten kiinstlerische Absichten, zu
storen oder zu verstéren, bzw. Intentionen der Verweigerung von etwas vergleichbar.

3 | Vgl. die eben erschienene Analyse von Andreas Reckwitz, der aus solchen Griinden
eine Uberarbeitung der»sozial- und kulturwissenschaftlichen Analytik« fordert: »Es exis-
tieren auch dsthetisch-zweckrationale Mischtypen, die man asthetisch impréagnierte
Praktiken nennen kann.« Reckwitz geht es ganz allgemein um &sthetische Praktiken,
er bezeichnet aber die Kunst als deren »Paradigma«. Andreas Reckwitz: »Asthetik und
Gesellschaft - ein analytischer Bezugsrahmens, in: Andreas Reckwitz/Sophia Prinz/
Hilmar Schafer (Hg.), Asthetik und Gesellschaft. Grundlagentexte aus Soziologie und
Kulturwissenschaften, Berlin 2015, S. 13-54, hier S. 30 u. S. 28.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

in dem vorliegenden Text zur Debatte stehen. Ein Fokus des Nachdenkens
iiber die Rolle der Kunst liegt hiufig in einer Art soziologischer >Draufsicht«
aufs Gesellschaftliche, also z.B. in dem Versuch, der Kunst eine bestimmte
gesellschaftliche Position zuzuweisen und dabei vom Handeln der produzie-
renden Subjekte abzusehen. Der vorliegende Text ist ein Versuch, diese sozia-
le bzw. gesellschaftliche Bestimmung der Kunst mit handlungstheoretischen
Uberlegungen zusammenzudenken. Ich beziehe mich dabei im Folgenden auf
fur diese Fragestellung einschligige Arbeiten von Robert Pippin, John Dewey
und Hans Joas. In der Lektiire der Hegelschen Asthetik durch Robert Pippin
wird bereits sehr deutlich, dass und wie sich Kunsthandeln als eine Hand-
lungsform verstehen lisst, die — so wie andere Handlungen auch — immer ein
Handeln im Offentlichen ist. Der Sinn bzw. die Bedeutung von Handlungen
und so auch der von kiinstlerischen Handlungen steht immer im Licht der
Reaktionen anderer Menschen. Pippin vergleicht die Intentionalitit der pro-
duzierenden Subjekte und die Interpretation der Werke in der Rezeption vor
allem mit der Intentionalitit und Interpretation (kérperlicher) Handlungen.
Wihrend in Pippins Hegel-Lesart die Ungesichertheit, ja Prekaritit von Be-
deutungen, die Handlungen in der Moderne auszeichnet, im Vordergrund
steht, bestimmt John Dewey in einer zwar verwandten, aber gegenliufigen
Denkbewegung die Kompetenz kiinstlerischen und anderen spielerischen
Handelns anhand der Mdoglichkeit, sich reaktiv auf einen unsicheren Bedeu-
tungsrahmen einzustellen. Nicht nur in seiner Erfahrungstheorie der Kunst,
sondern auch in seinen pidagogischen Texten geht es ihm um die Erliuterung
einer spezifischen Handlungsstruktur anhand eines dynamischen Verhiltnis-
ses von anvisierten Zwecken und eingesetzten Mitteln. Die pragmatistische
Idee einer durch grofRe Anschaulichkeit und vorreflexive Korperlichkeit mit-
bestimmten Handlungsfihigkeit baut Hans Joas aus und entwickelt aus ihr
unter dem Stichwort des kreativen Handelns eine nicht-rationalistische (oder
genauer: nicht-nur-rationalistische) Handlungstheorie des Gesellschaftlichen.
Abschlieffend wird zu fragen sein, wie sich eine solche Verankerung kiinst-
lerischer Handlungsformen im Gesellschaftlichen (die auch bei Pippin und
Dewey ein zentraler Gedanke ist) auf eine mégliche Funktionalitit der Kunst
im heute neu zu bestimmenden sozialen Kontext auswirkt. Alle diese Fragen
miissen aktuell auch im Rahmen jener gesellschaftlichen Entwicklungen dis-
kutiert werden, die derzeit hiufig als >neoliberale Okonomisierung« beschrie-
ben werden.

Der Diskussion der drei Autoren mochte ich einige empirische Beobach-
tungen neuerer Phinomene und Debatten voranstellen, die auf einen funk-
tionalen Wandel in den bildenden und performativen Kiinsten hindeuten. Es
handelt sich um Phinomene einer Entautonomisierung der Kunst, die in den
Debatten unterschiedlich bewertet werden. Weder geht es mir um eine pau-
schale Ablehnung solcher Entwicklungen noch darum, das Aufgezihlte schon

14.02.2026, 09:50:50. Op:

121


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

122

Judith Siegmund

deshalb zu affirmieren, weil es stattfindet. Die kurze Auflistung ist zunichst
—im Sinne einer feststellenden Beobachtung — deskriptiv gemeint.

Die Absicht, die dem vorliegenden Beitrag als ganzem zugrunde liegt, ist
also die, einen Blick auf Theorien zu werfen, an die sich im Nachdenken tiber
aktuelle Entwicklungen eventuell ankniipfen lieffe. In der philosophischen
Theorie der Kunst, so die Intuition, gibt es bereits Konzepte, mit deren begrift-
lichen Mitteln die beobachtbaren Tendenzen einer zunehmenden Integration
der Kunst ins Gesellschaftliche beschrieben und diskutiert werden kénnen.

INTEGRATIVE TENDENZEN

Folgende Beobachtungen lassen sich als Indizien fiir eine solche Integrations-
tendenz anfithren:* Erstens arbeiten viele Kiinstler explizit und implizit mit
einem politischen Anspruch. Ich meine damit den Anspruch, direkt, kritisch
und ungeschiitzt in gesellschaftliche und politische Vorginge einzugreifen
und so Einfluss auszuiiben. Als Beispiel lassen sich hier aktivistische kiinst-
lerische Aktionen im sogenannten arabischen Friithling nennen; generell gilt
aber diese Beobachtung fur einen nicht unbetrichtlichen Teil der Kunst, die in
gesellschaftlichen Unterdriickungs- und Umbruchsituationen geschaffen wur-
de. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass der Theaterwissenschaft-
ler Hans-Thies Lehmann direkt von einer »Asthetik des Aufstands« spricht.’
Wichtig fiir die Bestimmung dieser Kunstformen sind nicht nur Uberschrei-
tungen von Gattungsgrenzen, konstitutiv fiir ihre Bestimmung ist vielmehr
auch die politische Situation, in denen sie jeweils entstehen.

Zweitens haben sich ganze Kunstgattungen herausgebildet, deren Wirkun-
gen eher im Sozialen und Regionalen liegen. Im englischsprachigen Diskurs
hat sich fiir sie die Bezeichnung Community Arts oder Social Arts herausgebil-
det, im deutschen Kontext spricht man lieber von partizipativer Kunst oder
Kontextkunst.® Die Performancetheoretikerin Shannon Jackson beispielweise

4 | Diese Gedanken habe ich bereits (in leicht verdnderter Form) gedufert in: Judith
Siegmund: »L'art pour I'art und Zweckfreiheit. Zum Verhéltnis von soziologischem und
philosophischem Autonomiebegriff«, in: Uta Karstein/Nina Tessa Zahner (Hg.): Auto-
nomie der Kunst? Zur Aktualitét eines gesellschaftlichen Leitbildes, Wiesbaden 2015.
5 | Vgl. Hans-Thies Lehmann: »Asthetik des Aufstands«. Vortrag zu den Berliner Fest-
spielen am 16.10.2012, https://www.youtube.com/watch?v=X2KeX-JpOUg, abgerufen
am 7.11.2014.

6 | Vgl. ShannonJackson: Social Works. Performing Art, Supporting Publics, New York/
London 2011; Nato Thompson (Hg.): Living as Form, New York 2012; Karin Gludovatz/
Dorothea Hantelmann/Michael Lithy/Bernhard Schieder (Hg.): Handeln als Kunst und
Kunst als Handeln, Zirich 2010.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

erklirt, dass es viele Wege fiir Kiinstler gebe, sich zu einer Heteronomie zu be-
kennen; diese Heteronomie kann laut Jackson beides zugleich sein: »dsthetisch
prizise und sozial effektiv«.”

Drittens schlagen immer mehr Akteure aus der Kunst, der Kunstvermitt-
lung, aber auch aus der Politik vor, man moge Kunst — gerade im Zeitalter
ihrer Massenproduktion — eher als kulturelle Arbeit oder als Bildungsarbeit
verstehen. So verstanden wire die Kunst ein kulturelles Feld, das durch seine
Existenz eine Art Humus bildet, auf dem im Sinne einer demokratischen kul-
turellen Atmosphire viel wachsen kann. Das wire zugleich eine Art der Demo-
kratisierung der kiinstlerischen Praxis.®

Viertens sollte in diesem Zusammenhang auch kurz auf den kreativen
Imperativ hingewiesen werden, dem heute viele, man kénnte sagen, fast alle
Menschen ausgesetzt sind. Freiheit als Aufforderung, ja als Zwang, kreativ
und frei zu handeln, um tiberhaupt wettbewerbsfihig zu bleiben, bestimmt
nach der Darstellung vieler Autorinnen und Autoren den Alltag der meisten
Menschen.’ Damit hat eine eigentiimliche Aneignung von Strategien stattge-
funden, die ehemals fiir die Kunst und das kiinstlerische Handeln reserviert
gewesen sind. Die Zweckfreiheit des Kiinstlerischen oder Asthetischen ist hier
— auf den ersten Blick gesehen — instrumentalisiert im Sinne eines problem-
l6senden Handelns.

Fiinftens wird Kunst vonseiten der Kiinstler immer mehr als gesellschaft-
liche Arbeit ausgegeben. Wenn tatsichlich kiinstlerisches Handeln als ge-
sellschaftliche Arbeit aufzufassen wire, dann hitte sich historisch sehr viel
geindert. Denn Kunst und Arbeit sind in der Geschichte der Moderne als
Gegensatz aufgefasst worden. Dies bedeutete fiir die Kunst, dass sie gerade
nicht den Gesetzen der Entlohnung und Bewertung, den Gesetzen der Niitz-
lichkeit und des Warentauschs unterworfen werden konnte. Kiinstlerisches
(und handwerkliches) Titigsein lieferte vielmehr die Kontrastfolie fiir die in
der Moderne im Allgemeinen »entfremdete«< Arbeit. Vermutlich geht es Kiinst-
lerinnen und Kiinstlern bei der Rede von »gesellschaftlicher Arbeit« um mehr
als nur um Anerkennung; es geht um Wirkungen und Auswirkungen der
Kunst in die Gesellschaft hinein, und das begriffliche Instrument zur Formu-
lierung eines solchen Wirkungsanspruchs ist der Arbeitsbegriff.

7 | S.Jackson: Social Works. Performing Art, S. 74.

8 | Vgl. Sabine Baumann/Leonie Baumann (Hg.): Kunstvermittlung zwischen Konfor-
mitét und Widerstandigkeit, Wolfenbuttel 2009.

9 | Vgl. z.B. Axel Honneth (Hg.): Befreiung aus der Miindigkeit. Paradoxien des gegen-
wértigen Kapitalismus, Frankfurt a.M. 2002; Ulrich Brdckling: Das unternehmerische
Selbst, Frankfurt a.M. 2000; Christoph Menke/Juliane Rebentisch (Hg.): Kreation und
Depression. Freiheit im gegenwdrtigen Kapitalismus, Berlin 2010.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

123


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

124

Judith Siegmund

Sechstens wird Kunst in jiingeren Debatten hiufig als Wissensproduktion
oder als Forschung beschrieben. Man kann in diesem Zusammenhang eine
institutionell geplante und durchgefithrte Angleichung kiinstlerischer Pro-
jektarbeit an wissenschaftliche Forschungsprojekte beobachten, bei der eine
Vergleichbarkeit beider in Bezug auf ihre Planung, Finanzierung, Durchfiih-
rung und Evaluierung intendiert ist. Diese Umstrukturierung vollzieht sich
ungeachtet mancher Kritik, die sie begleitet.’ Im Gegenzug nehmen aber auch
einige Kiinstler die Begriffe des Wissens und Forschens in einem universellen
Verstindnis fiir ihre Arbeiten in Anspruch. In diesem Sinne beschiftigen sich
zurzeit viele Autorinnen und Autoren mit Fragen wie der nach dem kiinstleri-
schen Wissen."

Alle aufgezihlten Entwicklungen, Debatten und Phinomene verweisen
auf die Notwendigkeit, den Distinktionsmodus und den Autonomiegrad der
Kunst neu zu iiberdenken. Liefe sich kiinstlerisches Handeln als eine Hand-
lungsoption unter mehreren beschreiben, so kénnte man auch der in jlingsten
Kunstentwicklungen auftretenden Verwischung der Grenze zwischen Kunst
und Nichtkunst Rechnung tragen. Die Notwendigkeit einer genaueren Be-
stimmung des Verhiltnisses von kiinstlerischem und nichtkiinstlerischem
Handeln ist damit aber nicht ausgerdumt, sondern stellt sich lediglich in einer
neuen Art und Weise.

RoBERT PIPPIN: KUNST ALS HANDLUNG

Ein grundlegendes Angebot, Kunst als das Ergebnis einer Handlung zu ver-
stehen, die sich »in der Beziehung zwischen dem vom Kiinstler Angestreb-
ten und der Antwort der Betrachter« vollzieht, prasentiert Robert Pippin in
seinen Vorlesungen iiber die Hegelsche Asthetik.'? Damit nimmt Pippin eine
wesentliche Akzentuierung innerhalb der Handlungstheorie vor: Die Resulta-
te von Handlungen, so Pippin, hingen grundsitzlich nicht allein von Zweck
und Mittel ab; vielmehr sind sie mit Hegel als etwas aufzufassen, dessen Sinn
sich erst im Zuge der Reaktion Anderer bildet. Hegels »grofies Projekt« be-

10 | Vgl. Tom Holert: »Unmittelbare Produktivkraft? Kiinstlerisches Wissen unter Be-
dingungen der Wissensdkonomies, in: Sybille Peters (Hg.), Das Forschen aller. Artistic
Research als Wissensproduktion zwischen Kunst, Wissenschaft und Gesellschaft, Bie-
lefeld 2013, S. 225-238.

11 | Die Debatten zu diesem Thema sind zu weitlaufig, als dass sie im Rahmen dieses
Aufsatzes dargestellt werden kdénnten. Stellvertretend sei genannt: Jens Badura/Selma
Dubach/Anke Haarmann/Dieter Mersch/Anton Rey/Christoph Schenker/German Toro
Pérez (Hg.): Kiinstlerische Forschung - Ein Handbuch, Ziirich/Berlin 2015.

12 | Robert Pippin: Kunst als Philosophie, Berlin 2012, S. 193.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

steht laut Pippin in der Beschiftigung mit der Frage, »wie das Denken die
Sinnlichkeit beeinflussen kann und wie das Denken in Kérperbewegungen,
die wir als zuschreibbare Handlungen ansehen, sein bzw. [...] am Werk sein
kénnte.«3 Asthetische Intelligibilitit wird von ihm als »eine bestimmte sinn-
lich-affektive Modalitit der Intelligibilitit« bestimmt, die sich in Kunstwerken,
vor allem in den Werken der bildenden Kiinste, verkorpert. Unter Intelligi-
bilitit der Kunst versteht Pippin also nicht allein begriffliches Wissen — dies
diirfte all jene interessieren, die sich bemiihen, den Begriff des Wissens der
Kunst als eines spezifisch kiinstlerischen Wissens zu erldutern. Die Manifes-
tation eines Sinns durch seine Verkérperung in Kunstwerken ist bei Pippin
aber durchaus nicht als eine spezifische Form der Intelligibilitit angezeigt,
die sich allein in Kunstwerken finden ldsst; und deshalb kann die Intelligibi-
litdt der kiinstlerischen Praxis (deren Telos kiinstlerische Werke sind) nach
Pippin mit derjenigen anderer Handlungen verglichen werden.* So wie sich
in einer Handlung »wahrhaft manifestiere, wer eine Person wirklich ist«’, so
haben Kunstobjekte »fiir uns einen besonderen Sinn«.'® Der Kunst soll hier
ein paradigmatischer Status zukommen, jedoch wird nicht ganz klar, was es
ist, das diesen Status legitimiert.” Kiinstlerische Handlungen sind also nicht
als eigene Handlungen, die durch eine isthetische Differenz zu bestimmen
wiren, anzusehen. Vielmehr baue »Hegels Auffassung der Intelligibilitit von
Kunstwerken parasitir auf seiner allgemeinen Auffassung der gesellschaftli-
chen Intelligibilitit auf, unserer Intelligibilitit fiireinander, und zwar beson-
ders parasitir auf seinem Verstindnis der Intelligibilitit unserer kérperlichen

13 | Ebd., S. 63.

14 | Pippin sagt genau genommen mit Hegel: Es gibt verschiedene »Formen« des Be-
grifflichen - die Kunst hat eine andere als die Philosophie. Das h&ngt natiirlich mit He-
gels unlblichem Begriff des Begriffs zusammen.

15 | Ebd., S. 162f.

16 | Ebd., S. 205. Vgl. auch G. W. F. Hegel: Enzyklop&die der philosophischen Wissen-
schaften, Frankfurt a.M. 1986, Bd. 1, § 140: »Was der Mensch tut, das ist er« (S. 277).
»Wenn dann aber ein stiimperhafter Maler und ein schlechter Poet sich damit trosten,
daBihrinneresvoll hoherldeale sei, so ist solches ein schlechter Trost, und wenn sie die
Forderung machen, man solle sie nicht nach ihren Leistungen beurteilen, sondern nach
ihren Intentionen, so wird solche Pratention mit Recht als leer und unbegriindet von der
Hand gewiesen« (S. 278): Der Mensch ist wesentlich nichts als »die Reihe seiner Taten«.
17 | Vgl. R. Pippin: Kunst als Philosophie, S. 217: »Trotz aller Eingeschranktheit von
Hegels Position gegenliber den schénen Kiinsten ist es doch die Kunst, die den unver-
meidlich »amphibischen« Status des Menschen am besten manifestiert und daher, ihm
zum Trotz, den Kampf um eine wechselseitige Intelligibilitdt und eine vereinbare Freiheit
ohne Herren und Knechte, Experten und Patienten bezeugt.«

14.02.2026, 09:50:50. Op:

125


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

126

Judith Siegmund

Bewegungen als Handlungen.«*® Dass Pippin bereit ist, die Distinktionsfigur
der Kunst, die z.B. dem »>idsthetischen Urteil« Kants und seinen Lesarten im
20. Jahrhundert eingeschrieben ist, einzuschrinken, wenn nicht gar aufzu-
geben, wird anhand seiner kurzen Auseinandersetzung mit Adornos Asthetik
klar. Adorno wirft Hegel vor, »die Rettung der sinnlichen Besonderheit der
Kunst oder der Erinnerung an [die Sinnlichkeit, J. S.] als angemessene Auf-
gabe moderner Kunst« geopfert zu haben. Pippin bezeichnet diesen Anspruch
Adornos, das Utopische im Sinnlichen aufzuheben und der Kunst als Statt-
halterin zu iibertragen, als einen »romantischen Riickschritt [, der] durch die
Entwicklungslinie der modernen Kunst nicht bestitigt wird«.” Erkenntnis-
theoretisch gedacht basiere Adornos »Antinomie« von historischer Kontextua-
litdt und formaler Reinheit der Kunst »auf der Voraussetzung der Trennbarkeit
der sinnlichen und intellektuellen Fihigkeiten«, die »von Hegel heftig und
nachhaltig angegriffen wurde«.”® Wichtig ist in diesem Zusammenhang zu er-
wihnen, dass Pippin eine verbreitete Hegel-Lesart zuriickweist, nach der »das
Bediirfnis nach Kunst von der Philosophie befriedigt worden, die Kunst also
in der Philosophie aufgegangen sei«.”! Kunst geht nach der Pippinschen Lesart
Hegels nicht auf im Begrifflich-Philosophischen, ist aber auch nicht dessen
sinnliches Gegenteil.

Kunst als eine Handlung anzusehen, bedeutet fiir Pippin, sich »auf die-
selbe logische Struktur« zu beziehen, wie Hegel sie fiir die Darstellung der
»Beziehung zwischen subjektiver Gesinntheit und Tat« im Allgemeinen in An-
spruch nimmt. Die Intentionalitit und Entdufierung der Kiinstlerin in die Ver-
kérperung des Werks steht — wie jede Handlung — im kontextuellen sRahmenc
einer (immer historisch verstandenen) Offentlichkeit.

»lch denke es wird deutlich, dafl Hegel in Handlungen ebenso eine 6ffentliche, perfor-
mative und daher gesellschaftshistorische Dimension sieht [...]. Dieses Merkmal be-
inhaltet, daf® Handelnde in vollem Ernst Intentionen angeben kdnnen, die nicht»in« der
Tat erkennbar sind oder denen gar von dieser widersprochen wird (da die Tat fiir ande-
re eine bestimmte Bedeutung zu einer bestimmten Zeit erhélt), und daf individuelle
Handelnde genausowenig iiber die angemessene Beschreibung dessen, was sie getan
haben, verfiigen, wie Kiinstler iber eine urheberrechtlich geschiitzte Beziehung zur Be-
deutung dessen, was sie hervorgebracht haben.«??

18 | Ebd., S. 206.
19 | Ebd., S. 90.
20 | Ebd., S. 107f.
21 | Ebd., S. 153.
22 | Ebd., S. 93.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

Mafgeblich an dieser Formulierung ist, dass Pippin nicht unterscheidet zwi-
schen einer besonderen >kiinstlerischen« Intentionalitit und der Intentionali-
tit eines zielgerichteten Handelns, das beispielsweise seine Ziele kennt und
durchsetzt, wie z.B. im praktischen tiglichen Handeln. Wenn wir also von
einer Verkorperung der »Intentionen des Kiinstlers« reden, meinen wir damit
eine Verkorperung, die nicht »notwendig an die expliziten Intentionen gebun-
den ist, die der Kiinstler selbst zu formulieren vermochte«.?* Pippin spricht in
diesem Zusammenhang auch von der »Phinomenologie der ersten Person, die
uns erstin die Lage versetzt, auf addquate Art und Weise »dariiber zu diskutie-
ren, was Gelingen oder Scheitern fiir ein Darstellungsprojekt bedeuten«.?* Es
besteht eben kein »blof funktionaler« Zusammenhang zwischen einer Epoche
und ihren kiinstlerischen Werken, die diese Epoche zeigen; sondern es ist ein
je individuelles »Verstdndnis [...] der Welt, in der man lebt, ihrer Normen, Ge-
briuche, Ideale«, das sich anhand der kiinstlerischen Handlung verkorpert.
Diese intentionale Verkérperung sei Teil eines Narrativs, das in der »Ant-
wort der Betrachter« entsteht. »[J]edes Erbe, egal wie abhingig« es von einer
zuvor gemeinsam geteilten >Gestalt des Geistes« ist«, muss >herausgearbeitet
werdens, »und zwar in einer vorliufigen Weise und mit einer performativen
Dimension, die auch seine mégliche Rezeption und Revision durch eine Of-
fentlichkeit von Betrachtern impliziert«.” Es zeigt sich also, dass dieses >He-
rausarbeitens, das sich nicht im Geben von Griinden erschépft, als Verksrpe-
rung gedacht ist. Verkérpertes kann ein Narrativ erzeugen oder verindern; der
>Antwortcharakter< des Narrativs bedeutet zugleich, dass sich ein solches Nar-
rativ nicht von selbst fortschreibt, sondern dass seine Fortschreibung ein fort-
wihrendes Reagieren auf Herausarbeitungen darstellt. Umgekehrt formuliert
ist offentlich geteilte Bedeutung immer auch als sinnliche Verkorperung zu-
ganglich und nicht allein als eine Argumentationsstruktur des Griindegebens.
Von beiden Seiten aus gesehen — von der Seite derjenigen, die etwas »he-
rausarbeitens, indem sie sich in dieses entdufiern, als auch von der Seite der
fragenden Reaktion als Interpretation desselben — sind die Anerkennungsbe-
dingungen fiir das Getane und Befragte »nicht stabil«.?® Generell werden »in
unserer Zeit unter den Bedingungen der Moderne«, wie Pippin sagt, soziale
Anforderungen unklar, und isthetische Verbindlichkeit wird problematisch.?’
Das »Versprechen auf Bedeutung« steht im Allgemeinen unter einem grofe-
ren Druck,”® Skepsis und Ungewissheit prigen unser Selbstverstindnis. Ist es

23 | Ebd., S. 92f.
24 | Ebd., S. 127.
25 | Ebd., S. 193.
26 | Ebd., S. 80 u. 150.
27 | Ebd., S. 83.
28 | Ebd., S. 94.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

127


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

128

Judith Siegmund

itberhaupt noch méglich, »sich selbst in seinen Taten zu erkennen«?* Jeden-
falls bleibe es »ein modernes Schicksal«, es immer wieder zu versuchen und
»auf einer Verbindung mit den objektiven Bedingungen« zu beharren.*® Be-
deutung ist nach Hegel von allgemein sozialer Natur, auch wenn sie heute
prekir geworden ist.*! Dies manifestiere sich nicht allein in der Kunst. Aber
wenn es um die »Verkdrperung von Bedeutung« geht, dann sei die blofe Exis-
tenz der Kunst eine »Annahme tiber die Moglichkeit einer 6ffentlich geteilten
Bedeutung«.*? Das konne als ein Versprechen auf Verstehen und Verstindi-
gung ausgelegt werden. Pippin spricht von einer »gewissen Vorwegnahme der
Antwort des Betrachters«, die wiederum selbst historischen Modifikationen
(Verinderungen im Lauf der Zeit) ausgesetzt ist.®

Welche Konsequenzen ergeben sich aus Pippins Hegel-Lesart nun fiir die
Distinktion der Kunst? Eine Unterscheidung, die Hegel noch traf, namlich die
zwischen der >Prekaritit« kiinstlerischer Praxis und einer »echten wechselsei-
tigen Anerkennung, die sich in Institutionen der Gesellschaft objektiv verwirk-
lichen« wiirde, revidiert Pippin. Hegel habe sich nicht geirrt tiber die Kunst,
deren Bedeutung im Einzelnen instabil bleibe, aber er irrte sich tiber die »Ver-
wirklichung der Freiheit« in den anderen Institutionen.** Pippin begriindet
das damit, dass Hegel »insbesondere nicht voraussah, daf die Institutionen,
von denen er glaubte, sie wiirden echte wechselseitige Anerkennung objektiv
verwirklichen, eben dabei versagen und damit die Verwirklichung der Freiheit,
die den Kern seines Narrativs darstellt, problematisch machen wiirden.« Nach
Pippins Einschitzung kann die kiinstlerische Praxis »am besten manifestie-
ren [...], wie dieses jetzt unendliche >Problem«« der Instabilitit aller Bedeutung
»zu verstehen ist«.® Kunst als eine Praxis unter oder neben anderen Praktiken
(»wie der Dekoration, der politischen Selbstglorifizierung, den religiésen Ri-
tualen usw.«)*® ist deshalb eine distinkte Praxis, weil sie moglicherweise ge-
nauer zeigt, was alle Handlungen sind bzw. was sie (im Zeitalter der Moderne)
ausmacht. Das hiefle, Kunst ist die reine Verkorperung von etwas, das in ande-
ren Praxen nur in Vermischung mit anderem mitgefiihrt wird. Die Distinktion
liegt also in der Reinheit der Verkérperung.

29 | Ebd., S. 96.
30 | Ebd., S. 98.
31 | Ebd., S. 103.
32 | Ebd., S. 152.
33 | Ebd., S. 152.
34 | Ebd., S. 104.
35 | Ebd., S. 217.
36 | Ebd., S. 69.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

Deweys HANDLUNGSTHEORIE DER WISSENSCHAFT,
KunsT UND ERZIEHUNG

Nicht Instabilitit und Verunsicherung steht in Deweys pragmatistischer Theo-
rie des denkenden Handelns im Vordergrund, sondern die menschliche Fi-
higkeit, mit Instabilititen umzugehen, auf sie individuell problemlésend zu
reagieren. Besonders in seinen pidagogischen Schriften macht Dewey klar,
dass es nicht ausreicht, etablierte Handlungsmuster zu befolgen oder Gewohn-
heiten zu iibernehmen. Gerade das, was Kindern problematisch erscheint oder
sie irritiert, macht sie fihig, denkend und handelnd neue Ziele zu entwerfen.*
Einen dhnlichen »Wandel von der Beobachter- zur Teilnehmerperspektive«
versucht Dewey auch in den philosophischen Wissenschaften zu etablieren.®®
Und auch seine Uberlegungen zum Status der Kunst sind geprigt von der Idee
des Experimentierens, das Dewey als eine menschliche Aktivitit auffasst, die
reflexiv, ja erfinderisch und problemlssend eingreift in Situationen, die zu-
nichst als unzureichende, d.h. als problematische Situationen erfahren worden
sind. »Das Ziel, wie es zunichst auftaucht, ist nicht mehr als ein >versuchswei-
ser Umrifi<. [...] In den meisten Fillen [...] bringt das Handeln aufgrund dieses
Umrisses Bedingungen zutage, die bisher tibersehen worden waren.«3 Deweys
Darstellung der Offenheit und Dynamik solcher Handlungen widerspricht
»ilteren Formen des Determinismus, der das Handeln zur bloRen Wirkung
von Ursachen in Situationen [...] macht«. Sowohl vom Reiz-Reaktions-Sche-
ma des Behaviorismus als auch von der Auffassung, Handlungen seien als
»Exekution von Absichten eines iiberpersonalen Geistes« aufzufassen, distan-
ziert sich Dewey.** Diese Distanzierungen sind fiir Uberlegungen zum Kunst-
handeln von Bedeutung, wurden kiinstlerische Handlungen doch oft unter
dhnlichen wie den hier zuriickgewiesenen Primissen dargestellt — z.B. wurde
die »Idiosynkrasie« der Kiinstler als eine Art von Seismografie beschrieben,
die lediglich das aufzeichnet, was sie verursacht hat, und die oben genannte,
auch von Robert Pippin betonte Differenz zwischen einem kulturellen Erbe
und dessen »Herausarbeitung durch die Kiinstler« vernachlissigt. Denkendes
Handeln als die »Herstellung einer inneren Verbindung von Erkennen und
Tun«* wird von Dewey bei weitem nicht nur fiir die Kunst in Anspruch ge-

37 | Anna Kreysing: Prozesse und Funktionen des Erkennens in &dsthetischer Erfah-
rung, Miinster 2015, S. 80.

38 | Michael Hampe: Erkenntnis und Praxis. Zur Philosophie des Pragmatismus, Frank-
furta.M. 20086, S. 242. Vgl. dazu auch John Dewey: Die Suche nach GewiBheit, Frankfurt
a.M. 2001, S. 7-53.

39 | John Dewey: Demokratie und Erziehung, Braunschweig 1964, S. 143.

40 | Hans Joas: Die Kreativitédt des Handelns, Frankfurt a.M. 1992, S. 219.

41 | J. Dewey: Die Suche nach GewifSheit, S. 10.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

129


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Judith Siegmund

nommen, und es stellt sich die Frage, ob kiinstlerisches Handeln mit Dewey
als eine Option unter anderen Optionen verstanden werden muss.

Gutes und richtiges Handeln ist sinndurchstromtes Handeln, ist Han-
deln, das inneren und nicht dueren Zwecken folgt.”? Ganz selbstverstindlich
nimmt Dewey damit fiir die Bestimmung gelingender Praxis die Kategorien
Zweck und Mittel in Anspruch, nicht aber ohne sie zu modifizieren und von
falschen Verstindnissen des Zweck-Mittel-Verhiltnisses abzugrenzen. Dewey
unterscheidet dabei Handlungsziele von Handlungsergebnissen. Ahnlich wie
Aristoteles geht er davon aus, dass ein zu erreichendes Ziel (telos) als Intention
strukturell an das Handlungsende gesetzt wird, und dhnlich wie Aristoteles
erldutert er die Annahme von Zielen als notwendige Voraussetzung von Hand-
lungen. Jedoch weist er darauf hin, dass das Vorausschauen eines Zieles in der
Gegenwart liegt, und das heifit, das Ziel gibt als »vorhergesehenes Endergebnis
der Handlung die Richtung« und »beeinflufit die Schritte, die getan werden,
um es zu erreichen«.” Ziele konnen somit immer wieder modifiziert werden:
»Das Ziel ist genau ebenso ein Mittel zur Durchfithrung einer Tatigkeit wie ir-
gendein anderer Teil derselben.«#4 Dewey spricht daher »von einer reziproken
Beziehung zwischen Handlungszielen und Handlungsmitteln«.* Handlungs-
ziele konnen einerseits unbestimmt sein, sie konnen aber auch durch die Kon-
kretheit von zur Verfligung stehenden Mitteln spezifiziert werden. »Indem wir
erkennen, daf} uns bestimmte Mittel zur Verfiigung stehen, stoflen wir erst
auf Ziele, die uns vorher gar nicht zu Bewufltsein kamen. Mittel spezifizieren
nicht nur Ziele, sie erweitern auch den Spielraum méoglicher Zielsetzung.«#°

Geht man davon aus, dass den Handlungen von Kiinstlern und Kiinstle-
rinnen Intentionen zugrunde liegen (und vieles spricht dafiir, dies zu tun),
dann hiefRe dies, dass sich gerade durch die Auseinandersetzung mit Form-
und Materialqualititen Absichten und Ziele auch im kiinstlerischen Machen
immer wieder dndern kénnen. Das Verfolgen von Intentionen durch Kiinst-
ler wire somit nicht nach Art eines rationalistischen Handlungsmodells zu
begreifen, in dem ein feststehendes Ziel durch einen korrekten Mitteleinsatz
erreicht wird. Vielmehr modifizieren die eingesetzten Mittel die Zwecke; und
Zwecke im Sinne von Zielsetzungen provozieren eine erneute Priifung und
Erprobung anderer Mittel.

42 | Ich gehe davon aus, dass die Handlungstheorie, die Dewey in Demokratie und Er-
ziehung entwickelt, auch seiner Kunsttheorie zugrunde liegt. Zur Legitimation dieser
Lesart seiner Kunsttheorie kann z.B. John Dewey: Kunst als Erfahrung, Frankfurt a.M.
1988, S. 325-328 herangezogen werden.

43 | J. Dewey: Demokratie und Erziehung, S. 139f. (Herv. im Orig. gesperrt).

44 | Ebd., S. 145 (Herv. im Orig. gesperrt).

45 | H. Joas: Die Kreativitadt des Handelns, S. 227.

46 | Ebd., S. 227.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

Dewey wendet sich auch »gegen die gingige Tendenz, das Spiel durch
seine Zweckfreiheit von der Arbeit zu unterscheiden. Das Spielen enthilt, so
Dewey, durchaus Zwecke im Sinne einer inneren Handlungsregulation; es
besteht nicht in beliebigen Bewegungen, sondern erfordert oft hochste Kon-
zentration [...].« ¥ Spielen, Arbeiten und kiinstlerische Praxis sind daher bei
Dewey eng verwandt. Sie sind gekennzeichnet durch die Freiheit, Zwecke zu
etablieren und sie auch wieder fallenzulassen. »Arbeit, die von der Spielhal-
tung durchdrungen bleibt, ist Kunst [...] ihrem Wesen nach.«#® Die wesentliche
Unterscheidung, die Dewey trifft, ist nicht die zwischen einer Zweckfreiheit
kiinstlerischer Handlungen und der Zweckgerichtetheit anderer Handlungs-
formen, sondern er unterscheidet zwei Arten von Zwecken bzw. Zielen — inne-
re und von auflen gesetzte. Handlungen verlaufen nach Dewey anders, je nach-
dem, ob sie im Sinne eigener Zielsetzungen als zweckhaft erfahren oder durch
duflere Ziele erzwungen sind; erstere begleitet eine dynamische »Auffassung
vom Wesen des Zieles«, letztere hingegen spiegeln den statischen Charakter
des Ziels wider.” Uber das von auflen gesetzte Ziel schreibt Dewey:

»Es wird immer als fest angesehen; es ist etwas, das man erreichen und besitzen muf.
Bei dieser Auffassung ist die Tatigkeit nur ein unentbehrliches Mittel zu etwas ande-
rem, sie ist nicht um ihrer selbst willen wichtig oder bedeutsam. [...] [D]as von aufien
gesetzte Ziel fiihrt zu einer Trennung von Mittel und Zweck, wahrend das innerhalb einer
Handlung erwachsende Ziel (im Sinne eines Planes fir die Leitung einer Tatigkeit) stets
zugleich Mittel und Zweck ist [...].«%°

Das bedeutet nichts anderes, als dass im Falle des >gelingendens, weil intrin-
sisch motivierten Handelns die Handlung und ihre Resultate von der Handeln-
den selbst gerechtfertigt werden, wihrend im Falle des von auflen gesetzten
Handlungsziels auch die Rechtfertigung der Handlung von auflen gegeben
ist, also nicht von der Handelnden selbst vorgenommen wird.>! Kiinstlerisches
Handeln ist in diesem Sinne gelingendes Handeln, wenn man davon ausgeht,
dass in ihm Ziele selbst gewihlt, verfolgt und revidiert werden.

Es wire zu iberprifen, inwieweit der Rahmen der Kunst heute eine
solche Handlungsweise zulisst. Aber gehen wir einmal davon aus, dass
Deweys Beschreibung der Dynamik einer intrinsischen Zweckhaftigkeit

47 | Ebd., S. 228.

48 | J. Dewey: Demokratie und Erziehung, S. 274.

49 | Ebd., S. 145.

50 | Ebd. (Herv. im Orig. gesperrt).

51 | Vgl. Niklas Luhmann: Zweckbegriff und Systemrationalitat. Uber die Funktion von
Zwecken in sozialen Systemen, Tibingen 1968. Vgl. hierzu auch H. Joas: Die Kreativitat
des Handelns, S. 218ff.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

131


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

132

Judith Siegmund

auf kiinstlerisches Handeln heute zutrifft, dann stellt sich die Frage nach
der Vermittlung einer solchen Handlungsweise in ihren Resultaten und
Wirkungen. In seinem in sich etwas widerspriichlichen Buch »Kunst als Er-
fahrung« geht Dewey davon aus, dass Kunst dem »Ziel der unmittelbaren
Erfahrung« dient.> Unmittelbare Erfahrung, im Sinne einer groen Intensi-
tit, bedeutet auch die Moglichkeit, neue Erfahrungen zu machen und sich so
von Etabliertem abzusetzen — dies ist ein kollektiver Einfluss, den Kunst und
kiinstlerische Werke austiben. Freilich ist kiinstlerisches Handeln nicht die
einzige Form des Handelns, die solche Resultate einer letztendlich kollekti-
ven Neubesinnung hervorbringen kann — aber eine hervorragende, die sich
durch einen hohen imaginiren Anteil auszeichnet. Dewey fasst eine solche
Imagination, die im Rahmen der isthetischen Erfahrung von Kunst bzw. in
der »Interaktion« mit Kunstwerken freigesetzt wird und im Sozialen ihre An-
wendung findet, als Triebkraft gesellschaftlicher Verinderungen auf. Der Be-
griff Imagination steht bei Dewey fiir bildhaft-anschauliches Denken, das von
ihm als ganzheitliche Erfahrung vor anderen Weltzugingen (wissenschaftli-
cher Erkenntnis, Handeln, sprachlichen Aussagen) ausgezeichnet wird. Aus
dieser privilegierten Stellung der Imagination in der Kunsterfahrung lisst sich
laut Dewey die allgemeine gesellschaftstransformierende Kraft der Kunst ab-
leiten. Denn im imaginiren Vorgriff auf Noch-nicht-Existierendes stecke die
Triebkraft jeder demokratischen Entwicklung. »Die ersten Bewegungen der
Unzufriedenheit und die ersten Ankiindigungen einer besseren Zukunft sind
immer in Kunstwerken zu finden.«53 Auch hier scheint die paradigmatische
Bedeutung der Kunst in ihrer >herausragenden< Vorbildrolle zu liegen; die
Frage nach der Distinktion der Kunst scheint in Bezug auf die ihr eigenen
Handlungsformen, aber auch in Bezug auf die Spezifitit ihrer Erfahrungs-
formen letztendlich unbeantwortet zu bleiben. Kunst — ihre Handlungs- und
Erfahrungsformen — stehen paradigmatisch fiir gelingendes Handeln in einer
demokratischen Gesellschaft.

Deweys Vorschlag sollte auch an aktuellen Debatten zu >neoliberalen< Auf-
fassungen kreativen gesellschaftlichen Handelns gemessen werden. Problem-
losendes kreatives Handeln, das einen hohen imaginativen Anteil in sich birgt,
istlingst zum Leitbild kreativer Okonomien geworden, in denen der Kunst, aber
auch der Wissenschaft eine eher dubiose Vorbildfunktion zugesprochen wird.
»Es ist die Freude, an den vielen Herausforderungen der Erfahrung zu wach-
sen und sich den Anforderungen der Situation kreativ zu stellen.«5 Stellt man
eine »gegliickte Handlung als erfolgreiche Anpassung an Umweltanspriiche«

52 | J. Dewey: Kunst als Erfahrung, S. 157.

53 | Ebd., S. 398.

54 | Jorg Volbers: »Zur Performativitat des Sozialene, in: Klaus W. Hempfer/Jorg Vol-
bers (Hg.), Theorien des Performativen, Bielefeld 2011, S. 141-160.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

dar, ist damit auch jedem kiinstlerischen Handeln zunichst sein kritisches
Potential entzogen — dieser Einwand scheint auf den ersten Blick berechtigt.’
Horkheimers Einwand gegen Dewey, dieser behaupte, »dass unsere Ideen [...]
wahr sind, weil unsere Erwartungen erfiillt werden und unsere Handlungen
erfolgreich sind«®, lieRe sich als der Vorwurf reformulieren, Dewey habe eine
Theorie der »Bestitigung durch Erfolg« entworfen.” Auch in Bezug auf diesen
Einwand ldsst sich mit Deweys Differenzierung von »inneren« und »dufleren
Zwecksetzungen« argumentieren. Jeder inneren Zielsetzung kann ein kriti-
sches Potential innewohnen — in dem Sinne, dass das zu lésende Problem erst
innerhalb eines in einer konkreten Situation verankerten Prozesses entsteht
und Bemithungen, es zu 16sen, viel weniger instrumentalisierbar sind, als das
zunichst erscheint. Anders formuliert: Nicht der Erfolg wire das Ziel, denn
dieser ist extern als Wert gesetzt. Eine Wahrheitsforderung, wie sie implizit
in Horkheimers Kommentar zu Dewey als normativer Maf3stab enthalten ist,
ist ebenfalls immer extern im Sinne bereits geltender Regeln und Normen.
Vielmehr ginge es um »intelligente« Lésungen »sozialer Herausforderungens,
solcher Herausforderungen, die zuerst einmal erlebt und gefunden werden
miissen.’® In kiinstlerischen Handlungen — so wie in anderen demokratischen
Prozessen — geht es um das Erzeugen neuer Erfahrungen, um die Heraus-
arbeitung von Nicht-Anerkanntem und Nicht-Etabliertem. Dass die Kunst so
nicht Teil kreativer Okonomien werden kann, lieRe sich eventuell darstellen,
geht es in deren Rahmung doch immer um ckonomischen (also extern ver-
ordneten) Erfolg sowie um die Bestitigung von Anerkanntem mit Hilfe neuer
Mittel und Wege.

Ahnlich wie in Robert Pippins Lesart von Hegels Asthetik ist Kunst hier
doch letztendlich als gesellschaftlich nicht gesichert bzw. prekir gedacht, denn
sie ist ihrem Wesen nach nicht auf externe Zwecke ausgerichtet, so Dewey.
Sie ist begriindet in der Intentionalitit Einzelner, die nicht nur die Intention
im Beginnen meint, sondern ebenso eine Rechtfertigung des Getanen, des-
sen soziale Anerkennung nicht gesichert ist. Ebenfalls als prekir deutet Dewey
letztendlich die Situation politischer demokratischer Institutionen, fiir die die
Dynamik kiinstlerischen Handelns eine Vorbildrolle darstellen kann. Diese
institutionelle Prekaritit in der Epoche der Moderne hatte Pippin gegen Hegels

55 | Thomas Noetzel: »Die politische Theorie des Pragmatismuse, in: A. Brodocz/G. S.
Schaal (Hg.), Politische Theorie der Gegenwart, Band |, Opladen 2002, S. 157-183.

56 | Max Horkheimer: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt a.M. 1967,
S. 49.

57 | Vgl. Th. Noetzel: »Die politische Theorie des Pragmatismus«, S. 167.

58 | Axel Honneth: »Demokratie als reflexive Kooperation. John Dewey und die Demo-
kratietheorie der Gegenwarte, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsétze zur
praktischen Philosophie, Frankfurt a.M. 2000, S. 282-310, hier S. 298.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

133


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

134

Judith Siegmund

Verstindnis von »Institutionen der Gesellschaft, in denen sich Anerkennung
objektiv verwirklichen« sollte, geltend gemacht. Kunst fithrt bei Hegel in Pip-
pins Lesart ihre prinzipielle Ungesichertheit vor, bei Dewey liegt der Schwer-
punkt ihrer Bestimmung auf ihrer reaktiven Intelligenz und Intensitit infolge
des offenen Ausgangs ihrer Handlungen im unsicheren gesellschaftlichen
Rahmen.

HANS JoAs: KREATIVITAT ALS NICHTRATIONALES HANDELN

Hans Joas hat 1992 ankniipfend an John Deweys Handlungstheorie eine Theo-
rie des kreativen Handelns entworfen und sie rationalen sowie normativ orien-
tierten Handlungstheorien in Philosophie und Soziologie entgegengesetzt —
oder besser gesagt: beiden Handlungstypen einen dritten Handlungstyp, den
des kreativen Handelns, hinzugefiigt. Joas macht sich Deweys Kritik an der
Trennung von Erkennen und Handeln zu eigen und wirft rationalen Hand-
lungstheorien vor, sie teilten implizit die »Annahme, dafl das menschliche Er-
kennen vom Handeln unabhingig sei oder sich doch zumindest von diesem
unabhingig machen kénne und solle«.” Besagte Trennung sei die Vorausset-
zung dafiir, iberhaupt nach dem Zweck-Mittel-Schema einen Akt der Zweck-
setzung vorzunehmen. Er nennt dies »eine teleologische Deutung der Inten-
tionalitit des Handelns«, womit er den Teleologiebegriff problematisiert.®® Die
Thematisierung der Situation, aus der heraus jedes Handeln stattfindet, wird
von Joas einer Teleologie entgegengesetzt.! »Handlungen sollen damit als Ant-
worten auf Situationen gedacht werden [...].«®?

Worauf es Joas in seiner weit ausholenden und kenntnisreichen Darstellung
ankommit, ist, eine Handlungstheorie zu entwerfen, die sowohl in dem Begeh-
ren der Einzelnen verankert ist, ihre »sozialen Ordnungen anzuerkennen, als
wiren sie ein Werk ihres Willens«, als auch ihre kreativen Handlungen als
im Sozialen fundiertes Handeln darstellt.®® Kreative individuelle Handlungen
sind laut Joas nicht unter funktionalistischen Primissen subsumierbar.

59 | H. Joas: Kreativitdt des Handelns, S. 231. Vgl. auch J. Dewey: Die Suche nach
GewiBheit. Eine Untersuchung des Verhéltnisses von Erkenntnis und Handeln, Frankfurt
a.M. 1998.

60 | Meines Erachtens ist die Zuriickweisung des Teleologiebegriffs nicht notwendig
fur Joas’ Entwicklung des kreativen Handlungsmodells, er benutzt diesen Begriff zur
akzentuierten Kennzeichnung rationaler und normistischer Handlungstheorien.

61 | Vgl. H. Joas: Die Kreativitdt des Handelns, S. 235.

62 | Ebd.

63 | Ebd., S. 347.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

Die Kritik an Theorien des rationalen Handelns bezieht sich dabei im
Wesentlichen auf drei implizite Unterstellungen, die diese mit sich fiihren,
»und zwar eben unabhingig davon, ob sie Rationalitit enger oder weiter, uti-
litaristisch oder normativistisch fassen«: »Sie unterstellen den Handelnden
erstens als fihig zum zielgerichteten Handeln, zweitens als einen Kérper be-
herrschend, drittens als autonom gegentiiber seinen Mitmenschen und seiner
Umwelt.«% Alle drei Punkte werden von Joas problematisiert — in der Absicht,
eine kreative Dimension allen Handelns aufzuzeigen, die in anderen Hand-
lungsmodellen konstitutiv vernachlissigt bleibt. »Selbst innerhalb eines als
Nutzenverfolgung gedachten Handelns tritt ja Kreativitit auf, da die geeigne-
ten Handlungsmittel oft nicht zuhanden sind, sondern erst geschaffen werden
miissen, und da auch zur Konzipierung einer geschickten Strategie schéopferi-
sche Eigenleistungen erforderlich sind.«% Empirischer Beleg fiir eine solche
Allgegenwart des Kreativen ist fiir Joas eine kulturelle Vielfalt, die einer Sub-
sumtion durch »iibergreifende Deutungssysteme« entgegensteht.®® Ausgehend
von der >postmodernenc« Kritik, die er teilweise fiir berechtigt halt, korrigiert
Joas nicht zuletzt die Handlungstheorie des Habermasschen Typs. Den durch
die Postmoderne eingeforderten Versuch der Revision soziologischer Theorie
nimmt Joas aus der Perspektive pragmatistischer Tradition vor. Ein weiteres
Argument fiir die Notwendigkeit einer solchen Revision ist, dass Schemata
teleologischer Handlungstheorien weder anwendbar seien auf »routiniertes
noch sinnerfiilltes, weder kreatives noch existenziell reflektiertes Handeln«.*”’

Joas will nicht behaupten, alle gesellschaftlichen Prozesse seien als inten-
tional zu verstehen, noch meint er, »unintendierte Handlungsfolgen wiirden
latent zur Erfiillung eines funktionalistischen Systems beitragen«.®® »Wenn
funktionalistische Modelle damit gerechtfertigt werden, dafl sie den Nutzen
und das regelmiflige Auftreten solcher unintendierten Folgen systematisch
ins Kalkiil ziehen, dann 143t sich dem entgegenhalten, dafl gerade auf die-

64 | Hans Joas: »Die Kreativitdt des Handelns«. Sozialanthropologische Arbeitspapie-
re Nr. 65, hg. v. Peter Probst (FU Berlin, Institut fiir Ethnologie, 1995), S. 2;
http://www.polsoz.fu-berlin.de/ethnologie/publikationen/saap/SAAP_065_Hans_
Joas_1995.pdf, abgerufen am 4.3.2015.

65 | H.Joas: Die Kreativitdt des Handelns, S. 342.

66 | Ebd., S. 343.

67 | Ebd., S. 230. Damit widerspricht Joas in gewisser Weise seiner eigenen Darstel-
lung von Deweys Handlungstheorie, die doch in einem modifizierten Zweck-Mittel-Deu-
tungsschema operiert; Deweys Theorie nennt Joas nicht-teleologisch und unterscheidet
sie somit von teleologischen Handlungsmodellen.

68 | Ebd., S. 336ff.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

135


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Judith Siegmund

sem Wege das gemeinte Phinomen seiner Sprengkraft beraubt wird.«%® Die
Pluralitit verschiedenster Akteure mit unterschiedlichen Intentionen sowie
ihre unintendierten Handlungsfolgen widersprechen also »holistischen« oder
funktionalistischen Modellen von Gesellschaft. Die Sozialitit der Gesellschaft
muss anders gedacht werden — als eine Synthese verschiedener Handlungen.
»Integrierte Kreativitit« ist laut Joas hierbei als eine fundamentale Kategorie
zu berlicksichtigen.

Zwei Nachfragen dringen sich vor dem Hintergrund heutiger Kreativi-
titsdebatten auf. Erstens: Ist problemlésendes Handeln iiberhaupt noch ge-
nuin kreatives Handeln? Oder ist die Kreativitit darin derart in den Dienst
genommen, dass sich gar nicht mehr von einer solchen sprechen lisst? Und
zweitens: Lisst sich die Rolle, die kreatives Handeln in der Gesellschaft spielt,
heute noch affirmativ bestimmen? Auch wenn es so erscheint, als seien die
Hauptargumente in Bezug auf die erste Frage erst nach dem Erscheinen von
Die Kreativitit des Handelns in der Debatte entwickelt worden, leistet Joas doch
bereits in seinem Buch eine systematische, theoriegeschichtlich begriindete
Positionierung. Die Verwirrung, die der Kreativititsimperativ heute im Rah-
men institutionalisierter Forderungen, die an die Subjekte herangetragen
werden, stiftet, entsteht unter anderem daraus, dass Kreativitit weithin als et-
was aufgefasst wird, das sich weder mit problemlésendem Denken noch mit
intentionalem Handeln vertrigt.”” Hier zeigt Joas — in gewisser Weise schon
vor dem Entstehen der kritischen Debatten zur Kreativititsanmutung — zwei
Theorietraditionen des Begriffs auf: eine nietzscheanisch-lebensphilosophi-
sche Tradition einerseits und eine pragmatistische andererseits.” »[D]er Prag-
matismus verortet die Kreativitit im alltdglichen menschlichen Handeln und
sieht in der Wissenschaft eine Ausformung dieses Potentials; die Lebensphilo-
sophie dagegen setzt Kreativitit dem Alltag und der normalen Wissenschaft
scharf entgegen.«”> Wahrend pragmatistisches Denken laut Joas vornehmlich
in den USA vorzufinden sei, habe sich in Deutschland und Frankreich eher
die lebensphilosophische Lesart des Kreativititsbegriffs durchgesetzt. Und
hier scheint auch ein Schliissel fiir unterschiedliche Zuordnungen kiinstle-
rischen Handelns zu Gesellschaft und Wissenschaft zu liegen. Denn in der
lebensphilosophischen Auffassung der Kreativitit »wird der Nexus zwischen
Kreativitit und Handeln durchschnitten« und »Kreativitit wird als willkiirli-
che Produktion von Bedeutungen und unkontrolliertes Spiel verstanden statt

69 | Ebd., S. 338. Als ein Beispiel funktionalistischer Handlungsmodelle nennt Joas
die soziologische Systemtheorie Niklas Luhmanns, gegen die ersich (ebenfalls) wendet.
70 | Vgl. z.B. A. Honneth (Hg.): Befreiung aus der Miindigkeit; U. Brockling: Das unter-
nehmerische Selbst; Andreas Reckwitz: Die Erfindung der Kreativitét, Berlin 2012.

71 | H.Joas: Die Kreativitédt des Handelns, S. 290.

72 | Ebd., S. 367.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

als stindige Reorganisation unserer Verhaltensgewohnheiten und Institutio-
nen«.”* Mit einem Zitat von Jochen Schmidt macht Joas klar, dass die Kunst
innerhalb ihres Genialititsdispositivs nichtfunktional gedacht werden muss
und von kiinstlerischem Handeln nur in einem sehr eingeschrankten Sinn die
Rede sein kann. Kreativitit im Sinne von Genialitit ist dann

»nicht schopferisch im Sinne positiven Hervorbringens. Sie lebt aus einer negativen Dia-
lektik, die erstin der Vernichtung aller konkreten Positionen das Gefiihl schopferischer
Freiheit vermittelt, erst durch die Abschaffung bestehender Wirklichkeiten und Werte
das schopferische All der Mdglichkeiten eréffnet und nicht mehr als dieses will. Es ist
eine Genialitat, die in einem abstrakten Absolutheitsanspruch sich selbst zum Ziele
hat. Sie verzichtet der uneingeschréankten Potentialitat zuliebe auf jede Aktualitdt.«’

Der hier formulierte Verzicht auf Aktualitit und die Konzentration auf das
Gefiihl schopferischer individueller Freiheit sind es, die die Forderung, Kreati-
vitit in 6konomische und gesellschaftliche Abldufe zu integrieren, als eine in
sich widerspriichliche Programmatik kennzeichnen, in der die Subjekte dauer-
haft mit einer Uberforderung konfrontiert sind.”® Joas’ eigenes Projekt, das
sich auf einen pragmatistischen Kreativititsbegriff beruft, wird vor der Folie
dieser Unterscheidung verschiedener Kreativititsauffassungen sehr deutlich,
und die Erliduterung von Kreativitit als problemlésendem Handeln bekommt
so ihren theoriegeschichtlichen Kontext.

Aber lisst sich Kreativitit ohne schlechtes Gewissen heute noch so unein-
geschrinkt affirmativ bestimmen? Dies war die zweite Frage. Sehr wichtig
ist es, in diesem Zusammenhang auf Deweys Unterscheidung von internen
und externen Zwecken zuriickzukommen. Denn in einem Setting extern fest-
gelegter Zweck- und Zielvorgaben kann Kreativitit zwar auf den ersten Blick
als problemlésend angesehen werden; es handelt sich dann nicht mehr um
diejenige Kreativitit, die Dewey meint und auf die Joas sich berufen mochte.
Handlungsintentionalitit wird von Joas daher auch nicht als ein Hinarbeiten
auf Motive bestimmt oder als Durchfithrung von zuvor gefassten Plinen, son-
dern die eigene »Setzung von Zwecken [...] ist Resultat einer Reflexion auf die

73 | Ebd., S. 290.

74 | Ebd., S. 367f. Vgl. Jochen Schmidt: Die Geschichte des Genie-Gedankens in der
deutschen Literatur, Philosophie und Politik 1750-1945, 2 Bde. Darmstadt 1985,
S. 165.

75 | Vgl. Alain Ehrenberg: Das erschipfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der
Gegenwart, Frankfurt a.M. 2008; U. Brockling: Das unternehmerische Selbst; Judith
Siegmund: »Was ist das Andere des Prekdren? Uberlegungen zu prekérer Arbeit heu-
te«, in: Zeitschrift fiir Geschlechterforschung und visuelle Kultur, Heft 53/Juni 2012,
S.52-62.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

137


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Judith Siegmund

in unserem Handeln immer schon wirksamen, vor-reflexiven Strebungen und
Gerichtetheiten«.”® Unter Intentionalitit versteht Joas, dass wir unser Verhal-
ten laufend steuern und uns hierbei auf der einen Seite stindig auf uninten-
dierte Handlungsfolgen riickbeziehen wie auch auf der anderen Seite »Werte
und ideale Vorstellungen iiber eine gelungene Personlichkeit oder gelunge-
ne Gemeinschaft« als MaRstibe einbeziehen.”” Diese »kontinuierliche Revi-
sion«”® versteht Joas zuletzt auch mit Abraham Maslow als eine Synthese von
Rationalitit und Kreativitit: »[AJuf das Spontane folgt das Uberlegte, auf die
totale Akzeptierung folgt Kritik; auf die Intuition folgt strenges Denken; nach
dem Wagnis kommt Vorsicht; nach der Phantasie und Imagination kommt die
Wirklichkeitserprobung.«7 Es miisste iiberlegt werden, warum der Begriff der
Kreativitit hier noch allein als Stichwortgeber fungiert, handelt es sich doch
eher um eine Synthese von Ordnung und Unordnung, von rationalem und
kreativem Handeln. Ganz deutlich wird indessen, dass ein solcher Handlungs-
modus sich nicht mit extern gesetzten und starren Zwecksetzungen vertragen
kann. Die Tatsache, dass sich uns die Welt im Rahmen unserer Handlungen
erschliefit, bedeutet eben im Rahmen einer solchen Theorie der integrierten
Kreativitit auch, dass die Handelnden im Zuge ihrer Handlungen verschie-
dene Deutungen anwenden und wieder verwerfen; das sind im Sinne des Ver-
suchs der Anerkennung von Ordnungen auch teleologische Deutungen. Nicht
nur Fremdzwang, sondern auch »Selbstzwang« kann ein kreatives Verhalten
verunmoglichen, nimlich dann, wenn er eine starre Zwecksetzung nach sich
zieht.®

Nach diesem lingeren Exkurs in die Sozialtheorie des kreativen Handelns
lisst sich nun die eingangs gestellte Frage nach der Sozialitit kiinstlerischen
Handelns neu thematisieren. Joas stellt ganz richtig fest: »Jede Handlungs-
theorie, die beim rationalen Handeln einsetzt, produziert ja notwendig ein
Gegenbild des Nicht-Rationalen. Sie wirft iiber die phinomenale Vielfalt des
Handelns sogleich ein wertendes Raster.«® Und als ein Gegenbild galten bzw.
gelten zweifelsohne die Kunst und ihre Handlungsformen. Andert sich die
allgemeine Handlungstheorie der Gesellschaft in dem Sinne, wie Joas das
ausfiihrt, wird dem Handlungsmodell also gleichberechtigt eine kreative Di-
mension eingeschrieben und diese sogar mit rationalen Handlungsformen

76 | H.Joas: Die Kreativitadt des Handelns, S. 232, vgl. S. 237.

77 | Ebd., S. 238.

78 | Ebd., S. 237.

79 | Ebd., S. 373, vgl. Abraham Maslow: Psychologie des Seins, Miinchen 1986,
S. 148.

80 | Ebd., S. 228.

81 | H. Joas, »Die Kreativitdt des Handelns«, Sozialanthropologische Arbeitspapiere
Nr. 65 (s.0. Anm. 64), S. 1.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

>vers6hnt¢, so muss sich auch das Gegenbild der Kunst und ihrer Handlungen
verindern. Zu erwarten ist daher, dass kiinstlerisches Handeln nicht linger als
das schlechthin Andere oder als ein >Auflen« rationalen Handelns angesehen
werden kann, da das spezifisch kiinstlerische Handlungsmodell nun — Joas
sagt: konstitutionstheoretisch — Teil einer allgemeinen Handlungslogik gewor-
den ist. Eine solche Umstrukturierung hat zur Folge, dass sich kiinstlerisches
Handeln nun (mit Deweys Handlungstheorie) als ein Handeln verstehen lisst,
das von inneren Zwecken und Zielen geleitet ist, die einer stindigen Revision
unterliegen. In diesem Sinne lisst sich von einer Funktionalitit der Kunst
sprechen, die freilich nicht in den »funktionalistischen« rationalen Handlungs-
modellen aufgeht, von denen Joas sich in seinem kreativen Handlungsmodell
abgrenzt. »Deweys Kritik des Zweck/Mittel-Schemas fiir die Deutung mensch-
lichen Handelns ist [...] motiviert von seiner Weigerung, ein unter Fremd- oder
Selbstzwang stehendes (Arbeits)Handeln als Prototyp fiir eine Handlungs-
theorie zu akzeptieren.«®* Das Eigene des kiinstlerischen Handelns wire also
gekennzeichnet durch eine solche Weigerung, die zugleich »auch Passivitit,
Sensibilitdt, Rezeptivitit, Gelassenheit umschliefit. Dies bedeutet einen Hand-
lungsbegrift, der nicht die ununterbrochene Aktivitit als Hervorbringung ein-
zelner Akte bezeichnet, sondern eine bestimmte Struktur des Verhiltnisses
zwischen dem Organismus Mensch und seiner Umwelt.«® Kreatives Handeln,
welches sich weigert, externe Zwinge als leitend anzuerkennen, wire aber
nicht genuin der Kunst vorbehalten.

VoRLAUFIGES FazIT

Der Vorstellung, die Kunst sei von anderen Titigkeitssphiren aufgrund spe-
zifischer Handlungsformen unterschieden, die unter anderem auf der An-
nahme distinkter und fur die Kunst spezifischer Handlungsformen beruht,
lassen sich Handlungstheorien gegeniiberstellen, die eine >Nichtdistinktion
der Kunst« von anderen Handlungsformen konzipieren. Robert Pippin, John
Dewey und Hans Joas haben je auf ihre Weise Handlungstheorien entwickelt,
auf die das zutrifft. Mit Hilfe dieser Theorien lisst sich eine zu beobachtende
Verwischung der Grenze zwischen kiinstlerischem und nichtkiinstlerischem
Handeln beschreiben. John Deweys Unterscheidung von internen und exter-
nen Zwecken als eine wesentliche Differenzierungsstrategie zur Unterschei-
dung instrumentellen und nichtinstrumentellen Handelns stellt dabei eine
Begrifflichkeit zur Verfiigung, mit deren Hilfe sich eine Instrumentalisierung
der Kunst im Sinne ihrer Indienstnahme vor der Folie einer solchen nichtdis-

82 | Ebd., S. 9.
83 | Ebd., S. 11.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

139


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

140

Judith Siegmund

tinkten Handlungstheorie zuriickweisen lisst. Der Verzicht auf eine strenge
handlungstheoretische >Autonomie« der Kunst fithrt also nicht zwingend zu
einer Affirmation ihrer Instrumentalisierung. Die genannte Unterscheidung
von internen versus externen Zwecken von Handlungen wird auch von Hans
Joas aufgegriffen, dessen Theorie des kreativen Handelns gleichwohl unter
dem Aspekt befragt werden muss, inwiefern sie eine >neoliberale< Instru-
mentalisierung des kreativen Handelns denkbar macht oder nahelegt. Vieler-
lei Handlungen aber — auch innerhalb der Kunst — stehen nach wie vor unter
Fremd- und Selbstzwang; auch hier lisst sich eine Verwischung der Grenze
zwischen kiinstlerischem und nichtkiinstlerischem Handeln wahrnehmen.

LITERATUR

Badura, Jens/Dubach, Selma/Haarmann, Anke/Mersch, Dieter/Rey, Anton/
Schenker, Christoph/Toro Pérez, German (Hg.): Kiinstlerische Forschung —
Ein Handbuch, Zuirich/Berlin 2015.

Baumann, Sabine/Baumann, Leonie (Hg.): Kunstvermittlung zwischen Konfor-
mitit und Widerstindigkeit, Wolfenbiittel 2009.

Brockling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst, Frankfurt a.M. 2000.

Dewey, John: Demokratie und Erziehung, Braunschweig 1964.

—: Kunst als Erfahrung, Frankfurt a.M. 1988.

—: Die Suche nach Gewifsheit, Frankfurt a.M. 2001.

Diising, Klaus: Die Teleologie in Kants Weltbegriff. Kantstudien, Ergdnzungsheft
96, Bonn 1968.

Ehrenberg, Alain: Das erschipfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der Gegen-
wart, Frankfurt a.M. 2008.

Gludovatz, Karin/Hantelmann, Dorothea/Liithy, Michael/Schieder, Bernhard
(Hg.): Handeln als Kunst und Kunst als Handeln, Ziirich 2010.

Hampe, Michael: Erkenntnis und Praxis. Zur Philosophie des Pragmatismus,
Frankfurta.M. 2006.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaf-
ten, Frankfurt a.M. 1986.

Holert, Tom: »Unmittelbare Produktivkraft? Kiinstlerisches Wissen unter Be-
dingungen der Wissens-6konomie, in: Sybille Peters (Hg.), Das Forschen
aller. Artistic Research als Wissensproduktion zwischen Kunst, Wissenschaft
und Gesellschaft, Bielefeld 2013, S. 225-238.

Honneth, Axel: »Demokratie als reflexive Kooperation. John Dewey und die
Demokratietheorie der Gegenwart, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit.
Aufsitze zur praktischen Philosophie, Frankfurt a.M. 2000, S. 282-310.

— (Hg.): Befreiung aus der Miindigkeit. Paradoxien des gegenwirtigen Kapitalis-
mus, Frankfurt a.M. 2002.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

Horkheimer, Max: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt a.M. 1967.

Jackson, Shannon: Social Works. Performing Art, Supporting Publics, New York/
London 2011.

Joas, Hans: Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt a.M. 1992.

—: »Die Kreativitit des Handelns«. Sozialanthropologische Arbeitspapiere Nr.
65, hg. v. Peter Probst (FU Berlin, Institut fiir Ethnologie, 1995), http://
www.polsoz.fu-berlin.de/ethnologie/publikationen/saap/SAAP_oGs5_
Hans_Joas_1995.pdf, abgerufen am 4.3.2015.

Kambartel, Friedrich: »Zur Philosophie der Kunst. Thesen iiber zu einfach ge-
dachte begriffliche Verhiltnisse«, in: Franz Koppe (Hg.), Perspektiven der
Kunstphilosophie, Frankfurt a.M. 1991, S. 15-26.

Kreysing, Anna: Prozesse und Funktionen des Erkennens in Asthetischer Erfah-
rung. Diss., ETH Ziirich (erscheint 2015 im mentis-Verlag, Miinster).

Lehmann, Hans Thies: »Asthetik des Aufstands«. Vortrag zu den Berliner
Festspielen am 16.10.2012, https://www.youtube.com/watch?v=X2KeX-
JpoUg, abgerufen am 7.11.2014.

Luhmann, Niklas: Zweckbegriff und Systemrationalitit. Uber die Funktion von
Zwecken in sozialen Systemen, Tiibingen 1968.

Maslow, Abraham: Psychologie des Seins, Miinchen 1986.

Menke, Christoph/Rebentisch, Juliane (Hg.): Kreation und Depression. Freiheit
im gegenwirtigen Kapitalismus, Berlin 2010.

Noetzel, Thomas: »Die politische Theorie des Pragmatismus«, in: A. Bro-
docz/G. S. Schaal (Hg.), Politische Theorie der Gegenwart, Band I; Opladen
2002, S. 157-183.

Pippin, Robert: Kunst als Philosophie, Berlin 2012.

Recki, Birgit: »Das Schéne als Symbol der Freiheit. Zur Einheit der Vernunft in
dsthetischem Selbstgefiihl und praktischer Selbstbestimmung bei Kant,
in: Hermann Parret (Hg.), Kant’s Asthetik. Kant’s Aesthetics. L'esthétique de
Kant, Berlin/New York 1998, S. 386-402.

Reckwitz, Andreas: Die Erfindung der Kreativitit, Berlin 2012.

—: »Asthetik und Gesellschaft — ein analytischer Bezugsrahmen, in: Andreas
Reckwitz/Sophia Prinz/Hilmar Schifer (Hg.), Asthetik und Gesellschaft.
Grundlagentexte aus Soziologie und Kulturwissenschaften, Berlin 2015,
S.13-54.

Schmidt, Jochen: Die Geschichte des Genie-Gedankens in der deutschen Literatur,
Philosophie und Politik 1750-1945. 2 Bde. Darmstadt 198s.

Siegmund, Judith: »Was ist das Andere des Prekiren? Uberlegungen zu preki-
rer Arbeit heute«, in: Zeitschrift fiir Geschlechterforschung und visuelle Kultur,
Heft 53/Juni 2012, S. 52-62.

—: »L’art pour I'art und Zweck{reiheit. Zum Verhiltnis von soziologischem und
philosophischem Autonomiebegriff«, in: Uta Karstein/Nina Tessa Zahner

14.02.2026, 09:50:50. Op:

141


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

142 Judith Siegmund

(Hg.): Autonomie der Kunst? Zur Aktualitdt eines gesellschaftlichen Leitbildes,
Wiesbaden 2015.

Thompson, Nato (Hg.): Living as Form, New York 2012.

Volbers, Jorg: »Zur Performativitit des Sozialens, in: Klaus W. Hempfer/Jorg
Volbers (Hg.), Theorien des Performativen, Bielefeld 2011, S. 141-160.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Form-
unterschied der Vernunftausiibungen

Fabian Bérchers

Gottlob Frege beginnt seinen spiten Aufsatz »Der Gedanke«, in dem er gegen
Ende seines Lebens noch einmal seine grundlegenden Uberlegungen zur Lo-
gik restimiert, mit dem eher selten zitierten Satz: »Wie das Wort »schén« der
Asthetik und >gut< der Ethik, so weist >wahr< der Logik die Richtung.«' Ich
mochte in diesem Aufsatz austesten, wohin es fithrt, wenn man diesen Satz
ernst nimmt. Insbesondere mochte ich austesten, was dieser Satz, ernst ge-
nommen, flir das Verstindnis von isthetischen Handlungen bedeutet, also
von Handlungen, die man als Handlungen einerseits unter einer ethischen
und andererseits einer dsthetischen Perspektive betrachten kann. Das heifit,
ich mochte eine mogliche philosophische Perspektive auf eine gewisse Fa-
milie von Fragen besser verstehen, die hiufig unter den Schlagworten der
»dsthetischen Autonomie< oder der »isthetischen Differenz« diskutiert wer-
den. Ein vielleicht fiir manche tiberraschendes Ergebnis dieser Untersuchung
wird sein, dass unter dieser Perspektive eine radikale, nimlich als Formunter-
schied aufgefasste Differenz zwischen der dsthetischen und einer ethischen
Auffassung einer Handlung durchaus damit vertriglich ist, dass eine dstheti-
sche Handlung auch Teil einer ethisch gelungenen Lebensfiithrung sein kann.
Dadurch soll auch darauf hingewiesen werden, dass man den Gedanken der
isthetischen Differenz, nimlich den Gedanken, dass dsthetische und nicht-
isthetische Beschreibungen sich vollkommen unterscheiden, auf mindestens
zwel ganz verschiedene Weisen zu fassen vermag.

Nun kann Freges Satz ernst zu nehmen nicht bedeuten, Frege als Asthe-
tiker ernst zu nehmen. Frege war kein Asthetiker und brauchte es in seinen
philosophischen Schriften auch nicht zu sein. Sein Thema war von den drei

1 | Gottlob Frege: »Der Gedanke«, in: ders., Logische Untersuchungen, Gottingen 1986,
S. 58 (die Seitenangabe bezieht sich auf die in verschiedenen Ausgaben angegebene
Originalpaginierung von 1918).

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

144

Fabian Bérchers

genannten Disziplinen allein die Logik. Trotzdem stellt sein Satz einen geeig-
neten Ausgangspunkt fiir eine Uberlegung zum isthetischen Handeln dar:

Zum einen, weil dieser Satz gerade nicht von Frege stammen miisste, son-
dern im Gegenteil im Gewande des gedanklichen Gemeinguts daherkommt
(genau deswegen hat Frege ihn selbst wohl an den Anfang seiner eigenen
Uberlegungen gestellt). Er sagt etwas, das einem, vielleicht unter der Voraus-
setzung einer moderaten philosophischen Vorbildung, als Denkoption recht
plausibel vorkommen kann. Er stellt so etwas wie eine mogliche allgemeine
Sichtweise auf Charakter und Verhiltnis der drei genannten philosophischen
Themenfelder und damit auch der in diesen behandelten menschlichen Titig-
keiten dar, ohne diese bereits allzu prizise auszuformulieren: die Sichtweise,
dass der Bereich des Logischen, der Bereich des Ethischen und der Bereich des
Asthetischen in einem fundamentalen Sinn analog sind und dass diese Ana-
logie sich, in erster Ndherung, durch die Unterscheidung dreier Wertsphiren
fassen ldsst.

Zum anderen aber scheint der Satz als Ausgangspunkt geeignet, gerade
weil er von Frege verwendet wird, und das heifdt von einem Philosophen, der
iiber einen Teil der aufgestellten Analogie, nimlich das Verhiltnis der Logik
— und das heifdt des Denkens — zur Wahrheit sehr griindliche, interessante
und eher unorthodoxe Uberlegungen angestellt hat. Indirekt kénnte er also
durchaus etwas zur Erhellung der Asthetik beitragen, indem er nimlich per
Analogieiiberlegung einige Fragen, die Freges Uberlegungen im Bereich der
Logik aufwerfen, fiir den Bereich der Asthetik fassbar und adressierbar macht.

Der Text wird also im Folgenden einen vermeintlichen doppelten Umweg
einschlagen: Er wird erldutern, wie man nach Frege die Logik und ihr Verhilt-
nis zur Wahrheit verstehen kann (Abschnitte 1 und 2), dann auf dieser Grund-
lage ein analoges Verstindnis des Handelns und von dessen Verhiltnis zum
Guten entwickeln (3-4), aus diesen beiden Uberlegungen etwas zum Verhilt-
nis von Denken und Handeln ableiten (5), um dann schlieflich die Analogie
zum Asthetischen und Schénen sowie zum Verhiltnis von dsthetischem und
nicht-dsthetischem Handeln zu entwickeln (6-8). Insofern man aber die Uber-
legungen zur Asthetik nur auf der Grundlage der Uberlegungen zur Logik im
richtigen Licht aufzufassen vermag, wird der vermeintliche Umweg tatsich-
lich nur ein vermeintlicher sein.

1. Zuriick zu Freges Zitat: Wenn es uns irgendwohin bringen soll, so miis-
sen wir verstehen, inwiefern das Wort >wahr« der Logik die Richtung weist.
Diese Formulierung mag einem fiir einen Logiker seltsam vage vorkommen.
Sicherlich miisste man doch etwas Priziseres dazu sagen konnen, welche Be-
deutung das Wort >wahr« fiir die Logik hat, wenn man sich Gedanken tiber
die Grundziige der eigenen Disziplin macht — es sei denn, es handelte sich
um eine nur vorliufige Redeweise zum Einstieg in das Feld. Wie wir noch

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

sehen werden (in Abschnitt 2), hat Frege tatsichlich gute Griinde, diese nur
andeutende, unbestimmte Formulierung zu wihlen. Sie ist mit einer zentralen
Einsicht in den Charakter der Wahrheitsbehauptung verbunden. Ehe wir diese
Griinde jedoch nachvollziehen kénnen, miissen wir uns zunichst klarmachen,
was es Frege zufolge iiberhaupt mit »der Logiks, der es die Richtung zu weisen
gilt, auf sich hat.

Auch dieser Punkt ist fiir Frege alles andere als eine Trivialitit. Tatsichlich
hat Frege durchaus angestrengt um ein richtiges Verstindnis dessen, was die
Logik ist oder macht, gerungen, und sowohl dieses Ringen selbst als auch die
Art und Weise, auf die sein Ergebnis unbefriedigend zu bleiben droht, sind
philosophisch von Interesse. Hier allerdings kann es uns nur auf eine sehr
kurze Skizze dieser Uberlegungen ankommen:?

Zunichst muss man, wenn man von »der Logik« spricht, die Unterschei-
dung treffen zwischen der philosophischen Disziplin (oder »Wissenschafi«,
wie Frege im Vokabular des 19. Jahrhunderts sagt) und dem, was in dieser
Disziplin behandelt wird. Letzteres sind nach Frege die logischen Gesetze, und
wir kénnen ihm in dieser Redeweise (mit der Frege allerdings etwas ganz Be-
stimmtes meint) zunichst folgen. Wir sind also an der Frage interessiert: Was
sind die logischen Gesetze — mit Gesetzen welcher Art haben wir es hier zu
tun? Und das ist auch eine Frage, an der Frege gearbeitet hat. In der heute
am weitesten verbreiteten Deutung der Logik, nimlich einer streng formalis-
tischen, wird dieser Frage absichtlich der Wind aus den Segeln genommen.
Nach dieser Deutung handelt es sich bei der Logik um eine Disziplin, die sich
mit der Charakteristik bestimmter Zeichensysteme beschiftigt, die als solche
keinerlei Bedeutung haben und in diesem Sinne rein formal sind (wir werden
unten einen anderen Sinn einfithren, in dem die Logik »formalc ist, ndmlich
indem sie sich mit der Form des Denkens beschiftigt). Die Logik untersucht
nun zum Beispiel, was sich, gegeben einige Ausgangszeichen (Axiome) und
Umformungsregeln, an weiteren Zeichen ableiten lisst, ob es zu Widersprii-
chen im Zeichensystem kommen kann usw. Die Zeichen kénnen dann in
einem weiteren Schritt als inhaltlich bedeutsam interpretiert werden, doch ist
diese Bedeutung nicht eigentlicher Teil der logischen Betrachtung. Logische
Gesetze sind nach dieser Deutung (grob gesprochen) also Eigenschaften einer
bestimmten Sorte von Zeichensystemen. Frege lehnt diese Deutung streng

2 | Die Ausfiihrungen im Folgenden beziehen sich auf eine komprimierte Passage im
Vorwortzu Freges Hauptwerk Die Grundgesetze der Arithmetik, fotomechanischer Nach-
druck der Originalausgabe von 1893, Hildesheim 1998, S. XIV-XVII. Fiir eine Einbettung
von Freges Uberlegungen zur Logik in eine weitere Perspektive des philosophischen
Nachdenkens iiber die Logik und die Grenzen des Sinns vgl. James Conant: »The Search
forLogically Alien Thought: Descartes, Kant, Frege, and the Tractatus, in: Philosophical
Topics 20 (1991), No. 1.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

145


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Fabian Bérchers

ab. Fiir ihn ist es wesentlich, dass die Logik diejenige Disziplin ist, die sich
auf die grundlegendste Weise mit dem tatsichlichen, inhaltlichen Denken
beschiftigt, das wir vollziehen, wenn wir unsere Vernunft auf eine gewisse
Weise ausiiben. Logische Gesetze sind fiir ihn die »Gesetze des Denkens«, die
Gesetze, in denen erfasst wird, welchen Gesetzen unser Denken, egal woriiber
wir nachdenken, zu folgen hat. Die wissenschaftliche Disziplin Logik ist also
entsprechend die philosophische Erlduterung dessen, was wir als Denken be-
zeichnen, und ist als Disziplin an dieser Erlduterungsleistung zu messen. Sie
ist kein blofles Spiel mit an sich bedeutungsleeren Kalkiilen!

Doch diese Antwort, philosophisch gehaltvoll (und daher interessant) wie
sie ist, wirft sofort die weitere Frage auf, in welchem Sinn logische Gesetze
»Gesetze des Denkens« sein konnen. Eine Moglichkeit wire es, die logischen
Gesetze deskriptiv, also als (bereinigte) Beschreibungen der Art und Weise zu
verstehen, auf die wir (als Einzelne oder als Lebensform) tatsichlich denken.
So verstanden wire die Logik eine Subdisziplin der Psychologie oder vielleicht
der Soziologie, und auch dieses Verstindnis lehnt Frege entschieden ab. Denn
nach einem solchen Verstindnis wire es prinzipiell méglich, dass es verschie-
dene Wesen gibt, die nach unterschiedlichen, einander widersprechenden Ge-
setzen denken, und zum Verhiltnis dieser beiden Denkarten liefle sich nichts
weiter sagen, obgleich jede Denkart fiir sich den Anspruch erheben muss, auf
die richtige Art und Weise zu denken (sonst wire nicht mehr klar, was es denn
hiefe, tiber etwas nachzudenken). Die Logik kann kein anderes Denken neben
sich dulden, denn jedes Denken, das nicht den logischen Gesetzen entspricht,
muss notwendig als fehlerhaft aufgefasst werden. Eine relativistische Auffas-
sung, wie es das psychologistische (bzw. soziologistische) Logikverstindnis
notwendig sein muss, nimmt fiir sich einen Standpunkt der neutralen Be-
schreibung (»wir denken so und so — die denken so und so«) in Anspruch,
den es nicht einnehmen kann, da auch ein solcher Standpunkt gemif den
Gesetzen unserer — und das muss heiflen: der — Logik gedacht werden muss.®

Es ist aber nicht leicht, eine Alternative zur deskriptiven Logikauffassung
zu finden. Naheliegend wire ein normatives Verstindnis der Logik: ein Ver-
stindnis, nach dem die logischen Gesetze vorschreiben, wie wir zu denken zu
haben, statt zu beschreiben, wie wir denken. Tatsichlich neigt Frege zu genau
dieser Antwort. Doch eine solche Antwort muss etwas dazu sagen, wie man
diese Vorschrift zu verstehen hat. Wieso sollte man so und nicht anders den-
ken? Und mehr noch: Wenn die Logik es mit reinen Vorschriften zu tun hat,
was ist denn eigentlich der Gehalt solcher logisch wahren Sitze (und das sind
die Sitze, die Frege mit den logischen Gesetzen identifiziert: die Axiome des
Systems der Logik und die ableitbaren Theoreme) wie etwa »a=a« oder »nicht

3 | Ineinereinprdgsamen Formulierung schreibt Frege an anderer Stelle, der Gegen-
stand der Logik sei der Geist, nicht die Geister (vgl. G. Frege: »Der Gedanke«, S. 74).

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

(p und nicht-p)«? Freges eigener Ansatz (mindestens zum Zeitpunkt der
Grundgesetze ist, dass die logischen Gesetze genau deswegen unserem Denken
etwas vorschreiben kénnen, weil sie schlicht wahr sind, das heifét richtig er-
fassen, wie es sich in der Welt verhilt. Ganz so, wie ein physikalisches Gesetz
wie »F=m-a« richtig beschreibt, wie es sich mit physikalischen Korpern ver-
hilt, und uns entsprechend vorschreibt, wie wir {iber solche Korper zu denken
haben, beschreibt ein logisches Gesetz wie »a=a«, wie es sich mit allem verhilt,
worliber man nachdenken kann, und schreibt einem entsprechend auch vor,
wie man tber alles nachzudenken hat. Logische Gesetze nach Frege (zu die-
sem Zeitpunkt) sind die allgemeinsten Vorschriften des Denkens, weil sie die
allgemeinsten Beschreibungen der Welt sind.

Diese Antwort ist jedoch ebenfalls problematisch und verfehlt einen Teil
von Freges eigener Einsicht gegen den Psychologismus: Denn ein solches nor-
mativ-inhaltliches Verstindnis der Logik muss weiterhin den Gedanken zu-
lassen, dass jemand auf andere Weise nachdenken kénnte (wenn auch notwen-
dig falsch), wie auch den Gedanken, dass unsere Logik als solche falsch sein
konnte (wenn denn die Welt anders wire). Doch tatsdchlich verstehen wir diese
Moglichkeit nicht so recht: Denn wie sollten wir von jemandem sagen, dass er
denkt (wenn auch katastrophal fehlerhaft), wenn er nach all unseren Kriterien
des Schlussfolgerns daneben liegt? Vielmehr muissten wir sofort daran zwei-
feln, dass jemand das meint, was wir denken, was er meint, wenn er bereit ist,
dies und zugleich etwas anderes zu akzeptieren, was damit vollkommen un-
vertriglich ist. Wir haben keine Mittel an der Hand, uns iiberhaupt vorzustel-
len, was es heifen soll, nach einer anderen Logik zu denken und noch etwas
zu tun, was wir als Denken identifizieren konnen. Ein Wesen muss logisch
denken, um tiberhaupt zu denken. Fehler im Denken sind natiirlich méglich
(wir begehen sie alle stindig), aber die Fehler sind Fehler vor dem Hintergrund
der Logik. Logik erfasst in diesem Sinne das Denken als solches: das, was man
(und nicht: wir) als Denken bezeichnet. Die logischen Gesetze sind in diesem
Sinn weder beschreibend (sie beschreiben weder unser Denken noch die Welt)
noch vorschreibend, sondern fiir das Denken konstitutiv. Die Logik als Diszi-
plin ist dann die philosophische Erliuterung, was das Denken ausmacht, inso-
fern es tiberhaupt Denken ist. Wie wir sehen werden, ist es diese Auffassung
der Logik, die am besten mit Freges etwas spiteren Uberlegungen zur Wahr-
heit in »Der Gedanke, die uns zur Asthetik fithren werden, zusammenpasst.

2. Damit haben wir — etwas ausfithrlicher vielleicht als fiir unser Thema nahe-
liegend, aber immer noch ziemlich knapp — etwas dazu gesagt, wie man nach
Frege (mit leichter Verbesserung) die Logik als philosophische Disziplin ver-
stehen kann: Es ist die philosophische Erliuterung dessen, was das mensch-
liche Denken als solches auszeichnet. Doch wie steht dieses Logikverstindnis
nun zum Begriff der Wahrheit, der ihr »den Weg weisen« soll? Um dies zu

14.02.2026, 09:50:50. Op:

147


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Fabian Bérchers

verstehen, lohnt es sich, wieder zum Aufsatz »Der Gedanke« zuriickzukehren.
Dort bestimmt Frege den Charakter der Logik etwas spiter, kurz nach einer
Passage, die noch einmal seine im letzten Abschnitt erérterten fritheren Uber-
legungen zu den Denkgesetzen aufnimmt, folgendermafien: Die logischen
Gesetze sind die Gesetze des Wahrseins (nicht des psychologischen Fiirwahr-
haltens) und: »In den Gesetzen des Wahrseins wird die Bedeutung des Wortes
>wahr« entwickelt.«*

»Entwickeln« ist dabei eine dhnlich vorsichtige Formulierung wie »Rich-
tung weisen«. Sie ist mit Grund gewihlt. Zunichst sagt sie, dass man nicht
einfach mit einem gegebenen Verstindnis dessen, was Wahrheit ist, anfangen
und damit die Logik als die Wissenschaft von den Relationen von Wahrheiten
begriinden kann. Fiir die logische Reflexion ist es in gewisser Weise genauso of-
fen, was Wahrheit ist, wie, was es bedeutet, richtig zu denken. Dies liegt daran,
dass die Frage, was tiberhaupt das Denken ist, eng mit dem Verstindnis von
Wahrheit verbunden ist. Oder besser: was dasjenige Denken ist, das als Gegen-
stand der Logik gelten kann, fiir das also die logischen Gesetze gelten. Denn
nattirlich kann man diverse Tatigkeiten des Geistes zum Denken zihlen, die
mit der Logik nicht viel am Hut haben, jedenfalls nicht nach Mafigabe logischer
Schlussregeln funktionieren, wie Tagtriumereien, absurde Gedichte oder auch
nur das Formulieren von Wiinschen und Befehlen. Wenn man also fragt, wel-
che Titigkeiten des Geistes von der Logik erfasst werden, so kann man sagen:
solche, bei denen es um die Wahrheit geht. Oder auch (unter Missachtung Fre-
gescher Vorsicht): diejenigen geistigen Titigkeiten, in denen wir etwas dariiber
feststellen, wie es sich in Wirklichkeit oder tatsichlich verhilt. Entsprechend
formuliert terminologisch Frege: »Ohne eine Definition geben zu wollen, nen-
ne ich Gedanken etwas, bei dem tiberhaupt Wahrheit in Frage kommen kann.
Was falsch ist, rechne ich also ebenso zu den Gedanken, wie das, was wahr ist.«3

Denken im Sinne der Logik (also Denken, das auf Wissen ausgerichtet ist,
»Wissenschaft« nennt es Frege auch und hebt es von der »Dichtung« ab)® ist
Denken, das im Bereich der Wahrheit steht, denn es ist ein Denken, das sich
in Urteilen (und Schliissen, die das Treffen von Urteilen auf der Grundlage
anderer Urteile sind) vollzieht. Wenn wir urteilend denken, dann denken wir
stets, egal iiber was wir nachdenken: »So und so verhilt es sich« oder »das
ist wahr« und zwar ganz unabhingig davon, wie kompliziert oder alltiglich
das ist, woriiber wir gerade nachdenken. Der Tropenmediziner urteilt: »Das
XY-Bakterium ist fiir diese Krankheit verantwortlich — so verhilt es sich, ich
urteile: »Im Kiihlschrank ist keine Milch mehr (und das ist die Wahrheit)«.
Kénnte man nun eine Definition von Wahrheit geben, wire der Bereich der Lo-

4 | G. Frege: »Der Gedanke«, S. 59.
5 | Ebd., S. 60f.
6 | Vgl. ebd., S. 63.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

gik schnell umrissen und philosophisch geklirt: Es wire die Wissenschaft, die
sich um das Erfassen von Sitzen mit diesem Charakter und ihren Relationen
beschiftigt. Aber es ist eine bemerkenswerte Einsicht, zu der sich der spitere
Frege nach und nach durchgerungen hat, dass genau eine solche Definition
nicht moglich ist.

Dass sie nicht moglich ist, hingt mit dem Status der Logik als derjenigen
Wissenschaft, die sich mit dem Denken als solchem beschiftigt, zusammen.
Den Grund fiir diese Unmdglichkeit zu verstehen, hilft uns also zu verstehen,
was es bedeutet, dass etwas (hier: der Wahrheitsbezug) das Denken als solches
kennzeichnet. Freges Argument fiir die Nicht-Definierbarkeit von Wahrheit
(eines der kuriosesten Argumente Freges und auch von einflussreichen Be-
furwortern Freges angegriffen)’ lautet folgendermaflen: Angenommen man
hitte eine Definition von Wahrheit — die traditionelle Definition in der west-
lichen Philosophie ist natiirlich, dass wahre Gedanken mit der Wirklichkeit
iibereinstimmen —, dann misste man die Wahrheitsfeststellung, die in jedem
Satz ja vorgenommen wird, sofern er ein Urteil ist, ersetzen kénnen durch
die Feststellung, ob die Wahrheitsdefinition durch den Satz erfiillt wird. Im
traditionellen Fall: durch die Frage, ob der Satz tatsdchlich mit der Wirklichkeit
uibereinstimmt. Fragte man also, ob man urteilen kann, ob Milch im Kiihl-
schrank ist, dann miisste man nun fragen, ob, dass Milch im Kiihlschrank ist,
mit der Wirklichkeit tibereinstimmt. Wir hitten also die urspriingliche Frage
durch eine neue ersetzt. Nur wie wiirde man sie beantworten? Natiirlich durch
ein Urteil, das den Gedanken, dass es tatsichlich mit der Wirklichkeit iiber-
einstimmt, dass Milch im Kiihlschrank ist, als richtig beurteilt. Als richtig
beurteilen heifdt aber als wahr beurteilen. Das heifdt man miisste, wenn man
denn urteilt, dass es mit der Wirklichkeit iibereinstimmt, dass Milch im Kiihl-
schrank ist, die Wahrheit dieses Gedankens feststellen und also, entsprechend
der Wahrheitsdefinition, feststellen, ob es mit der Wirklichkeit tibereinstimmt,
dass es mit der Wirklichkeit {ibereinstimmt, dass Milch im Kiihlschrank ist,
und »so drehte man sich im Kreise«.®

Der entscheidende Punkt dieses in seiner Kiirze verwirrenden Arguments
ist dieser: Wenn man den Gehalt der Wahrheitsbehauptung, die jedes Urteil
als solches ausmacht, durch eine Wahrheitsdefinition einfangen will, so wird
dadurch das Treffen der Wahrheitsbehauptung zum Behaupten des Zutreffens
eines speziellen Gedankeninhalts. Dadurch wird aber das, was es bedeutet,

7 | So kritisiert Michael Dummett das Argument in seinem monumentalen Kommen-
tar Frege: Philosophy of Language als »sophistisch« (S. 443). Thomas Ricketts, dessen
Uberlegungen ich hierzum Teil adaptiere, verteidigt Frege gegen Dummett in »Logic and
Truth in Frege«, in: Proceedings of the Aristotelian Society Supplementary Volumes, Vol.
70(1996), S. 121-140.

8 | G. Frege, »Der Gedanke, S. 60.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

149


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Fabian Bérchers

einen beliebigen Inhalt zum Urteil zu haben, so gedeutet, dass dieser Inhalt
um einen bestimmten Inhalt erweitert wird — ein Urteil wiirde nach dieser
Deutung also aus einem Inhalt einen neuen, komplexeren Inhalt machen, von
dem man sich nun fragen miisste, warum man diesen komplexeren Inhalt ein-
fach so hinnimmt. Miisste man ihn nicht, wenn man ihn denn akzeptieren
soll, wiederum beurteilen, also wiederum um jenen besonderen Inhalt erwei-
tern? Und so beginnt der Regress. Tatséichlich also liegt der Fehler einer Wahr-
heitsdefinition darin, eine Verwechslung davon, was es tiberhaupt bedeutet,
ein inhaltliches Urteil zu fillen (nimlich etwas als so-und-so, und das heifét
als wahr, hinzustellen), mit dem Akzeptieren eines bestimmten Inhalts (dem
der Wahrheitsdefinition) vorzunehmen. Das, was einen Gedanken als solches
ausmacht, soll durch eine bestimmte Sorte von Gedanken eingefangen wer-
den. Man sieht schnell, dass dieser Fehler letztlich nicht an einer bestimmten
Wahrheitsdefinition hingt, sondern daran, dass man die Wahrheitsbehaup-
tung tiberhaupt als Teil des Inhalts eines Urteils auffasst und also »ist wahr«
als eine Eigenschaft von Sitzen, deren Vorliegen man konstatieren miisste. Des-
wegen schreibt Frege: »Die Bedeutung des Wortes >wahr< scheint ganz einzig-
artig zu sein. Sollten wir es hier mit etwas zu tun haben, was in dem sonst
tiblichen Sinne gar nicht Eigenschaft genannt werden kann?«® In einer unver-
offentlichten Schrift aus derselben Zeit wagt er diesen Gedanken zu bejahen.”

Anstelle des Zusprechens einer Eigenschaft ist fiir Frege die Wahrheits-
behauptung eines Urteils Ausdruck der »behauptenden Kraft«, mit der ein
ernst gemeintes Urteil (im Gegensatz zum Beispiel zu einer blofen Annah-
me) gesprochen wird. Das ist Freges Weise, auszudriicken, dass die Wahrheits-
behauptung darin liegt, einen Gedanken tiberhaupt ernsthaft im Sinne des
logischen Denkens zu verwenden." Eine andere Weise, in der Frege diesen
Gedanken ausdriickt, ist diese: Die Wahrheitsbehauptung liegt in der Form
eines Behauptungssatzes.”? Wir konnen uns dieser Redeweise anschlieRen
und sagen: Die besondere Rolle, die das Wort >wahr« fiir die Logik hat, be-
steht darin, einzufangen, was einen Gedanken {iberhaupt zu einem Gedanken
macht — vom Denken zu sagen, dass es auf Wahrheit aus ist, ist in diesem Sin-
ne Formbestimmung des Denkens, es bedeutet nicht, einen besonderen Inhalt
allen Denkens hervorzuheben.

9 | Ebd., S. 61.

10 | Vgl. Gottlob Frege: »Meine grundlegenden logischen Einsichtene, in: ders., Nach-
gelassene Schriften, Hamburg 1969, S. 271f.

11 | Das bedeutet, dass die bloBe Annahme (das blofe Fassen eines Gedankens, ohne
zu urteilen) dem Urteil gegeniliber sekundar sein muss. Manche Stellen bei Frege klingen
allerdings so, als wiirde er dies andersherum sehen.

12 | Vgl. G. Frege: »Der Gedanke«, S. 63.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

In diesem Sinne kénnen wir also nun Freges Rede davon, dass das Wort
>wahr« der Logik den Weg weist, verstehen: Sie ist Teil jenes Verstindnisses
der Logik, nach dem diese erldutert, was alles Denken, sofern es nur Denken
ist, ausmacht, und nach dem diese (auch wenn Frege mit diesem Gedanken
zu kimpfen hat) selbst keine im strengen Sinne inhaltliche Disziplin ist, son-
dern das Denken in seiner blofsen Form erhellt. Dass der Wahrheitsbegriff fiir
diese Disziplin von zentraler Bedeutung ist, bedeutet, dass er in dem hier an-
gedeuteten Sinn formal sein muss. Dass wir aber nicht ohne ihn auskommen,
zeigt, dass er gleichwohl in einem anderen Sinne einen Gehalt hat: Er zeigt uns
an, worum es uns im Denken geht (was wir verstehen, wenn wir das Denken
verstehen), und er deutet auch an, was es bedeutet, im Denken die eigenen
Standards des Denkens zu verletzen: nimlich nicht so zu denken, dass wir im
Denken, im Urteilen und Schlieflen, die Wahrheit treffen. Denken im gelun-
genen Sinn ist wahres Denken, Denken im misslungenen Sinn ist ein solches,
das auf verschiedene Weise am Standard der Wahrheit scheitert.®

3. Mit diesen Uberlegungen haben wir nun einen Leitfaden an der Hand, wie
wir Freges Analogiebehauptung in den Bereichen der Ethik und der Asthetik
weiterverfolgen konnen — also in den Bereichen, zu denen Frege selbst kei-
ne eigenen Uberlegungen angestellt hat. Zunichst zur Ethik: Hier gilt es als
Erstes, einem naheliegenden Missverstindnis entgegenzutreten, das die Ana-
logie von vornherein als wenig vielversprechend zu entkriften droht. Dieses
Missverstindnis betrifft den Charakter und Umfang der gemeinten Disziplin.
Denn nach einem verbreiteten Verstindnis ist >Ethik< blof ein anderes Wort fiir
>Moralphilosophie< und diese wiederum dasjenige Nachdenken, das sich phi-
losophisch mit dem richtigen Umgang mit anderen Personen beschiftigt, das
also Fragen der Gerechtigkeit, des Ursprungs und Charakters von moralischen
Rechten und Pflichten etc. behandelt. Ethik in diesem Sinne hitte verglichen
mit der Logik, die sich ja mit allem Denken, ungeachtet dessen, wer denkt und
worliber er denkt, beschiftigt, ein eindeutig begrenztes Themenfeld.

Ein solches Verstindnis der Ethik kann aber fiir die hiesigen Zwecke
nicht das gemeinte sein — und muss es auch nicht sein, denn >Ethik< hat ja
zugleich und urspriinglich einen deutlich weiteren Sinn: den Sinn nimlich,
den sie in den Ethiken des Aristoteles (und bei vergleichbaren Gedanken Pla-

13 | Das bedeutet nicht, dass man nicht zwischen einem richtigen Schlussfolgern aus
falschen Prémissen und einem falschen Schlussfolgern aus richtigen Prdmissen unter-
scheiden kann, aber beide Falle sind letztlich nicht unabhéngig voneinander erlduter-
bar: In beiden Féllen scheitert das Denken (auf unterschiedliche Weise) an seinem eige-
nen Standard, der Wahrheit.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

151


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

152

Fabian Bérchers

tons)™ hat. So enthilt die »Nikomachische Ethik« bekanntlich neben Aus-
fihrungen zur Gerechtigkeit und solchen zur Freundschaft oder zum rich-
tigen Leben im Staat auch solche, die viel allgemeiner Fragen danach kliren,
wie eigentlich absichtliches oder wissentliches Handeln zu verstehen ist, wie
es von unabsichtlichem Handeln zu unterscheiden ist, wie man Stirke und
Schwiche des Willens begrifflich verstehen kann und so weiter und so fort.®
Zusammengefasst kann man sagen, dass Ethik in dem Sinne der aristoteli-
schen Ethik (aber eben auch schon an verwandten Stellen bei Platon) eher eine
Klirung des Begriffs der Tugend ist. Tugend aber wiederum, so kann man das
etwas verkiirzt und hemdsirmelig sagen, ist wiederum der Begriff derjenigen
Fihigkeit, die uns auf richtige Weise handeln lisst.’® Ethik, so verstanden, ist
dann die philosophische Beschiftigung mit der Frage des richtigen Handelns
in jedem denkbaren Sinn (nicht nur im enger moralischen) oder auch: die
philosophische Erliuterung dessen, was ein gelungenes Handeln ausmacht,
dadurch, dass geklirt wird, was das Handeln als solches ist. Man kann sagen,
dass Ethik nach dieser Auffassung Philosophie des Handelns, wenn auch in
einem sehr reichhaltigen Sinn des Wortes ist. Auf diese Weise ist sie analog zu
unserem ja ebenfalls eher reich ausgefallenen Verstindnis von Logik.

Hilt man sich nun probeweise an diesen »antiken< Ethikbegriff, so ist auch
Freges Verbindung zum Wort >gut« keineswegs tiberraschend (natiirlich mein-
te Frege es ja auch nicht tiberraschend), sondern entspricht wiederum genau
der Art und Weise, wie Aristoteles und Platon selbst vorgehen. So beginnt Aris-
toteles die Nikomachische Ethik mit der Feststellung: »Jede Kunst und jede
Lehre, desgleichen jede Handlung und jeder Entschluss, scheint ein Gut zu
erstreben, weshalb man das Gute treffend als dasjenige bezeichnet hat, wonach
alles strebt.«7 Und Platon geht im »Protagoras« ebenfalls ganz selbstverstind-
lich davon aus, dass jedes Handeln auf das Gute gerichtet ist, so dass die beson-
dere Eigenart der Tugend nur darin besteht, das in der Situation Gute richtig
zu identifizieren und nicht etwa perspektivischen Verzerrungen zum Opfer

14 | Beispielhaft fiir solche Gedanken Platons (deren Einheitlichkeit im Gesamtwerk
ja bezweifelt werden darf) ist der »Protagoras«-Dialog. Aber es lassen sich diverse ver-
wandte Stellen in Nachbardialogen wie etwa dem »Menon« finden.

15 | Mit solchen Fragen beschaftigen sich vor allem die Biicher 1, 3, 6 und 7 der Ni-
komachischen Ethik, also ungeféhr die Halfte des Werks. Auch die andere Halfte lasst
sich nichtimmer leicht mit dem in Deckung bringen, was wir heute als Moralphilosophie
bezeichnen wiirden, indem es ihnen neben der Gerechtigkeit z.B. auch um die Freund-
schaft und das kontemplative Leben geht.

16 | Fiireine entsprechende Auslegung von Aristoteles vgl. John McDowell: »The Role
of Eudaimonia in Aristotle’s Ethics«, in: ders., Virtue and Reason, Cambridge 1997.

17 | Aristoteles: Nikomachische Ethik. Philosophische Schriften, Bd. 3, Hamburg
1995, 1094a.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

zu fallen, die einen das niherliegende kleinere Gut (schneller Reichtum, siife,
fettige Nahrung) gréRer erscheinen lassen als sie tatséchlich sind.” Beide hal-
ten sich an den entsprechenden Stellen auch nicht mit gréfferen Erlduterungen
auf, sondern halten diese ihre gemeinsame These, dass jedes Handeln stets auf
das Gute (oder ein Gut) gerichtet ist, wohl mehr oder weniger fiir unstrittig.
Diese scheinbare argumentative Sorglosigkeit wird uns moderne Leser vor
Ritsel stellen, solange wir meinen, dass sich in ihr so etwas wie eine optimisti-
sche Grundhaltung dem Menschen gegeniiber ausdriickt (»In der Tiefe unse-
res Herzens und alle Missverstindnisse ausgerdumt sind wir doch alle gute
Menschen«). Tatsdchlich aber wire das ein Missverstindnis, dessen Anzie-
hungskraft sich einem doch wieder untergeschobenen moralischen Verstind-
nis von Ethik und entsprechend von >gut< verdankt. Stattdessen sollte man die-
se These lieber als eine Art Erlduterung dessen verstehen, was es iiberhaupt
mit dem menschlichen Handeln als einer besonderen Art des Titigseins auf
sich hat — also mit einem Titigsein, das sich vom rein >theoretischen« T4tigsein
im nicht-praktischen Denken einerseits, aber auch von unwillkiirlichen Be-
wegungen oder den Bewegungen der Tiere andererseits unterscheidet. Der Be-
griff des Guten ist dann (und darin wiederum dem Begriff des Wahren analog)
der Versuch, einen ganz bestimmten charakteristischen wie grundlegenden
Ausdruck unserer Menschennatur zu fassen zu bekommen: Wir sind die We-
sen, die Handeln konnen, und das bedeutet, dass wir in unserem Tun ein Gut
verfolgen. Die These, dass alles Handeln auf ein Gut gerichtet ist, ist dann
eine Variante der in der gegenwirtigen Handlungstheorie sehr weitgehend ak-
zeptierten These, dass menschliches Handeln sich dadurch auszeichnet, dass
es auf eine bestimmte Weise begriindet werden kann.'” Als Handelnder gilt
man dann, wenn man seine Handlungen aus Griinden vollzieht (und nicht aus
blindem Reflex, unbidndigem Drang oder sonstwie uneinsichtigen Trieben),
und das heifdt eben, in einer minimalen Bestimmung, wenn man sagen kann,
worauf es einem in der Handlung ankommt, was sie erreichen soll, eben was
in diesem Sinne an ihr gut ist. Zu sagen, dass jede Handlung auf ein Gut aus
ist, ist dann nicht eine (etwa moralphilosophische) Adelung ganz bestimmter
Handlungen, sondern es ist eine Weise zu erldutern, dass menschliche Hand-
lungen auf eine bestimmte Weise zielgerichtet sind — ndmlich so, dass die Ziel-
gerichtetheit, im Unterschied zu der Zielgerichtetheit tierischer Bewegungen,
eine besondere Wendung erfihrt: Thre Zielgerichtetheit besteht darin, dass sie
den Handelnden selbst einerseits bewusst ist (man weif3, was das Gute einer

18 | Vgl. Platon: Protagoras, in: Sdmtliche Werke, Bd. 1, Reinbek 1994, 355b-357c.
19 | G. E. M. Anscombe, deren Buch Intention (Oxford 1957) Ausgangspunkt der mo-
dernen Handlungstheorie ist, hat dies so formuliert, dass absichtliche Handlungen sol-
che sind, bei denen ein bestimmter (ndmlich nicht rein kausaler) Sinn der Warum-Frage
Anwendung findet.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

153


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

154

Fabian Bérchers

Handlung ist), sie ist aber auch so beschaffen, dass sie sich verteidigen lisst.
Ein Ziel zu haben bedeutet eben fiir den Menschen, etwas erreichen zu wollen,
woflir etwas spricht, das sich als erstrebenswert darstellen lisst, auch wenn na-
tiirlich nicht alle einem in dieser Darstellung folgen werden.? Dies setzt nicht
voraus, dass es so etwas wie ein einheitliches Kriterium dafiir gibt, wann et-
was eine gute Handlung ist (das dann herauszuarbeiten man von einer >Ethik«
in einem etwas verschobenen Sinn des Wortes erwarten konnte), so dass die
Verteidigung einer Handlung als >gut< das Anwenden dieses Kriteriums wire.
Aber es bedeutet, dass eine Handlung als eine Form zielgerichteten Tuns,
eines Tuns, in dem man auf etwas aus ist, nicht als ginzlich neutral verstan-
den werden kann, sondern dass ihre Sinnhaftigkeit im Auf-etwas-Aussein an
einer bestimmten Art der Erlduterbarkeit hingt. Wiederum analog zur Bedeu-
tung des Wortes >wahr« fiir die Logik kann man sagen: Dass Handlungen aufs
Gute aus sind, ist keine substanzielle Bestimmung des besonderen Inhalts al-
ler Handlungen (oder gar nur der »ethischen< oder >moralischen<), sondern es
ist eine Bestimmung absichtlich-zweckgerichteten Handelns als solchen, in
der in einem Wort (dem Wort »gut<) sein Witz eingefangen wird. So wie man
in einem Wort einfingt, was es denn bedeutet, urteilend und schlussfolgernd
(»wissenschaftlich« in Freges Sinn) zu denken, wenn man sagt, dass man in
ihm eben etwas als wahr darstellt, und dadurch keine tiefere substanzielle Be-
griindung des Denkens gibt (es gibt keine Wahrheitsdefinition), fingt man mit
dem Wort >gut< in einer Wendung ein, was es bedeutet, in diesem besonderen
Sinn absichtlich auf etwas aus zu sein, praktisch verniinftig zu sein.

4. Es lohnt sich, diesen Gedanken, dass der Bezug des Handelns aufs Gute kei-
ne inhaltliche Bestimmung aller Handlungen sei, sondern eine Erliuterung
der Art und Weise, in der wir Menschen als verniinftige Wesen zielgerichtet
handeln, etwas weiter zu verfolgen. Denn erstens ist er weniger leicht zu fas-
sen, als es in dieser ersten Niherung den Anschein hat, und zweitens wirft er
interessante Fragen iiber das Verhiltnis von Denken und Handeln, theoreti-
scher und praktischer Vernunftausiibung, folglich Logik und Ethik auf, die im
Weiteren fiir das Verhiltnis von Ethik und Asthetik richtungweisend sein kén-
nen. Man sieht dies, wenn man sich eine sehr naheliegende Deutung dessen
anschaut, was es denn iiberhaupt heiflen koénnte, dass wir in unserem Handeln
aufs Gute gerichtet sind, insofern wir eben verniinftig handelnde Wesen sind
und also unsere Handlungen zu rechtfertigen vermogen. Aufs Gute gerichtet
zu sein, kénnte man namlich behaupten, heifdt schlichtweg, dass man sich vor

20 | Anscombe, deren eigene Uberlegungen sich als Auseinandersetzung mit der aris-
totelischen Tradition verstehen lassen, hatin diesem Kontext den Begriff der »desirabi-
lity characterization« gepragt, durch den sie selbst den moralverdéachtigen Begriff des
Guten vermeiden mdchte. Vgl. G. E. M. Anscombe: Intention, §§ 37-39.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

dem Handeln tiberlegt, was in einer gegebenen Situation gut wire, und sich
von dieser Uberlegung zum Handeln fiithren lisst. Insofern nun das Gerich-
tetsein aufs Gute eng mit der Idee einer verniinftigen Handlung verkniipft
ist, konnte man nun weiter ausfithren, dass eben dieser Umstand, dass wir
unser Handeln aus einer Uberlegung heraus ausfiihren kénnen, also iiberlegt
handeln kénnen, Ausweis unserer Verniinftigkeit ist. Wir kénnen eben dari-
ber nachdenken, was wir in unserem Denken beabsichtigen sollten und was
nicht! Insofern natiirlich nicht jede Uberlegung, die wir anstellen, fiir unser
Handeln relevant ist oder uns in diesem Sinne zum Handeln fiithrt oder unser
Handeln anleitet (die Reichhaltigkeit der Ausdriicke, die wir fiir dieses Anlei-
ten zur Hand haben, kann man als Ausweis nehmen, dass man auf der rich-
tigen Fihrte ist), kénnen wir also zwischen solchen Uberlegungen, die diese
Rolle tibernehmen kénnen und also handlungsleitend oder >praktisch« sind,
und solchen Uberlegungen, fiir die das nicht gilt und die daher »rein theore-
tisch« sind, unterscheiden. Aristoteles selbst ist jemand, der eine solche Unter-
scheidung vorgenommen hat: Er unterscheidet zwischen theoretischen und
praktischen Syllogismen (Schliissen, Uberlegungen) und man kénnte also im
Sinne Aristoteles’ sagen, dass eine Mdoglichkeit, das Handeln des verniinfti-
gen Tiers zu verstehen, darin besteht, zu erkliren, was eine praktische Uber-
legung, ein praktischer Syllogismus ist.?!

Dieser Gedanke hat, wenn man ihn nicht iibermiflig eng versteht, eine
grofle Plausibilit, und es spricht einiges dafiir, ihn bei einer allgemeinen phi-
losophischen Erliuterung des Handlungsbegriffs weiter zu verfolgen.”? Im
Grunde wird durch ihn ausgedriickt, dass die Art und Weise, in der wir in
unserem Handeln Zwecke verfolgen, indem wir Mittel ergreifen, durch die lo-
gische Ordnung einer Uberlegung eingefangen werden kann, die uns darin
anleitet, diese Mittel zu ergreifen — und natiirlich hingt philosophisch alles da-
ran, wie sich diese logische Ordnung der Uberlegung beschreiben lisst. Es gibt
in der gegenwirtigen Diskussion ein sehr reichhaltiges Angebot an Deutungs-
moglichkeiten. Wir aber miissen uns an dieser Stelle die Frage stellen, was
dieser Gedanke der praktischen Uberlegung mit unserer Denkfigur des Aufs-
Gute-Gerichtetseins des Handelns macht. Denn als Erlduterung dieser Figur
haben wir ihn ja eingefiihrt. Und hier gibt es nun wiederum eine naheliegende
Auslegung, die aber in die Irre fithren muss, auch wenn es vielleicht das ist,
was wir zunichst selbstverstindlich gemeint haben, als wir sagten, man miis-

21 | Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch 6. Die Diskussion, was denn eigentlich
den Charakter einer praktischen Uberlegung ausmacht, hat seit Anscombe in der zeit-
genossischen Philosophie uniiberschaubare Ausmafle angenommen.

22 | Nicht ibermafig eng heilt zum Beispiel, dass man nicht behauptet, dass es eine
ausdriicklich bewusste Uberlegung »im Kopf«vor jeder einzelnen Handlung geben muss.
Es reicht, dass man eine solche Uberlegung anfiihren kdnnte, wenn man gefragt wiirde.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

155


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Fabian Bérchers

se iiberlegt handeln kénnen, um verniinftig handeln zu kénnen: die Deutung,
dass wir eben tiber das, was wir erstrebenswert oder gut finden, nachdenken,
um zu sehen, wie es sich erreichen lisst. Oder noch expliziter, weil die For-
mulierungen sich noch immer verschieden lesen lassen: die Deutung, dass es
eben ein Nachdenken iiber bestimmte Inhalte oder Themen (z.B. das, was hier
und jetzt das Gute ist) ist, das kraft dieser Inhalte handlungsleitend ist. Prak-
tische Uberlegungen sind nach dieser Deutung ein Sonderfall allen Denkens:
ein Denken tiber Praktisches, tiber das Gute.

Dass diese Auslegung nicht funktionieren kann, hat Elizabeth Anscombe

t:2> Wenn man Aristo-

in ihrem Buch »Intention« mit einem Witz ausgedriick
teles’ Idee eines praktischen Schlusses so auffasst, dass man ihn als einen Fall
des gewdhnlichen Nachdenkens, (»ordinary reasoning«)* auffasst, also eines
Nachdenkens, das die Wahrheit einer Konklusion ausweisen will, dann unter-
scheidet sich ein praktischer Schluss in seiner philosophischen Bedeutung nicht
von der genauso gut denkbaren Schlusssorte des Mince-pie-Schlusses. Mince-
Pie-Schliisse wiren Schliisse iiber Mince-pies (zum Beispiel dariiber, dass
sie Nierenfett enthalten), so wie praktische Schliisse nach dieser Konzeption
Schliisse tiber Praktisches sind. Beide wiren als Schlusssorten dann durch ihr
Themenfeld definiert. Natiirlich sind, wie Anscombe schalkhaft zugibt, prak-
tische Schliisse thematisch gewichtiger als solche tiber Mince-pies — aber als
Schluss funktionieren beide vollkommen gleich und verdienen im Sinne einer
philosophischen Erliuterung verschiedener Uberlegungen dieselbe Aufmerk-
sambkeit!

Anscombes Witz funktioniert als Witz, weil er uns — dadurch, dass wir es
natiirlich absurd finden, in so einem willkiirlich gewihlten Thema wie eng-
lischem Weihnachtsgebick ein eigenes Studiengebiet der Vernunftforschung
zu erblicken — den Unterschied zwischen der philosophischen Untersuchung
von Themen, iiber die man etwas schliefen kann, und der philosophischen
Untersuchung der Form des SchlieRens verdeutlicht. Im Bereich von Uber-
legungen dazu, was im Handeln anzustreben gut ist, in dem beide Untersu-
chungen philosophisch relevant sind (die Untersuchung, was man denn im
Handeln anstreben sollte, und die Untersuchung, was es denn heifit, etwas
im Handeln anzustreben, indem man es zum Ausgangspunkt seiner prakti-
schen Uberlegung macht), ist eine Verwechslung beider Fragen naheliegend.
Man konnte in unserem Sinne sagen, es handele sich um die Verwechslung
zweier Verstindnisse von Ethik: Ethik als inhaltliche moralphilosophische Be-
stimmung dessen, was man anstreben soll, und Ethik als Erlduterung dessen,
was Handeln als solches ausmacht. Anscombes Witz zeigt uns, dass es sich
dennoch um eine Verwechslung handelt.

23 | Vgl. G. E. M. Anscombe: Intention, § 33.
24 | Ebd., S. 58.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

Und doch kann man Anscombes Argument an dieser Stelle fiir zu schwach
halten. Was gezeigt wird, ist schlieRlich nur, dass man, wenn man versucht,
die praktische Uberlegung als eine Uberlegung {iber einen bestimmten Inhalt
zu verstehen, dadurch noch lingst nicht erkldrt hat, wie man eine praktische
Uberlegung als eine Uberlegung besonderer Art verstehen kann — das heifdt
man kann nicht verstehen, was Anscombe, ganz im Sinne unseres Vokabulars,
so ausdriickt: »There is a difference of form between reasoning leading to ac-
tion and reasoning for the truth of a conclusion.«** Aber vielleicht stimmt das
ja gar nicht. Vielleicht braucht man gar nicht die Idee einer formal verschie-
denen praktischen Uberlegung, um zu verstehen, inwiefern unser Handeln
vernunftgeleitet ist. Vielleicht reicht ja eine gewdhnliche >theoretische< Uber-
legung dafiir aus, sofern sie nur den richtigen Inhalt hat. Ist es denn nicht eine
vollkommen hinreichende Bestimmung einer absichtlichen Handlung, dass
wir eben dariiber nachdenken, was in einer bestimmten Situation zu tun ist
(weil es z.B. das zu tun Gute ist), und dies dann tatsichlich tun? Warum brau-
chen wir hierzu eine besondere Art des Uberlegens?

Man versteht den Biss von Anscombes Witz erst richtig, wenn man sich
klarmacht, dass diese Antwort nicht funktionieren kann. Sie kann es nicht,
weil nach ihr nicht erfasst wird, inwiefern denn zu tun, wovon man denkt, dass
es das Gute ist, eine Vernunftausiibung ist — inwiefern also entsprechend zu
handeln verniinftig und dies nicht zu tun unverniinftig ist. Dies ist vielleicht
nicht offensichtlich, weil man doch meint, dass es selbstverstindlich unverniinf-
tig ist, das nicht zu tun, wovon man denkt, dass man es tun sollte: Immer-
hin denkt man doch, dass man es tun sollte. Aber hier hat eine Verschiebung
der Frage stattgefunden — es sind nun zwei Sinne von >verniinftig« im Spiel.
Zum einen der Sinn, in dem >verntinftig« eben heifdt, dass dies zu tun das
Richtige oder Gute oder Verniinftige ist. Das ist das, was in der Uberlegung
herausgefunden wird, und insofern ich das fiir meinen Fall herausfinde, ist
es eben das fur mich Gute oder Vernuinftige. Genauso gut kénnte ich aber
zum Beispiel durch Uberlegung herausfinden, was fiir jemand anderen das
zu tun Gute ist. Fiir diesen Anderen wire es dann in diesem ersten Sinne ver-
niinftig, es zu tun. Wenn er es aber wirklich tut, wire diese Handlung — und
hier kommen wir nun zum zweiten Sinn von >verniinftige, der hier im Spiel ist
— immer noch nicht meine Vernunftausitbung, sondern eben seine, obgleich es
doch meine Uberlegung war, die zum Ergebnis hatte, was zu tun das Gute ist.
Um diesen zweiten Sinn von >verniinftig« im Sinne dessen, wann eine Hand-
lung eine Vernunftausiibung ist, muss es aber gehen, denn genau das sollte ja
die Idee einer praktischen Uberlegung erliutern: Eine Handlung sollte inso-
fern als eine Vernunftausiibung besonderer Art charakterisierbar sein, als sie
infolge oder im Zuge einer praktischen Uberlegung ausgefiihrt wurde. Die

25 | Ebd., S. 60.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

157


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Fabian Bérchers

Deutung einer praktischen Uberlegung als Uberlegung iiber praktische In-
halte kann das nicht leisten, weil sie tiberhaupt nicht erfasst, inwiefern diese
Inhalte nun in die Tat umgesetzt werden. Um das zu leisten, miisste die Ver-
niinftigkeit der Uberlegung die Verniinftigkeit der Handlung bestimmen. Das
heiflt, die Kriterien, die iiber die Verniinftigkeit einer Uberlegung entscheiden,
missten zugleich tiber die Verniinftigkeit einer Handlung entscheiden. Tat-
sichlich aber tun sie das nicht — denn durch diese Kriterien einer Uberlegung
in diesem »gewdhnlichen« Sinn, tiber den Anscombe sich lustig macht, ist
allein bestimmt, zu welchen Urteilen man auf der Grundlage anderer Urtei-
le kommen sollte, was also als wahr anzuerkennen man sich verpflichtet hat,
wenn man anderes als wahr anerkennt. Nirgendwo wird durch sie festgehal-
ten, dass man bei ganz bestimmten Wahrheiten, die man anerkennt, nun auch
kérperliche Handlungen zu folgen haben. Man mdéchte das sagen, weil dies
doch aus diesem bestimmten Inhalt zu folgen scheint. Aber das hat nichts mit
den Regeln des richtigen Uberlegens oder Schliefens zu tun — was hier pas-
siert, ist das Wechseln des Registers bei der Rede von Richtigkeit. Oder, auf
andere Weise verdeutlicht: Nach den Regeln der verniinftigen theoretischen
Uberlegung hat derjenige, den wir vielleicht willensschwach und in diesem
Sinne unverniinftig nennen wollen, der korrekt dariiber nachdenkt, was er tun
sollte und es dann aber doch nicht tut, alles richtig gemacht, denn die Regeln
der verniinftigen Uberlegung bestimmen ja allein, wann etwas ein korrektes
Denken ist. Das heifdt, wenn die Verniinftigkeit der theoretischen Uberlegung
die einzige Bestimmung von Verniinftigkeit wire, tiber die wir verfiigen, kénn-
ten wir diesen Willensschwachen schlichtweg nicht unverniinftig nennen.
Willensschwiche (als provisorischer Name fiir ein Phinomen) hitte nichts
mit Vernunft zu tun. Das aber heifdt eigentlich nichts anderes, als dass es fiir
die Verntinftigkeit einer Handlung egal wire, ob sie stattfindet wie gefordert
oder nicht — und das heifdt, fiir unsere Verniinftigkeit im Praktischen wire es
egal, wie unsere Praxis, also unser Handeln, aussieht; und das ist absurd. Eine
praktische Uberlegung, soll sie das leisten, wozu sie eingefithrt wurde — die
Verniinftigkeit unseres absichtlichen Handelns erldutern —, kann also nicht als
bloRe theoretische Uberlegung iiber Praktisches verstanden werden.?

Damit ist nun der Gedanke, der hinter Anscombes Witz steht, eingefangen:
Uberlegungen iiber Praktisches sind eben keine praktischen Uberlegungen,
keine praktischen Vernunftausiibungen — sie kénnen nicht unser Handeln
leiten, insofern sie unserem Handeln duflerlich sind. Eine echte praktische
Uberlegung, die als solche den verniinftigen Charakter einer Handlung be-
stimmt, miisste dagegen die korperliche Handlung umfassen: Sie miisste in
analoger Weise zu einer kérperlichen Handlung fiithren, wie eine theoretische

26 | Diese zugegebenermafen etwas knapp gehaltenen Ausfiihrungen sind eine Zu-
sammenfassung von Kapitel 3 meines Buchs Handeln, Miinster 2013.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

Uberlegung zu einem Urteil fithrt. Oder, in klassischem Vokabular: Ein prak-
tischer Schluss muss die Handlung selbst als Konklusion haben.”

Nun ist es alles andere als klar und entschieden, wie eine solche genu-
in praktische Uberlegung auszusehen hat. Anscombe selbst, die hier nur
Aristoteles auszulegen vorgibt, gibt lediglich Beispiele und Andeutungen. Fiir
unsere Zwecke, die wir ja die Rolle des Guten als Formbestimmung des Beab-
sichtigens grundsitzlich skizzieren wollen, reicht es aber zunichst, Folgendes
festzustellen: Wenn eine praktische Uberlegung durch den Begriff des Guten
bestimmt wird, dann nicht dadurch, dass sie das Gute zum Inhalt hat, sondern
so, dass diejenigen Inhalte, die Ausgangspunkt einer praktischen Uberlegung
sind, insofern als gut aufgefasst werden, als sie eben Ausgangspunkt unse-
rer praktischen Uberlegung sind. Oder nochmal anders, nimlich im Sinne
unserer Ausgangsiiberlegungen gewendet: Etwas in einem praktischen Sinne
als gut zu begreifen, heifit, dass es Ausgangspunkt oder Primisse einer prak-
tischen Uberlegung ist, dass es das ist, was erstrebt wird — ganz so, wie dass
etwas >theoretisch«als wahr akzeptiert wird, eben heifdt, dass es das ist, was wir
in einem Urteil akzeptieren und insofern zum Beispiel zum Ausgangspunkt
einer theoretischen Uberlegung nehmen kénnen.?® Als gut akzeptieren, so
vage diese Idee fiir diese Zwecke bleiben muss, ist Formbestimmung dessen,
was es bedeutet, durch Uberlegung von Zielen zu Handlungen zu kommen.
So treffen sich unsere Uberlegungen zu Frege und die Pointe von Anscombes
Witz.

5. Diese Uberlegungen zum Charakter der praktischen Uberlegung und damit
der Rolle des Begriffs des Guten fiir die Erlduterung des Handelns werfen nun
ein interessantes Licht auf das Verhdltnis von theoretischer und praktischer
Vernunftausiibung (das heifdt in unserem Sinne: der Sphire der Logik und der
Sphire der Ethik):

Das Erste, was man festhalten muss, ist, dass beide Sphiren nicht identisch
sind. Weder wird in beiden die Vernunft so ausgelibt, dass in einem identi-
schen Sinn iiber das Wahre und das Gute nachgedacht wird. Der Witz unse-
rer Uberlegungen zu Frege war, dass im Denken in einem grundsitzlichen

27 | Diese Auffassung wird haufig Aristoteles selbst zugeschrieben. Dies geschieht
meist auf der Grundlage von Ausfiihrungen in seiner Schrift »Uber die Bewegung der
Tiere«.

28 | Wenn ich urteile: »Die Wand ist gelb«, dann erkenne ich diesen Gedanken damit
als wahr an (ohne dass ich urteilen muss: »Es ist wahr, dass die Wand gelb ist«) - wenn
ich mir zum Ziel setze, die Wand gelb zu streichen (und mir die entsprechenden Mittel
zurechtlege und ergreife), dann erkenne ich damit an, dass es gut wére, wenn diese
Wand gelb wére (ohne dass das Gute herzustellen der eigentliche Zweck meines Han-
delns wére).

14.02.2026, 09:50:50. Op:

159


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

160

Fabian Bérchers

Sinn tiberhaupt nicht tiber das Wahre nachgedacht wird, sondern schlicht tiber
Sachverhalte, die, insofern tiber sie nachgedacht wird, als wahr hingestellt wer-
den, und der Witz unserer Uberlegungen zu Anscombe war, dass wir in den
verniinftigen Uberlegungen, die unser Handeln anleiten, nicht schlichtweg
iiber das Gute im Sinne eines Inhalts nachdenken, sondern dartiber, wie etwas
erreicht werden kann, das insofern als gut angenommen wird. Letzteres zeigt
zweitens, dass praktisches Denken nicht einfach ein Sonderfall des theoreti-
schen Denkens ist. Ethik (in unserem Sinn) ist also nicht auf Logik reduzier-
bar. Drittens erscheint es zumindest nicht sehr naheliegend, dass andersher-
um das theoretische Denken auf die praktische Vernunftausiibung reduziert
werden kann. Dazu miisste man ausfithrlich argumentieren, was hier nicht
geschehen ist, aber es ist zumindest nicht naheliegend zu glauben, dass die
Art und Weise, wie wir im Denken etwas als wahr akzeptieren, nur eine spe-
zielle Variante dessen ist, dass wir in unserem Handeln bewusst auf ein Ziel
gerichtet sind, das wir als erstrebenswert betrachten.?” Die Sache ist allerdings
kompliziert: Theoretische Uberlegungen haben durchaus ihren Platz in unse-
rem Handeln. Wir iiberlegen zum Beispiel theoretisch, wenn wir (um einen
klaren Fall zu wihlen) eine Rechnung anstellen, deren Ergebnis wir wissen
miissen, um ein Haus bauen zu kénnen. Das Rechnen ist in diesem Sinne Teil
des Hausbauens (nicht weniger als das Beschaffen des Baumaterials). Aber wie
wir die Rechnung vollziehen miissen, was wir aus was ableiten konnen, das
wird uns nicht durch die teleologische Form einer praktischen Uberlegung
vorgegeben. Wir kénnen z.B. sagen: Wenn wir diese theoretische Uberlegung,
die wir gerade austiiben (z.B. eine Berechnung), zu Ende bringen wollen (was
wir wollen, um dieses und jenes Ziel zu erreichen), dann miissen wir folgende
Schritte unternehmen und jene Konklusion akzeptieren. Wenn wir diese Be-
schreibung geben, haben wir die theoretische Uberlegung als Teil einer Hand-
lung durch die Logik einer praktischen Uberlegung beschrieben. Aber dass
wir gerade diese Konklusion akzeptieren miissen und dass dies nicht zu tun
uns nicht offen steht, wenn wir entsprechende Primissen akzeptiert haben,
das folgt weder daraus, dass diese praktische Perspektive auf die theoretische
Uberlegung eingenommen werden kann, noch leitet es sich aus dieser Pers-
pektive ab.*°

Wir konnen also sagen, dass Denken und Handeln (und in der Folge Lo-
gik und Ethik) zwei formal verschiedene, nicht aufeinander reduzierbare Aus-
ibungsweisen der menschlichen Vernunft sind, deren Eigenart man jeweils

29 | Das heifit nicht, dass man im Umfeld pragmatistischer Theorien eine solche Re-
duktion nicht fir erstrebenswert halten kdnnte.

30 | Oderinanderen Worten: Der praktische Syllogismus kann nicht den theoretischen
Syllogismus ersetzen - selbst wenn man dieselbe Uberlegung einmal durch einen theo-
retischen und einmal durch einen praktischen Syllogismus beschreiben kann.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

durch den Verweis auf ein eigenstindiges normatives Vokabular (das Wahre
und das Gute) erldutern kann und die eigene Formcharakteristika wie z.B.
Schlussregeln (wenn es denn solche im Praktischen gibt) enthalten. Wollte
man zu einem etwas anderen Vokabular greifen, als wir das bislang getan
haben, kénnte man in diesem Sinne auch sagen, dass Denken und Handeln
einander gegeniiber autonom sind. Doch zugleich haben wir gerade schon bei
der Feststellung des dritten Punktes (Nichtreduzierbarkeit des Denkens aufs
Handeln) bemerkt, dass man die Verschiedenheit von Denken und Handeln
auch nicht tiberzeichnen sollte. So haben wir schon gesehen, dass nichts uns
daran hindert, ein Tun, das wir als eine theoretische Uberlegung auffassen
koénnen, zugleich als Handlung oder Teil einer Handlung und damit als prakti-
sche Vernunftausiibung zu beschreiben. Rechnen ist ein Beispiel, Deduzieren,
wer der Morder war, ein anderes — aber tatsichlich gibt es guten Grund an-
zunehmen, dass jede beliebige theoretische Uberlegung einen Platz in unse-
rer Lebensfithrung hat und in diesem Sinne als Handlung und auf ein Gut
gerichtet betrachtet werden kann (und sei es nur das des Zeitvertreibs). Man
kann sich schwer vorstellen, wie wir als kérperliche, endliche Wesen etwas
Verniinftiges tun konnen, das aus dem Gewebe unserer absichtlichen Hand-
lungen ginzlich herausfillt. Wie stark man aber diesen Punkt philosophisch
auch machen will, wir kénnen als vierte Einsicht in das Verhiltnis von Denken
und Handeln festhalten, dass man das theoretische Handeln auch als Handeln
auffassen kann — aber wenn man das tut, dann betrachtet man dieses Tun for-
mal anders, als wenn man es als (theoretisches) Denken betrachten wiirde. Man
betrachtet die Aktivitit dann, wie jedes Handeln, als eine, die darauf ausgerich-
tet ist, ein Gut zu erreichen. Insofern die Aktivitit ein Denken ist, ist das zu
erreichende Gutim ersten Schritt, etwas Bestimmtes zu wissen (das man dann
in weiteren Schritten fiir etwas Weiteres gebrauchen kann). Und das heifdt na-
turlich wiederum, die Wahrheit tiber etwas herauszufinden. Aber die Wahrheit
iiber etwas Bestimmtes herauszufinden, ist in diesem Fall nicht die formale
Charakterisierung der Aktivitit (dann wiirden wir sie als Denken betrachten),
sondern die inhaltliche Bestimmung von einer Handlungsweise unter vielen,
der Handlungsweise nimlich, die man theoretische Uberlegung nennt. Oder
wiederum anders gesagt: Wenn man Denken als Handeln begreift, wird seine
formale Charakterisierung als Denken inhaltliche Charakterisierung einer
bestimmten Handlung: Das Wahre kann ein Gut unter anderen sein. Ein Den-
ken als ein Handeln zu betrachten, geht notwendig mit einem Gestaltwechsel
(oder eben: Formwandel) des Betrachteten einher.

Dieser letzte Punkt lisst sich fiinfiens allerdings genauso gut auch umkeh-
ren. Denn wihrend wir oben mit Anscombe zwar argumentiert haben, dass
ein Nachdenken iiber Praktisches nicht schon eine praktische Uberlegung sein
kann, die uns in unserem Handeln anleitet und es dadurch zu einem verniinf-
tigen macht, so bedeutet das doch nicht, dass ein solches theoretisches Nach-

14.02.2026, 09:50:50. Op:

161


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

162

Fabian Bérchers

denken tiber Praktisches nicht méglich ist. Natiirlich ist es das! Es ist eben nur
nicht handlungsleitend. Oder in Anlehnung an die Formulierung von vorhin:
Das Gute kann Gegenstand des Denkens sein, es kann eine Wahrheit unter
anderen sein, die festzustellen man im Denken bemiiht ist. Wiederum gibt es
gute Griinde anzunehmen, dass man praktisches Handeln gar nicht ohne die-
se Moglichkeit verstehen konnte: Oben haben wir die Idee einer absichtlichen
Handlung so eingefiihrt, dass man etwas zu ihrer Rechtfertigung, etwas, das
fur sie spricht, anfuhren kénnen muss. Rechtfertigen ist nicht handeln, es fillt
in den Bereich der theoretischen Vernunft.

Zusammengenommen kénnen wir nach diesen fiinf Punkten also sagen:
Denken und Handeln sind nicht aufeinander reduzierbar, aber sie sind auch
nicht unabhingig voneinander, was sich darin zeigt, dass sie einander wech-
selseitig Form und Inhalt sein kénnen oder wahrscheinlich sogar sein kénnen
miissen.

6. Damit nun haben wir endlich alles an der Hand, was wir brauchen, um zum
isthetischen Handeln® zu kommen. Was also kann es heilen, dass der Be-
reich des Asthetischen geradeso durch das Schéne seine Ausrichtung erfihrt,
wie der der Logik durch das Wahre und der der Ethik durch das Gute? Die Lin-
ge der Ausfiihrungen zuvor macht es nun moglich, eher knapp vorzugehen.
Zunichst muss man sich zwei Einwidnden zuwenden, mit denen man sehr
schnell konfrontiert ist, wenn man die Kunst (oder den Bereich des Astheti-
schen im Allgemeinen) durch den Begriff des Schénen zu erfassen sucht. De-
ren erster sagt, dass eine solche Idee hoffnungslos veraltet ist: Frither vielleicht
war einmal das Schone der Leitgedanke der Kunst (aber sind nicht schon die
antiken Trag6dien schrecklich?), heute aber kann man sich kaum Fernerlie-
gendes vorstellen. Design und Kitsch streben vielleicht noch nach dem Scho-
nen, sicherlich aber nicht die aktuelle Kunst! Blof} schon zu sein ist heutzutage
eher eine dsthetische Verdammnis als eine Wertschitzung, geschweige denn
eine Wesensbeschreibung. Der zweite Einwand ist etwas expliziter philoso-
phisch — aber unter Philosophen wiederum nicht weniger verbreitet und mit

31 | Wenn im Folgenden von »&sthetischen Handlungen« gesprochen wird, so soll das
zundchstso verschiedene Dinge meinen wie das Auffiihren eines Musikstiick, das Malen
eines Bildes, das Vollziehen einer Performance oder das Mitwirken an einem Happening
- d.h. Handlungen, die eine asthetisch relevante Beschreibung erfahren kdnnen (was
nicht weniger vage ist als die gerade gegebene unvollsténdige Liste). Dass diese Fal-
le sehr unterschiedlich sind und dass diese Verschiedenheit keineswegs irrelevant ist,
wird im Folgenden noch (wenn auch nur anrisshaft) reflektiert. Fiir einige beispielhafte
Analysen von kiinstlerischen Handlungen in diesem Sinn vgl. insbesondere die ersten
drei Aufsdtze in: Karin Gludovatz/Michael Liithy/Bernhard Schieder/Dorothea v. Han-
telmann (Hg.): Kunsthandeln, Ziirich 2010.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

dem ersten verwandt. Nach diesem zweiten Einwand ist die Idee einer ein-
heitlichen Charakterisierung der Kunst generell verfehlt und wird dem tat-
sachlichen Vokabular, der tatsichlichen Reichhaltigkeit unserer dsthetischen
Wertschitzung nicht gerecht. Es mag Kunst geben, die schon ist (wenn auch
nicht mehr so sehr viel), aber sie ist auch anregend, verstérend, verunsichernd,
wahrnehmungstransformierend und vieles mehr.’” Die Idee, dies alles unter
dem Deckmantel des Schénen zu fassen, kann hochstens ein philosophischer
Trick sein, schlimmstenfalls aber ist sie 4sthetisch repressiv.

Beide Einwinde haben selbstverstindlich als Zustandsbeschreibungen
der zeitgendssischen isthetischen Praktiken recht (auf den zweiten Einwand
miissen wir in einer abgewandelten Form allerdings ganz am Ende des Textes
noch einmal zuriickkommen). Als philosophische Einwinde gegen die hier
vorgebrachte Idee kénnen wir ihnen mit mehr Skepsis begegnen (und zwar
unabhingig davon, ob wir diese Idee am Ende schlucken wollen oder nicht),
denn sie erinnern stark an die analogen Einwinde, die gegen das Gute als
Erlduterung des absichtlichen Handelns erhoben werden. Im Fall des Guten
haben wir auf die Unterscheidung einer inhaltlichen Interpretation des Aufs-
Gute-gerichtet-Seins (wir wollen immer etwas erreichen, wovon wir glauben,
dass es eine ganz bestimmte allgemeine Figenschaft hat) und einer formalen
Interpretation unterschieden (wenn wir auf etwas im Handeln gerichtet sind,
dann auf eine selbstbewusste Weise).

Eine dhnliche Unterscheidung kann man nun auch fiir den Bereich des
»Schonenc treffen. In Bezug auf dsthetische Handlungen etwa kann man die
folgende inhaltliche Deutung des Schénseins geben: Eine dsthetische Hand-
lung muss charakteristischerweise eine ganz bestimmte Eigenschaft aufwei-
sen (z.B. als schéne Bewegung) oder auf das Erschaffen einer ganz bestimm-
ten Eigenschaft aus sein (z.B. als kiinstlerischer Schaffensakt): namlich
Schonheit. Diese Eigenschaft miisste (interessanterweise) allen kiinstlerischen
Handlungen als Eigenschaft oder Ziel zukommen, sie wire sozusagen die
oberste Sortierschublade, in die sich Kunst einordnen lisst, dasjenige, was,

32 | DerVerweis auf die Vielfalt der Kunst ist Teil der Griindungsbewegung der analyti-
schen Asthetik in den 50er Jahren. Vgl. hier z.B. Paul Ziff: »The Task of Defining a Work
of Art«, in: The Philosophical Review 62/1 (1953); Weitz, Morris: »The Role of Theory
in Aestheticse, in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 15/1 (1956); Kennick,
William E.: »Does Traditional Aesthetics Rest on a Mistake?«, in: Mind 67 (1958). Diese
Bewegung hat sich zum Teil durch dieselben Uberlegungen Wittgensteins beeinflussen
lassen, auf die im Folgenden Bezug genommen wird. Schon daran sieht man, dass alles
von einem richtigen Verstandnis des Einwandes abhéngt. In der deutschen Diskussion
wird eine Abkehr vom Begriff des Schonen hdufig mit Adorno in Verbindung gebracht.
Adornos Einwand scheint mir aber noch in eine andere Richtung zu gehen. Dazu mehr
am Ende des Textes.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

163


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Fabian Bérchers

bei aller Diversitit der Kunstgattungen (oder gar: von dsthetischen Phinome-
nen), jedem kiinstlerischen Gegenstand, jedem kiinstlerischen Ereignis, jeder
kiinstlerischen Handlung zuzuschreiben ist, was sie alle gemeinsam haben. Es
ist verstandlich, dass diese Suche nach einer Eigenschaft, die alle Kunst eint,
wenig vielversprechend erscheint, und es scheint mir genau eine Idee wie die-
se zu sein, gegen die sich unter anderen Ludwig Wittgenstein in seinen Cam-
bridger Vorlesungen gewandt hat, wenn er sich laut Moore gegen ein bestimm-
tes vereinheitlichendes Verstindnis des Wortes >schén< ausgesprochen hat.*
Wittgensteins Uberlegungen kénnen uns zugleich auch erste Anregungen
dafiir geben, wie man dagegen ein formales Verstindnis des Wortes >schén«
(das natiirlich in der Fluchtlinie unserer Uberlegungen liegt) ins Auge fassen
kann: Er merkt an, dass wir das Wort »schonc« fiir die Charakterisierung und
Erlduterung von Kunstwerken oder kiinstlerischen Auffithrungen nur sehr
selten gebrauchen.** Stattdessen werden wir, wenn wir uns mit dem istheti-
schen Charakter von etwas auseinandersetzen, eher sagen, dass etwas richtig
(»right«) oder nicht richtig ist — oder wir kénnen auch sagen, dass etwas >stim-
mig« oder >unstimmig« ist. Diese Bemerkungen werden wir unterstreichen,
meint Wittgenstein, indem wir verdeutlichen, wie zum Beispiel ein Gegen-
stand oder eine Auffithrung weniger richtig (oder stimmig oder treffend) oder
richtiger wire. Das wiederum werden wir tun, indem wir zum Beispiel eine
Musikpassage (Wittgenstein scheint in seinen Beispielen zumeist an Musik
und Musikinterpretationen zu denken) in anderer Betonung spielen oder eine
andere Passage zum Vergleich heranziehen oder sie mit einem anderen Werk,
einer anderen Auffithrung kontrastieren. Kurz: Die Bedeutung von >richtig<
oder >stimmig« wird nicht durch das Aufzihlen bestimmter Eigenschaften

33 | Vgl. George Edward Moore: »Wittgenstein’s Lectures in 1930-33 lll«, in: Mind
64/252 (1955), S. 1-27. Laut Moore hat sich Wittgenstein insbesondere dagegen ver-
wahrt, dass z.B. ein bestimmtes Farbarrangement Symptom fiir eine dahinterstehende
allgemeine Eigenschaft der Schonheit sei. Aber der Punkt ist sicherlich allgemein ge-
meint: Die Idee, dass dsthetische Gegenstédnde neben ihren Eigenschaften auch noch
die dariiber hinausgehende Idee der Schonheit aufweisen, um dsthetische Gegenstan-
de zu sein, ist das, was Wittgenstein zuriickweist. Dies ist die Idee einer inhaltlichen
Auslegung der Schénheit. (Eine weitere Uberlieferung derselben Vorlesung findet sich
in: Alice Ambrose (Hg.), Wittgenstein’s Lectures, Cambridge 1932-1935, Oxford 1979,
Part1.)

34 | Ein entsprechender Einwand wird auch (unter anderem in der Tradition Wittgen-
steins) gegen die Bedeutung des Wortes »gut« fiir ethische Uberlegungen erhoben. So
zum Beispiel derzeit (unter Rickgriff auf Stanley Cavell, J. L. Austin und Iris Murdoch)
von Sandra Laugier; vgl. dies.: »Importance of Importances, in: Kathrin Thiele/Katrin
Triistedt (Hg.), Happy Days, Miinchen 2010). Was wir im Folgenden zur Differenzierung
der Verwendung von»schdn«sagen, giltin dhnlicher Weise fiir diese Diskussion.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

erldutert, sondern dadurch, dass bestimmte Eigenschaften in ein Verhiltnis
zu anderen Eigenschaften oder Eigenschaften anderer Dinge gestellt werden.
In diesem Verhiltnis erst zeigt sich die Stimmigkeit oder Unstimmigkeit, an
welcher sich dsthetische Charakteristika festmachen lassen sollen. Asthetische
Charakterisierungen lassen sich also dadurch geben und erldutern, dass man
die dsthetischen Gegenstinde in eine Art tibersichtliche Darstellung mit an-
deren Gegenstinden oder anderen Teilen ihrer selbst oder anderen Interpre-
tationen etc. bringt.® Aus dieser iibersichtlichen Darstellung oder Gegeniiber-
stellung selbst muss der dsthetische Charakter, auf den es in der Darstellung
ankommt, hervorgehen, dhnlich, so meint Wittgenstein, wie man einen ma-
thematischen Beweis durch eine tibersichtliche Darstellung eines mathemati-
schen Zusammenhangs zum Beispiel in einem Diagramm oder einer Tabelle
geben kann. Den Einzelelementen dieser Darstellung sieht man die dstheti-
sche Charakteristik nicht direkt an, sie springt einem durch entsprechende
Zusammenhinge ins Auge. Tut sie es nicht, kann man nicht durch das Auf-
zihlen einzelner Eigenschaften (oder deren Summe) dafiir sorgen, dass sie es
tut (hier sieht Wittgenstein das Ende eines édsthetischen Streits gegeben). Keine
Summe von Einzeleigenschaften ist identisch mit einer dsthetischen Charak-
terisierung.

Wenn Wittgenstein also zuriickweist, dass man den isthetischen Charak-
ter von etwas dadurch bestimmen kann, dass man ihm die Eigenschaft der
Schoénheit zuweist, dann bestreitet er eigentlich, dass der dsthetische Charak-
ter Giberhaupt auf der Ebene des Zuschreibens von Eigenschaften, sei es nun
eine >allgemeine« oder >abstrakte« Eigenschaft wie die Schonheit oder eine
beliebige Menge konkreterer Eigenschaften (man kann hier vielleicht an die
Elemente einer Regelisthetik denken), eingefangen werden kann. Der Verweis
auf die >Richtigkeit< oder >Stimmigkeit« in einer tibersichtlichen Darstellung ist
nicht der Verweis auf eine Eigenschaft dieser Art, und in diesem Sinne ist die
Stimmigkeit, von der hier gesprochen wird, keine weitere Eigenschaft, sondern
eine Charakterisierung von Eigenschaften in ihrem Zusammenhang. Entspre-
chend ist durch die Charakterisierung als >richtig< oder >stimmig« nichts Kon-
kretes und auch nichts Abstraktes iber ein Kunstwerk, eine Auffithrung etc.
gesagt. Etwas Konkretes oder Abstraktes sagt man, indem man tatsichliche
Eigenschaften heranzieht und beschreibt und in eine iibersichtliche Darstel-
lung bringt. Die Charakterisierung als >richtig« etc. (welche Vokabel man auch
immer hier heranziehen will) zeigt nur, dass diese Eigenschaften in ihrem
Zusammenhang als in einer bestimmten Hinsicht gelungen oder nicht gelungen
angesehen werden kénnen. Und auch damit ist noch nichts Weitergehendes

35 | Zum Begriff der »libersichtlichen Darstellung« und ihrer Rolle auch fiir Wittgen-
steins philosophisches Vorgehen vgl. in den Philosophischen Untersuchungen § 122
und die umliegenden Paragraphen.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

166

Fabian Bérchers

gesagt, denn man kann sofort zuriickfragen: »In welcher Hinsicht gelungen,
inwiefern stimmig?« — denn Eigenschaften konnen ja in sehr verschiedener
Hinsicht passend, stimmig oder richtig sein (logisch widerspruchsfrei ist eine
andere Art von Stimmigkeit, die hier nicht gemeint ist). Die Antwort kann hier
nur sein: die Art von Stimmigkeit, die man durch diese bestimmte Art der
Gegentiberstellung erkennen kann (wenn vielleicht auch nicht muss). Oder
eben, um ein Wort zu haben, das aber nichts weiter erklirt: dsthetische Stim-
migkeit. Was dsthetische Stimmigkeit ist, dazu gibt es nichts Allgemeines zu
sagen (wenn man wahrscheinlich auch sehr viel Konkretes zu verschiedenen
Bereichen dessen, was wir derzeit Kunst nennen, sagen kann und noch mehr
und noch Bestimmteres zu einzelnen Werken), aber man kann ein Wort ver-
wenden, um den Bereich dessen, in dem wir von dieser Art von Stimmigkeit zu
sprechen gewillt sind, in seiner Einheit zu benennen — und das ist, traditionell,
>Schénheite. 3

7. Mit diesem sehr vorldufigen Verstindnis von >Schonheit< als Formcharak-
teristik eines Bereichs von Stimmigkeit haben die beiden Einwinde, die wir
oben gegen Freges Gedanken erhoben haben, niamlich, dass die Charakterisie-
rung der Asthetik durch das Schéne zu einheitlich und zu eng gefasst ist, zu-
mindest auf den ersten Blick an Dringlichkeit verloren. Denn weder legt man
sich dadurch darauf fest, dass es eine Eigenschaft gibt, die alle dsthetischen
Phinomene zu fassen vermag, noch muss der Bereich der >Schonheit< not-
wendig harmonistisch oder sonstwie harmlos altbacken verstanden werden.
Schonheit in diesem Sinne soll zunichst alle Phinomene isthetischer >Rich-
tigkeit< fassen, und das kann, je nach dem Stand unserer isthetischen Lebens-
form, allerlei Reibungen, Schockmomente, Verstérendes, im alltdglichen Sinn
Hissliches und so weiter enthalten (allerdings mag es hier eine Grenze geben
— darauf kommen wir ganz am Ende des Textes zuriick).

Gehen wir also weiter und fragen wir uns, was eine solche formale Cha-
rakterisierung, wenn sie denn gegeben werden kann, fiir das Verstindnis &s-
thetischen Handelns bedeuten wiirde. Bislang haben wir von der Schonheit
als der Einheit dsthetischer Charakterisierungen gesprochen — und das, vage
wie diese Redeweise ist, scheint zunichst einmal die Frage zu betreffen, wie
man Kunst oder allgemeiner dsthetische Phinomene erkennen oder beschreiben
kann, und zwar unabhingig davon, um was fiir dsthetische Gegenstinde es

36 | Wenn Adorno in der Asthetischen Theorie (vgl. S. 85) sinngemaR schreibt, das
Schone musse aus der Kunst um des Schénen willen ausgeschlossen werden, da das
Schéne heutzutage nicht mehr schén sei, so kbnnte man diesen Gedanken in unserem
Sinn also seiner eigentlichen dialektischen Intention entwinden, indem man sagt, dass
das in einem formalen Sinn Schone in der Kunst einem gewissen inhaltlichen Versténd-
nis von Schénheit nicht mehr entspricht.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

sich handelt. Vom Handeln war also bislang noch gar nicht die Rede, aber man
kann in diesem Sinne schnell erkliren, dass also kiinstlerische Handlungen,
wenn es denn solche gibt, solche sind, die ebenfalls in den Bereich der »Schén-
heit« fallen. Allein, mit dieser Charakterisierung ist sehr wenig gesagt, denn
natiirlich kann man sich sehr viele sehr verschiedene Weisen denken, in denen
Handlungen in den Bereich des Asthetischen fallen: das Schaffen einer Skulp-
tur, das Auffithren eines Theaterstiicks oder eines Musikstiickes, das Durch-
fithren einer Performance oder das Durchschreiten einer Installation sind nur
vier Elemente auf einer nicht absehbar langen Liste. Nichts kann einem daran
liegen, sie alle auf die gleiche Weise zu beschreiben. Aber unter Voraussetzung
unseres bisherigen Argumentationsgangs kann man zumindest eine allge-
meine Frage wie diese stellen: Wie kann man &sthetische Handlungen so be-
schreiben, dass sie sowohl der Charakterisierung absichtlichen Handelns, die
wir hier gegeben haben, geniigen wie auch der Charakterisierung sthetischer
Phinomene? Wie kann eine Handlung zugleich absichtliche Handlung und
also auf ein Gut gerichtet und isthetisch sein?

Eine einfache Antwort auf diese Frage wire: Kiinstlerische Handlungen
sind solche, die es beabsichtigen, die entsprechenden &isthetischen Charakte-
ristika aufzuweisen, die also ihren dsthetischen Charakter zum Ziel haben.
Man handelt so-und-so, um auf eine je konkrete Weise isthetisch interessant,
spannend usw. zu sein (man spielt zum Beispiel ein Musikstiick so, dass man
seinen Charakter auf eine bestimmte Weise zum Ausdruck bringt). Oder auch:
Das Schoéne (in diesem Sinne) ist das Gut der jeweiligen Handlung! Gegen eine
solche einfache Antwort scheint allerdings zugleich sehr viel zu sprechen:
Der allgemeinste Einwand ist, dass »Schonheitc, wenn iiberhaupt, Vollzugs-
charakter einer Handlung ist und nicht deren Ergebnis. Man macht etwas auf
eine schine (interessante, verstérende etc.) Weise, und nicht etwas, um Schén-
heit herzustellen. Andersherum kann man argumentieren, dass es fiir viele
Kunst, wenn es um die konkreten Giiter geht, die mit ihr erreicht werden sol-
len, genauso richtig oder vielleicht sogar treffender ist, zu sagen, dass sie dem
Kiinstler Anerkennung, Ruhm und Auskommen verschaffen soll und dass
vielleicht die Schonheit der Handlung in diesem Sinne nur Mittel zum Zweck
ist. Schonheit als Ziel einer Handlung kann einem naiv erscheinen. Drittens
und wiederum aus einer anderen Richtung kann man einwenden, dass eine
isthetisch wirklich wertvolle Handlung gerade eine solche ist, in der gar kein
besonderer Zweck erfiillt werden soll, sondern die aus dem alltiglichen Ver-
folgen von Interessen irgendwie herausfillt, keinem speziellen Interesse dient.
Diesen letzten Punkt kann man in einer bestimmten Deutung vielleicht auch
so wenden, dass isthetische Handlungen gar nicht die Form der Zweckmi-
Rigkeit aufweisen, gar nicht teleologisch verfasst sind, sondern vielleicht eine
ganz andere Struktur aufweisen, z.B. vielleicht rein expressiv sind, wie man
es vielleicht auch von ekstatischen Ritualen sagen kann oder von so seltsamen

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

168

Fabian Bérchers

wie vertrauten Wuthandlungen wie dem Zerkratzen des Fotos einer verhassten
Person.”

Einige oder sogar alle dieser Einwinde (und einige mehr) werden gelegent-
lich unter dem Stichwort der dsthetischen Differenz diskutiert, das heifit als
Beleg fiir die These, dass sich dsthetisches Tun nicht nach denselben Kriterien
bemessen ldsst wie nicht-dsthetisches, sondern in einer wesentlichen Hinsicht
anders ist. Das sollte jedoch nicht dariiber hinwegtduschen, dass es sich um
sehr verschiedene Einwinde handelt, die keineswegs eine einheitliche Behand-
lung verlangen. Der Punkt zum Beispiel, dass das Schone Art und Weise und
nicht Ziel des Handelns ist, scheint sich zwar mit dem letzten Punkt, dass
kiinstlerische Handlungen vielleicht gar nicht zielgerichtet sind, zu vertragen,
fordert diesen aber nicht ein, denn natiirlich kénnten schéne Handlungen im-
mer noch andere Ziele haben als das Schéne. Sie kénnten zum Beispiel die
Arten von Zielen haben, die im zweiten (schonheitsskeptischen) Punkt the-
matisiert sind (Ruhm, Ehre, Reichtum), so dass diese beiden Punkte ebenfalls
vertraglich sind, wihrend der zweite und dritte Punkt untereinander unver-
traglich wiren. Kurz: Es gibe hier ein breites Feld von philosophischen Unter-
suchungen, das noch breiter wird, wenn man zulisst, wie man sollte, dass
isthetische Handlungen ganz vielfiltiger Natur sein kénnen und sich daher
in Bezug auf die erhobenen Einwinde ganz unterschiedlich verhalten kénnen
(manche isthetischen Handlungen sind vielleicht tatsdchlich nicht mit der
Idee der Zielgerichtetheit zu fassen, andere dagegen vielleicht schon). Unsere
Uberlegungen zum formalen Charakter des Schénen lassen aber doch folgen-
de prinzipielle Uberlegung zu: Wenn es stimmt, dass Schénheit keine konkre-
te Eigenschaft benennt, sondern eine bestimmte Art und Weise, Eigenschaften
in ihrem Zusammenhang zu erfassen, dann kann >Schénheit« auch nicht die
Rolle eines konkreten Handlungsziels spielen. Was in einer Handlung ange-
strebt werden kann, sind aber sicherlich so spezielle Dinge wie eine Bewegung
der und der Art in diesem und jenem Kontext durchzufiihren: Eine Farbe dieses
Farbtons in dieser bestimmten Technik auf die Leinwand bringen, einen Satz
mit dieser Betonung und Rhythmik sprechen, einen Raum auf diese und jene
Weise durchschreiten usw. Zumindest fiir die meisten Fille dsthetischen Han-
delns scheint es einleuchtend, dass wir es unter einer Beschreibung dieser Art
mit absichtlichen Handlungen zu tun haben und mindestens in einer Vielzahl

37 | Das Beispiel von rituellen Handlungen bringt Hans Joas mit Verweis auf Durkheim
in seiner Attacke auf eine rein teleologische Auffassung des Handelns in Die Kreativitat
des Handelns, Frankfurt a.M. 1996, S. 192-194). Die expressive Wuthandlung dient
Rosalind Hursthouse als Beispiel fiir das Phdnomen, das sie »arationale Handlungen«
nennt (»Arational Actionse, in: The Journal of Philosophy 88/2 [1991]).

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

von Fillen* scheint es weiterhin unproblematisch zu sein, diese Handlungen
wiederum als Teilhandlungen von gréfleren Handlungen zu verstehen, denen
man Beschreibungen geben kann wie >ein Bild malens, »ein Theaterstiick auf-
fuhrens, »eine Performance durchfiihren«. In diesem Sinne kann man also is-
thetische Handlungen problemlos als absichtliche Handlungen beschreiben,
und insofern dieses bestimmte Handlungsziel jeweils dsthetisch gefordert ist,
kann man auch sagen, dass das Gut meiner Handlung, das, was ich in meiner
Handlung erreichen will, etwas mit dsthetischem Wert, etwas Asthetisches,
Schénes ist. Aber: Ahnlich wie wir oben gesagt haben, dass man zwar auch das
schlussfolgernde Denken als Handeln beschreiben kann, ohne dass aus Uber-
legungen der Zweckmifligkeit ableitbar wire, was man zu denken hat (das er-
gibt sich vielmehr aus den Regeln des Schlussfolgerns), so konnen wir auch
hier das dsthetische Handeln als zweckmifliges Handeln beschreiben, ohne
dass aus den Regeln der ZweckmiRigkeit schon folgen wiirde, wie eine Hand-
lung beschaffen sein muss, um als dsthetische zu gelten. Man kann vielmehr
eine Handlung und ihre Teilhandlungen gianzlich als teleologisch verniinftig
beschreiben (etwa das Durchlaufen einer Performance), ohne dass dabei dsthe-
tische Bewertungsmafistibe ins Spiel kommen, also ohne dass der dsthetische
Charakter der Handlung beriihrt oder gar verstanden wird. Insofern dies eine
Charakteristik des Formunterschieds von ethischer und praktischer Betrach-
tungsweise einer Handlung ist, ist die Idee eines solchen Formunterschieds
eine Variante, den Gedanken der dsthetischen Differenz zu fassen.

Wie wir gesehen haben, schlieft diese Variante der dsthetischen Differenz
nicht aus, dass dsthetische Handlungen zugleich zielgerichtete, praktisch-ver-
niinftige Handlungen sind (wenn es vielleicht auch andere Fille gibt). Ja nach
all dem, was hier gesagt wurde, ist ebenfalls nicht ausgeschlossen, dass sol-
che Handlungen sich wiederum in noch weitere Handlungsbeschreibungen
einbinden lassen, die ginzlich von dsthetischen Qualititen absehen. So kann
man problemlos verstehen, wie das Ziehen dieser Linie als Teil der Handlung
des Bildmalens zugleich Teil einer Handlung ist, mir das nétige Geld fiir eine
Reise auf die Bahamas zu verdienen. Warum nicht? Kunst-Handeln kann, wie
jedes andere Handeln auch, instrumenteller Teil eines gelingenden Lebens
sein.*® Der Witz des Fregeschen Gedankens, den wir versucht haben zu skiz-

38 | Das heifit nicht, dass es nicht Handlungen in dsthetischen Kontexten geben kann,
die nicht ganzlich unabsichtlich sein kénnen - zum Beispiel Handlungen von ahnungs-
losen Passanten in einem Happening, die dennoch fiir den dsthetischen Charakter des
Ereignisses wesentlich sind. Aber solche Handlungen sind nicht die einzigen und kon-
nen auch nicht den grundlegenden Fall ausmachen.

39 | Wichtiger mag einem die umgekehrte Frage sein: Muss Kunsthandeln instrumen-
teller Teil sein, kann es nicht ganz fiir sich allein stehend ein solcher Teil sein? Oder
anders gefragt: Kann es nicht sein, dass mein Fragen: »Warum machst Du das?« mit

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

170

Fabian Bérchers

zieren, ist nur, dass es so betrachtet in seinem isthetischen Charakter unsicht-
bar bleibt.

8. Fassen wir zusammen: Wir haben versucht, Freges sich als allgemeine Sicht-
weise ausgebende Bemerkung, Logik, Ethik und Asthetik seien in einem be-
stimmten Sinne analog und durch Wahrheit, das Gute und Schénheit erlduter-
bar, im Sinne des Fregeschen Logikverstindnisses ernst zu nehmen. Im Sinne
von Freges Erlduterung des Status der Logik als der Erlduterung dessen, was
das Denken als solches ausmacht, und seiner Bestimmung der Wahrheitsbe-
hauptung als Formcharakterisierung des Urteils hat dies bedeutet, Logik, Ethik
und dann auch Asthetik als Erlduterungen dreier formal verschiedener Wei-
sen der Sinnhaftigkeit zu verstehen: der Sinnhaftigkeit des schlussfolgernden
Denkens, des absichtlichen Handelns und der 4sthetischen Stimmigkeit. Dass
es sich jeweils um Formcharakterisierungen handelt, bedeutet, dass ihr Bezug
auf Wahrheit, Giite und Schonheit nicht jeweils die Beschiftigung mit einer
bestimmten Eigenschaft ihrer Gegenstinde ist: Wahrheit ist keine Eigenschaft
von Gedanken, die in jedem Urteil ausgesagt wiirde, Giite ist keine Eigenschaft,
die im Denken festgestellt und deswegen im Handeln umgesetzt wiirde, und
Schonheit ist nicht eine Eigenschaft von Gegenstinden, die man feststellen
miisste, um ein dsthetisches Urteil zu fillen, oder anstreben miisste, um eine
isthetische Handlung auszutiben. Statt dessen fassen diese drei Worter die
Einheit all dessen, worum es in den charakteristischen Titigkeiten in diesen
drei Sinnbereichen geht: was Urteile und Schliisse sind, was Handlungen als
Handlungen ausmacht und was es heifdt, etwas &dsthetisch aufzufassen. Dass
diese drei Bereiche formal verschieden sind, bedeutet auch, dass sie nicht auf-
einander reduzierbar sind: Handeln ist nicht das Umsetzen des theoretischen
Nachdenkens iiber Praktisches, Schénheit nicht das, was in einem Urteil iiber
eine bestimmte Eigenschaft festgestellt werden konnte, Denken ist nicht ver-
stindlich als eine Sonderform des absichtlichen Handelns, genauso wenig wie
z.B. dsthetisches Handeln einfach nur eine Sonderform der praktischen Ver-
nunftausiibung wire. In diesem Sinne gibt es eine >radikale«< (ndmlich formale)
Differenz zwischen diesen drei Bereichen. Wir haben aber auch gesehen, dass
dies nicht bedeutet, dass diese Bereiche einander ausschlieffen wiirden: Man

der Antwort: »So ist es (asthetisch) richtig!« oder »Das zu tun ist schon!« abschliefend
beantwortetist? Die Frage zu beantworten setzt voraus, dass man weif}, was iberhaupt
eine solche abschlieBende Antwort sein kann und woran man erkennt, wann man es
mit einer solchen zu tun hat (Kandidaten wéren: »Ich hatte Hunger!« oder »Er brauchte
meine Hilfel«). An dieser Stelle sei nur auf die Parallelfrage in Bezug auf das urteilende
Denken verwiesen: Kann man auf die Frage: »Warum hast Du diese Uberlegung durch-
gefiihrt?« mit »Um die Wahrheit rauszufinden!« antworten? Es scheint mir nicht offen-
sichtlich zu sein, dass dies in allen Féllen verstandlich wére.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausiibungen

kann {iber Praktisches und Asthetisches nachdenken, theoretisches Denken
ist ein Teil von Handlungen und isthetische Handlungen haben ihren Ort in
unserem praktischen Leben. Ihr Verstindnis geht nur nicht darin auf.

In all diesen Uberlegungen sind wir bislang Freges Ausgangsiiberlegun-
gen gefolgt, auch wenn das bedeutet hat, weit tiber ihn hinauszugehen. Ins-
besondere sollte die gewidhlte Darstellung uns davor bewahren, Frege allzu
schnell und aus den falschen Griinden zuriickzuweisen. Das heifst aber nicht,
dass man ihn nicht zuriickweisen kann, denn wofiir wir an dieser Stelle nicht
argumentiert haben, ist, dass man Freges Gedanken tiberhaupt folgen muss.
Freges Ausgangspunkt ist eine bestimmte Sichtweise des Verhiltnisses der
drei philosophischen Disziplinen: nimlich dass sie sich tatsichlich mit drei
positiven Bereichen von Sinnhaftigkeit beschiftigen. Fiir diese Auffassung
lassen sich aus seiner Philosophie weitreichende Uberlegungen gewinnen.
Weist man aber diese Auffassung zuriick, so wird man ihn in keinem Schritt
folgen wollen. Diese Zuriickweisung konnte nun wiederum selbst auf ganz ver-
schiedene Weise passieren. Eine Weise wire es, zu sagen, dass alle drei (oder
zwei der drei) Bereiche letztlich doch zusammenfallen. Dagegen hitte Frege
etwas zu sagen. Eine andere Weise wire es aber, zu behaupten, dass nicht alle
drei Disziplinen sich mit einem positiven Bereich des Sinns beschiftigen, son-
dern dass eine Disziplin sich mit etwas beschiftigt (bzw. mehrere Disziplinen
sich mit etwas beschiftigen), was nur eine Reflexionsform auf eine der ande-
ren Disziplinen oder beide oder deren Verhiltnis darstellt. Diese Sichtweise
ist bekanntlich fiir die Asthetik prominent vertreten worden (vielleicht schon
von Kant, sicher aber von Adorno). Schonheit wire dann keine positive, wenn
auch formale, Charakterisierung, sondern eine Charakterisierung, in der et-
was iiber die Art und Weise, wie wir denken oder handeln, aufgetan wird.*

40 | Vgl. hier zum Beispiel Christoph Menkes Verst&dndnis von &sthetischer Kraft, nach
dem in dsthetischen Vollziigen dunkle (das heifit nicht im Sinne von dieser oder jener
Fahigkeit auf den Begriff zu bringende) Kréfte dergestalt wirken, dass die &sthetischen
Vollziige die verniinftige Féhigkeit, als deren Ausiibung sie eigentlich begonnen haben
und als deren Ausiibung sie eine verniinftige absichtliche Handlung gewesen waéren,
libersteigen und eventuell transformieren. Nach einer solchen Sichtweise kdnnen &s-
thetische Handlungen keine absichtlichen Handlungen sein. Sie erfahren aber auch
durch die Bezeichnung als schon (was natirlich nicht Menkes Redeweise ist, aber
wir kdnnen probeweise den Begriff so verwenden) keine irgendwie nicht-absichthafte
positive Charakterisierung, da ihre Schonheit nicht in einer besonderen (nicht absicht-
lichen, nicht logisch-schliissigen) Form der Stimmigkeit besteht, sondern darin, gegen
unsere Absicht etwas mit unserer spezifisch-bestimmten Handlungsféhigkeit zu ma-
chen, ihre Bestimmtheit aufzulosen. Schdnheit nach einem solchen Verstandnis wére
eine Bestimmung dsthetischer Freiheit, nicht dsthetischen Sinns. Vgl. Christoph Menke:
Kraft, Frankfurt a.M. 2008, insbes. Kap. IV.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

171


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

172

Fabian Bérchers

Wenn man eine solche Sichtweise von Asthetik einleuchtend findet und mit
ihr ein entsprechendes Verstindnis, was die dsthetische Differenz ausmache,
verbindet, wird man Frege nicht folgen wollen. Es lohnt sich aber in jedem
Fall, den Unterschied zwischen diesen beiden Verstindnissen von dsthetischer
Differenz so klar wie moglich vor Augen zu haben.

LITERATUR

Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 19770.

Ambrose, Alice (Hg.): Wittgenstein’s Lectures. Cambridge, 1932-1935, Oxford
1979-

Anscombe, G. E. M.: Intention, Oxford 1957.

Aristoteles: Nikomachische Ethik. Philosophische Schriften, Bd. 3, Hamburg
1995.

Borchers, Fabian: Handeln, Miinster 2013.

Conant, James: »The Search for Logically Alien Thought: Descartes, Kant,
Frege, and the Tractatus«, in: Philosophical Topics 20/1 (1991), S. 115-180.

Dummett, Michael: Frege: Philosophy of Language, Cambridge 1993.

Frege, Gottlob: »Meine grundlegenden logischen Einsichtenc, in: ders., Nach-
gelassene Schriften, Hamburg 1969, S. 271f.

—: »Der Gedankex, in: ders., Logische Untersuchungen, Gottingen 19806.

—: »Die Grundgesetze der Arithmetik«, fotomechanischer Nachdruck der Ori-
ginalausgabe von 1893, Hildesheim 1998.

Gludovatz, Karin/Luithy, Michael/Schieder, Bernhard/Hantelmann, Dorothea
von (Hg.): Kunsthandeln, Ziirich 2010.

Hursthouse, Rosalind: »Arational Actions«, in: The Journal of Philosophy 88/2
(1991), S. 57-68.

Joas, Hans: Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt a.M. 1996.

Laugier, Sandra: »Importance of Importance, in: Kathrin Thiele/Katrin Triist-
edt (Hg.), Happy Days, Miinchen 2010.

McDowell, John: »The Role of Eudaimonia in Aristotle’s Ethics«, in: ders., Vir-
tue and Reason, Cambridge 1997.

Menke, Christoph: Kraft, Frankfurt a.M. 2008.

Moore, George Edward: »Wittgenstein’s Lectures in 1930-33 (IIl)«, in: Mind
64/252 (1955).

Platon: »Protagoras«, in: Sdamtliche Werke, Bd. 1, Reinbek bei Hamburg 1994.

Ricketts, Thomas: »Logic and Truth in Frege«, in: Proceedings of the Aristotelian
Society Supplementary Volumes, Vol. 70 (1990), S. 121-140.

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, in: ders., Werkausgabe,
Bd. 1, Frankfurt a.M. 1984, S. 225-580.



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Form kiinstlerischen Handelns

Eine Analyse aus dem Geiste dsthetischen Gelingens

Daniel M. Feige

EINLEITUNG

Auch dann, wenn kiinstlerische Objekte und Ereignisse Kontingenzen als we-
sentlichen Aspekt inkorporieren kénnen, und auch dann, wenn kiinstlerische
Objekte und Ereignisse eine kritische Thematisierung der Mdoglichkeit von
Handlungsfihigkeit iberhaupt leisten konnen, ist jedes kiinstlerische Objekt
und Ereignis immer auch das Ergebnis von Handlungen. Das gilt selbst fiir sol-
che Fille, in denen das eigentliche Kunstwerk in der Bereitstellung von Arte-
fakten zur Generierung von Artefakten besteht: Die Algorithmen der Compu-
terkunst und das mechanische Moment von Kunstmaschinen sind nicht selbst
wiederum algorithmisch oder mechanisch in die Welt gekommen; zudem ist
der asthetische Witz solcher Maschinen und Programme keineswegs schon
hinreichend unter Bezugnahme auf die entsprechenden durch sie produzier-
baren Artefakte erldutert, insofern solche Maschinen und Programme in der
Kunst zumeist auch als Thematisierungen dessen zu verstehen sind, was es
tiberhaupt heifdt, Kunstwerke zu produzieren.

Gehort Kunst in den Bereich menschlichen Handelns, so wird einem sol-
chen Bereich tiblicherweise das Reich natiirlicher Vorkommnisse gegeniiber-
gestellt. Handeln und Denken lassen sich von natiirlichen Vorkommnissen
anhand ihres jeweils unterschiedlichen Verstindlichseins abgrenzen:' Verste-
hen wir natiirliche Vorkommnisse unter Rekurs auf Ursachen, die zu ihrem
Eintreten gefiihrt haben, verstehen wir menschliches Handeln und Denken
im Lichte der Griinde,? die zu entsprechenden Uberzeugungen und Handlun-

1 | Vgl. in diesem Sinne Wilfried Sellars: Empiricism and the Philosophy of Mind, Cam-
bridge/Mass. 1997.

2 | Ich halte das Préfix »menschlich« an dieser Stelle - anders als etwa die Anh&nger
der Philosophie Latours oder die Anhanger des reduktiven Naturalismus - letztlich fir
redundant. Handeln und Denken bezeichnen Aspekte der Form dessen, was es heifit,

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

174

Daniel M. Feige

gen gefiihrt haben. Sind natiirliche Vorkommnisse eine deskriptive Angelegen-
heit, sind Uberzeugungen und Handlungen eine normative Angelegenheit,
insofern Griinde fiir Uberzeugungen und Handlungen gute oder schlechte
Griinde sein konnen.® Selbst die lange Zeit in der Philosophie des Handelns
als Standardtheorie geltende kausalistische Theorie Donald Davidsons konter-
kariert nicht den Gedanken, dass wir Handlungen dergestalt im Raum der
Griinde verorten — er deutet lediglich die Handlungserklirung derart als Son-
derfall der Kausalerklirung, dass der Grund, der den Akteur zur Handlung
bewogen hat, zugleich auch die Ursache der Handlung ist.* Durch die sehr
basale Unterscheidung zwischen dem Raum der Griinde und dem Reich der
Gesetze ist natiirlich noch keine Unterscheidung zwischen Uberzeugungen
und Handlungen markiert; es sind mit den interdependenten Gedanken der
Ansprechbarkeit fiir Griinde und der Kritisierbarkeit von Griinden allein Mo-
mente dessen bezeichnet, was es heifét, dass wir in theoretischer wie prakti-
scher Hinsicht verniinftige Lebewesen sind.

Der leitende Gedanke, der die folgende Analyse prigt, lautet, dass wir es
in der Kunst mit einer Form des Handelns zu tun haben, die nicht auf Begrif-
fe des Handelns, wie sie unter der Perspektive einer Theorie der praktischen
Vernunft formuliert worden sind, reduzierbar ist. Es ist also nicht so, dass wir
schon wissen, was kiinstlerisches Handeln ist, wenn wir wissen, was sonstiges
Handeln ist; kiinstlerisches Handeln ist kein blof3er Fall von bloRem Handeln.
Das ist natiirlich nicht so gemeint, dass man darauf pocht, dass kiinstlerische
Handlungen hinsichtlich ihres Inhalts von sonstigen Handlungen unterschie-
den sind. Es geht hier nicht um einzelne Handlungen, sondern vielmehr um
eine Art des Handelns. Es ist vielmehr so gemeint, dass kiinstlerisches Han-
deln eine andere Form des Handelns als sonstiges Handeln gewinnt. Unter
Form verstehe ich hier im Anschluss an einen durch Hegel gelesenen Aristo-

ein menschliches Lebewesen zu sein. Vgl. in diesem Sinne Matthew Boyle: »Essentially
Rational Animalse, in: Giinther Abel/James Conant (Hg.), Rethinking Epistemology, Ber-
lin 2012, S. 395-427.

3 | Vgl. im Sinne dieser Unterscheidung auch den Aufsatz von Georg H. von Wright,
der eine gute Zusammenfassung seiner Position ist: »Erkldren und Verstehen von Hand-
lungene, in: Ralf Stécker (Hg.), Handlungen und Handlungsgriinde, Paderborn 2002,
S. 49-64.

4 | Vgl. Donald Davidson: »Handlung, Grinde und Ursachens, in: ders., Handlung und
Ereignis, Frankfurt a.M. 1985, S. 19-42. Vgl. zur Alternative der teleologischen Hand-
lungserkl&rung auch Christoph Horn/Guido Lohrer: »Einleitung. Die Wiederentdeckung
teleologischer Handlungserkldrungens, in: dies. (Hg.), Griinde und Zwecke. Texte zur
aktuellen Handlungstheorie, Berlin 2010, S. 7-45.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Form kiinstlerischen Handelns

teles den Gedanken,’ dass es Gegenstinde gibt, die aufgrund ihrer Seinsweise
unterschieden sind. In eine Bestimmung des Was geht hier eine Bestimmung
des Wie ein. Tier und Mensch etwa unterscheiden sich nicht anhand abzihl-
barer biologischer Eigenschaften, so dass das Vorliegen einer oder mehrerer
biologischer — oder auch anderweitiger — Eigenschaften verbiirgen wiirde, dass
wir es mit einem Menschen und nicht mit einem Tier zu tun haben. Der Unter-
schied zwischen beiden ist tiberhaupt kein solcher inhaltlicher Unterschied in
dem Sinne, dass es eine besondere Eigenschaft oder mehrere besondere Eigen-
schaften gibe, die den Menschen vom Tier unterscheiden, so dass der Mensch
gewissermafien ein Tier >plus< eine oder mehrere weitere Eigenschaften wire.
Der Mensch ist demgegeniiber in bestimmter Hinsicht zugleich nichts ande-
res als ein Tier und doch etwas anderes als ein Tier. Er ist in dem Sinne nichts
anderes als ein Tier, dass er eben keine gegeniiber dem Tier weitere oder an-
dersartige Eigenschaft oder Eigenschaften aufweist. Zugleich ist er doch etwas
anderes als ein Tier, insofern seine natiirlichen Anlagen eine andere Form ge-
winnen als beim Tier, die sich derart bestimmen ldsst, dass der Mensch ein
verniinftiges Tier ist — wobei der Begriff der Verniinftigkeit aber eben nicht
derart verstanden werden darf, dass er ein weiteres Merkmal neben den natfir-
lichen Anlagen des Menschen bezeichnen wiirde. Kurz gesagt sind Menschen,
wenn man sie als besondere Art von Tieren beschreiben mdchte, Tiere einer
ginzlich anderen Art, so dass ihr Verniinftigsein eben nicht ein weiteres oder
anderes Merkmal meint, das ihnen gegeniiber den Tieren zukommt.

Genau ein solcher Unterschied steht im Hintergrund der folgenden Uber-
legungen: Kiinstlerisches Handeln ist der Form nach unterschieden von sons-
tigem Handeln. Das lisst sich bereits daraus ersehen, dass das Misslingen von
Kunstwerken eine andere Art des Misslingens ist, als die Arten und Weisen,
auf die Handlungen misslingen oder schlecht sein kénnen — etwa in Form von
Privationen dessen, was sie eigentlich sind bzw. etwa im Sinne von schlechten
Griinden. Dass es hier einen kategorialen Unterschied gibt, ist darauf zuriick-
zufiihren, dass es in der Kunst keine vorgingigen Kriterien gibt, anhand derer

5 | Vgl. als Explikation eines solchen Begriffs der Form Michael Thompson: Leben und
Handeln, Berlin 2011, v.a. die Einleitung. Anders als Michael Thompson méchte ich den
Formbegriff aber durch Hegel gelesen als nicht-formalistischen Begriff der Form ver-
standen wissen. Vgl. als Erlduterung eines solchen Gedankens mit Blick auf den Begriff
des Genres in den Kiinsten Daniel M. Feige: »Alle Genres sind prekar und kein Genre ist
prekér, oder: Die Logik des Genres im Genre der (hegelschen) Logik«, in: Hanno Berger/
Frederic D6hl/Thomas Morsch (Hg.), Prekdre Genres, Bielefeld 2015, S. 17-30. Vgl. als
Formulierung eines neoaristotelisch geprégten Begriffs des Handelns auch Fabian Bor-
chers: Handeln. Zum Formunterschied von theoretischer und praktischer Vernunftaus-
tbung, Miinster 2013.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

175


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Daniel M. Feige

das Produkt evaluiert wird.® Vielmehr etabliert jedes Kunstwerk zugleich die
Kriterien, anhand derer es gemessen werden will — ein Gedanke, den ich im
Folgenden in Abschnitt IT noch genauer entwickeln werde. Aus solchen Uber-
legungen den Schluss zu ziehen, dass Kunstwerke deshalb nicht das Produkt
von Handlungen wiren, ist gleichwohl keine befriedigende Option. Das ist
nicht allein deshalb so, weil Kunstwerke eben keine natiirlichen Vorkommnis-
se sind; es ist vielmehr vor allem auch deshalb so, weil der Kiinstler — wie man
gegen eine Karikatur der Genieidsthetik einwenden kénnte — nicht ein blof pas-
sives Medium ist, durch das sich das Kunstwerk einen Ausdruck verschafft,’
sondern das Kunstwerk Produkt vielfiltiger Entscheidungen und Eintibungen
des Kiinstlers ist. Wir stehen damit vor der Situation, dass Kunstwerke in be-
stimmter Weise zugleich Produkte von Handlungen sind, wie sie keine Produkte von
Handlungen zu sein scheinen.® Diese Situation kommt dadurch zustande, dass
wir weder den Gedanken aufgeben konnen, dass Kunstwerke wesentlich das
Produkt von Handlungen sind, noch den Gedanken aufgeben kénnen, dass
sie sich wesentlich von anderen Produkten von Handlungen unterscheiden.
Will man mit dem Gedanken ernst machen, dass kiinstlerisches Handeln eine
andere Form des Handelns als sonstiges Handeln gewinnt — eine Form, die
nicht im Register praktischer Vernunft zu denken ist, sondern vielmehr im Re-
gister dsthetischer Vernunft —, so diirfte eine wesentliche Aufgabe einer solchen
Theorie der Form dsthetischer Vernunft sein, den eigentiimlichen Charakter
kiinstlerischer Handlungen derart aufzukliren, dass in ihnen ein gegenwen-
diges Moment zum sonstigen Handeln verstindlich wird.

Wie ldsst sich ein solches gegenwendiges Moment genauer erldutern? Ich
werde im Folgenden den Gedanken verfolgen, dass dieses gegenwendige Mo-
ment kiinstlerischen Handelns weniger im Sinne einer Negation oder Dekons-

6 | Mit Blick auf das Asthetische hat Kant deshalb bekanntermaRen von einer Zweck-
maRigkeitohne Zweck gesprochen. Vgl. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, Frankfurt
a.M. 1973, S. 134ff.

7 | Vgl. in diesem Sinne auch Judith Siegmund: Die Evidenz der Kunst. Kiinstlerisches
Handeln als dsthetische Kommunikation, Bielefeld 2007, S. 83.

8 | Christoph Menke hatin diesem Sinne darauf insistiert, dass das Kdnnen des Kiinst-
lers letztlich als besondere Form des Nichtkénnens bestimmt werden muss. Das ist
nicht so zu verstehen, dass Ubung und der Erwerb von Fahigkeiten in der Kunstpraxis
keine Rolle spielen. Es ist vielmehr im Sinne des dsthetischen Witzes oder Sinns der
entsprechenden Praxis zu verstehen: Die dsthetische Logik fliigt sich nicht der diskur-
siven Logik, und in und durch das Asthetische kommt ein Moment des Anderen und
Gegenwendigen in der diskursiven Logik zum Vorschein. Vgl. Christoph Menke: Kraft. Ein
Grundbegriff 4sthetischer Anthropologie, Berlin 2008.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Form kiinstlerischen Handelns

truktion sonstigen Handelns zu explizieren ist,’ sondern vielmehr derart, dass
kiinstlerisches Handeln Aspekte dessen, was es iiberhaupt heifSt, dass wir handelnde
Lebewesen sind, explizit macht. Der Formunterschied kiinstlerischen Handelns
zum sonstigen Handeln bestiinde damit darin, dass im kiinstlerischen Han-
deln das, was Handeln ist, explizit ist, wohingegen das, was Handeln ist, im
sonstigen Handeln implizit ist. Handelt es sich dabei um eine Formunterschei-
dung und nicht um einen Unterschied des Inhalts, so ist diese These gerade
nicht derart zu verstehen, dass jedes kiinstlerische Handeln >iiber< das, was
Handeln ist, in dem Sinne wire, dass das Handeln das Thema eines jeden
Kunstwerks wire — eine These, die offensichtlich viel zu inklusiv wie zu ex-
klusiv wire.

Ich mochte Uberlegungen zu einer derartigen Form kiinstlerischen
Handelns im Folgenden in drei Schritten entwickeln. Zunichst (I.) werde ich
unter der Perspektive des kiinstlerischen Handelns eine grundsitzliche Unter-
scheidung im Bereich der Kunst vorschlagen, die mit der Unterscheidung zwi-
schen performativen und nicht-performativen Kiinsten zusammenfillt. Dann
(II.) werde ich anhand einer Rekonstruktion der musikalischen Improvisa-
tion im Jazz als einer paradigmatischen Praxis in den performativen Kiinsten
gleichwohl geltend machen, dass sich ein einheitlicher Begriff kiinstlerischen
Handelns erarbeiten lisst, der sich aus einer Analyse dessen gewinnen lisst,
was es heifdt, dass etwas dsthetisch gelingt. Diese Analyse dsthetischen Gelin-
gens werde ich schlieflich (III.) derart reformulieren, dass in kiinstlerischem
Handeln als kiinstlerischem Handeln der Form nach Aspekte sonstigen Han-
delns explizit sind.

. PERFORMATIVE KUNSTE UND NICHT-PERFORMATIVE KUNSTE.
EINE UNTERSCHEIDUNG

Man muss festhalten, dass es in der Kunstwelt ausgesprochen unterschied-
liche Arten von Handlungen gibt;" mehr noch: Man kénnte sogar die These
vertreten, dass die Kunstwelt wesentlich auch durch Handlungen und die sie
instanziierenden Rollen — etwa Komponist, Performer, Zuhorer usf. — kons-
tituiert wird." Mit Blick auf den Unterschied zwischen Handlungen von Re-

9 | Die erste Option lasst sich ausgehend von Adorno verstandlich machen, die zweite
ausgehend von Derrida. Vgl. Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M.
1973; Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfurt a.M. 2000.

10 | Vgl. dazu auch die Beitrdge in Karin Gludovatz/Michael Lithy/Bernhard Schieder/
Dorothea von Hantelmann (Hg.): Kunsthandeln, Ziirich 2010.

11 | Vgl. in diesem Sinne insgesamt George Dickie: Art and the Aesthetics. An Institu-
tional Analysis, Ithaca 1974.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

177


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Daniel M. Feige

zipienten und Handlungen von Produzenten ist die Rede von kiinstlerischen
Handlungen begrifflich wohl zuallererst mit Blick auf die Handlungen von
Produzenten sinnvoll — was nicht den Gedanken konterkariert, dass Formen
der Wertschitzung auf Seiten der Rezipienten selbst mit vielfiltigen Hand-
lungen einhergehen oder sogar wesentlich in diesen bestehen. Wir wiirden
aber vom Lesen eines Romans und dem Betrachten eines Gemaildes, die zwei-
felsohne selbst Handlungen sind, nicht sagen, dass es sich um kiinstlerisches
Handeln handelt, sondern dass es sich vielmehr um ein Handeln handelt, das
auf Kunstwerke bezogen ist und im Lichte ihrer Wertschitzung verstindlich
wird. Spricht man unter produktionsisthetischer Perspektive von kiinstleri-
schen Handlungen, so ist eine Unterscheidung aufschlussreich, die letztlich
eine handlungstheoretische Reformulierung des Unterschieds zwischen per-
formativen und nicht-performativen Kiinsten bedeutet: Bei nicht-performativen
Kiinsten wie der Malerei ist der Gegenstand der isthetischen Wertschitzung
herkémmlicherweise in dem Sinne abgeldst von seinem Produktionsprozess,
dass Prozess der Hervorbringung und Produkt nicht in eins fallen. Bei per-
formativen Kiinsten wie der Musik ist der Gegenstand der dsthetischen Wert-
schitzung demgegeniiber herkommlicherweise nichts anderes als das, was im
Moment der Hervorbringung von Musik getan worden ist; Produktionsprozess
und Ergebnis fallen hier in eins. Mit Blick auf diese Unterscheidungen sind
vier Prizisierungen nétig.

Erstens istim Sinne einer Einschrinkung festzuhalten, dass ich, wenn ich
davon spreche, dass das bei entsprechenden Kiinsten wie der Malerei und der
Musik herkémmlicherweise der Fall ist, nicht behaupte, dass das fiir alle Arten
von Malerei und Musik gilt. Fiir die Wertschitzung des Action Paintings Jack-
son Pollocks etwa scheint zugleich eine Wertschitzung des entsprechenden
Produktionsprozesses wesentlich zu sein, der von diesen Werken immer auch
exemplifiziert wird. Fiir eine Auffithrung eines Werks der neuen Musik wie
etwa die seit 2001 in der Sankt-Burchardi-Kirche in Halberstadt begonnene
und auf 639 Jahre angelegte Darbietung von John Cages Werk Organ2/ASLSP
gilt sicherlich, dass hier das Konzept der musikalischen Performance von in-
nen heraus kollabiert. Mit Blick auf Musik muss man aber gar nicht an musika-
lische Avantgarden denken, um die Grenzen der Reichweite meiner These zu
sehen: Fiir viele Arten von Musik, etwa einen Grofiteil der Popmusik, gilt, dass
das, was hier Gegenstand der dsthetischen Wertschitzung ist, die Aufnahmen
sind, die keine Aufnahmen musikalischer Performances sein miissen.'? Wenn
ich von performativen Kiinsten wie der Musik und von nicht-performativen
Kiinsten wie der Malerei spreche, so mochte ich mich dabei also nicht auf die

12 | Vgl. in diesem Sinne Andrew Kania: »Making Tracks: The Ontology of Rock Musicx,
in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 64/4 (2006), S. 401-414; Daniel M. Fei-
ge: »Zur Ontologie der Popmusike, in: Musik & Asthetik, im Erscheinen.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Form kiinstlerischen Handelns

These verpflichten, dass alles, was unter den Begriff der Musik und der Malerei
fillt, einer entsprechenden Zuordnung gehorcht.

Zweitens muss hinsichtlich der Musik, aber auch vielen Formen des Thea-
ters ein Unterschied gemacht werden zwischen dem Fall, in welchem die ent-
sprechende Performance eine Darbietung eines Werks ist, und dem Fall, in
welchem die Performance keine Darbietung eines Werks ist. Wenn es sich um
eine Darbietung eines Werks handelt, so ist der Gegenstand der isthetischen
Wertschitzung die Darbietung als Darbietung eines Werks. Um bei der Musik
zu bleiben: Ein wichtiger Unterschied zwischen musikalischen Darbietungen,
die keine Darbietungen von Werken sind, und solchen Darbietungen, die Dar-
bietungen von Werken sind, ist, dass es sich hier um zwei verschiedene For-
men der Evaluierung handelt. So kann ich etwa eine Darbietung von Beetho-
vens Klaviersonate G-Dur, Opus 14 Nr. 2 fiir missgliickt halten, ohne dass ich
deshalb schon die Klaviersonate selbst fiir missgliickt halten miisste. Bei einer
musikalischen Darbietung, die keine Darbietung eines Werks ist, ergibt ein
solcher Unterschied keinen Sinn; bei den meisten Jazz-Performances etwa gibt
es keinen anderen Beitrag als denjenigen des Performers oder der Performer.”

Im Sinne einer dritten Prizisierung muss festgehalten werden, dass die
These, dass der Gegenstand der Wertschitzung bei einer Performance das ist,
was die Musiker wihrend der Performance tun, nicht mit der These zu ver-
wechseln ist, dass entsprechende Performances voraussetzungslos sind. Denn
es gibt schlicht und einfach keine kiinstlerischen Ereignisse, die vorausset-
zungslos wiren — musikalische Improvisation setzt im Regelfall die Einiibung
der Musiker auf ihren Instrumenten in Praktiken der Improvisation voraus,
und selbst in dem Fall, in dem der &dsthetische Witz einer improvisatorischen
Darbietung derjenige ist, dass die Musiker ihre Instrumente gerade nicht spie-
len kénnen, ist dieser wiederum nur vor dem Hintergrund einer musikali-
schen Praxis verstindlich zu machen, an der etwas durch dieses Vorgehen the-
matisch wird. Die These lautet somit nicht, dass musikalische Performances
voraussetzungslos sind, sondern nur, dass das, was hier wertgeschitzt wird,
das ist, was die Musiker wihrend der Performance tun.

Viertens schliellich kann man festhalten, dass auf der Ebene der Voraus-
setzungen von Performances in der Musik und Gegenstinden in der Malerei
der Unterschied, um den es mir hier geht, keineswegs immer kategorialer Art
sein muss. Denn es geht hier — noch einmal — um Voraussetzungen dessen, was
Gegenstand der dsthetischen Wertschitzung ist, nicht aber um das, was Gegen-
stand der dsthetischen Wertschitzung ist. In den meisten Fillen ist es sicher

13 | Um die Sache mit Blick auf performative Kiinste weiter zu differenzieren, muss
man natirlich noch festhalten, dass man bei Auffiihrungen von Werken des Theaters
anders als bei Darbietungen musikalischer Werke nicht allein zwischen Werk und Auf-
fihrung unterscheiden muss, sondern zwischen Werk, Auffiihrung und Inszenierung.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

179


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

180

Daniel M. Feige

so, dass die entsprechenden Voraussetzungen musikalischer Performances
kein Analogon zu Teilen der Handlung oder Teilhandlungen sind, die ein Ge-
milde in die Welt gebracht haben. Aber wenn man etwa an Vorstudien zu Ge-
milden denkt, so kann es durchaus sein, dass die entsprechenden Vorstudien
ein Analogon zu Ubungen von Instrumentalisten sind, deren Witz im Fall der
Darbietung von Werken die Fihigkeit ist, entsprechende Werke zu spielen,
wihrend er im Fall von Darbietungen, die Improvisationen sind, in der Fihig-
keit des Improvisierens iberhaupt besteht. Aber auch dann, wenn die Vorstu-
dien eines Malers Ubungen derart sind, dass er ausgehend von ihnen dann
am Ende ein Werk malt, das er als fertiges Werk ausstellt, gilt: Die Ubungen
der Musiker haben ihr Telos in einem musikalischen Ereignis, sind aber nicht
selbst Teil dieses Ereignisses, wihrend die Tdtigkeiten des Malers ihr Telos in
einem Gegenstand haben und zugleich etwas hervorbringen, was selbst Teil
dieses Gegenstandes ist. Noch einmal: Das liegt im Fall performativer Kiinste
daran, dass hier Prozess der Hervorbringung und Produkt der Hervorbrin-
gung zusammenfallen, was in den nicht-performativen Kiinsten iiblicherweise
auch dann nicht der Fall ist, wenn sie hinsichtlich der Voraussetzungen ihres
Produzierens nicht immer kategorial unterschieden sind.*

Ist es also so, dass aus diesem Unterschied folgt, dass es zwei streng
unterschiedene Formen kiinstlerischen Handelns gibt, die einerseits mit den
nicht-performativen Kiinsten und andererseits mit den performativen Kiins-
ten verbunden sind? Ist es kurz gesagt so, dass wir hier hchstens zu einem
Verzeichnis verschiedener Weisen kiinstlerischen Handelns kommen, aber
keineswegs einen Begriff des kiinstlerischen Handelns formulieren kénnen?
Anhand einer Analyse der musikalischen Improvisation im Jazz méchte ich
jetzt zeigen, dass das nicht der Fall ist: Der Unterschied zwischen performa-
tiven und nicht-performativen Kiinsten, so wichtig er auch ist, ist in anderer
Hinsicht als der hier bislang diskutierten keineswegs derart kategorial, wie er
zu sein scheint. Denn hinsichtlich der Frage, was es heifdt, dass hier etwas
isthetisch gelingt, ist der Unterschied keiner mehr.

I1. ASTHETISCHES GELINGEN. EINE ANALYSE

Improvisation gibt es nicht allein in der Musik, sondern in allen Kiinsten, wie
sie in verschiedenen Formen und Graden daherkommen kann."® War die Im-

14 | Vgl. schon Philip Alperson: »On Musical Improvisation«, in: The Journal of Aesthet-
ics and Art Criticism 41/1 (1984), S. 17-29, Teil Il.

15 | Vgl. dazu auch die Beitrége in Hans-Friedrich Bormann/Gabriele Brandstetter/An-
nemarie Matzke (Hg.): Improvisieren. Paradoxien des Unvorhersehbaren. Kunst - Me-
dien - Praxis, Bielefeld 2010.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Form kiinstlerischen Handelns

provisation ehemals auch ein konstitutiver Bestandteil der Tradition europii-
scher Kunstmusik, diirften derzeit die meisten Westeuropder, wenn man sie
nach musikalischer Improvisation fragt, wohl an die Musik denken, fur die
sie tatsichlich heute so paradigmatisch ist wie fiir keine andere Musik: den
Jazz.'* Mit Blick auf die musikalische Improvisation im Jazz geht es mir um
folgende These: Die dsthetische Zeitlichkeit des Jazz ist eine retroaktive Zeitlich-
keit, insofern der Sinn jedes Moments einer Improvisation erst im Lichte der zukiinf-
tigen Momente der Improvisation herausgearbeitet worden sein wird — und damit
niemals abschlieffend. Wenn diese Analyse richtig ist und es zugleich méglich
ist zu zeigen, dass diese Form der Zeitlichkeit fiir Kunstwerke insgesamt gilt,
lassen sich daraus Konsequenzen fiir einen angemessenen Begriff kiinstleri-
schen Handelns ziehen — die kurz gesagt darin bestehen, dass der Sinn kiinstle-
rischen Handelns in bestimmter Weise unbestimmt ist bzw. in unbestimmter Weise
bestimmt ist. Mit Blick auf die These, dass Improvisation in verschiedenen Gra-
den daherkommt, gilt die These der retroaktiven Zeitlichkeit nattirlich nicht
fur alle Arten musikalischer Improvisation in dem handgreiflichen Sinne, wie
ich ihn im Folgenden analysieren werde: Die Praxis des Verzierens im Barock
fillt zunachst einmal ebenso wenig darunter wie die Praxis des Umspielens im
Pop. Wie jedoch noch ersichtlich werden wird, fallen Barockmusik und Pop-
musik in einer anderen Hinsicht durchaus unter die hier herauszuarbeitende
isthetische Zeitlichkeit — nimlich mit Blick auf das, was es tiberhaupt heifit,
dass hier etwas dsthetisch gelingt.

Beginnen wir mit einer kleinen Phinomenologie der Improvisation im Jazz
aus produktionsisthetischer Perspektive:” Spiele ich etwa einen Jazzstandard
— also eines der Stiicke, die so etwas wie den Kanon des Jazz bilden und zu
denen etwa bestimmte Chansons und viele Songs des Great American Song-
books gehdren —, so beginne ich {iber das Thema des entsprechenden Stan-
dards vielleicht derart zu improvisieren, dass ich seinen Rhythmus variiere
und das Thema dabei etwa gegen die Taktart verschiebe und dann einige Téne
indere. Vielleicht kann man sagen, dass ich hier eine musikalische Idee vari-
iere — und durch verschiedene derartige Transformationen komme ich dann
zu einer neuen musikalischen Idee, die ich wiederum einige Zeit in der einen
oder anderen Weise durchdekliniere. Ich kénnte meine Improvisation aller-
dings auch derart beginnen, dass ich im Spielen das entsprechende Thema
gewissermaflen dialektisch dadurch zuriickweise, dass ich sogleich eine ganz

16 | Vgl. als Analyse wesentlicher Aspekte des Jazz, die gleichwohl keine jeweils not-
wendigen und zusammen hinreichenden Bedingungen darstellen, auch Daniel M. Feige:
»Jazz als kiinstlerische Musik, in: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissen-
schaft 59/1 (2014), S. 29-47.

17 | Vgl. ausfiihrlich auch Daniel M. Feige: Philosophie des Jazz, Berlin 2014, v.a. Ka-
pitel 3.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

181


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

182

Daniel M. Feige

andere musikalische Idee in den Ring werfe. Wichtig ist mit Blick auf das, was
immer ich hier tun werde, Folgendes: Musikalische Improvisation kennt auch
dann, wenn sie auf dem Erwerb vielfiltiger Fahigkeiten beruht, keinen vorgin-
gigen Fahrplan im Sinne eines gegebenen Algorithmus, der dann blofs noch
abgerufen wiirde. In diesem Sinne exemplifiziert eine Improvisation nicht
allein die entsprechenden Fihigkeiten, sondern stellt zugleich immer auch
eine Weiterentwicklung derselben dar. Musikalische Improvisation ist kurz
gesagt nicht mechanisch, sondern wesentlich dynamisch in dem Sinne, dass
im Vollzug der Improvisation etwas irreduzibel Neues entsteht. Negativ l4sst
sich dieser Gedanke auch folgendermafien reformulieren: Rufe ich in einer
Improvisation blof Versatzstiicke von etwas vorgingig Erworbenem im Sinne
melodischer Fragmente oder etwas Ahnlichen ab, so ist die Improvisation is-
thetisch misslungen. Das ist nicht so sehr deshalb so, weil sie dann eine Kom-
bination nicht improvisierter Teile wire, sondern das ist vielmehr deshalb so,
weil es der Improvisation dann nicht gelingt, im entsprechenden Moment auf
andere Musiker oder auf die Situation im Sinne dessen, was ich vorher getan
habe, angemessen zu reagieren. Diese These ist nicht mit der falschen These
zu verwechseln, dass man sich von Linien und Prinzipien der Entwicklung von
Melodien in jedem Moment trennen sollte; sie ist vielmehr so zu verstehen,
dass es in der Improvisation darum geht, eine Art idsthetischer Einheit her-
zustellen, die auch noch fiir solche Improvisationen charakteristisch ist, die
in einem manifesten Sinne fragmentarisch oder zerrissen sind — man denke
etwa an die expressiven Soloimprovisationen am Klavier von Cecil Taylor oder
an das energetische Saxophonspiel Peter Brétzmanns.

Was heift es nun, in diesem Zusammenhang von einer retroaktiven Zeit-
lichkeit zu sprechen? Diese Redeweise artikuliert den Gedanken, dass die Zeit-
lichkeit der Improvisation eine riickblickende wie riickwirkende Zeitlichkeit
ist, was den dsthetischen Sinn oder, wie man auch sagen kénnte, den dsthe-
tischen Witz der entsprechenden Improvisation in ihrer Einheit angeht. Der
dsthetische Sinn der einzelnen Ziige der Improvisation ist keiner, der vorgin-
gig festgelegt wire, sondern er wird vielmehr erst im Lichte zukiinftiger Ziige
herausgearbeitet. Der Sinn der entsprechenden Transformationen meiner mu-
sikalischen Ideen, die ich in der Improvisation artikuliere, zeigt sich somit im-
mer erst vom Ende her, aber nicht bereits durch meine Er6ffnungsziige. Denn
diese Ziige sind nur die, die sie sind, indem sie sich als diese oder jene im Lich-
te der weiteren Ziige erwiesen haben werden. Mit anderen Worten: Es ist nicht
so, dass mich meine entsprechende Eroffnung der Improvisation auf etwas
testlegt. Es ist vielmehr so, dass sich erst im Lichte dessen, was ich danach ge-
tan haben werde, herausgestellt haben wird, was tiberhaupt mein Eréffnungs-
zug war. Das ist nicht so zu verstehen, dass die Er6ffnung einer Improvisation
leer wire. Es ist vielmehr so zu verstehen, dass ihr dsthetischer Witz erst im
Lichte dessen, was danach passiert, herausgearbeitet worden sein wird. Genau

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Form kiinstlerischen Handelns

deshalb steht in der musikalischen Improvisation im Jazz in jedem Moment
alles auf dem Spiel: Es entscheidet sich mit jedem Zug, den ich mache, erneut,
ob und inwieweit es mir gelingt, hier sinnvoll etwas zu entwickeln; es steht der
Sinn der ganzen Improvisation mit jedem neuen Zug auf dem Spiel.

Wenn dem so ist, dass die musikalische Improvisation im Jazz von einer
entsprechenden retroaktiven Zeitlichkeit geprigt ist, so ist es auch so, dass sie
die Kriterien ihres dsthetischen Gelingens selbst aushandelt. Man kann nicht
schon vor der Improvisation wissen, was es heifét, dass eine Improvisation ge-
lungen ist; in diesem Sinne ist die Redeweise von »>Ziigen«< eine moglicher-
weise schiefe Redeweise, insofern die musikalische Improvisation im Jazz
keine konstitutiven Regeln kennt. Selbst noch die Einheit einer Improvisation
ist nichts, das inhaltlich vor entsprechenden Improvisationen schon bestimmt
wire. Das kann man sich klarmachen, wenn man zunichst Aufnahmen Char-
lie Parkers hort und danach Aufnahmen des spiten John Coltrane: Die Spiel-
weisen auf beiden Aufnahmen exemplifizieren zwar eine Form isthetischer
Einheit, diese ist aber jeweils so unterschiedlich, dass sie keinen gemeinsamen
Kriterien geniigen, die festlegen wiirden, was es heifdt, dass sie eine solche
Form isthetischer Einheit exemplifizieren. Vorgingige Mafistibe der Evalua-
tion treten nur dann ins Spiel, wenn eine Improvisation misslingt; in diesen
Fillen kann man sinnvoll sagen, dass eine entsprechende Improvisation hinter
das zurtickfillt, was getan worden ist — etwa von Charlie Parker und John Col-
trane. Aber das liegt eben nicht daran, dass diese vorgingig gegebene Krite-
rien erfiillen wiirden, sondern vielmehr daran, dass sie jeweils unterschiedlich
isthetisches Gelingen in entsprechenden musikalischen Improvisationen her-
gestellt haben. Das, was es heifit, dass eine Improvisation gelingt, wird also von
jeder gelungenen Improvisation neu ausgehandelt.

Moglicherweise missverstindlich an der bisherigen Beschreibung ist
gleichwohl, dass sie so klingt, als hitten Improvisationen Charlie Parkers und
Improvisationen John Coltranes nichts miteinander zu tun. Das stimmt zwar
derart, dass aus einem Nachvollzug des dsthetischen Gelingens, das eine Auf-
nahme einer Improvisation Charlie Parkers exemplifiziert, noch nichts tiber
das isthetische Gelingen gesagt ist, das eine Aufnahme einer Improvisation
des spiten John Coltranes exemplifiziert. Gleichwohl geschieht musikalische
Improvisation nicht im luftleeren Raum: Musikalische Improvisationen ant-
worten aufeinander.® Was John Coltrane getan hat, steht somit auch in einer
Tradition dessen, was Charlie Parker getan hat, auch wenn es auf das, was
Charlie Parker getan hat, nicht verrechenbar ist; was Bill Evans getan hat, stellt
eine irreduzible Form des Gelingens dar und ist dennoch nicht verstindlich
ohne sein Ankniipfen an das, was andere vor ihm getan haben — unter anderem

18 | Vgl. zu diesem konstitutiv dialogischen Moment der Improvisation im Jazz D. M.
Feige: Philosophie des Jazz, Kapitel 4.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Daniel M. Feige

etwa an Lennie Tristano und das, was in der Tradition romantischer Klavier-
musik getan worden ist. Zu sagen, dass jede musikalische Improvisation im
Jazz aus sich heraus aushandelt, ob sie gelingt oder nicht, und damit zugleich
aushandelt, was es heiflt, dass sie gelingt, heif3t also nicht, dass sie das ohne Af-
firmation oder Negation dessen, was vorher musikalisch getan worden ist, tun
wiirde. Aber das verhandelt sie gewissermaflen in und durch die Improvisation
selbst, insofern nur dann der Hinweis, dass der und der Musiker von dem und
dem Musiker beeinflusst worden sei, tatsichlich erhellend ist, wenn das in der
einen oder anderen Weise auch derart horbar wird, dass seine Improvisationen
diese Auseinandersetzung exemplifizieren. Dass Improvisationen immer auf
Improvisationen antworten, beinhaltet auch die Tatsache, dass der Sinn einer
Improvisation selbst dann noch nicht abschliefend bestimmt ist, wenn die Im-
provisation zu einem Abschluss gekommen ist. Denn nicht allein im Verlauf
einer Improvisation steht mit jedem neuen Zug das Ganze zur Disposition,
sondern auch nach dem Abschluss der Improvisation steht zur Disposition,
wie es um ihren Sinn steht. Improvisationen, die vor zwanzig Jahren frisch ge-
klungen haben mogen, sind im Lichte neuer Improvisationen schal geworden;
frithe Einspielungen von Coltrane haben im Lichte der Entwicklung, die er in
der Spitphase seines Schaffens genommen hat, einen anderen Sinn bekom-
men. In bestimmter Weise, so lautet die entscheidende Lektion dieser Uber-
legungen, kommt die Improvisation hinsichtlich ihres Sinns niemals wirklich
zum Abschluss; auch dann nicht, wenn eine Improvisation zu Ende gegangen
ist. Anders kann man auch sagen, dass die Bestimmtheit einer Improvisation
immer eine unbestimmte Bestimmtheit ist.

Ist die dsthetische Zeitlichkeit der musikalischen Improvisation im Jazz im
Sinne einer retroaktiven Zeitlichkeit zu begreifen, im Rahmen derer zugleich
die Kriterien ihres eigenen Gelingens ausgehandelt werden, wird verstind-
lich, warum jedes Spielen eines Standards diesen vor dem Hintergrund voran-
gehenden Spielens dieses Standards oder anderer Standards gewissermafien
neu erfindet: Es gibt hier faktisch nichts, was sakrosankt wire — ohne dass
das heiflen wiirde, dass der Standard nur noch in loser Weise als Vorlage fiir
eine Improvisation genutzt wiirde, die mit ihm eigentlich nichts zu tun hat.”
Es stellt somit einen Fehlschluss dar, wenn man meinen wiirde, man konnte
radikale von weniger radikalen Interpretationen eines Standards trennscharf
unterscheiden. Denn ein Standard ist nichts anderes als das, als was er im Mo-
ment seines Spielens neu erfunden wird vor dem Hintergrund vorangehenden
Spielens. Einen Standard als den Standard zu spielen, der er ist, heifdt immer

19 | Stephen Davies und Diedrich Diederichsen treffen sich tendenziell in diesem pro-
blematischen Urteil (iber das Spielen von Jazzstandards. Vgl. Stephen Davies: Musical
Works and Performances. A Philosophical Exploration, Oxford 2001, S. 16; Diedrich
Diederichsen: Uber Pop-Musik, K6ln 2014, Dritter Teil.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Form kiinstlerischen Handelns

schon, ihn zu etwas Eigenem gemacht zu haben — und der Unterschied zwi-
schen einer eher konventionellen Praxis wie dem Spielen von Standards und
eher avantgardistischen Formen musikalischer Improvisation im Free Jazz ist
letztlich kein kategorialer Unterschied, da es eine konventionelle Praxis und
eine avantgardistische Praxis als klar unterschiedene letztlich gar nicht gibt.
Natiirlich gibt es unterschiedliche Stile des Spielens — aber diese werden in
ihren inhaltlichen Konturen selbst wiederum durch gelingende Improvisatio-
nen neu verhandelt; der modale Jazz ist durch Bill Evans’ Spielweise auf Kind
of Blue nicht »fertig« konturiert gewesen, ebenso wenig wie er durch die Spiel-
weise McCoy Tyners auf den Aufnahmen des spiten Coltrane in seinem Sinn
>fertig« bestimmt worden wire. Jedes Spielen eines Standards ist als gelingen-
des Spielen gleichermaflen Neuerfindung wie Anschlieflen an vorangehendes
Spielen — und ein Verweis etwa auf historische Jazzstile stoppt diese Dynamik
hier nicht, da fiir sie dieselbe retroaktive Logik gilt.

Nattirlich driangt sich angesichts dieser Analyse musikalischer Improvisa-
tion im Jazz nicht allein mit Blick auf die im letzten Kapitel entwickelte hand-
lungstheoretische Reformulierung der Unterscheidung zwischen performati-
ven und nicht-performativen Kiinsten die Frage auf, welchen Stellenwert diese
Analyse der musikalischen Improvisation im Jazz hinsichtlich kiinstlerischen
Handelns insgesamt beanspruchen kann. Es dringt sich kurz gesagt der Ein-
wand auf, ob hier nicht ein eher exotischer Sonderfall oder zumindest ein auf
eine besondere Spielart der performativen Kiinste beschrinkter Fall analysiert
worden ist. Ich mochte jetzt zeigen, dass es sich bei musikalischer Improvi-
sation im Jazz keinesfalls um einen exotischen Sonderfall handelt, sondern
vielmehr um etwas, dessen grundsdtzliche Logik charakteristisch fiir den Sinn der
Kunst als solcher ist. Auch dann, wenn im Lichte des letzten Kapitels mit Blick
auf Gemilde und Jazzperformances anderes hinsichtlich seines isthetischen
Gelingens beurteilt wird, ist der Sinn dessen, was es heifit, dass hier etwas
asthetisch gelingt, derselbe. Zunichst mochte ich erstens zeigen, dass dstheti-
sches Gelingen auch in dem Fall, in welchem in performativen Kiinsten Werke
dargeboten werden, anhand des Paradigmas der musikalischen Improvisation
im Jazz verstindlich gemacht werden kann. Dann méchte ich zweitens zeigen,
dass idsthetisches Gelingen auch in den nicht-performativen Kiinsten nach
dem Vorbild der musikalischen Improvisation im Jazz gedacht werden kann.

Zum ersten Gedanken gilt es Folgendes festzuhalten. Der Einwand ist na-
heliegend, dass man gegen die hier vorgestellte Analyse geltend macht, dass
isthetisches Gelingen mit Blick auf das Spielen musikalischer Werke, para-
digmatisch fiir die Tradition europidischer Kunstmusik spitestens seit Beet-
hoven, etwas anderes heifdt als mit Blick auf musikalische Improvisation.?

20 | Erist etwa von den Vertretern einer sogenannten Asthetik der Imperfektion mit
Blick auf den Jazz vertreten worden, denen zufolge gerade das am Jazz geschétzt wird,

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

186

Daniel M. Feige

In bestimmter Hinsicht ist dieser Hinweis natiirlich vollig richtig: Zwischen
einer Jazz-Improvisation und der Darbietung eines Werks in der Tradition
europdischer Kunstmusik bestehen wichtige Unterschiede, zu deren wesent-
lichsten mit Blick auf das Spielen von Werken die Orientierung an einer Parti-
tur gehort, was fiir musikalische Improvisation nicht gilt. Aber solche Unter-
schiede sind deshalb nicht kategorial, weil die Darbietung eines Werks nicht auf
das, was in der Partitur angegeben ist, verrechenbar ist und das Werk allein in und
durch seine Darbietungen lebt. Der dsthetische Sinn und Witz eines Werks muss
sich kurz gesagt in seinen Darbietungen zeigen; bleibt er hier auflen vor, ist
die entsprechende Darbietung entweder misslungen oder das Werk selbst ist
tendenziell zu einem blof} noch historisch interessanten Gegenstand herabge-
sunken.?! Die These, dass die Darbietung nicht auf die Angaben in einer Par-
titur verrechenbar ist, wire falsch verstanden, wenn man sie derart verstehen
wiirde, dass die Partitur zwar einige der musikalischen Parameter zweifelsfrei
angibt, wohingegen sie andere an die Interpretation delegiert. Diese Erldute-
rung ist deshalb problematisch, weil dabei das musikalische Werk in konsti-
tutive und nicht-konstitutive Aspekte aufgeteilt wird, die als einander dufler-
lich begriffen werden. Gegeniiber dieser Deutung gilt es festzuhalten, dass
die Darbietung eines Werks, wenn sie gelingt, eine Finheit ist und es keines-
wegs derart ist, dass man hier sinnvoll sagen kénnte, die Partitur sei einerseits
korrekt erfiillt worden und dartiber hinaus sei die Interpretation des Tempos
und die Phrasierung noch eigenstindig gewesen. Jede gelungene Interpretation
arbeitet demgegeniiber den Sinn des Werks in neuer Weise heraus. Es ist also nicht
so, dass das Werk vor seinen Darbietungen sozusagen als fertiges schon auf die
Darbietung warten wiirde und die Partitur ein transparenter Zugang in Form
von Anweisungen wire, wie ein derart vorgingig gegebenes Werk im Spie-
len zu erfassen wire.”? Da jede gelungene Interpretation eines Werks dessen
Sinn in neuer Weise herausarbeitet, ist das Werk selbst vielmehr etwas konstitutiv

was nach MaBstdben des Darbietens von Werken in der Tradition europdischer Kunst-
musik nicht gelingt. Vgl. paradigmatisch etwa Andy Hamilton: »The Aesthetics of Im-
perfectione, in: Philosophy 65/253 (1990), S. 323-340. Vgl. als kritische Abrechnung
mit der Imperfektionsasthetik die iberzeugende argumentative Zuriickweisung von
Alessandro Bertinetto: »Jazz als gelungene Performance. Asthetische Normativitat und
Improvisation«, in: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft 59/1
(2014), S. 105-140.

21 | Vgl. in diesem Sinne auch Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grund-
zlige einer philosophischen Hermeneutik, Tibingen 1990, S. 169ff.

22 | Dass zudem der ontologische Status eines solchen Werks letztlich unversténd-
lich werden wiirde, hat Lydia Goehr Uberzeugend in ihrer klassischen Studie heraus-
gearbeitet. Vgl. Lydia Goehr: The Imaginary Museum of Musical Works. An Essay in the
Philosophy of Music, Oxford 1992.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Form kiinstlerischen Handelns

Unabgeschlossenes. Der Sinn des Werks ist nicht vorgingig gegeben, sondern
vielmehr etwas, das in und durch gelingende Darbietungen in jeweils neuer
Weise herausgearbeitet wird. Der dsthetische Sinn eines Werks ist damit letzt-
lich ein wesentlich unabgeschlossenes Produkt einer Geschichte der Darbie-
tungen dieses Werks. Man kann deshalb in folgender Hinsicht sagen, dass die
anhand einer Analyse der musikalischen Improvisation im Jazz ausgewiesene
Logik auch fur das Spielen von Werken gilt: Die Relation der einzelnen Ziige
der Improvisation ist identisch mit der Relation der einzelnen Darbietungen eines
Werks.? Darbietungen von Werken antworten immer schon auf vorangegan-
gene Darbietungen von Werken, wie immer puristisch — etwa in Form eines
bestimmten Verstindnisses der historischen Auffithrungspraxis — sich eine
Praxis des Spielens solcher Werke auch geriert. Dieses Argument ist nicht so
zu verstehen, dass gegeniiber so etwas wie dem reinen Bezug auf die Partitur
uns die Geschichte der Darbietungen des Werks in die Quere kommen wiirde;
es ist vielmehr so zu verstehen, dass ein Werk zu spielen als das, welches es
ist, immer schon heift, sich explizit oder implizit zu vorangehendem Spielen zu
verhalten. Asthetisches Gelingen ist hier wie im Jazz eine horizontale Relation
zwischen Auffithrungen und keine vertikale Relation zu einer Partitur, die
selbst schon ihre Darbietungen determinieren wiirde.?*

Mag man mir jetzt vielleicht die These abkaufen, dass die anhand der mu-
sikalischen Improvisation im Jazz ausgewiesene Zeitlichkeit dsthetischen Ge-
lingens somit letztlich auch fiir das Darbieten von Werken in der Tradition
europiischer Kunstmusik bestimmend ist; damit ist natiirlich noch nichts zur
Frage gesagt, inwieweit eine solche Zeitlichkeit auch fiir Werke der nicht-per-
formativen Kiinste Giiltigkeit besitzen konnte (ii). Eine solche These scheint
auf den ersten Blick auch schwer verstindlich zu sein: Wihrend Musik, Thea-
ter und Tanz in ihren Auffithrungen leben, leben Gemilde und Skulpturen
demgegentiber in ihrem Ausgestelltwerden. Und handelt es sich bei Gemilden
und Skulpturen nicht um Arten von Kunstwerken, die nicht eine derartige
handgreifliche Temporalitit aufweisen, wie sie fiir die Musik charakteristisch
ist? All diese Unterschiede muss man nicht bestreiten, um die These zu ver-
treten, dass mit Blick auf das, was es heifdt, dass hier etwas isthetisch gelingt,
auch der dsthetische Sinn von Werken der bildenden Kunst in Begriffen einer
retroaktiven Zeitlichkeit zu denken ist — womit auch Werke der Malerei und
Plastik keine vorhandenen Objekte wiren, sondern Gegenstinde, die unter
der Perspektive ihres dsthetischen Sinns in Bewegung wiren. Wie bereits mit

23 | Vgl. ausfihrlich noch einmal D. M. Feige: Philosophie des Jazz, Kapitel 3.

24 | Vgl. zu einer Praxeologie des Spielens von Partituren auch Albrecht Wellmer: »Das
musikalische Kunstwerke, in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegen-
sétze. Zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Frankfurt a.M. 2002,
S. 133-175.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

188

Daniel M. Feige

Blick auf die Explikation einer solchen Logik als Logik des Darbietens von Wer-
ken in der Tradition europdischer Kunstmusik muss man auch mit Blick auf
Werke der bildenden Kiinste festhalten, dass eine solche Zeitlichkeit vor allem
ausgehend von dem Verhiltnis von Werken der bildenden Kiinste zueinander
zu deuten ist — und damit unter der Perspektive dessen, was es heiflt, dass ein
Werk lebendig ist. Werke der bildenden Kiinste sind dementsprechend derart
dynamisch, dass ihr dsthetischer Sinn im Moment ihrer Fertigstellung durch
den Kiinstler nicht abgeschlossen ist; sie sind in bestimmter Weise als Kunst-
werke niemals fertig, da im Lichte zukiinftiger Interpretation und auch zukiinf-
tiger Kunstwerke ihr Sinn jeweils neu herausgearbeitet worden sein wird. Zu-
gleich sind sie in der Weise dennoch immer schon fertig, dass eine derartige
Unbestimmtheit nichts mit einem primordialen Entzug zu tun hat. Sie hat
vielmehr etwas damit zu tun, dass Kunstwerke keine tiberzeitlichen Gegen-
stinde in einem ewigen Pantheon der Kunst sind, sondern Gegenstinde, deren
dsthetischer Witz — und damit auch ihr Charakter als Kunstwerke — geschicht-
lich immer wieder zur Disposition steht.” Mit anderen Worten: Kunstwerke
miissen sich Rezipienten immer wieder neu zeigen kénnen, um noch Kunst-
werke zu sein —und der Gedanke der retroaktiven Zeitlichkeit dsthetischen Ge-
lingens besagt, dass sie sich ihnen deshalb auch immer wieder anders zeigen,
ohne dass das Kunstwerk dadurch in ein Vexierspiel von Perspektiven seiner
Rezeption aufgeldst wiirde.?

Die hier vorgestellte Analyse dsthetischen Gelingens, die anhand des Para-
digmas musikalischer Improvisation im Jazz entwickelt worden ist, hilt fest,
dass dsthetisches Gelingen hinsichtlich seines jeweils spezifischen Sinns we-
sentlich mit Momenten der Unbestimmtheit einhergeht. Mit der Fertigstellung
des Werks ist das Werk in bestimmter Weise dennoch nicht fertig bestimmt.
Sind Kunstwerke immer auch das Ergebnis von Handlungen, so schligt die-
se These direkt auf kiinstlerisches Handeln durch: Kiinstler schaffen bestimmte
Gegenstinde, die in ihrem Sinn zugleich unbestimmte Gegenstdnde sind. Ich ver-
stehe eine solche Unbestimmtheit dabei nicht als etwas, was dem Gedanken
widerspricht, dass der Kiinstler in seiner Hervorbringung eines Kunstwerks
etwas Bestimmtes tun wiirde. Aber diesem Bestimmten eignet insofern eine
Unbestimmtheit, als sein dsthetischer Sinn sich nicht schon selbst aus dem
Handeln des Kiinstlers ergibt.

25 | Arthur C. Danto verzeichnet meines Erachtens durch seinen hypothetischen In-
tentionalismus diese wesentliche Einsicht, fiir die seine Theorie ansonsten hinreichend
Ressourcen hatte. Vgl. Arthur C. Danto: Die Verkldrung des Gewdhnlichen, Frankfurt
a.M. 1991, etwa S. 173ff.

26 | Nicht von ungefédhr mag man sich bei dieser Wortwahl an Gadamers Konzept
der Wirkungsgeschichte erinnert fiihlen. Vgl. H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode,
S. 279ff.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Form kiinstlerischen Handelns

II1. KUNSTLERISCHES HANDELN UND SONSTIGES HANDELN.
EINE THESE

Natiirlich kommt damit, dass der Kiinstler etwas produziert, auch etwas zum
Abschluss: Ein Gemilde wird in die Welt entlassen und eine musikalische Per-
formance gelangt an ihr Ende. Hat die Handlung des Kiinstlers also einen Ab-
schluss in dem Moment, wo der Bildhauer, der Maler und der Komponist ihre
Werkzeuge beiseitegelegt haben bzw. die Musiker, Tdnzer und Schauspieler
die Biihne verlassen, ist gleichwohl der Sinn dessen, was Bildhauer, Maler und
Komponist bzw. Musiker, Tdnzer und Schauspieler getan haben, damit noch
nicht abschliefend bestimmt. Man kann auch sagen: Der Sinn von Kunst-
werken ist offen im Lichte der vielfiltigen Konsequenzen, die diese dsthetisch
zeitigen. Derartige Konsequenzen sind nicht in Begriffen der Verzerrung des
Sinns von Kunstwerken zu deuten, sondern vielmehr als jeweils erneutes Her-
ausarbeiten des Sinns zu verstehen.” Mit Blick auf den Unterschied zwischen
dem, was hier zum Ende kommt, und dem, was hier nicht zum Ende kommt,
muss damit Folgendes festgehalten werden: Im Lichte dessen, was hier nicht
zum Ende kommt, steht auch das, was hier zum Ende gekommen ist, zur Dis-
position. Es ist also nicht so, dass das, was der Kiinstler getan hat, von den
spiteren Deutungen unberiihrt bleiben wiirde. Vielmehr steht im Lichte der He-
rausarbeitung des Sinns des Kunstwerks immer auch der Sinn der Handlungen des
Kiinstlers auf dem Spiel — und das in einem &dsthetisch weitreichenderen Sinne
als etwa dem, dass die Spielweise Bill Evans’ als Vorlidufer der Spielweise Brad
Mehldaus’ qualifiziert werden kann.

Damit komme ich zum Beginn dieser Uberlegungen zuriick: Inwieweit
lasst sich ausgehend von einer solchen Analyse nun mit Blick auf meine ein-
leitenden Bemerkungen behaupten, dass kiinstlerisches Handeln eine andere
Form gewinnt als sonstiges Handeln? Die Antwort hierauf lautet: Im kiinst-
lerischen Handeln ist die Offenheit von Sinn explizit, wihrend sie im auferkiinst-
lerischen Handeln implizit ist. Die Offenheit von Sinn ist, anders als im aufler-
kiinstlerischen Handeln, im kiinstlerischen Handeln somit selbst im Offenen.

In zweierlei Weise darf dieser Gedanke dabei nicht missverstanden wer-
den. Erstens ist dieser Gedanke nicht so zu verstehen, dass die Produkte kiinst-
lerischen Handelns derart »iiber< die Offenheit von Sinn wiren, dass diese Of-
fenheit ihr Thema wire. Zwar mag es Kunstwerke geben, deren Sinn nicht
allein in der angesprochenen Weise offen ist, sondern deren Thema zugleich
auch ihre Offenheit des Sinns selbst wire. Aber so etwas lidsst sich schwerlich
von allen Kunstwerken behaupten. Zweitens ist dieser Gedanke nicht so zu
verstehen, dass die Explizitheit bzw. Implizitheit der Inhalt von Handlungen
wire; die Begriffe Explizitheit und Implizitheit sollen vielmehr einen Unter-

27 | Vgl. noch einmal H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 169ff.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

190

Daniel M. Feige

schied der Form der Handlungen markieren. Was aber heifit es demgegen-
iiber, dass in kiinstlerischen Handlungen die Offenheit von Sinn selbst im Of-
fenen ist, wohingegen sie das in auferkiinstlerischen Handlungen nicht ist?
Es meint, dass der Sinn aller Handlungen in bestimmter Weise immer ein
unbestimmter Sinn im Lichte der Konsequenzen dieser Handlungen ist.?® Der
Gedanke, dass er durch den Handelnden in einer Weise kontrollierbar sei, dass
er im Moment der Handlung fertig bestimmt sei, erweist sich dergestalt im
Lichte der Moglichkeit zukiinftiger Neubeschreibungen und Rekontextualisie-
rungen — verstanden als Entdeckungen dessen, was der Handelnde eigentlich
getan hat — als problematisch. Der handlungstheoretische Witz der Kunst wire
somit insgesamt darin zu sehen, dass im kiinstlerischen Handeln anders als
im auferkiinstlerischen Handeln die Unbestimmtheit und Offenheit dessen,
was es tiberhaupt heifdt zu handeln, offen zutage tritt. In diesem Sinne ist das
Kunstwerk letztlich nicht sowohl das Produkt von Handlungen wie es nicht
das Produkt von Handlungen ist. Vielmehr ist es Produkt von Handlungen, in
denen das, was es tiberhaupt heifdt zu handeln, explizit zum Vorschein kommt.
Dass es im auflerkiinstlerischen Handeln nicht explizit zum Vorschein kommit,
darin liegt kein Mangel; das macht es der Form nach zu auflerkiinstlerischem
Handeln. Was im auflerkiinstlerischen Handeln der Form nach implizit ist —
und das heif3t nicht, dass in dem Sinne von implizit, um den es geht, die Form
implizit wire, sondern vielmehr, dass etwas der Form nach implizit ist —, istim
kinstlerischen Handeln der Form nach explizit.?

LITERATUR

Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 1973.

Alperson, Philip: »On Musical Improvisation, in: The Journal of Aesthetics and
Art Criticism 41/1 (1984), S. 17-29.

Bertinetto, Alessandro: »Jazz als gelungene Performance. Asthetische Norma-
tivitit und Improvisation, in: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunst-
wissenschaft 59/1 (2014), S. 105-140.

Borchers, Fabian: Handeln. Zum Formunterschied von theoretischer und prakti-
scher Vernunftausiibung, Miinster 2013.

28 | Man konnte in diesem Zusammenhang auch Hegels Unterscheidung zwischen
Handlung und Tat in zweckentfremdeter Weise interpretieren. Vgl. Georg Wilhelm Fried-
rich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt a.M. 1986, § 119ff.

29 | Fiir Kommentare zu einer friitheren Fassung dieser Uberlegungen danke ich Fabian
Bdrchers und Judith Siegmund.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Form kiinstlerischen Handelns

Bormann, Hans-Friedrich/Brandstetter, Gabriele/Matzke, Annemarie (Hg.):
Improvisieren. Paradoxien des Unvorhersehbaren. Kunst — Medien — Praxis,
Bielefeld 2010.

Danto, Arthur C.: Die Verkldrung des Gewdhnlichen, Frankfurt a.M. 1991.

Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt a.M. 2000.

Dickie, George: Art and the Aesthetics. An Institutional Analysis, Ithaca 1974.

Feige, Daniel M.: Philosophie des Jazz, Berlin 2014.

—: »Jazz als kiinstlerische Musike, in: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine
Kunstwissenschaft 59/1 (2014), S. 29-47.

—: »Alle Genres sind prekir und kein Genre ist prekir, oder: Die Logik des
Genres im Genre der (hegelschen) Logik«, in: Hanno Berger/Frederic
Dohl/Thomas Morsch (Hg.), Prekdre Genres, Bielefeld 2015, S. 17-30.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik, Ttiibingen 1990.

Gludovatz, Karin/Liithy, Michael/Schieder, Bernhard/von Hantelmann, Doro-
thea (Hg.), Kunsthandeln, Ziirich 2010.

Goehr, Lydia: The Imaginary Museum of Musical Works. An Essay in the Philoso-
phy of Music, Oxford 1992.

Hamilton, Andy: »The Aesthetics of Imperfection«, in: Philosophy 65/253
(1990), S. 323-340.

Kania, Andrew: »Making Tracks: The Ontology of Rock Music, in: The Journal
of Aesthetics and Art Criticism 64/4 (2000), S. 401-414.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Frankfurt a.M. 1973.

Menke, Christoph: Kraft. Ein Grundbegriff dsthetischer Anthropologie, Berlin
2008.

Sellars, Wilfried: Empiricism and the Philosophy of Mind, Cambridge/Mass.
1997.

Siegmund, Judith: Die Evidenz der Kunst. Kiinstlerisches Handeln als dsthetische
Kommunikation, Bielefeld 2007.

Thompson, Michael: Leben und Handeln, Berlin 2.011.

Wright, Georg H. von: »Erkliren und Verstehen von Handlungen, in: Ralf
Stocker (Hg.), Handlungen und Handlungsgriinde, Paderborn 2002, S. 49-
64.

191


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14.02.2026, 09:50:50.


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

l1l. Praxen der Kunst



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14.02.2026, 09:50:50.


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkorperte Intention

Anna Kreysing

»Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll«, lautet ein hdufig geduflerter Kom-
mentar, wie man ihn in Galerien und Museen oder zu anderen Anlissen der
Begegnung mit zeitgendssischer Kunst aufschnappen kann. Dieser nicht be-
sonders originelle, aber doch sicher alltagsnahe Kommentar wird zum Aus-
gangspunkt der folgenden Uberlegungen gemacht, die sich wie folgt gliedern:
Im ersten Abschnitt werden die impliziten Voraussetzungen, welche die Au-
Rerung des Kommentars sinnvoll werden lassen, herausgestellt. Die durch
vergleichende Beobachtung gewonnenen Einsichten werden dann ein Motiv
daftir liefern, warum man Kunst und Handlung zusammendenken sollte in
der Hinsicht, dass ein Kunstwerk als Produkt einer Handlung eines Kiinstlers
oder einer Kiinstlerin aufzufassen ist. In diesem zweiten Abschnitt werden
Gemeinsamkeiten und Differenzen von Handlungen von Kiinstler*innen' zu
alltiglichen Handlungen hervorgehoben. Im dritten Abschnitt wird die dem
ersten Abschnitt innewohnende Intuition im Detail diskutiert und die Idee
eines >Verstehens durch Kunst« problematisiert, so dass in diesem Abschnitt
ein Fundament fiir die Anschlussfihigkeit meiner Uberlegungen an eine ak-
tuell diskutierte Fragestellung der philosophischen Asthetik und Kunsttheorie
geschaffen wird. Nachdem ich dargelegt habe, ob und wie Produktion und Re-
zeption von Kunstwerken Prozesse des Erkennens anleiten konnen, beziehe
ich im vierten Abschnitt Stellung zu der Frage, ob Kunst Forschung ist.

Ziel dieses Aufsatzes ist es, plausibel zu machen, dass man Kunstwerken
gerechtfertigterweise mit dem Anspruch, sie verstehen zu kénnen, gegeniiber-
treten kann. Diese Rechtfertigung lisst sich darlegen, wenn man die Kunst-
werke? als Produkte einer bewussten Handlung begreift, die Asthetische Er-

1 | Die Begriffe »Kiinstlercoder»Rezipientcwerden im Folgenden um der Kiirze willen ge-
braucht, nicht um das Geschlecht von Kiinstler*innen und Rezipient*innen zu betonen.
2 | Wenn in diesem Aufsatz von Kunstwerken gesprochen wird, so sind in erster Linie
Werke der Bildenden Kunst seit dem Beginn der klassischen Moderne gemeint. Zwar soll
nicht ausgeschlossen werden, dass sich Aspekte der Uberlegungen auch auf andere

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Anna Kreysing

fahrungen® erméglichen, wobei diese Erfahrungen Prozesse des Erkennens
in Gang setzen oder ein Verstehen von etwas anleiten oder vertiefen kénnen.*

Dieses Verstindnis von Kunstwerken stellt eine Abgrenzung zur kunst-
historischen Auffassung dar, nach welcher Kunstwerke als Gegenstinde der
ikonografischen und ikonologischen Interpretation mit dem Ziel der Entde-
ckung von symbolischen Werten begriffen werden. Problematisch an dieser
Auffassung ist die Annahme, dass die zu entdeckenden, symbolischen Werte
dem Kiinstler selbst hiufig unbekannt sind oder gar entscheidend von dem
abweichen, was der Kiinstler ausdriicken wollte.> Statt dass der Kiinstler so
als ein bewusst Handelnder verstanden wird, wird ihm die Autoritit iiber den
Ausdruck des Werkes abgesprochen und es entsteht der Eindruck, dass seine
Werke dem Publikum nur durch die Erklirungen eines »zivilisierten Kriti-
kers«® zuginglich werden kénnen. Die folgenden Schilderungen des Schaffens
von Kunstwerken sowie der Asthetischen Erfahrung der Rezipienten beabsich-
tigen daher, den Ausdruck von Kunstwerken durch das materielle Gemacht-
sein und nicht durch ikonologische Interpretationen zu begreifen.

Zuriick zum Ausgangsbeispiel: Ein Museumsbesucher steht vor einem Kunst-
werk und duflert den Kommentar »Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll«.
Ob der Kommentar laut geduflert wird, beispielsweise an einen anderen Be-
sucher oder das Personal des Museums gerichtet, oder ob er vielmehr in einer
Art Selbstgesprich nur gedacht wird, ist hierbei nicht entscheidend. Viel wich-
tiger erscheint die Frage, warum der Kommentar, in diesem Kontext gedufert,
sinnhaft sein kann und nicht einfach ein unsinniger Satz ist.

Formen der Kunst iibertragen lassen, allerdings wiirde es den Rahmen dieses Aufsatzes
sprengen, auf die Gemeinsamkeiten und Unterschiede von verschiedenen Kunstformen
in Bezug auf die kiinstlerische Handlung einzugehen.

3 | Die Majuskel im Begriff »Asthetische Erfahrung: soll anzeigen, dass es sich um
ein Verstandnis von dsthetischer Erfahrung handelt, das Prozesse des Erkennens ein-
schlieit. Ein solches zu begriinden war Ziel meiner im Jahr 2013 abgeschlossenen Dis-
sertation mit dem Titel »Prozesse und Funktionen des Erkennens in Asthetischer Erfah-
rung« (ETH Zirich). Die Arbeit wird im mentis Verlag erscheinen.

4 | Fir hilfreiche Kommentare und Korrekturen danke ich Leonie Krafzik, Byung Chul
Kim, Ulrich Kréger, Eva Kreysing und Daniel Martin Feige.

5 | Vgl. Erwin Panofsky: Meaning in the Visual Arts, Garden City 1955, S. 31.

6 | Sol LeWitt schreibt: »The editor has written me that he is in favor of avoiding »the
notion thatthe artistis a kind of ape that has to be explained by the civilized critic«.« (Sol
LeWitt: »Paragraphs on Conceptual Art, in: Artforum, Juni 1967, S. 79-83, hier S. 79).

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

Durch den folgenden Vergleich dreier Kontexte, in welchen der Kommentar
»Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll« geduflert wird, soll das Ausgangs-
beispiel differenzierter betrachtet und dadurch seine Sinnhaftigkeit expliziert
werden. Meine Ausgangsintuition, die den folgenden Vergleich anleitet, ist,
dass der Kommentar »Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll« nur in be-
stimmten Kontexten sinnvoll” gedufert werden kann.

Man stelle sich einen zweiten Fall vor, nimlich eine Person, welche beim
Anblick eines atemberaubenden Bergpanoramas den Satz »Ich verstehe jetzt
nicht, was das hier soll« duflerte. Eine Gemeinsamkeit dieses Szenarios mit
dem ersten besteht darin, dass hier etwas idsthetisch erlebt werden kann. Im
ersten Fall kann das Kunstwerk in seiner Materialitit, Form und Farbigkeit,
im zweiten Fall eine Aussicht sowie die Luftbeschaffenheit, das Licht und eine
auflergewShnliche akustische Situation erlebt werden. Unsere Sinne werden
von etwas physisch Existierendem angesprochen und unser Gemiit in einen
eigentiimlichen Zustand des Staunens oder Sich-Wunderns, eines Erlebens
von beispielsweise Ehrfurcht etc. versetzt. Ein Unterschied besteht darin, dass
das physisch Existierende im ersten Fall gemacht, im zweiten gegeben ist (vo-
rausgesetzt man ignoriert die Moglichkeit einer gottlichen Schopfung). Weil
das Bergpanorama kein hergestelltes Artefakt ist, konnen wir nicht sinnvoll
hinterfragen, wozu — oder man kénnte auch sagen, in welcher Absicht — es
hergestellt wurde.

Eine weitere Differenz scheint darin zu bestehen, dass das Alpenpanorama
anders als das Kunstwerk nicht in einer Ausstellungssituation prisentiert ist.
Die Alpen haben einen natiirlichen Ort, sie lassen sich nicht einfach versetzen,
und demnach, so konnte man meinen, kénnen sie nicht an einem bestimmten
Ort in einer bestimmten Absicht prisentiert werden. Wihrend man wohl be-
reitwillig zustimmen wird, dass die Alpen kein in einer bestimmten Absicht
hergestelltes Artefakt sind, lieRe sich im Punkte der absichtsvollen Prisen-
tation ein Einwand formulieren, den ich unter Rekurs auf einen Aufsatz der
Technikgeschichte zum Gegenstand der Alpenansicht hier anfithren werde.

Auch wenn man nicht sagen wird, dass es die Absicht des Bergpanoramas
ist, Ehrfurcht einzufléfen oder die Schonheit der Natur erlebbar werden zu
lassen, wird man gleichwohl zugestehen, dass der Anblick eines Alpenpan-
oramas ehrfurchteinfléfend sein und Naturschones erlebbar werden lassen
kann. Hierzu bedarf es, folgt man den Ausfithrungen des Historikers Daniel
Speichs, jedoch einiger Hilfen. In seinem Aufsatz »Alpenblick mit Gelinder«®

7 | »Sinncverstehe ich gemaf alltagssprachlicher Verwendung, nach dem das Gegen-
teil von»SinnoUnsinn«ist (vgl. Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, in:
Werkausgabe Bd. 1, Frankfurt a.M. 1984, S. 7-223, hier S. 9 (Vorwort).

8 | Daniel Speich, »Alpenblick mit Gelénder«, in: David Gugerli/Barbara Orland (Hg.),
Ganz normale Bilder, Ziirich 2002, S. 47-65, hier S. 49f.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

197


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Anna Kreysing

beschreibt er die technische Bedingtheit von Naturerlebnissen am Beispiel
des Ziircher Alpenpanoramas. Das Alpenpanorama wurde erst zum Ende des
19. Jahrhunderts zum Gegenstand eines moglichen &sthetischen Erlebnisses.
Wihrend die im Kern mittelalterlich gebaute Stadt Ziirichs sich rechts und
links der Limmat erstreckte und sich hier auch der Alltag des Ziirchers ab-
gespielt haben wird, kam dem See, so schreibt es Speich, keine stidtebaulich
exponierte Rolle zu. Vielmehr war — bis durch die Erfindung und Verbreitung
der Eisenbahn eine Alternative fiir den Transport von Glitern geschaffen war
— der See vorrangig als Transportweg fiir die Schifffahrt wichtig. Das Seeufer
war flir die Bewohner der Stadt hingegen nicht erschlossen. Erst indem durch
den Verschonerungsverein der Stadt weitreichende Mafinahmen beschlossen
und umgesetzt wurden, darunter der Bau einer Uferpromenade, die Errich-
tung einer seenahen Briicke tiber die Limmat und die Installation eines Alpen-
anzeigers, schaffte man die Bedingungen fiir ein Naturerleben der Alpen vom
Ufer des Sees.

Dieses Beispiel aus der Geschichte Ziirichs vermag zu veranschaulichen,
dass das Erleben eines Naturschénen kein natiirliches im Sinne eines nicht
kulturell und technisch konstruierten Erlebens ist, sondern ein durch tech-
nische Vorrichtungen ermdoglichtes. Durch das Schaffen von Flaniermeilen,
Gelindern, Aussichtsplattformen und Alpenanzeigern wird hier ein Erleben
ermoglicht. Diese technischen und kulturellen Voraussetzungen fiir das Er-
leben des Alpenausblicks sind vergleichbar mit der Prisentation eines Kunst-
werkes. In beiden Fillen kann man von einer absichtsvollen Prisentation oder
Inszenierung sprechen. Man kann so weit gehen zu behaupten, dass ohne den
vom Menschen durch technisch hergestellte Hilfsmittel® konstruierten Kon-
text ein Erleben des Naturschénen nicht méglich wire. Kann man daher aber
behaupten, dass Kunsterlebnisse und Naturerlebnisse gleich zu behandeln
sind? Verfolgte man ndmlich diesen Gedankengang, kénnte man die Parallele
von Naturschénem und Kunstschénem dahingehend fortfithren wollen, dass
die Naturgegenstinde gleichsam Readymades sind und die technischen Her-
vorhebungen und Hinweise eine dem White-Cube dhnliche Funktion haben:
Erst durch sie wird etwas als etwas erlebbar.

9 | Natiirlich ist hier der Einwand méglich, dass nur durch nicht-technische Geréte ein
Erlebnis méglich wird und daher zum technikgeschichtlichen Aspekt immer auch ein
kulturgeschichtlicher gedacht werden muss. Speich schreibt sehr einleuchtend: »Visu-
elle Erlebnisse brauchen Vorbilder [...] und Standardansichten.« Diese Vorbilder und
Standardansichten kdnnen sich jedoch nicht nurin technisch hergestellten Bildern oder
landschaftsarchitektonisch gestalteten Ausblicken und Blickachsen finden, sondern
beispielsweise auch in der Literatur.

10 | Brian O’'Dohoerty: In der weifien Zelle, Berlin 1996, S. 141.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

Warum sich diese Parallelisierung nicht zu einer Analogie vervollstindi-
gen lisst, zeigt sich jedoch, wenn man nun zum Ausgangsbeispiel des Kom-
mentars zuriickkehrt und die Unterschiede der Kontexte betont: Der Satz »Ich
verstehe jetzt nicht, was das hier soll« kann im Beispiel des Alpenerlebnisses
nur in einer Hinsicht sinnvoll geduflert werden. Wem beispielsweise die Funk-
tion eines Alpenanzeigers nicht vertraut ist, der mag diesen betreffend fragen,
was der am Ufer des Ziirichsees denn solle. Dass der Kommentar sinnvoll ist,
ldsst sich daran erkennen, dass man als Kundiger hierauf eine sinnvolle Ant-
wort geben kann: Der Alpenanzeiger lenkt den Blick und informiert iiber die
Berge, welche sich vom Seeufer aus entdecken lassen. Der Kommentar hinter-
fragt also die Absicht der Prisentation bzw. Inszenierung. Im Kontext des Mu-
seums hingegen kann der Kommentar nicht nur auf die Art der Prisentation,
sondern auch auf das Kunstwerk in seinem Gemachtsein selbst bezogen wer-
den. Gefragt wird dann nicht nach der Absicht der Prisentation, sondern nach
der Beschaffenheit des Kunstwerkes. Die Beschaffenheit des Kunstwerkes lisst
sich daher durch den Kommentar »Ich verstehe nicht, was das hier soll« hin-
terfragen, weil der Betrachter davon ausgehen kann, dass das Kunstwerk ein
Artefakt, ein in einer bestimmten Absicht hergestelltes Ding ist. Hier muss
demnach die Parallele zum Naturerleben aufgegeben werden. Da die Alpen
nicht gemacht sind, ist es wenig sinnvoll zu hinterfragen, was sie »sollens, also
in welcher Absicht sie da sind.

Um die Absicht des Gemachtseins von Kunstwerken, welche fiir ihr Ver-
stehen wichtig ist, von anderen Absichten des Gemachtseins von Objekten zu
unterscheiden, sei ein weiteres Beispiel genannt, in welchem ein Objekt in sei-
nem Gemachtsein hinterfragt wird. Auch ein gestalteter Alltagsgegenstand,
verstanden als Gegenstand des Produktdesigns, kann einen Kommentar des
Nichtverstehens ernten. Eine merkwiirdig gestaltete Zitronenpresse, die sich
nach mehrfachen Versuchen nicht als allzu praktikabel erweist, konnte den
Kommentar »Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll« motivieren. Man fragt
sich kurz, was der Designer beim Erschaffen dieses Objekts wohl gedacht ha-
ben mag. Auch in dieser Situation macht der Kommentar Sinn, scheint aber
einen ganz anderen Anspruch auf Verstindlichkeit zu offenbaren als im Fall
des Kunstwerkes. Der Anspruch, der sich in der enttiuschten Erwartung of-
fenbart, betrifft die Funktionalitit des Objekts: Wenn die Zitronenpresse zum
Auspressen von Zitronen ungeeignet ist, stellen wir die Absicht ihres Ge-
machtseins in Frage. Das Unverstindnis, mit welchem wir kopfschiittelnd der
verfehlten Absicht begegnen, zeigt, dass auch praktische Alltagsgegenstinde
in ihrem Gemachtsein Objekte des Verstehens sein kénnen. Dieses eher prak-
tische Verstehen zeigt sich wahrscheinlich eher selten in einem intellektuellen
Begreifen, sondern einfach in der verstindigen Praxis, d.h. dem zielfithrenden
Umgang mit dem Objekt — man versteht hier ganz einfach, wozu etwas gut ist,
indem man es dazu benutzt.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

199


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

200

Anna Kreysing

Die Abgrenzung zur AuRerung des Kommentars des Unverstindnisses in
diesem dritten Kontext soll deutlich werden lassen, dass wir unterschiedliche
Anspriiche des Verstehens an absichtsvoll hergestellte Dinge haben, je nach
Absicht des Hergestelltseins. Wihrend entworfene Alltagsgegenstinde u.a. in
ihrer Praxistauglichkeit bzw. Funktionalitit verstanden werden kénnen, muss
es sich bei Kunstwerken wohl um eine andere Form des Verstehens handeln,
da diese sich nicht in einer verstindigen Praxis zeigen kann. Das Kunstwerk
ist dem Betrachter nicht zu Diensten wie eine gelungen hergestellte Zitronen-
presse. Dennoch ist es nicht unsinnig zu behaupten, dass das Hervorbringen
eines Kunstwerkes eine Absicht verfolgt. Diese Absicht kann, das zeigt der Ver-
gleich, nicht als praktische Funktion verstanden werden.

Zusammengefasst fiihren diese vergleichenden Beobachtungen zu folgen-
den Aussagen iiber den Hintergrund des Kommentars des unverstindigen
Kunstbetrachters:

T1. Hier wird etwas absichtsvoll dargeboten; es gibt eine Absicht der Prisenta-
tion/Inszenierung.

T2. Das absichtsvoll Dargebotene istabsichtsvoll hergestellt; Absicht/Intention
des Gemachtseins.

T3. Personen haben die Erwartung, dass absichtsvoll hergestellte, dargebotene
Objekte in ihrem Hergestelltsein verstanden werden konnen. (Dies zeigt sich
im Ausbleiben des Verstehens, in der Enttiduschung der Erwartung.)

Das Verstehen von Kunstwerken kann sich anders als bei anderen Objekten,
auf die T3 auch zutrifft, nicht in einem gelingenden Umgehen mit ihnen, im
Sinne eines praktischen Benutzens zeigen.

Die vorangegangenen Uberlegungen haben gezeigt, dass das Unverstindnis
eines Kunstbetrachters aufgrund von mindestens zwei Absichten bestehen
kann: der Absicht oder auch Intention des Hergestelltseins (T2) und der Ab-
sicht der Prisentation (T1). Da Absichten ein Merkmal von Handlungen sind,
liegt es nahe, die Handlungen niher zu betrachten, denen diese Absichten zu-
grunde liegen.

Die Intention des Kunstlers wird hier zunichst im Kontrast zu einer Vor-
stellung der Intention einer alltiglichen Handlung beschrieben. Ich entlehne
dazu das Beispiel des Kuchenbackens aus einer Vorlesung John McDowells.!

11 | John McDowell: »\Some Remarks on Intention in Action«. The Amherst Lecture in
Philosophy 6 (2011), S. 1-18, hier S. 6f.; http://www.amherstlecture.org/mcdowell
2011/mcdowell2011_ALP.pdf (abgerufen am 28.3.2015).

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

Die Intention einer Handlung kann hier verstanden werden als ein Vorhaben
fur eine zukiinftige Handlung. Wer einen Kuchen backen will, der weifs im
Vorhinein, was er zu tun hat, um die Handlung in die Tat umzusetzen: Er soll-
te Zutaten kaufen, Utensilien bereitstellen und die Schritte des Rezeptes be-
folgen. Die Intention des Backens eines Kuchens, welche schon vor der Hand-
lung besteht, wird dann Schritt fiir Schritt gemifl dem Rezept umgesetzt. Das
Handlungsbeispiel des Kuchenbackens, welches sich durch das Befolgen eines
Rezeptes erkliren lisst, macht eine Vorstellung von Intention als einer der
Handlung vorausgehenden Absicht plausibel. Diese Vorstellung fuflt jedoch
auf der irrtiimlichen Gleichsetzung von Intention und Rezept. Die Intention
der Handlung ist das Backen eines bestimmten Kuchens, z.B. eines Zitronen-
kuchens in Gugelhupfform, und somit bestimmt durch den praktisch wirk-
sam werdenden Willen, dieses Ziel zu erreichen. Das Rezept hingegen gibt
lediglich den Weg zum Erreichen der Intention vor. In diesem Beispiel wird die
Intention (vergleichbar mit T2) durch das Ziel vorgegeben.

Nicht alle Arten von Handlungen lassen sich jedoch auf diese Art zerglie-
dern und in Analogie zum Backen eines Kuchens beschreiben, da sie keine
durch klare Vorstellungen fest umrissenen Ziele verfolgen und oft der Han-
delnde auch nicht iiber ein Rezept verfiigt, welches das Erreichen der Intention
seiner Handlung verlisslich ermdglicht.

Es kann hier selbstverstindlich keine Phinomenologie der verschiedenen
Handlungsarten vorgenommen werden, dennoch sei in aller Kiirze auf Arten
alltiglicher Handlungen verwiesen, die sich nicht als Ausfithrungen gemif
Rezepten zum Erreichen von durch klare Vorstellungen fest umrissenen Zie-
len begreifen lassen: Zu denken ist hier an Handlungen, die in einem intuiti-
ven Erwigen und Erproben von Méglichkeiten bestehen, die den Prozess einer
Handlung leiten, ohne dass das Ziel im Vorhinein durch eine klare Vorstellung
umrissen werden kann. Problemorientiertes Handeln verfolgt beispielsweise
ein Ziel, ohne dass dabei bereits vorher eine klare Vorstellung der Lésung vor-
liegt. Unroutinierte Handlungen exemplifizieren, dass im Prozess des Han-
delns nach Wegen zum Erreichen eines Ziels gesucht wird und erst durch in
zahlreichen Versuchen gewonnene Einsichten sich Muster herausbilden, die
spiter die Routinen wie unausgesprochene Rezepte anleiten kénnen.

Begreift man das Herstellen eines Kunstwerkes als Handlung," so ist es
sinnvoll, die Charakteristika der beiden zuletzt genannten Handlungsarten

12 | Das Erschaffen eines Kunstwerkes wird hier als Form einer komplexen Handlung
verstanden, obgleich einige Grinde auch gegen eine solche Behandlung sprechen - so
kdnnte man das Erschaffen von Kunstwerken als eine besondere Form der Arbeit be-
greifen. Fir das vorgeschlagene Verstandnis spricht jedoch, dass das Erschaffen eines
Kunstwerkes einen zeitlich begrenzten, durch ein Subjekt willentlich initiierten Prozess
umfasst, der ein Ziel, ndmlich das Hervorbringen eines Kunstwerkes verfolgt. Wenn im

14.02.2026, 09:50:50. Op:

201


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

202

Anna Kreysing

zu beriicksichtigen. Eine Handlung, welche das Ziel verfolgt, ein Kunstwerk
hervorzubringen, kann als problemorientiert verstanden werden und als eine,
welche nicht auf Routine zuriickgreifen kann.

Der kiinstlerische Arbeitsprozess beginnt mit dem Verfolgen einer even-
tuell erst nur vagen Idee oder einem noch nicht scharf umrissenen Interesse.
Das Problem des Kiinstlers ist, dieses Interesse zu konkretisieren und durch
eine materielle Gestaltung zu artikulieren. Von >Problem« kann hier deshalb
gesprochen werden, weil er hierbei nicht auf Routinen zuriickgreifen kann,
sondern einen eigenen Weg der Artikulation finden muss.

Die kiinstlerische Arbeit kann mit dem Skizzieren, Planen, Visualisieren
von Vorstellungen oder Notieren von Ideen beginnen, wobei das Interesse all-
mihlich etwas konkreter wird. Moglicherweise schliefRen sich hieran Studien
und das Anfertigen von Modellen an, bevor Materialerprobungen stattfinden.
Im fortschreitenden Prozess, der sich als ein intuitives Erwigen und Erpro-
ben von Materialeigenschaften und Moglichkeiten der Gestaltung beschreiben
lasst, kann sich eine Idee immer weiter herauskristallisieren und konkreter
zutage treten. Es ist aber auch moglich, dass eine Idee verworfen werden muss.
Unvorhergesehenes kann geschehen: Passungen, die sich aus Materialresten
zusammenfiigen, Briiche, die ungewollt entstehen, Materialkombinationen,
die plotzlich iiberzeugend erscheinen, kénnen die Arbeit mitsamt ihrer ange-
dachten Intention in andere Bahnen lenken. Das Finden der Intention kann als
Prozess der materiellen Umsetzung eines konkretisierten Interesses begriffen
werden, welcher nicht linear verliuft.

Im Wechsel von materieller Umsetzung und Betrachtung des Gefertigten
erlebt der Kuinstler, wie sich die Intention des Werkes langsam formt. Da der
Kiinstler die gewihlten Materialien nicht beliebig in ihrem Ausdruckspoten-
tial verindern kann, kann gesagt werden, dass er nicht die alleinige Gewalt
iiber die Intention des Kunstwerkes hat. Der Kiinstler arbeitet mit Material, das
immer schon abhingig von der Kultur bestimmte Konnotationen hervorruft.

Da nicht nur der Kiinstler ein konkretisiertes Interesse artikulieren méch-
te und daher nach einer Moglichkeit der Artikulation durch ein materiell ge-
schaffenes Werk sucht, sondern auch das Material eigenstindig den Ausdruck
des Werkes mitgestaltet, muss die kiinstlerische Arbeit als von diesen zwei As-
pekten bedingte gesehen werden: Im Prozess des Arbeitens kann der Kiinstler
als jemand vorgestellt werden, der beim Arbeiten mit sich selbst redet — also
in Kants Sinne denkt.”® Das Selbstgesprich findet zwischen dem Kiinstler in

Folgenden dennoch das Wort »Arbeitc gebraucht wird, so ist damit ein befristetes, auf
ein Ziel gerichtetes Tatigsein gemeint.

13 | Vgl. Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, § 39, in: Akade-
mieausgabe Bd. VII, hier S. 192, abgerufen liber das Bonner Kant-Korpus: http://www.
korpora.org/kant/aa07/192.html (abgerufen am 28.02.2015).

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

der Rolle des materiellen Erprobers und der Rolle eines gedanklich antizipier-
ten Betrachters statt. Im >Dialog« mit den Qualititen des Materials kann der
Kiinstler sein zuerst nur vage vorhandenes Interesse justieren, verwerfen oder
durchsetzen. Der Entschluss, eine Intention (T2) gefunden zu haben, besiegelt
dann die Arbeit und schliefdt die Handlung, ein Kunstwerk zu erschaffen, ab.
Fiir diesen Entschluss ist die Absicht der Prisentation (T1) relevant, da bereits
im Prozess des Schaffens der Rezipient als Adressat der Prisentation mit ein-
bezogen wird. Hieraus ergibt sich, dass T2 nur unter Einbezug von T1 zu ver-
stehen ist, genauer, dass diese beiden Intentionen analytisch zwar zu trennen
sind, phinomenologisch jedoch zusammengehéren.

Diese Uberlegungen zeigen, dass im Kontrast zur Intention beim Backen
eines Kuchens die Intention des Kiinstlers, ein bestimmtes Kunstwerk zu
schaffen, nicht als seiner Handlung vorausgesetzt betrachtet werden kann. Der
Kiinstler mag zwar Ideen, Interessen und Neigung haben, ein Kunstwerk zu
einem Thema oder einer Stimmung zu schaffen, allerdings ist diese Neigung
noch kein antizipiertes, bestimmtes Kunstwerk. Die Bestimmung der Inten-
tion des Werkes ist stattdessen das manifeste Resultat des kiinstlerischen Her-
stellungsprozesses. Denn erst im Prozess der materiellen Umsetzung formt
sich die Intention als manifeste Verkérperung im Material. Es handelt sich um
eine im Machen gefundene Intention."

Das Ziel der Handlung, ein Kunstwerk zu schaffen, kann im Vorhinein
gegeben sein, ohne dass sich jedoch eine leitende Vorstellung oder gar An-
weisungen wie bei einem Rezept finden lassen. Da die Intention als eine mate-
rielle Verkérperung eines sich im Arbeitsprozess konkretisierenden Interesses
zu verstehen ist, kann sie erst im Abschluss der Handlung festgestellt werden.
Erst der zufriedene Blick und die die Arbeit abschlieRende Uberzeugung, jetzt
ein Kunstwerk geschaffen zu haben, das das konkretisierte Interesse einfingt
und erlebbar werden lisst, kann die Intention der Handlung riickblickend be-
stimmen.

Nachdem nun der Begriff der Intention der Handlung des Schaffens eines
Kunstwerkes unter Rekurs auf den Prozess der materiellen Erprobung und
Umsetzung erldutert worden ist, soll durch den Verweis auf den Kontext dieser
Handlung dargelegt werden, worin die Herausforderung dieser Handlung be-
griindet liegt. Dazu dient ein Vergleich mit nicht-kiinstlerischen Handlungen,
wobei der Vergleichspunkt fiir die verschiedenen Handlungsarten im Begriff
der Praxis liegt.

Handlungen werden zumeist nicht als isolierte Ereignisse verstanden, son-
dern als ein bewusstes Verhalten einer Person, die Teil einer Gemeinschaft
ist. In der Gemeinschaft handeln Personen meist vor dem Hintergrund einer

14 | Sabine Ammon: Wissen verstehen. Perspektiven einer prozessualen Theorie der
Erkenntnis, Weilerswist 2009, S. 113.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

203


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

204

Anna Kreysing

bereits existierenden Praxis. Wer beim Fahrradfahren an einer Kreuzung den
linken Arm seitlich ausstreckt, tut dies zu dem Zweck, den Abbiegevorgang
zu signalisieren. Weil dieses Verhalten einem Aspekt der gesellschaftlich etab-
lierten Praxis des Radfahrens im 6ffentlichen Strafenverkehr entspricht, kann
er davon ausgehen, dass sein Verhalten von den anderen Verkehrsteilnehmern
verstanden wird. Allgemeiner formuliert bedeutet dies, dass eine Handlung in
Interdependenz zur gesellschaftlichen Praxis ihren Sinn erhilt.

Vor diesem Hintergrund kann gefragt werden, welche Praxis®® die Hand-
lung, ein Kunstwerk zu erschaffen, bedingt oder ihr einen Sinn verleiht. Ver-
folgt man diese Frage, st6f3t man auf eine Disanalogie der komplexen Hand-
lung des Schaffens eines Kunstwerkes zu alltiglichen Handlungen. Der
Kiinstler kann sich nur in einem sehr abstrakten Sinn nach Konventionen
richten, die durch eine Praxis, Kunstwerke zu erschaffen, vorgegeben wird: Er
kann die Konvention befolgen, im Bemithen um das Erschaffen eines Kunst-
werkes nicht andere Stile zu kopieren, da ihn das vom Kiinstler zum Epigonen
degradierte. Genau genommen wire dies eine negative Konvention, da sie nur
ein Vermeiden beschreibt. Da das Schaffen von Kunstwerken als Praxis — zu-
mindest seit der klassischen Moderne — in einem so starken Mafd durch die
individuellen Handlungen permanent neu konstituiert wird und die mogli-
chen Handlungsoptionen mannigfaltig und unvorhersehbar sind, kann kaum
eine Praxis als leitendes Gesamtgefiige von Handlungen zur Herstellung eines
Kunstwerkes gelten. Hier besteht ein grofler Unterschied zu alltiglichen Ar-
ten der Praxis einer Gemeinschaft: Wahrend sich alltigliche Arten von Pra-
xen durch Beobachtungen und Nachahmen, durch ein allmihliches Hinein-
wachsen verstehen lassen, wird eine Person, die beim Versuch, Kunstwerke zu
schaffen, einen Kiinstler kopiert, keine Kunstwerke erschaffen. Jemand kann
einer Praxis teilhaftig werden, indem er langsam in bestehende Strukturen,
Regeln und Routinen hineinwichst, sich bewusst oder unbewusst nach den
Mustern richtet, welche den Handlungen der anderen Praxisteilnehmenden
zugrunde liegen. Der Praxis (bzw. den Praxen) des Erschaffens von Kunstwer-
ken hingegen kann eine Person nicht durch ein Nachahmen und Hineinwach-
sen allein teilhaftig werden. Vielmehr zeichnet sich die Praxis dadurch aus,
dass hier keine konkreten Handlungsmuster, welche fiir alle Kiinstler gleicher-
maflen leitend sind, konstituiert werden. Es gibt keine Konventionen, an wel-
che man sich beim Erschaffen eines Kunstwerkes halten sollte, und auch keine
allgemeingiiltigen Verhaltenserwartungen, welchen der Kiinstler ausgesetzt
ist — jedenfalls, wenn man sich den Kiinstler als einen autonom Handelnden
denkt. Vielmehr scheint es so zu sein, dass Kunstler in dem sehr abstrakten
Gefiige der Kunst, in ihrem Bemiithen um das Erschaffen von Kunstwerken,

15 | Fiir die Diskussion zum Praxisbegriff bin ich meinem guten Freund Ulrich Kroger
dankbar.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

eigene Praxen ausbilden, so dass das Gesamte der Kunst so viele Praxen wie
Kiinstler beherbergt oder, um auf Nelson Goodman zuriickzugreifen, dass
durch das Etablieren von individuellen Praxen ein Pluralismus von Welten ent-
steht,' wobei dieser Pluralismus in einer vorsichtigen Lesart zunichst nur me-
taphorisch und nicht ontologisch verstanden wird.

Im Ausbilden einer individuellen Praxis sowie im Erschaffen eines Kunst-
werkes ist der einzelne Kunstler zwar keinen Handlungsmustern unterworfen,
in seinem Handeln wird er jedoch dadurch herausgefordert, dass das Material,
welches er benutzt, als ein dem Rezipienten und anderen Kiinstlern bekann-
tes Material Konnotationen mit sich fiithrt, die trotz individueller Praxis des
Kiinstlers nicht beliebig gestaltbar sind. Mit Goodman kann gesagt werden,
dass die neuen Welten — angenommen, dass eine kiinstlerische Praxis eine
Welt ist — immer in Abgrenzung zu den alten entstehen: »Worldmaking as we
know it always starts from worlds already on hand; the making is a remaking.<7
Dass das Schaffen eines Kunstwerkes durch das Ausdruckspotential des ver-
wendeten Materials bedingt ist, wurde bereits angesprochen. Mit Goodman
kann nun gesagt werden, dass die Schwierigkeit der Artikulation eines konkre-
tisierten Interesses in einem materiellen Werk darin besteht, dass das jeweilige
Material nicht nur in der Welt des Kiinstlers vorkommt, sondern Bestandteil
vieler Welten ist, dort in jeweilige Praxen eingebettet ist und dementsprechen-
de Konnotationen mit sich fithrt oder Assoziationen hervorruft. Die Schwierig-
keit im Schaffen eines Kunstwerkes besteht darin, eine Praxis zu konstituieren
oder zum Aufbau einer neuen Welt beizutragen, die sich signifikant von den
anderen Welten unterscheidet, obwohl in ihr das gleiche Material verwendet
wird wie in bereits bekannten Welten. Das Material sollte so behandelt oder
bearbeitet werden, dass es nicht allein die Konnotationen der Welt aktualisiert,
der es entstammt, sondern dass es neue Assoziationen hervorruft, etwas in
einem anderen Licht erscheinen ldsst.

Ein besonders gelungenes Beispiel fiir eine solche eigenstindige Welt ist
Thomas Schiittes Werkgruppe Frauen.”® In zahlreichen iiberlebensgroflen
Plastiken formuliert er ein klassisches Thema der Kunstgeschichte neu, wobei
durch die Kombination von sich teilweise auflésenden weiblichen Formen und
hochglinzend farbig lackiertem Aluminium eine neue Erfahrung des weib-
lichen Aktes moglich wird.

Nach diesen Ausfiihrungen zur kiinstlerischen Handlung und Praxis
kann nun an das anfingliche Szenario, welches diesen Aufsatz eingeleitet hat,
angekniipft werden. Im Folgenden wird ein méglicher Grund fiir das Unver-
stindnis eines Kunstbetrachters (»Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll«)

16 | Nelson Goodman: Ways of Worldmaking, Indianapolis 1985, S. 11f.
17 | Ebd., S. 6.
18 | Vgl. Andrea Bellini/Dieter Schwarz (Hg.): Thomas Schiitte. Frauen, Diisseldorf2012.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

205


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

206

Anna Kreysing

gegeben. In einem zweiten Schritt soll dann genauer erldutert werden, was ge-
nau unter einem gliickenden Fall des Verstehens von Kunstwerken vorgestellt
werden kann.

Die Frage, wie das Betrachten und Erleben von Kunstwerken mit einem Ver-
stehen zusammenhingt, kann nicht beantwortet werden, wenn nun — nach-
dem auf die Rolle des Produzenten eingegangen wurde — der Rezipient nicht
bedacht wird. Der Rezipient geht, das wurde bereits festgestellt, von zwei In-
tentionen aus, erstens von der sich im Material manifestierenden Intention
(T2) und zweitens der Intention der Prisentation (T1), von denen im vorigen
Abschnitt gezeigt wurde, dass diese Intentionen im Schaffen des Werkes zu-
sammenwirken. Zudem findet die Betrachtung eines Kunstwerkes unter der
Voraussetzung statt, dass absichtsvoll hergestellte Dinge in ihrem Gemacht-
sein zu verstehen sind (T3). Angenommen, dass der Rezipient mit T3 nicht irrt,
kénnte man folgern, dass er die im Kunstwerk verkérperte Intention zu verste-
hen sucht. Diese erlebt der Rezipient zunichst aufgrund der materiellen Reali-
sation in einer sinnlichen Wahrnehmung. Wenn sich in diesem anfinglichen
Erleben bereits ein Unverstindnis bemerkbar macht, kann dies dadurch er-
klirt werden, dass der Rezipient beim Betrachten eines Kunstwerkes in seinen
Erfahrungen der Kunstrezeption neu herausgefordert wird — beispielsweise
weil der Kiinstler eine Asthetik des Hisslichen verfolgt, die dem Rezipienten
bis dahin unbekannt war. Dass sich das Erlebnis eines neu entdeckten Kunst-
werkes, wie Judith Siegmund schreibt, »sich nicht ohne Weiteres in den Be-
deutungshorizont des Rezipienten eingliedern lisst«'?, liegt, dafiir kann nun
argumentiert werden, in der individuellen Praxis eines Kiinstlers begriindet:
Da es keine allen Kiinstlern gemeinsame Praxis des Erschaffens von Kunst-
werken gibt, sondern einen Praxis-Pluralismus, kann der Rezipient nicht auf
eine einmal bekannte Praxis zuriickgreifen und durch Reflexion des Werkes
vor dem Hintergrund dieser einen Praxis das Kunstwerk erschliefen. Statt-
dessen muss er jedem Werk mit einer Unvoreingenommenheit und Offenheit
begegnen, will er verstehen, worum es dem Kiinstler in seinem Werk geht.
Selbstverstindlich kann es Gemeinsamkeiten zwischen verschiedenen
Praxen geben. Solche Gemeinsamkeiten, z.B. in der formalen Gestaltung, mo-
gen die Rezeption eventuell erleichtern, konnen aber auch in die Irre fithren.
Und so lisst sich ein Unverstindnis eines Rezipienten oder einer Rezipientin,
das in dem Kommentar »Ich versteh jetzt nicht, was das hier soll« als Missver-

19 | Judith Siegmund, Die Evidenz der Kunst. Kiinstlerisches Handeln als dsthetische
Kommunikation, Bielefeld 2007, S. 158.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

stindnis kiinstlerischer Praxis entlarven: Statt dass der Rezipient sich auf eine
individuelle Praxis eingelassen hat, lisst er sich von seinen Vorerfahrungen
den Blick verstellen. Fiir ein Verstehen des Werkes kann es notig sein, dass der
Rezipient sein bisheriges Kunstverstindnis erweitert oder zum Teil revidiert.
Hierzu kann ihm empfohlen werden, seinem Erleben des Werkes nachzuspii-
ren und zu fragen, warum ein bestimmtes Material verwendet wurde, wie und
womit es bearbeitet wurde, welche Idee sich hinter einer Bilderserie oder einer
Objektsammlung verbirgt. Die Materialitit des Kunstwerkes ist schliefllich
das, was der Betrachter unter dem Aspekt der dem Werk eingeschriebenen
Intention, so und nicht anders hergestellt zu sein, hinterfragen kann.

Zunichst durch die Sinne direkt angesprochen, ist der Rezipient gefordert,
mit einer Art intellektuellem Spiirsinn seinem Erleben oder seinen Intuitio-
nen nachzugehen. Ob sich das Erleben dann plétzlich zu einer Erfahrung fiigt
oder dem Rezipienten Tage spiter dimmert, warum das Werk vielleicht ge-
nauso sein musste, wie es war, ist weniger wichtig als das Faktum, dass dieses
Gefiihl des Sich-Fiigens, ein intuitives Erfassen des Kunstwerkes, als abschlie-
Render Aspekt einer Asthetischen Erfahrung, die mit einem Erleben beginnt,
angesehen werden kann.

Der Rezipient vollzieht durch dieses Nachspiiren und das Infragestellen
des materiellen Gemachtseins des Kunstwerkes einen dhnlichen, wenn auch
sicherlich nicht den gleichen Prozess wie der Kiinstler in der Produktion: Er
fragt, warum der Kunstler sich fiir dieses Material und diese Bearbeitung
entschieden hat, und er wird dann zu einer Einschitzung gelangen, die ihm
als treffend erscheint. Judith Siegmund nennt dies das Evidenzerlebnis — je-
mandem kann >etwas< evident werden —, weil dem »Evidenzanspruch des
Produzenten eine [Hervorhebung AKK] Evidenzerwartung des Rezipienten
entspricht«.”” Dem Erleben des Kiinstlers, eine Intention gefunden zu haben,
entspricht die Einsicht in die bzw. das intuitive Erfassen der Intention durch
den Rezipienten.

Die sich nun aufdringende Frage danach, was im Evidenzerlebnis evident
wird, kann gleichsam als die Frage verstanden werden, was in dem Prozess
der Asthetischen Erfahrung verstanden oder intuitiv erfasst wird. Dem Re-
zipienten, der der Materialitit nachspiirt, wird sich erschliefen, warum das
Werk so gemacht wurde, wie es gemacht wurde. Damit dieses Erfassen nicht
als das reine Erfassen der Form oder der Komposition begriffen wird, ist zu be-
achten, dass die Intention des Kiinstlers, ein Werk zu prisentieren, nicht allein
in der Uberzeugung liegt, eine formal gelungene Komposition erschaffen zu
haben, vorausgesetzt das Ziel des Kiinstlers geht tiber den Anspruch eines l'art
pour l'art hinaus. Die Prisentation und Inszenierung eines Kunstwerkes ver-
folgt eine Absicht des Ausdrucks von etwas, das den Kiinstler in seiner Inten-

20 | Ebd., S. 243.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

207


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

208

Anna Kreysing

tion des Schaffens geleitet hat. Weiter oben wurde dieser Ausgangspunkt, den
der Kiinstler artikulieren will, als ein Interesse begriffen, das im Prozess des
Schaffens langsam an Konkretion gewinnt. Dieses Interesse kann als etwas
vorgestellt werden, das das Schaffen eines Kunstwerkes motiviert, selbst aber
nicht zur Kunst gehort; ein Interesse an Dingen, Gegenstinden, Sachverhal-
ten, Geftihlen, Stimmungen etc., die dem Kiinstler in ihrer Eigentiimlichkeit
aufgefallen sind, mit denen er sich beschiftigt hat.

Da es das Ziel des Kiinstlers ist, in der verkorperten Intention dieses In-
teresse zu artikulieren, kann angenommen werden, dass sich dieses konkre-
tisierte Interesse dem Rezipienten erschlieffen kann. So wie im Prozess des
Schaffens eines Kunstwerkes die materielle Darbietung das konkretisierte
Interesse zu einer verkérperten Intention werden lisst, so kann auch das Hin-
terfragen dieses Gemachtseins dem Rezipienten dieses Interesse erschliefen.
Das Hinterfragen der Materialitit ist demnach kein Selbstzweck, sondern ein
Mittel zur Asthetischen Erfahrung, in welcher das konkretisierte Interesse des
Kiinstlers aktualisiert wird. Indem sich dem Rezipienten das Werk in seinem
Gemachtsein erschlieft, erfasst er, worum es dem Kiinstler geht.

Durch die Darbietung und Rezeption des Kunstwerkes kann die Auf-
merksambkeit fiir etwas geschaffen oder der Blick auf etwas gelenkt werden,
es konnen kontrafaktische Szenarien entworfen oder Gedankenginge in Kraft
gesetzt werden. Dieses Potential von Kunstwerken, zu einem vertieften Ver-
stindnis einer Materie oder zu einem Prozess des Erkennens beizutragen, ist
nicht leicht zu fassen und wird vielleicht auch von daher mit Vorliebe igno-
riert. Diese Ignoranz fuflt moéglicherweise auf der Annahme, dass man sich
Schwierigkeiten einhandelt, versucht man Phinomene zu schildern, deren
Schilderung sich nicht an dem gingigen erkenntnistheoretischen Standard,
wahr oder falsch zu sein, messen lisst, sondern auf den weicheren, da graduell
dehnbaren Begriff der Angemessenheit oder Richtigkeit zurtickgreifen muss.

Skeptiker werden behaupten, dass die Prozesse des Erkennens in Astheti-
scher Erfahrung zu diffus sind, als dass man von einem Erkennen sprechen
kann. Sie werden kritisieren, dass das Objekt des Erkennens unbestimmt ist,
und anfiihren, dass man dies allein anhand der Diversitit méglicher Astheti-
scher Erfahrungen und damit einhergehender Prozesse des Erkennens und
Verstehens erkennt, welche durch ein einziges Kunstwerk ausgeldst werden. Es
ist zu befiirchten, dass ein Verstindnis von Erkenntnis, das streng auf begrift-
liche Aussagen limitiert ist, die nur wahr oder falsch, jedoch nie angemessen
oder richtig sein kénnen, dazu fithrt, das Kind mit dem Bade auszuschiitten.

Man kann dem Skeptiker seine Zweifel ruhig zugestehen: Auch wenn man
dann einrdumen muss, dass die Prozesse des Erkennens in Asthetischen Er-
fahrungen aufgrund der Heterogenitit ihrer Verlidufe bei verschiedenen Rezi-
pienten nicht zu eindeutigen Erkenntnissen oder wahren und falschen Aus-
sagen fithren kénnen, kann man dieser Feststellung eine positive Wendung

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

entgegenhalten: Aus der gegebenen Heterogenitit der Verliufe Asthetischer
Erfahrung muss nicht zwangsliufig auf ihre Beliebigkeit geschlossen wer-
den. Die Prozesse des Erkennens in Asthetischer Erfahrung kénnen dann als
nicht-beliebig verstanden werden, wenn sie nicht nur als durch das Kunstwerk
ausgeldst begriffen werden, sondern auch als im Folgenden weiter auf dieses
gerichtet. Sie sind dann nicht wahr oder falsch, aber doch dem Kunstwerk an-
gemessen.

Es muss zugegeben werden, dass gerade im Anfangsstadium der Asthe-
tischen Erfahrung, welche durch ein unmittelbares und wenig reflektiertes
Erleben geprigt ist, dieses Erleben je nach Betrachter wahrscheinlich von
verschiedenen Assoziationen begleitet wird. Wird dieses anfingliche Erleben
nicht weiter im Bezug auf das Kunstwerk hinterfragt, mag es sein, dass durch
verschiedene assoziative Gedankenspriinge Prozesse des Erkennens in Gang
gesetzt werden, welche nur duflerst vage mit der verkodrperten Intention des sie
auslosenden Kunstwerkes verbunden sind. Das Vorkommen solcher Prozesse
des Erkennens darf nicht mit den Prozessen des Erkennens der Asthetischen
Erfahrung verwechselt werden. In einer Asthetischen Erfahrung versucht der
Rezipient seinem Erleben im Bezug auf das Kunstwerk nachzuspiiren. Dies
kann durch eine klassische Werkbetrachtung oder einen Dialog mit einem
weiteren Rezipienten iber das Kunstwerk geschehen, wenn dabei das Kunst-
werk in seinem So-Gemachtsein hinterfragt wird. Die Asthetische Erfahrung
richtet sich also auf die materiell verkérperte Intention. Liegt eine Gerichtet-
heit der Asthetischen Erfahrung vor, kénnen die Prozesse des Erkennens zwar
mannigfaltig sein, jedoch nicht beliebig.

Um einem weiteren moglichen Einwand gegen das Potential des Er-
kennens durch Asthetische Erfahrung vorzugreifen, wird hier noch auf die
Schwierigkeit der Versprachlichung des Erkennens eingegangen: Der Skepti-
ker wird eventuell behaupten, dass Erkenntnisse sich sprachlich wiedergeben
lassen miissen und dass Prozesse des Erkennens in Asthetischer Erfahrung
sich nicht immer versprachlichen lassen und daher wohl kaum wirkliche Er-
kenntnisse sein kénnen. Fiir diesen Einwand spricht folgendes Phinomen:
Wohl jeder Kunstrezipient wird attestieren kénnen, dass die Versprachlichung
der Asthetischen Erfahrung den Rezipienten vor groRe Schwierigkeiten stellen
mag. Wir erleben etwas intensiv, geraten ins Nachdenken, sind mit unserer
Konzentration voll bei der Sache, staunen fasziniert und konnen im Nachhi-
nein nicht in Worten einfangen, was da genau passiert ist. Dieses Phinomen
ist von daher plausibel, dass sich im Kunstwerk ein konkretisiertes Interesse
des Kiinstlers artikuliert oder ausdriickt, wobei diese Artikulation oder dieser
Ausdruck materiell realisiert ist. Der Ausdruck bietet sich unserer sinnlichen
Wahrnehmung dar. In der bildenden Kunst kommt es eher selten vor, dass
sich das konkretisierte Interesse des Kiinstlers verbalsprachlich artikuliert. Ein
Grund dafiir, warum es dem Rezipienten schwer fillt, die Erfahrung in Worte

14.02.2026, 09:50:50. Op:

209


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

210

Anna Kreysing

zu kleiden, kann daher folgender sein: Der Rezipient miisste den teils sinnlich
erfahrenen Ausdruck einer materiell verkorperten Intention in Verbalsprache
iibersetzen, was eine immense und fiir manche Menschen vielleicht nicht 16s-
bare Schwierigkeit darstellt. Diese Schwierigkeit ergibt sich nicht allein aus
dem Mangel an Ausdrucksfihigkeit oder Intellekt, wovon der Brief des Lord
Chandos ein Zeugnis abgibt: »Mein Fall ist, in Kiirze, dieser: Es ist mir véllig die
Fahigkeit abhanden gekommen, iiber irgend etwas zusammenhdingend zu denken
oder zu sprechen. [...] Es wird mir nicht leicht, Ihnen anzudeuten, worin diese guten
Augenblicke bestehen; die Worte lassen mich wiederum im Stich.«*' Es handelt sich
vielmehr um das Gefiihl, dass die Worte nicht an das Erlebte heranreichen,
dass also die Sprache unzureichend ist, um bestimmte Erfahrungen wieder-
zugeben. Aus der Unfihigkeit, Asthetische Erfahrungen in Verbalsprache zu
iibersetzen, auf das Ausbleiben eines Erkenntnisprozesses zu schliefen, ist
nicht zwingend. Stattdessen kénnte eingerdiumt werden, dass gerade das Ha-
dern mit der Sprache und das Gefiihl der sprachlichen Unzulinglichkeit ein
Indiz dafiir ist, dass Erkenntnisse nicht nur sprachlich vorliegen und dass das
neu erworbene Verstindnis grofler ist als das, was sich iiber dieses Verstindnis
sagen lisst.

Der >Mangel« der sprachlichen Reformulierbarkeit Asthetischer Erfahrung,
wird daher nur dem als Mangel erscheinen, der nur sprachlich Formulierbares
als Erkenntnis gelten ldsst. Statt dieser doch auerhalb der Asthetik vorherr-
schenden Uberzeugung zu folgen, dass Erkenntnisse sich auf die Form von
Aussagen bringen lassen, ist es sinnvoll, Asthetische Erfahrungen als erkennt-
nistheoretisch relevante Erfahrungen zu behandeln, die zeigen, dass ein Er-
schliefen oder Erfassen von etwas nicht immer mit der Sprache beginnt. Viel-
mehr wird in Asthetischer Erfahrung etwas erlebbar, das vor jeder Erkenntnis
liegt, ein Prozess des Erkennens, welcher beispielsweise durch Fokussierung
einzelner Aspekte, durch das Treffen von Unterscheidungen, das Bilden von
Kontrasten oder Gruppierungen, das Negieren von Gegebenem, das Denken
in Gegensitzen oder das Gewinnen eines Gefiihls fiir eine Sache, einer Kennt-
nis von etwas charakterisiert werden kann. Dem Rezipienten von Picassos
Arbeiten der blauen Periode mdgen vielleicht die Worte fehlen, dennoch er-
schlieit sich ihm tiber die anschauliche Darstellung eine Befindlichkeit, die
Picassos Schaffensperiode auszeichnet. Dass es Picasso um die Artikulation
von etwas geht, das man >Tristesse und Melancholie des drmlichen Lebens<
nennen konnte, erschlieft sich nicht erst, nachdem man dies in Worte gefasst
hat, die nur annihernd an das heranreichen, was sich dem Betrachter zeigt.
Dass ein Rezipient hier ein Verstindnis von etwas gewonnen hat, muss sich

21 | Hugo von Hofmannsthal: »Ein Brief« (auch: »Brief des Lord Chandos an Francis
Bacon«), Berlin 1902; http://gutenberg.spiegel.de/buch/ein-brief-997/1 (abgerufen
am 22.3.2015).

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

nicht sprachlich artikulieren, es zeigt sich ihm, indem seine Sensibilitit fiir
diese Befindlichkeit zunimmt; vielleicht merkt er es daran, dass er plétzlich
seine Mitmenschen differenzierter wahrnehmen kann.

Kunstwerke haben dadurch, dass sich in ihnen ein Interesse an etwas
nicht-sprachlich artikuliert, das Potential, Prozesse des Erkennens in Gang
zu setzen, ohne dass durch die Kunstwerke der Endpunkt dieser Prozesse
zwingend vorgegeben ist. In diesem Sinne ermdglichen sie Reflexionen, die,
da sie gerade nicht an Faktisches gebunden sind, >frei< genannt werden kon-
nen. Freie Reflexionen lassen kontrafaktische Uberlegungen zu, erméglichen
Sensibilisierungen abseits von praktischen Notwendigkeiten, lassen Dinge in
den Fokus unserer Aufmerksambkeit treten, die vorher nicht beachtet wurden.
Kunstwerke ermdglichen diese freien Reflexionen, weil sie als Produkte von
Handlungen individueller Praxen entstehen. Die durch den Kiinstler konstitu-
ierte Praxis des Schaffens von Kunstwerken lisst es zu, dass sich hier, anders
als in einer alltiglichen Praxis, in der Handlungsmuster und Routinen von
ganzen Kulturen geteilt werden, eine Eigentiimlichkeit im Interesse fiir etwas
artikuliert, die den Rezipienten zum Nachdenken anregt.

Iv.

Nachdem nun auf die Art des Verstehens und das prozessuale Erkennen,
welches Asthetische Erfahrungen erméglichen, eingegangen wurde, soll ab-
schlieRend noch gesagt werden, wie dieser Gedankengang mit einer aktuellen
Debatte zusammenhingt: Seit einiger Zeit gibt es eine lebhafte Diskussion da-
riiber, ob und warum Kunst als Forschung begriffen werden sollte. Zum einen
geht es hier um Legitimationsfragen, deren Beantwortung institutionell rele-
vant ist. Andere Motive kénnen in Gemeinsamkeiten von Kunst und Wissen-
schaften gefunden werden, wie sie sich beispielsweise bei Paul Feyerabend?
finden.

Auch wenn ich durch meine Ausfithrungen dargelegt habe, dass Asthe-
tische Erfahrungen von Kunstwerken das Potential haben, Prozesse des Ver-
stehens und Erkennens zu initiieren, méchte ich diese Gemeinsamkeit mit
Prozessen des Erkennens in Wissenschaft und Forschung, die es sicherlich
in Ansitzen gibt, nicht zum Anlass nehmen, die Unterschiede zu ignorieren.

Kiinstlerinnen und Kiinstler konnten durch das Schaffen von Kunstwer-
ken Dinge erforschen, Stimmungen artikulieren, Blicke auf Mégliches rich-
ten und Feinheiten im Verstindnis von existentiellen Fragen ausleuchten, so
dass durch die Asthetische Erfahrung ein neues, vertieftes oder revidiertes
Verstindnis von etwas oder eine Kenntnis von etwas gewonnen wird. Wenn

22 | Paul Feyerabend: Wissenschaft als Kunst, Frankfurt a.M. 1984.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

211


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

212

Anna Kreysing

man daher das Handeln von Kiinstlerinnen und Kunstlern im Schaffen von
Kunstwerken als forschendes oder experimentierendes charakterisiert, darf
man dabei nicht aufer Acht lassen, dass dieses Forschen und Experimentieren
im Bemithen um das Konstituieren einer individuellen Praxis geschieht. Die
Ergebnisse dieses Tuns, die Kunstwerke, sind daher anders als Forschungs-
ergebnisse nicht anschlussfihig an andere Kunstwerke. Das Bemithen um
eine materiell manifeste Intention muss sich keiner Systematik unterstellen
und sich nicht am Faktischen orientieren. Die Arbeit des Kiinstlers ist freier
als die des Wissenschaftlers, da er nicht darauf angewiesen ist, dass seine Er-
gebnisse in einer Gemeinschaft von anderen Kiinstlerinnen und Kiinstlern
rezipiert und genutzt werden konnen. Dies ldsst sich durch den Verweis auf
die individuelle Praxis des Kiinstlers verstehen. Da jeder Kiinstler seine eigene
Praxis konstituiert, die Methoden der Untersuchung selbst begriindet?® und
auch ein je eigenes Verfahren zur Prisentation findet, fithren die forschenden
Ansitze zu keinen anschlussfihigen wissenschaftlichen Ergebnissen, sondern
bleiben in hohem Mafle personlich und individuell. Dies hat den unschitz-
baren Vorteil, dass Kunstwerke ein Potential besitzen, das wissenschaftliche
Forschungsergebnisse nicht immer vorweisen konnen: Sie laden ein zu einer
freien Reflexion iiber Dinge, Stimmungen, Sachverhalte etc. in der Welt, wel-
cher der Sinn fiir Mogliches innewohnt. Der Rezipient kann durch sie sensibi-
lisiert werden (z.B. fiir ein genaues Beobachten), kann ein Verstindnis von et-
was vertiefen (z.B. von Melancholie), kann eine Lenkung von Aufmerksamkeit
erfahren, die, so punktuell sie auch ist, vielleicht doch Einfluss auf den Welt-
bezug des Menschen haben mag. Nicht selten wird der Kunstbetrachter aber
auch in der Betrachtung mit seinen eigenen Vorurteilen, mit Vorerfahrungen
konfrontiert, die erst in der Auseinandersetzung mit dem Werk zutage treten.
Diese zu erkennen, kann bedeuten, das eigene Bewusstsein zu erweitern. Dass
Kunstwerke zu diesen wichtigen Prozessen des Erkennens und Verstehens der
Welt beitragen konnen, sollte man anerkennen. Dass daraus aber kein wis-
senschaftlicher Anspruch erwachsen muss, lidsst vor allem die Perspektive der
Rezipienten und Rezipientinnen deutlich werden. Die Produkte der forschen-
den kiinstlerischen Titigkeit sind von der je eigenen Strategie zur materiellen
Manifestation des Kiinstlers geprigt, auf die der Rezipient sich jeweils einlas-
sen muss. Gerade weil es keine die individuellen Praxen verbindende eindeu-
tige Sprache des Ausdrucks gibt, bleiben die Ergebnisse, so sinnlich prignant
sie wirken, zu unverbindlich. Man wiirde verkennen, worum es dem Kiinstler

23 | Dies betonte Cornelia Sollfrank in ihrem Vortrag »The Pervert’s Guide to Artistic
Research« (gehalten am 23.1.2015 anldsslich der Tagung »Wie verdndert sich Kunst,
wenn man sie als Forschung versteht?« in der UdK Berlin), in welchem sie auf die Praxis
der Vergabe von Doktortiteln fiir kiinstlerisch Forschende einging.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

ging, betrachtete man seine Artikulationen im Werk unter dem Aspekt einer
(Anschlussfihigkeit herstellenden) Kompatibilitit mit anderen Werken.

Die These, dass Kunst Forschung sei, {iberstrapaziert daher das in Astheti-
scher Erfahrung wirksam werdende epistemische Potential der Kunst. Meine
Ausfithrungen haben gezeigt, dass man sehr wohl sinnvoll von erkenntnis-
theoretisch relevanten Prozessen Asthetischer Erfahrung sprechen kann. Die-
se Prozesse als solche zu betrachten, die zu wissenschaftlichem Wissen fithren
oder anschlussfihige Forschungsergebnisse bieten, bedeutet, die Differenzen
im Erkennen nicht anzuerkennen. Freie Reflexionen, zu denen Asthetische
Erfahrungen einladen, fithren, wenngleich sie durch ihre Gerichtetheit auf das
Kunstwerk nicht als beliebig verstanden werden miissen, nicht zu eindeutigen
Ergebnissen. Sie sind ergebnisoffen und haben damit ein Potential, das uns im
Entwerfen neuer Welten, im Generieren neuer Blicke und dem Verstindnis
von Moglichem und Wirklichem helfen kann. Diese Prozesse sind weniger fiir
die Wissenschaft als vielmehr fiir das Verstindnis der Welt und des Lebens
abseits von Wissenschaftlichkeit relevant. In diesem Sinne kann die genauere
Untersuchung der Prozesse der Erkennens und Verstehens in Asthetischer Er-
fahrung ein Plidoyer dafiir sein, den Gegenstandsbereich der Erkenntnistheo-
rie nicht auf Fragen um das Bestehen und Gerechtfertigtsein von Aussagen zu
limitieren, sondern auch Prozesse zu beriicksichtigen, die zu Kenntnissen und
Verstindnissen beitragen, die Menschen in ihrem Leben betreffen.

LITERATUR

Ammon, Sabine: Wissen verstehen. Perspektiven einer prozessualen Theorie der
Erkenntnis, Weilerswist 2009.

Bellini, Andrea/Schwarz, Dieter (Hg.): Thomas Schiitte. Frauen, Diisseldorf
2012.

Feyerabend, Paul: Wissenschaft als Kunst, Frankfurt a.M. 1984.

Goodman, Nelson: Ways of Worldmaking, Indianapolis 1985.

Hofmannsthal, Hugo von: Ein Brief (auch: Brief des Lord Chandos an Francis
Bacon), Berlin 1902; http://gutenberg.spiegel.de/buch/ein-brief-997/1 (ab-
gerufen am 22.3.2015).

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Akademieaus-
gabe Bd. VII; http://www.korpora.org/kant/aaoy/192.html (abgerufen am
28.02.2015).

LeWitt, Sol: »Paragraphs on Conceptual Art«, in: Artforum, Junii96y, S.79-83.

McDowell, John: »Some Remarks on Intention in Action, in: The Ambherst Lec-
ture in Philosophy 6 (2011), S. 1-18; http://www.amherstlecture.org/mcdowell
2011/mcdowell2zon_ALP.pdf (abgerufen am 28.3.2015).

O’Dohoerty, Brian: In der weifien Zelle, Berlin 1996.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

213


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

214 Anna Kreysing

Siegmund, Judith: Die Evidenz der Kunst. Kiinstlerisches Handeln als dsthetische
Kommunikation, Bielefeld 2007.

Speich, Daniel: »Alpenblick mit Geldnders, in: David Gugerli/Barbara Orland
(Hg.), Ganz normale Bilder, Ziirich 2002, S. 47-65.

Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus, in: Werkausgabe Bd. 1,
Frankfurt a.M. 1984, S. 7-187.



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

Anke Haarmann

»Im Atelier war ich auf mich selbst gestellt«, notiert der Kiinstler Bruce Nau-
man. »Das warf dann die grundlegende Frage auf, was ein Kiinstler tut [...]. An
diesem Punkt riickte die Kunst als Titigkeit gegeniiber der Kunst als Produkt
in den Vordergrund. Das Produkt ist nicht wichtig fiir das eigene Bewusst-
sein.«! Diese Erklirung aus dem Innern des Ateliers legt die Vermutung nahe,
dass aus der Perspektive von Kiinstlerinnen und Kiinstlern die Praxis und
nicht das Werk oder die isthetische Erfahrung des Publikums im Zentrum
dessen steht, was wir in einem vergegenstindlichenden Sinne >Kunst« zu nen-
nen gewohnt sind. Die Kunst miisste mithin von ihrem Titigsein her verstan-
den werden — eine Praxisisthetik wire dem Phinomen angemessen. Doch was
tun Kiinstlerinnen und Kiinstler tatsichlich in ihren Ateliers, und kénnen wir
dieses Tun als konstitutiv fiir die Kunst denken?

Gerade Atelierbesuche im 20. und 21. Jahrhundert lehren uns auf irritie-
rende Weise, dass nicht mehr nur schépferische Handlungen an den Produk-
tionsstitten der Kunst stattfinden, sondern Praktiken angewendet werden, die
jenen von Buchhaltern dhneln. Nicht feuchter Ton, nicht dicke Farbe, nicht
sperriges Holz werden bearbeitet, sondern Konzepte. Das Atelier ist kein Ort
gestischer Schaffensakte. Es ist Biiro und Archiv, Prisentationsstitte und Ver-
sammlungsraum. Das Arrangement von Dingen, die auf Titigkeiten verwei-
sen, welche zur Kunst fiihren, muten gewdhnlich an. Die Auslegeordnung der
Dinge verweist auf Kommunikation — doch dabei auch auf die Beziehung von
Dingen und Zeichen. Die kiinstlerische Produktion scheint abgemischt aus
diversen Sequenzen des Fern- und Nahsehens, dem Ergreifen und Ergriffen-
sein von Bildern und Situationen, dem Lesen in kulturellen Traditionen und
Ermessen von gesellschaftlichen Riumen, dem Kommunizieren durch das

1 | Bruce Nauman: »Kunst, die eigentliche T&tigkeit: Ein Interview mit lan Wallace und
Russel Keziere«, in: Christine Hoffmann (Hg.), Bruce Nauman. Interviews 1967-1988,
Amsterdam 1996, S. 102-117, hier S. 113, zitiert nach Elke Bippus (Hg.), Kunst des
Forschens: Praxis eines dsthetischen Denkens, Ziirich/Berlin 2009, S. 11.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

216

Anke Haarmann

Filmen, Zeichnen, Fotografieren, dem Austauschen von Bildern, Verschicken
von Texten oder Agieren im Kontext. Ein stetes und mitunter kleinteiliges Ge-
ben und Nehmen von immateriellen und materiellen Symbolen, die sich im
Prozess des Bearbeitetwerdens zu Kunst als einer Position verklumpen. Wih-
rend der Austausch mit der Welt in den Ateliers durch verschiedene Mittel und
Handlungsweisen vonstattengeht, bilden sich in der kiinstlerischen Arbeit
Darstellungen, Bilderserien, performative Ideen. Im kiinstlerischen Produk-
tionsprozess >bildert« sich gleichsam eine kiinstlerische Position im Prozess
der Bildproduktion durch das Erstellen, Priifen, Herausstellen, Verwerfen,
Entwickeln, Arrangieren, Modifizieren, Verbinden und Prisentieren von Dar-
stellungselementen. So kénnten wir — auch ohne handwerkliche Schaffensge-
sten annehmen zu miussen — das Titigsein im Atelier herausschilen und in
seinen materiellen und immateriellen Komponenten beschreiben.

Entgegen dieser Atelierbeobachtung, die das kiinstlerische Tun zu fassen
versucht, und entgegen der Selbstdiagnose des Kiinstlers Nauman wurde die
Kunst allerdings in der Philosophie seit der Antike tendenziell von den Werken
her gedacht oder die 4sthetischen Erfahrungen des Publikums standen hiufig
im Mittelpunkt der Betrachtung. Die kiinstlerischen Arbeitsweisen spielten
gegeniiber den werkhaften Dingen und den isthetischen Erfahrungen eine
eher marginale Rolle in der Asthetik. Erst die Kunsttheorie des 21. Jahrhun-
derts scheint eine praxologische Wende? zu vollziehen und reagiert damit auf
das zeitgendssische kiinstlerische Selbstverstindnis, aber auch auf eine offen-
sichtliche Verschiebung im Kunstfeld der Gegenwart. Die Kunst ist durch per-

2 | Einige kurze Anmerkungen zum Begriff und zur Schreibweise des »Praxologischen«
sollen hier Missverstandnisse vermeiden helfen: Die »praxélogie« wird als Fachbegriff
dem franzdsischen Soziologen Pierre Bourdieu zugeschrieben, der diesen Terminus je-
doch im Gegensatz zu seinen Begriffen des »Feldes« oder des »Habitus« nicht systema-
tisiert und eher von einer»Theorie der Praxis« (théorie de la pratique), dem »praktischen
Sinn«(sense pratique), den »praktischen Griinden« (raisons pratiques) oder einer Theo-
rie des Handelns« (théorie de I'action) schreibt. Bourdieus Reflexionen zu den Praktiken
menschlichen Handelns sind dabei der Erkldrung der Reproduktion sozialer und symbo-
lischer R&ume gewidmet. Sehr viel ausdriicklicher als Bourdieu, aber weniger bekannt
entwickeln die Autoren Ludwig von Mises und Tadeusz Kotarbiriski den Begriff der»Pra-
xeologie« bzw. »Praxiologie«. In beiden Féllen geht es unter den sehr verschiedenen Ge-
sichtspunkten der Effizenz oder der Rationalitdt des Handelns um Theorien im Kontext
der Arbeits- und Wirtschaftswissenschaften. Demgegeniiber verwendet der vorliegen-
den Text den Begriff der »Praxologie« (ohne é, e oder i) weder mit soziologischen noch
mit 6konomischen Erkldrungsabsichten, sondern um Charakteristika der Kunst (bzw.
praxologisch formuliert: des Kunstens) unter praxischen Gesichtspunkten beschreibbar
zu machen - gewissermafien in einem schwachen ontologischen Sinne, um das Sein der
Kunst als ein Tatigsein zu verstehen.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

formative Arbeiten prozessorientierter geworden, was ein an der Praxis orien-
tiertes Nachdenken iiber das Phinomen motiviert.

Bei genauerer Betrachtung der Theoriegeschichte war allerdings eine pra-
xologische Ausrichtung der Kunstphilosophie durchaus schon 1750 bei Alex-
ander Gottlieb Baumgarten, dem Begriinder der Asthetik als philosophischer
Disziplin, zumindest angelegt, wenn dieser die Asthetik als eine »Kunst des
schénen Denkens« bezeichnet und vorhat, in seiner »praktischen Asthetik«
die Titigkeit dieses schénen Denkens als Praxis der Kunst zu beschreiben.?
Baumgarten bedurfte zu diesem praxologischen Verstindnis der Kunst keiner
aktionistischen Performancekunst. Doch leider wurde der praktische Teil sei-
ner Asthetik nie vollendet, und so heftete sich keine praxisisthetische Denk-
tradition an diese besondere Ausrichtung seiner Theorie. Mit Baumgarten
kann allerdings eine philosophische Fihrte aufgenommen werden, um die
verschiedenen praxisisthetischen Spuren in der Geschichte der Kunstphiloso-
phie aufzuspiiren. So denkt neben Baumgarten auch Konrad Fiedler die Kunst
von der Titigkeit der Kiinstler her, und sein Text »Uber den Ursprung der
kiinstlerischen Titigkeit« aus dem Jahre 1887 ist mit dem Begriff der »Aus-
drucksbewegung« als theoretischer Bestimmung des kiinstlerischen Tuns fiir
die Kunstler seiner Zeit zentral geworden. Eine weitere praxisorientierte Linie
in der Asthetik fithrt von Georg Wilhelm Friedrich Hegels Kunstbegriff zu den
schon erwihnten praxologisch ausgerichteten Kunsttheorien der Gegenwart.
Hegel legt seiner Asthetik zugrunde, dass das Kunstwerk kein Naturprodukt
sei, sondern durch menschliche Titigkeit zuwege gebracht wird, um an der
Arbeit der Kinstler die Versdhnung von sinnlichem Schaffen und geistigem
Tun auseinanderzusetzen. Im Feld der gegenwirtigen Kunsttheorien hallt die-
ser Hegelsche Theorieansatz in Analysen wider, die in der Gegenwartskunst
die performative Arbeit am Gewordensein von Wirklichkeit hervorkehren.
Hans-Georg Gadamer denkt schliefSlich die Kunst in ihrem spielenden Sein
als eine kontinuierlich tdtige Praxis und entwickelt auf diese Weise eine pra-
xologische Werktheorie. Es scheint so zu sein, dass die bei Baumgarten aufge-
nommene Fihrte tatsichlich zu praxisdsthetischen Spuren bei Hegel, Fiedler,
Gadamer oder Kunsttheorien der Gegenwart fithrt — Spuren, deren detaillierte
Verfolgung sowohl produktionsorientierte wie werkorientierte Aspekte einer
Praxisisthetik zusammenzutragen verspricht.

»Das Kunstwerk sei kein Naturprodukt, sondern durch menschliche Ti-
tigkeit zuwege gebracht.«* Georg Wilhelm Friedrich Hegel vertritt in seinen
Vorlesungen iiber die Asthetik diese wie es scheint banale Auffassung, dass die

3 | Vgl. Alexander Gottlieb Baumgarten: Asthetik, Teil 1, bers. und hg. von Dagmar
Mirbach, Hamburg 2007.

4 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke in 20 Bénden, Bd. 13: Vorlesungen (iber die
Asthetik, Frankfurt a.M. 1970, S. 44.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

217


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

218

Anke Haarmann

Kunst weder vom Himmel falle noch aus dem Boden wachse, sondern das Re-
sultat humaner Aktivititen sei. Die Feststellung findet entsprechend ihrer ver-
meintlichen Trivialitit Niederschlag unter der Rubrik der »gewohnlichen Vor-
stellungen von der Kunst« in der Einleitung der Asthetik, und sie dient Hegel
im Wesentlichen dazu, eine Zasur zum Naturschénen zu markieren. Das Na-
turschone und das Kunstschone unterscheiden sich durch die Differenz ihrer
Urspriinge; dieses ist in bewusster menschlicher Tatigkeit erzeugt, jenes ist
im geistlosen Prozessen geworden.’ Auch der Kunsttheoretiker Konrad Fiedler
beginnt ein halbes Jahrhundert spiter seine »Beurteilung von Werken der Bil-
denden Kunst« mit dieser wesentlichen Unterscheidung zwischen gefundener
Natur und gemachter Kunst, wenn er schreibt, »die Beurteilung eines Kunst-
werks, als eines Erzeugnisses menschlicher Kraft, mufl von anderen Voraus-
setzungen ausgehen, als die Beurteilung eines Naturproduktes«.® Es scheint,
dass in der Asthetik die praxologische Aufmerksamkeit auf die Titigkeit der
Kiinstler in dem Mafle erwacht, wie sich der Fokus verschiebt von der Katego-
rie des wahrnehmbaren Schonen hin zur Kategorie der Herkunft der Objekte.
Hegel wie Fiedler interessieren sich dafiir, wie etwas wird, und nicht nur, wie
wir es erfahren, weil die Genese dessen, was wir erfahren, der Sache nicht du-
Rerlich bleibt. Asthetische Erfahrung wird zu einem Faktor zweiter Ordnung,
die hinter den Faktor der Entstehungsweise des zu Erfahrenden zuriicktritt.
Warum kommt es zu dieser Perspektivverschiebung, in deren Folge sowohl die
Natur wie auch die Schonheit in der Asthetik an Bedeutung verlieren, zugleich
aber die kiinstlerische Praxis und die epistemologischen Qualititen des Kunst-
werks an Gewicht gewinnen? Hegel wie Fiedler interessieren sich fiir Asthetik
unter dem Gesichtspunkt einer produktiven Epistemologie. Beide gehen davon
aus, dass der Mensch sich und die Welt nicht durch passive Anschauung er-
kennt, sondern durch das produktive Herausarbeiten. Es ist daher die inten-
tionale Arbeit als Wahrheitspraxis, welche diese Theoretiker an der Asthetik
fesselt und damit die Kunst und nicht die Natur sowie die Tétigkeit und nicht
die Schonheit in Betrachtung ziehen lisst.

Bleiben wir einen Moment bei Hegel. Dem Architekten des absoluten Geis-
tes geht es in seiner Asthetik um die Darstellung von eben diesem. Den Geist
aber findet Hegel in der Kunst insofern, als diese als humanes Produkt erkannt
wird. Anders als die (schone) Natur, die ein materiell Gegebenes ist, erweist
sich die schone Kunst fiir Hegel als ein aus dem Geiste gemachtes Materielles.

5 | FiirHegel bedeutet dies, »dafl das Kunstschdne héher stehe als die Natur. Denn die
Kunstschénheit ist die aus dem Geiste geborene und wiedergeborene Schonheit [...]«
(ebd., S. 14).

6 | Konrad Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst« (1876), in: ders.,
Schriften zur Kunst, hg. und eingeleitet von Gottfried Boehm, Miinchen 1991, Bd. 1,
S. 1.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

Was uns an dieser Hegelschen Grundauffassung zum geistig durchwirkten
Charakter der materiellen Kunst interessiert und was fiir eine gegenwirtige
praxologische Asthetik inspirierend wirkt, ist zweierlei: die Aufmerksamkeit
auf das Tidtige im Kiinstlerischen im Allgemeinen und die Bestimmung die-
ses Tatigen als eines Reflexiven im Besonderen. Hegel geht es bei seiner Auf-
merksamkeit auf die Tatigkeit in der Kunst nicht um die gleichsam gedan-
kenlose intuitive schopferische Begeisterung von Kunstschaffenden, die sich
vom Genius besessen am Material dynamisch abarbeiten. Es geht ihm aus-
driicklich nicht um die handwerklichen Titigkeiten im Kiinstlerischen. An-
ders gesprochen: Die Kunst wird nicht zur Praxis durch die »blofe bewufitlose
Fertigkeit«’ des Kiinstlers in seiner Betitigung an feuchtem Ton, dicker Farbe
oder sperrigem Holz. Hegel geht es um die Kunst als ein Produkt geistiger
Tiatigkeit, in deren Folge das Werk als sinnlich wahrnehmbares Ergebnis in
Erscheinung tritt. Es geht ihm um die Idee im Kunstwerk. Im kiinstlerisch
gewordenen Erzeugnis schligt sich geistige Anschauung sinnlich nieder. Mit
der Kunst wird eine Praxis nambhaft, die als Wahrheitspraxis fiir Hegel relevant
ist. Das Werk ist nicht einfach da, sondern Effekt geistiger Arbeit, darin aber
Verkérperung kultureller Anschauungen, die sich in ihm sinnlich kommuni-
zieren.® Kunst ist — unter diesem Blickwinkel betrachtet — eine epistemologisch
gehaltvolle Praxis, die nicht allein physisch, sondern auch geistig wirkt und
die durch die Titigkeit des Kunst-Machens humanes Selbstverstindnis aus-
zudriicken vermag.’ In den Worten Hegels, der damit schon im 19. Jahrhun-
dert die rein sinnliche Dimension des materiellen Werks zuriickweist und das
Konzept in den Mittelpunkt der dsthetischen Betrachtung riickt: »[D]ie Seite
duRerlicher Existenz ist es nicht, die ein Werk zu einem Produkt der schénen
Kunst macht; Kunstwerk ist es nur, insofern es, aus dem Geiste entsprungen,
nun auch dem Boden des Geistes angehért, die Taufe des Geistigen erhalten
hat und nur dasjenige darstellt, was nach dem Anklange des Geistes gebildet
ist.«!® Aus dem Geiste aber »springt« das Werk und »bildet sich« durch das
titige Ins-Werk-Setzen der Kiuinstlerinnen und Kunstler — so kdnnte man den

7 | G. W. F. Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik, S. 62.

8 | Vgl. ebd., S. 21: »In Kunstwerken haben die Volker ihre gehaltreichsten inneren
Anschauungen und Vorstellungen niedergelegt, und fiir das Verstandnis der Weisheit
und Religion macht die schéne Kunst oftmals, und bei manchen Vélkern sie alleine,
den Schliissel aus. Diese Bestimmung hat die Kunst mit der Religion und Philosophie
gemein, jedoch in der eigentiimlichen Art, dafl sie auch das Hochste sinnlich darstellt
und es mit der Erscheinungsweise der Natur, den Sinnen und der Empfindung néher
bringt.«

9 | Vgl.ebd., S. 28: Der Kunst »ihre wahrhafte Aufgabe [ist es], die hdchsten Interessen
des Geistes zum BewuRtsein zu bringen.«

10 | Ebd., S. 48.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

219


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

220

Anke Haarmann

praxisisthetischen Effekt von Hegels Kunsttheorie zusammenfassen. Kunst
ist human gebildeter, sinnlich wahrnehmbarer, materialisierter Ausdruck des
kulturellen Geistes. Insofern bringt die Kunst kulturelles Selbstverstindnis
und damit die Wahrheit einer gegebenen Zeit handelnd zum Ausdruck.

Die hier vorgestellte Lektiire der »Vorlesungen iiber die Asthetik« will vor
allem zwei Gedanken Hegels fruchtbar machen fiir ein gegenwirtiges Ver-
stindnis von Kunst als einer Titigkeit: erstens den Gedanken, dass sich Kon-
zept, Idee oder auch Geist im Kunstwerk kommunizieren, dass mithin die
Kunst Anteil an der kulturellen Wahrheitsartikulation hat, und zweitens den
Gedanken, dass dieses spezifische kommunikative Material, das da als Kunst-
werk aus der kiinstlerischen Praxis entsteht, ein wesentlich erarbeitetes, ge-
wordenes, produziertes ist. Dieser Produktcharakter, der auf die Verfahren der
kiinstlerischen Werkerzeugung verweist, erlaubt es letztlich, abzusehen vom
ausschliefllichen Blick auf die Werke als Objekte und hinzusehen auf die Ti-
tigkeiten der Akteure der Kunst, die als Wahrheitspraktiker kenntlich werden.

Wenn mit Hegels praxischem Kunstverstindnis geistige Arbeit und korper-
liche Titigkeit in der Gestaltung von Materie zusammenfallen, tritt schon im
19. Jahrhundert eine bemerkenswert konzeptuelle Anforderung an die Form-
Inhalt-Relation der Kunst zutage. Kunst bestimmt sich fiir Hegel nicht durch
irgendeine besondere Materie, wie etwa die Farbe auf Leinwand oder den Mar-
mor als Figur. Obwohl Hegel die Phantasie zu einem erweiterten Kunstbegriff
fehlte, ist doch aus der Logik der Hegelschen Bestimmung heraus die Kunst
nicht als Malerei, Bildhauerei oder Klangwerk bestimmt, sondern durch das for-
mal angemessene Ins-Werk-Setzen einer Idee — Konzeptkunst gewissermafien.
Entsprechend dieser konzeptuellen Form-Inhalt-Relation des Kiinstlerischen

»ergibt sich sogleich nach der Seite des Inhalts, dafl die schone Kunst nicht kdnne in
wilder Fessellosigkeit der Phantasie umherschweifen, denn die geistigen Interessen
setzen ihr fiir ihre Inhalte bestimmte Haltepunkte fest, mégen die Formen und Ge-
staltungen auch noch so mannigfaltig und unerschdpflich sein. Das gleiche gilt fir die
Formen selbst. Auch sie sind nicht dem blofen Zufall anheimgegeben. Nicht jede Ge-
staltung ist fahig, der Ausdruck und die Darstellung jener Interessen zu sein, sie in sich
aufzunehmen und wiederzugeben, sondern durch einen bestimmten Inhalt ist auch die
ihm angemessene Form bestimmt.«!!

Fiir Hegel fithrt dieser Anspruch an ein »wahrhaftes« Entsprechungsverhilt-
nis von Idee und Darstellung zu der bekannten Diagnose, dass in der klassi-
schen griechischen Antike die Kunst zu ihrer Vollendung kam, weil die figiir-
liche Form der antiken Skulptur dem kulturellen Selbstverstindnis der Zeit
entsprach und mithin die antike Idee der Humanitit als Figur mit der Materie

11 | Ebd., S. 28f.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

der Figurine zusammenfiel. »Der menschliche Korper gilt in der klassischen
Kunstform nicht mehr blof als sinnliches Dasein, sondern als Dasein und Na-
turgestalt des Geistes.«'? Ubertragen auf die Gegenwart des 21. Jahrhunderts,
in der wir es mit einer umfassenden visuellen Kultur zu tun haben, konnte
die Frage gestellt werden, inwiefern diese gegenwirtige und fundamentale
Kultur des Ikonischen gleichsam als »Dasein und Naturgestalt des Geistes«
angesehen werden koénnte und ihren formal angemessenen Darstellungsraum
in der visuellen Kunst findet. Inspiriert von Hegels Konzept einer gegenseiti-
gen Durchdringung von Idee und Darstellung konnte es der gegenwirtigen
bildenden Kunst darum gehen, durch menschliche Titigkeit die Idee der vi-
suellen Kultur mittels der Bearbeitung und Formierung von Materie heraus-
zuarbeiten. Die Wahrheitspraxis der Kunst ist in der Hegelschen Auffassung
allerdings eine Titigkeit, in der die Wahrheit nur sinnlich reformuliert und
nicht eigens erforscht wird. Fiir Hegel entdeckt der kiinstlerisch Tétige durch
sein Schaffen nichts, sondern er hat sein Wissen tiber das humane Selbstver-
stindnis von woanders her und bringt es nur in Form. Die dargestellte Idee
wird in der kiinstlerischen Arbeit geformt — nicht entdeckt. Eine praxologische
Asthetik kann auf Hegel aber insofern zuriickgreifen, als dessen Vorlesungen
das Augenmerk auf die titigen Verfahren der Kunst lenken und diese Verfah-
ren als wesentlich fiir die Kunst bestimmen. Die reflexiv-physische Arbeit im
Atelier kennzeichnet die Kunst und differenziert sie von Dingen, die vielleicht
isthetisch, nicht aber humanen Ursprungs sind.

Konrad Fiedler geht weiter: Fiir ihn ist Kunst nicht alleine durch die humane
Titigkeit bestimmt, sondern diese erweist sich als dsthetischer Erkenntnispro-
zess. »Die Kunst tritt ebenso notwendig wie die Wissenschaft in dem Augen-
blick auf, in dem der Mensch fiir sein erkennendes Bewufitsein die Welt zu
schaffen gezwungen ist.«!* Kunst, Daseinsgestaltung und Erkenntnis fallen in
Fiedlers praxologischer Kunsttheorie zusammen. Der Kunsttheoretiker, der so
viele Kuinstler seiner Zeit beeinflusst hat, aber wenig Einfluss auf die Geschich-
te der Asthetik hatte, weist in der Bestimmung dessen, was Kunst ausmacht,
nicht nur die Werk- oder Rezeptionsisthetiken zurtick, die von den Produk-
tionsprozessen in der Kunst absehen. Fiedler pariert auch die bourgeoise Vor-
stellung von der Kunst als einer tiberschiissigen Dekoration. Bildende Kunst ist
nicht Ornament, sondern humane Notwendigkeit als Wahrheitspraxis.
Intensiver noch als Hegel setzt sich Fiedler tatsichlich im Detail mit dem
spezifischen Charakter der Kunst als einer Titigkeit auseinander. Er versucht
zu bestimmen, warum die Kunst als titige kulturelle Praxis verstanden wer-
den muss — weil sie ndmlich einem notwendig gestaltenden menschlichen Er-

12 | Ebd., S. 110.
13 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunste, S. 31.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

221


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

222

Anke Haarmann

kenntnisbediirfnis entspringt —, und was das Besondere dieser kiinstlerischen
Tatigkeit ausmacht — namlich ihre »psychophysische« Qualitit. Fiedlers zentrale
Schriften beanspruchen, die bildende Kunst"* insgesamt auf die sinnstiftenden
Aktivititen der Kunstschaffenden zuriickzufiihren und abzusehen von den Wer-
ken oder den Erfahrungen der Betrachter. In den Aphorismen fasst er seinen
praxistheoretischen Ansatz zusammen, wenn er schreibt: »Die Missverstind-
nisse der bisherigen Kunstphilosophie kommen daher, dafl die Kunst von der
Seite der Wirkungen aufgefasst worden ist und man aus der Wirkung auf die Art
der Entstehung zuriickgeschlossen hat [...]. Im Gegensatz dazu muf eine beson-
nene Kunstphilosophie die Kunst von der Seite ihrer Entstehung fassen [...].«!
Kunst ist die kiinstlerische Titigkeit der Kiinstlergemeinde —so lieRe sich die Ar-
gumentation zum Charakter der Kunst zusammenfassen —, wihrend die 4sthe-
tischen Erfahrungen der Betrachter — die Wirkungen der Kunst — zweitrangig
werden. Auch die Werke stellen sich fiir Fiedler vor dem Hintergrund des Pri-
mats der kiinstlerischen Handlung nur als momenthafte Kristallisationspunkte
des gestaltenden Ausdrucks dar. Die Kunstdinge markieren nicht das Wesen der
Kunst: »Die geistige kiinstlerische Tatigkeit hat kein Resultat, sondern sie ist das
Resultat.«'® Der fortlaufende Prozess kiinstlerischer Titigkeiten ist im Rahmen
dieser Betrachtungsweise das praxische Wesen der Kunst.

Fiedlers Beurteilung der bildenden Kunst kulminiert in der bekannten
Vokabel der »Ausdrucksbewegung«. Die Idee zur »Ausdrucksbewegung«
greift er aus philosophischen Theorien zur Wirkungsweise der menschlichen
Sprache auf” und entwickelt anhand dieses Begriffs eine Theorie zum spezi-
fischen Charakter des kiinstlerischen Tuns als einer zugleich geistigen wie
kérperlichen und produktiven Artikulation. Die Ausdrucksbewegung ist eine
innere Arbeit des Bewusstseins und ein korperliches Verfahren, das sich du-
Rerlich wahrnehmen lisst. Sie manifestiert sich in Dingen und steigert dabei
zugleich die Vorstellungswelt des Bewusstseins. Die Ausdrucksbewegung ist
dabei nicht als Abfolge von zunichst geistiger Reflexion und anschliefRender
physischer Handlung zu verstehen, denn' »der Sinn der Ausdrucksbewegung
kann [...] nicht der sein, daf} sich ein Inhalt geistiger Herkunft in seiner Bewe-
gung korperlicher Organe ein Zeichen seines Daseins, einen Ausdruck seiner
Bedeutung verschaffte, vielmehr kénnen wir in der Ausdrucksbewegung nur

14 | Fiedlers Schriften beziehen sich nur auf die bildende Kunst.

15 | Konrad Fiedler: »Aphorismen, in: ders., Schriften zur Kunst, hg. und eingeleitet
von Gottfried Boehm, Miinchen 1991, Bd. 2, S. 48, § 82.

16 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunste, S. 34.

17 | Vgl. Konrad Fiedler: »(Uber den Ursprung der kiinstlerischen Tétigkeit« (1887), in:
ders., Schriften zur Kunst, hg. und eingeleitet von Gottfried Boehm, Miinchen 1991, Bd.
1, S. 115 bzw. die einleitenden Anmerkungen von Boehm, »Ausdruck als Sprachee, in
welcher der Einfluss Humboldts auf Fiedler hervorgehoben wird (ebd., S. XIII).

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

eine Entwicklungsstufe eines psychophysischen Prozesses anerkennen«®, so
Fiedler. Die so bestimmte Ausdrucksbewegung transzendiert als prozessuale
»Bewegung« und mentaler »Ausdruck« in der bildenden Kunst den Leib-Seele-
Dualismus, indem sie als fortlaufende Entwicklung zugleich seelischer wie
korperlicher Vorginge angenommen wird. Entscheidend ist in diesem Prozess
der Chiasmus, mit dem sich fiir Fiedler korperliches Gestalten und geistiges
Bewusstwerden {iberkreuzen und dabei zugleich Sachen und Einsichten pro-
duzieren.

Fiir die Formulierung einer Praxisisthetik stellt sich durchaus die Frage,
inwiefern die Vokabel der »Ausdrucksbewegung« nutzbar gemacht werden
kann fiir ein gegenwirtiges Verstindnis von kiinstlerischer Praxis, weil das
Wort auf semantischer Ebene einen reflexiv-aktiven Charakter des kiinstle-
rischen Tuns artikuliert. Im Verhiltnis zu den gegenwirtig gebriuchlichen,
jedoch technisch klingenden Termini von »kiinstlerischen Verfahren« oder
»Arbeitsweisen« bietet sich die »Ausdrucksbewegung« einerseits als Begrift-
lichkeit fiir eine gleichsam inhaltsschwere Praxis an. Andererseits konnotiert
die Fiedlersche Vokabel mit dem »Ausdruck« eine eher idiosynkratische Ex-
pression, bei der sich vor allem das individuelle Bewusstsein des titigen Kiinst-
lers selber erweitert.

Die fur das Verstindnis der Kunst so zentrale Tatigkeit der psychophysi-
schen Ausdrucksbewegung kann fiir Fiedler aber in keinem Fall als zufilliger,
persénlicher kultureller Luxus angesehen werden. In der Kunst habe sich ein
menschliches Grundbediirfnis ausdifferenziert, nimlich das Bediirfnis, die
sinnliche Welt in der Gestaltung zu kliren. Kunst ist ein notwendiger psycho-
physischer Erkenntnisprozess, um die Welt zu verstehen — und mehr noch: Die
Welt wird durch die kiinstlerische Tétigkeit tiberhaupt in ihr Dasein gefiihrt.
Jede Person, so Fiedler, hat ein Formungsbediirfnis als Erkenntnisreflex in
sich, und Kunstschaffende sind mittels der Verfeinerung und Ausdifferenzie-
rung ihrer Formungskompetenzen nur kulturelle Experten. Sie sind Spezia-
listen wie auch Wissenschaftler, deren Titigkeit ihrerseits auf dem kulturellen
Fundament forschender humaner Neugier fuft. »Die kiinstlerische Titigkeit
beginnt«, so Fiedlers Diagnose zum gestaltenden Welt-Verstehen, »wo der
Mensch sich der Welt ihrer sichtbaren Erscheinung nach, als einem unendlich
Ritselhaften gegeniibergestellt findet, wo er, von einer inneren Notwendigkeit
getrieben, die verworrene Masse des Sichtbaren, die auf ihn einstiirmt, mit der
Macht seines Geistes ergreift und zum gestalteten Dasein entwickelt.«”

Fiedler stellt sich im Rahmen seiner Theorie zur Titigkeit der Kiinstler
durchaus die fiir eine praxologische Asthetik des 21. Jahrhunderts relevante
Frage, wodurch der titige Verstehensprozess in der Kunst vonstattengeht und

18 | K. Fiedler: »Uber den Ursprung der kiinstlerischen Tatigkeite, S. 116.
19 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunste, S. 32.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

223


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

224

Anke Haarmann

in welcher Erkenntnis er miindet: Primisse seiner dsthetischen Erkenntnis-
theorie ist die Produktivitit des Verstehens, und diese epistemische Produkti-
vitit macht es plausibel, in der Kunst eine vorziigliche Praxis zu vermuten, die
auf das verstehende Herausbilden von Welt ausgerichtet ist. Seiendes ist fiir
Fiedler im Wesentlichen erst als Gebildetes verstindlich, und das Kunstfeld ist
die Werkstitte der verstindigen Gestaltung von Welt:

»Der Blick in die innere Werkstatt, in der die Bestandteile des Weltbildes erst entstehen
missen, wenn sie ein Sein fiir uns gewinnen sollen, Idsst uns nicht einen festen Besitz
an fertigen Gestalten gewahren, vielmehr enthillt sich ihm ein rastloses Werden und
Vergehen, eine Unendlichkeit von Vorgdngen, in denen die Elemente alles Seins in den
mannigfaltigen Arten auf den mannigfachsten Stufen ihrer Verarbeitung erscheinen,
ohne daf das fliichtige, sich immer erneuernde Material jemals zu festen, unverdnder-
lichen Formen erstarrte [...].«%°

Hier kommt ein weiterer Aspekt der Fiedlerschen Kunsttheorie zum Tragen,
der neben die Feststellung, dass Welt als Gestaltete erst Sein fiir uns Menschen
gewinnt, jene andere Diagnose stellt, dass nimlich dieser Gestaltungsprozess
zugleich unendlich ist. Die auf uns einstiirmende und zur Durcharbeitung
einladende Welt verindert sich stetig, und mit ihr ist die kiinstlerische Ge-
staltungstitigkeit zu immer neuer Arbeit getrieben. Kein kiinstlerisches Ver-
fahren bekommt die Welt abschlieRend zu fassen oder vermag endgiiltiges
Bewusstsein zu schaffen. Kein Werk hat Dauer. Im Zentrum der kiinstleri-
schen Ausdrucksbewegung steht daher nicht das Werk als Ziel, sondern der
Prozess, mit dem sich Kunstschaffende durch die veranderliche und mannig-
faltige sinnlich Welt formend durcharbeiten. »Die Tatigkeit ist eine unendli-
chex, fasst Fiedler zusammen; »sie ist ein bestindiges unablissiges Arbeiten
des Geistes, die Welt der Erscheinungen im eigenen Bewufdtsein zu immer
reicherer Entfaltung, zu immer vollendeterer Gestaltung zu bringen.«*! Matrix
dieses stetigen Prozesses kiinstlerischer Titigkeit ist die Annahme, dass alles
Sein relativen Charakters sei und entsprechend das humane Grundbediirfnis
der erkennenden Gestaltung zu keinem abschliefenden Kristallisationspunkt
komme. Vor dem Hintergrund dieser Grundannahmen zum produktiven und
rastlosen Erkenntnisprozess tritt die kiinstlerische Titigkeit als sowohl seins-
verstehend wie auch seinsbildend auf. Kunst als Tatigkeit ist die notwendige
Antwort auf das wahrnehmbare Sein als etwas Verinderliches. Kiinstlerische
Tiatigkeit generiert fortlaufend und notwendig bewusstseinsbildende Gestal-
tung. Kunst kann daher fiir Fiedler und entgegen der Tradition in der Asthetik,

20 | K. Fiedler: »Uber den Ursprung der kiinstlerischen Tétigkeite, S. 119.
21 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunste, S. 35.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

am Bild das Abbild zu betonen, auch niemals bloft Nachahmung sein, sondern
schafft Neues.

»Der geheime Sinn dessen, was vorgeht, indem sich das innere Geschehen, welches
unser BewuBtsein von sichtbaren Dingen bildet, gleichsam verbreitet auf die Aus-
drucksorgane und etwas hervorbringt, was wiederum nur von dem Gesichtssinn wahr-
genommen werden kann, ist ein ganz anderer, tieferer und weittragenderer, als der einer
miBigen und unvollkommenen Nachahmung von etwas bereits Vorhandenem.«?2

Das geschaffene Neue tritt dann als »tieferer und weittragender« verstandenes
Sein in das kiinstlerische Bewusstsein. Erkenntnis findet mithin durch diesen
Prozess der formenden Erschaffung von physisch wahrnehmbarer Welt statt:
»Was der Kiinstler im Fortschritt seiner Arbeit erlebt, ist, daR er in sich ein
Bewufitsein entstehen und sich entwickeln sieht, wie er es sonst nicht ken-
nen lernen kann.«* Es wird also auch deutlich, dass Fiedler nicht allein die
Kunst als kiinstlerische Titigkeit bestimmt, sondern auch dem Kiuinstler durch
dessen Arbeitsprozess einen Erkenntnisgewinn als Bewusstseinserweiterung
zumutet. Jene durch die Kunstpraxis herausgearbeitete sWahrheit< erweist sich
damit allerdings als subjektiv.

Fiedler will uns aber immerhin darauf aufmerksam machen, dass wir die
Kunst nicht verstehen, wenn wir die Titigkeit des Kunst-Machens nicht zur
Kenntnis nehmen, die hinter jedem Werk als fortlaufender Einsichtsprozess
zu finden ist. Bei ihm wird das Werk als zweitrangig erkannt, wihrend die
Praxis der Formungsarbeit als humaner Selbstverstindigungsprozess im Zen-
trum steht. Mit den Positionen von Hegel und Fiedler ist der Schwerpunkt
auf die praxisisthetische Bestimmung der Kunst als Titigkeit oder Ausdrucks-
bewegung gelegt. Die Verfahren des sinnhaften und sinnstiftenden Tuns als
Daseinsform der Kunst stehen im Zentrum des Kunstverstindnisses. Diese
praxisidsthetische Aufbereitung der Kunst als einer Titigkeit unterstiitzt unse-
re anfingliche Atelierbeobachtung, bei der das kiinstlerische Tun als eine
kommunikative, reflexive sowie produktive Handlung aufgefallen war — und
sie scheint in der Kunst der Gegenwart zu sich zu kommen.

Mit der performativen und prozessorientierten Gestalt der Kunst des 20. und
21. Jahrhunderts scheinen die praxologischen Aspekte der Kunsttheorien von
Hegel und Fiedler ihren ausdriicklichsten Gegenstand gefunden zu haben.
Ausgehend von den ereignishaften Kunstformen wie Aktionen oder Perfor-
mances tritt die titige Dimension des Kiinstlerischen in den Mittelpunkt der
kunsttheoretischen Betrachtung und legt offensichtlich eine Theorie nahe, die

22 | K. Fiedler: »Uber den Ursprung der kiinstlerischen Tatigkeite, S. 164/165.
23 | Ebd., S. 179.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

225


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

226

Anke Haarmann

den praxischen Aspekt der Werke selber wahrnimmt und festhilt. Entspre-
chend erleben Kunsttheorien des 20. und 21. Jahrhunderts eine handlungs-
theoretische Neujustierung, die eigentlich in Beziehung gesetzt werden kénn-
te zu den ilteren praxologischen Asthetiken des 18. und 19. Jahrhunderts. Doch
werden in den Kunsttheorien der Gegenwart weniger die Prozesse des Schaf-
fens in den Blick genommen wie bei Hegel oder Fiedler, sondern die Werke
selber praxologisch gedacht. Eine Verschiebung im Denken hat stattgefunden
von der Konzipierung der Kunst ausgehend von ihrem Produktionsprozess hin
zur Konzipierung der Kunst ausgehend von ihren Werken, die jedoch nun-
mehr als »performativ< beschrieben werden kénnen, weil sie eine Prozessua-
lisierung erfahren haben.?* Diese Verschiebung ist fiir eine praxisisthetische
Theorie der Kunst insofern relevant, als mit ihr auch das Werk als Handlung
ins Blickfeld gerit — und zwar in grundsitzlicherer Weise, als es die Verschie-
bung im Kunstfeld auf den ersten Blick nahelegt. Die praxologische Wende in
der Kunsttheorie ist zwar motiviert vom performativen Charakter der Werke
des 20. und 21. Jahrhunderts, aber es sind nicht die performativen und aktio-
nistischen Werkhandlungen allein, die einen praxologischen Werkbegrift zu-
lassen. Die Kunsthistorikerin Dorothea von Hantelmann macht entsprechend
klar, dass es bei einem handlungstheoretischen Kunstbegriff nicht allein um
jene Kunst gehen kann, die mit Performances oder Interventionen ganz offen-
sichtlich als Handlung operiert. Das Kunstwerk sei nicht durch eine explizite
Tatigkeit in der Prisentation als Praxis bestimmt. »Es gibt kein performatives
Kunstwerk, genauso wenig, wie es ein nicht-performatives Kunstwerk gibt.«*
Das Handelnde der Kunst sei vielmehr — wie auch das Performative des Spre-
chens — die Realitit, die durch den Akt des Kunst-Machens geschaffen wird.
»Das Performative eines Kunstwerks ist die Realitit, die es — kraft seiner Exis-
tenz an einem Ort, in einer Situation, kraft seines Produziertseins, Rezipiert-
werdens und Uberdauerns — hervorzubringen vermag.«% Es ist die Setzungs-
macht des Werks, die als Handlung Realitit schafft und mithilfe derer Kunst
in ihrem Werksein als Praxis erkannt wird — eine Praxis, die in Analogie zum
Sprechakt als Akt kiinstlerischer Setzung zu verstehen ist. Im Hintergrund
dieser handlungstheoretischen Kunsttheorie stehen die Performanzbegrif-
fe von Judith Butler und John Langshaw Austin.” Von deren sprachtheoreti-
schem Begriff der Performanz hin zu einem kunsttheoretischen Begriff der

24 | Vgl. Karin Gludovatz/Michael Lithy/Bernhard Schieder/Dorothea von Hantel-
mann (Hg.): Kunsthandeln, Ziirich 2010, S. 7.

25 | Dorothea von Hantelmann: How to do Things with Art, Zirich/Berlin 2007, S. 11.
26 | Ebd.

27 | Judith Butler entwickelt inren Begriff der Performanz als Prozess der Materialisie-
rung von Bedeutung im Riickgriff auf die von Austin formulierte Diagnose zur wirklich-
keitsverandernden Wirkung »performativer Sprechakte«.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

Performanz vollzieht sich allerdings eine Perspektivverschiebung. Butlers
(und auch Austins) Hauptanliegen war, die Materialitit und die Realititseffek-
te der scheinbar immateriellen Sprechakte oder Diskurse herauszuarbeiten.
Diskurse haben als Wirkungshandlungen Effekte fiir physische Korper, so die
Butlersche These. Korper werden mittels der Sprechweisen iiber sie materiell
konstituiert. Symbole erzeugen Welt, so die zusammengeschnurrte Argumen-
tation. Oder auch: Die Wiederholung des Sprechens bewirkt die Realisierung
der Wahrheit des Gesprochenen. Mit der kiinstlerischen Praxis — auch wenn
sie symbolischen Charakter hat — verhilt es sich aber in der handlungstheoreti-
schen Kunsttheorie umgekehrt: Nicht die immaterielle Welt der Diskurse wird
vermittels der Sprechhandlungen als weltkonstituierend verstanden, sondern
die plastische Werk-Welt erscheint als eine Handlung, mittels derer wirksam
gesprochen wird. Das Kunstwerk ist in diesen Theorien als Kunsthandlung
Realitit, und als Praxis ist das Werk sprechend.

Vor dem Hintergrund dieser Diagnose werden nun aber Kunstwerke gene-
rell als verhandelnde, positionierte Sinngewebe verstindlich. Sie konnen als
aktive Setzungen begriffen werden. Das Kunstwerk wird als Praxis verstind-
lich, nicht weil es im 20. und 21. Jahrhundert als aktionistische Performance in
Erscheinung tritt, sondern weil an ihm eine Ebene der Bedeutungsproduktion
kenntlich wird, die physische wie mentale Effekte zeitigt. Aktionen, Happe-
nings, Performances wirken wie Katalysatoren des Gewahrwerdens einer pra-
xisisthetischen Dimension der Kunst. Die erweiterten kiinstlerischen Verfah-
ren des 20. und 21. Jahrhunderts intensiviert das praxiologische Verstindnis
von Kunstwerken, doch bezieht es sich nicht allein auf diese. Und im Grunde
benétigt ein praxologischer Werkbegriff nicht einmal die ephemere Prozess-
kunst.

Auch Hans-Georg Gadamer schligt eine generelle Bestimmung der Kunst als
Praxis vor, und er trigt damit ebenso zu einem praxologischen Verstindnis des
Werkes bei wie die jiingere Kunsttheorie. Gadamer erkennt im Kunstwerk eine
Handlung, die in ihrem Tun besteht.?® Kunst wird von ihm als Spiel bestimmt.
In ihrem spielenden Sein ist Kunst fiir Gadamer ausdriicklich eine kontinuier-
lich tatige Praxis. Wie das Spiel nur anwesend ist, wenn die Spielenden spielen,
so ist bei Gadamer — in einer ersten Bestimmung: darstellende — Kunst nur im

28 | Vgl. Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode, durchgesehene und erweiterte
Auflage, Tiibingen 1986. In Gadamers Buch steht die Kunsttheorie nicht eigentlich im
Fokus, sondern die textbezogene Hermeneutik. Doch findet Gadamer den wesentlichen
Hinweis auf die Verfasstheit des hermeneutischen Verstehens als Erfahrung nicht bei
den geisteswissenschaftlichen Texten selber, sondern bei der Erfahrung der Kunst.
Gadamers Theorie zur Kunst entspringt dieser gedanklichen Schleife, in der Kunsterfah-
rung als Vorbild fiir die Erfahrung des textuellen Verstehens herangezogen wird.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

227


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

228

Anke Haarmann

Moment und im Prozess der Auffithrung da, wobei die Spielenden zwar Ak-
teure sind, aber gegeniiber dem Sein des so in die Welt gespielten Kunstwerks
zurticktreten. »Das Sein alles Spieles ist stets Einlosung, reine Erfiilllung, En-
ergeia, die ihr >Telos« in sich selbst hat«, diagnostiziert er und schligt den aris-
totelischen Praxisbegriff fiir die Seinsweise der Kunst vor. Das Aufgefiihrtsein
des Werks im Spiel hat fiir Gadamer dabei bemerkenswerterweise zugleich
den Charakter der Weltverinderung in der Auffithrung, denn »die Welt des
Kunstwerks, in der ein Spiel sich derart in der Einheit seines Ablaufs voll aus-
sagt, ist in der Tat eine ganz und gar verwandelte Welt [...]. Der Begrift der
Verwandlung soll also die selbstindige und tiberlegene Seinsart dessen, was
wir Gebilde nennen, charakterisieren.«* Gadamer nennt das Kunstwerk ein
»Gebilde«, weil es ein Sein im Vollzug seines Aufgefithrtwerdens hat, bei dem
sich die Dynamik des Spiels als Werk manifestiert und damit »abl6st« vom dar-
stellenden Tun der Spieler. Das Gebilde hat sein Sein in der Praxis dieses Dar-
gestelltwerdens. Die Bestimmung des Werks als ein Spiel beschrinkt sich bei
Gadamer nicht auf die darstellende Kunst. Er entwickelt die praxisdsthetische
Perspektive mit Blick auf die bildende Kunst weiter, indem er den Spielbegriff
auf die Farbigkeit von Bildern tibertragt und von einem »Farbenspiel« schreibt.
Gadamer meint dabei nicht, »daf da eine einzelne Farbe ist, die in eine andere
spielt, sondern wir meinen den einheitlichen Vorgang oder Anblick, in dem
sich eine wechselnde Mannigfaltigkeit von Farben zeigt«.*® Auch die Produkte
der bildenden Kunst sind in dieser Diagnose wie jene der darstellenden Kunst
als ephemere Gebilde zu verstehen, deren Anwesenheit durch die Prisenz des
Farbenspiels erst entsteht und nicht unabhingig von dieser Erfahrung der
Vielheit von miteinander in Beziehung stehenden Farben existiert. Das Kunst-
werk ist so gesehen kein Gegenstand, sondern die Erfahrung der Anwesenheit
des Spiels. Und diese Erfahrung der spielerischen Farben und formenden Pra-
xis etabliert eine Kunst, die auf die Betrachter einwirkt.

Auch die rezeptionsisthetische Seite von Gadamers Kunsttheorie ist pra-
xisch, insofern das betrachtende Subjekt die Kunst als solche in der Bewegung
seiner Erfahrung und als Verinderung an sich selbst wahrnimmt. »Das Kunst-
werk hat vielmehr sein eigentiimliches Sein darin, dafl es zur Erfahrung wird,
die den Einzelnen verwandelt. Das >Subjekt« der Erfahrung der Kunst, das was
bleibt und beharrt, ist nicht die Subjektivitit dessen, der sie erfihrt, sondern
das Kunstwerk selber.«*' Gadamer identifiziert mit der Figur des Zuschauers
ein Subjekt der Betrachtung, das sich durch ein Bei-der-Sache-Sein auszeich-
net. Diese Versenkung in die Sache des Spiels ist die Haltung, innerhalb derer
ein Verstehen stattfindet. Als versunkener ist der Zuschauer Teil des Gebildes,

29 | H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 118.
30 | Ebd., S. 109.
31 | Ebd., S. 108.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

welches als Zusammenspiel das Kunstwerk ist. Gadamer denkt das kiinstleri-
sche Werk als das eigentlich Titige. Kiinstlerische Werke werden im Spiel ihrer
Akteure und Elemente geboren und sie verwandeln als titige die Welt.

In der Gadamerschen Kunsttheorie artikuliert sich eine prozessual ver-
standene und dezentrierte Daseinsform der kiinstlerischen Werke. Es handelt
sich um eine praxologische Werk- und Rezeptionsisthetik: Kiinstlerische Posi-
tionen zeigen sich danach in dem Mafle, wie sie als titige Gebilde aus dem
Prozess ins Sein kommen. Das prozessuale Sein der Werke wire eine Praxis
zu nennen, insofern es auf einer Tétigkeit beruht, die thren Sinn und Zweck in
sich selbst hat: dem In-die-Welt-Bringen der kiinstlerischen Handlung um der
kiinstlerischen Handlung willen, die das Werk wie ein Spiel dasein lisst. Die-
ses praxische Verstindnis vom Charakter der Kunstwerke entspriche keines-
falls einem l'art pour l'art, mithin keinem monadischen Kunstverstindnis, son-
dern einer Kontextkunst mit gesellschaftlichem Auftrag, auch wenn Gadamer
dies vielleicht so nicht formulieren wiirde. Doch das Spiel, das die Kunst ist,
tritt mit der humanen Welt in ein transformatives Zusammenspiel, und nur
in diesem Zusammenspiel existiert die Kunst. Es handelt sich um &sthetische
Doppelpisse, die das vermeintlich rezeptive Umfeld als aktiven Teil der kiinst-
lerischen Praxis benétigen und dabei sich und die soziale Welt kontinuierlich
verindern. Bei Gadamer ist dieses transformative Zusammenspiel mit den
Betrachtern ausdriicklich auch ein Verstehensprozess. Verstehend verindern
sich die Betrachter im Zusammenwirken mit Werken, die ihrerseits nur exis-
tieren, indem das Ensemble ihrer materiellen Elemente fiir den Betrachtenden
zusammenspielt.

Fiir eine praxologische Asthetik, welche die Kunst als T#tigsein im Blick
hat, bereitet Gadamers Kunsttheorie das Feld fiir einen fundamental praxis-
chen Werkbegriff, der das Interaktive und Kontextuelle ebenso wie das Prozes-
suale und Ephemere der Kunst auch in ihrer werkhaften Materialitit betont.
Ein solchermafien praxischer und dezentrierter Werkbegriff transzendiert den
Monumentcharakter von Kunstwerken. Nicht Undurchsichtigkeit und Singu-
laritit kennzeichnen dann kiinstlerische Arbeiten, sondern ein unabgeschlos-
sener Spielcharakter und dezentrale Verstindnisbewegungen. Anschlussfihig
fiir eine praxologische Asthetik ist daher Gadamers Aufbereitung der Kunst-
werke als einer Praxis, von der wir mitnehmen kénnen, dass Werke das ebenso
fliichtige wie titige Spiel ihrer Elemente sind, an dem Verstindigungsprozesse
im Zusammenspiel von Werkformationen und Betrachterdispositionen einen
wesentlichen Anteil haben.

Wenn wir also in Anschluss an Gadamer nicht nur die Titigkeiten im Ate-
lier als Kunst betonen, sondern auch die Kunstwerke selber als Praxis verstehen
wollen, miissen wir uns allerdings auch die Frage stellen, ob tatsichlich — wie
Gadamer vorschldgt — mit dem aristotelischen Praxisbegriff sinnvoll gearbei-
tet werden kann, wenn es darum geht, in der Bestimmung des prozessualen

14.02.2026, 09:50:50. Op:

229


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

230

Anke Haarmann

Werks als eines spielerisch in der Welt seienden und weltverindernden wei-
terzukommen. Aristoteles bestimmt die Praxis als eine Handlung, die ihren
Zweck in sich selbst hat. Diese formale Bestimmung der Selbstzwecklichkeit
scheint fiir den spielerischen Werkbegriff in Gebrauch genommen werden zu
konnen. In ihrer Bestimmung als fliichtige Auffithrung oder als erfahrener
Vorgang wire die Kunst als eine Handlung zu verstehen, der es um das Vollzo-
genwerden ihrer selbst als Vorgang einer Darstellung geht. Doch im sechsten
Buch der Nikomachischen Ethik positioniert Aristoteles die selbstzwecklich ge-
dachte Praxis ausdriicklich in Abgrenzung zur Kunst. Denn Kunst sei eine
hervorbringende poiesis, die »baut« und die das »Entstehen« betrifft. Diese
poiesis als Hervorbringen »hat ein Ziel auflerhalb seiner selbst, das Handeln
nicht. Denn das gute Handeln ist selbst ein Ziel«®, schreibt Aristoteles und
hilt fest, dass die Praxis nicht auf Werke hinausliuft, gerade im Gegensatz zur
poiesis. Diese poiesis habe ihren Ursprung im »Hervorbringenden«, und »da
nun Hervorbringen und Handeln verschieden sind, so mufl die Kunst zum
Hervorbringen und nicht zum Handeln gehtren«.** Weder um ihrer selbst wil-
len ist diese Kunst bei Aristoteles gedacht, weil nimlich auf physische Werke
ausgerichtet, noch handelnd sind die Werke und kénnen mitnichten als Pra-
xis bestimmt werden. In einer zentralen Passage seiner Schrift konkretisiert
Aristoteles, worum es ihm mit dem Praxisbegriff in Abgrenzung zur poiesis
geht, wenn er resiimiert, dass insbesondere »das rechte Verhalten«** das Ziel
der selbstzwecklichen Praxis sei. Korrekt kénnte man bei Aristoteles zur Ver-
deutlichung der Differenz von poiesis und praxis mithin von einer Titigkeit als
Produzieren einerseits und einer Titigkeit als Verhalten andererseits sprechen.
Mit dem >Produzieren< im Unterschied zum >Verhalten< wird semantisch die
Differenz dieser Tatigkeiten verdeutlicht, zugleich aber auch der wesentlich
politisch-ethische Charakter der handelnden Praxis bei Aristoteles betont. Pra-
xis ist nicht nur ein selbstzweckliches, sondern auch ein tugendhaftes Verhal-
ten. Dieses Verhalten pflegen Individuen um ihrer selbst willen als edle Biirger
im Rahmen einer politischen Gemeinschaft der Freien.

Was bedeutet aber dieser aristotelische Kontext, aus dem heraus der Praxis-
begriff geboren wurde, fiir dessen Brauchbarkeit im Rahmen einer praxologi-
schen Asthetik, der es um die Kunst als titiges Forschen geht? Anders als bei
Aristoteles, der die Kunst als téchne vom Gebauten oder Gemeif3elten her denkt
und dabei das Endprodukt fokussiert, das ihm als konstitutiv fiir die Charak-
terisierung der Tédtigkeit des Herstellens gilt, geht es unserer praxologischen
Asthetik letztlich um einen symbolischen Kunstbegriff — es geht mithin nicht

32 | Aristoteles: Nikomachische Ethik, lbersetzt und eingeleitet von Olof Gigon,
Darmstadt 1967, Sechstes Buch 1140b 5-6.

33 | Ebd., Sechstes Buch 1140a 10-20.

34 | Ebd., Sechstes Buch 1139b 1-5.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

um téchne, sondern um signe. Aristoteles denkt iiber angewandte Kunst nach
und iiber den Charakter der Titigkeit, die zu dieser fiihrt. Er hat ein Feld der
Hervorbringung im Blick, das im 20. und 21. Jahrhundert vom Design, der
Architektur oder Ingenieurskunst besetzt wird und dessen Ziel in der Tat die
Objekte als Beweggriinde der Herstellung sind. Man stellt Werke in der Inge-
nieurskunst, dem Bauwesen oder der Gestaltung her, weil sie fiir die Lebens-
vollziige des Alltags benétigt werden. Thre Herstellung hat keinen Zweck in
sich, sondern eine Gebrauchsfunktion fiir die Menschen. Kunstwerke, wie wir
sie fiir eine praxologische Asthetik als Handelnde verstehen wollen, sind dem-
gegeniiber nicht hervorgebrachte Gegenstinde des Gebrauchs, sondern Refle-
xionsvehikel, Kommunikationsmedien oder Erfahrungskatalysatoren — ma-
teriell gewordene Kristallisationen der Auseinandersetzung mit Welt. Wenn
Gadamer vom Farbenspiel schreibt, aus dem heraus das Kunstwerk fiir den Be-
trachter zu existieren beginnt, charakterisiert er die Kunst als eine iiber ihren
Objektcharakter hinausgehende symbolhaltige Entitit, die Verstehen evoziert.

Die entscheidende theoretische Bewegung, die hier zwischen den beiden
Kunstbegriffen des Aristoteles und Gadamers stattfindet, ist jene von einer
gegenstindlichen Werkisthetik, die auf Objekte schaut, zu einer praxologi-
schen Asthetik, welche die Materialitit der Kunst im Kontext eines ephemeren
Geschehens verortet, das auf Weltverstehen und Weltverindern ausgerichtet
ist. Fiir eine praxologische Asthetik muss sich die Rede vom praxischen Werk-
sein daher eher an jenem aristotelischen Verstindnis von Praxis orientieren,
das unter selbstzwecklichem Handeln auch das philosophische Betrachten ver-
steht und nicht nur das ethisch gute Verhalten, das in Abgrenzung zur kunst-
fertigen Produktivitit bestimmt ist. Auch das kontemplative Philosophieren ist
bei Aristoteles bekanntlich ein Tun, das sich als Praxis auf sich selbst bezieht.
Fiir den Denker der Antike muss das betrachtende Leben der Philosophen so-
gar als die beste aller Praxisformen bestimmt werden, weil diese kontemplative
Tiatigkeit sich selbst in der Beschiftigung mit dem Geistigen erfiillt. Dem bios
theoretikos geht es um das Reflektieren als Selbstzweck. In Hinblick auf dieses
reflektierende Verhalten kann von Aristoteles her die Praxis als eine Wahr-
heitshandlung angesprochen werden. Und es ist explizit dieser Begriff der Pra-
xis als einer Wahrheitshandlung, welcher fiir die praxologische Asthetik und
das Verstindnis von Kunst als Tétigkeit fruchtbar gemacht werden kann. Aris-
toteles selber reserviert die Wahrheitspraxis fiir die kontemplative, distanzierte
und unstoffliche Handlung des theoretischen Risonierens. Wortiiber Aristo-
teles — zumindest in diesem Zusammenhang — nicht nachgedacht hat, ist die
Kristallisation der betrachtenden Reflexion im Spiel der Materie, weswegen
er das Kunstwerk nur als Produkt, nicht hingegen als Verstehen evozierende
Handlung denken kann. Die praxologische Asthetik will demgegeniiber die
Handlung im Kunst-Machens als konstitutiven Prozess beschreiben, der ein
titiges In-Beziehung-Setzen und ausdriickendes Einsehen etablieren.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

231


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

232

Anke Haarmann

Waihrend sich also die Kunst in unserer anfinglichen Betrachtung von Ateliers
als ein Tun zeigte, lisst sich mit den Theorien von Gadamer, Hegel, Fiedler
oder Hantelmann tatsichlich eine Praxisisthetik auch argumentativ auf den
Weg bringen. Mithilfe dieser Theorien ist das Praxische der Kunst noch nicht
abschlieffend begriindet, aber es kénnen werk-, rezeptions- und produktions-
spezifische Elemente einer praxologischen Asthetik versammelt werden, die es
plausibel machen, dass bei der Kunst — zumindest auch — von einer Titigkeit ge-
sprochen werden kann. Kunst ist fiir Hegel wesentlich durch menschliche Titig-
keit zuwege gebracht. Mit Fiedler kann kiinstlerisches Titigsein als Ausdrucks-
bewegung verstanden werden. Werke sind mit Gadamer in ihrem Spielcharakter
als eine Praxis verstindlich oder mit Hantelmann als performative Setzungen.
Zusammenfassend formuliert: Die Kunst ist als Praxis durchaus bestimmbar.

LITERATUR

Aristoteles: Nikomachische Ethik, Uibersetzt und eingeleitet von Olof Gigon,
Darmstadt 1967.

Baumgarten, Alexander Gottlieb: Asthetik, Teil 1, iibers. von Dagmar Mirbach,
Hamburg 2007.

Bippus, Elke (Hg.), Kunst des Forschens: Praxis eines dsthetischen Denkens, Zii-
rich/Berlin 2009.

Boehm, Gottfried: »Ausdruck als Sprache«, in: Konrad Fiedler, Schriften zur
Kunst, eingeleitet von Gottfried Boehm, Miinchen 199:.

Fiedler, Konrad: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst« (1876), in:
ders., Schriften zur Kunst, eingeleitet von Gottfried Boehm, Bd. 1, Miinchen
1991.

—: »Uber den Ursprung der kiinstlerischen Titigkeit« (1887), in: ders., Schriften
zur Kunst, eingeleitet von Gottfried Boehm, Bd. 1, Miinchen 1991.

—: »Aphorismenc, in: ders., Schriften zur Kunst, eingeleitet von Gottfried
Boehm, Bd. 2, Miinchen 1991.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode, durchgesehene und erweiterte
Auflage, Tiibingen 1986.

Gludovatz, Karin/Liithy, Michael/Schieder, Bernhard/Hantelmann, Dorothea
von (Hg.): Kunsthandeln, Ziirich 2010.

Hantelmann, Dorothea von: How to do Things with Art, Ziirich/Berlin 2007.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke in 20 Binden, Bd. 13: Vorlesungen tiber
die Asthetik, Frankfurt a.M. 1970.

Nauman, Bruce: »Kunst, die eigentliche Tadtigkeit: Ein Interview mit Ian Wal-
lace und Russel Keziere«, in: Christine Hoffmann (Hg.), Bruce Nauman.
Interviews 1967-1988, Amsterdam 19906, S. 102-117.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kopierhandlungen

Eberhard Ortland

Es wire zweifellos iibertrieben, zu behaupten, alle Kunst sei nichts als Kopie.
Immerhin koénnte man argumentieren, dass ohne Kopien alle Kunst nichts
wire. Wie aufwendig die Argumentation auszufallen hitte, diirfte in erster Li-
nie davon abhingen, wie der Begriff der Kunst verstanden werden soll, in zwei-
ter Linie davon, was alles als Kopie in Betracht kommt. Da die Klirung dieser
Voraussetzungen den Rahmen des hier Moglichen sprengen wiirde, miissen
wir uns mit einer stark abgekiirzten Version des Arguments begniigen:

Kopien und Praktiken des Kopierens sind unverzichtbare Bedingungen
der Moglichkeit (1) der Herausbildung und Tradierung von Kiinsten, (2) der
Produktion von Artefakten, die unter Umstinden als Kunstwerke gelten kon-
nen, (3) der Bildung eines Publikums, das sich fiir Kunst bzw. fiir bestimmte
Kunstwerke interessiert, (4) der Konstitution und lingerfristigen Erhaltung
von Originalen (was immer im einzelnen darunter zu verstehen sein mag),
und deshalb (5) auch der Méglichkeit, der Kunst oder einzelnen Kunstwerken
irgendeine der Handlungen zuzuschreiben, von denen in den anderen Beitri-
gen dieses Bandes die Rede ist.

Die Punkte (1) und (3) halte ich fiir kaum bestreitbar, wenn auch in ihrer
Reichweite unklar, solange wir uns {iber die zugrunde zu legenden Begriffe
der Kunst und der Kopie bzw. der Praktiken des Kopierens nicht hinreichend
verstindigt haben. Inwiefern aus der Geltung der Thesen (1) und (3) auch die
Geltung der unter (2), (4) und (5) angenommenen Behauptungen folgen mag
oder deren Geltung sich gegebenenfalls aus weiteren Aspekten dessen ergibt,
wozu wir Kopien brauchen, bliebe zu kliren.

Im Folgenden kénnen — im Hinblick auf die Frage nach der Moglichkeit
und den Bedingungen von Handlungen in der Kunst, Handlungen als Kunst
und Kunst als Handlung — nur einige vorbereitende Schritte zur Klirung der
Frage entwickelt werden, was Kopien (unter anderem) sein kénnen, was (bei-
spielsweise) mit ihnen getan werden kann, inwiefern sie selbst als folgenreich
etwas ausmachend beschrieben werden kénnen und wie weitreichend Prakti-
ken des Kopierens und des Gebrauchs von Kopien fiir die kiinstlerischen und
kunstbezogenen Praktiken von Belang sind.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

234

Eberhard Ortland

Niemand wird bestreiten, dass in der Kunst viel kopiert wird, und das nicht erst
seit neuestem. »Was Menschen gemacht hatten, das konnte immer von Men-
schen nachgemacht werden.«' Kopiert wurden und werden in der Kunst (wie in
der Mode und im Leben iiberhaupt?) nicht nur Bilder, plastische Figuren, Texte,
Muster und Zeichen aller Art, sondern auch alle méglichen Naturgegenstinde,
dinglichen Artefakte, Ornamente, Bauformen, technischen Innovationen, Rede-
wendungen, Gesten, Posen, Tédnze, Rituale, Verhaltensweisen, Melodien, rhyth-
mischen Patterns und vieles andere mehr. Angesichts der Allgegenwart von Ko-
pien und Kopierhandlungen ist die Selbstverstindlichkeit, mit der wir zu wissen
meinen, was eine Kopie und was ein Akt des Kopierens sei, nicht weiter erstaun-
lich. Eine Kopie nennen wir alles, was so ist, wie es ist, weil es gemacht wurde in
der Absicht, dass es zumindest in einer relevanten Hinsicht, wenn nicht gar in
moglichst vielen seiner wahrnehmbaren Eigenschaften, so sein oder zumindest
so erscheinen soll wie etwas anderes, das es schon gibt oder einmal gab, mag es
auch inzwischen verklungen, verblichen, verloren, zerstort oder zerfallen sein.
»Kopien brauchen Originale«, meinte vor einiger Zeit die PR-Abteilung
des deutschen Justizministeriums der zum hemmungslosen file sharing nei-
genden Bevolkerung einreden zu miissen und zu kénnen.? Ob das zutrifft, ist
alles andere als klar. Rein empirisch sind die Vorlagen der allermeisten Kopien
keine Originale, sondern zunichst und zumeist Kopien anderer Kopien. Am
Anfang solcher Kopieketten kann unter Umstinden, muss aber nicht unbe-
dingt etwas gestanden haben, das als >Original< anzusprechen wire. Ob es
von Shakespeares Hamilet, von dem es Millionen Kopien gibt, jemals ein Ori-
ginalmanuskript gegeben hat, ist in der Shakespeare-Forschung kontrovers.*

1 | Walter Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-
keit« (1935/39), in: ders., Gesammelte Schriften, hg. v. R. Tiedemann und H. Schwep-
penhduser, Bd. I-2, Frankfurt a. M. 1974, S. 474; vgl. auch ebd., S. 436 sowie Bd. VII-1,
Frankfurta. M. 1989, S. 351.

2 | Vgl. Gabriel Tarde: Les lois de I'imitation (1890), dt.: Gesetze der Nachahmung,
Frankfurt a. M. 22009.

3 | Slogan einer Kampagne des Bundesministeriums der Justiz aus den Jahren 2004
bis 2011 zur Starkung der Akzeptanz von Urheberrechten; vgl. Stefan Krempl: »Justiz-
ministerium startet Aufklarungskampagne zur Urheberrechtsreform«, Heise Newsticker
vom 1.10.2004, http://www.heise.de/newsticker/meldung/Justizministerium-startet-
Aufklaerungskampagne-zur-Urheberrechtsreform-106345.html (abgerufen 7.3.2015)
m.w.N.; Beatrice Luttcher: »Kopien brauchen Originale?«, Netzpolitik.org vom 1.10.
2004, https://netzpolitik.org/2004/kopien-brauchen-originale/ (abgerufen 7.3.2015).
4 | Vgl. den editorischen Bericht in William Shakespeare: Hamlet, The Arden Shake-
speare. Third Series, hg. v. Ann Thompson und Neil Taylor, Vol. |, London 2006.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kopierhandlungen

Das in vielen Lindern markenrechtlich geschiitzte Logo des Shell-Konzerns,
die stilisierte Darstellung einer Jakobsmuschel, soll daran erinnern, dass das
Londoner Handelshaus, aus dem der Mineralélkonzern hervorgegangen ist,
im19. Jahrhundert unter anderem mit dekorativen Muscheln gehandelt hatte.’
Die ikonographische Kette von Kopien von Muschelbildern, auf die die Folge
von Logos, die das Corporate Design der Firma im Lauf der Jahrzehnte ge-
prigt haben,® rekurriert, lisst sich nicht auf ein Originalbild zuriickverfolgen;
sie verliert sich in zahllosen Ansitzen pikturaler imitatio naturae, die die mar-
kante Form der Jakobsmuscheln aufgreifen und dementsprechend zu mehr
oder weniger dhnlichen Ergebnissen gelangen.” Die ikonographische Kette der
Christusportrits wurde in der bildtheologischen Spekulation des Mittelalters
zurtickgefithrt auf Urbilder wie das legendire Schweifstuch der Veronika, das
Mandylion von Edessa oder das Turiner Grabtuch, die als direkte Emanation
des in Jesus verkorperten Gottes angesehen wurden. Bei den angeblichen
Originalen diirfte es sich allerdings nach allem, was mit modernen Metho-
den tiber ihre Provenienzgeschichte wie gegebenenfalls iiber ihre chemische
Zusammensetzung ermittelt werden kann,® ihrerseits um Kopien handeln, die
der ikonographischen Tradition entstammen, zu deren Begriindung sie in An-
spruch genommen wurden.’ Damit ist die Frage nach dem Ursprung oder den
Anfingen und den frithen Uberlieferungs- bzw. Kopierstationen dieser ikono-
graphischen Tradition nicht erledigt oder als irrelevant erwiesen. Sie ldsst sich
nur anhand dessen, was heute bekannt ist und untersucht werden kann, nicht
kliren. Eine Pointe der Versuche, den Spuren solcher ikonographischer Tradi-
tionen so weit zu folgen, wie es irgend geht, kénnte darin liegen, dass am An-
fang nicht etwa ein Original stand, sondern vielleicht ein Missverstindnis oder
eine Filschung. — Wenn Kopien auch nicht unbedingt ein Original brauchen,

5 | Vgl. Royal Dutch Shell (Hg.): Who We Are, http://www.shell.com/global/aboutshell/
who-we-are/our-history/the-beginnings.html (abgerufen 21.2.2015).

6 | Vgl.RoyalDutch Shell (Hg.):»100years ofthe Pecten. The history behind the Shellem-
bleme, http://www.shell.com/content/dam/shell/static/aboutshell/downloads/who-we-
are/pectenhistory.pdf, S. 2 (datiert 15.2.1999; abgerufen 21.2.2015).

7 | Vgl. ebd. (S. 1): »Whatever its origins, the original design was a reasonably faithful
reproduction of the Pecten or scallop shell.«

8 | Vgl. Karl-Heinz Karisch: »Ein Stiick Stoff beschaftigt die Forscher«, Berliner Zei-
tung v. 10.4.2010, http://www.berliner-zeitung.de/archiv/das-mysterioese-turiner-
grabtuch-wird-heute-enthuellt--seine-entstehung-liegt-weiter-im-dunkeln-ein-stueck-
stoff-beschaeftigt-die-forscher,10810590,10709940.html (abgerufen 21.2.2015);
Andrea Nicolotti: From the Mandylion of Edessa to the Shroud of Turin. The Metamor-
phosis and Manipulation of a Legend, Leiden 2014.

9 | Vgl. Hans Belting: Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, Miinchen 2005.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

235


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

236

Eberhard Ortland

beziehen sie sich doch in jedem Fall auf eine Vorlage. Ohne Vorlage wiren sie
keine Kopien.

BloRe Ahnlichkeit zwischen zwei Gegenstinden oder Ereignissen geniigt
keineswegs, um das eine als Kopie des anderen auszuweisen. Ein Ei gleicht
sprichwortlich dem anderen, ist jedoch — im Unterschied zum Gips- oder Plas-
tik-Ei — keine Kopie eines anderen Eis, sondern blof} ein anderes Ei.

Gerichte, die mit Urheberrechtsauseinandersetzungen befasst sind, sehen
sich gelegentlich aufgefordert, ein Urteil dariiber zu fillen, ob die von Seiten
des Kligers als illegitime Kopie eines der urheberrechtlichen Kontrolle durch
den Kliger unterstehenden Werks inkriminierte Sache oder aktenkundige Ver-
haltensweise des Beklagten diesem tatsichlich als Resultat einer Kopierhand-
lung zuzurechnen ist oder es sich bei den Ubereinstimmungen in der Sache,
die den Anlass fiir den Rechtsstreit gaben, um einen bloen Zufall handeln
kénnte, wie unter Umstinden von Seiten des Beklagten geltend gemacht wer-
den kann." Wenn der Kliger nachweisen kann, dass dem Beklagten das Werk,
um dessen mogliche Verwendung der Streit geht, bereits kannte, als er mach-
te, was der Kliger als Verletzung seines Urheberrechts ansieht, wird es dem
Anwalt des Beklagten allerdings schwerfallen, das Gericht von der schieren
Zufilligkeit offensichtlicher Ubereinstimmungen zu iiberzeugen.

Anders als Ahnlichkeitsbeziehungen ist die Beziehung zwischen einer Ko-
pie und ihrer Vorlage asymmetrisch und nicht kommutativ. Die Kopie ist in
den Eigenschaften, die sie gegebenenfalls als Kopie dieser Vorlage qualifizie-
ren, festgelegt durch bestimmte wahrnehmbare oder messbare Eigenschaften
der Vorlage. Das unterscheidet sie grundlegend von der Vorlage, fiir die eben
dies gerade nicht gilt.

Anhand der jeweils als relevant angesehenen Eigenschaften, die die Kopie
wiedergeben soll, kann nicht nur ausgemacht werden, ob es sich bei einem
Gegenstand iiberhaupt um eine Kopie der fraglichen Vorlage handelt. Diese
Eigenschaften fungieren auch als Parameter, anhand derer gegebenenfalls er-
messen wird, in welchem Grad ein gegebenes Artefakt oder Ereignis als fri-
sche, authentische, gelungene, angemessene, treue, sorgfiltige, zuverlissige,

10 | Zur Méglichkeit des Vorkommens von sogenannten »Doppelschépfungen« und zu
den Schwierigkeiten der Berufung auf solche »Doppelschopfungen«in Urheberrechts-
Streitsachen vgl. Thomas Dreier/Gernot Schulze: UrhG: Urheberrechtsgesetz, Urhe-
berrechtswahrnehmungsgesetz, Kunsturhebergesetz. Kommentar, Miinchen 42013,
§ 2 Rn.17 (Schulze); Gunda Dreyer/Jost Kotthoff/Astrid Meckel (Hg.): Urheberrecht.
Heidelberger Kommentar, Heidelberg 32013, § 2 Rn. 88; ebd., Anh. zu §§ 23, 24, Rn.
7ff.; Hans-Jirgen Homann: Praxishandbuch Musikrecht. Leitfaden fir Musik- und Me-
dienschaffende, Berlin/Heidelberg u.a. 2007, S. 68f.; Wolfgang Maafen: »Fotorechts,
Rn. 116, in: Axel-Artur Wandtke (Hg.), Medienrecht. Praxishandbuch, Berlin/New York
2008, 530.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kopierhandlungen

wortliche, detaillierte, akkurate, sklavische, mechanische, verkleinerte, ver-
groflerte, flache, blasse, triibe, stumpfe, rotstichige, vergilbte, verblasste, ver-
blichene, unscharfe, ungefihre, leiernde, freihindige, linkische, fehlerhafte,
liickenhafte, beschidigte, fragmentarische, zerstiickelte, verdorbene, grobe,
stimperhafte, lahme, eigenwillige, iiberarbeitete, retuschierte, editierte, sti-
lisierte, aufgehiibschte, umfrisierte, modernisierte, poppige, verfilschte, kor-
rupte, zensierte oder >freie< Kopie seiner Vorlage gelten mag. Damit zeichnen
sich bereits wichtige Aspekte der Normativitit von Kopierhandlungen ab.

Kopierhandlungen kénnen wie alle Handlungen — erst das macht sie zu Hand-
lungen' - scheitern oder gelingen. Sie kénnen in vielfiltiger Weise scheitern
— spektakulir, kliglich oder nahezu unmerklich —, aber auch die Moglichkei-
ten gelingenden Kopierens sind vielfiltig. In der Regel beeintrichtigt es die

Kopien in ihrer Kopie-Funktion nicht, dass fast alle Kopien — keineswegs nur

die schlechten — keine »perfekten< Kopien sind, sondern ihren Vorlagen in viel-

facher Hinsicht unihnlich:

- Ein Reproduktionsstich oder eine Schwarzweif3-Fotografie zeigt weder die
Grofle noch die Textur noch die Farben des darin wiedergegebenen Ge-
mildes, lediglich (mehr oder weniger treffend) die geometrische Form der
Umrisse der Figuren und Korper, ihre Anordnung in der Fliche und die
Verteilung von Licht und Schatten.

. Farbfotografien abstrahieren von der Grofe und Textur der Vorlage und
zeigen zwar Farben, aber nicht etwa, wie man meinen mdéchte, die Farben
des Gemildes, sondern jeweils ihre eigenen, wie spitestens in dem Mo-
ment deutlich wird, wo man mehrere farbige Reproduktionen derselben
Vorlage zur Qualititskontrolle miteinander vergleicht.

« Gipsabgiisse, die plastische Vorlagen in Originalgrofie vollplastisch wieder-
geben, abstrahieren von der Materialitit und Farbigkeit ihrer Vorlage."

« Der Notendruck einer musikalischen Komposition gibt im Interesse der
Eindeutigkeit und Spielbarkeit manche Bearbeitungsspuren des Manu-
skripts bewusst nicht oder in verinderter Form wieder, wihrend manches,

11 | Vgl. Donald Davidson: »Handeln« (»Agency«, 1971), in: ders., Handlung und Ereig-
nis, Frankfurt a.M. 1985, S. 73-98, hier: S. 76.

12 | ZurRelevanz druckgraphischer Reproduktionen fiir die Rezeption von Gemélden in
der europdischen Kunstgeschichte des 15. bis 19. Jhs. vgl. Wolfgang Ullrich: Raffinierte
Kunst. Ubungen von Reproduktionen, Berlin 2009, bes. S. 9 u. 19-42; zur Schwarzweif-
Fotografie im 19. u. 20. Jh. ebd., S. 42ff. u. 47-60.

13 | Vgl. Rune Frederiksen/Eckart Marchand (Hg.): Plaster Casts. Making, Collecting
and Displaying from Classical Antiquity to the Present, Berlin 2010; Hans-Ulrich Cain:
»Wozu Gipsabgisse?«, Webseite der Gipsabgusssammlung der Universitat Leipzig,
http://www.uni-leipzig.de/antik/index.php?id=84 (abgerufen 27.5.2015).

14.02.2026, 09:50:50. Op:

237


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

238

Eberhard Ortland

das vielleicht im Manuskript lediglich angedeutet wurde, in der Reinschrift
oder im Druck erginzt und prizise angegeben werden mag.

« Der Klavierauszug eines symphonischen Werks abstrahiert von den Klang-
farben wie von der Agogik der Streicher, Bliser und Perkussionsinstru-
mente und reduziert die Polyphonie komplexerer Partituren auf die Melo-
die und maximal eine Begleitstimme.

« Die auf eine Schallplatte gepresste, auf eine CD gebrannte oder als Audio-
datei abgespeicherte und mit entsprechendem Gerit wieder zum Erklingen
gebrachte Aufnahme einer Auffithrung eines Musikwerks abstrahiert vom
Zusammentreffen der Interpreten miteinander und mit dem Publikum im
Konzertsaal. Die Aufnahme und die Apparaturen zu ihrer Verbreitung und
Wiedergabe machen aus einem ephemeren Ereignis ein fixiertes Objekt,
auf das man — dank der Distribution von Kopien — jederzeit und allerorten
zuriickgreifen kann.

+ Film- oder Videodokumentationen von Performances — auf einer Biihne, in
privaten oder 6ffentlichen Rdumen — sind entscheidend fiir unser Bewusst-
sein von der Geschichte der performativen Kiinste im letzten Jahrhundert;
sie reduzieren allerdings regelmifig die Totalitit des Geschehens, das sich
Teilnehmern und Zuschauern jeweils von einem bestimmten Standpunkt
aus, aber oft in mehr als einer Blickrichtung erschliefit, auf ein bestimmtes
Narrativ, das durch die Folge der Ereignisse im Blickfeld der Kamera in
einer Weise festgelegt und vereindeutigt ist, wie es die Erfahrung derje-
nigen, die bei dem dokumentierten Ereignis anwesend waren, typischer-
weise gerade nicht ist.

« Digitale Videoformate, wie sie auf DVD oder Festplatten gespeichert wer-
den konnen, eignen sich fiir die Wiedergabe von Filmen auf Bildschirmen
oder kleineren Projektionswanden, auch wenn die Bildqualitit mit der Pro-
jektion eines Kinofilms vom 35-mm-Standard oder gar vom 70-mm-Format
nicht konkurrieren kann.

« Ubersetzungen abstrahieren, um der direkten Verstindlichkeit in der
Sprache der gegenwirtigen Leserinnen und Leser willen, vom Wortlaut der
Vorlage und von etlichen sprachlichen Zusammenhingen des Originals.
Moderne Editionen klassischer Texte abstrahieren von den mitunter kom-

14 | Zu den Konsequenzen der Aufnahmepraxis fiir das Musizieren und die Verlaufs-
gestalt der musikalischen Auffiihrung vgl. Peter Wicke: »Zwischen Auffiihrungspraxis
und Aufnahmepraxis: Musikproduktion als Interpretation«, in: C. Bork u.a. (Hg.), Ereig-
nis und Exegese. Musikalische Interpretation - Interpretation der Musik (FS Danuser),
Schliengen 2011, S. 42-53; grundlegend zur Geschichte der Tonaufzeichnung und der
durch diese Techniken bewirkten Verdnderung des ontologischen Status horbarer Er-
eignisse Jonathan Sterne: The Audible Past: Cultural Origins of Sound Reproduction,
Durham 2003.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kopierhandlungen

plexen Uberlieferungslagen handschriftbasierter Traditionen, gegebenen-
falls von der typographischen Gestaltung und anderen Aspekten der maf-
geblichen Vorlage, sie >normalisieren< die Schreibweisen, greifen unter
Umstdnden in den Wortlaut oder gar in die Komposition ein.

« Ein Plagiat legt sogar alles darauf an, nicht als Kopie seiner Vorlage wahrge-
nommen zu werden. Wenn es nicht ganz plump gemacht ist, wird einiger
Aufwand getrieben, um die Spuren zu verwischen.’® Doch wer die Vorlage
kennt, wird sie wiedererkennen.

Damit ist auch schon die Schwelle angesprochen, die den Bereich der wie auch
immer bearbeiteten, verfremdeten Kopien abhebt im weiten Feld der Artefakte:
Verarbeitungszustinde aufgenommenen Fremdmaterials, die niemand mehr
als Spur bereits bekannter Gestaltungsleistungen von fremder Hand erkennen
kann, werden als Eigenleistung jeweils desjenigen anerkannt, der sich dieses
Werk hat einfallen lassen oder unter dessen Namen es verbreitet wird, — zu-
mindest solange, bis jemand auftritt, der gegebenenfalls zeigen kann, dass es
sich mit der betreffenden Sache anders verhilt als angegeben. Hier zeigt sich
eine konstitutive Unsicherheit unserer Verwendung der Begriffe von Original
und Kopie. Man wird sie nicht eliminieren kénnen, also muss man lernen, mit
ihr umzugehen. In der Regel gelingt uns das recht gut.

Eine Kopie muss ihre Vorlage nicht vollstindig wiedergeben. Fiir viele Ver-
wendungszwecke gentigen Teilkopien, Ausschnitte, Probestiicke oder Zitate
vollauf; oft sind sie sogar besser geeignet als eine komplette Wiedergabe der
Vorlage. Freilich ist eine Kopie eines Ausschnitts aus einem Bild oder einem
langeren Text oder die Wiedergabe lediglich eines Satzes oder einer >schénen
Stelle< aus einer umfangreicheren musikalischen Komposition keine Wieder-
gabe der Komposition, stellt vielmehr jeweils eine eigene Komposition dar.'®

Die Kriterien dafiir, in welcher Hinsicht eine Kopie ihrer Vorlage dhnlich
sein muss und auf welche Teile oder Aspekte gegebenenfalls verzichtet werden
kann oder sogar verzichtet werden sollte, lassen sich nicht ein fiir allemal an-
geben. Sie ergeben sich jeweils aus dem Verwendungszusammenhang, in dem
ein Artefakt gegebenenfalls als Kopie fungieren soll.

Freilich gibt es Kopien, die ihren Vorlagen zum Verwechseln dhnlich se-
hen. Ein bertthmtes Beispiel ist die Kopie von Raffaels Gruppenportrit des
Papstes Leo X (Giovanni de’ Medici, 1475-1521) mit seinen Vettern, den Kar-
dinilen Giulio de’ Medici (1478-1534, seit 1517 als Vizekanzler der Kirche die
rechte Hand des Papstes, dessen Nachfolger er 1523 als Clemens VII werden

15 | Vgl. Roland Schimmel: Von der hohen Kunst, ein Plagiat zu fertigen, Berlin 2011,
S. 27f. und 33-57.

16 | Vgl. John Berger u.a.: Sehen. Das Bild der Welt in der Bilderwelt, Reinbek 1974,
S. 25f.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

239


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

240

Eberhard Ortland

sollte) und Luigi de’ Rossi (1474-1519),” die Andrea del Sarto (1486-1530) um
1524 im Auftrag von Ottaviano de’ Medici (einem weiteren Cousin der Abgebil-
deten, 1482-1546), ausfithrte, den der junge Markgraf von Mantua, Federico II
Gonzaga (1500-1540), um Uberlassung des Gemildes gebeten hatte, von dem
Ottaviano sich jedoch nicht trennen mochte. Die Kopie wurde von ihrem Emp-
fanger dankbar als das Original von Raffaels Hand akzeptiert und, wie Vasari
berichtet, selbst von Raffaels Gehilfen Giulio Romano fiir echt gehalten, der
die Spuren seiner eigenen Pinselstriche zu erkennen meinte.”® Vasari rithmt
sich, die Filschung spiter bei einem Besuch in Mantua dem Giulio Romano
gegeniiber aufgedeckt zu haben, und erwihnt ein geheimes Zeichen auf der
Riickseite, durch das die Kopie sich von ihrer Vorlage unterscheide. Trotz der
Publikation der Geschichte in Vasaris Viten (1550) wurde das Bild aus dem Be-
sitz des Herzogs von Mantua, das heute im Museo di Capodimonte in Neapel
zu sehen ist,’” noch iiber Jahrhunderte als Werk des Raffael angesehen und erst
seit dem 18. Jahrhundert in der Regel dem Andrea del Sarto zugeschrieben.?

>Perfekte« (oder nahezu perfekte) Kopien mégen in der Kunstgeschichte Aus-
nahmephinomene darstellen. Ziemlich gute Kopien dagegen diirften in Mu-
seen und Ausstellungen hiufiger zu sehen sein, als viele Besucher ahnen.?!
Die Kopie entzieht sich der Sichtbarkeit, da das in ihr wiedergegebene Werk

17 | Das um 1518 entstandene Original aus der Werkstatt des Raffael (1483-1520)
hangt heute in der Galleria degli Uffizi in Florenz. Abb.: http://upload.wikimedia.org/
wikipedia/commons/0/0f/Raffael_040.jpg (abgerufen 17.5.2015).

18 | Vgl. Giorgio Vasari: Le vite de’ pit eccellenti pittori, scultori e architettori nelle
redazioni del 1550 e 1568, hg. v. Rosanna Bettarini u. Paola Barocchi, Bd. 4, Florenz
1976, S. 188f.

19 | Abb.: http://www.polomusealenapoli.beniculturali.it/museo_cp/cp_scheda.asp?
ID=109 (abgerufen 17.5.2015).

20 | Vgl. Lars Blunck: »Wann ist ein Original?«, in: J. Nida-Rimelin/J. Steinbrenner
(Hg.), Original und Félschung, Ostfildern 2011, S. 9-29; Christine Tauber, »Ceci n’est
pas un pendant. Drei Fallstudien grenzwertiger Bildpaare«, in: G. Blum u.a. (Hg.), Pen-
dant plus. Praktiken der Bildkombinatorik, Berlin 2012, S. 281-300, bes. 286-292.

21 | Vgl. Annette Tietenberg (Hg.): Die Ausstellungskopie: Mediales Konstrukt, mate-
rielle Rekonstruktion, historische Dekonstruktion, K6ln 2015. - Einen aufschlussrei-
chen Bericht iiber die aufwendigen Verfahren zur Herstellung des Faksimiles von Paolo
Veroneses »Hochzeit zu Kana« (1563, Ol auf Leinwand, 666 x 990 c¢m, Louvre) fiir den
Saal, fiir den das Bild urspriinglich gemalt worden war, das Refektorium des ehemaligen
Benediktinerklosters San Giorgio Maggiore in Venedig, bietet Adam Lowe: »The process
used to create an accurate facsimile of Le Nozze die Cana by Paolo Caliari (called Vero-
nese)«, in: Th. Bartscherer/R. Coover (Hg.), Switching Codes. Thinking Through Digital
Technology in the Humanities and the Arts, Chicago 2011, S. 288-297.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kopierhandlungen

alle Aufmerksamkeit auf sich zieht, sofern nicht auffillige Kennzeichnungen
oder Fehler in der Wiedergabe die Aufmerksamkeit auf die Kopie lenken.

»Jede Kopie, die auf maximale Ahnlichkeit zielt, teilt zumindest eine In-
tention mit der Filschung«,? nidmlich die Absicht, dass die Kopie an die Stelle
der Vorlage sollte treten konnen, sie sollte ersetzen konnen, und zwar so, dass
ein Unterschied zwischen Vorlage und Kopie sich méglichst nicht bemerkbar
machen sollte. Das ist in manchen Verwendungszusammenhingen durch-
aus ehrenwert, etwa wenn empfindlichen Originalen die Belastungen oder
Gefihrdungen durch einen Transport, durch eine Ausstellung mit starkem
Publikumsandrang oder durch bestimmte wissenschaftliche Untersuchungs-
verfahren, bei denen sie ebensogut durch eine originalgetreue Kopie vertreten
werden konnen, nicht zugemutet werden sollen. Wenn das Original verloren
oder zerstort ist, sind zuverldssige Kopien, so es sie gibt, hoch willkommen als
Dokumentation der verlorenen Vorlage.?

Problematisch wird es natiirlich immer dann, wenn eine gute Kopie in be-
triigerischer Absicht als Original ausgegeben wird. Sobald der Schwindel auf-
fliegt, wird von einer Filschung gesprochen.?* Da jedoch weder die Hersteller

22 | Dimitri Liebsch: »Replika, Faksimile und Kopie«, in: J. Schirra u.a. (Hg.), Glossar
der Bildphilosophie, http://www.gib.uni-tuebingen.de/netzwerk/glossar/index.php?
title=Replika,_Faksimile_und_Kopie (zuletzt bearbeitet 7.1.2015; abgerufen 16.5.
2015).

23 | Ein berliihmtes Beispiel ist Leonardos »Abendmahl« (1495-97; Santa Maria del-
le Grazie, Mailand), das aufgrund der verwendeten Materialien und der klimatischen
Bedingungen in dem Speisesaal, fiir den es gemalt wurde, trotz wiederholter Restau-
rierungsanstrengungen bereits seit dem 16. Jh. nur in einem notorisch schlechten Zu-
stand erhalten werden konnte, wahrend einige friihe Kopien wertvolle Informationen
liber die Komposition und Details der Ausfiihrung dokumentieren, die auf der Wand in
Mailand, die die Reste des Originals tragt, schon lange nicht mehr zu sehen sind. Zu der
nahezu mafistabsgleichen friihen Kopie des Abendmahlsbildes auf Leinwand im Besitz
der Royal Academy of Arts, die dem Leonardo-Schiiler Giampietrino zugeschrieben wird
und in Oxford im Magdalen College ausgestellt ist, vgl. London University of the Arts:
Universal Leonardo, http://www.universalleonardo.org/work.php?id=572 (abgerufen
31.5.2015).

24 | Neben dem hier angesprochenen Typ der Imitatfalschung, bei der die Kopie
falschlich als Original ausgegeben wird, gibt es noch weitere Typen von Falschungen,
bei denen etwa auf dem Wege der Stilkopie etwas hergestellt wird, das nach den {ib-
licherweise fir die Zuordnung von Kunstwerken zu bekannten Urhebern verwendeten
Kriterien den Anschein erweckt, als handle es sich um ein bisher unbekannt gebliebe-
nes Werk des bekannten Meisters; vgl. Reinold Schmiicker: »Lob der Félschunge, in: J.
Nida-Rimelin/J. Steinbrenner (Hg.), Original und Félschung, Ostfildern 2011, S. 71-91;
Stefan Romer: »Zwischen Kunstwissenschaft und Populismus: Die Rede vom Original

14.02.2026, 09:50:50. Op:

241


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

242

Eberhard Ortland

einer Filschung noch ihre Zwischenhindler noch ihre Abnehmer ein Inter-
esse daran haben, dass die allseits fiir das Original gehaltene Kopie entlarvt
wird, was in der Regel einen erheblichen Wertverlust nach sich zieht, ist davon
auszugehen, dass etliche unentdeckte Filschungen in Museen und Sammlun-
gen wie auch im Kunsthandel fiir etwas gehalten und ausgegeben werden, was
sie objektiv nicht sind. Um Verwechslungen zwischen sehr guten Kopien und
ihren Vorlagen nach Méglichkeit auszuschlieRen, wird gefordert, dass Kopien
als solche kenntlich zu machen seien.?

Mit dem Einzug digitaler Medien sind fiir uns Kopien alltiglich geworden,
die sich voneinander und von ihrer Vorlage in nichts unterscheiden, sofern
die Vorlage ihrerseits schon unter Verwendung desselben standardisierten Zei-
chenrepertoires und/oder der entsprechenden Apparatur komponiert wurde,
die fuir zahllose Wiedergaben genauso zur Verfligung steht. Solche im stren-
gen Sinn perfekte Kopien, die sich in nichts von ihrer Vorlage unterscheiden,
wiirde man allerdings kaum als ihrer Vorlage im héchsten Maf >ahnlich< be-
schreiben. Es handelt sich schlicht um weitere Instantiationen desselben abs-
trakten Gegenstandes.?

Autor wie Leser dieses Textes vertrauen darauf, dass jede gedruckte, online,
tiber Datentriger auf einem Bildschirm oder auf anderem Wege zuginglich
gemachte Kopie dieses Textes von Anfang bis Ende, einschlieflich der Zuord-
nungen zwischen Anmerkungen und den Stellen, auf die sie sich beziehen,
denselben Wortlaut aufweist. Jede Instantiation der PDF-Datei des vorliegen-
den Textes im vorliegenden Satzspiegel darf als identische Kopie gelten, frei-
lich als identische Kopie nicht unbedingt des vorliegenden Textes, sondern nur
der PDF-Datei, auf die sie gegebenenfalls zuriickzufiihren sind. Entsprechen-
des gilt fiir digital codierte Bilder wie auch fiir die Dateien, in denen digital
produzierte elektronische Musik fixiert ist. Und es gilt, auch wenn die meisten
von uns zurzeit noch nicht so viel Erfahrung damit haben, entsprechend auch
fur die Welt der digital erfassten und gegebenenfalls tiber 3D-Drucker in iden-
tischen Kopien plastisch materialisierbaren dreidimensionalen Modelle.

Wihrend es in manchen Wissenschaftsdisziplinen wie der Genetik iiblich
geworden ist, den Begriff der Kopie auch fir Strukturen oder Muster zu ver-
wenden, die unter bestimmten Bedingungen in anonymen, nach Naturgeset-
zen ablaufenden (Replikations-)Prozessen zustande kommen,” gehen wir in

und seiner Falschunge, in: Anne-Kathrin Reulecke (Hg.), Falschungen. Zu Autorschaft
und Beweis in Wissenschaften und Kiinsten, Frankfurt a. M. 2006, S. 347-363.

25 | Vgl. D. Liebsch, »Replika, Faksimile und Kopie« (Anm. 22).

26 | Vgl. Wolfgang Kiinne: Abstrakte Gegenstdnde. Semantik und Ontologie, Frankfurt
a. M. 22007.

27 | Vgl.z.B. Wolfgang Hennig: Genetik, Berlin/Heidelberg u.a. 2013, S. 322, 328, 584
u.o.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kopierhandlungen

der Regel (und deshalb auch fiir die hier zu fithrende Diskussion) davon aus,
dass eine Kopie das Resultat eines absichtsvollen Tuns, einer Kopierhandlung,
ist: Ohne die auf die Hervorbringung der Kopie gerichtete Absicht und einen
durch diese Absicht motivierten Einsatz geeigneter Mittel wire eine noch so
schlagend erscheinende Ahnlichkeit zwischen einem spiter entstandenen
und einem bereits frither vorliegenden Gegenstand oder Ereignis nicht hin-
reichend, dem spiter entstandenen Gegenstand oder Ereignis den Status einer
Kopie des frither entstandenen zuzuweisen, und zwar selbst dann nicht, wenn
sich eine Kausalverbindung zwischen den fiir die Ahnlichkeit mafgeblichen
Eigenschaften der Vorlage und dem Vorliegen der entsprechenden Eigenschaf-
ten an dem spiter entstandenen Gegenstand oder Ereignis rekonstruieren las-
sen sollte, wie bei den versteinerten Abdriicken der Schalen von Ammoniten
in kreidezeitlichen Sedimentgesteinen.

Selbstverstindlich geniigt die bloRe Absicht, etwas der Vorlage Ahnliches
hervorzubringen, fiir das Zustandekommen einer Kopie ebenso wenig wie
bloRe Ahnlichkeit, die auch zufillig auftreten kann. Ein gewisser Erfolg im
Erreichen der angestrebten Ahnlichkeit — und zwar durch mehr oder weniger
gezieltes Bewirken einer Verinderung bestimmter Zustinde von Gegeben-
heiten in der Auflenwelt — muss erzielt worden sein, sonst wird man nicht
von einer Kopie sprechen, sondern allenfalls von einem Dokument des Schei-
terns an bestimmten Schwierigkeiten beim Kopieren, sofern tiberhaupt ein
Zusammenhang auszumachen ist zwischen einem Produkt oder Verhalten,
das vielleicht eine Kopie hitte werden sollen, aber stattdessen etwas anderes
wurde, und der verfehlten Vorlage.

Es scheint absehbar, dass mit dem Vormarsch anonym-automatisch operie-
render Agenten oder Aktanten?® die Bindung des Begriffs der Kopie an die Még-
lichkeit, die Kopie — und sei es iiber verschlungene Handlungsketten — einem
Akteur mit bestimmten Absichten zuzuordnen, zunehmend fragwiirdig er-
scheinen diirfte. Mit den Bildern, die inzwischen stindig von Uberwachungs-
satelliten, Drohnen, Verkehrsbeobachtungsstationen, Webcams usw. produ-
ziert und durch automatisierte Programme ausgewertet werden, entstehen
zahllose Kopien, auf die gegebenenfalls in Anschlusshandlungen von Perso-
nen oder auch in wiederum anonym-automatisch ablaufenden Anschlusspro-
zessen zurlickgegriffen werden kann, unter Umstinden mit mehr oder we-
niger gravierenden Folgen fiir die auf den Kopien dargestellten Gegenstinde,
Personen oder Situationen oder fiir weitere Personen und Geschehnisse. Die

28 | Vgl. Ingo Schulz-Schaeffer: »Akteure, Aktanten und Agenten. Konstruktive und re-
konstruktive Bemihungen um die Handlungsfahigkeit von Technike, in: Th. Malsch (Hg.),
Sozionik. Soziologische Ansichten (ber kiinstliche Sozialitét, Berlin 1998, S. 128-167;
https://www.uni-due.de/imperia/md/content/soziologie/akteureaktantenagenten.
pdf (abgerufen 1.5.2015).

14.02.2026, 09:50:50. Op:

243


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

244

Eberhard Ortland

handlungstheoretischen Konsequenzen dieser Entwicklung sind alles andere
als klar.?®

Gerade das Unselbstverstindlichwerden der Annahme, jede Kopie sei Re-
sultat einer Kopierhandlung, nétigt zur Explikation des >klassischen« Begriffs
der Kopie, der grundlegend und folgenreich durch die Annahme bestimmt
war, dass Kopien in der Regel von jemandem und jeweils zu einem bestimm-
ten Zweck hergestellt werden. Erst wenn wir uns iiber die Relevanz der Unter-
stellung einer auf ein bestimmtes Verhiltnis zwischen der Kopie und ihrer
Vorlage gerichteten Absicht in diesem Kopiebegriff verstindigt haben, kénnen
wir die Frage stellen, was fiir Konsequenzen ein Verzicht auf diese Bestim-
mung des Kopiebegriffs nach sich ziehen wiirde.

Nicht nur Titigkeiten, die unmittelbar auf das Herstellen einer oder mehre-
rer Kopien abzielen bzw. hinauslaufen, Kopierakte im engeren Sinn wie das
Abzeichnen, Abmalen, Abschreiben, Nachstechen, Abfotografieren, Fotoko-
pieren, Einscannen einer bildlichen, beschrifteten oder anderweitig gestalte-
ten Vorlage, das Aufnehmen eines miindlichen oder musikalischen Vortrags
oder einer Darbietung mittels Audio- oder Video-Aufzeichnungsgeriten, die
Wiedergabe derartiger Aufzeichnungen und die handwerkliche oder auch ma-
schinengestiitzte Herstellung von Duplikaten und Vervielfiltigungsstiicken —
einschlielich der Erstellung von Dateikopien auf lokalen Datentrigern oder
in virtuellen Verzeichnissen (>cloud computing<) — sowie das Imitieren von
Verhaltensweisen sollen im Folgenden als Kopierhandlungen angesprochen
werden, sondern im weiteren Sinn auch Handlungen, die Tatigkeiten des Ko-
pierens oder Imitierens involvieren,* und Handlungen, in denen Kopien mit
einer bestimmten, auf die Kopie bzw. das Kopierte bezogenen Absicht aufge-

29 | Vgl. Bruno Latour: Das Parlament der Dinge. Fiir eine politische Okologie, Frank-
furt a. M. 2001; ders.: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiihrung in
die Akteur-Netzwerk-Theorie, Berlin 22010, bes. S. 76-108, 127-140; Hajo Greif: Wer
spricht im Parlament der Dinge? Uber die Idee einer nicht-menschlichen Handlungs-
féhigkeit, Paderborn 2005.

30 | Selbstverstandlich sind nicht alle hier angesprochenen Kopierakte und keines-
wegs alle Kopierhandlungen, von denen in diesem Aufsatz die Rede ist, urheberrechtlich
relevant. Doch zur Verstédndigung iiber das Spektrum in Betracht kommender Praktiken
bieten die Bestimmungen tber die verschiedenen Formen einer durch das Urheberrecht
dem Urheber, seinen Rechtsnachfolgern und/oder Vertragspartnern vorbehaltenen Ver-
wertung geschitzter Werke wichtige Hinweise; fiir die Rechtslage in Deutschland vgl.
v.a. 88§ 16-23 UrhG und die einschldgige Rechtsprechung.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kopierhandlungen

griffen und verwendet werden, um etwas damit zu tun, etwa um ein Werk in
einem Kontext erscheinen zu lassen, in dem man es bisher nicht gesehen hat-
te, und dadurch dem wiedererkennbaren Werk oder auch der Situation, in die
es hineinkopiert wurde, neuen Sinn abzugewinnen, oder auch um komplexere
Arrangements, Collagen, Mashups zu konfigurieren, um Dritten anhand der
Kopie etwas zu zeigen — oder um sie hinters Licht zu fithren.*!

Fur Kopierhandlungen gilt, was fur Handlungen iiberhaupt gilt: Hand-
lungen sind Episoden in umfassenderen Handlungszusammenhingen mit oft
unscharfen Grenzen,* eingebettet in ein mehr oder weniger weit verzweigtes
Netzwerk kausaler Beziehungen zu bestimmten Ursachen bzw. Voraussetzun-
gen und intendierten sowie nicht intendierten Handlungsfolgen,*® dariiber
hinaus in vielen Fillen auch bezogen auf bestimmte normative Bedingungen
und Restriktionen und deshalb gegebenenfalls auch verbunden mit bestimm-
ten intendierten oder nichtintendierten Handlungsfolgen, die in einem Hand-
lungskontext aufgrund des betreffenden normativen Status eintreten oder zu
erwarten sind, unter Umstidnden aber auch vermieden oder durch Begleit- oder
Anschlusshandlungen beeinflusst werden konnen,* und nicht zuletzt bedingt
durch bestimmte Motive und Absichten der handelnden Personen.®

31 | Vgl. § 146 (1) StGB (Geldfalschung).

32 | Vgl. G. E. M. Anscombe: Intention (1957), dt.: Absicht, Berlin 2011, bes. 62-67;
Alvin I. Goldman: »Die Identitdt von Handlungen«, in: G. Meggle (Hg.), Analytische Hand-
lungstheorie, Bd. 1: Handlungsbeschreibungen, Frankfurt a. M. 1977, S. 332-353; zur
Relevanz multipler Handlungszusammenhange und den Schwierigkeiten, diese in klas-
sische Handlungstheorien zu integrieren, vgl. Anton Leist (Hg.): Action in Context, Berlin
2007.

33 | Vgl. Geert Keil: Handeln und Verursachen, Frankfurt a. M. 22015; vgl. a. B. Latour,
Eine neue Soziologie, S. 76: »Wie kommt es, daf wir nie tun, was wir wollen?«

34 | Zur mdglichen Relevanz solcher normativen Status - des Akteurs, allfalliger
Gegenstédnde, mit denen etwas angestellt wird, sowie der weiteren durch eine Hand-
lung ggf. betroffenen Personen - vgl. die aufschlussreiche Kasuistik von John L. Austin:
»A Plea for Excuses« (1956) und ders.: »Three Ways of Spilling Ink« (1958), in: ders.,
Philosophical Papers, hg. v. J. 0. Urmson u. G. J. Warnock, Oxford #1979, S. 175-204
u. 274-287. - Austin hat gegen die Unterscheidung zwischen einer Sphare des »Nor-
mativen« (oder Werthaften) und dem durch Kausalbeziehungen erfassten Bereich des
»Faktischen« grundsétzliche Vorbehalte angemeldet; vgl. ders.: How to do things with
words, hg.v.J. 0. Urmson, Oxford 1962, S. 148; gerade im Hinblick auf Kopierpraktiken
scheint jedoch die Unterscheidung zwischen normativen und kausalen Bedingtheiten
und Konsequenzen kaum verzichtbar.

35 | Zur zentralen Relevanz der Absicht fiir das, was ein Verhalten zu einer Handlung
macht, und zu den Rationalitdtsbedingungen, denen das absichtliche Handeln unter-
liegt, vgl. G. E. M. Anscombe, Absicht, bes. S. 23, 49-52, 131ff. u. 137f.; zum Verhdltnis

14.02.2026, 09:50:50. Op:

245


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

246

Eberhard Ortland

Je nachdem, wie eine Handlungsepisode beschrieben wird und welche Zu-
sammenhinge dabei beachtet, welche gegebenenfalls ignoriert werden, wird
die Handlung sich unterschiedlich darstellen. Als Bedingungen der Moglich-
keit eines einzelnen Kopierakts kommen nicht nur das Gegebensein der Vor-
lage und das Zur-Verfiigung-Stehen der fiir die Herstellung der Kopie erfor-
derlichen technischen und materiellen Voraussetzungen sowie bestimmter
intellektueller oder handwerklicher Fihigkeiten in Betracht, sondern auch die
Frage nach dem intendierten Zweck?® des Kopierens und gegebenenfalls wei-
teren Zwecken, denen die Verwendung der Kopie dienen mag, die Frage nach
dem rechtlichen Status der zu kopierenden Vorlage und unter Umstinden
auch Fragen nach den Verhiltnissen der Person, die die Kopie herstellt oder
ihre Herstellung in Auftrag gegeben hat oder die Kopie jetzt zu bestimmten
Zwecken verwenden will, zu der Person oder den Personen, die an der Herstel-
lung der Vorlage beteiligt waren, Inhaber der Urheberrechte sind oder in deren
Besitz die Vorlage sich befindet.

Der Zweck kann einfach durch den Wunsch bestimmt sein, den betreffen-
den Gegenstand — zum Beispiel ein Bild, einen Text, eine Musikaufnahme —
noch einmal haben zu wollen, als Sicherungs- oder Archivkopie, zum Spielen,
Verleihen, Verschenken oder Weiterverkaufen. Andy Warhol veranschaulichte
schlagend die Geltung der eigentlich banalen Maxime »mehr ist besser« in
Bereichen, wo man es ohne seine Intervention kaum vermutet hitte.¥ Wenn
das Original selbst sich irreversibel in fremdem Besitz, zum Beispiel in einer
Bibliothek oder 6ffentlichen Sammlung befindet, kann es einem wiinschens-
wert erscheinen, das Werk zumindest in der Kopie zur Verfiigung haben zu
wollen, um sich bei Gelegenheit daran zu erfreuen oder sich intensiver damit
zu beschiftigen. Der Wunsch kann unter Umstinden motiviert sein durch
eine Erinnerung an eine frithere Begegnung mit dem Werk, durch das Be-
diirfnis, einen frither erlittenen Verlust oder vergangenes Unrecht zu kom-
pensieren, oder auch schlicht durch Treue und Anhinglichkeit und das Be-
diirfnis nach Bestitigung des fiir richtig, schén und gut Gehaltenen.*® Der
Zweck einer Kopierhandlung kann aber auch bestimmt sein durch weiter-
gehende Absichten oder Hoffnungen, die sich auf die Zukunft richten — bei

zwischen Absichten und Motiven ebd., S. 35-45; zu dem alles andere als trivialen Pro-
blem des Verhéltnisses zwischen Absicht und Ausfiihrung vgl. Donald Davidson: »Hand-
lungen, Griinde und Ursachen« (1963) sowie ders.: »Handeln«, in: ders., Handlung und
Ereignis, S. 19-42 u. 73-98.

36 | Zur Diskussion um die Relevanzteleologischer Zusammenhdnge in der Handlungs-
theorie vgl. Christoph Horn/Guido Léhrer (Hg.), Griinde und Zwecke. Texte zur aktuellen
Handlungstheorie, Berlin 2010.

37 | Vgl. Michael Liuthy: Andy Warhol: Thirty Are Better Than One, Frankfurta. M. 1995.
38 | Vgl. G. Tarde: Die Gesetze der Nachahmung, S. 363.

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kopierhandlungen

kunstbezogenen Kopierpraktiken zum Beispiel die Absicht, eine Kopie eines
Werkes, dessen Original nicht verfiigbar ist, 6ffentlich auszustellen,* oder die
Absicht, eine méglichst umfangreiche Kopienkartei, Diathek oder neuerdings
digitale Bilddatenbank anzulegen, um gegebenenfalls einschligiges Material
fur ikonographische Studien zur Hand zu haben oder Dritten bereitstellen zu
konnen, oder die Absicht, einen Catalogue raisonné des (Euvres eines Kiinst-
lers mit Abbildungen simtlicher seiner bekannten Werke zu erstellen, um der
kiinftigen Forschung Beziehungen zwischen den Bildern zu erschlieffen und
zugleich Filschern das Handwerk schwerer zu machen, oder die Absicht, eine
Bewerbungsmappe mit Kopien eigener Arbeitsproben sowie aussagekriftiger
Zeugnisse bestiicken, um eine Auswahlkommission davon zu iiberzeugen,
dass man der geeignete/beste Kandidat sei, dem bestimmte Chancen eroffnet
werden sollten. Vielfach werden Kopien oder Teilkopien von Kunstwerken ver-
wendet als Material fiir die Herstellung eines neuen Kunstwerks oder Mashups
oder zur Herstellung von Gegenstinden, die selbst keine Kunstwerke sind
noch sein sollen, aber zum weiteren Resonanzbereich der Kunst zu gehtren
scheinen wie die Souvenirs und Paraphernalia, die in Museumsshops verkauft
werden.

Die Absichten, mit denen kopiert wird, beschrinken sich keineswegs auf
kiinstlerische oder wissenschaftliche Arbeit, private Karrierehoffnungen oder
lukrative Geschifte. Von welcher weltgeschichtlichen Tragweite sie mitunter
sein mogen, kann man sich vor Augen fiithren, wenn man sich etwa fragt,
was eigentlich die Griinderviter der amerikanischen Demokratie im spiten
18. Jahrhundert dazu brachte, sich bei der Gestaltung und Benennung ihrer
Institutionen (wie des Senats) und der diesen Institutionen zugeordneten Re-
prisentationsbauten (wie des Capitols und des Weiflen Hauses in Washington)
derart extensiv auf rémische Vorbilder zu beziehen. Politisches Handeln in
mehr oder weniger demokratisch verfassten Institutionen wie unter feuda-
len, autokratischen oder imperialen Verhiltnissen hat unweigerlich etwas von
einem Maskenspiel an sich. Gerade deshalb ist es alles andere als gleichgiil-
tig, welche Masken, Rollen und Identifikationsangebote der Rahmen, in dem
dieses Spiel sich entfaltet, den Akteuren und beteiligungswilligen Aspiranten
jeweils nahelegt.

Ein weiteres Beispiel, bei dem noch weniger klar zu sein scheint, inwiefern
es in die Sphire der Kunst oder der Politik gehéren mag, sofern diese Sphiren

39 | Fir eine Fallstudie zu einer bemerkenswerten und auf Dauer angelegten
Ausstellung von Kopien beriihmter Bilder aus der europdischen und ostasiatischen
Kunstgeschichte in Kyoto vgl. Eberhard Ortland: »Copies of Famous Pictures in Tadao
Andos »Garden of Fine Artcin Kyotog, in: C. Forberg/Ph. Stockhammer (Hg.), The Trans-
formative Power of the Copy: A Transcultural and Interdisciplinary Approach, Heidel-
berg 2015 (im Erscheinen).

14.02.2026, 09:50:50. Op:

247


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

248

Eberhard Ortland

sich iiberhaupt voneinander trennen lassen, sind die in jiingerer Zeit verschie-
dentlich im Zusammenhang politischer Happenings auftauchenden Guy-Faw-
kes-Masken. Benannt sind sie nach einem englischen Terroristen des frithen
17. Jahrhunderts, der im ber{ichtigten Gunpowder Plot 1605 ein Attentat auf das
englische Parlament, den Kénig und die Regierung wihrend der Parlaments-
er6ffnung vorbereitet hatte. Das Gedenken an dieses in letzter Minute vereitelte
Attentat ist seit 1606 in England ritualisiert als alljahrlich am 5. November be-
gangene Bonfire Night. Hohepunkt des Rituals ist die Verbrennung des durch
eine Strohpuppe reprisentierten Hauptschurken. Im Rahmen des Fackelum-
zugs wurden traditionell auch Masken mit Kopien von stilisierten Portrits des
lichelnden Verschwoérers mit dem markanten Spitzbart getragen. Auf diesen
Maskentyp griff in den 198cer Jahren der Zeichner der finsteren Comicserie
V for Vendetta zurtick, der den Protagonisten im Guy-Fawkes-Kostiim schreck-
liche Gewalttaten veriiben lieR.** Damit war die Maske in der internationalen
Popkultur des spiten 20. Jahrhunderts etabliert und fand als Karnevalsarti-
kel massenweise Verbreitung. In der politischen Offentlichkeit wurden solche
Masken 2007 in den USA von Anhingern des konservativ-libertiren Bewer-
bers um die republikanische Prisidentschaftskandidatur Ron Paul getragen.
Seit 2008 fanden sie neue Verbreitung als Symbol des Internetkollektivs »An-
onymous, seit 201 zudem im Zuge der »Occupy-Wall-Street«-Bewegung.*
Im politischen Kampf um Aufmerksambkeit wirkt die Maske attraktiv durch
ihren physiognomischen Reiz, verbunden mit hohem Wiedererkennungswert
und als Ausdruck der behaupteten Zusammengehdorigkeit ihrer Triger. Seit
Uberwachungskameras jeden Schritt im éffentlichen Raum aufzeichnen und
die dabei gewonnenen Bilder mit leistungsfihiger Mustererkennungssoftware
analysiert und mit umfangreichen Datenbanken abgeglichen werden kénnen,
so dass jeder, der sich im 6ffentlichen Raum unmaskiert zeigt, Spuren hin-
terldsst, aufgrund derer es moglich ist, ihn zu identifizieren und gegebenen-
falls haftbar zu machen, erscheint es zudem manchen Aktivisten ratsam, die
Verkniipfung von Bildern ihrer politischen Auftritte mit ihrem Passfoto nach
Moglichkeit zu erschweren. So soll die Maske die Anonymitit ihrer Triger zu-
gleich sichern und ausstellen als Ausdruck der Zugehdérigkeit zu dem sich als
ungreifbar und zugleich nahezu allgegenwirtig handlungsfihig darstellenden
»Anonymous«-Kollektiv.

Selbstverstindlich sind nicht alle Kopierhandlungen und nicht alle Ver-
wendungen von Kopien harmlos oder rechtlich unbedenklich. Man kann, wie
bereits erwihnt, versuchen, jemanden tiber den Kopie-Status einer Kopie zu

40 | Vgl. Alan Moore/David Lloyd: V for Vendetta (1982-1989), New York 1995.

41 | Vgl. Konrad Lischka: »Anonymous und Guy Fawkes: Grinsemaske ohne Botschafte,
Spiegel online, 5.11.2011, http://www.spiegel.de/netzwelt/netzpolitik/anonymous-
und-guy-fawkes-grinsemaske-ohne-botschaft-a-795927.html (abgerufen 20.5.2015).

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kopierhandlungen

tduschen und sie ihm als Original zu verkaufen, oder unautorisierte Kopien
von Banknoten oder Miinzen als Zahlungsmittel zu verwenden. Man kann
Kopien manipulieren, indem man etwas weglisst oder hinzufiigt oder viel-
leicht ein kleines Zeichen durch ein anderes tiberdeckt, wie bei den Einkaufs-
belegen, mit denen der Kunstberater Helge Achenbach seine Kunden davon
uiberzeugte, dass er selbst fiir die Kunstwerke oder Oldtimer, die er ihnen nun
fur einen giinstigen Freundschaftspreis zum Erwerb anbot, nur unwesentlich
weniger bezahlt habe.” Man kann unter Umstinden versuchen, jemanden zu
erpressen, indem man ihm eine Kopie eines Dokuments zuspielt und die Mog-
lichkeit andeutet, weitere Kopien anderen Personen zuginglich zu machen,
die von dem durch das Dokument belegten Sachverhalt nichts wissen und auf
die Konfrontation mit dem Dokument voraussichtlich in einer Weise reagieren
wiirden, die der in erpresserischer Absicht angesprochenen Person wenig ge-
fallen diirfte. Man kann auch ohne erpresserische Absicht schriftliche oder
bildliche Darstellungen, die in Persénlichkeitsrechte anderer Personen mehr
oder weniger gravierend eingreifen, mit der Absicht, diesen Personen zu scha-
den, oder auch ohne solche Absicht — vielleicht einfach nur >um der Kunst
willen< oder um daraus Profit zu schlagen —, produzieren, vervielfiltigen, 6f-
fentlich ausstellen oder massenmedial verbreiten.

Diese wenigen Beispiele zeigen bereits, dass die Zwecke und Absichten,
die jemanden unter Umstinden dazu motivieren mdgen, etwas zu kopieren
oder sich Kopien von etwas zu verschaffen und in Verkehr zu bringen, sich
nicht limitieren lassen auf ein Kopieren um der Kopie oder um der Verbrei-
tung des Originals willen. Wir miissen vielmehr davon ausgehen, dass zu den
Kopierhandlungen ein weites, wenn auch nicht in jeder Hinsicht unbegrenztes
Spektrum von Handlungen gehéren wird, in denen Kopien mit einer bestimm-
ten Absicht produziert, aufgegriffen und verwendet werden, jeweils um etwas
damit zu tun.®

42 | Vgl. Swantje Karich: »Wie man 23 Millionen Euro am Kopierer verdient«, Die Welt v.
17.2.2015, http://www.welt.de/kultur/kunst-und-architektur/article137541392/Wie-
man-23-Millionen-Euro-am-Kopierer-verdient.html (abgerufen 14.4.2015).

43 | J. L. Austins Vorlesung How to do things with words bietet mit ihrer Unterschei-
dung zwischen diversen Typen von Sprechakten wie dem elementaren »locutionary acte,
iberhaupt etwas zu sagen bzw. sich zu aulern (vgl. ebd., S. 94 u. 99-109), sowie den
darauf aufbauenden Formen von »illocutionary acts« (vgl. ebd., S. 98-131) und »perlo-
cutionary acts«, die Wirkungen jenseits der kommunikativen Interaktion nach sich zie-
hen sollen (vgl. ebd., S. 101-131), ein in vielféltiger Hinsicht aufschlussreiches Modell
fur eine Analyse des Spektrums mdglicher Kopierhandlungen, die hier lediglich als loh-
nender Gegenstand ndherer Untersuchungen angezeigt, aber nicht einmal ansatzweise
in Angriff genommen, geschweige denn befriedigend durchgefiihrt werden kann.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

249


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

250

Eberhard Ortland

Dass Kopieren hiufig und wesentlich ein Handeln ist und somit je im Einzel-
fall Fragen nach der Qualitit, Legitimitit, Angemessenheit der betreffenden
Kopierhandlungen sowie gegebenenfalls nach der Verantwortung fiir allfil-
lige Folgen, die eine Kopierhandlungen nach sich ziehen mag, zuginglich
sein muss, dirfte unstrittig sein. Auch dass es neben den Kopierhandlungen
ein weites Spektrum von absichtslos, unbewusst, zufillig, naturwiichsig oder
automatisch hervorgebrachten Vorkommnissen der Reinstantiation gleicher
oder dhnlicher Formen gibt, wird niemand bestreiten, so schwierig auch im
Einzelfall die Abgrenzung zwischen dem Ergebnis einer Kopierhandlung und
einer zufilligen oder notwendigen Ubereinstimmung zu treffen sein mag.
Wie aber steht es mit unserer Neigung, Kopien tiberhaupt oder bestimmten
Kopien so etwas wie eine Handlungsmacht, agency, zuzuschreiben? Trauen
wir Kopien generell oder zumindest unter bestimmten Umstidnden eine trans-
formative Kraft zu,** die gegebenenfalls auf das Kopierte, auf die Nutzer der
Kopien und vielleicht sogar auf Dritte sollte zuriickwirken kénnen?

Dass Kopien aus den kopierten Vorlagen etwas machen, was diese ohne die
Kopie nicht gewesen wiren und nicht sein kénnten, liegt auf der Hand: Erst
durch den Akt des Kopierens und die dadurch ersffnete Unterscheidung zwi-
schen der Kopie und dem, was der Kopie vorausging und zugrunde liegt, wird
die Vorlage zur Vorlage oder zum Original.* »No copies, no original.«#® Etwas,
das nie kopiert wurde und bisher niemand auch nur zu kopieren wiinschte,
ist keine Vorlage und kein Original und wird vermutlich nicht sehr lange be-
stehen — es sei denn, dass doch noch jemand etwas daran findet und es kopie-
ren will.

Walter Benjamin hat in seinem (vielleicht allzu berithmten¥) Aufsatz iiber
»das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit« das
Augenmerk darauf gerichtet, dass durch die im 19. Jahrhundert erfundenen
Speicher- und Wiedergabemedien der Photographie und der Phonographie zu-
sammen mit den Weiterentwicklungen der Drucktechniken zur massenwei-

44 | Vgl. Corinna Forberg/Philipp Stockhammer (Hg.), The Transformative Power of the
Copy: ATranscultural and Interdisciplinary Approach, Heidelberg 2015 (im Erscheinen).
45 | Vgl. Dimitri Liebsch/Klaus Sachs-Hombach: »Original, in: J. Schirra u.a. (Hg.),
Glossar der Bildphilosophie, http://www.gib.uni-tuebingen.de/netzwerk/glossar/in-
dex.php?title=0riginal (zuletzt bearbeitet 4.1.2014, abgerufen 23.5.2015).

46 | Bruno Latour/Adam Lowe: »The Migration of the Aura, or How to Explore the Origi-
nal through Its Facsimiles«, in: Th. Bartscherer/R. Coover (Hg.), Switching Codes. Think-
ing Through Digital Technology in the Humanities and the Arts, Chicago 2011, S. 275-
297, hier 278.

47 | Vgl. ebd., S. 281.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kopierhandlungen

sen und schnellen Verbreitung von Bildern und Schriften, denen im 20. Jahr-
hundert auch noch Film, Rundfunk und Fernsehen als neue Massenmedien
an die Seite treten sollten, das einmalige »Hier und Jetzt des Originals«, seine
»Aurag, verkiimmere und entwertet werde im Verhiltnis zur inflationdren Ver-
fiigbarkeit der Reproduktionen.*®

Wie immer man iiber die Aura von Kunstwerken, Fetischen, heiligen
Schriften, sakralen Orten, Antiquititen, Naturphinomenen oder Personen
denken mag:* Wer wollte bestreiten, dass es fiir die Verhiltnisse, die wir ent-
wickeln kénnen zu den Texten, Bildern, Filmen, Dingen, Musiken, Perfor-
mances, Situationen, Orten und Mitmenschen, die uns etwas bedeuten, einen
erheblichen Unterschied ausmachen wird, ob wir davon ausgehen miissen,
dass es sich bei den jeweiligen Gegenstinden unseres Interesses um ein knap-
pes Gut handelt, das uns zunichst und zumeist oder sogar dauerhaft entzogen
bleibt, oder ob wir annehmen diirfen, dass, was immer gerade unser Interesse
auf sich ziehen mag, ohne gréfleren Aufwand jederzeit fiir uns erreichbar sein
werde? Wer konnte tibersehen, dass Reproduktionstechniken wie den Print-
medien und heute vor allem den digitalen Kanilen, Archiven und Marktplit-
zen des Internet fiir die Erreichbarkeit dieser Guiter und BezugsgrofRen eine
Schliisselfunktion zukommt?

Allerdings erweist sich die Schliisselfunktion der Reproduktionstechniken
im Hinblick auf die Zuginglichkeit oder Unzuginglichkeit der durch Kopien
verbreiteten Gegenstinde unseres Begehrens oder unserer Verehrung bei
niherem Hinsehen in vielen Fillen als ambivalent: Durch die Allgegenwart
der Abbildungen und Reproduktionen von Celebrities, bertthmten Kunstwer-
ken, Sehnsuchtsorten oder klischeehaft stilisierten Gliicksmomenten moégen
die dargestellten Personen, Gegenstinde oder Situationen ihrem Publikum
einerseits nihergebracht werden und insofern verfiigbar erscheinen. Doch zu-
gleich macht sich gerade im Umgang mit den Kopien vielfach die Abwesen-
heit, die Unverfiigbarkeit des als begehrenswert dargestellten Gutes nur umso
schmerzlicher erfahrbar — und damit ziemlich genau das, was nach Benjamins
viel zitierter und notorisch unklarer Erliuterung das Wesen der Aura ausma-
chen soll: die »einmalige Erscheinung einer Ferne, so nahe sie sein mag«.>

48 | Vgl. W. Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-
keits, in: ders., Gesammelte Schriften -2, S. 475ff.

49 | Vgl. Michael Hauskeller: »Die Aura des Kunstwerks, in: A. Blume (Hg.), Zur Phé-
nomenologie der dsthetischen Erfahrung, Freiburg/Miinchen 2005, S. 65-80; Marleen
Stoessel: Aura: Das vergessene Menschliche. Zu Sprache und Erfahrung bei Walter
Benjamin, Miinchen 1983.

50 | W. Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-
keit«, GS 12, S. 479; vgl. bereits ders.: »Kleine Geschichte der Photographie« (1931), in:
ders., Gesammelte Schriften, Bd. 1l-1, Frankfurta. M. 1977, S. 368-385, hier 378. - Zur

14.02.2026, 09:50:50. Op:

251


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

252

Eberhard Ortland

Wenn Aura Entzogenheit bedeutet,” diirfte der »Verfall der Aura«* fiir die
allermeisten von uns im Verhiltnis zu manchen ehedem als auratisch erfahre-
nen Gegenstinden unseres Begehrens und unserer Verehrung vielleicht eher
ein Gewinn als ein Verlust sein. Benjamin jedenfalls wollte durchaus eine Be-
freiung darin sehen: einerseits eine Befreiung der Kunstwerke, die von ihrem
»parasitiren Dasein am Ritual« emanzipiert> und freigesetzt wiirden fiir neue
Verwendungszusammenhinge, die Benjamin vor allem in der »Politik« aus-
macht> - in einer politischen Praxis, die er sich Mitte der dreiRiger Jahre ange-
sichts des trostlosen Gangs der Dinge in Deutschland und Europa mit einem
gehorigen Schuss Wunschdenken als kommunistisch-revolutionire Politik
vorstellt.® Zum anderen und vor allem aber versprach Benjamin sich von der
»Zertriimmerung der Aura«’® eine Befreiung der Rezipienten, die in ihrem
Verhiltnis zu den entauratisierten Kunstwerken und damit auch in ihrem Ver-
hiltnis zu den Wirklichkeiten des gesellschaftlichen Lebens befreit werden
sollten zu neuen Moglichkeiten uneingeschiichterter Teilhabe und kollektiver
Selbstbestimmung.

Das messianische Pathos der Revolutionshoffnung, die Benjamin an die
Entwicklung der neuen Reproduktionsmedien kniipfte, mag uns fremd ge-
worden sein. Doch wer wollte bestreiten, dass die Aufklirung, die wissen-
schaftliche, kulturelle und gesellschaftliche Entwicklung der europiischen
Gesellschaften im 18. Jahrhundert, die englischen, amerikanischen und fran-
zosischen Revolutionen der Neuzeit durch die Verbreitung von erschwing-
lichen Kopien wissenschaftlicher, literarischer, kiinstlerischer und politi-
scher Werke mit erméoglicht wurden,” dass in Massenauflagen hergestellte
Taschenbiicher zur Demokratisierung der modernen Gesellschaften im 2o0.

Maglichkeit einer »Wiederkehr« der Aura gerade durch die massenmediale Reproduk-
tion vgl. Samuel Weber: »Mass Mediauras; or Art, Aura, and Media in the Work of Walter
Benjamin«, in: David S. Ferris (Hg.), Walter Benjamin: Theoretical Questions, Stanford
1996, S. 27-49, bes. 35ff. u. 49.

51 | Vgl. W. Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-
keit«, GS I-2, S. 480, Anm. 7: »Das wesentlich Ferne ist das Unnahbare.«

52 | Ebd., S. 479.

53 | Ebd., S. 481.

54 | Vgl. ebd., S. 482.

55 | Vgl. ebd., S. 508.

56 | Ebd., S. 479.

57 | Vgl. Roger Chartier: Die kulturellen Urspriinge der Franzdsischen Revolution,
Frankfurt a. M. 1995; Carla Hesse: »Print Culture in the Enlightenments, in: M. Fitzpa-
trick/P. Jones/Chr. Knellwolf/l. McCalman (Hg.), The Enlightenment World, Abingdon,
0X, 2004, S. 366-380.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kopierhandlungen

Jahrhundert entscheidend beigetragen haben®® und dass heute neben der brei-
ten Palette von Print-Angeboten vor allem auch das Internet den Biirgern der
Demokratien neue Mdéglichkeiten der Meinungsbildung, der politischen Par-
tizipation und Selbstorganisation erdffnet,*® wihrend die neuen Informations-
und Kommunikationsméglichkeiten der digitalen Medien in Diktaturen unter
Umstinden revolutionire Sprengkraft entfalten kénnen?*

Kopien konstituieren demnach ihre Originale,® sie tragen entscheidend
dazu bei, die Originale zu auratisieren, wie unter Umstidnden auch dazu, sie
zu entauratisieren. Weltgeschichtliche Umbriiche wie der Verfall jener Aura,
die alle heute Lebenden, wenn Benjamins Behauptung wahr sein sollte, nicht
mehr selbst erfahren haben, von der wir uns also bestenfalls nach dem Hoéren-
sagen eine Vorstellung machen konnen, sind gewiss nicht auf einzelne Kopier-
handlungen zuriickfithrbar, allenfalls auf gesamtgesellschaftliche Aggregatio-
nen solcher Handlungen.®

58 | Vgl. Matthew Ogle: »The Paperback Revolution«, http://www.crcstudio.org/pa-
perbacks/ (Stand 2.7.2003; abgerufen 26.5.2015): »Between 1935 and 1960, the
paperback revolution created a new industry overnight, permanently changed our
understanding of »the books, helped to democratize reading by increasing readership
and eroding the lines between »high« and »low« literature, and created its own, unique
genres and forms of expression.« Siehe auch Ben Mercer: »The Paperback Revolution:
Mass-circulation Books and the Cultural Origins of 1968 in Europe, in: Journal of the
History of Ideas 72/4 (2011), S. 613-636.

59 | Zu den Chancen und Grenzen deliberativer und partizipativer Prozesse im Internet
vgl. Marianne Kneuer: Mehr Partizipation durch das Internet?, hg. v. d. Landeszentrale
flir politische Bildung Rheinland-Pfalz, Mainz 2013, S. 14-20.

60 | Vgl. z.B. Jasmin Siri: »Internet und Demokratisierunge«, in: Neue Gesellschaft/
Frankfurter Hefte 5/2011, S. 32-35; Thomas Demmelhuber: »Befreiungstechnologie
Internet: Social Media und die Diktatoren«, in: Der Biirger im Staat 4/2014,S.206-211.
61 | Vgl. bereits W. Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Repro-
duzierbarkeit«, GS -2, S. 476, Anm. 3: »Echt«war ein mittelalterliches Madonnenbild ja
zur Zeit seiner Anfertigung noch nicht; das wurde es im Laufe der nachfolgenden Jahr-
hunderte und am lippigsten vielleichtin dem vorigen.« Vgl. auch ebd., Anm. 2: »[D]ie Ge-
schichte der Mona Lisa« bestehe nicht unwesentlich aus der »Art und Zahl der Kopien,
die im siebzehnten, achtzehnten, neunzehnten Jahrhundert von ihr gemacht worden
sind«. - Dazu gehdren selbstversténdlich auch die photomechanischen Reproduktionen
des 20. Jahrhunderts einschlieflich der Bearbeitungen von billigen Drucken wie Marcel
Duchamps »L.H.0.0.Q.« (1919) und sein Spatwerk »L.H.0.0.Q. rasée« (1965), eine han-
delsibliche, mit einer Abbildung der Mona Lisa bedruckte Spielkarte.

62 | Vgl. W. Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzier-
barkeite, S. 479.

14.02.2026, 09:50:50. Op:

253


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

254

Eberhard Ortland

Am Ende ist die Frage nach Original oder Kopie weniger relevant als die
nach den Unterschieden zwischen den diversen Kopien, nach der Qualitit der
jeweiligen Kopie. Der franzdsische Soziologe Bruno Latour und der britische
Kiinstler Adam Lowe, der in Madrid die auf qualitativ hochwertige Reproduk-
tionen von bildender Kunst spezialisierte Firma Factum Arte gegriindet hat
und betreibt, haben geltend gemacht, dass schwache Kopien unter Umstinden
ihr Original beschidigen konnen, es der Verachtung und Vernachlissigung
aussetzen, wihrend gute Kopien dazu beitragen konnen, dass ein Original Be-
achtung findet und weitere Kopien von ihm hergestellt werden.® Die Qualitit,
Erhaltung und Aufnahme eines Originals hinge ganz und gar davon ab, wie es
jeweils kopiert wird. Demnach seien Repliken, die auf der Hohe der aktuellen
technischen Entwicklung der digitalen Techniken der hochauflsenden Foto-
grafie und der mikrometergenauen dreidimensionalen Vermessung und unter
Einsatz der entsprechenden Reproduktionstechniken hergestellt werden, »der
fruchtbarste Weg, das Original zu erkunden und somit schlieRlich sogar neu
zu bestimmen, was eigentlich Originalitit ausmacht«.®

Im Horizont dieser Uberlegungen zur Relevanz der je unterschiedlichen
Qualititen von Kopien und zur Vielfalt der moglichen Handlungen, in denen
Kopien eine unerlissliche Rolle spielen, zeichnet sich die Frage nach einer
Ethik des Kopierens ab, in der es nicht nur darum geht, wie etwas sein muss,
damit es jeweils im Hinblick auf bestimmte Verwendungszwecke als gute oder
ausgezeichnete Kopie akzeptiert werden kann, sondern auch um die Fragen:
Wer hat unter welchen Bedingungen ein Recht, etwas Bestimmtes zu kopieren
— oder auch unter Umstinden nur ein Recht, es in einer bestimmten Weise zu
kopieren? Fiir wen ergibt sich unter welchen Bedingungen eine Pflicht, etwas
Bestimmites zu kopieren oder es in einer bestimmten Weise zu kopieren? Wer
hat ein Recht — oder sollte verniinftigerweise das Recht haben —, von anderen
zu verlangen, dass sie etwas Bestimmtes kopieren oder nicht kopieren oder nur
in einer bestimmten Weise kopieren sollten?

Teilweise sind Fragen wie diese durch rechtliche Normen etwa im Rahmen
des Urheberrechts oder Markenrechts geregelt. Teilweise fithren sie iiber den
Rahmen des rechtlich Geregelten hinaus. Und unter Umstinden kénnen sie
auch dazu fithren, bestimmte Regelungen des geltenden Rechts in Frage zu
stellen.

63 | Vgl. B. Latour/A. Lowe: »The Migration of the Aura« (Anm. 46), S. 278.

64 | Ebd.: »Facsimiles, especially those relying on complex (digital) techniques, are
thus the most fruitful way to explore the original and even to redefine what originality
is,«

14.02.2026, 09:50:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kopierhandlungen

LITERATUR

Anscombe, G. E. M.: Intention (1957), dt.: Absicht, Berlin 2011.

Austin, John L.: »A Plea for Excuses« (1956), in: ders., Philosophical Papers, hg.
v.J. O. Urmson u. G. J. Warnock, Oxford 31979, S. 175-204.

—: »Three Ways of Spilling Ink« (1958/60), in: ders., Philosophical Papers,
S. 274-287.

—: How to do things with words, hg. v. J. O. Urmson, Oxford 1962.

Belting, Hans: Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, Miinchen 2005.

Benjamin, Walter: »Kleine Geschichte der Photographie« (1931), in: ders., Ge-
sammielte Schriften, hg. v. R. Tiedemann und H. Schweppenhiuser, Bd. II-1,
Frankfurt a. M. 1977, S. 368-385.

—: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit«
(<Zweite> [bzw. <Fiuinfte>] Fassung, 1935/39), in: ders., Gesammelte Schriften,
Bd. I-2, Frankfurt a. M. 1974, S. 431-508.

Berger, John u.a.: Ways of Seeing (19772); dt.: Sehen. Das Bild der Welt in der Bil-
derwelt, Reinbek bei Hamburg 1974.

Blunck, Lars: »Wann ist ein Original?«, in: J. Nida-Riimelin/]. Steinbrenner
(Hg.), Original und Filschung, Ostfildern 2011, S. 9-29.

Cain, Hans-Ulrich, »Wozu Gipsabgtisse?« Webseite der Gipsabgusssammlung
der Universitit Leipzig, http://www.uni-leipzig.de/antik/index.phprid=84
(abgerufen 27.5.2015).

Chartier, Roger: Die kulturellen Urspriinge der Franzdsischen Revolution, Frank-
furta. M. 1995.

Davidson, Donald: »Handlungen, Griinde und Ursachen« (1963), in: ders.,
Handlung und Ereignis, Frankfurt a. M. 1985, S. 19-42.

—: »Handeln« (1970), in: ders., Handlung und Ereignis, S. 73-98.

Demmelhuber, Thomas: »Befreiungstechnologie Internet: Social Media und
die Diktatoren, in: Der Biirger im Staat 4/2014, 206-211.

Dreier, Thomas/Schulze, Gernot: UrhG: Urheberrechtsgesetz, Urheberrechts-
wahrnehmungsgesetz, Kunsturhebergesetz. Kommentar, Miinchen 42013.

Dreyer, Gunda/Kotthoff, Jost/Meckel, Astrid (Hg.): Urheberrecht: Urheberrechts-
gesetz, Urheberrechtswahrnehmungsgesetz, Kunsturhebergesetz. Heidelberger
Kommentar, Heidelberg 32013.

Forberg, Corinna/Stockhammer, Philipp W. (Hg.): The Transformative Power
of the Copy: A Transcultural and Interdisciplinary Approach, Heidelberg 2015
(im Erscheinen).

Frederiksen, Rune/Marchand, Eckart (Hg.): Plaster Casts. Making, Collecting
and Displaying from Classical Antiquity to the Present, Berlin 2010.

Greif, Hajo: Wer spricht im Parlament der Dinge? Uber die Idee einer nicht-
menschlichen Handlungsfihigkeit, Paderborn 2005.

255


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

256

Eberhard Ortland

Hiseler, Jens: »Original/Originalitit«, in: K. Barck u.a. (Hg.), Asthetische
Grundbegriffe, Bd. 4, Stuttgart/Weimar 2002, S. 638-655.

Hauskeller, Michael: »Die Aura des Kunstwerks«, in: Anna Blume (Hg.), Zur
Phinomenologie der dsthetischen Erfahrung, Freiburg/Miinchen 2003, S. 65-
8o.

Hennig, Wolfgang: Genetik, Berlin/Heidelberg u.a. 2013.

Hesse, Carla: »Print Culture in the Enlightenment«, in: M. Fitzpatrick/P.
Jones/Chr. Knellwolf/I. McCalman (Hg.), The Enlightenment World, Abing-
don, OX, 2004, S. 366-380.

Homann, Hans-Jurgen: Praxishandbuch Musikrecht. Leitfaden fiir Musik- und
Medienschaffende, Berlin/Heidelberg etc. 2007.

Horn, Christoph/Léhrer, Guido (Hg.): Griinde und Zwecke. Texte zur aktuellen
Handlungstheorie, Berlin 2010.

Karich, Swantje: »Wie man 23 Millionen Euro am Kopierer verdient«, Die
Welt v. 17.2.2015, http://www.welt.de/kultur/kunst-und-architektur/article
137541392/ Wie-man-23-Millionen-Euro-am-Kopierer-verdient. html  (abge-
rufen 14.4.2015).

Karisch, Karl-Heinz: »Ein Stiick Stoff beschiftigt die Forscher«, Berliner Zei-
tung v. 10.4.2010, http://www.berliner-zeitung.de/archiv/das-mysterioese-
turiner-grabtuch-wird-heute-enthuellt--seine-entstehung-liegt-weiter-im-
dunkeln-ein-stueck-stoff-beschaeftigt-die-forscher,10810590,10709940.
html (abgerufen 21.2.2015).

Keil, Geert: Handeln und Verursachen, Frankfurt a. M. 2015.

Kneuer, Marianne: Mehr Partizipation durch das Internet?, hg. v. d. Landeszent-
rale fur politische Bildung Rheinland-Pfalz, Mainz 2013.

Kiinne, Wolfgang: Abstrakte Gegenstinde. Semantik und Ontologie, Frankfurt
a. M. *2007.

Latour, Bruno: Das Parlament der Dinge. Fiir eine politische Okologie, Frankfurt
a. M. 2001.

—: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiihrung in die Akteur-Netz-
werk-Theorie, Berlin 22010.

—/Lowe, Adam: »The Migration of the Aura, or How to Explore the Original
through Its Facsimiles«, in: Th. Bartscherer/R. Coover (Hg.), Switching
Codes. Thinking Through Digital Technology in the Humanities and the Arts,
Chicago 2011, S. 275-297.

Leist, Anton (Hg.): Action in Context, Berlin 2007.

Liebsch, Dimitri: »Replika, Faksimile und Kopie«, in: J. Schirra u.a. (Hg.),
Glossar der Bildphilosophie, http://www.gib.uni-tuebingen.de/netzwerk/
glossar/index.php?title=Replika, Faksimile_und_Kopie (zuletzt bearbeitet
7.1.2015; abgerufen 16.5.2015).



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kopierhandlungen

—/Sachs-Hombach, Klaus: »Original«, in: J. Schirra u.a. (Hg.), Glossar der
Bildphilosophie, http://www.gib.uni-tuebingen.de/netzwerk/glossar/index.
phprtitle=Original (zuletzt bearbeitet 4.1.2014, abgerufen 23.5.2015).

Lowe, Adam: »The process used to create an accurate facsimile of Le Nozze
di Cana by Paolo Caliari (called Veronese)«, in: Th. Bartscherer/R. Coover
(Hg.), Switching Codes. Thinking Through Digital Technology in the Human-
ities and the Arts, Chicago 2011, S. 288-297.

Lithy, Michael: Andy Warhol: Thirty Are Better Than One. Frankfurta. M. 1995.

Maaflen, Wolfgang: »Fotorecht«, in: Axel-Artur Wandtke (Hg.), Medienrecht.
Praxishandbuch, Berlin/New York 2008.

Mercer, Ben: »The Paperback Revolution: Mass-circulation Books and the Cul-
tural Origins of 1968 in Europec, in: Journal of the History of Ideas 72/4
(2011), S. 613-6306.

Moore, Alan/Lloyd, David: V for Vendetta (1982-1989), New York 1995.

Nicolotti, Andrea: From the Mandylion of Edessa to the Shroud of Turin. The Meta-
morphosis and Manipulation of a Legend, Leiden 2014.

Ogle, Matthew: »The Paperback Revolution, http://www.crcstudio.org/paper-
backs/ (last updated July 2, 2003; abgerufen 26.5.2015).

Ortland, Eberhard: »Copies of Famous Pictures in Tadao Andd’s >Garden of
Fine Art« in Ky6to, in: C. Forberg/Ph. Stockhammer (Hg.), The Transfor-
mative Power of the Copy: A Transcultural and Interdisciplinary Approach, Hei-
delberg 2015 (im Erscheinen).

Romer, Stefan: »Zwischen Kunstwissenschaft und Populismus: Die Rede vom
Original und seiner Filschung«, in: Anne-Kathrin Reulecke (Hg.), Fil-
schungen. Zu Autorschaft und Beweis in Wissenschaften und Kiinsten, Frank-
furta. M. 2006, S. 347-363.

Royal Dutch Shell (Hg.): Who We Are, http://www.shell.com/global/aboutshell/
who-we-are/our-history/the-beginnings.html (abgerufen 21.5.2015).

—: »100 years of the Pecten. The history behind the Shell emblemc, http://www.
shell.com/content/dam/shell/static/aboutshell/{downloads/who-we-are/
pectenhistory.pdf (datiert 15.2.1999, abgerufen 21.5.2015).

Schimmel, Roland: Von der hohen Kunst, ein Plagiat zu fertigen, Berlin 2011.

Schmiicker, Reinold: »Lob der Filschung, in: J. Nida-Rtimelin/J. Steinbrenner
(Hg.), Original und Falschung, Ostfildern 2011, S. 71-91.

Schulz-Schaeffer, Ingo: »Akteure, Aktanten und Agenten. Konstruktive und
rekonstruktive Bemithungen um die Handlungsfihigkeit von Technike, in:

Th. Malsch (Hg.), Sozionik. Soziologische Ansichten iiber kiinstliche Soziali-
tit, Berlin 1998, S. 128-167; https://www.uni-due.de/imperia/md/content/
soziologie/akteureaktantenagenten.pdf (abgerufen 1.5.2015).

Shakespeare, William: Hamlet, The Arden Shakespeare. Third Series, hg. v. A.
Thompson und N. Taylor, Vol. I, London 2006.

257


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

258

Eberhard Ortland

Siri, Jasmin: »Internet und Demokratisierung, in: Neue Gesellschaft/Frankfur-
ter Hefte 5/2011, S. 32-35.

Sterne, Jonathan: The Audible Past: Cultural Origins of Sound Reproduction,
Durham 2003.

Stoessel, Marleen: Aura: Das vergessene Menschliche. Zu Sprache und Erfahrung
bei Walter Benjamin, Minchen 1983.

Tarde, Gabriel: Les lois de l'imitation (1890), dt.: Gesetze der Nachahmung, Frank-
furta. M. 22009.

Tauber, Christine: »Ceci n’est pas un pendant«. Drei Fallstudien grenzwerti-
ger Bildpaare, in: G. Blum u.a. (Hg.), Pendant plus. Praktiken der Bildkom-
binatorik, Berlin 2012, S. 281-300.

Tietenberg, Annette (Hg.): Die Ausstellungskopie: Mediales Konstrukt, materielle
Rekonstruktion, historische Dekonstruktion, Koln 2015.

Ullrich, Wolfgang: Raffinierte Kunst. Ubungen von Reproduktionen, Berlin 2009.

Vasari, Giorgio: Le vite de’ piu eccellenti pittori, scultori e architettori, nelle reda-
zioni del 1550 e 1568, hg. v. Rosanna Bettarini und Paola Barocchi, Bd. 4,
Florenz 1976.

Weber, Samuel: »Mass Mediauras; or Art, Aura, and Media in the Work of Wal-
ter Benjamin, in: David S. Ferris (Hg.), Walter Benjamin: Theoretical Ques-
tions, Stanford 1996, S. 27-49.

Wicke, Peter: »Zwischen Auffithrungspraxis und Aufnahmepraxis: Musikpro-
duktion als Interpretations, in: C. Bork u.a. (Hg.), Ereignis und Exegese. Mu-
sikalische Interpretation — Interpretation der Musik (FS Danuser), Schliengen
2011, S. 42-53.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Fabian Borchers ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Freien Universitit
Berlin. Er arbeitet insbesondere zur Philosophie des Handelns und zu Fragen
der Selbstreflexion der menschlichen Vernunft. 2013 ist sein Buch Handeln.
Zum Formunterschied zwischen theoretischer und praktischer Vernunftausiibung
im mentis-Verlag erschienen.

Bernadette Collenberg-Plotnikov, Studium der Kunstgeschichte, Romanistik
und Philosophie in Bochum, Paris und Konstanz; 1996 Promotion an der FU
Berlin; 2009 Habilitation an der FernUniversitit in Hagen. Seit 2014 apl. Pro-
fessorin in Hagen und wissenschaftliche Mitarbeiterin am Philosophischen
Seminar der Universitit Miinster.

Daniel M. Feige lehrt und forscht als Philosoph an der FU Berlin. Zunichst
Studium des Jazz-Pianos, dann der Philosophie, Germanistik und Psychologie;
Promotion in Philosophie an der Universitit Frankfurt a.M. Monographien:
Kunst als Selbstverstindigung, Munster 2012; Philosophie des Jazz, Berlin 2014;
Asthetik des Computerspiels, Betlin: i.E.

Anke Haarmann, Philosophin und Kiinstlerin, lehrt derzeit Designforschung
und Kinstlerische Forschung an der HAW Hamburg. Thre Arbeitsschwer-
punkte: Asthetik, kiinstlerische Forschung, Erkenntnistheorie, Kunst im éffentlichen
Raum und visuelle Kultur. Jungst erschienen: Kiinstlerische Forschung. Ein
Handbuch, das sie mit herausgegeben hat. Website: www.ankehaarmann.de

Niklas Hebing, Studium der Philosophie, Germanistik und Geschichtswissen-
schaft an den Universititen Bochum, Essen und Paris (Sorbonne, EPHE); 2013
Promotion in Philosophie mit der Arbeit Hegels Asthetik des Komischen; seit
2012 wissenschaftlicher Mitarbeiter am Hegel-Archiv der Ruhr-Universitit Bo-
chum.

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

260

Kunst und Handlung

Johann Kreuzer, Professor fiir Geschichte der Philosophie an der Carl von Os-
sietzky Universitit Oldenburg. Leiter der Adorno-Forschungsstelle und des
Hannah Arendt-Zentrums in Oldenburg, Mitglied im Vorstand der Hélderlin-
Gesellschaft. Schwerpunkte: Geschichte und Kritik der Metaphysik, Sprach-,
Kunst- und Religionsphilosophie von der Antike bis zur Gegenwart.

Anna Kreysing studierte Philosophie und Kunst an der TU Dortmund und pro-
movierte daraufhin mit einer Arbeit zur Asthetischen Erfahrung an der ETH
Zirich. Die Dissertation Prozesse und Funktionen des Erkennens in Asthetischer
Erfahrung wird im Herbst 2015 im mentis-Verlag erscheinen.

Eberhard Ortland, Dr. phil., Studium der Philosophie, Literaturwissenschaft
und Kunstgeschichte; arbeitet am Zentrum fiir interdisziplinire Forschung
der Universitit Bielefeld an einem Projekt zur Ethik des Kopierens. Zahlreiche
Verdffentlichungen zu Asthetik, Ethik, Kunst und Urheberrecht.

Eva Schiirmann hat seit 2011 den Lehrstuhl fiir philosophische Anthropologie,
Kultur- und Technikphilosophie an der Otto-von-Guericke-Universitit Magde-
burg inne. Von 2009 bis 2011 war sie Professorin fiir Asthetik an der HAW
Hamburg. 2014 wurde ihr der Wissenschaftspreis der Aby-Warburg-Stiftung
zugesprochen.

Judith Siegmund ist Juniorprofessorin fiir Theorie der Gestaltung/Asthetische
Theorie und Gendertheorie an der Universitit der Kiinste Berlin. Thre For-
schungsschwerpunkte liegen sowohl in klassischen und rezenten dsthetischen
Theorien als auch in Begriffen und Themen produktionsisthetischer Theorie-
bildung. Website: www.judithsiegmund.de

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Andreas Hetzel
Vielfalt achten
VIELFALT ACHTEN Fine Ethik der Biodiversitit

Februar 2016, ca. 200 Seiten, kart., ca. 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-2985-9

Sandra Markewitz (Hg.)

amos Hankzwirs Grammatische Subjektivitit
Grammatische . . .

Subjektivitat Wittgenstein und die moderne Kultur

Januar 2016, ca. 300 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

Stefan Deines

Situjerte Kritik

Modelle kritischer Praxis in Hermeneutik,
Poststrukturalismus und Pragmatismus

Dezember 20715, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 09:50:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Vom Geist
des Bauches

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Fiir eine Philosophie der Verdauung

Oktober 2015, 536 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Ralf Kriiger
Quanten und die Wirklichkeit des Geistes
Eine Untersuchung zum Leib-Seele-Problem

September 2015, 166 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3173-9

Karl Hepfer
Verschworungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

August 2015, 192 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3102-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de



https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	I. Geschichtliche Dimensionen
	Kunst als praxis. Zu einem Motiv der ›Allgemeinen Kunstwissenschaft‹ (1906-1943)
	Sagen, Zeigen, Handeln
	Ästhetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poëtischen Geistes. Von Hölderlin zu Adorno
	Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns durch künstlerische Praxis

	II. Kunstphilosophie und Handlungstheorie
	Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst
	Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausübungen
	Die Form künstlerischen Handelns. Eine Analyse aus dem Geiste ästhetischen Gelingens

	III. Praxen der Kunst
	Das Kunstwerk als verkörperte Intention
	Praxisästhetik
	Kopierhandlungen

	Autorinnen und Autoren

