
https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel Martin Feige, Judith Siegmund (Hg.)
Kunst und Handlung

               
Edition Moderne Postmoderne

2015-08-24 14-26-53 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 01fa406818226124|(S.   1-  4) TIT2796.p 406818226132

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


 

               
 

2015-08-24 14-26-53 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 01fa406818226124|(S.   1-  4) TIT2796.p 406818226132

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel Martin Feige, Judith Siegmund (Hg.)

Kunst und Handlung
Ästhetische und handlungstheoretische Perspektiven

               

2015-08-24 14-26-54 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 01fa406818226124|(S.   1-  4) TIT2796.p 406818226132

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedruckt mit freundlicher Unterstützung des SFB 626 Ästhetische Erfahrung im 
Zeichen der Entgrenzung der Künste aus Mitteln der Deutschen Forschungsgemein-
schaft.
 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.
 

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0 
Lizenz (BY-ND). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium 
für beliebige Zwecke, auch kommerziell, gestattet aber keine Bearbeitung. 
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.de) 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen oder Derivate einzuholen, wenden 
Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2015 im transcript Verlag, Bielefeld
© Daniel Martin Feige, Judith Siegmund (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Lektorat: Norbert Axel Richter
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-2796-1
PDF-ISBN 978-3-8394-2796-5
https://doi.org/10.14361/9783839427965
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Inhalt

Einleitung
Judith Siegmund/Daniel Martin Feige | 7

I. Geschichtliche Dimensionen

Kunst als praxis
Zu einem Motiv der ›Allgemeinen Kunstwissenschaft‹ (1906-1943)
Bernadette Collenberg-Plotnikov | 17

Sagen, Zeigen, Handeln
Eva Schürmann | 53

Ästhetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poëtischen Geistes
Von Hölderlin zu Adorno
Johann Kreuzer | 73

Ruine Pergamon
Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns durch künstlerische Praxis
Niklas Hebing | 93

II. Kunstphilosophie und Handlungstheorie

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst
Judith Siegmund | 119

Ästhetisches Handeln und der Formunterschied 
der Vernunftausübungen
Fabian Börchers | 143

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstlerischen Handelns
Eine Analyse aus dem Geiste ästhetischen Gelingens
Daniel M. Feige | 173

III. Praxen der Kunst

Das Kunstwerk als verkörperte Intention
Anna Kreysing | 195

Praxisästhetik
Anke Haarmann | 215

Kopierhandlungen
Eberhard Ortland | 233

Autorinnen und Autoren | 259

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Einleitung

Judith Siegmund/Daniel Martin Feige

In der Geschichte ästhetischer Theorie wurde oft und in unterschiedlicher 
Weise auf eine Prozesshaftigkeit der Kunst als ein wesentliches Moment ihrer 
Seinsweise verwiesen. Für eine solche Prozesshaftigkeit stehen zum Beispiel 
die Eingebundenheit der Kunst in geschichtliche Zusammenhänge (Heideg-
ger),1 Prozesse der Auseinandersetzung mit künstlerischen Werken in Form 
der Erfahrung,2 der Streit über ihre Interpretation (z.B. in der hermeneuti-
schen Tradition bei Gadamer),3 die Auseinandersetzung mit ihrem gegenwen-
digen Wahrheitscharakter (z.B. bei Adorno) sowie künstlerische Wirkungen 
ins Gesellschaftliche und Politische hinein (thematisiert z.B. von Rancière).4 
Tendenziell ins Hintertreffen gerieten dabei handlungstheoretische Erwägun-
gen, die die Frage betreffen, welche Arten von Handlungen künstlerische Ob-
jekte und Ereignisse in die Welt bringen und in welcher Weise entsprechende 
Objekte und Ereignisse durch solche Handlungen bestimmt sind. Die Beiträge 
des vorliegenden Bandes widmen sich unter historischer, theoriegeschichtli-
cher, zeitdiagnostischer und systematischer Perspektive just dieser Frage. 

Dass diese Frage heute besonders drängend ist, rührt nicht zuletzt daher, 
dass auch aus den Künsten Impulse kommen, Handlungen als wesentlichen 
Aspekt künstlerischer Arbeit zu beschreiben. So werden vermehrt Alltags-
handlungen Bestandteil künstlerischer Werke, und manche Künstlerinnen 
und Künstler verstehen ihre Kunst im Ganzen als ein Handeln, das in gesell-

1 | Vgl. Martin Heidegger: »Der Ursprung des Kunstwerks« (1935/1950), in: ders., 

Holzwege, Frankfur t a.M. 2003, S. 1-74.

2 | Vgl. John Dewey: Kunst als Erfahrung (1934), Frankfur t a.M. 2010.

3 | Vgl. Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi-

schen Hermeneutik (1960), Tübingen 1990.

4 | Vgl. Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfur t a.M. 1973; Jacques Ran-

cière: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien, Berlin 

2006.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund/Daniel Mar tin Feige8

schaftliche Wirklichkeit eingreift.5 Solche Entwicklungen werden vor allem in 
ästhetischen Theorien des Performativen aufgegriffen und in theaterwissen-
schaftlichen Theorien zu sozialen Künsten (Social Arts) thematisiert.6 Des-
gleichen steht ein Handeln in Formaten der künstlerischen Partizipation noch 
einmal auf eine ganz andere Art im Mittelpunkt. Charakteristisch für die Ent-
wicklung in diesen Künsten ist, dass hier, auch wenn Fragen der Wirkung 
ebenso wie Zwecke der Kunst ins Zentrum der Aufmerksamkeit rücken, die 
Kunst keineswegs auf externe Zwecke reduziert wird. Der vorliegende Band 
empfängt entsprechend wesentliche Orientierungen aus diesen Entwicklun-
gen der künstlerischen Praxis, ohne sie bloß zu reproduzieren. 

In der Kunstphilosophie führt eine solche Fragerichtung zum einen zu-
rück zur theoriegeschichtlichen Tradition der Antike und dem Begriff der 
Poiesis sowie zum oft dazu in Opposition gesetzten Begriff der Praxis. Neben 
Fragen nach dem Verhältnis dieser zwei Handlungsformen gilt es auch zu 
prüfen, inwieweit aktuellere Handlungstheorien einen Beitrag zu Fragestel-
lungen der Kunstphilosophie leisten können und wie sie sich mit bestehenden 
kunstphilosophischen bzw. kunsttheoretischen Debatten verbinden lassen. Im 
Rahmen dreier Sektionen werden diese Fragen in unterschiedlicher Weise in 
den Blick genommen.

I. Geschichtliche Dimensionen

In den ersten vier Beiträgen, die die erste Sektion des Bandes bilden, thema-
tisieren die Autorinnen und Autoren Formen des Handelns in verschiedenen 
Künsten und binden diese zugleich an etablierte historische Debatten zurück.

In ihrem an der Theoriegeschichte der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
orientierten Beitrag greift Bernadette Collenberg-Plotnikov Forschungen einer 
Bewegung wieder auf, die heute weitgehend vergessen ist – der Allgemeinen 
Kunstwissenschaft. Collenberg-Plotnikov stellt die Überlegungen zweier ihrer 
Vertreter – M. Dessoir und E. Utitz – zur Deutung der Kunst und ihrer Werke 
als spezifischer Form menschlicher Praxis dar und kontrastiert sie im Rahmen 
aktueller Bestimmungen mit einer eher kantisch orientierten Theorietradi-

5 | Vgl. auch die Beiträge in Karin Gludovatz/Michael Lüthy/Bernhard Schieder/Doro-

thea von Hantelmann (Hg.): Kunsthandeln, Berlin 2010.

6 | Vgl. z.B. Erika Fischer-Lichte: Ästhetik des Performativen, Frankfur t a.M. 2004; 

Klaus W. Hempfer/Jörg Volbers (Hg.): Theorien des Performativen, Bielefeld 2011; 

Shannon Jackson: Social Works. Performing Art, Supporting Publics, New York/Lon-

don 2011; Nato Thompson (Hg.): Living as Form, New York 2012; Hans-Thies Lehmann: 

»Ästhetik des Aufstands«. Vortrag zu den Berliner Festspielen am 16.10.2012, https://

www.youtube.com/watch?v=X2KeX-Jp0Ug, abgerufen am 7.11.2014.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Einleitung 9

tion, die die (prinzipiell nicht auf die Kunst festgelegte) ästhetische Erfahrung 
als Paradigma der Praxis begreift. Mit dem Begriff der »sinnvollen Form«, der 
bei Utitz die Kunst als singuläre Weise der Praxis charakterisiert, ist, so Col-
lenberg-Plotnikov, ein Vorschlag formuliert, die Intentionalität der Künstler 
mit der emotionalen und ganzheitlichen Rezeption des Werks sowie mit des-
sen kultureller Wirksamkeit zusammenzudenken.

Eva Schürmann greift in ihrer Auseinandersetzung mit Velázquez’ Jahr-
hundertbild Las Meninas auf kunsthistorisches Material zurück, um künstleri-
sches Darstellen als Vermittlungsarbeit im »iterativen Raum der Deutungen« 
zu qualifizieren. Handlungen sind demzufolge »eine Dimension der Freiheit«, 
was nicht ausschließt, dass sich auch Unbeabsichtigtes und Unvorhergesehe-
nes in ihnen zeigt – ein Moment, das nach Schürmann zur Eigentümlichkeit 
jeder Darstellung gehört. Sie macht deutlich, dass der künstlerische Hand-
lungsbegriff nicht allein das Darstellungshandeln der Künstlerinnen und 
Künstler umfasst, sondern auch die Werke als »Agenten« zu verstehen sind, 
die im Raum der Deutungen »rezeptionsästhetisch mitwachsen«. An solchem 
»Deutungshandeln« sind zudem Kunsthistoriker, Kritiker, Kuratoren und Ga-
leristen beteiligt.

Der Beitrag von Johann Kreuzer über die »Verfahrensweise des poëtischen 
Geistes« stellt mit Hölderlin die Frage nach einer möglichen Gesetzlichkeit 
der Hervorbringung von Kunst, einer Kunst, die von Hölderlin als Dichtung 
gedacht ist. Demzufolge geht es Hölderlin um Sprache, und zwar um eine 
»intentionslose Sprache des hervorbringenden Subjekts«, um eine Sprache, 
die quasi »für das Subjekt redet«. Intentionslosigkeit bedeutet hier allerdings 
nicht, dass es nicht doch eine »Erinnerung eines Anspruchs« gibt, »dem durch 
hervorbringendes Tun entsprochen werden soll«, wie Adorno in seiner Hölder-
lin-Exegese betont. Aber in der Sprache genauso wie in anderen Künsten zeigt 
sich laut Hölderlin Produktivität in Formen der Verdinglichung – dies ist eine 
Feststellung, die auch in Adornos Ästhetischer Theorie zum Tragen kommt.

Niklas Hebing widmet sich in seinem Beitrag dem Fries des Pergamon-
altars und dessen Darstellung in dem Roman Die Ästhetik des Widerstands von 
Peter Weiss. Dabei erläutert er mit Hegel zunächst Kunst als »Vergegenständ-
lichung geschichtlicher Handlungsprozesse« im Sinne eines »geschichtlichen 
Wissens«, welches als Subjektivität »aus den Kunstwerken befreit werden 
muss, damit sie zur Gegenwart zu sprechen vermag«. Unter Rückgriff auf die 
geschichtsphilosophischen Thesen von Walter Benjamin, der von einer Ver-
gänglichkeit von Geschichte spricht, die sich nur anhand von »Ruinen« arti-
kuliere, zeigt Hebing mit Peter Weiss, dass die dem Stein entrissene Narration 
nicht diejenige sein muss, die sich durch die »Einfühlung in den Sieger« der 
Geschichte bildet, sondern die Herausarbeitung eines »wahren Entstehungs-
zusammenhangs« sein kann – eines Zusammenhangs, anhand dessen sich 
die eigene Erfahrung und Handlung als Widerstand gegen Bestehendes bildet.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund/Daniel Mar tin Feige10

II. Kunstphilosophie und Handlungstheorie

Die zweite Sektion bilden drei Beiträge, in denen über systematische Zusam-
menhänge zwischen Kunstphilosophie und Handlungstheorie nachgedacht 
wird. Die grundsätzliche Fragestellung, die diese drei Aufsätze verbindet, lässt 
sich formulieren als die Frage, inwiefern der Begriff der Handlung überhaupt 
als ein Grundbegriff zur Erläuterung künstlerischer Arbeit geeignet erscheint.

In ihrem Beitrag zur Verhältnisbestimmung von künstlerischem und 
nichtkünstlerischem Handeln gibt Judith Siegmund zu bedenken, dass Be-
deutungsoffenheit als ein wesentliches Moment der Kunst nicht allein als 
ein Merkmal künstlerischen Handelns verstanden werden kann, denn »Un-
bewusstheit, Responsivität, Prozesshaftigkeit und Überschuss über Hand-
lungsintentionen« sind Merkmale vieler Handlungen. Anhand ästhetischer 
Handlungstheorien von Robert Pippin, John Dewey und Hans Joas möchte 
sie zeigen, »dass es in der philosophischen Theorie bereits Konzepte gibt, mit 
deren begrifflichen Mitteln […] Einflüsse für eine zunehmende Integration der 
Kunst ins Gesellschaftliche diskutiert werden können«. Die dem Beitrag zu-
grundeliegende Diskussion einer veränderten Stellung der Kunst in der Ge-
sellschaft ist nicht nur den veränderten Handlungsweisen der Künstlerinnen 
und Künstler geschuldet, sondern der kreativen Dimension allgemeinen Han-
delns, zu dem »künstlerisches Handeln nicht mehr als ein Außen […] angese-
hen werden kann«.

Fabian Börchers beginnt seine Überlegungen mit einem Gedanken, der 
von Gottlob Frege aufgegriffen wurde, dass sich nämlich das Wort ›schön‹ der 
Ästhetik so zuordnen lasse, wie sich das Wort ›gut‹ der Ethik und das Wort 
›wahr‹ der Logik zuordnen lässt. Im Lichte der Logik Freges deutet Börchers 
diese Aufteilung »als Erläuterungen dreier formal verschiedener Weisen der 
Sinnhaftigkeit […], der Sinnhaftigkeit des schlussfolgernden Denkens, des 
absichtlichen Handelns und der ästhetischen Stimmigkeit«. Börchers stellt 
im Zuge seiner von Aristoteles geprägten Überlegungen die Frage, »wie eine 
Handlung absichtliche Handlung und also auf ein Gut gerichtet und zugleich 
ästhetisch sein kann«. Diese Frage nach der Absichtlichkeit künstlerischen 
Handelns im Lichte einer durchweg ästhetischen Bestimmung der Kunst 
beantwortet er, indem er herausstellt, dass die einerseits durchaus zulässige 
Beschreibung einer teleologischen Vernünftigkeit des Kunsthandelns von 
ästhetischen Bewertungsmaßstäben für diese künstlerische Handlung den-
noch strikt zu unterscheiden ist.

Daniel Martin Feige vertritt in seinem Beitrag über die »Form ästheti-
schen Handelns« die These, »dass künstlerisches Handeln Aspekte dessen, 
was es überhaupt heißt, dass wir handelnde Lebewesen sind, explizit macht«. 
In ästhetisch gelingenden künstlerischen Handlungen wird der Form nach 
thematisch, was es überhaupt heißt, zu handeln. Nach einer Unterscheidung 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Einleitung 11

verschiedener Arten des Bezugs von künstlerischem Handeln zum Produkt 
dieses Handelns arbeitet Feige exemplarisch anhand der Improvisation im 
Jazz die besondere zeitliche Form künstlerischen Handelns heraus: Künstle-
risches Handeln ist in der Weise retroaktives Handeln, dass der Sinn solcher 
Handlungen im Lichte zukünftiger Entwicklungen innerhalb wie außer-
halb der Kunst prinzipiell immer wieder zur Disposition steht. In der Kunst 
tritt somit ein Moment der Unverfügbarkeit in allem Handeln explizit her- 
vor.

III. Pr a xen der Kunst

Die Beiträge der dritten Sektion widmen sich dem Verständnis zeitgenössi-
schen Kunsthandelns und seinen konkreten Folgen für grundlegende kunst-
philosophische Bestimmungen. Die Autorinnen (und ein Autor) entwerfen 
in jeweils unterschiedlicher Weise eine »Praxologie« der Künste, im Rahmen 
derer die Intentionen der künstlerischen Akteure eine zentrale Rolle für das 
Verständnis der Produkte ihrer Handlungen spielen.

Im Zentrum von Anna Kreysings Beitrag über »Das Kunstwerk als verkör-
perte Intention« steht die Intentionalität der Herstellung künstlerischer Werke. 
Kreysing zeigt, dass man als Rezipientin »Kunstwerken gerechtfertigterweise 
mit dem Anspruch, sie verstehen zu können, gegenübertreten kann«. Diesen 
Anspruch rechtfertigt sie durch die Bewusstheit künstlerischen Handelns. Die 
Spezifik der künstlerischen Intention provoziert eine eigene Art des Verste-
hens, welche über ein praktisches Benutzen der Kunstwerke hinausgeht. Eine 
»im Machen gefundene Intention« kann nicht im Rahmen bereits existieren-
der Praxen erlernt werden, sondern »zeichnet sich […] dadurch aus, dass hier 
keine konkreten Handlungsmuster, welche für alle Künstler gleichermaßen 
leitend sind, konstituiert werden«. Im Prozess einer Verkörperung im Material 
gehen dessen Qualitäten in die Praxis mit ein; der Künstler kann in dieser 
Dialogizität mit dem Material »sein zuerst nur vage vorhandenes Interesse jus-
tieren, verwerfen oder durchsetzen«.

Anke Haarmann entwirft eine Praxisästhetik der Kunst, die zunächst zeit-
gemäßen künstlerischen Arbeitsweisen gerecht zu werden versucht. Die »pra-
xologische Wende« vollziehe sich, so Haarmann, anhand prozessorientierter 
und performativer künstlerischer Arbeit, welche ein praxisorientiertes ästhe-
tisches Nachdenken motiviert. Haarmann legt eine »praxisorientierte Linie« 
durch die Geschichte der Ästhetik, die von Alexander Gottlieb Baumgarten 
über Hegel, Konrad Fiedler und Gadamer zu jüngeren »handlungstheoreti-
schen Kunstbegriffen« wie dem von Dorothea Hantelmann führt. Das Kunst-
werk selbst wird in Haarmanns Ausführungen »als Praxis verständlich, nicht 
weil es im 20. und 21. Jahrhundert als aktionistische Performance in Erschei-

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund/Daniel Mar tin Feige12

nung tritt, sondern weil an ihm eine Ebene der Bedeutungsproduktion kennt-
lich wird, die physische wie mentale Effekte zeitigt«. »Die Werk-Welt erscheint 
als eine Handlung, mittels derer wirksam gesprochen wird.« Das »praxische 
Werksein« orientiert sich am aristotelischen Praxisbegriff, der von Haarmann 
im Sinne selbstzweckhaften Handelns gedeutet und damit bewusst von einem 
poietischen Begriff des Werks abgegrenzt wird.

Eberhard Ortland nähert sich der Frage nach dem Verhältnis von Kunst 
und Handlung von einer in der Kunsttheorie bisher wenig beachteten Seite, 
nämlich über eine Exploration des Kopierens und des Gebrauchs von Kopien 
in der Kunst und in kunstbezogenen Praktiken. Kopieren, so argumentiert er, 
ist allemal ein Handeln, ein absichtsvolles Tun: Kopien sind das Resultat – und 
mitunter selbst wiederum Gegenstand – von »Kopierhandlungen«. Im Hin-
blick auf unterschiedliche historische Entwicklungsstände, ästhetische Rollen 
und nicht zuletzt Funktionsweisen von Werken verschiedener Künste lotet 
Ortland aus, in welchem Sinne Kopierhandlungen gelingen oder scheitern 
können. Der Beitrag schließt mit Überlegungen zu der Frage, inwiefern und 
unter welchen Voraussetzungen Kopien überhaupt oder bestimmten Kopien so 
etwas wie eine Handlungsmacht (agency) zugeschrieben werden kann.

Im Lichte dieser drei Themenkomplexe und der verschiedenen Perspektiven, 
die die jeweiligen Beiträge erörtern, möchte der Band die Frage nach der Rolle, 
Logik und dem Sinn künstlerischen Handelns als philosophische Frage neu 
anstoßen.

Liter atur

Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1973.
Dewey, John: Kunst als Erfahrung (1934), Frankfurt a.M. 2010.
Fischer-Lichte, Erika: Ästhetik des Performativen, Frankfurt a.M. 2004.
Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen 

Hermeneutik (1960), Tübingen 1990.
Gludovatz, Karin/Lüthy, Michael/Schieder, Bernhard/Hantelmann, Dorothea 

von (Hg.): Kunsthandeln, Berlin 2010.
Heidegger, Martin: »Der Ursprung des Kunstwerks« (1935/1950), in: ders., 

Holzwege, Frankfurt a.M. 2003, S. 1-74.
Hempfer, Klaus W./Volbers, Jörg (Hg.): Theorien des Performativen, Bielefeld 

2011.
Jackson, Shannon: Social Works. Performing Art, Supporting Publics, New York/

London 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Einleitung 13

Lehmann, Hans-Thies: »Ästhetik des Aufstands«. Vortrag zu den Berliner 
Festspielen am 16.10.2012, https://www.youtube.com/watch?v=X2KeX-Jp0 
Ug, abgerufen am 7.11.2014.

Rancière, Jacques: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre 
Paradoxien, Berlin 2006.

Thompson, Nato (Hg.): Living as Form, New York 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


I. Geschichtliche Dimensionen

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 
Zu einem Motiv der ›Allgemeinen Kunstwissenschaf t‹		

(1906-1943)

Bernadette Collenberg-Plotnikov

I.	 Von der Kunst als ›Herstellen‹ zur Kunst			 
	 als ›Handeln‹

Im Rahmen ihrer Politischen Philosophie unterscheidet Hannah Arendt zwi-
schen drei menschlichen Tätigkeitsarten:1 Die ›Arbeit‹ dient ausschließlich der 
biologischen Erhaltung, indem hier das beschafft wird, was für den Menschen 
– wie für jedes andere Lebewesen – zum Überleben notwendig ist. Ihre Produk-
te haben keinen Bestand, sondern sind für den direkten Verzehr bestimmt.2 
Im Unterschied dazu zielt das ›Herstellen‹ auf dauerhafte Produkte, die das 
bloß Lebensdienliche mehr oder weniger transzendieren, wie handwerkliche 
Gegenstände, die nicht unmittelbar konsumiert werden können, oder Gebäu-
de, die Generationen überdauern sollen. Spezifisches Merkmal des Herstellens 
ist dabei sein instrumenteller Charakter. Denn der Vorgang des Herstellens ist 
linear auf ein vorgegebenes Ziel ausgerichtet: das herzustellende Produkt, in 
dem das Herstellen sein Ende findet.3 Das ›Handeln‹ schließlich ist, im Gegen-
satz zur Arbeit und zum Herstellen, die spezifisch freie Tätigkeit, insofern sein 
Sinn nicht in einem äußeren Ergebnis liegt. Vielmehr geht es im Handeln aus-
schließlich darum, dass Menschen in einen spontanen Austausch miteinander 
eintreten, der sich »aller Absehbarkeit und Berechenbarkeit entzieht« und in 

1 | Vgl. Heiner Bielefeldt: Wiedergewinnung des Politischen. Eine Einführung in Han-

nah Arendts politisches Denken, Würzburg 1993, S. 41-47.

2 | Vgl. Hannah Arendt: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München/Zürich 122001 

(11967; zuerst engl. unter dem Titel The Human Condition, Chicago, Ill. 1958), S. 76-

123, hier S. 88f.

3 | Vgl. ebd., S. 124-163, hier bes. S. 139-145.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov18

dem sie sich als individuelle Persönlichkeiten zeigen und entfalten.4 Das Han-
deln ist daher für Arendt der Ort der Politik, deren Muster – wie unmittelbar 
auf der Hand liegt – der Austausch der freien Bürger in der griechischen Polis 
bildet: ein »Teilnehmen und Mitteilen von Worten und Taten«, wie Arendt mit 
Aristoteles formuliert, das »menschliches Zusammenleben« allererst »sinn-
voll« macht.5 Der Unterschied zwischen ›Arbeit‹ und ›Herstellen‹ auf der einen 
Seite und ›Handeln‹ auf der anderen Seite ist damit der schon von Aristoteles 
definierte Gegensatz von poietischen, auf einen äußeren Zweck gerichteten Tä-
tigkeiten und einem praktischen, selbstzweckhaften Handeln.6 Praxis ist dem-
nach Kommunikation, in der »wir nicht mehr fragen: Was sind wir, sondern: 
Wer sind wir.«7

Zu den Dingen, die Menschen ›herstellen‹, um ihrer labilen Existenz Sta-
bilität zu verleihen, zählen nun allerdings auch bestimmte Gegenstände, die 
»überhaupt keinen Nutzen aufweisen« und zu deren angemessenem Umgang 
»sicher nicht das Brauchen und Gebrauchen« gehört,8 nämlich Kunstwerke:

»Kunstwerke sind die beständigsten und darum die weltlichsten aller Dinge. Der zer-

setzende Einfluß, den Naturprozesse auf alles Gegenständliche ausüben, bleibt nahezu 

ohne Wirkung auf sie, weil sie nicht dem Gebrauch lebendiger Wesen ausgesetzt sind, 

der sie in ihrer Eigentümlichkeit nur zerstören könnte, und nicht, wie im Falle von Ge-

brauchsgegenständen, eine ihnen inhärente Möglichkeit verwirklichen würde[].«9

Kunstwerke gehören für Arendt somit in den Bereich des ›Herstellens‹ und 
damit der poiesis. Denn sie haben zwar – anders als handwerklich hergestellte 
Gegenstände – keinen Zweck, dafür zeichnen sie sich aber in umso stärke-
rem Maße durch das aus, was diese Sphäre menschlicher Tätigkeit im Übrigen 
auszeichnet, nämlich eben die vermittels der hergestellten Gegenstände an-
gestrebte Dauerhaftigkeit und Stabilität: 

»Was hier aufleuchtet, ist die sonst in der Dingwelt, trotz ihrer relativen Dauerhaftig-

keit, nie rein und klar erscheinende Beständigkeit der Welt, das Während selbst, in dem 

sterbliche Menschen eine nicht-sterbliche Heimat finden.«10 

Demgegenüber ist der Staat als der Bereich der praxis, so Arendt, 

4 | Vgl. ebd., S. 164-243, Zit. S. 167.

5 | Ebd., S. 190.

6 | Vgl. H. Bielefeldt: Wiedergewinnung des Politischen (Anm. 1), S. 44.

7 | H. Arendt: Vita activa (Anm. 2), S. 17.

8 | Ebd., S. 154.

9 | Ebd., S. 155.

10 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 19

»schon darum kein Kunstwerk, weil er in seiner Existenz niemals unabhängig wird von 

dem Handeln der Menschen, die ihn hervorgebracht haben. Durch eine solche Unabhän-

gigkeit der Existenz weist sich ein Kunstwerk als ein Produkt des Herstellens aus, und 

durch seine Abhängigkeit vom Weiterhandeln der Menschen weist sich der Staat als ein 

Produkt des Handelns aus.«11

Der Kunstbegriff, den Arendt diesen Überlegungen zugrunde legt, ist damit 
an einem emphatischen Begriff des ›Werks‹ ausgerichtet. Ein solches werkba-
siertes Kunstverständnis, wie es vor allem mit dem Namen Hegels verbunden 
wird, ist – maßgeblich angesichts der Transformationen der Kunst im Zuge 
der Wende zur Postmoderne – nachdrücklich problematisiert worden. Aber 
auch bereits die Moderne betrachtet man nun üblicherweise als »einen ein-
zigen Prozeß der Auflösung der Werkkategorie«.12 Ob diese Diagnose dem Werk-
begriff im Allgemeinen und dem Hegels im Besonderen tatsächlich gerecht 
wird, soll an dieser Stelle nicht weiter thematisiert werden. Vielmehr gilt es 
hier lediglich festzuhalten, dass es vor allem das Konzept der ›ästhetischen Er-
fahrung‹13 ist, das seit den 1970er Jahren als Versuch eingebracht wird, einen 
theoretischen Zugang zur Kunst zu entwickeln, der diesen Veränderungen ge-
recht zu werden vermag.

Gegen den Systematiker und Metaphysiker Hegel, der es über die Arbeit 
am Begriff versäumt habe, eine Theorie der ästhetischen Erfahrung zu ent-

11 | Hannah Arendt: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen 

Denken I, hg.  v. Ursula Ludz, München/Zürich 2012 (zuerst engl. unter dem Titel Bet-

ween Past and Future: Eight Exercises in Political Thought, New York 1968), S. 207.

12 | Rüdiger Bubner: »Kann Theorie ästhetisch werden? Zum Hauptmotiv der Philoso-

phie Adornos« (1980), in: ders., Ästhetische Erfahrung, Frankfur t a.M. 1989, S. 70-98, 

hier S. 88.

13 | Als grundlegende Beiträge zur Bestimmung der ästhetischen Er fahrung seit den 

1970er Jahren vgl. bes. Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie (1970), hg.  v. Rolf 

Tiedemann unter Mitwirkung von Gretel Adorno, Susan Buck-Morss und Klaus Schultz, 

Frankfur t a.M. 2003 (Gesammelte Schriften, Bd. 7); Hans Robert Jauß: Kleine Apo-

logie der ästhetischen Erfahrung, Konstanz 1972; ders.: Ästhetische Erfahrung und 

literarische Hermeneutik, Frankfur t a.M. 1982; Christoph Menke-Eggers: Die Souverä-

nität der Kunst. Ästhetische Erfahrung nach Adorno und Derrida, Frankfur t a.M. 1988; 

R. Bubner: Ästhetische Erfahrung (Anm. 10); Wolfgang Welsch: Ästhetisches Denken, 

Stuttgart 1990; Jens Kulenkampff: Kants Logik des ästhetischen Urteils, Frankfur t a.M. 

1994; Josef Früchtl: Ästhetische Erfahrung und moralisches Urteil. Eine Rehabilita-

tion, Frankfur t a.M. 1996; Martin Seel: Ästhetik des Erscheinens, München 2000. –  

Als Überblick über Positionen von Autoren unterschiedlicher Disziplinen zum Thema 

vgl. bes. Joachim Küpper/Christoph Menke (Hg.): Dimensionen ästhetischer Erfahrung, 

Frankfur t a.M. 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov20

wickeln, wird dabei Kant mit seiner Analyse des Geschmacksurteils stark 
gemacht. Die Vorteile des kantischen Ansatzes sieht so der Philosoph Rüdi-
ger Bubner darin, dass Kant, dank seines Ausgangs vom reflektierenden Be-
wusstsein, das die Konstitution des Ästhetischen allererst vornimmt, anders 
als Hegel, »ohne substantielle Kennzeichnungen desjenigen Gegenstands 
aus[kommt], dem die Urteile über das Schöne gelten«. Nur im Ausgang vom 
ästhetischen Bewusstsein des Subjekts kann man daher, wie Bubner erklärt, 
modernen Kunstwerken, »die mit jedem substantiellen Werkverständnis ge-
brochen haben«, überhaupt theoretisch gerecht werden.14

Kants Charakterisierung der ästhetischen Erfahrung verdanken wir, so 
Bubner, namentlich die »wesentliche Einsicht«, dass Kunst nicht in »besonde-
ren künstlerischen Objekten« dinghaft vorliegt. Sie konstituiert sich vielmehr 
»erst aus aktiven Leistungen der Vermittlung, die das Gegebene immer und 
notwendig überschreiten«. Und in der ästhetischen Erfahrung verselbständigt 
sich, so Kants zweite zentrale Erkenntnis, zugleich »eine unbegrenzte Freiheit 
intellektueller Betätigung zu einer Art Spiel […], das durch keine begriffliche 
Bestimmtheit eingeschränkt und von dessen Teilnahme kein Subjekt ausge-
schlossen ist«. Indem so die kantische Ästhetik mit der »Illusion« aufräumt, 
»in Werken gleichsam der leibhaftigen Kunst gegenüberzutreten, ihr[er] objek-
tiv habhaft zu werden«, wird die Kunst aber aus dem Bereich des ›Herstellens‹ 
bzw. der poiesis in den des ›Handelns‹ bzw. der praxis gerückt:

»Es gibt Kunst offenkundig nur im Raume einer durch gewisse sinnliche Objekte aus-

gelösten Reflexionstätigkeit, die in einer nicht endenden Bewegung auf allgemeine 

Er fassung des Geschehenen hin und daher selbstvergessen reine Leistungen hervor-

bringt, die zu keiner Bestimmtheit gelangen, da sie auf Sinnlichkeit bezogen im Banne 

des Objekts verbleiben.«15

Im Zuge der Hinwendung zu einer intensivierten Reflexion der ästhetischen 
Erfahrung ist nun allerdings in den letzten Jahrzehnten mit aller Macht der fol-

14 | Rüdiger Bubner: »Moderne Ersatzfunktionen des Ästhetischen« (1986), in: ders., 

Ästhetische Erfahrung (Anm. 12), S.  99-120, hier S. 111f. – Entsprechend resümiert 

Bubner: »Es ist an der Zeit, [Kants] vermeintlich durch Schelling und Hegel überholte 

Analyse der Wirkungen ästhetischer Phänomene auf das Bewußtsein wiederzuentde-

cken. Der kritische Blick auf die Moderne sollte gerade von einem festgelegten Werkka-

non entbinden und das Spiel der Reflexion als ein durch Kunst angestoßenes, aber nicht 

präjudizier tes Freisetzen von Möglichkeiten des Bewußtseins wieder zu Ehren bringen.« 

(R. Bubner: »Kann Theorie ästhetisch werden?« [Anm. 12], S. 92)

15 | Rüdiger Bubner: »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik« (1973), in: 

ders., Ästhetische Erfahrung (Anm. 12), S. 9-51, hier S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 21

genreiche – von Bubner mit der Rede von der ›Ästhetisierung der Lebenswelt‹16 
zunächst nur gestreifte – Aspekt in den Blick gerückt, dass ästhetische Er-
fahrung keineswegs kunstspezifisch ist. Ästhetische Erfahrungen lassen sich 
nämlich, wie nun zunehmend deutlich wird, eben nicht nur an Gegenständen 
der Kunst, sondern ebenso etwa an der Natur, der Mode oder an sportlichen Er-
eignissen machen. Potentiell scheint alles Wahrgenommene zum Objekt einer 
ästhetischen Betrachtung werden zu können, sofern der Betrachtende einen 
entsprechenden Einstellungswechsel zu vollziehen gewillt ist.

Eine mögliche Konsequenz aus dieser Diagnose ist es heute, den problema-
tisch gewordenen, da im Zeichen der ›ästhetischen Erfahrung‹ entgrenzten, 
Kunstbegriff in übergreifenden Leitbegriffen ›aufzuheben‹; besonders verbrei-
tete Kandidaten in der jüngeren Debatte sind hier die ›Kultur‹ und das ›Bild‹.   
Wo die Kunstphilosophie dagegen weiterhin dezidiert als Philosophie der 
Kunst betrieben werden soll, ohne zugleich auf das in einem emphatischen 
Sinn verstandene ›Werk‹ als Schlüsselkategorie zurückzugreifen, wird es zu 
ihrer zentralen Herausforderung, die Kunst unter dem Aspekt der praxis zu 
bestimmen, ohne sie indes zugleich im Ästhetischen aufgehen zu lassen.17

Diese Überzeugung, dass die Kunst maßgeblich zum Bereich der kom-
munikativen praxis gehört, ist nun allerdings bereits in der ersten Hälfte des 
20. Jahrhunderts zum Gegenstand einer breit angelegten Forschungsinitiative 
geworden, die über beinahe vier Jahrzehnte hinweg ihre Tätigkeiten entfaltet: 
der von Max Dessoir ins Leben gerufenen und heute beinahe vollständig ver-
gessenen ›Allgemeinen Kunstwissenschaft‹.

Unter dem Gesichtspunkt einer Bestimmung der Kunst als praxis ist diese 
Initiative dabei vor allem insofern interessant, als es hier – wie schon der voll-
ständige Name ›Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft‹ anzeigt – dezi-
diert darum geht, die ›Kunst‹ gegenüber dem ›Ästhetischen‹ als Sphäre sui 
generis zu bestimmen. Es handelt sich bei der Allgemeinen Kunstwissenschaft 
nämlich maßgeblich um eine Reaktion auf die Entgrenzungserfahrungen, die 
die radikalen Transformationen in der Kunst und im Kunstverständnis bereits 
am Beginn des 20. Jahrhunderts mit sich bringen.18 Und so bilden die im gro-

16 | Vgl. bes. Rüdiger Bubner: »Ästhetisierung der Lebenswelt« (1989), in: ders., 

Ästhetische Erfahrung (Anm. 12), S. 143-156.

17 | Als aktuelle Entwürfe einer kommunikationstheoretischen Bestimmung der Kunst 

vgl. bes. Reinold Schmücker: Was ist Kunst? Eine Grundlegung, 2., durchgesehene und 

korrigier te Auflage Frankfur t a.M. 2014 (11998), bes. S. 271-289; Judith Siegmund: Die 

Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhetische Kommunikation, Bielefeld 

2007.

18 | Vgl. bes. Wolfhart Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft«, 

in: Lorenz Dittmann (Hg.), Kategorien und Methoden der deutschen Kunstgeschichte 

1900-1930, Stuttgart 1985, S. 273-334, hier S. 275.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov22

ßen Rahmen der Allgemeinen Kunstwissenschaft entstandenen Forschungen 
einen ganzen – bisher weitgehend unerschlossenen – Fundus an Studien ge-
rade auch zu seinerzeit neuen Kunstformen sowie den verschiedensten künst-
lerischen Randerscheinungen und Grenzfällen von Fotografie, Film oder Hör-
spiel über Plakate, Artefakte von außereuropäischen Kulturen, Kindern und 
psychisch Kranken bis hin zu Zauberkunststück, Zirkusdressur oder ›Inge-
nieurkunst‹. So ist festzuhalten, dass die Allgemeine Kunstwissenschaft nicht 
zuletzt zur Vorgeschichte der aktuellen Kulturwissenschaft und insbesondere 
der kulturwissenschaftlich orientierten Bildforschung gehört.

Aus der Fülle an Beiträgen, die im Rahmen dieser Initiative entstanden 
sind, werden im Folgenden nur zwei Beispiele herausgegriffen, die paradigma-
tische Bestimmungen der Kunst als kommunikativer praxis leisten: die Positio-
nen der beiden Hauptprotagonisten der Allgemeinen Kunstwissenschaft, der 
Philosophen Max Dessoir (1867-1947) und Emil Utitz (1883-1956).

II. Grundzüge der Allgemeinen Kunst wissenschaf t

Die Ziele und Inhalte, die sich mit der Allgemeinen Kunstwissenschaft als 
Vorstoß zur Einrichtung einer Art »Clearing-Stelle von Grundsatzfragen«19 
der Kunstforschung verbinden, sind heute weitestgehend vergessen,20 ihre 
Schlüsselstellung für die Entwicklung der Kunstwissenschaft insbesondere in 
Frankreich, den USA und der jungen Sowjetunion ist vorerst nur rudimentär 

19 | Wolfgang Kemp: »Reif für die Matrix. Kunstgeschichte als Bildwissenschaft«, in: 

Neue Rundschau 114/3 (2003), S. 39-49, hier S. 41.

20 | Die bisher ausführlichsten neueren Auseinandersetzungen mit dem Themen-

feld ›Allgemeine Kunstwissenschaft‹ hat, beginnend in den frühen 1970er Jahren, 

der Philosoph Wolfhart Henckmann vorgelegt. Vgl. Emil Utitz: Grundlegung der all-

gemeinen Kunstwissenschaft, 2 Bde. in 1 Bd., mit einem Vorwort, den Lebensdaten 

und einem Schrif tenverz. des Verf. hg. von W. Henckmann. Nachdruck der Ausga-

be Stuttgart 1914/20, München 1972; W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen 

Kunstwissenschaft« (Anm. 18). Siehe auch Reinold Schmücker: »Ästhetik und allgemei-

ne Kunstwissenschaft. Zur Aktualität eines historischen Projekts«, in: Alice Bolterau-

er/Elfriede Wiltschnigg (Hg.), Kunstgrenzen. Funktionsräume der Ästhetik in Moderne 

und Postmoderne, Wien 2001, S. 53-67; Ursula Franke: »Nach Hegel – Zur Dif ferenz 

von Ästhetik und Kunstwissenschaft(en)«, in: Josef Früchtl/Maria Moog-Grünewald 

(Hg.), Ästhetik in metaphysikkritischen Zeiten. 100 Jahre »Zeitschrift für Ästhetik und 

Allgemeine Kunstwissenschaft«, Hamburg 2007 (Zeitschrif t für Ästhetik und Allgemeine 

Kunstwissenschaft, Sonderheft 8), S. 73-91; Heinrich Dilly: »Ästhetik und allgemeine 

Kunstwissenschaft«, in: Tilmann Buddensieg/Kurt Düwell/Klaus-Jürgen Sembach (Hg.), 

Wissenschaften in Berlin, 3 Bde., Berlin 1987, Bd. 3, S. 53-57.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 23

erforscht.21 Vor der handlungstheoretischen Rekonstruktion der Ansätze von 
Dessoir und Utitz soll daher zunächst der organisatorische und konzeptuelle 
Rahmen dieser Initiative skizziert werden.

II.1 Genese und Organisationsformen 

Bei der Allgemeinen Kunstwissenschaft handelt es sich um eine Initiative zur 
umfassenden Erforschung der Kunst, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts von 
Dessoir als spiritus rector und Utitz als programmatisch interdisziplinäres Vor-
haben auf den Weg gebracht wird. Über mehr als drei Jahrzehnte bildet sie das 
Forum für den Austausch und die Zusammenarbeit von Kunstwissenschaft-
lern unterschiedlicher Disziplinen im deutschen Sprachraum und stellt damit 
ein – seinerzeit international beachtetes – Beispiel für das innovative Potential 
der Kunstforschung in Deutschland bis zum Beginn der nationalsozialisti-
schen Herrschaft dar.

Ihre ›Gründung‹ ist auf das Jahr 1906 festzulegen: Zum einen erscheint 
in diesem Jahr Dessoirs Schrift Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft in 
der ersten Auflage (1923 folgt dann eine zweite »stark veränderte« Auflage).22 
Zum anderen gründet Dessoir die Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunst-
wissenschaft – übrigens die erste Fachzeitschrift für Ästhetik überhaupt –, die 
er dreißig Jahre lang herausgeben wird. Vor allem Dessoir betrachtet die Ent-
wicklung einer Allgemeinen Kunstwissenschaft – genauer: das fruchtbare Zu-
sammenwirken von Ästhetik und Allgemeiner Kunstwissenschaft – aber nicht 
zuletzt als wissenschaftsorganisatorische Herausforderung.23 Dabei erstreckt 
sich diese auf drei Felder: die bereits erwähnte Zeitschrift, die Gründung einer 

21 | Zu Frankreich vgl. bes. Céline Trautmann-Waller: »Victor Basch. L’esthétique entre 

la France et l’Allemagne«, in: Revue de Métaphysique et de Morale 34/2 (2002), S. 77-

90. – Zu den USA vgl. bes. Thomas Munro: »Aesthetic as Science: Its Development in 

America«, in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 9/3 (1951), S. 161-207; ders.: 

Toward Science in Aesthetics. Selected Essays, New York 1956; s.a. Lydia Goehr: »The 

Institutionalization of a Discipline. A Retrospective of The Journal of Aesthetics and 

Art Criticism«, in: Journal of Aesthetics and Art Criticism 51/2 (1993), S. 99-121. – Zur 

UdSSR vgl. bes. Bernadette Collenberg-Plotnikov: »›Ėstetika i obščee iskusstvoznanie‹. 

Ob odnom konceptual’nom istočnike GAChN« (»›Ästhetik und Allgemeine Kunstwissen-

schaft‹. Zu einem konzeptionellen Bezugspunkt der ›GAChN‹«). Ins Russische übers. von 

Aleksej Grigorjev, in: Nikolaj Plotnikov (Hg.), GAChN (1921-1930) kak forum teorii is-

kusstva (GAChN als Forum der Kunsttheorie [1921-1930]), Moskau (im Druck).

22 | Max Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Stuttgart 1906; zweite 

stark veränderte Aufl. 1923.

23 | Zu den wissenschaftsorganisatorischen Bestrebungen im Kontext der Allgemei-

nen Kunstwissenschaft allgemein vgl. bes. W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov24

Gesellschaft24 und die Organisation von Kongressen, von denen fünf realisiert 
werden.25

Zwar ist das Personal, das für die Idee der Allgemeinen Kunstwissenschaft 
einsteht, durchaus nicht klar zu identifizieren – sieht man einmal ab von Des-
soir26 und Utitz27. Aufgrund der gemeinsamen Zielsetzung und der gemein-
samen wissenschaftsorganisatorischen Formen handelt es sich bei dem Kreis 
um Dessoir dennoch nicht bloß um eine mehr oder weniger zufällige Kons-
tellation von Wissenschaftlern. Vielmehr kann man hier durchaus von einer 
interdisziplinären »Forschergemeinschaft«28 oder – wie Dessoir selbst unter 
dem Eindruck des enormen internationalen Erfolgs des ersten Kongresses – 
von einer wissenschaftlichen »Bewegung«29 sprechen, der sich viele Forscher 

Kunstwissenschaft« (Anm. 18), S. 323-328; s.a. H. Dilly: »Ästhetik und allgemeine 

Kunstwissenschaft« (Anm. 20).

24 | »Vereinigung für ästhetische Forschung« (1908-1914) sowie »Gesellschaft für 

Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (1925-1955). – Eine Rekonstruktion der 

Geschichte dieser Forschungsvereinigung bis zum Ersten Weltkrieg hat Toni Bernhart 

auf der Basis der erhaltenen Archivmaterialien vorgelegt: T. Bernhart: »Dialog und Kon-

kurrenz. Die Berliner ›Vereinigung für ästhetische Forschung‹ 1908–1914«, in: Christian 

Scholl/Sandra Richter/Oliver Huck (Hg.): Konzert und Konkurrenz. Die Künste und ihre 

Wissenschaften im 19. Jahrhundert, Göttingen 2010, S. 253-267.

25 | 1913 und 1924 unter der Leitung von Dessoir in Berlin, 1927 unter Leitung von 

Utitz in Halle, 1930 unter Leitung von Ernst Cassirer in Hamburg und 1937 unter Leitung 

von Victor Basch in Paris.

26 | Vgl. bes. M. Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22); ders.: 

»Eröffnungsrede [zum Ersten Kongress für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft. 

Berlin 1913]«, in: Kongress für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft. Berlin, 7.-9. 

Oktober 1913. Bericht, hg. vom Ortsausschuss, Stuttgart 1914, S. 42-54; ders.: »Sinn 

und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: Philosophische Monatshefte der 

Kant-Studien 1/4 (1925), S. 149-152.

27 | Vgl. bes. E. Utitz: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Jahrbücher 

der Philosophie. Eine kritische Übersicht über die Philosophie der Gegenwart, Jg. 1 

(1913), S. 322-364; ders.: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Kongress 

für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft. 1913 (Anm. 26), S. 102-106; ders.: 

Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20); ders.: »Das Problem einer 

allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwis-

senschaft 16 (1922), S. 433-451.

28 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), S. 

329; vgl. 298f. Siehe auch U. Franke: »Nach Hegel« (Anm. 20), S. 74.

29 | So z.B. Max Dessoir in der Ansprache auf der Abschiedsfeier zum ersten Ästhetik-

kongress am 13. Oktober 1913, in: Kongress für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissen-

schaft. 1913 (Anm. 26), S. 530f., hier S. 531.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 25

aus unterschiedlichsten Disziplinen mehr oder weniger eng und mehr oder 
weniger langfristig assoziieren.30

Erst ab der Mitte der 1930er Jahre lässt das Interesse an der Programma-
tik dieser kunstwissenschaftlichen Initiative nach.31 Hinzu kommt, dass sie 
aufgrund ihres antitraditionalistischen Impulses, aber auch bereits infolge 
der jüdischen Herkunft zahlreicher ihrer Vertreter im nationalsozialistischen 
Deutschland in das Fadenkreuz des Propagandaministeriums gerät. So wird 
Utitz 1933 zunächst ›vorläufig beurlaubt‹, dann in den endgültigen ›Ruhe-
stand‹ versetzt.32 Dessoir muss 1936 die Redaktion der Zeitschrift abgeben. 
Bereits zum Pariser Kongress von 1937 darf er nicht mehr anreisen. 1943 wird 
das Organ schließlich verboten. Auch die weiteren Aktivitäten der Forschungs-
initiative kommen unter diesen Bedingungen zum Erliegen. Nach dem Krieg 
wird die bis heute bestehende Zeitschrift zwar als interdisziplinäres Forum 
kunstwissenschaftlicher Studien fortgeführt. Die mit ihr zunächst verbunde-

30 | So zeigt bereits ein Blick in die ersten Bände der Zeitschrift für Ästhetik und allge-

meine Kunstwissenschaft, dass hier nicht nur die seinerzeit bekanntesten Vertreter der 

philosophischen Ästhetik veröffentlichen wie Theodor Lipps, Konrad Lange, Johannes 

Volkelt, Hugo Spitzer, Jonas Cohn, Georg Lukács, darunter auch Phänomenologen wie 

Moritz Geiger und Waldemar Conrad. Ebenso finden sich hier Beiträge von Kunsthisto-

rikern wie Richard Hamann, August Schmarsow, Erwin Panofsky, Edgar Wind sowie z.B. 

Wilhelm Worringer, Wilhelm Waetzoldt, Ernst Heidrich oder Hans Jantzen, von Literatur-

wissenschaftlern, Musikwissenschaftlern, Architekten, Pädagogen usw. Charakteris-

tisch für den unorthodoxen Geist, mit dem hier Fragen der Kunst thematisier t werden, ist 

der oft unkonventionelle und multiperspektivische Blickwinkel auf die Kunst, wie er sich 

bereits aus den zahlreichen Mehrfachqualifikationen der Protagonisten der Allgemei-

nen Kunstwissenschaft erahnen lässt. Hierzu gehören nicht nur etwa Dessoir und Utitz 

mit ihrer Qualifikation auf den Gebieten der Philosophie und der Psychologie, sondern 

auch, um nur wenige weitere Beispiele zu nennen, Wissenschaftler wie der Psychiater 

und Kunsthistoriker Hans Prinzhorn oder der Soziologe, Ethnologe, Sozialpsychologe 

sowie Sozial- und Geschichtsphilosoph Alfred Vierkandt.

31 | Vgl. W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), 

S. 324.

32 | Die Personalakte von Utitz aus dem Ghetto Theresienstadt ist elektronisch 

einzusehen über URL: http://www.ghetto-theresienstadt.info/pages/u/utitze.htm 

[28.03.2015]. – Zur historischen Aufarbeitung von Utitz’ Wirken nach seinem erzwun-

genen Ausscheiden aus den Aktivitäten der Allgemeinen Kunstwissenschaft vgl. bes. 

Reinhard Mehring: »Das Konzentrationslager als ethische Er fahrung: Zur Charaktero-

logie von Emil Utitz«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 51 (2003), S. 761-775; 

ders. (Hg.): Ethik nach Theresienstadt: Späte Texte des Prager Philosophen Emil Utitz 

(1883-1956). Wiederveröffentlichung einer Broschüre von 1948 mit ergänzenden Tex-

ten, Würzburg 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov26

nen weiteren wissenschaftlichen Bestrebungen finden dagegen keine Fortset-
zung.

II.2 Inhaltliche Charakteristika

Zwar finden sich unter dem Titel ›Allgemeine Kunstwissenschaft‹ durchaus 
heterogene Ansätze zusammen. Und so betrachten bereits die Initiatoren 
selbst ihr Vorhaben weniger als abgeschlossene Theorie denn als work in pro-
gress.33 Nichtsdestoweniger kann man bestimmte Grundzüge ausmachen, die 
für die Allgemeine Kunstwissenschaft als ganze charakteristisch sind. Einen 
geeigneten Ansatzpunkt hierfür bildet der Name des Hauptwerks von Dessoir, 
der zugleich der von ihm gegründeten Zeitschrift ihren Titel gegeben hat: 
Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft.34 Es geht den Initiatoren dieses 
Projekts nämlich zum einen um die Entwicklung einer ›allgemeinen‹ Kunst-
wissenschaft und zum anderen um die Bestimmung von deren Verhältnis zur 
›Ästhetik‹.

II.2.a ›Allgemeine‹ Kunstwissenschaft
Zur Rede von einer ›Allgemeinen‹ Kunstwissenschaft erklärt Dessoir selbst, 
das Beiwort ›allgemein‹ drücke aus, »daß es sich nicht bloß um bildende 
Kunst, um Kunst im Sinne des engeren Wortgebrauchs« handelt.35 Ziel der 
Allgemeinen Kunstwissenschaft sei es vielmehr, aufzuzeigen, »welch innerer 
Zusammenhang zwischen den Künsten besteht und inwiefern sie aufeinander 
einzuwirken vermögen«. Man könne grundsätzlich »aber mit gleichem Recht 
von systematischer oder theoretischer Kunstwissenschaft sprechen«.36

Charakteristisch für alle Vertreter der Allgemeinen Kunstwissenschaft ist 
dabei die Intention, die Kunstforschung als phänomennahe Wissenschaft zu 
betreiben, die diesen Namen dank strenger methodischer und systematischer 
Vorgaben auch wirklich verdient. Zu diesem Zweck ist aber nicht weniger als 
der provokative Bruch mit allen zentralen zeitgenössischen Formen der Kunst-
reflexion erforderlich: Die idealistische Ästhetik ›von oben‹, wie sie vor allem 
von Hegel begründet worden war, basiert auf metaphysischen Voraussetzun-
gen – insbesondere der Annahme einer in der Kunst anschaubar werdenden 
absoluten ›Idee des Schönen‹ –, die inzwischen fragwürdig geworden sind. 

33 | Vgl. z.B. Emil Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), 

Bd. 2, S. 309; siehe auch S. 320 und S. 421f.

34 | Vgl. Anm. 22.

35 | Max Dessoir: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Deutsche Literaturzeitung 

35/44-45 (1914), Sp. 2405-2415, hier Sp. 2407. 

36 | M. Dessoir: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 26), 

S. 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 27

Allerdings betrachten die Verfechter der Allgemeinen Kunstwissenschaft zu-
gleich weder die positivistische Ästhetik noch den Psychologismus der Ein-
fühlungsästhetik oder den neukantianischen Normativismus als tragfähige 
Alternativen zu einer Metaphysik des Schönen. Diese heben nämlich auf psy-
chologische oder physiologische Gesetzmäßigkeiten ab. Indem sie so nicht die 
Werke selbst, sondern nur deren »subjektive Resonanz«37 im Rezipienten er-
forschen, sehen sie jedoch nach Auffassung der Initiatoren der Allgemeinen 
Kunstwissenschaft von der Eigenart der Kunst als Kunst ab und thematisieren 
lediglich Gesetzmäßigkeiten, wie sie auch bei der Rezeption von Kunst auf-
treten. Weder die herkömmliche Metaphysik des Schönen noch die empiri-
sche Ästhetik jener Zeit, die unter dem starken Einfluss der von der Philoso-
phie sich emanzipierenden Psychologie steht, erkenne daher die Kunst als ein 
Phänomen sui generis an. Vielmehr werde die Kunst hier zum Element einer 
hypostasierten Ideenwelt oder zum bloßen Teil eines Kontinuums von empiri-
schen Daten bzw. psychischen Eindrücken reduziert.

Einer »Ist-Ästhetik« wie einer »Soll-Ästhetik«, die beide dem »eingebore-
nen Anspruch der Kunst« nicht wirklich gerecht würden,38 wird so das Ideal 
einer unvoreingenommenen, am Phänomen selbst geschulten Bestimmung 
der Kunst entgegengestellt, die auch in Sachen Kunst nach »klarer Einsicht«39 
strebt und die Kunst als »objektive Tatsache«40 – mehr noch, wie Utitz es in 
phänomenologischer Diktion formuliert: als »ungeheure Objektivität eigener 
Art«41 – begreift. Die für die neue Wissenschaft – zumindest wiederum von 
Utitz – reklamierte »einheitliche Forschungseinstellung«42 soll daher objek-
tiv, nämlich durch den Nachweis, dass die zu untersuchenden Gegenstände, 
die Kunstwerke also, eine einheitliche Grundstruktur aufweisen, begründet 
werden.

II.2.b	Die Unterscheidung zwischen Ästhetik				  
	 und Kunstwissenschaft
Des Weiteren treffen sich die Protagonisten der Allgemeinen Kunstwissen-
schaft in der Ablehnung des ›Ästhetischen‹ – d.h. hier: vor allem der ›Schön-
heit‹ und des ›Genusses‹ – als Leitbegriff für das Verstehen und Beschreiben 
von Kunstwerken. Zwar gehört das Ästhetische notwendig zum Kunstwerk 
und es ist nicht zu bezweifeln, »daß die Einstellung dem Kunstwerk gegen-

37 | Ebd., S. 150.

38 | Ebd.

39 | M. Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. Aufl. S. 7 / 

2. Aufl. S. 5.

40 | Ders.: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 26), S. 149.

41 | E. Utitz: »Das Problem einer allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 27), S. 438.

42 | Ders.: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov28

über eine ästhetische sein muß«.43 Aber entgegen dem ›dogmatisch erstarrten 
Glauben‹44 an die prinzipielle Einheit von Ästhetischem und Kunst, der davon 
ausgeht, dass die Kunst wesentlich ein ästhetisches Phänomen sei, lässt sich 
nach Überzeugung der Verfechter einer Allgemeinen Kunstwissenschaft das 
Wesen des Ästhetischen weder aus dem Wesen der Kunst gewinnen, noch ist 
die Ästhetik in der Lage, der »Gesamttatsache der Kunst«45 gerecht zu werden. 
Dabei heben sie zum einen hervor, dass der »Kreis des Ästhetischen weiter 
[…] als der des Künstlerischen« reicht. Schließlich können auch Naturerschei-
nungen und »Produkte ästhetischer Formung«, die »keine Kunstwerke sind«, 
»ästhetisch genossen« werden.46 So spielt das Ästhetische etwa auch bei der 
»Gestaltung des persönlichen und gesellschaftlichen Lebens«47 eine maßgeb-
liche Rolle. Aber ebenfalls die ›Schönheit‹ von Maschinen oder der »Lösung 
einer mathematischen Aufgabe« ist ihrer Auffassung nach durchaus »mehr 
als eine Redensart«.48 Zum anderen erschöpft sich die Kunst nicht in ihrer 
ästhetischen Funktion, wenngleich diese Funktion ihr immer in mehr oder 
weniger starkem Maß zukommt, und die Kunst bildet somit auch keinen Teil-
bestand des Ästhetischen.49 Schließlich ist es für den Kreis um Dessoir »klar«, 
dass letztlich »alle Kunstwerke mehr sein wollen als bloße Behälter für ästhe-
tische Reize«.50

Und dieses ›Mehr‹, wie es der Kunst im Rahmen der Allgemeinen Kunst-
wissenschaft zugesprochen wird, lässt sich treffend als Rekurs auf ihre Eigen-
schaft als Form menschlicher praxis charakterisieren. Das spezifische Ver-
ständnis der Kunst als praxis zeigt sich dabei besonders deutlich in der Weise, 
wie hier die kantische Bestimmung der ästhetischen Erfahrung als Zustand 
der ›Interesselosigkeit‹ aufgegriffen wird.

43 | Ebd., Bd. 2, S. 158.

44 | Vgl. ebd., Bd. 1, S. 2.

45 | Ebd., S. 32 u.ö.

46 | M. Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. Aufl., S. 4.

47 | M. Dessoir: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 26), 

S. 149.

48 | M. Dessoir: Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. Aufl. S. 113 

/ 2. Aufl. S. 58. – Vgl. z.B. E. Utitz: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« [Kon-

gress 1913] (Anm. 27), S. 103.

49 | Vgl. bes. M. Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. 

Aufl., S. 4; E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, 

S.  2f.; ders.: »Außerästhetische Faktoren im Kunstgenuß«, in: Zeitschrift für Ästhetik 

und allgemeine Kunstwissenschaft 7 (1912), S. 619-651, hier S. 328f.

50 | M. Dessoir: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 26), 

S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 29

III.	E xkurs: ›Interesselosigkeit‹ –				  
	A . C. Danto versus R. Bubner

Im Rahmen seiner Analysen zum Verhältnis von Kunst und Philosophie unter-
scheidet der US-amerikanische Philosoph Arthur C. Danto zwei hauptsächli-
che Strategien einer ›philosophischen Entmündigung der Kunst‹, die seit Pla-
tons geringschätziger Bestimmung der Kunst als bloßer Traum, Schatten oder 
Spiegelbild – also als schieres Epiphänomen – das Feld bestimmen.

Auf der einen Seite sieht Danto die Strategie einer »Annexion« der Kunst 
durch die Philosophie, die darin besteht, Kunst kurzerhand demselben An-
liegen wie die Philosophie zuzuordnen – nämlich der Selbsterkenntnis des 
Geistes. Der Kunst kann dann aufgrund dieser unterstellten Disposition, so 
Danto, zwar gönnerhaft »ein gewisses Maß an Gültigkeit« zugestanden wer-
den. Zugleich handelt es sich aber um eine mehr oder weniger subtile Strategie 
ihrer Entmündigung. Denn die Kunst kann auf diesem Weg als etwas abgetan 
werden, das zwar grundsätzlich dasselbe macht wie die Philosophie; allerdings 
macht sie dies nur »sehr ungeschickt«, indem die Selbsterkenntnis hier eben 
nicht im angemessenen Medium der Reflexion, sondern im unangemessenen 
der Sinnlichkeit stattfindet.51 Für diese Strategie steht – wie kaum anders zu 
erwarten – paradigmatisch der Name Hegels.

Auf der anderen Seite sieht Danto dagegen eine Entmündigungsstrategie, 
die für ihn paradigmatisch mit dem Namen Kants verbunden ist.52 Nach Kant 
zeichnet sich die Haltung gegenüber dem Kunstwerk nämlich durch ihre In-
teresselosigkeit aus, womit gemeint ist, dass das, »was Männer und Frauen ge-
wöhnlich reizt – Geld, Macht, Liebe und Sex –« in Sachen Kunst gerade keine 
Rolle spielt.53 Für Danto handelt es sich bei dieser Bestimmung der Kunst als 
»Gegensatz zur praktischen Dimension der gelebten Existenz« um nichts an-
deres als eine weitere Form der Marginalisierung der Kunst.54 

Entschieden affirmativ referiert dagegen Bubner die kantische Auffas-
sung, dass sich uns in der ästhetischen Erfahrung, die die Kunst vermittelt, 
ein außergewöhnlicher und unerwarteter Bereich völliger Funktionslosigkeit 
eröffnet:

51 | Ar thur C. Danto: »Die philosophische Entmündigung der Kunst«, in: ders., Die phi-

losophische Entmündigung der Kunst. Übers. von Karen Lauer, München 1993 (zuerst 

engl. unter dem Titel The Philosophical Disenfranchisement of Art, New York 1986), 

S. 23-43, hier S. 29.

52 | Ebd.

53 | Ebd., S. 31.

54 | Ebd., S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov30

»Natürlich läßt sich die Kunst in der Außenperspektive des Historikers, Soziologen oder 

Kritikers auf den Bildungs- oder Marktwert, auf propagandistische und politische Auf-

gaben, auf die Rolle der Erbauung, Unterhaltung oder ideologische Verschleierung hin 

untersuchen. Das sind zweifellos Funktionen, die die Kunst in bestimmten Zusammen-

hängen übernimmt. Aber diese Funktionen stellen nicht den eigentlichen Gehalt der äs-

thetischen Er fahrung selber dar. In der Innenperspektive dessen, der diese Er fahrung 

macht, dürfen sie getrost vernachlässigt werden.«55

Denn in der Kunst begegnen wir, so Bubner weiter, dem »erlösenden Ausset-
zen jeglicher Funktion, das die Frage nach dem Wozu sinnlos macht, weil hier 
die Worte, Töne, Farben und Formen sich selbst genügen«: »Die ästhetische 
Erfahrung hat es mit einem Zustand zu tun, wo die Dinge ganz aus sich spre-
chen und daher auch von nichts anderem reden dürfen.«56 Eben dies meint 
auch Kants Charakterisierung der ästhetischen Erfahrung als Erfahrung einer 
›Zweckmäßigkeit ohne Zweck‹:

»Wir können keinen vom Phänomen noch unterscheidbaren Zweck angeben, müssen 

aber, um dem Phänomen gerecht zu werden, so etwas wie Sinnstruktur unterstellen. 

Diese theoretisch nicht vollends einzulösende Unterstellung eines Selbstzwecks hat 

den Effekt, uns vom Funktionsdenken zu befreien.«57

Im Kontext einer restlos »durchfunktionalisierten Welt«, deren »unüberseh-
bar wachsende Komplexität« den Menschen hoffnungslos überfordert, fällt der 
Kunst damit – paradox formuliert – gerade dank ihrer Funktionslosigkeit die 
Funktion der »Entlastung« zu, wie bereits Arnold Gehlen konstatiert hatte: 
»Entlastung wird in Gestalt eines durch Funktionalisierung nicht korrumpier-
baren Residuums zuteil, wo alles so ist, wie es an ihm selbst ist, weil es gar 
nicht in den Dienst eines andern treten kann.«58 In der sogenannten ›Ritter-
Schule‹, vor allem bei Odo Marquard und Hermann Lübbe, wird dieses Kon-

55 | R. Bubner: »Ästhetisierung der Lebenswelt« (Anm. 16), S. 151.

56 | Ebd., S. 152.

57 | Ebd. – Der prominenteste Vertreter der These von der ›totalen Autonomie‹ der 

Kunst ist im deutschsprachigen Raum zweifellos Theodor W. Adorno, den Bubner u.a. 

im Zusammenhang mit dessen heftiger Abwehr aller ›engagier ten Kunst‹ so referier t: 

»[N]ur die Kunst, die ganz sie selbst ist und nicht außerhalb ihrer eine bestimmte Wir-

kung sucht, hält der dominanten Erscheinungsform der Realität genügend Selbständig-

keit entgegen, um im Auge des Betrachters den Gegensatz aufbrechen zu lassen. Der 

universale Verblendungszusammenhang der gesellschaftlichen Realität und die totale 

Autonomie der Kunst stehen radikal gegeneinander.« (R. Bubner: »Kann Theorie ästhe-

tisch werden?« [Anm. 12], S. 84)

58 | R. Bubner: »Ästhetisierung der Lebenswelt« (Anm. 16), S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 31

zept der ›Entlastung‹ dann (nun allerdings im Rekurs auf Hegels Geschichts-
teleologie der Formen des Geistes) durch das vor allem im deutschsprachigen 
Raum erfolgreiche Konzept der ›Kompensation‹ ergänzt.59

Die wohl schlüssigste Kritik an einer solchen Kunst- und Kulturtheorie hat 
Herbert Schnädelbach unter Bezug auf die ›Kompensation‹ formuliert.60 So 
kritisiert er u.a., das Kompensationsmodell vermische deskriptive und norma-
tive Elemente, indem es nicht nur davon ausgeht, dass Kultur kompensatori-
sche Elemente hat, sondern generalisierend erklärt, dass Kultur Kompensation 
ist. Kultur habe nämlich nicht nur kompensatorische und präventive Funktion, 
sondern maßgeblich kreative Potenz.

Aber auch für Danto handelt es sich bei Kants Bestimmung der Kunst als 
»eine Art ontologischen Ferienort, fernab der Sorgen, die ein Merkmal des 
Menschlichen sind und denen gegenüber sie folglich ›nichts bewirkt‹«, um 
eine der Strategie der Entmündigung der Kunst durch ihre »Abschiebung 
ins Ephemere«, mit der Kant Platons Verortung der Kunst »außerhalb der 
menschlichen Ordnung« fortschreibt.61 Entmündigung durch Ästhetisierung 
– so heißt die Parole nicht nur in Bezug auf die gesellschaftliche Position der 
Frau, sondern auch der Kunst.62

Dass es sich hierbei allerdings weniger um eine interesselose Diagnose als 
vielmehr um eine durchschaubare und »essentiell politische« Reaktion auf das 
Gefühl handelt, dass von der Kunst (sowie von der Frau) »eine dunkle Ge-
fahr ausgehe«, die es durch die »Macht zur Klassifikation« zu beherrschen 
gilt, erhellt für Danto bereits aus der Vehemenz, mit der Platon die Kunst aus 

59 | »Die Wandlungszwänge, denen wir in der dynamischen modernen Zivilisation 

unterliegen, sind auch ohne künstlerische Repräsentation unübersehbar und unab-

weisbar. Und so weit uns inzwischen weniger aufgehaltener Fortschritt, als die Folgelast 

stattfindenden Fortschritts zu schaffen macht, wissen wir die Kunst, statt als enga-

gier te Kunst, kompensatorisch um so mehr als kulturelles Medium der Entlastung und 

der Versetzung in Lebenszusammenhänge zu schätzen, in denen wir Wandlungszumu-

tungen nicht unterliegen.« (Hermann Lübbe: »Das Avantgarde-Paradox: Die Vergan-

genheit rückt der Gegenwart näher«, in: ders., Im Zug der Zeit. Verkürzter Aufenthalt in 

der Gegenwart, Berlin/Heidelberg u.a. 1992, S. 91-106, hier: S. 101f.) – Vgl. auch Odo 

Marquard: »Kunst als Kompensation ihres Endes«, in: Willi Oelmüller (Hg.), Kolloquium 

Kunst und Philosophie, Bd. 1: Ästhetische Er fahrung, Paderborn/München/Wien/Zü-

rich 1981, S. 159-168.

60 | Vgl. Herbert Schnädelbach: »Kritik der Kompensation«, in: ders., Zur Rehabilitie-

rung des ›animal rationale‹. Vorträge und Abhandlungen, Bd. 2, Frankfur t a.M. 1992, 

S. 399-411.

61 | A. C. Danto: »Die philosophische Entmündigung der Kunst« (Anm. 51), S. 30f. und 

S. 33.

62 | Vgl. ebd., S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov32

dem Staat zu verdrängen sucht.63 Denn schließlich kann man sich, so Danto, 
fragen, warum »in der Politik die Meinung so verbreitet« ist, »daß Kunst ge-
fährlich sei«, wenn sie tatsächlich so frei von jedem Lebensbezug ist, wie Platon 
und Kant dies suggerieren.64 Dass diese Überzeugung, die in totalitären Re-
gimes in der Tat absolut präsent ist (man denke etwa an den auch im Westen 
ausführlich zur Kenntnis genommenen Prozess gegen die Aktivistinnen der 
Punkrock-Band Pussy Riot 2012 in Moskau65), in unseren Breiten allen Provo-
kationsversuchen der Kunst zum Trotz so absurd wirkt, ist nach Danto aber 
eben weniger eine zutreffende Charakterisierung der Kunst als vielmehr der 
Beleg für den Erfolg der platonischen und kantischen Politik.

Gegen die in der Geschichte der Philosophie überaus erfolgreiche Vor-
stellung von der konstitutiven Funktionslosigkeit der Kunst als Inbegriff des 
Ästhetischen ist so nicht nur von Schnädelbach, sondern auch von Danto die 
Position gesetzt worden, dass die Kunst in der Kultur nicht allein immer schon 
verschiedene außerästhetische Funktionen, etwa im Kontext der Religion oder 
der Repräsentation von Macht übernommen hat; vielmehr sei dies auch in 
Zeiten ihrer nachkantischen Verortung in einer ›Kunstwelt‹ jenseits der all-
täglichen Interessen (mit kunstspezifischen Institutionen wie der Kunstkritik, 
der Kunstgeschichte oder dem Museum als der sozusagen petrifizierten Inte-
resselosigkeit) – also jenseits der (in der Regel marxistisch und/oder avantgar-
distisch inspirierten) Vorstellung von einer direkten Wirksamkeit der Kunst 
im Leben – grundsätzlich nach wie vor der Fall.66 So vertritt Danto die These, 
dass von der Kunst zwar keine konkreten Handlungsanweisungen zu erwarten 
sind: Kunst kann keine unmittelbare Lebenshilfe sein; sie ist kein Mittel zum 
Zweck. Ihre ›Kraft‹ besteht dagegen darin, dass hier jemand – der Künstler –  

63 | Ebd.

64 | Ebd., S. 25.

65 | Diesen wie auch andere Gerichtsverfahren der letzten Jahre gegen Künstlerinnen 

und Künstler in Russland hat der schweizerische Regisseur Milo Rau 2014 als eindrucks-

volles Reenactment inszenier t und in dem Film Die Moskauer Prozesse dokumentier t. 

Vgl. URL: http://www.realfictionfilme.de/filme/die-moskauer-prozesse/ [28.03.2015].

66 | Zur philosophischen Debatte vgl. bes. Reinold Schmücker: »Funktionen der 

Kunst«, in: Bernd Kleimann/R. Schmücker (Hg.), Wozu Kunst? Die Frage nach ihrer 

Funktion, Darmstadt 2001, S. 13-33; siehe auch die zusammenfassende Darstellung 

der neueren Debatten bei David Novitz: Ar t. »function of ar t«, in: Stephen Davies/Ka-

thleen Marie Higgins/Robert Hopkins/Robert Stecker/David E. Cooper (Hg.), A Compa-

nion to Aesthetics, Malden, MA u.a. 22009 (11992), S. 297-301. – Zur kunsthistorischen 

Rekonstruktion der Kunstgeschichte als Geschichte ihrer Funktionen vgl. bes. Werner 

Busch (Hg.): Funkkolleg Kunst. Eine Geschichte der Kunst im Wandel ihrer Funktionen, 

2 Bde., München/Zürich 1987; Werner Busch/Peter Schmook: Kunst. Die Geschichte 

ihrer Funktion, Weinheim/Berlin 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 33

in struktureller Parallele zur Rhetorik etwas ins Spiel zu bringen vermag, was 
direkt nicht gesagt werden könnte und was sich von der Art und Weise, wie es 
ins Spiel gebracht wird, nicht trennen lässt, was aber als Appell an eine Ver-
stehensbemühung, die freilich nie erschöpfend eingelöst werden kann, stets 
präsent bleibt.67 Eben hierdurch unterscheidet sich die Kunst auch vom außer-
künstlerischen Ästhetischen, dem ein solcher uneinlösbarer Verstehensappell 
abgeht.

Die mögliche poietische Handlungsrelevanz der Kunst ist daher stets ge-
knüpft an diesen primären Vollzug als praxis. Denn das Kunstwerk ist nicht 
identisch mit dem hergestellten physischen Objekt, auf dem es beruht. Wie 
könnte es schließlich sonst möglich sein, dass unter zwei physisch ununter-
scheidbaren Objekten im Geiste von Warhols Brillo Boxes oder Duchamps 
Fountain und ihren Gegenstücken im Warenregal – dieses Motiv bildet das 
notorische Zentrum von Dantos Kunstphilosophie – eines ein Kunstwerk ist, 
das andere aber nicht?

Wie die Verfechter der Allgemeinen Kunstwissenschaft setzt sich so auch 
Danto für eine methodologische Unterscheidung zwischen Ästhetik und 
Kunsttheorie ein. Das Spezifikum, durch das die Kunst sich vom außerkünst-
lerischen Ästhetischen unterscheidet, ist dabei für Danto die ›Interpretation‹ 
als kommunikative praxis. Und dies gilt auch für das Ästhetische im Kunst-
werk selbst. So lässt sich schlechterdings nicht sagen, was für »ästhetische 
Eigenschaften [am Kunstwerk] man nun würdigen soll, bevor man weiß, wie 
das Werk interpretiert werden muß«.68

Wenn aber die Rhetorik »die Funktion hat, das Denken und damit das Han-
deln der Menschen zu verändern, indem sie Gefühle weckt«, kann »vielleicht« 
auch die Kunst »etwas bewirken, wenn sie solche Handlungen zu provozieren 
vermag, die etwas bewirken können. Ein derartiges Wirken kann dem Kunst-
werk nicht äußerlich sein, wenn die Struktur des Kunstwerks tatsächlich der 
Rhetorik entspricht. Und dann gibt es doch einen Grund, sich vor der Kunst 
zu fürchten.«69

67 | A. C. Danto: »Die philosophische Entmündigung der Kunst« (Anm. 51), S. 40, vgl. 

S. 42.

68 | Ebd., S. 40.

69 | A. C. Danto: »Würdigung und Interpretation von Kunstwerken«, in: ders., Die philo-

sophische Entmündigung der Kunst (Anm. 51), S. 45-69, hier S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov34

IV.	 Bestimmungen der Kunst als pr a xis				  
	 in der Allgemeinen Kunst wissenschaf t

IV.1 M. Dessoir: Künstlerische praxis  als ›Funktion‹

Auch Max Dessoir hat sein Plädoyer für eine systematische Trennung der 
Kunst vom Ästhetischen mit einem Plädoyer für die Analyse der »Funktion« 
der Kunst verbunden.70 Und die Basis bildet auch hier die Wendung zum einen 
gegen Hegels Metaphysik des Schönen, die nur mit »lebensgefährlichen Sprün-
gen zu den erklärungsbedürftigen Tatsachen«71 gelange, zum anderen und vor 
allem aber gegen die kantische Rede »von interesselosem Wohlgefallen und 
von willensfreier Betrachtung«72 in Sachen Kunst. Man kann die Allgemeine 
Kunstwissenschaft, wie sie bei Dessoir ihre programmatische Formulierung 
findet, daher auch als eine Großoffensive gegen die ›philosophische Entmün-
digung der Kunst‹ in Gestalt ihrer Abschiebung in die Sphäre des rein Ästhe-
tischen und der Interesselosigkeit bezeichnen. So gehört das Ästhetische, wie 
Dessoir notiert, zwar unveräußerlich zum Kunstwerk. Aber

»das ästhetische Moment erschöpft nicht den Inhalt und Zweck jenes Gebietes 

menschlicher Produktion, das wir zusammenfassend ›die Kunst‹ nennen. Jedes wahr-

hafte Kunstwerk ist nach Motiven und Wirkungen außerordentlich zusammengesetzt, 

es entspringt nicht bloß aus ästhetischer Spielseligkeit und dringt nicht nur auf ästhe-

tische Lust, geschweige denn auf reinen Schönheitser trag. Die Bedürfnisse und Kräfte, 

in denen die Kunst ihr Dasein hat, sind keineswegs mit dem ruhigen Wohlgefallen er-

schöpft, das nach der Überlieferung den ästhetischen Eindruck sowie den ästhetischen 

Gegenstand kennzeichnet. In Wahrheit haben die Künste im geistigen und gesellschaft-

lichen Leben eine Funktion, durch die sie mit unserem gesamten Wissen und Wollen 

verbunden sind. 

Es ist daher die Pflicht einer allgemeinen Kunstwissenschaft, der großen Tatsache der 

Kunst in allen ihren Bezügen gerecht zu werden. Die Ästhetik vermag diese Aufgabe 

nicht zu lösen, wenn anders sie einen bestimmten, in sich geschlossenen und deutlich 

abgrenzbaren Inhalt besitzen soll.«73

Die ›Funktion‹ der Kunst ergibt sich für den Dilthey-Schüler Dessoir aus dem 
Umstand, dass die Kunst nicht ausschließlich aus sich heraus bestimmbar 
ist, sondern »zur Kultur«, d.h. zum Strukturzusammenhang der kulturellen 

70 | Vgl. bes. M. Dessoir: Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), Kap. 

»Die Funktion der Kunst«, 1. Aufl. S. 423-463 / 2. Aufl. S. 390-431.

71 | Ebd., 2. Aufl., S. 10.

72 | Ebd., 1. Aufl. S. 76 / 2. Aufl. S. 34.

73 | Ebd., 1. Aufl. S. 4f. / vgl. 2. Aufl. S. 2f.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 35

Leistungen, gehört. Im Zusammenhang der kulturellen »Leistungen, die zu 
dauernden Formen sich verfestigt haben«, kommt ihr dabei ein »bestimmter 
Platz« zu, von dem aus sie ihre spezifische Funktionalität ins Spiel bringt. Ins-
besondere zeigt sich diese in dem Verhältnis, das die Kunst »zu Wissenschaft, 
Gesellschaft und Sittlichkeit als zu den nächst verwandten Bildungen« unter-
hält.74 Dementsprechend unterscheidet Dessoir als die drei Hauptformen der 
Präsenz der Kunst die »geistige«, die »gesellschaftliche« und die »sittliche« 
Funktion, die sie in die Nähe der aristotelischen Deutung der praxis treten 
lassen.75 

Die geistige Funktion der Kunst ergibt sich für Dessoir – ganz im Sinne 
der interdisziplinären Anlage der Allgemeinen Kunstwissenschaft – aus 
dem Verständnis, dass die Kunst sich erst in einer Kommunikation über sie 
realisiert. Als signifikant betrachtet er dabei die Weise, wie die Kunst in der 
einzelwissenschaftlichen Kunstwissenschaft konkret thematisiert wird. Des-
soirs Beispiel ist hier die Werkbeschreibung innerhalb der Disziplin Kunst-
geschichte: Inwieweit gelingt es einer solchen nichtkünstlerischen Beschrei-
bung, »die Anschauung eines Werkes der bildenden Kunst zu unterstützen 
und auf die Höhe einer genauen Erkenntnis zu heben«? Inwiefern vermögen 
gar »Worte das Bild zu ersetzen«?76 Wo dies der Fall ist, zeigt sich, so könnte 
man sagen, die diskursiv vermittelbare geistige Funktion der Kunst. Wo da-
gegen eine derartige Ersetzung misslingt und damit die »Grenzen solcher Be-
schreibungen« hervortreten, lässt sich dagegen der genuine Beitrag der Kunst 
zu diesem Kommunikationszusammenhang ermessen, so dass »die Kunst 
als eine selbständige und selbstwertige geistige Funktion neben der Wissen-
schaft bestehen« bleibt.77 So nimmt die Kunst insbesondere »im Gegensatz 
zur Wissenschaft die Erfahrungswelt mit dem einen oder anderen Teil ihrer 
Eigenschaften in neuartige Gebilde« auf, indem sie »Gebärden, Klänge, Worte, 
Raumformen gelten läßt« und diese »frei« zu »anderen Möglichkeiten« als den 
gewohnten verbindet, die sich zugleich durch eine »in ihnen mächtige Not-
wendigkeit« auszeichnen.78

Die gesellschaftliche Funktion der Kunst zeigt sich für Dessoir gerade in den 
zeitgenössischen Bestrebungen einer doppelten Entgrenzung der Kunst, die 
die »Selbständigkeit der Kunst« in Frage zu stellen scheint: Zum einen ver-
bindet sich, wie Dessoir notiert, mit dem »jetzt so stürmisch sich äußernden 

74 | Ebd., 2. Aufl. S. 390; vgl. 1. Aufl. S. 423.

75 | Vgl. ebd., Kap. »Die geistige Funktion«, 1. Aufl. S. 423-439 / 2. Aufl. S. 390-405; 

Kap. »Die gesellschaftliche Funktion«, 1. Aufl. S. 439-452 / 2. Aufl. S. 405-419; Kap. 

»Die sittliche Funktion«, 1. Aufl. S. 452-463 / 2. Aufl. S. 419-431.

76 | Ebd., 1. Aufl. S. 428 / 2. Aufl. S. 397.

77 | Ebd., 1. Aufl. S. 428 und S. 439 / 2. Aufl. S. 397 und S. 405.

78 | Ebd., 2. Aufl. S. 403; vgl. 1. Aufl. S. 436f.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov36

Verlangen, die Kunst aus einem Vorrecht weniger zu einem Besitz aller zu ma-
chen«, der Wunsch, »daß die Kunst auch aus einer anderen Abgeschiedenheit 
heraustrete, daß sie nicht in Museen und Büchersammlungen, in Luxusthea-
tern und Konzertsälen sich absperre, sondern überall mit unserem alltägli-
chen und häuslichen Leben verknüpft werde«, um letztlich die Indienstnahme 
»aller Objekte« für die Kunst herbeizuführen. Zum anderen strebt auch die 
Kunst selbst danach, sich jenseits tradierter gesellschaftlicher Hierarchien »al-
ler Subjekte zu bemächtigen« und »alle Volksklassen und Lebensalter mit den-
selben Segnungen der Kunst zu beglücken«.79

Bei diesen Tendenzen handelt es sich, so Dessoir, keineswegs um bloße 
Verirrungen, und es wäre verfehlt, hier mit autoritären Restriktionsmaßnah-
men die früheren Grenzen künstlich neu zu ziehen. Denn in der Tat hat die 
Kunst, wie Dessoir ausführt, diese soziale und rhetorische Hierarchien über-
greifende, verbindende Kraft:

»Kunstschaffen steht nicht nur unter dem Gesichtspunkt der Wirkung auf die Menschen, 

sondern ist geradezu eine Form der Mitteilung und hierdurch eine Form menschlicher 

Gemeinsamkeit. Die Austauschfähigkeit seelischer Vorgänge erhöht sich im Kunstwerk 

zum köstlichsten Einverständnis, das einer Berührung zwischen den Individuen nicht 

bedarf. In dieser Auffassung erscheint als Herzpunkt sowohl der Kunst wie des sozialen 

Lebens die Mitteilung.«80

Der mächtige »Trieb nach Zerstreuung und Schaugepränge«81 sollte allerdings 
Dessoirs Auffassung nach zugleich nicht die Basis für eine unangemessene 
Vereinheitlichung aller künstlerischen und ästhetischen Artikulationsformen 
sein. Vielmehr gilt es, durch eine breitenwirksame Kunstpädagogik – das ent-
scheidende Stichwort für Dessoir ist hier die »Jugenderziehung«82 – das Be-
wusstsein für Differenzen innerhalb der Kunst ebenso wie für die Differenz 
zwischen der Kunst und dem Leben zu schulen. Aber so bedeutsam der Unter-
schied zwischen dem ›bloß‹ Ästhetischen und der Kunst für Dessoir auch ist 
– die »Grenzen zwischen Gewerbe und Kunst sind fließend und unterliegen 
dem geschichtlichen Wechsel«, denn »bei allen solchen Abgrenzungen und Ti-
telverleihungen« sind »soziale Vorgänge maßgebend, die in der reinen Theorie 
nicht genügend berücksichtigt werden«.83

Die sittliche Funktion der Kunst schließlich findet statt in der durch die 
Kunst geleisteten »Verschmelzung ästhetischer Gestaltungskräfte mit Inhal-

79 | Ebd., 1. Aufl. S. 439-441 / 2. Aufl. S. 405-407.

80 | Ebd., 2. Aufl. S. 407; vgl. 1. Aufl. S. 442.

81 | Ebd., 1. Aufl. S. 447 / 2. Aufl. S. 414.

82 | Ebd., 1. Aufl. S. 449 / 2. Aufl. S. 416.

83 | Ebd., 1. Aufl. S. 112 / 2. Aufl. S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 37

ten und Forderungen, die auf anderen Gebieten erwachsen sind«.84 Das heißt, 
die Kunst ist nicht nur Teil eines kommunikativen Zusammenhangs, zu dem 
auch andere Bereiche des gesellschaftlichen Lebens gehören, wie etwa die 
Ökonomie. Sie leistet vielmehr zugleich einen Beitrag zu einem Verständnis 
und damit zu einer Humanisierung dieser Kommunikation. Unter diesem Ge-
sichtspunkt wird die Kunst praktisch wirksam als Vermittlung der Gegensätze, 
die den Menschen als sittliches Wesen auszeichnen:

»Zwischen diesen beiden Seiten unseres Wesens, der tierischen und der göttlichen, 

scheint keine Verständigung denkbar. Dies aber ist die ungeheure Kraft der Kunst, daß 

sie das Unmögliche hier möglich macht. Sie kann Sinnliches so vergeistigen und Geisti-

ges so versinnlichen, daß beide Sphären aneinanderrücken. Selbst wenn der ersehnte 

Friede nicht eintritt, sondern ein blutiger Kampf entbrennt, so ist dieser doch herbeige-

führt worden, weil die Gegner auf gleicher Ebene sich getroffen haben. Was vorher zwei 

verschiedenen Ausmessungen angehörte, das wird solcherart auf denselben Raumteil 

und so in eine wirkliche Verbindung gebracht. Die Kunst ist freilich nicht imstande, so-

gleich die Gegensätze zwischen dem Niederen und dem Höheren des menschlichen We-

sens for tzuwischen. Es wäre schlimm genug, wenn sie es täte, denn sittlich wird man 

nur durch Kampf. Sie versüßt nicht die Bitterkeiten des Lebens, wie das Schöne und 

ästhetisch Reizvolle. Sondern sie ermutigt zur Ausübung aller Kräfte. Dank ihr, daß sie 

so Großes leistet.«85

Die von Kant dem ästhetischen Urteil zugesprochene Interesselosigkeit trifft 
demnach für Dessoir – hierin paradigmatisch für die gesamte Initiative der 
Allgemeinen Kunstwissenschaft – auf die Beurteilung von Kunst nicht, genau-
er: nur in sehr eingeschränkter Weise zu.

Allerdings stellt Dessoir überdies – wie später insbesondere Vertreter der 
Analytischen Philosophie – in Frage, ob auch bereits die Erfahrung des Äs-
thetischen als solche mit dem Begriff der Interesselosigkeit tatsächlich ange-
messen bestimmt ist. So hält er es für verfehlt, die ästhetische Erfahrung als 
Erfahrung reiner Funktionslosigkeit zu verstehen, wie die Rede von der Inter-
esselosigkeit es nahelegt. Schließlich hatte Kant selbst mit seiner Bestimmung 
der ästhetischen Erfahrung als »ein freies Spiel der Kräfte, wie es weder der 
Zwang des Lebens noch der Ernst der Wissenschaft verstatten«, die eigene 
Rede von der Zweckfreiheit dahingehend unterlaufen, dass in einem solchen 
Vorstellungsmodus »der Sinn für anderer Menschen Art« erwache.86 Und die 
von Kant der ästhetischen Erfahrung zugesprochene »Belebung der Erkennt-

84 | Ebd., 1. Aufl. S. 452 / 2. Aufl. S. 419.

85 | Ebd., 2. Aufl. S. 430f.; vgl. 1. Aufl. S. 462f.

86 | Ebd., 1. Aufl. S. 255 / 2. Aufl. S. 200. – Vgl. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, 

Berlin 31799 (11790), S. 179 (§ 44).

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov38

niskräfte«87, die »Anregung des ›Lebensgefühls‹«88, konterkariert gleichfalls 
deren Zweckfreiheit.89 Für angemessener hält Dessoir es daher, mit Aristote-
les’ Bestimmung der praxis »den ästhetischen Seelenvorgang als die Freude an 
der Funktion selber« zu begreifen: »Im ästhetischen Genießen freut sich die 
Seele an dem Ablauf ihrer Vorgänge.«90 Die von Arendt betonte kommunika-
tive Funktion der praxis spielt allerdings im Zusammenhang der ästhetischen 
Erfahrung als solcher keine Rolle.

IV.2 E. Utitz: Künstlerische praxis  als ›Gefühlserleben‹

IV.2.a	 Die methodische Grundlegung					   
	 einer Allgemeinen Kunstwissenschaft
Zwar ist die Unterscheidung zwischen Ästhetischem und Kunst für Dessoirs 
Ansatz zentral, ja sie bildet gerade sein Markenzeichen. Allerdings kann man 
bezweifeln, ob es Dessoir tatsächlich gelingt, »die Kunst trennscharf von ande-
ren Gegenständen der ästhetischen Wahrnehmung zu unterscheiden«.91 Des-
soir selbst hat eine solche präzise, wissenschaftlich begründete Differenzie-
rung nicht einmal für wünschenswert gehalten und »bewußt bzw. skeptisch« 
darauf verzichtet.92 Den Akzent seiner Wissenschaft sieht er nämlich weniger 
in der Gewinnung begrifflicher und methodischer Klarheit als vor allem dar-
in, die vielfältigen Studien, die um die Jahrhundertwende zu diesen Themen 
entstehen, »aufgrund ihrer materialen Affinitäten« verschiedenen Problem-
kreisen – eben der Ästhetik und der Kunstwissenschaft – zuzuordnen, also 
eine Sichtung und Systematisierung des erreichten Forschungsstandes vor-
zunehmen. Er will Probleme weniger lösen als diese allererst zeigen. So pro-
pagiert er explizit einen »spielerischen Eklektizismus«93 in Methodenfragen: 
»System und Methode bedeuten für uns: frei sein von einem System und einer 
Methode.«94 Und in der Tat ist es dann eben diese von Dessoir vorgenommene 

87 |  I. Kant: Kritik der Urteilskraft (Anm. 86), S. 37 (§ 12).

88 | R. Bubner: »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik« (Anm. 15), S. 37; 

vgl. I. Kant: Kritik der Urteilskraft (Anm. 86), bes. S. 4 (§ 1), S. 31 (§ 9).

89 | Vgl. bes. R. Schmücker: »Funktionen der Kunst« (Anm. 66), S. 19.

90 | M. Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaf t (Anm. 22), 2. Aufl. S. 35; 

vgl. 1. Aufl. S. 76.

91 | R. Schmücker: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 55; vgl. 

S. 59.

92 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), 

S. 289.

93 | Ebd., S. 276.

94 | M. Dessoir: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (Anm. 22), 1. Auf. S. 6 / 

2. Aufl. S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 39

»gedankliche Organisation der Problemkreise«95, die nicht nur die Anlage der 
Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft über Jahrzehnte prägt, 
sondern auch in der Forschung aufgriffen wird.

Bei Dessoir schlägt sich dieser Verzicht auf Festlegungen hinsichtlich der 
Unterscheidung von Ästhetischem und Kunst dann etwa darin nieder, dass er 
1923 in der zweiten Auflage seiner programmatischen Schrift Ästhetik und all-
gemeine Kunstwissenschaft auf deren ursprüngliche Gliederung in die beiden 
›Hauptteile‹ ›Ästhetik‹ einerseits und ›Allgemeine Kunstwissenschaft‹ ande-
rerseits verzichtet und mitunter sogar im Text definitorische Bestimmungen, 
die sich in der ersten Auflage nur auf die Ästhetik bezogen, auf ›Kunstwissen-
schaft und Ästhetik‹ ausweitet.96

Es ist dagegen vor allem Utitz, der es sich in seinem kunsttheoretischen 
Hauptwerk, der 1914 und 1920 in zwei Bänden erschienenen Grundlegung der 
allgemeinen Kunstwissenschaft97, aber auch in zahlreichen flankierenden Auf-
sätzen,  zur Aufgabe macht, den Kunstbegriff in substantiellerer Weise zu be-
gründen als dies bei Dessoir der Fall ist. Denn ihm ist jederzeit deutlich, dass 
»für die Plausibilität des Projekts einer allgemeinen Kunstwissenschaft alles 
davon abhängt, ob sich ein allgemeiner Kunstbegriff gewinnen und die von 
Dessoir bloß behauptete kunsttheoretische Defizienz der Ästhetik tatsächlich 
belegen läßt«.98 Dabei kommt Utitz dann auch zu einer präziseren Bestim-
mung der Kunst als praxis in Abgrenzung von der praxis in der ›reinen‹ bzw. 
außerkünstlerischen ästhetischen Erfahrung. Die zentralen Argumentations-
linien lassen sich hier insbesondere anhand von Utitz’ Auseinandersetzung 
mit der Kunstphilosophie Konrad Fiedlers und dem Verständnis von Interesse-
losigkeit, das dort zum Tragen kommt, nachzeichnen.99

95 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), S. 289.

96 | Vgl. R. Schmücker: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 55. 

Solche Unklarheiten haben den von Utitz als Vorläufer der Allgemeinen Kunstwissen-

schaft apostrophier ten Hugo Spitzer (vgl. bes. E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen 

Kunstwissenschaft [Anm. 20], Bd. 1, S. 14f.) zu der Kritik veranlasst, in Dessoirs Wer-

ken greife »sogar eine schlimmere Konfusion Platz, als man ihr in Schrif ten begegnet, 

welche die Scheidung [von Ästhetik und Kunstwissenschaft] nicht vornehmen« (Hugo 

Spitzer: »Psychologie, Ästhetik und Kunstwissenschaft«, in: Deutsche Literaturzeitung 

29 [1908], Sp. 1541-1551, 1605-1615, 1669-1680, hier Sp. 1612; vgl. W. Henckmann: 

»Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« [Anm. 18], S. 279f.).

97 | Vgl. Anm. 20.

98 | R. Schmücker: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 56. – 

Vgl. dazu bes. E. Utitz: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« [Kongress 1913] 

(Anm. 27), S. 102f.

99 | Zu K. Fiedler vgl. auch den Beitrag von Anke Haarmann in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov40

IV.2.b Die Stellung K. Fiedlers
Utitz nennt vor allem Fiedler nicht nur als einen Vorläufer, sondern als den 
eigentlichen Begründer der Allgemeinen Kunstwissenschaft. Schließlich hat-
te dieser vehement für eine methodische Trennung von Kunstwissenschaft 
und Ästhetik plädiert und die Frage nach der Schönheit bei der Bestimmung 
der Kunst als irrelevant zurückgewiesen.100 Entsprechend heißt es bei Utitz: 
»Ich glaube, daß man […] sagen kann: mit Fiedler beginnt überhaupt eine neue 
Epoche der Kunstphilosophie, nicht etwa mit dem gleichzeitigen G. Th. Fech-
ner, wie das häufig behauptet wird.«101

Entscheidend für die Schlüsselstellung, die Utitz Fiedler für die Konzep-
tion einer Allgemeinen Kunstwissenschaft zuspricht, ist aber die Radikalität, 
mit der dieser die Kunst als genuine, nämlich nicht-propositionale Weise der 
Erkenntnis bestimmt hatte, um sie als Erkenntnisinstanz sui generis (mindes-
tens) auf Augenhöhe mit den Wissenschaften zu rücken. Dabei hatte Fiedler 
die Frage, worin denn nun der Erkenntnischarakter der Kunst bestehe, aus-
gesprochen klar beantwortet und damit zugleich sein eigenes Forschungsfeld 
umrissen. Utitz referiert Fiedlers Position folgendermaßen: 

»Erkenntnis soll die Kunst geben, aber nicht wissenschaftlich-begrif fliche, sondern For-

mung und Gestaltung dienen allein dem Zweck, klare Anschauungen zu erzeugen. Diese 

sind nicht etwa vor der Kunst da und werden bloß von ihr übernommen, nein, durch sie 

erst geschaffen. Was die Wirklichkeit darbietet, ist lediglich ein Chaos sinnlicher Ein-

drücke; sie zum Kosmos klarer Anschauungen zu lichten wird ewige Aufgabe der Kunst. 

Keine andere kommt ihr zu. Wir haben von allem abzusehen, was die Kunst an Schön-

heit, geistigem Gehalt, Beglückung usw. offenbart. Mit rigoroser Strenge zieht Fiedler 

den Trennungsstrich.«102

Erkenntnis findet nämlich nach Fiedlers Auffassung nicht allein in Form von 
Begriffen statt, wie dies in der Wissenschaft der Fall ist. Vielmehr findet Er-
kenntnis – der conditio humana entsprechend – ebenso im Medium der ›An-
schauung‹ statt, wie die Kunst sie leistet. Denn die Kunst zeigt – anders als die 
bloße Anschauung der Natur –, wie Wirklichkeit durch den Menschen sinnlich 
konstituiert wird. Dieses Erkenntnismedium ist daher

100 | Vgl. hierzu Gottfried Boehm: »Einleitung«, in: Konrad Fiedler, Schriften zur Kunst, 

2 Bde., hg. v. G. Boehm, 2., verb. und erw. Aufl., München 1991 (11971), Bd. 1, S. XLV-

XCII, bes. S. LXIX-LXXII.

101 | Emil Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft«, in: Kant-Studien 34 

(1929), S. 6-69, hier S. 14.

102 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 41

»kein untergeordnetes und entbehrliches, sondern ein höchstes und dem menschlichen 

Geiste, wenn er sich nicht selbst verstümmeln will, vollkommen unersetzliches.	  

Was die Kunst schaff t, ist nicht eine zweite Welt neben einer anderen, die ohne sie 

existier t, sie bringt vielmehr überhaupt erst die Welt durch und für das künstlerische 

Bewußtsein hervor.«103

Sie macht nämlich damit deutlich, dass, »da die Wirklichkeit ein geistiges Er-
zeugnis der Menschen ist, das diskursive Denken keineswegs das alleinige Pri-
vilegium für sich in Anspruch nehmen kann, etwas hervorzubringen, was wir 
Wirklichkeit, Wahrheit zu nennen berechtigt sind«.104 Gegen die traditionelle 
Bestimmung der Kunst als Nachahmung einer unabhängig von ihr vorliegen-
den Wirklichkeit ist sie daher für Fiedler, mit Nelson Goodman gesprochen, 
eine ›Weise der Welterzeugung‹.105

In der Kunst ist es so nach Fiedlers Überzeugung auch völlig nebensäch-
lich, was dargestellt sein mag und welche Funktionen die Kunst ansonsten 
übernehmen mag.106 Vielmehr zeichnen sich Kunstbilder dadurch aus, dass 
sie die Aufmerksamkeit ausschließlich auf sich selbst als »Sichtbarkeitsgebil-
de«107 lenken. Kunst ist damit Interesselosigkeit par excellence, bzw. genauer: 
Hier findet eine radikale Ausblendung aller übrigen Interessen zugunsten des 
einen Interesses an der Erkenntnis der Konstitution von Sichtbarkeit statt.

»Handelt es sich um Kunst im höchsten Sinne, so kann an ihrem Dasein keiner von den 

Bestandteilen des geistigen, sittlichen, ästhetischen Lebens, an die man den Fort-

schritt, die Veredelung, die Vervollkommnung der menschlichen Natur gebunden erach-

tet, irgendein Interesse haben. Erst wenn wir zu dieser Unbefangenheit der Kunst gegen-

über gelangt sind, können wir ihr etwas verdanken, was freilich etwas ganz anderes ist, 

als die Förderung unserer wissenden, wollenden, ästhetisch empfindenden Natur: 

nämlich die Klarheit des Wirklichkeitsbewußtseins, in der nichts anderes mehr lebt als 

die an keine Zeit gebundene, keinem Zusammenhange des Geschehens unterworfene 

103 | E. Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 15; vgl. 

ders.: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, S. 4f.

104 | K. Fiedler: Schriften zur Kunst (Anm. 100), Bd. 2, S. 172.

105 | Vgl. Lambert Wiesing: »Konrad Fiedler (1841-1895)«, in: Stefan Majetschak 

(Hg.), Klassiker der Kunstphilosophie. Von Platon bis Lyotard, München 2005, S. 179-

198, hier S. 191.

106 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 2, 

S. 318.

107 | K. Fiedler: Schriften zur Kunst (Anm. 100), Bd. 1, S. 192 u.ö.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov42

Gewißheit des anschaulichen, sichtbaren Seins. Jede echte Kunstübung wird, welchem 

Inhalt sie auch zugute kommen mag, immer nur dieses ihr eigene Ziel ver folgen.«108

Für Fiedler geht es in der Kunst also nicht um die psychologische Frage, wie 
eine Sache von einem konkreten Individuum gesehen worden ist, sondern um 
die erkenntnistheoretische Frage, wie die Welt überhaupt gesehen werden 
kann.109 In dieser Auffassung hat auch Fiedlers strikte Trennung von Kunst-
wissenschaft und Ästhetik ihren sachlichen Grund: Beide verdanken »ihr Da-
sein einem ganz anderen geistigen Bedürfnis«, denn erkenntnistheoretische 
Anliegen spielen im Ästhetischen keinerlei Rolle.110

Zwar teilt Utitz mit aller Entschiedenheit Fiedlers Auffassung von der 
Kunst als einer spezifischen Form der Erkenntnis, seinen Bruch mit der Ab-
bildtheorie und der Reduktion der Kunst auf die Schönheit. So hält er im Sin-
ne des Grundanliegens der Allgemeinen Kunstwissenschaft fest, Fiedler habe 
mit seiner Unterscheidung zwischen den ›Anschauungen‹ der Kunstwerke 
und dem Natur-Anschaulichen »die Umrisse einer Kunsttheorie entworfen, 
die sich grundsätzlich mit dem Ästhetischen nicht deckt«. Auch seine radika-
le Hinwendung zum Kunstphänomen, d.h. vor allem seine programmatische 
Abwendung von der Frage nach der ›Wirkung‹ hin zur ›Objektivität‹ der Kunst, 
wird hier begrüßt, weil, wie Utitz notiert, auf dieser Grundlage eine Kunstwis-
senschaft, die ihre Begriffe weder der Psychologie noch der »allgemeinen Ge-
schichte« entlehnen muss, erst möglich wird. Entsprechend resümiert Utitz 
Fiedlers Leistung: »Die Richtung zum Objekt hat gesiegt; Kunstwissenschaft 
wird Wissenschaft von Objekten und mit objektiven Methoden.«111 Damit ist 
Fiedler nicht weniger als der Begründer der Allgemeinen Kunstwissenschaft 
– aber auch nicht mehr. Utitz macht nämlich deutlich, dass diese kunstwis-
senschaftliche Bewegung in gewissem Sinn geradezu eine Gegenposition zu 
Fiedler einnimmt.

So deckt Utitz aus der Perspektive der Allgemeinen Kunstwissenschaft 
an Fiedlers Position »einige Mängel« auf, mit denen dieser sich die »Reinheit 
seines Standpunktes«, d.h. seine strikt formalistische Deutung der Kunst, er-
kaufen musste: 

108 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, S. 6; 

vgl. u.a. ders.: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Kunst und Künstler. Illustrierte Mo-

natsschrift für bildende Kunst und Kunstgewerbe 18 (1920), S. 435-445, hier S. 440; 

ders.: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 15f.

109 | Vgl. Lambert Wiesing: Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Perspektiven 

der formalen Ästhetik, Reinbek bei Hamburg 1997, S. 151f.

110 | K. Fiedler, zit. nach E. Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 

101), S. 16.

111 | E. Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 43

»Fragt man nämlich, was von dem Kunstwerk bei Fiedler letzthin übrig bleibt, ist es al-

lein das Problem der Gestaltung zur klaren Sichtbarkeit. Alles andere scheidet aus dem 

eigentlich Künstlerischen aus; darunter alles ›Geistige‹.«112 

Mit seinem dezidiert antisemiotischen Kunstverständnis wird Fiedler aber, so 
Utitz, der »Gesamttatsache der Kunst«113 nicht gerecht: 

»All die ästhetischen Werte, welche die Kunst offenbart, scheiden hier völlig aus der 

Betrachtung aus, nicht minder aber all die ethischen, religiösen, intellektuellen, funk-

tionellen usw. Faktoren, welche durch die Kunst vermittelt werden und für ihr Werden, 

Sein und für ihre Entwicklung von wesentlicher Bedeutung sind.«114

Denn die Kunst ist zwar, wie Utitz erklärt, in der Tat ein ›autonomes‹115 Phäno-
men und eine genuine Weise der Erkenntnis; sie ist immer »Darstellung« bzw. 
»Gestaltung« oder »Formung«.116 Das heißt, um sie als Kunst wahrzunehmen, 
bedarf es »ihrer Wahrnehmung als eines gestalteten Objekts: als einer Kom-
position«.117 Damit schließt Utitz sich eng an Fiedlers Unterscheidung zwi-
schen künstlerischen und nicht-künstlerischen ästhetischen Gegenständen 
an. Sie ist aber seiner Auffassung nach eben nicht, wie Fiedler dies – sozu-
sagen als methodologischer Gegenpol zu Dessoir – im Sinne der »Sauberkeit 
und Geschlossenheit der wissenschaftlichen Methode«118 annimmt, wesent-
lich ein reines Formereignis. Vielmehr übernimmt die Kunst in einer Kultur 
zugleich zahlreiche weitere Funktionen, wie sich etwa »bei der gesamten Ten-
denzkunst, beim Porträt, beim Denkmal, bei religiösen Bildern und Statuen 
usw.«119 leicht erkennen lässt. Die Kunst ist nämlich maßgeblich Kulturphä-
nomen oder, wie es bei Utitz immer wieder heißt, ein »überaus kompliziertes 
Kulturprodukt«.120 Von Interesselosigkeit kann hinsichtlich der Kunst also nur 
in sehr eingeschränkter Hinsicht die Rede sein, es überwiegt vielmehr in aller 

112 | Ebd.

113 | Vgl. Anm. 45.

114 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, S. 10.

115 | Vgl. z.B. E. Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 7.

116 | Ebd., S. 16f.

117 | R. Schmücker: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 56.

118 | E. Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 18.

119 | E. Utitz: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 27), S. 104.

120 | »Nur wenn wir das Kunstwerk als ein überaus komplizier tes Kulturprodukt auf-

fassen, bedingt durch das Zusammentreffen verschiedenster Umstände, die in ihrem 

Werter trag abgewogen werden müssen, um deren Notwendigkeit, Konstanz oder Varia-

bilität genau zu bestimmen ist, nähern wir uns der Fülle und dem Reichtum der wahr-

haft vorliegenden Verhältnisse. Erst dann können wir das Material nach allen Seiten hin 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov44

Regel die »intensive Interessiertheit«.121 Sie kann daher ohne den Rekurs auf 
ihre kulturelle Einbindung, d.h. ihren historischen und funktionalen Kontext, 
nur unzulänglich erfasst werden. Erst in diesem Kontext zeigt sich aber der 
Status der Kunst als spezifische Form der praxis.

IV.2.c Die ›sinnvolle Form‹
Entscheidend für diese Diagnose ist, dass Utitz als charakteristisches neues 
Moment der kulturellen Realität den Künstler ins Spiel bringt, der mit der Ge-
staltung seines Werks dem Rezipienten, anders als dies im außerkünstleri-
schen Ästhetischen der Fall ist, etwas »darzubieten beabsichtigt« – ohne dass 
diese Absicht notwendigerweise »dem bewussten Willen des Künstlers ent-
springen« muss.122 So setzt Utitz gegen die diagnostizierte formalistische ›Ent-
leerung‹ der Kunst bei Fiedler und in dessen Nachfolge auch bei Wölfflin123 
als künstlerisches Grundprinzip die ›sinnvolle‹ bzw. »sinnerfüllte Form«124, 
deren Sinn sich – im Gegensatz zu einem wissenschaftlichen Werk – erst 
dem »Gefühlserleben«125 erschließt, weil sie wesentlich »Gestaltung auf ein 
Gefühlserleben«126 ist. Das Gefühlserleben antwortet Utitz zufolge auf die im 
Kunstwerk als Gestaltung durch einen Künstler »notwendigerweise vorauszu-
setzende Intentionalität«.127 Im Kunstwerk wird so nicht nur erfahrbar, wie 
andere Individuen sich innerhalb einer Kultur die Wirklichkeit im Medium 
des Gefühls erschließen. Vielmehr werden auch fremde Kulturen und vergan-
gene Epochen als spezifische Gefühlswelten erfahrbar. Was »an sinnlichem 
Reiz, an Stimmung, Gefühlsgehalt, Spannung und Beruhigung usw. in einem 
Kunstwerke liegt«, darf also nicht von der Gestaltung abgetrennt werden, 
wenn deren »Sinn« nicht »verdunkelt« werden soll.128 Eben dies ist aber nach 

durchleuchten und bewältigen, und erst dann erstrahlt uns seine echte Gesetzlichkeit.« 

(E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft [Anm. 20], Bd. 1, S. 10)

121 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 2, 

S. 104.

122 | Ebd., Bd. 1, S. 64; vgl. S. 55. – Vgl. R. Schmücker: »Ästhetik und allgemeine 

Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 56.

123 | Vgl. E. Utitz: »Über Grundbegrif fe der Kunstwissenschaft« (Anm. 101), S. 18, 31, 

56.

124 | Ebd., S. 18; vgl. bes. S. 20 und S. 31.

125 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, 

S. 64 u.ö.

126 | Ebd., Bd. 1, S. 190 und S. 257 u.ö.

127 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), 

S. 297.

128 | Emil Utitz: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Kunst und Künstler. Illustrier-

te Monatsschrift für bildende Kunst und Kunstgewerbe 18 (1920), S. 435-445, hier 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 45

Utitz’ Auffassung in Fiedlers »intellektualistischer Reduktion der Kunst auf 
anschauliche Erkenntnis« der Fall.129

Mit der Charakterisierung der Kunst als ›Gestaltung auf ein Gefühlserle-
ben‹ hin ist dabei nicht etwa gemeint, dass ein Kunstwerk besonders intensive 
oder leidenschaftliche Gefühle erweckt bzw. erwecken sollte. So notiert Utitz 
zwar im Anschluss an Dessoirs Analyse der ästhetischen Erfahrung die Ten-
denz, die »Funktionsfreuden im ästhetischen Verhalten«, also die »Freuden 
an heftigen, leidenschaftlichen, stürmischen Erregungen«, wie sie z.B. bei der 
»Freude am Wettrennen, zahlreichen Spielen, gefährlichen Zirkus- und Varié-
tédarbietungen, Kinematographen, Kolportageromanen, Sensationsprozessen 
usw.« zum Tragen kommt, zu akzentuieren.130 Diese Tendenz allein, mag sie 
auch noch so erfolgreich bedient werden, qualifiziert solche Phänomene aber 
noch nicht als Kunstwerk. Vielmehr geht es nach Utitz im Kunstwerk darum, 
dass hier eine »Erfahrensweise« geboten wird, »die das Gemüt des Menschen 
bewegt, ihn in seinem Lebensnerv trifft«.131 So zitiert Utitz zustimmend Max 
Frischeisen-Köhlers Auffassung, die Kunst sei 

»der mächtigste und eindringlichste Protest, den die Geschichte gegen den einseitigen 

Intellektualismus hervorgebracht hat. Sie sichert uns das Recht eines betrachtenden 

Verhaltens zu den Dingen, in welchem wir über die logischen Zusammenhänge der Be-

rechnung hinaus, zu der die Wissenschaft gelangen kann, zu einem mitfühlenden Ver-

stehen auch alles dessen, was sich nicht in das Netz der Begrif fe einfangen läßt, uns 

erheben können.«132

Fiedler hatte die Bestimmung der Kunst als Nachahmung unter Verweis auf 
ihren wesentlich produktiven Charakter zurückgewiesen. Ebenso betrachtet es 
auch Utitz als entscheidend für die Erfahrung der Kunst im ›Gefühlserleben‹, 
dass es hier nicht bloß um die nachahmende Wiederholung von Gefühlen des 
Künstlers geht. Denn schließlich ist der »Künstler eben nur als Kunstschöpfer 
Künstler« und kann als solcher allein »von dieser seiner Beziehung zur Kunst 
her erkannt werden«, aber nicht »als Mensch, wie er schläft und isst, trinkt 

S. 441. – Vgl. hierzu auch U. Franke: »Nach Hegel« (Anm. 20), S. 84f.; R. Schmücker: 

»Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 57.

129 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), 

S. 296.

130 | E. Utitz: »Außerästhetische Faktoren im Kunstgenuß« (Anm. 49), S. 635.

131 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), 

S. 296.

132 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 2, 

S. 321 (vgl. Max Frischeisen-Köhler: »Philosophie und Dichtung«, in: Kant-Studien 21 

[1917], S. 93-130).

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov46

und atmet«.133 Es geht gleichfalls nicht etwa um die bloße Steigerung solcher 
individuellen Gefühle. Mit bloßer Schwelgerei oder Ekstase hat die Kunst näm-
lich auch für Utitz nichts zu tun. Vielmehr ist sie, wie bereits für Fiedler, auf 
Erkenntnis hin orientiert, nur eben nicht auf anschauende Erkenntnis (zumal 
diese sich – entgegen dem alle Künste übergreifenden Ansatz der Allgemeinen 
Kunstwissenschaft – notwendigerweise auf die bildenden Künste beschränkt), 
sondern auf emotionale Erkenntnis. Das Kriterium der ›sinnerfüllten Form‹ 
soll es dabei ermöglichen, auch unkanonische Phänomene wie die erwähnte 
Zirkusdarbietung vorurteilslos auf ihren Kunstwerkcharakter hin zu befragen.

So steht der Künstler als Künstler »seinem Leben gegenüber« und »erlebt 
es erst eigentlich im Schaffen. Und nur das in dieser Form Erlebte wächst zum 
Werke der Kunst.« Das heißt, den Künstler zeichnet »gerade das objektive Her-
ausstellen des Subjektiven aus; dadurch verliert dieses nicht seine Einzigartig-
keit, wohl aber die zufällig stoffliche Tatsächlichkeit.«134 Als Gestaltetes für das 
›Gefühlserleben‹ kann daher das alltäglich Vertraute im ›Gefühlserleben‹ auf 
neue Weise erfahren werden:

»Wenn ich von ethischen, sinnlichen, sexuellen usw. Darstellungswerten spreche, meine 

ich natürlich nicht, daß Ethisches als Ethisches, Sinnliches als Sinnliches, Sexuelles als 

Sexuelles außerhalb der Kunst nicht vorkommen, wohl aber daß sie in der Kunst eine 

bestimmte, nur ihr eigene Gegebenheitsweise erlangen, eben Kunstsein, also eine Ge-

staltung auf Gefühlserleben, derart, daß der Sinn dieser Gestaltung in einem Gefühls-

erleben sich erschließt.«135

Zwar bleiben diese Lebensinhalte auch im Kunstwerk, was sie sind, und ge-
hen nicht etwa im Ästhetischen auf.136 Aber wir »genießen sie nur ›schauend‹, 
und damit bahnt sich ein Erkennen ihrer an, das auf anderem Wege nicht in 
dieser Weise zu beschaffen ist«.137 Durch die Kunst werden daher die Gefühls-
möglichkeiten des Menschen erweitert, erneuert und verfeinert, und zwar in 
einem »aktualisierenden Sinn«, insofern das in der Kunst angesprochene Ge-
fühlserleben »die hier und jetzt erfahrene Freisetzung der in der Gestaltung 
angelegten Gefühlsmöglichkeiten« bedeutet.138

Zwar ist der Vollzug des im Kunstwerk gestalteten Gefühlserlebens damit 
Sache eines Individuums. Das Werk bzw. der Sinn des Werks liegt also nicht 

133 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 2, S. 166.

134 | Ebd., Bd. 2, S. 217f.

135 | Ebd., Bd. 2, S. 90.

136 | Vgl. ebd., Bd. 2, S. 91.

137 | Ebd., Bd. 2, S. 321.

138 | Vgl. W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), 

S. 296f., Zit. S. 297.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 47

bereits im gestalteten Objekt dinghaft vor, sondern muss vielmehr erst spon-
tan vollzogen werden. Aber dieser Vollzug ist immer auf einen intersubjekti-
ven Austausch bezogen: Er antwortet auf die »Absicht« des Künstlers, »uns 
durch seine Gestaltung ein Gefühlserleben darzubieten«, aus der allererst 
»der Sinn der Gestaltung, ihr Richtungsziel« resultiert. »Aus ihr heraus wird 
die Gestaltung begriffen, und ist dies unmöglich, so geht der Kunstcharak-
ter verloren.«139 Dies bedeutet, dass für ein »angemessenes Kunstverhalten«140 
ein Kunstwerk zwar etwas ist, das das Individuum als solches anspricht und 
dessen Verständnis immer aspekthaft bleibt. Es steht indes zugleich nicht je-
der beliebigen Deutung offen. Indem aber im Vollzug des Kunstwerks Utitz 
zufolge immer eine Intentionalität (des Künstlers) vorausgesetzt wird, auf die 
sich das Gefühlserleben verstehend bezieht, erhebt sich »die Gestaltung aus 
einer mechanischen Wirkungsrelation (Ursache für bestimmte Reize zu sein) 
in die Region einer freien Kommunikation«.141 Kunst, genauer: künstlerische 
Erkenntnis, ist so, mit Arendt und Aristoteles gesprochen, kommunikative pra-
xis, deren Spezifikum in ihrer werkbedingten Diskontinuität liegt: Kunstwerke 
sind »Medien eines diskontinuierlichen Kommunikationsgeschehens«.142 In diesem 
Kommunikationsgeschehen, das wir als ganzheitlichen und unabschließbaren 
Prozess vollziehen, vermögen wir etwas über uns als Menschen zu erfahren, 
das uns in primär abstrakt-diskursiven bzw. zweckgebundenen Zusammen-
hängen ebenso verborgen bliebe wie in rein ästhetischen. In der jeweils spezifi-
schen und funktionalen Einbindung der Gestaltung des Kunstwerks zeigt sich 
so zugleich die Gestaltbarkeit der Kultur als Realisierung des Menschlichen.

Diesem Kunstbegriff dürfte es ebenfalls kaum gelingen, die Kunst ›trenn-
scharf‹143 von nicht-künstlerischen Gegenständen der ästhetischen Wahrneh-
mung zu unterscheiden. Und man kann zudem daran zweifeln, »ob der Be-
griff des Gefühlserlebens das, was sich in der Gestaltetheit eines Kunstwerks 
zu manifestieren vermag, umfassend und präzise genug beschreibt«.144 Was 
diesem Kunstbegriff aber durchaus gelingt, ist es, zu zeigen, wie eine ange-
messene Reaktion auf die Entgrenzung des traditionellen Kunstbegriffs aus-

139 | E. Utitz: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft (Anm. 20), Bd. 1, 

S. 64.

140 | Ebd., Bd. 1, S. 229; vgl. S. 27 und S. 226. – Reinold Schmücker deutet diese An-

lage des Kunstwerks, wie Utitz sie konzipier t, als Verschränkung von reflexiver (auf die 

individuelle ästhetische Er fahrung ausgerichteter) und gegenstandskonstitutiver (auf 

das bestimmte Kunstwerk ausgerichteter) Interpretation (vgl. R. Schmücker: »Ästhetik 

und allgemeine Kunstwissenschaft« [Anm. 20], S. 61).

141 | W. Henckmann: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft« (Anm. 18), S. 297.

142 | R. Schmücker: Was ist Kunst? (Anm. 17), S. 282.

143 | Vgl. Anm. 91.

144 | R. Schmücker: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft« (Anm. 20), S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov48

sehen kann: Diese kann nämlich keine bloße Erweiterung des Kreises der 
poiesis sein, die alles und jedes dem Bereich der Kunst eingemeindet. Sie kann 
aber auch nicht in der Kultivierung eines engen Kunstbegriffs liegen, der die 
Kunst in einer Sphäre reiner Interesselosigkeit bzw. Autonomie verortet. Und 
sie kann schließlich umgekehrt ebenfalls nicht im Verzicht auf den Kunstbe-
griff bestehen. Alle diese drei Optionen verfehlen nämlich gleichermaßen die 
differenziertere kulturelle Realität, in der verschobene oder auch durchlässige 
Grenzen nach wie vor Grenzen sind. Der Kunstbegriff der Allgemeinen Kunst-
wissenschaft, wie er bei Utitz seine substantiellste Ausführung erfährt, zeigt 
dagegen, dass es einer Bestimmung der Kunst im Zeichen der Entgrenzung 
ihres Begriffs darum gehen muss, Kunst (auch) als Form der Kommunikation 
zu charakterisieren, d.h. sie als kulturell wirksame – und vielleicht gar ›gefähr-
liche‹ – praxis zu begreifen.

Liter atur

Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München/Zürich 122001 
(11967; zuerst engl. unter dem Titel The Human Condition, Chicago, Ill. 
1958).

–: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Denken I, hg. v. 
Ursula Ludz, München/Zürich 2012 (zuerst engl. unter dem Titel Between 
Past and Future: Eight Exercises in Political Thought, New York 1968).

Bernhart, Toni: »Dialog und Konkurrenz. Die Berliner ›Vereinigung für ästhe-
tische Forschung‹ 1908-1914«, in: Christian Scholl/Sandra Richter/Oliver 
Huck (Hg.): Konzert und Konkurrenz. Die Künste und ihre Wissenschaften im 
19. Jahrhundert, Göttingen 2010, S. 253-267.

Bielefeldt, Heiner: Wiedergewinnung des Politischen. Eine Einführung in Hannah 
Arendts politisches Denken, Würzburg 1993.

Boehm, Gottfried: »Einleitung«, in: Konrad Fiedler, Schriften zur Kunst, 2 
Bde., hg. v. G. Boehm, 2., verb. und erw. Aufl., München 1991 (11971), Bd. 1, 
S. XLV-XCII.

Bubner, Rüdiger: »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik« (1973), 
in: ders., Ästhetische Erfahrung, Frankfurt a.M. 1989, S. 9-51.

–: »Kann Theorie ästhetisch werden? Zum Hauptmotiv der Philosophie Ador-
nos« (1980), in: ders., Ästhetische Erfahrung, S. 70-98.

–: »Moderne Ersatzfunktionen des Ästhetischen« (1986), in: ders., Ästhetische 
Erfahrung, S. 99-120.

–: »Ästhetisierung der Lebenswelt« (1989), in: ders., Ästhetische Erfahrung, 
S. 143-156.

Busch, Werner (Hg.): Funkkolleg Kunst. Eine Geschichte der Kunst im Wandel 
ihrer Funktionen, 2 Bde., München/Zürich 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 49

–/Schmook, Peter: Kunst. Die Geschichte ihrer Funktion, Weinheim/Berlin 1987.
Collenberg-Plotnikov, Bernadette: »›Ėstetika i obščee iskusstvoznanie‹. Ob 

odnom konceptual’nom istočnike GAChN« (»›Ästhetik und Allgemei-
ne Kunstwissenschaft‹. Zu einem konzeptionellen Bezugspunkt der 
›GAChN‹«). Ins Russische übers. von Aleksej Grigorjev, in: Nikolaj Plotni-
kov (Hg.), GAChN (1921-1930) kak forum teorii iskusstva (GAChN als Forum 
der Kunsttheorie [1921-1930]), Moskau (im Druck).

Danto, Arthur C.: »Die philosophische Entmündigung der Kunst«, in: ders., 
Die philosophische Entmündigung der Kunst, übers. von Karen Lauer, Mün-
chen 1993 (zuerst engl. unter dem Titel The Philosophical Disenfranchise-
ment of Art, New York 1986), S. 23-43.

Dessoir, Max: Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Stuttgart 1906, zweite 
stark veränderte Aufl. 1923.

–: »Eröffnungsrede [zum Ersten Kongress für Ästhetik und Allgemeine Kunst-
wissenschaft. Berlin 1913]«, in: Kongress für Ästhetik und Allgemeine Kunst-
wissenschaft. Berlin, 7.-9. Oktober 1913. Bericht, hg. vom Ortsausschuss, 
Stuttgart 1914, S. 42-54.

–: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Deutsche Literaturzeitung 35/44-45 
(1914) Sp. 2405-2415.

–: »Sinn und Aufgabe der allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: Philosophische 
Monatshefte der Kant-Studien 1/4 (1925), S. 149-152.

Dilly, Heinrich: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Tilmann 
Buddensieg/Kurt Düwell/Klaus-Jürgen Sembach (Hg.), Wissenschaften in 
Berlin, Bd. 3, Berlin 1987, S. 53-57.

Fiedler, Konrad: Schriften zur Kunst, hg. v. G. Boehm, München 1991.
Franke, Ursula: »Nach Hegel – Zur Differenz von Ästhetik und Kunstwissen-

schaft(en)«, in: Josef Früchtl/Maria Moog-Grünewald (Hg.), Ästhetik in 
metaphysikkritischen Zeiten. 100 Jahre »Zeitschrift für Ästhetik und Allgemei-
ne Kunstwissenschaft«, Hamburg 2007 (Zeitschrift für Ästhetik und Allge-
meine Kunstwissenschaft, Sonderheft 8), S. 73-91.

Goehr, Lydia: »The Institutionalization of a Discipline. A Retrospective of The 
Journal of Aesthetics and Art Criticism«, in: Journal of Aesthetics and Art 
Criticism 51/2 (1993), S. 99-121.

Henckmann, Wolfhart: »Probleme der allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: 
Lorenz Dittmann (Hg.), Kategorien und Methoden der deutschen Kunstge-
schichte 1900-1930, Stuttgart 1985, S. 273-334.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Berlin 31799 (11790).
Kemp, Wolfgang: »Reif für die Matrix. Kunstgeschichte als Bildwissenschaft«, 

in: Neue Rundschau 114/3 (2003), S. 39-49.
Lübbe, Hermann: »Das Avantgarde-Paradox: Die Vergangenheit rückt der 

Gegenwart näher«, in: ders., Im Zug der Zeit. Verkürzter Aufenthalt in der 
Gegenwart, Berlin/Heidelberg u.a. 1992, S. 91-106.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bernadet te Collenberg-Plotnikov50

Marquard, Odo: »Kunst als Kompensation ihres Endes«, in: Willi Oelmüller 
(Hg.), Kolloquium Kunst und Philosophie, Bd. 1: Ästhetische Erfahrung, Pa-
derborn/München/Wien/Zürich 1981, S. 159-168.

Mehring, Reinhard: »Das Konzentrationslager als ethische Erfahrung: Zur 
Charakterologie von Emil Utitz«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 51 
(2003), S. 761-775.

– (Hg.): Ethik nach Theresienstadt: Späte Texte des Prager Philosophen Emil Utitz 
(1883-1956). Wiederveröffentlichung einer Broschüre von 1948 mit ergänzenden 
Texten, Würzburg 2015.

Munro, Thomas: »Aesthetic as Science: Its Development in America«, in: The 
Journal of Aesthetics and Art Criticism 9/3 (1951), S. 161-207.

–: Toward Science in Aesthetics. Selected Essays, New York 1956.
Novitz, David: Art. »function of art«, in: Stephen Davies/Kathleen Marie Hig-

gins/Robert Hopkins/Robert Stecker/David E. Cooper (Hg.), A Companion 
to Aesthetics, Malden, MA u.a. 22009 (11992), S. 297-301.

Schmücker, Reinold: Was ist Kunst? Eine Grundlegung, 2. durchgesehene und 
korrigierte Auflage, Frankfurt a.M. 2014 (11998).

–: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft. Zur Aktualität eines histori-
schen Projekts«, in: Alice Bolterauer/Elfriede Wiltschnigg (Hg.), Kunstgren-
zen. Funktionsräume der Ästhetik in Moderne und Postmoderne, Wien 2001, 
S. 53-67.

–: »Funktionen der Kunst«, in: Bernd Kleimann/R. Schmücker (Hg.), Wozu 
Kunst? Die Frage nach ihrer Funktion, Darmstadt 2001, S. 13-33.

Schnädelbach, Herbert: »Kritik der Kompensation«, in: ders., Zur Rehabilitie-
rung des ›animal rationale‹. Vorträge und Abhandlungen, Bd. 2, Frankfurt 
a.M. 1992, S. 399-411.

Siegmund, Judith: Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhetische 
Kommunikation, Bielefeld 2007.

Spitzer, Hugo: »Psychologie, Ästhetik und Kunstwissenschaft«, in: Deutsche 
Literaturzeitung 29 (1908), Sp. 1541-1551, 1605-1615, 1669-1680.

Trautmann-Waller, Céline: »Victor Basch. L’esthétique entre la France et l’All-
emagne«, in: Revue de Métaphysique et de Morale 34/2 (2002), S. 77-90.

Utitz, Emil: Grundlegung der allgemeinen Kunstwissenschaft, 2 Bde. in 1 Bd., mit 
einem Vorwort, den Lebensdaten und einem Schriftenverz. des Verf., hg. v. 
W. Henckmann, Nachdruck der Ausgabe Stuttgart 1914/20, München 1972.

–: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Jahrbücher der Philo-
sophie. Eine kritische Übersicht über die Philosophie der Gegenwart 1 (1913), 
S. 322-364.

–: »Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Kongress für Ästhetik und 
Allgemeine Kunstwissenschaft. Berlin, 7.-9. Oktober 1913. Bericht, hg. vom 
Ortsausschuss, Stuttgart 1914, S. 102-106.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst als praxis 51

–: »Allgemeine Kunstwissenschaft«, in: Kunst und Künstler. Illustrierte Monats-
schrift für bildende Kunst und Kunstgewerbe 18 (1920), S. 435-445.

–: »Das Problem einer allgemeinen Kunstwissenschaft«, in: Zeitschrift für Äs-
thetik und allgemeine Kunstwissenschaft 16 (1922), S. 433-451.

–: »Über Grundbegriffe der Kunstwissenschaft«, in: Kant-Studien 34 (1929), 
S. 6-69.

Wiesing, Lambert: Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Perspektiven der 
formalen Ästhetik, Reinbek bei Hamburg 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln

Eva Schürmann

I. Einleitung

Austins Einsicht, dass man etwas tut, wenn man spricht, ist in verschiede-
nen Theoriekontexten bedeutsam, nämlich handlungstheoretisch ebenso wie 
sprachphilosophisch, und das heißt zudem medien- und repräsentationstheo-
retisch. Dass die Wörter die Dinge nicht einfach abbilden, sondern im Gegen-
teil hervorbringen, indem sie ihnen eine immer andere Form geben, durch 
welche soziale Wirklichkeit erzeugt wird, betrifft den Kern des Vermittlungs-
geschehens zwischen Bewusstsein, Welt und ihren Repräsentationen1 in Zei-
chenvorgängen und symbolischen Formierungstätigkeiten. Repräsentationen 
sind produktiv verstanden nicht nur Setzungen oder Stellvertretungen, son-
dern Verkörperungen, Vermittlungen und Vergegenwärtigungen in Ausdruck 
und Darstellung.

Das Anliegen der vorliegenden Überlegungen ist es, nach den Schnittstel-
len von Handlungs- und Medientheorie zu fragen, indem ein ganz bestimmtes 
Handeln, nämlich das Darstellen, untersucht wird. Eine handlungstheoreti-
sche Konzeption des Darstellens soll insbesondere das künstlerische Darstel-
len als Vermittlungstätigkeit im iterativen Raum der Deutungen ausweisen.

Mit Raum der Deutungen meine ich die interpretationsphilosophische 
Variante dessen, was im Anschluss an Philosophen wie McDowell und Bran-
dom2 gemeinhin Raum der Gründe genannt wird. Bei den genannten Autoren 
geht es vornehmlich um das argumentierende und rechtfertigende Geben und 

1 |  Im Folgenden wird anstatt von Repräsentation von Darstellung in dem noch zu ent-

faltenden Sinn die Rede sein, weil es mir mehr um Verkörperung als um Stellver treter-

schaft zu tun ist. Zur epistemologischen Reichweite der sog. Krise der Repräsentation 

vgl. Silja Freudenberger/Hans Jörg Sandkühler (Hg.): Repräsentation, Krise der Reprä-

sentation, Paradigmenwechsel, Frankfur t a.M. 2003.

2 | Robert Brandom: Making It Explicit. Reasoning, Representing and Discursive Com-

mitment, Cambridge 1998; John McDowell: Mind and World, Cambridge 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann54

Nehmen von Gründen auf der Basis eines weitgehend rationalistischen Hand-
lungsbegriffs. Demgegenüber berücksichtigt der Deutungsbegriff mehr den 
auslegenden Charakter sprachlichen Handelns, das häufig in der Formulie-
rung einer Perspektive und der Darlegung eines Standpunkts besteht.

Interpretationsphilosophen wie Günter Abel und Hans Lenk3 haben 
die Interpretativität sämtlicher Selbst- und Weltverhältnisse expliziert, und 
Jacques Derrida hat mit der Figur der Iteration den Gedanken fortwährender 
Bedeutungstransformation im Zeichengebrauch formuliert.4 Mit der Berück-
sichtigung eines im Prinzip unendlichen Deutungsgeschehens sozialer Pra-
xis rückt der Handlungsbegriff nicht mehr als Gegensatz zum Theorem des 
Mediums in den Blick und muss auch nicht in Opposition zum Begriff des 
Geschehens konzipiert werden, sondern kann als Bedingungszusammenhang 
von Strukturvoraussetzungen, Milieu und Akteuren entfaltet werden. Zudem 
liegt mit dem Augenmerk auf den verkörpernden Qualitäten des Handelns der 
Untersuchungsfokus nicht mehr allein auf Sprache, sondern auch auf Bildern 
und Performances.

In Deutschland unterscheidet man die darstellenden von den bildenden 
Künsten, um den Aufführungs- und Performanzcharakter von Tanz, Schau-
spiel und Musik vom Werkcharakter eines Bildes oder einer Skulptur abzu-
grenzen. Doch ist damit freilich nicht gesagt, dass Werke der Malerei oder der 
Literatur nichts darstellten. Im Englischen steht das Wort ›acting‹ nicht nur 
für Handeln im Allgemeinen, sondern auch für die Schauspielkunst im Be-
sonderen. Alltagssprachlichen Wortbedeutungen nach hängen somit Tätigkei-
ten des Verkörperns, Handelns und Darstellens eng zusammen.

Auch in der Tradition der Rhetorik und Poetik wurde oft der konstitutive 
Zusammenhang von Darstellungen und Handlungen betont, insofern Erste-
re Letztere zum Gegenstand haben. Diese Auffassung reicht von Aristoteles’ 
Mimesisbegriff bis zu Arendts Konzept von Erzählungen als dargestelltem 
Handeln.5 Mimesis hat bei Aristoteles freilich ihren poietischen Endzweck im 
Werk, im Unterschied zur Praxis des Tanzes beispielsweise, der sich in der 
Aufführung erfüllt. Erst die aufklärerische Poetologie und Ästhetik um Her-
der und Lessing6 unterläuft in gewisser Hinsicht die Opposition von Praxis 

3 | Günter Abel: Sprache, Zeichen, Interpretation, Frankfur t a.M. 1999; Hans Lenk: 

Interpretationskonstrukte. Zur Kritik der interpretatorischen Vernunft, Frankfur t a.M. 

1993; sowie die Erör terungen in Deutsche Zeitschrift für Philosophie 44 (1996) und 

Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 21 (1996).

4 |  Jacques Derrida: »Signatur Ereignis Kontext«, in: ders., Randgänge der Philosophie, 

Wien 1988, S. 291-314.

5 | Hannah Arendt: Vita activa oder vom tätigen Leben, München 1994.

6 |  Inka Mülder-Bach: Im Zeichen Pygmalions. Das Modell der Statue und die Entde-

ckung der »Darstellung« im 18. Jahrhundert, München 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 55

und Poiesis, Handeln und Hervorbringen, indem etwa Schleiermacher und 
Bürger Mimesis mit Darstellung in aufführenden wie in bildenden Künsten 
übersetzen7 und Klopstock8 das Konzept der Handlungsdarstellung einbringt. 
In der Nachfolge von Kants Hypotypose-Konzept9 avanciert Darstellung zum 
Leitbegriff ästhetischer Reflexivität10 in Idealismus und Romantik.11

An der Schnittstelle der genannten Theoriekontexte von Medien-, Reprä-
sentations- und Handlungstheorie interessieren aufgrund dieser Konzep-
tionsgeschichte drei verschiedene Verhältnisbestimmungen: Handlungen als 
Gegenstände von Darstellungen, Darstellungen als Produkte von Handlungen 
sowie die Handlung des Darstellens selbst. 

So viel als einleitende Bemerkungen zur Erläuterung der Voraussetzungen 
meines Klärungsinteresses und Sprachgebrauchs. Ich komme nun zum Hand-
lungskonzept und werde danach versuchen, meine Theorie im Rekurs auf ein 
Kunstwerk zu vergegenwärtigen.

II. Darstellungshandeln und dargestellte Handlung 

Das Charakteristische des Handelns wird kontrovers diskutiert,12 einig ist man 
sich jedoch meistens darin, dass der Handlungsbegriff Veränderungen erklä-
ren und verstehen hilft. Im Unterschied zu Verhalten, aber auch zum Gesche-

7 | »Man merkt schon«, schreibt Bürger um 1777 in ›Von der Popularität der Poesie‹, 

»dass ich Darstellung an den Platz setze, wo sonst das erbärmliche Wort Nachahmung 

in den Poetiken stand. Nachahmung ist ein Bild, kümmerlich zurück geworfen von trüber 

Fläche; Darstellung aber leibt und lebt zurück vom blanken Spiegel.« In: Gottfried Au-

gust Bürger: Sämtliche Werke, München 1987, S. 727.

8 | Winfried Menninghaus: »›Darstellung‹. Friedrich Gottlieb Klopstocks Eröffnung eines 

neuen Paradigmas«, in: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt »Darstellen«?, Frank-

furt a.M. 1994, S. 205-226.

9 | Rodolphe Gasché: »Überlegungen zum Begrif f der Hypotypose bei Kant«, in: Christ-

iaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt ›Darstellen‹?, Frankfur t a.M. 1994, S. 152-174.

10 |  Jan Urbich: »Darstellung und Reflexion. Zu Friedrich Schlegel und Walter Benja-

min«, in: Brady Bowman (Hg.), Darstellung und Erkenntnis. Beiträge zur Rolle nichtpro-

positionaler Erkenntnisformen in der deutschen Philosophie und Literatur nach Kant, 

Paderborn 2007, S. 211-230.

11 | Martin Götze: Ironie und absolute Darstellung. Philosophie und Poetik in der Früh-

romantik, Paderborn 2001.

12 | Überblicke über rationalitätstheoretische Handlungsbegrif fe bieten die Sammel-

bände von Stefan Gosepath (Hg.), Motive, Gründe, Zwecke. Theorien praktischer Ra-

tionalität, Frankfur t a.M. 1999 sowie Christoph Horn/Guido Löhrer (Hg.), Gründe und 

Zwecke. Texte zur aktuellen Handlungstheorie, Berlin 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann56

hen, bewirken Akteure mit ihrem Handeln Veränderungen der physischen und 
sozialen Wirklichkeit.13 Auch wenn man jene Konzepte des Handelns, denen 
zufolge planvolle Akteure wissen und wollen, was sie tun, rationale Zweck-
Mittel-Kalküle anstellen und Absichten in die Tat umsetzen, für inadäquat hält 
und stattdessen die situative Einbindung intersubjektiver Retroaktivität und 
Vernetzung14 betont, steht und fällt der Handlungsbegriff noch mit dieser Ver-
änderungsqualität. Handeln ist somit wesentlich eine Dimension der Freiheit, 
bzw. – wie Kant es für die Praxis formuliert – dessen, was aus Freiheit möglich 
ist.15 So bedingt diese Freiheit auch sein mag, so materiell und kontextuell 
konditioniert sie ist, Handeln widerfährt oder unterläuft nicht unwillkürlich, 
sondern Akteure bewirken damit etwas, auch wenn Unbeabsichtigtes und Un-
vorhergesehenes daran beteiligt sind.

Die Gründe, aus denen heraus man Intentionalität des Handelns bzw. der 
Handelnden für überschätzt halten kann, sind zahlreich. Bereits Hans Georg 
Gadamer kritisiert, dass »eine Theorie des Planens oder der Handlung nie-
mals der Erfahrung von Geschichte gerecht wird, in der unsere Pläne zum 
Scheitern tendieren und unsere Handlungen und Unterlassungen zu un-
erwarteten Konsequenzen führen«16. Hans Joas legt insbesondere für kreatives 
Handeln überzeugend dar, warum die Vorstellung, »daß sich das menschli-
che Handeln am besten als Verfolgung vorgefaßter Zwecke verstehen ließe«17, 
problematisch ist. Ihm zufolge geht Intentionalität dem Vollzug nicht voraus, 
sondern aus ihm hervor. 

An dieses Verständnis lässt sich für künstlerisches Handeln gut anschlie-
ßen, dessen Akteure oft nicht mit Bestimmtheit sagen können, warum etwas 
präferiert wird oder wie es motiviert war, dass diese und keine andere Ent-
scheidung getroffen wurde. Mit der Frage nach künstlerischem Handeln ist 
man daher von vornherein im Raum der Deutungen und im Diskurs dessen, 

13 | Zur Beteiligung der Phantasie an dieser Veränderungskapazität insbesondere in 

pragmatischen Konzeptionen des Handelns vgl. den sehr instruktiven Beitrag von Ri-

chard J. Bernstein: »Die kreative Rolle der Imagination«, in: Bettina Hollstein/Matthias 

Jung/Wolfgang Knöbl (Hg.), Handlung und Erfahrung. Das Erbe von Historismus und 

Pragmatismus und die Zukunft der Sozialtheorie, Frankfur t a.M. 2011, S. 51-68.

14 | Bruno Latour: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die 

Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfur t a.M. 2007. Neuere Forschungsbeiträge in Tobias 

Conradi/Heike Derwanz/Florian Muhle (Hg.), Strukturentstehung durch Verflechtung. 

Akteur-Netzwerk-Theorie(n) und Automatismen, München 2011.

15 |  Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 800, B 828.

16 | Hans-Georg Gadamer: »Hegels Philosophie und ihre Nachwirkungen bis heute« 

(1972), in: ders., Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft, Frankfur t a.M. 1991, S. 32-

53, hier S. 46.

17 | Hans Joas: Die Kreativität des Handelns, Frankfur t a.M. 1992, S. 230.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 57

was Arthur Danto als ›artworld‹ reflektiert, mithin im elaborierten Kontext 
von Geschichte und Theorie der Künste. In diesem Kontext ist das einzelne 
Werk insofern als Agent anzusprechen, als sein Bedeutungsgehalt rezeptions-
geschichtlich mitwächst. Weiter unten werde ich näher ausführen, dass hierin 
ein Deutungshandeln liegt, an dem Kunsthistoriker und Kunstkritiker, Kura-
toren und Galeristen maßgeblich mitwirken. 

Vermutlich gilt für künstlerisches Handeln in besonderem Maße eine Be-
stimmung, die Hannah Arendt vornimmt, wenn sie schreibt, dass Handeln 
und etwas Neues anfangen dasselbe18 seien. Mit den Artikulationen der Kunst 
und ihrer Rezeption wird immer wieder aufs Neue sichtbar gemacht und for-
muliert, verkörpert und aufgeführt. Daher muss der Raum der Deutungen 
iterativ sein, und das ist keine schlechte Unendlichkeit, wenngleich sehr wohl 
eine dezisionistische. Wie Benjamin einmal schreibt, entspreche es dem We-
sen künstlerischen Tuns, dass das Ende willkürlich gesetzt sei bzw. dass Auf-
hören ein Abbrechen bedeute.19 Die Freiheitsdimension künstlerischen Han-
delns bemisst sich demnach gerade an seinem dezisionistischen Charakter, 
der nur dann nicht beliebig ausfällt, wenn Material, Diskurs und Geschichte 
eine Entscheidung gleichsam stützen und validieren.

Das Darstellungshandeln selbst beruht indes im Wesentlichen auf Tätig-
keiten des Zeigens, Sagens, Ausdrückens und Verkörperns zur Erzeugung von 
Präsenz im Doppelsinn von zeitlicher und räumlicher Vergegenwärtigung und 
Evidenzstiftung.20 Auch beim Präsenzbegriff handelt es sich freilich um einen 
umstrittenen Begriff. Während beispielsweise Hans Ulrich Gumbrecht21 Prä-
senz als leibhafte ästhetische Erfahrung gegen die Sinn-Emphase der Herme-
neutik in Stellung bringen will, kritisiert Derrida als Metaphysik der Präsenz 
eine kolonialistische Ausgrenzung des Unsichtbaren.22 Für die Bestimmung 
des Kunsthandelns als Sichtbarmachung scheint es mir aber wichtiger, das Ver-
hältnis von Intentionalität und Nicht-Intentionalität genauer zu bestimmen.

Die Intentionalität darstellerischen Handelns besteht im Zeigen-Wollen 
und Sehen-Machen, freilich unter Berücksichtigung des Eigensinns des Mate-
rials und in der Offenheit für das, was sich im Zeigen mit-zeigt, weil Sprache 
oder Bild es aufweisen. Auch kann die Ausdrucksdimension im Darstellen 

18 | H. Arendt: Vita activa, S. 166.

19 | Walter Benjamin: Gesammelte Schriften, Bd. VI, Frankfur t a.M. 1989, S. 199.

20 | Campe, Rüdiger: »Evidenz als Verfahren. Skizze eines kulturwissenschaftlichen 

Konzepts«, in: Uwe Fleckner (Hg.), Vorträge aus dem Warburg-Haus, Bd. 8, Berlin 2004, 

S. 107-133; Judith Siegmund: Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhe-

tische Kommunikation, Bielefeld 2007.

21 | Hans Ulrich Gumbrecht: Präsenz, Berlin 2012; ders. (Hg.), Latenz, Göttingen 2011.

22 | Kommentare dazu in Tanja Prokić/Anne Kolb/Oliver Jahraus (Hg.), Wider die Reprä-

sentation. Präsens/z Erzählen in Literatur, Film und Bildender Kunst, Frankfurt a.M. 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann58

dessen Intentionalität unter Umständen durchkreuzen, wenn etwa im Sagen 
die Stimme des Redners dessen Gestimmtheit offenbart. So zeigt sich in jeder 
Darstellungshandlung Nicht-Intendiertes mit. Akte intentionalen Zeigens und 
Sehen-Machens sind notwendig verquickt mit nicht-intentionalen und refle-
xiven Prozessen des Sich-Zeigens und Sehen-Lassens. Dieser Notwendigkeit 
stehen prinzipielle Freiheiten des Gestalten-Könnens gegenüber, des So-oder-
anders-Formulierens, des Dieses-oder-jenes-Zeigens, des Perspektivwechsels, 
der Standpunktinversion, der produktiven Umdeutung etc. Während jede Per-
spektive ihre Abschattungen und blinden Flecken hat, kann jede Perspekti-
vierung sich um eine produktive Neudeutung bemühen. Doch da solche Deu-
tungsmöglichkeiten hernach wiederum der unabsehbaren Rezeption durch 
andere anheimgestellt sind, ist das, was gezeigt werden sollte oder wollte, 
nahezu unendlich unterwandert. Gewählte Formulierungen erscheinen und 
klingen in den Augen und Ohren der Rezipienten namentlich im Laufe der 
Zeiten anders als ursprünglich beabsichtigt oder erwartet. 

Die weniger intentionale Schicht aisthetischen Sich-Zeigens und Präsent-
Machens ist kein Epiphänomen künstlerischen Handelns, sondern es gehört 
zur Eigentümlichkeit jeder Darstellung, ins Undargestellte und Verdeckte 
involviert zu sein. Das Abwesen des Gezeigten, seine unsichtbaren Seiten 
spielen, wie die Erörterung des Kunstwerks erweisen wird, häufig eine eben-
so große Rolle wie das Sichtbargemachte. Die Analyse der Auffassungs- und 
Sichtweisen, die in Darstellungen, Erzählungen und Bildern ermöglicht und 
verstellt werden, hat deswegen stets auch die Latenzen zu berücksichtigen. 

Mit dem Sagen – worunter ich auch schriftsprachliches Darstellen verste-
he, denn auch mit einem Text wird etwas gesagt – und dem Zeigen, das in wei-
testem Sinn auf ikonischen Figurationen innerhalb eines gesetzten Rahmens 
besteht, haben wir die beiden maßgeblichen Darstellungspraktiken im Blick. 
Zeigen nur als ein indexikalisches Anzeigen oder Hinweisen aufzufassen, 
verfehlt seine inkorporierende Kraft. Vielmehr stellt die Darstellung das Ge-
zeigte in je spezifischem Lichte als dieses und kein anderes dar. Zeigen durch 
Darstellen, Verkörpern im Darstellen, bedeutet dementsprechend, Deutungen 
sinnlich wahrnehmbaren Ausdruck zu verleihen. 

Der Wittgenstein des Tractatus hat mit der Differenz von Sagen und Zeigen 
eine Dichotomie eingeführt, an die viele Autoren gern durch weitere Polarisie-
rungen anknüpfen. Die polemischen Abgrenzungen mögen Zuspitzungen aus 
forschungsstrategischen Gründen sein, führen jedoch zu Vereinseitigungen, 
die der Sache nicht gerecht werden. Im Rahmen seiner Abbildtheorie räumt 
Wittgenstein selbst bereits ein, dass ein Satz zeigt, was er sagt.23 Den gegen 

23 | Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, Frankfurt a.M. 1984, Satz 

4.461. Hierzu sehr schön Fabian Goppelsröder: Zwischen Sagen und Zeigen, Bielefeld 

2007. Vgl. auch Gunter Gebauer, der eine Verwandtschaft der Figuren des Sich-Zeigens 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 59

eine Hegemonie der Sprache24 und des Sprachdenkens in Stellung gebrachten 
Untersuchungen dieses Problemfeldes gegenüber mehren sich mittlerweile 
die Stimmen, die sich für eine Entdualisierung aussprechen.25 Unstrittig ist, 
dass beide inkommensurable, spezifische Ausdruckskapazitäten und Charak-
teristika aufweisen, wie etwa Sukzessivität des Propositionalen gegenüber Si-
multaneität der Präsenz. Insofern sind beide selbstverständlich durch eigene, 
medienspezifische Qualitäten zu unterscheiden. 

Doch beschreibt man mit solchen Unterscheidungen keine ontisch getrenn-
ten Sphären, im Gegenteil geht darstellerisch die eine mediale Perspektivie-
rung in die andere über. Das zeitliche Filmbild zum Beispiel zeigt sukzessiv mit 
jeder neuen Einstellung eine neue Rahmung und Anordnung, die meist von der 
Aussagekraft des gesprochenen Wortes begleitet wird. Es gibt eine Bildhaftig-
keit der Sprache wie es eine Sprache des Bildes gibt, mit beiden kann man sa-
gen und zeigen, beide sind im Hinblick auf ihre metaphorische Übertragungs- 
und Perspektivierungsleistungen Medien des Darstellens. Fragt man nach der 
Handlungsdimension und den Verkörperungsqualitäten beider, interessieren 
mehr die Verschränkungen in der Differenz als die Oppositionen. 

Charakteristisch für beide Tätigkeiten ist, dass sich eine Ebene des Dar-
stellenden von einer des Dargestellten differenzieren lässt, indem die Art und 
Weise des Darstellens, sein modales Wie, vom dargestellten Was analytisch 
zu trennen ist. Analytisch heißt hier so viel wie artifiziell und methodisch, 
denn im Werk oder seiner Performanz sind beide unzweifelhaft nicht nur ver-
flochten, sondern ist das Wie für das Was konstitutiv. Gleichwohl kann eine 
theoretische Untersuchung Inhalt und Form, Semantik und Syntax, den Plot 
und seine Inszenierung auseinanderdividieren. 

Handlungstheoretisch entscheidend ist aber, dass die konstitutive Kraft 
des modalen Wie für das gegenständliche Was systematisch mit dem Hand-
lungscharakter des Darstellens zusammenhängt. Denn Handeln heißt etwas 

und des Sehen-als erör ter t: »Sich-zeigen und Sehen-als. Wittgensteins zwei Bildkon-

zepte«, in: Gottfried Boehm/Sebastian Egenhofer/Christian Spies (Hg.), Zeigen. Rheto-

rik des Sichtbaren, Paderborn 2010, S. 75-89.

24 | Zum Beispiel Gottfried Boehms Rede von der Logik des Bildes und Dieter Merschs 

Kontrastierung des Diskursiven und des Aisthetischen: Gottfried Boehm: Wie Bilder 

Sinn erzeugen, Berlin 2007; Dieter Mersch: »Wort, Bild, Ton, Zahl. Modalitäten medialen 

Darstellens«, in: ders., Die Medien der Darstellung, München 2003, S. 9-49.

25 | Dies zeigt sich sehr schön an den neueren Beiträgen in Fabian Goppelsröder/

Martin Beck (Hg.), Sichtbarkeiten 2: Präsentifizieren. Zeigen zwischen Körper, Bild und 

Sprache, Zürich 2014. Für eine synthetisches Zusammenschau spricht sich aber bei-

zeiten schon Sybille Krämer aus: »Sagen und Zeigen. Sechs Perspektiven, in denen das 

Diskursive und das Ikonische in der Sprache konvergieren«, in: Zeitschrift für Germanis-

tik, Neue Folge 3 (2003), S. 509-519.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann60

auf eine bestimmte Weise ausführen, wobei die Weise den Unterschied ums 
Ganze macht – auch dies im Übrigen eine sprechakttheoretische Einsicht.26

III. Ge zeigtes Zeigen 

Kommen wir nun auf das zu sprechen, was ich den iterativen Raum der Deu-
tungen nannte.

Dass der Deutungsgehalt nicht allein in Darstellungen von etwas-als-et-
was, sondern auch in Darstellungen von Darstellungen vernehmbar wird, zeigt 
sich besonders in der Reflexivität der Kunst. Zwar haben wir es allgemein in 
der Welt sozialen und interaktiven Handelns mit einander wechselseitig poten-
zierenden Prozessen des Wahrnehmens und Vorstellens, Darlegens und Aus-
legens zu tun. In der Kunst kann dies jedoch zum eigentlichen Thema werden. 
Wenn ein Kunstwerk zeigt, dass es zeigt, durchkreuzt es gewissermaßen seine 
Transparenz, indem es mit der zentralperspektivischen Illusion einer Durch-
sicht auf das Gezeigte vom Standpunkt des selbst Ungesehenen aus bricht. 

Ein Bild, das paradigmatisch geeignet ist, dies zu exemplifizieren, ist Ve-
lázquez’ Jahrhundertbild Las Meninas27 (Abb. 1).28 Das Bild thematisiert nicht 
allein zentrale darstellungstheoretische Tätigkeiten wie Zeigen, Sehen, Werk, 
Raum, Wirklichkeit etc. Es tut dies vielmehr auf eine Weise, die zu immer neu-
en Interpretationen aufruft. Wenn man es wagt, zu diesem Werk, das seit Jahr-
hunderten gedeutet wird, erneut das Wort zu ergreifen, dann einerseits, weil es 
sich um das Paradigma einer dargestellten Darstellung handelt. In Friedrich 
Schlegels Sinn29 ist es ein Höhepunkt reflexiver Kunst, indem es seinen Raum 

26 | Anderswo habe ich deswegen eine Analogie zwischen der Handlungsdimension 

des Sprechens, dem visuellen Wahrnehmen und dem Zeigen ausgewiesen: Wie es un-

möglich ist, etwas zu sehen, ohne es zugleich auf eine bestimmte Weise, nämlich in be-

stimmter Hinsicht und aus bestimmter Perspektive zu sehen, so unmöglich ist es, etwas 

zu zeigen ohne eine Form von Einrahmung, Perspektivierung, Hinblicknahme. Die Rah-

menvorgabe einer darstellerischen Zeigehandlung korrespondier t mit der Perspektivik 

der wahrnehmenden Aufmerksamkeit. Vgl. Eva Schürmann: Sehen als Praxis, Frankfur t 

a.M. 2008.

27 | Öl auf Leinwand, 3,18 x 2,76 m, Prado, 1656, der ursprüngliche Titel lautete nicht 

»Die Hoffräulein«, sondern »Die Familie Philipps IV.«.

28 | Der nun folgende Teil ist ein Ausschnitt der noch unveröffentlichten Rede, die ich 

aus Anlass des 2014 erhaltenen Wissenschaftspreises der Aby-Warburg-Stif tung in 

Hamburg gehalten habe.

29 | Friedrich Schlegel: »Fragmente [aus dem Athenäum]«, Nr. 238, in: ders., Kritische 

Schriften und Fragmente. Studienausgabe in sechs Bänden, hg. v. Ernst Behler, Pader-

born 1988, Bd. 2, S. 105-156.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 61

und seine Perspektive, sein Sichtbarsein und den Malakt thematisiert. Es ist so-
mit sowohl eine dargestellte Handlung als auch die Handlung des Darstellens.

Abbildung 1: Velázquez: Las Meninas. 1656, Öl auf Leinwand, 
3,18 x 2,76 m, Prado; Bildvorlage: www.prometheus.de

Darüber hinaus aber lässt sich auch an der Fülle und Gegensätzlichkeit der 
Rezeptionen im Laufe einer fast vierhundertjährigen Geschichte beispielhaft 
erläutern, wie und wodurch Darstellungshandeln einen unendlichen Raum 
iterativer Deutungen eröffnet. Freilich liegt es in der Natur eines jeden gro-
ßen Kunstwerks, dass seine Rezeption nie zum Abschluss kommt, aber die 
Analysen dieses Bildes sind Legion. Allein ein Methodenreader der Kunst-
geschichte vereint eine ungewöhnliche Vielfalt methodisch und disziplinär 
divergierender Untersuchungen aus drei Jahrhunderten und verschiedenen 
Ländern, indem das Bild ikonographisch, diskursanalytisch, psychoanalytisch, 
rezeptionsästhetisch, werkimmanent, hermeneutisch, kunsttheoretisch, wir-

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann62

kungsgeschichtlich und soziologisch analysiert wird.30 Zu Recht ist das gat-
tungsübergreifende Bild ebensowohl als Selbstbildnis des Malers, Porträt der 
Infantin, Historienbild, Atelierbild, Ereignisbild oder Gruppenbildnis anzu-
sprechen, und nicht zuletzt ist es auch ein ›Lob der Malkunst‹.31

Für meinen Untersuchungsfokus kann es indessen auf sich beruhen, ob 
es als »Seminar des Gemeinwohls«32, als Urszene des Lacanschen Spiegelsta-
diums33 oder als »Experiment im Namen von Nachruhm und Überleben«34 zu 
deuten ist, denn es geht gerade darum, die Pluriperspektivität dieser mögli-
chen Deutungen als darstellungs- und handlungstheoretisches Spezifikum zu 
erhellen. Deshalb interessiert die Frage, die die allermeisten Autoren umtreibt, 
ob der Maler im Bild gerade dabei ist, Philipp IV. und seine Frau zu malen, de-
ren Spiegelbild wir an der Rückwand des illusionären Bildraumes sehen, oder 
ob er die Infantin malt, hier viel weniger als die prinzipielle Offenheit, wenn 
nicht Unentscheidbarkeit dieser Frage. Wir wissen es nicht, und das seit mehr 
als 350 Jahren aus einer ganzen Reihe von Gründen. 

Geht man davon aus, dass auf der Leinwand im Bild das Porträt des Königs-
paares entsteht, stößt man ebenso auf Widersprüche wie bei der Annahme, 
die Infantin stehe Modell. Der Kunsthistoriker Joel Snyder35 hat die These ent-
faltet, dass der rückwärtige Spiegel unmöglich etwas reflektieren könne, das 
sich vor dem Bild befinde. Sehr wohl hingegen reflektiere er die Vorderseite 
der Leinwand, deren Rückseite wir im Bild sehen. Doch abgesehen davon, dass 
dies für die Frage nach den Porträtierten keinen Unterschied macht, muss 
so ein Nachweis spiegelungslogischer Unplausibilitäten keineswegs ein Aus-
schlusskriterium für eine bestimmte Lesart abgeben, denn schließlich könnte 
es sein, dass Velázquez – wie nach ihm beispielsweise Manet – Unrichtigkeiten 

30 | Thierry Greub (Hg.): Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einführung in die 

Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001.

31 | Ähnlich wie Vermeer van Delf ts Atelierbild ›de Schilderkonst‹ 1664/68, Kunsthis-

torisches Museum Wien. 

32 | Dies ist die Schlussfolgerung von Jan Ameling Emmens: »Las Meninas von Veláz-

quez. Fürstenspiegel für Philipp IV«, in: T. Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deu-

tungen, S. 117-133, hier S. 128.

33 | So die originelle Lesart von Wolfram Bergande: »Das Bild als Selbstbewusstsein. 

Bildlichkeit und Subjektivität nach Hegel und Lacan am Beispiel von Diego de Veláz-

quez«, in: Karin Nitzschmann/Philipp Soldt (Hg.), Arbeit der Bilder. Die Präsenz des Bil-

des im Dialog zwischen Psychoanalyse, Philosophie und Kunstwissenschaft, Gießen 

2009, S. 155-181, hier S. 169.

34 | Wolfgang Kemp: »Teleologie der Malerei«, in: T. Greub (Hg.), Las Meninas im Spie-

gel der Deutungen, S. 117-133, hier S. 240f.

35 |  Joel Snyder: »Las Meninas and the mirror of the prince«, in: Critical Inquiry 11 

(1985), No. 4, S. 539-572.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 63

dieser Art bewusst in Kauf genommen hat.36 Snyders Lesart beruht auf der 
realistischen Unterstellung, ein Bild müsse naturalistisch wiedergeben, was 
bei seiner Produktion sichtbar war, während es doch ohne weiteres der Fall 
sein kann, dass der Maler sich mit seinen Darstellungsabsichten genau darü-
ber hinwegsetzt. 

Einer anderen Deutung zufolge sehen alle Figuren, die wir im Bild er-
blicken, »tatsächlich« – aber was heißt hier überhaupt tatsächlich? – in einen 
riesigen Spiegel vor dem Bild hinein. Der Kunsttheoretiker Hermann Ulrich 
Asemissen37 vertritt diese These, die immerhin den Modell-Charakter der In-
fantin plausibilisiert und erklärt, warum der Maler sein Sujet in Vorderansicht 
sieht, obwohl er hinter ihm steht. Doch ist das Erscheinen des Königspaars im 
rückwärtigen Spiegel damit nicht mehr erklärbar (es sei denn, es wäre kein 
Spiegel, sondern ein gemaltes Bild). Dafür hätte die Riesenspiegel-These den 
Charme, dass der Maler des Bildes und der Maler im Bild – der historische 
Velázquez von Las Meninas sowie der im Bild dargestellte Ritter des Santiago-
Ordens – exakt dasselbe malten, so dass das Gemälde tatsächlich ein Bild der 
Entstehung seiner selbst wäre. 

Malerei über Malerei ist es freilich so oder so. Doch gehen derart realisti-
sche Lesarten an der Pointe vorbei, dass jede Bildrezeption ein Spiel der Ein-
bildungskraft mitspielt. ›Tatsächlich‹ heißt hier deswegen: Sofern unsere Ima-
gination die imaginären Anspielungen mitspielt und die mit Ölfarbe bemalte 
Leinwand für das naturalistische Abbild eines Raumes nimmt, den es aktuell 
›gibt‹, weil es ihn einstmals gab. Die annähernde Lebensgröße38 der Figuren 
vermittelt den Eindruck, von einem realen Raum in einen realen Raum zu bli-
cken.39 Deswegen hat man das Bild im Übrigen auch mit einer fotografischen 
Momentaufnahme verglichen.40 

36 | Vgl. Max Imdahl: »Edouard Manets ›Un bar aux Folies-Bergère‹. Das Falsche als 

das Richtige«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 1: Zur Kunst der Moderne, Frankfur t 

a.M. 1996, S. 497-533.

37 | Hermann Ulrich Asemissen: Las Meninas von Diego Velázquez, Kassel 1981. Vgl. 

außerdem ders./Gunter Schweikhart: Malerei als Thema der Malerei, Berlin 1994.

38 | Zum Format auch Hans Belting: »Der Blick im Bild«, in: Bernd Hüppauf/Christoph 

Wulf (Hg.), Bild und Einbildungskraft, München 2006, 121-144, bes. 132ff.

39 | Zur Raumthematik im Vergleich zu anderen Kunstwerken vgl. die eindrucksvolle 

Studie von Ana Maria Rabe: Das Netz der Welt. Zum Raum von Las Meninas, München 

2008.

40 | Den Momentaufnahmecharakter drückt Fritz Saxl schön aus, wenn er schreibt: 

»Wir sind verwirr t, weil wir das Gefühl haben, dass hier das Thema für einen Schnapp-

schuss von Velázquez unvermittelt in ein repräsentatives höfisches Gemälde verwan-

delt wurde«; zit. nach Jonathan Brown: »Über die Bedeutung von Las Meninas«, in: T. 

Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen, S. 151-169, hier S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann64

Für unsere Untersuchung ist indessen ein wichtiger Befund, dass keine 
Deutung unwidersprochen bleibt. Und dies nicht nur, weil es nun einmal zur 
Eigenart großer Kunst gehört, unabschließbar zu sein, sondern weil es zur kul-
turellen Praxis des Darstellens gehört – und in diese ist auch die kunsthistori-
sche Rezeptionsgeschichte notwendig verwickelt –, ein iteratives Spiel gedeute-
ter Deutungen zu ermöglichen. Keine Interpretation geht widerspruchslos auf, 
immer besteht das Bild in der Gleichzeitigkeit dessen, was sich ausschließt.41 
Das Bild eröffnet Vorstellungsräume und welten durch das, was es darstellt, 
und mehr noch durch das, was es nicht darstellt, aber auch in dem, was die 
Betrachterin sieht und nicht sieht und daher umso mehr imaginiert.

Michel Foucault hat in seiner berühmt gewordenen Analyse des Bildes, die 
er später einem seiner Hauptwerke, Les mots et les choses, als Einleitung42 
voranstellte, darauf bestanden, dass die Positionen des Bildbetrachters und des 
Königspaares identisch seien.43 Doch setzt er sich damit in einem Zeitsprung 
über eine kategoriale Raumdifferenz hinweg. Nichts zwingt zu der Annahme, 
dass der imaginäre Raum, in den der Maler im dargestellten Raum schaut, der 
reale Raum sein soll, in dem die Betrachterin sich befindet.

Ein vergleichender Seitenblick auf Rembrandt (Abb.  2) verdeutlicht das: 
Wie Rembrandts Tuchmacher-Zunftvorstände in seinem Gruppenbildnis 
›Staalmeesters‹44 im Moment des Sich-Erhebens, in ein Buch weisend, interes-
siert herausblickend gezeigt werden, sehen sie gerade nicht, wie Max Imdahl 
plausibilisiert45, den Betrachter an, also nicht in dessen realen Raum vor dem 
Bild hinein – wie etwa die Mona Lisa oder Rembrandts Susanna ihre Rezipien-
ten adressieren. Vielmehr entgrenzt das Bild sein imaginäres Bildgeschehen 
in einen weiteren imaginären Raum hinein, den man gleichsam mit-sieht, ob-
wohl er nicht gezeigt wird.

41 | Am ehesten hält noch Svetlana Alpers diese Schwebe aus: »Interpretation ohne 

Darstellung oder: Das Sehen von Las Meninas«, in: Wolfgang Kemp (Hg.), Der Betrachter 

ist im Bild. Kunstwissenschaft und Rezeptionsästhetik, Köln 1985, S. 123-141.

42 | Michel Foucault: »Die Hoffräulein«, in: ders., Die Ordnung der Dinge, Frankfur t 

a.M. 1971, S. 31-45 sowie S. 372-377.

43 | Und auch dagegen ist aus einem ähnlichen naturalistischen Selbstmissverständ-

nis der Bildrezeption heraus eingewendet worden, dass beider Perspektiven nicht in 

demselben geometrischen Fluchtpunkt konvergier ten. Arne Klawitter: »Sichtbare Bil-

der des unsichtbaren Denkens. Betrachtungen zu Velázquez, Manet und Margritte«, in: 

Philipp Stoellger (Hg.), Un/sichtbar. Wie Bilder un/sichtbar machen, Würzburg 2014, 

S. 197-220.

44 | 1662, Öl auf Leinwand, 1,91 x 2,79 m, Amsterdam Rijksmuseum.

45 | Vgl. Max Imdahl: »Regie und Struktur in den letzten Gruppenbildnissen von Rem-

brandt und Frans Hals«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 2: Zur Kunst der Tradition, 

Frankfur t a.M. 1996, S. 385-396.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 65

Abbildung 2: Rembrandt: De Staalmeesters. 1662, Öl auf Leinwand, 1,91 x 2,79 m, 
Amsterdam Rijksmuseum

Ähnliches begegnet bei Velázquez – freilich nur, wenn man der Riesenspie-
gel-These nicht folgt. Auf die Frage, was die aus dem Bild herausschauenden 
Personen sehen, lautet die Antwort dann keineswegs: uns an der Stelle des 
Souveräns oder umgekehrt. Vielmehr wird im Bildraum ein Raum vor dem 
Bild unterstellt, der sich mit unserem Raum nicht in widersprüchlicher Weise 
kreuzt, wie Foucault und ähnlich Searle46 behaupten, sondern der diesem vor-
geschaltet ist, wenn man die Imagination, die das Bild eröffnet, ernst nimmt. 

Richtig ist indessen, dass das, was die Darstellung darstellt, wesentlich auf 
dem beruht, was sie nicht darstellt: Das Bild zeigt nicht, wen oder was die Fi-
guren erblicken, es zeigt nicht, woran der Maler im Bild arbeitet, und es zeigt 
nicht die Personen, die der Spiegel an der Rückwand des Bühnenkastenrau-
mes zeigt. Hierauf beruht Foucault Unsichtbarkeitsemphase. Dass es deswe-
gen jedoch »Repräsentation eines wesentlichen Fehlens«, nämlich des reprä-
sentierenden Subjektes wie des Souveräns sei, ist keineswegs mehr plausibel. 

Denn es ist der Maler, der sich selbst als souveränen Schöpfer bei seiner 
Schöpfung zeigt, wen auch immer diese Schöpfung zeigt (Abb. 3). Nur des-

46 | Wir sehen, so Searle, »das Gemälde […] vom Standpunkt des Dargestellten, nicht 

des Künstlers, aus gemalt.« Searle, John: »Las Meninas und die Paradoxa der bildhaften 

Repräsentation«, in: T. Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen, S. 172-182, 

hier S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann66

wegen konnte so oft eine Nobilitierung der Malkunst47 darin gesehen werden: 
Der Maler repräsentiert sich als jemanden, der seine Kunst beherrscht. Wie 
das kantische ›Ich denke‹ mein Denken muss begleiten können muss, beglei-
tet hier das ›Ich male‹ den Malakt. Es zeigt damit, dass es zeigt, dass es um 
sein Zeigen weiß. Daher kann auch Foucaults Interpretation nicht unwider-
sprochen bleiben; es mag das Subjekt als Fluchtpunkt epistemischer Weltbe-
herrschung48 fehlen, als Darstellendes ist es jedoch hochgradig präsent: als 
repräsentierender und repräsentierter Maler, der die Gabe besitzt, die Rollen 
des Sichtbaren und des Unsichtbaren zu vertauschen.

Abbildung 3: Velázquez: Las Meninas (wie Abb. 1), Detail

So ist es ein wichtiges Ergebnis, dass die Suche nach einer unwidersprüch-
lichen Position nachgerade am Witz des Ganzen vorbeigeht. Die Perspektivin-
versionen und -transformationen sind geradezu Programm einer Darstellung, 

47 |  Jonathan Brown: »Über die Bedeutung von Las Meninas«, in: T. Greub (Hg.), Las 

Meninas im Spiegel der Deutungen, S. 151-169.

48 | Habermas schließt sich Foucaults Deutung an. Jürgen Habermas: Der philosophi-

sche Diskurs der Moderne, Frankfur t a.M. 1991, S. 303f.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 67

die Unmögliches ermöglichen und Ungesehenes zeigen will. Der Widerstreit49 
liegt in der Natur des Darstellungshandelns, welches durch Einrahmungen 
und Ausschnitte etwas konstituiert, das notwendig nur in sich stimmig sein 
kann, aber andere Rahmungen und Bezüge nicht ausschließt. Unter anderen 
Prämissen (zum Beispiel derjenigen, dass der Maler in einen Spiegel und nicht 
in einen Raum schaut) sind andere Versionen plausibel.

Deswegen ist der Hinweis des russischen Kunsthistorikers Michail W. 
Alpatow auf Leibniz’ Monadologie weiterführend: »Alles hängt letzten Endes 
vom Standpunkt ab. Es gibt hier den Standpunkt von Philipp und Anna, es 
gibt den Standpunkt des Künstlers wie auch den des Betrachters. Das ganze 
bildet ein System einander durchdringender Welten – oder mit den Worten der 
Philosophie des 17.-18. Jahrhunderts ausgedrückt – Monaden. Jede davon ist 
rechtmäßig und beim Wechsel des Standpunktes ändert sich die Bedeutung 
des Ganzen.«50

Polyperspektivität und Multifokalität sind ein wesentliches Charakteristi-
kum einer künstlerischen Darstellung dieses Ranges. Sie eröffnen den itera-
tiven Raum der Deutungen, der durch die Einbildungskräfte der Rezeptionen 
immer weiter geöffnet wird und viele Deutungen aufzeigt, ohne dass eine von 
ihnen ›recht behielte‹. Wie Monaden im beständigen Perspektivwechsel die 
Fülle des Seins spiegeln (vereinheitlicht freilich durch ein metaphysisches Ver-
nunftprinzip), perspektivieren künstlerische Darstellungen eine Fülle mögli-
cher Deutungen. Darstellung avanciert demnach zur Methode eines Geistes, 
sich etwas zu vergegenwärtigen, weshalb Leibniz, und nach ihm andere, »Dar-
stellung mit Reflexion«51 identifizieren.

»Daß sich etwas dem Geist präsentiert«, so der Kunstphilosoph Louis Ma-
rin über die klassische Darstellung, »ist aber selbst immer schon von einer 
reflexiven Operation abhängig, die den Geist als denkendes Subjekt konstitu-
iert – als ob die Präsenz als solche, […] überhaupt nur denkbar sei, wenn sie in 
einer Re-präsentation flektiert […] wird, die der Geist sich nicht aneignen könn-
te […], wenn er sie nicht zu seinem Gegenstand machen würde.«52 Las Meninas 
vergegenwärtigt – und das ist für die hier explizierte Darstellungstheorie ent-
scheidend – die Operationalität eines Geistes, der sich perspektivierend dessen 
versichert, was er perzipiert. Die Handlung des Darstellens ist – damit komme 

49 | Vgl. zum prinzipiellen Charakter dieses ›Widerstreits‹ konkurrierender Darstellun-

gen Jean-François Lyotards gleichnamiges Buch, München 1989.

50 | Michail W. Alpatow: »Las Meninas von Velázquez«, in: T. Greub (Hg.), Las Meninas 

im Spiegel der Deutungen, S. 98-114, hier S. 107.

51 | Willem van Reijen: »Darstellungen und Reflexionen. Leibniz – Kant – Lyotard«, in: 

C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt ›Darstellen‹?, S. 139-151, hier S. 140.

52 | Louis Marin: »Die klassische Darstellung«, in: C.  L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt 

›Darstellen‹?, S. 375-397, hier S. 375.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann68

ich auf meine anfängliche These, dass zwischen Handlung und Medium kein 
echter Gegensatz besteht, zurück – die entscheidende Vermittlungsdimension 
zwischen Ich und Welt. Zugleich hat der Raum der Deutungen selbst den Cha-
rakter eines Mediums, indem er das mittelnde Milieu bildet, in dem und durch 
den andere Handlungen ermöglicht werden.

IV. Schluss: Die Interpre tation der Interpre tation

Kommen wir zuletzt zurück auf den Gedanken der Iteration als fortwährender 
Umbildung von Identität. Wie der Kunsthistoriker Viktor Stoichita schreibt, 
ist Las Meninas gemalt, »um das Problem der Interpretation zu stellen«.53 Von 
diesem Problem gibt es, Derrida zufolge, seinerseits zwei grundlegende Inter-
pretationen:

»Die eine träumt davon, eine Wahrheit und einen Ursprung zu entzif fern, die dem Spiel 

und der Ordnung des Zeichens entzogen sind, und erlebt die Notwendigkeit der Interpre-

tation gleich einem Exil. Die andere, die dem Ursprung nicht länger zugewandt bleibt, 

bejaht das Spiel und will über den Menschen und den Humanismus hinausgelangen, 

weil Mensch der Name eines Wesens ist, das die Geschichte der Metaphysik und Onto-

logie-Theologie hindurch, […] die volle Präsenz, den versichernden Grund, den Ursprung 

und das Ende des Spiels geträumt hat.«54

Vorschlagshalber sollten wir diese Problembeschreibung nicht als disjunkte 
Alternative auffassen, sondern als ein Weder-noch. Dann wäre die Freiheits-
dimension des Kunsthandelns weder ursprungstheoretisch noch relativistisch 
zu verstehen, weder Wahrheitsgeschehen noch Beliebigkeit.

Gezeigt werden sollte die Handlungsdimension des Darstellens, aber auch 
seine Medialität. Das Kunstwerk ist eine Deutung, die in der Rezeptionsge-
schichte vielfach gedeutet wird. Kunsthandeln hat darin zugleich eine mediale 
Dimension, weil es vermittelt, was es erzeugt.55 Zwar entscheiden Markt und 
Diskurs über Deutungsmacht einer Darstellung, aber dies wäre eine andere 
Untersuchung.

53 | Victor Stoichita: »Imago regis. Kunsttheorie und königliches Porträt«, in: T. Greub 

(Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen, S. 208-234, hier S. 208f.

54 |  Jacques Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissen-

schaft vom Menschen«, in: ders., Die Schrift und die Dif ferenz, Frankfur t a.M. 1972, 

S. 422-442, hier S. 441.

55 | Zur näheren Begründung dieser These vgl. Eva Schürmann: »Kunstsehen als Per-

formanz einer ikonischen Praxis«, in: Erika Fischer-Lichte/Clemens Risi/Jens Roselt 

(Hg.), Kunst der Performanz, Performanz der Kunst, Frankfur t a.M. 2004, S. 76-90.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 69

Liter atur

Abel, Günter: Sprache, Zeichen, Interpretation, Frankfurt a.M. 1999.
Alpatow, Michail W.: »Las Meninas von Velázquez«, in: T. Greub (Hg.), Las Me-

ninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einführung in die Methoden der Kunst-
geschichte, Berlin 2001, S. 98-114.

Alpers, Svetlana: »Interpretation ohne Darstellung oder: Das Sehen von Las 
Meninas«, in: Wolfgang Kemp (Hg.), Der Betrachter ist im Bild. Kunstwissen-
schaft und Rezeptionsästhetik, Köln 1985, S. 123-141.

Arendt, Hannah: Vita activa oder vom tätigen Leben, München 1994.
Asemissen, Hermann Ulrich: Las Meninas von Diego Velázquez, Kassel 1981.
–/Schweikhart, Gunter: Malerei als Thema der Malerei, Berlin 1994.
Belting, Hans: »Der Blick im Bild«, in: Bernd Hüppauf/Christoph Wulf (Hg.), 

Bild und Einbildungskraft, München 2006, 121-144.
Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften, Bd. VI, Frankfurt a.M. 1989.
Bergande, Wolfram: »Das Bild als Selbstbewusstsein. Bildlichkeit und Sub-

jektivität nach Hegel und Lacan am Beispiel von Diego de Velázquez«, in: 
Karin Nitzschmann/Philipp Soldt (Hg.), Arbeit der Bilder. Die Präsenz des 
Bildes im Dialog zwischen Psychoanalyse, Philosophie und Kunstwissenschaft, 
Gießen 2009, S. 155-181.

Bernstein, Richard J.: »Die kreative Rolle der Imagination«, in: Bettina Holl-
stein/Matthias Jung/Wolfgang Knöbl (Hg.), Handlung und Erfahrung. Das 
Erbe von Historismus und Pragmatismus und die Zukunft der Sozialtheorie, 
Frankfurt a.M. 2011, S. 51-68.

Boehm, Gottfried: Wie Bilder Sinn erzeugen, Berlin 2007.
Brandom, Robert: Making It Explicit. Reasoning, Representing and Discursive 

Commitment, Cambridge, MA 1998.
Brown, Jonathan: »Über die Bedeutung von Las Meninas«, in: T. Greub (Hg.), 

Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einführung in die Methoden der 
Kunstgeschichte, Berlin 2001, S. 151-169.

Bürger, Gottfried August: Sämtliche Werke, München 1987.
Campe, Rüdiger: »Evidenz als Verfahren. Skizze eines kulturwissenschaftli-

chen Konzepts«, in: Uwe Fleckner (Hg.), Vorträge aus dem Warburg-Haus, 
Bd. 8, Berlin 2004, S. 107-133.

Conradi, Tobias/Derwanz, Heike/Muhle, Florian (Hg.): Strukturentstehung 
durch Verflechtung. Akteur-Netzwerk-Theorie(n) und Automatismen, Mün-
chen 2011.

Derrida, Jacques: »Signatur Ereignis Kontext«, in: ders., Randgänge der Philo-
sophie, Wien 1988, S. 291-314.

–: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaft vom 
Menschen«, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1972, 
S. 422-442.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann70

Emmens, Jan Ameling: »Las Meninas von Velázquez. Fürstenspiegel für Phi-
lipp IV«, in: Thierry Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen. 
Eine Einführung in die Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001, S. 117-133.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M. 1971.
Freudenberger, Silja/Sandkühler, Hans Jörg (Hg.): Repräsentation, Krise der Re-

präsentation, Paradigmenwechsel, Frankfurt a.M. 2003.
Gadamer, Hans-Georg: »Hegels Philosophie und ihre Nachwirkungen bis heu-

te« (1972), in: ders., Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft, Frankfurt a.M. 
1991, S. 32-53.

Gasché, Rodolphe: »Überlegungen zum Begriff der Hypotypose bei Kant«, in: 
Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt ›Darstellen‹?, Frankfurt a.M. 
1994, S. 152-174.

Gebauer, Gunter: »Sich-zeigen und Sehen-als. Wittgensteins zwei Bildkonzep-
te«, in: Gottfried Boehm/Sebastian Egenhofer/Christian Spies (Hg.), Zei-
gen. Rhetorik des Sichtbaren, Paderborn 2010, S. 75-89.

Götze, Martin: Ironie und absolute Darstellung. Philosophie und Poetik in der 
Frühromantik, Paderborn 2001.

Goppelsröder, Fabian: Zwischen Sagen und Zeigen, Bielefeld 2007.
–/ Beck, Martin (Hg.): Sichtbarkeiten 2: Präsentifizieren. Zeigen zwischen Körper, 

Bild und Sprache, Zürich 2014.
Gosepath, Stefan (Hg.): Motive, Gründe, Zwecke. Theorien praktischer Rationali-

tät, Frankfurt a.M. 1999.
Greub, Thierry (Hg.): Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einführung in 

die Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001.
– (Hg.): Latenz als Ursprung der Gegenwart, Göttingen 2011.
Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt a.M. 1991.
Horn, Christoph/Löhrer, Guido (Hg.): Gründe und Zwecke. Texte zur aktuellen 

Handlungstheorie, Berlin 2010.
Imdahl, Max: »Edouard Manets ›Un bar aux Folies-Bergère‹. Das Falsche als 

das Richtige«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 1: Zur Kunst der Moderne, 
Frankfurt a.M. 1996, S. 497-533.

–: »Regie und Struktur in den letzten Gruppenbildnissen von Rembrandt und 
Frans Hals«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 2: Zur Kunst der Tradition, 
Frankfurt a.M. 1996, S. 385-396.

Joas, Hans: Die Kreativität des Handelns, Frankfurt a.M. 1992.
Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Werkausgabe, hg. v. Wilhelm Wei-

schedel, Bd. 3/4, Frankfurt a.M. 1974.
Kemp, Wolfgang: »Teleologie der Malerei«, in: Thierry Greub (Hg.), Las Meni-

nas im Spiegel der Deutungen. Eine Einführung in die Methoden der Kunstge-
schichte, Berlin 2001, S. 117-133.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sagen, Zeigen, Handeln 71

Klawitter, Arne: »Sichtbare Bilder des unsichtbaren Denkens. Betrachtungen 
zu Velázquez, Manet und Margritte«, in: Philipp Stoellger (Hg.), Un/sicht-
bar. Wie Bilder un/sichtbar machen, Würzburg 2014, S. 197-220.

Krämer, Sybille: »Sagen und Zeigen. Sechs Perspektiven, in denen das Dis-
kursive und das Ikonische in der Sprache konvergieren«, in: Zeitschrift für 
Germanistik, Neue Folge 3 (2003), S. 509-519.

Latour, Bruno: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die 
Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M. 2007.

Lenk, Hans: Interpretationskonstrukte. Zur Kritik der interpretatorischen Ver-
nunft, Frankfurt a.M. 1993.

Lyotard, Jean-François: Der Widerstreit, München 1989.
Marin, Louis: »Die klassische Darstellung«, in: C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Was 

heißt ›Darstellen‹?, Frankfurt a.M. 1994, S. 375-397.
McDowell, John: Mind and World, Cambridge 1996.
Menninghaus, Winfried: »›Darstellung‹. Friedrich Gottlieb Klopstocks Eröff-

nung eines neuen Paradigmas«, in: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.), Was 
heißt ›Darstellen‹?, Frankfurt a.M. 1994, S. 205-226.

Mersch, Dieter: »Wort, Bild, Ton, Zahl. Modalitäten medialen Darstellens«, in: 
ders., Die Medien der Darstellung, München 2003, S. 9-49.

Mülder-Bach, Inka: Im Zeichen Pygmalions. Das Modell der Statue und die Ent-
deckung der »Darstellung« im 18. Jahrhundert, München 1998.

Prokić, Tanja/Kolb, Anne/Jahraus, Oliver (Hg.): Wider die Repräsentation. Prä-
sens/z Erzählen in Literatur, Film und Bildender Kunst, Frankfurt a.M. 2011.

Rabe, Ana Maria: Das Netz der Welt. Zum Raum von Las Meninas, München 
2008.

Reijen, Willem van: »Darstellungen und Reflexionen. Leibniz – Kant – Lyo-
tard«, in: C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Was heißt ›Darstellen‹?, Frankfurt a.M. 
1994, S. 139-151.

Schlegel, Friedrich: »Fragmente [aus dem Athenäum]«, Nr. 238, in: Ernst Beh-
ler (Hg.), Kritische Schriften und Fragmente. Studienausgabe in sechs Bänden, 
Bd. 2, Paderborn 1988, S. 105-156.

Schürmann, Eva: Sehen als Praxis, Frankfurt a.M. 2008.
–: »Kunstsehen als Performanz einer ikonischen Praxis«, in: Erika Fischer-

Lichte/Clemens Risi/Jens Roselt (Hg.), Kunst der Performanz, Performanz 
der Kunst, Frankfurt a.M. 2004, S. 76-90.

Searle, John: »Las Meninas und die Paradoxa der bildhaften Repräsentation«, 
in: Thierry Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einfüh-
rung in die Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001, S. 172-182.

Siegmund, Judith: Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhetische 
Kommunikation, Bielefeld 2007.

Snyder, Joel: »Las Meninas and the mirror of the prince«, in: Critical Inquiry 11 
(1985), No. 4, S. 539-572.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eva Schürmann72

Stoichita, Victor: »Imago regis. Kunsttheorie und königliches Porträt«, in: 
Thierry Greub (Hg.), Las Meninas im Spiegel der Deutungen. Eine Einführung 
in die Methoden der Kunstgeschichte, Berlin 2001, S. 208-234.

Urbich, Jan: »Darstellung und Reflexion. Zu Friedrich Schlegel und Walter 
Benjamin«, in: Brady Bowman (Hg.), Darstellung und Erkenntnis. Beiträge 
zur Rolle nichtpropositionaler Erkenntnisformen in der deutschen Philosophie 
und Literatur nach Kant, Paderborn 2007, S. 211-230.

Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus, Frankfurt a.M. 1984.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Tun: Die Verfahrungsweise		
des poëtischen Geistes 
Von Hölderlin zu Adorno

Johann Kreuzer

1) Die »Anmerkungen«, die Hölderlin seiner Übersetzung von Sophokles’ »Oe-
dipus« beigegeben hat, beginnt er folgendermaßen:

»Es wird gut seyn, um den Dichtern, auch bei uns, eine bürgerliche Existenz zu sichern, 

wenn man die Poësie, auch bei uns, den Unterschied der Zeiten und Verfassungen ab-

gerechnet, zur μηχανη der Alten erhebt.

Auch andern Kunstwerken fehlt, mit den griechischen verglichen, die Zuverlässigkeit; 

wenigstens sind sie bis izt mehr nach Eindrüken beurtheilt worden, die sie machen, als 

nach ihrem gesezlichen Kalkul und sonstiger Ver fahrungsart, wodurch das Schöne her-

vorgebracht wird. Der modernen Poësie fehlt es aber besonders an der Schule und am 

Handwerksmäßigen, daß nemlich ihre Verfahrungsart berechnet und gelehrt, und wenn 

sie gelernt ist, in der Ausübung immer zuverlässig wiederhohlt werden kann.«1

Hölderlin geht es, das wird deutlich, um die Hervorbringung des Schönen, d.h. 
um ein Tun. Und es geht ihm um ein regelgeleitetes Handeln.2 Poetisches 
Handeln sei zumindest insoweit regelgeleitet, dass ein bloßes Beurteilen nach 
dem Eindruck dem Anspruch des ästhetisch Hervorgebrachten nicht gerecht 
wird bzw. (vorsichtiger formuliert) diesen Anspruch unterschreitet. Denn es 

1 | Vgl. Johann  Christian  Friedrich Hölderlin: »Anmerkungen zum Oedipus«, zit. nach: 

ders., Theoretische Schriften, mit einer Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998 (im Fol-

genden: ThSch), S. 94. – Zu Hölderlins Übersetzung des »Oedipus« (wie der »Antigonä«) 

vgl. Bernhard Böschenstein: »Die Trauerspiele des Sophokles: Oedipus der Tyrann. An-

tigonä«, in: J. Kreuzer (Hg.), Hölderlin-Handbuch, Stuttgart 2002/2011, S. 279-289.

2 | Die Verfahrungsart ist die »ar t und weise, wie man handelt und ver fährt«, vgl. Ar t 

»Verfahrungsart«, in: Jacob u. Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch, ND München 

1984, Bd. 25, S. 293.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Johann Kreuzer74

sei ein gesetzlicher Kalkül, der in diesem Hervorbringen sich wirksam zeigt.3 
Ist er wirksam – und mit ihm ästhetisches Tun keine bloße Willkür –, muss er 
sich entsprechend rekonstruieren lassen. 

Zur Klärung der ›Grammatik‹ ästhetischen Tuns bzw. ästhetischen Han-
delns gehen die folgenden Überlegungen von zwei Feststellungen Hölderlins 
aus. Sie hängen mit der Verfahrungsart der Hervorbringung des Schönen zu-
sammen und mögen das Tun der ›Kunst‹ (wie Kunst als Tun) gerade in der 
Hinsicht erklären helfen, dass die Regeln, die dabei im Spiele sind, von ihrem 
bewusstseinsmäßigen Grund her als »Verfahrungsweise des poëtischen Geis-
tes« zu verstehen sind.4

Die beiden Hinweise finden sich im umfangreichsten Entwurf, in dem sich 
Hölderlin dieser ›Verfahrungsweise des poëtischen Geistes‹ zu vergewissern 
sucht: in dem Text, der mit der konditionalen Wendung »Wenn der Dichter 
einmal des Geistes mächtig ist […]« beginnt. Hier hat er nach etwas mehr als 
einem Drittel des Textes das, worauf es ihm als die Produktivität ankommt, 
die (sich durch) poetische Tätigkeit reproduzieren soll, in der lapidaren For-
mel zusammengefasst, es komme dabei darauf an, »eine Erinnerung zu ha-
ben«.5 Wohlgemerkt: ›eine Erinnerung zu haben‹ – was mehr heißt bzw. sich 
nicht darin erschöpft, allein zu erinnern. Wie geht das – eine Erinnerung zu 
›haben‹? Wodurch ist die Tätigkeit charakterisiert, die diese Produktivität des 
Geistes – Geist als Produktivität – selbst mitteilt bzw. mitteilbar macht?

Eine Antwort auf diese Frage formuliert Hölderlin am Schluss von Wenn 
der Dichter ...; die schöpferische Reflexion des Künstlers bestehe darin,

»daß er aus seiner Welt aus der Summe seines äußern und innern Lebens, das mehr 

oder weniger auch das meinige ist, daß er aus dieser Welt den Stof f [nimmt], um die 

3 |  ›Gesetzlich‹ ist hier in dem von nomos abgeleiteten Sinn zu verstehen, mit dem Höl-

derlin das Pindar-Fragment »Das Höchste« erläuter t: als »die lebendigen Verhältnisse 

[…], in denen, mit der Zeit, ein Volk sich begegnet hat und begegnet« (zit. nach: ThSch, 

S. 114).

4 | Hölderlin geht es um die Klärung und (ihrer selbst bewusste) Anwendung dessen, 

was »genialisch und vom Urtheile geleitet in jedem ächtpoëtischen Geschäff te 

bemerkbar ist […]« (J.  C.  F. Hölderlin: »Wenn der Dichter einmal des Geistes mächtig 

ist …« [im Folgenden: WdD], zit. nach: ThSch, S. 42).

5 | Vgl. WdD: »[…] und es ist seine [des poëtischen Geistes, JK] lezte Aufgabe, beim 

harmonischen Wechsel einen Faden, eine Erinnerung zu haben, damit der Geist nie im 

einzelnen Momente, und wieder einem einzelnen Momente, sondern in einem Momente 

wie im andern for tdauernd […] sich gegenwärtig bleibe […]. Dieser Sinn ist eigentlich 

poëtischer Karakter, weder Genie noch Kunst, poëtische Individualität – und dieser al-

lein ist die Identität der Begeisterung und die Vollendung des Genie und der Kunst […] 

gegeben.« (Ebd., S. 49)

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Tun: Die Ver fahrungsweise des poëtischen Geistes 75

Töne seines Geistes zu bezeichnen, aus seiner Stimmung das zum Grunde liegende 

Leben durch diß ver wandte Zeichen her vor zurufen, daß er also, in so fern er mir 

dieses Zeichen nennt, […] mich veranlaßt, diesen Stof f in das Zeichen über zutragen 

[…].«6

Das Herausnehmen des Stoffs aus dieser Welt, die Überführung dieses He-
rausnehmens in das Geben und Nennen von Zeichen, umschreibt ein her-
vorbringendes (poetisches) Tätigsein, dessen Sinn sich darin erfüllt, dass die 
dadurch bezeichneten ›Töne des Geistes‹ zu einem entsprechend aktivierten 
(rezeptiven) Tätigsein anregen bzw. in ihm produktiv widerklingen. Das Nen-
nen von Zeichen beschreibt damit ein Produktivsein, das nicht nur die Seite 
des Hervorbringens (des Gebens) von Zeichen, sondern gerade auch die Seite 
der Aufnahme (des Nehmens) von Zeichen betrifft.

Es ist ein doppeltes Produktivsein, das Hölderlin mit der Formel ›eine Erin-
nerung zu haben‹ angesprochen hat. Um dieses doppelte Produktivsein soll es 
im Folgenden gehen, und zwar anhand der Präzisierung des Sinns, den diese 
Formel bei Hölderlin hat – und anhand der Frage, inwiefern ihre Erfüllung nur 
in einem hervorbringenden Tun möglich ist bzw. sich in dinglich-materiellen 
Formen zeigen muss.

Am Schluss folgen Hinweise auf die Bezugnahme, die Hölderlins ›Verfah-
rungsweise des poëtischen Geistes‹ – nicht nur terminologisch – in Adornos 
»Ästhetischer Theorie« erfahren hat.

Die Produktivität des Geistes markiert, so könnte man sagen, keinen 
Gegensatz von (oder ein idealistisches Sich-Befreien aus) Verdinglichung.7 Er-

6 | Vgl. ebd., S. 61.

7 |  In der Tradition eines solchen idealistischen ›Anti-Verdinglichungs-Pathos‹ steht 

auch Georg Lukács’ Geschichte und Klassenbewußtsein inklusive der enormen Wirkung, 

die Lukács damit auf die weitere – nicht nur neomarxistische – Diskussion gehabt 

hat. – Adorno beispielsweise ist erst spät von der generalisierenden Ineinssetzung 

abgerückt, die Verdinglichung gleichsam automatisch unters Verdikt der alle Formen 

bürgerlicher Vergesellschaftung auf ›entfremdende‹ Weise durchwaltenden Logik des 

Warenfetischismus fallen ließ: Die »Kategorie der Verdinglichung« war, so wird er in der 

Negativen Dialektik notieren, »inspirier t […] vom Wunschbild ungebrochener subjektiver 

Unmittelbarkeit« (vgl. Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, in: ders., Gesammelte 

Schriften, Frankfur t a.M. 1997, Bd. 6, S. 367). Das Verdikt über Verdinglichung gilt es zu 

ersetzen durch eine kritische Analyse der Formen, in denen die Produktivität des Geistes 

›verdinglicht‹ erscheint – denn gerade das Wunschbild ›subjektiver Unmittelbarkeit‹ ist 

ein Fetisch von Verdinglichung. Programmatisch hatte Adorno schon im Februar 1940 in 

einem Brief an Walter Benjamin antizipier t, daß es sich »[…] bei der Auseinandersetzung 

mit der Frage der Verdinglichung […] für uns nicht darum handeln kann, das Hegelsche 

Verdikt gegen die Verdinglichung nochmals zu wiederholen, sondern recht eigentlich um 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Johann Kreuzer76

kennende Selbstbeziehung ist zwar Bedingung der Möglichkeit dessen, was 
Geist ist, und damit Bedingung der Möglichkeit von dessen Produktivität. 
Aber sie realisiert sich als das, was sie ist, gerade nicht in der erkennenden 
Rückkehr des Geistes in oder zu sich selbst. Die Produktivität des Geistes zeigt 
sich vielmehr in den Formen seiner Verdinglichung.8

Was lässt sich in diesem Sinn dann als Bedingung der Möglichkeit bzw. der 
Wirklichkeit beschreiben, ›eine Erinnerung zu haben‹? – und was ist dabei be-
wusstseinsstrukturell impliziert? Was folgt daraus für jenes Tätigsein, welches 
die Transzendentalität des Sich-auf-sich-Beziehens der Vermögen des Geistes 
›nach außen‹ wendet, um es in einem »schöpferischen Act« mitzuteilen?9

2) Was heißt es und was bedingt es, ›eine Erinnerung zu haben‹? – Den kon-
zeptuellen Rahmen für diese Formel Hölderlins bilden die Entdeckungen, die 
von Fichtes Vortrag der Wissenschaftslehre 1794 in Jena ausgingen. Sie wur-
den Teil des – teils brieflichen, teils (in Frankfurt) direkten – Gesprächs zwi-
schen Hölderlin und Hegel. Bei Hölderlin münden sie mit der Jahrhundert-
wende 1799/1800 in einen Akt reflexionsphilosophischer Selbstverständigung, 
der dem Sprachverständnis seiner Dichtung ab 1800 zugrunde liegt.10

2.1) Basis ist eine ›ursprüngliche Einsicht Fichtes‹. Was mit der Rede von 
Selbstbewusstsein gemeint wird, kann nicht wie ein Objekt des ›Subjekts‹ 
Selbstbewusstsein gedacht werden.11 Es kann sich nicht voraussetzen, sondern 
muss sich als Beziehung – als tätiges Beziehen – begreifen. Im Unterschied zu 
Objekten oder Subjekten wissender Selbstbeziehung meint Selbstbewusstsein 
die Struktur wissender Selbstbeziehung selbst. Der Zirkel des »Fichtesche[n] 
Ausgangsproblems« bleibt bestehen, solange Selbstbewusstsein isoliert – un-
abhängig und losgelöst von den Formen, in denen es sich zeigt – betrachtet 

eine Kritik der Verdinglichung, d.h. um eine Entfaltung der widersprechenden Momente, 

die im Vergessen gelegen sind« (Theodor  W. Adorno/Walter Benjamin: Briefwechsel 

1928-1940, hg. v. H. Lonitz, Frankfur t a.M. 1994, S. 418).

8 | Hölderlin wird von ›empirischer Individualisierung‹ sprechen (vgl. Anm. 38).

9 |  In dem Fragment »Das untergehende Vaterland …« – unmittelbar vor »Wenn der 

Dichter einmal des Geistes mächtig ist …« ver fasst und dessen argumentlogische Vor-

aussetzung – verwendet Hölderlin die Adjektive ›schöpferisch‹ und ›transcendental‹ ein-

mal in einem explikativ-synonymen Sinn. Worin qua Erinnern »freie Kunstnachahmung« 

gründet, sei »[…] ein (transcendentaler) schöpferischer Act […]« (vgl. »Das untergehen-

de Vaterland …« [im Folgenden: DuV], zit. nach: ThSch, S. 37).

10 | Vgl. Johann Kreuzer: Erinnerung. Zum Zusammenhang von Hölderlins theoretischen 

Fragmenten »Das untergehende Vaterland …« und »Wenn der Dichter einmal des Geistes 

mächtig ist …«, Königstein/Ts. 1985; ders.: »Einleitung«, in: ThSch, S. VII-LIII.

11 | Vgl. Dieter Henrich: Fichtes ursprüngliche Einsicht, Frankfur t a.M. 1967, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Tun: Die Ver fahrungsweise des poëtischen Geistes 77

wird.12 Aus diesem Zirkel führt eine Auffassung von Bewusstsein heraus, die 
dem mental unverkürzten Sinn des Erinnerns entspricht. Das Schweben der 
Einbildungskraft, von dem Fichte gesprochen hat, lässt sich von der Semantik 
des Erinnerungsvermögens her verstehen und konkretisieren.13 Was Hölderlin 
dabei entdeckte, könnte man, analog zu der Fichtes, ›Hölderlins ursprüngliche 
Einsicht‹ nennen. Er erkennt, dass das Hervorbringen von Äußerungsformen 
sich nicht in jener arbiträren oder zufälligen Tätigkeit erschöpft, die ›der Geist‹ 
(verstanden als präproduktive Subjektivität) mit der Phantasie im Denken sei-
ner Herrschaft unterstellt und aus der er sich auch in sich zurückzuziehen 
vermöge. Das ist die Option, der Hegel nach dem Gespräch mit Hölderlin fol-
gen wird.14 Hölderlin stellt und hält dagegen fest: »[O]hne ein äußeres Object« 
ist es nicht möglich, (den Anspruch einzulösen) eine Erinnerung zu haben.15 
Erst in der Beziehung auf das von der wissenden Selbstbeziehung des Geistes 
unterschiedene materiale Gegebensein von ›Objekten‹ wird die Produktivität, 
als deren Subjekt der Geist gedacht wird, in ihrer Wirklichkeit erkenn- und 
reproduzierbar. Erst in der Beziehung auf die Sphäre der Objekte teilt sich die 
Beziehung mit, die Erinnern seiner semantischen Natur nach als Grund wis-
sender Selbstbeziehung bedeutet.

Diese Einsicht impliziert mehrerlei. Erinnern ist erstens kein Instrument 
einer sich autark wähnenden Innenwelt des Geistes. Es ist vielmehr Bedin-
gung der Möglichkeit jener Struktur, die Geist meint und in der Subjektivität 

12 | Vgl. Jürgen Habermas: »Metaphysik nach Kant«, in: K. Cramer/H.-F. Fulda/R.-P. 

Horstmann/U. Pothast (Hg.), Theorie der Subjektivität, Frankfur t a.M. 1987, S. 442.

13 | Vgl. Johann Kreuzer: »Vom Ich zur Sprache: Fichte und Hölderlin«, in: H. Girndt/K. 

Hammacher (Hg.), Fichte und die Literatur (Fichte-Studien Bd. 19), Amsterdam/New 

York 2002, S. 185-198.

14 |  Im § 448 der Enzyklopädie spricht Hegel zwar von der »thätige[n] Erinnerung« (vgl. 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im 

Grundrisse (1830), unter Mitarb. v. U. Rameil hg. v. W. Bonsiepen u. H.-C. Lucas, Ham-

burg 1992, § 457, S. 444), doch bedeutet Tätigkeit hier nichts weiter als die innere Ko-

pie einer gegebenen Anschauung. Erinnern als Tätigkeit im Sinne eines Vermögens, das 

mit den Gegenständen, auf die es sich richtet, nicht zusammenfällt, kommt dabei nicht 

in Blick. Vgl. auch §§ 373, 376, 379 der Heidelberger Enzyklopädie von 1817, in der 

diese aus systemarchitektonischen Gründen bewusst restriktive Sicht des Erinnerungs-

vermögens noch deutlicher wird (vgl. G. W. F. Hegel: Enzyklopädie der philosophischen 

Wissenschaften im Grundrisse [1817], unter Mitarb. v. H.-C. Lucas u. U. Rameil hg. v. W. 

Bonsiepen und K. Grotsch, Hamburg 2000, S.  211-215). – Zur spezifischen Dif ferenz, 

die sich hier zwischen Hölderlin und Hegel zeigt, vgl. Johann Kreuzer: »Zeichen machen-

de Phantasie. Über ein Stichwort Hegels und eine ursprüngliche Einsicht Hölderlins«, in: 

Zeitschrift für Kulturphilosophie 2008/2, S. 253-278.

15 | Vgl. WdD, ThSch, S. 50-52.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Johann Kreuzer78

gründet. Was diese kennzeichnet, ist zweitens relationaler Natur: Es stellt eine 
Form von Relationalität dar, die auf keines der Relata hin auflösbar ist. Sie teilt 
sich drittens im Hervorbringen materiell erscheinender, in jeweiligen Arbeits-
formen und Medien sich materialisierender Objektivationen (in ›Zeichen‹ und 
›Tönen‹) mit. Hier werden viertens Differenzierungen virulent, die Hölderlin 
in zunächst geschichtsphilosophischer Hinsicht zwischen dem Erinnerten 
(den Gegenständen des Erinnerns), dem Erinnern als Vermögen, das mit sei-
nen Gegenständen nicht zusammenfällt, und der Erinnerung als jener vollen 
Struktur vornimmt, zu der das Wissen gehört, dass Erinnern sich nicht ohne 
Zeichen mitzuteilen vermag, dass zu seinem ›Geist‹ deshalb die Notwendig-
keit eines »Objects im vollendetsten Zustande« gehört.16 Erst indem es in die 
sinnliche Differenz der Zeichen übersetzt erscheint, wird Erinnern selbst er-
innerungsfähig. Erst in den produzierten Zeichen vermag sich zu reproduzie-
ren, was Erinnern ist. Nicht nur in bewusstseinstheoretischer Hinsicht kommt 
es deshalb fünftens auf die Klärung des »Verbindungsmittels zwischen Geist 
und Zeichen« an.17 Seiner eigenen Bestimmung entspricht, was Geist heißt, 
erst durch das Hervorbringen von Zeichen. Erst in der Hervorbringung (Set-
zung) empirischer – der Selbstbeziehung des Geistes gegenüber also wirkli-
cher – Differenz vermag zu erscheinen, was selbst kein empirisches Objekt 
(des Geistes) ist. Paradigma dieser sinnlich-unsinnlichen/intellektuell-empiri-
schen Einheit ist Sprache. In der »schöpferischen Reflexion der Sprache« zeigt 
sich (in Zeichen) die Wirklichkeit des Geistes.18 Der Satz: »So wie die Erkennt-
niß die Sprache ahndet, so erinnert sich die Sprache der Erkenntniß […]«, fasst 
das zusammen.19 Dieser Satz stellt in Wenn der Dichter  … so etwas wie die 
Antwort dar auf die Frage, was es heißt – und was Bedingung der Möglichkeit 
ist dafür –, ›eine Erinnerung zu haben‹.

Diese Antwort hat einige Voraussetzungen. Zwei sollen im Folgenden kurz 
skizziert werden.

16 | Vgl. DuV, ThSch, S. 35.

17 | Vgl. DuV und WdD, ThSch, S. 37, 46.

18 | Zur schöpferischen Reflexion der Sprache vgl. WdD, S. 58-62, insbes. S. 61.

19 | Vgl. WdD, S. 58. – Zur Bedeutung, die das Verb »ahnden« hier hat, vgl. Kants Hin-

weis: »Man hat neuerlich zwischen etwas ahnen und ahnden einen Unterschied machen 

wollen; allein das erstere ist kein deutsches Wort und es bleibt nur das letztere. – Ahn-

den bedeutet so viel als gedenken. Es ahndet mir heißt, es schwebt etwas meiner Er-

innerung […] vor« (Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: ders., 

Werke, hg. v. W. Weischedel, Frankfur t a.M. 1968, Bd. 12, S. 492). Vgl. J. u. W. Grimm: 

Deutsches Wörterbuch, Bd. 1, Ar t. »ahnden«, S. 192-195.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Tun: Die Ver fahrungsweise des poëtischen Geistes 79

2.2) Im Fragment philosophischer Briefe – Hölderlins Antwort auf Schillers Brie-
fe über die ästhetische Erziehung des Menschen20 – heißt es: »Weder aus sich selbst 
allein, noch einzig aus den Gegenständen, die ihn umgeben, kann der Mensch 
erfahren, daß mehr als Maschinengang, daß ein Geist, ein Gott, ist in der Welt, 
aber wohl in einer lebendigern, über die Nothdurft erhabnen Beziehung, in der 
er stehet mit dem was ihn umgiebt.«21 Die Frage, wie sich die Wirklichkeit der 
Freiheit, in der wir uns über die »physische und moralische Nothdurft« erhe-
ben, erhalten kann, wird zu der Frage danach, warum wir uns »eine Idee oder 
ein Bild machen müssen, von ihrem Geschik, das sich genau betrachtet weder 
recht denken ließe noch auch vor den Sinnen liege«. Hölderlin antwortet auf 
diese Frage mit der Einsicht, »daß der Mensch auch in so fern sich über die 
Noth erhebt, als er sich seines Geschiks erinnern, als er für sein Leben dank-
bar seyn kann und mag«.22 Das Erinnern, von dem er hier spricht, steht für ein 
›Geschick‹ im doppelten Sinn: Erinnernd wird uns zunächst bewusst, dass wir 
der Bedingung der Endlichkeit unterliegen – erinnern müssen wir, weil nichts 
in der Zeit bleibt (auch nicht das jeweilige Jetzt eines Erinnerns). Zugleich ist 
die Erinnerung jenes Vermögen oder ›Geschick‹, das uns das Zeitliche in sei-
ner Unumkehrbarkeit transzendieren lässt: Erinnern besteht in der ›Geschick-
lichkeit‹, zwei oder mehrere distinkte Zeitpunkte über die Unumkehrbarkeit 
ihrer Sukzession hinaus und im Bewusstsein ihrer Verschiedenheit zu ver-
binden. Darin erheben wir uns über die ›Not‹ der Unumkehrbarkeit zeitlicher 
Sukzession.23 Dieses Sich-Erheben gelingt oder glückt freilich erst dann, wenn 
es ein Zurückkommen zum Endlichen in seinem Vorübergehen einschließt 
und damit das Transzendieren der Bedingung endlichen Daseins (die ›physi-
sche Notdurft‹) mit diesem Transzendieren selbst verbindet. Hölderlin nennt 

20 | Dazu wie zum komplexen Verhältnis Hölderlin-Schiller insgesamt vgl. Johann Kreu-

zer: »›Sonst haben wir keinen wie uns selbst.‹ Zur ambivalenten Beziehungsform von 

J. C. F. Hölderlin und J. C. F. Schiller«, in: T. Jung/S. Müller-Doohm (Hg.), Prekäre Freund-

schaften. Über geistige Nähe und Distanz, München 2011, S. 13-26.

21 |  J.  C.  F. Hölderlin: »Fragment philosophischer Briefe« (im Folgenden: FphB), zit. 

nach: ThSch, S. 10.

22 | FphB, S. 11.

23 | Zu den etymologischen Dispositiven dessen, was hier »Geschick« heißt, vgl.: »GE-

SCHICK […] subst. Verb zu schicken, ›machen dasz etwas geschieht‹ […] ›geschick-

lichkeit, schicklichkeit‹ […], fatum, quod a deo mittitur cuique […], nach heidnischen 

Anschauungen das schicksal als gottheit von dunkler vorstellung, das fatum, mit 

blind waltender macht« (J. u. W. Grimm: Deutsches Wörterbuch, Bd. 5, 3870-72). »GE-

SCHICKLICHKEIT […] 1) beschaffenheit, namentlich die richtige, gute […], 2) geschick-

lichkeit, accomodatio, […] concinnitas, opportunitas […] naturanlage, […] ingenium 

[…], geschicktheit, fähigkeit, begabung, […] klugheit, weisheit, […] kunst, tüchtigkeit 

[…]« (ebd., 3877-79).

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Johann Kreuzer80

die Figur dieser Erfahrung den Dank des Erinnerns. Er wird nicht dadurch 
realisiert, geschweige mitgeteilt, dass wir auf ›vor den Sinnen liegende‹ oder 
moralisch zu postulierende Objekte zeigen. Wenn der Dank des Erinnerns 
nun nicht durch ein ›Zeigen auf‹ mitgeteilt werden kann, bleibt nur übrig – 
sofern er mitgeteilt werden soll –, dass er selbst gezeigt werden muss bzw. 
›sich zeigt‹. Das lässt die Figur der Erfahrung, die der Dank des Erinnerns 
beschreibt, produktiv werden.

Der Dank des Erinnerns erfordert, er ist ein Tun. Das unterscheidet ihn (als 
praktisch werdendes Erinnern) sowohl vom ›Gedächtnis‹ wie von den ›Gedan-
ken‹. Die »Befriedigung«, die der Dank des Erinnerns bedeutet, kann »weder 
bloß in Gedanken, noch bloß im Gedächtniß wiederhohlt werden«.24 Mag für 
das Gedächtnis wie für die zeitentrückte Logik der Verstandesbegriffe zutref-
fen, dass sie einer Selbstübersetzung in Zeichen und Töne nicht bedürfen, 
so gilt dies nicht für den Dank des Erinnerns. Denn von seinem ›Geschick‹ 
müssen wir uns, da er mit den Gegenständen, auf die er sich bezieht, nicht 
zusammenfällt, eine Idee oder ein Bild machen, damit der Dank sowohl wie 
der Gegenstand, dem er gilt, ›vor den Sinnen liegt‹. Was Dank – als wieder-
holendes Zurückkommen – heißt, will hervorgebracht werden. Deshalb ist 
es »Bedürfniß der Menschen, […] ihre verschiedenen Vorstellungsarten vom 
Göttlichen […] sich einander zuzugesellen, und so der Beschränktheit, die jede 
einzelne Vorstellungsart hat und haben muß, ihre Freiheit zu geben, indem 
sie in einem harmonischen Ganzen von Vorstellungsarten [bzw. von Lebens-
weisen, JK] begriffen ist«.25 Wir können unser Erinnern nicht lesen, deshalb 
muss es in Formen übersetzt werden, um es selbst erinnern zu können. Als 
das wirkliche ›Subjekt‹ der Erinnerung erweist sich so ein intersubjektives Be-
dürnis. Das ›Sich-einander-Zugesellen‹ umschreibt die Form, in der der Dank 
des Erinnerns produktiv erscheint, um sich zeigen und mitgeteilt werden zu 
können.

2.3) Der Dank des Erinnerns verbindet zwischen Vergangenem und Gegen-
wärtigem. Warum muss hier verbunden werden? Diese Frage hat mit der Er-
fahrung kultureller Umbruchsprozesse und zugespitzt mit der revolutionärer 
Auflösungs- und Übergangssituationen zu tun.26 Hölderlin erweitert sie in 
dem für sein ganzes weiteres Werk grundlegenden Fragment Das untergehende 
Vaterland ... zur Frage nach der Bedingung der Möglichkeit des Bestehens wie 
der Entstehung geschichtlicher Formationen oder Wechselwirkungen von Na-
tur und Menschen und leitet daraus zugleich die Begründung des Anspruchs 

24 | FphB, S. 12.

25 | Vgl. FphB, S. 11.

26 | Anstoß und Anlaß ist hier natürlich die epochale Zäsur der Französischen 

Revolution.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Tun: Die Ver fahrungsweise des poëtischen Geistes 81

wie der Bedeutung »freier Kunstnachahmung« ab.27 Zunächst geschichtsphi-
losophisch wie zeittheoretisch motivierte Überlegungen – was schließt der 
Übergang von einer (nach dem Übergang ›alten‹) gesellschaftlichen Forma-
tion zu einer ihr nachfolgend ›neuen‹, von einem nach dem Übergang ›Vergan-
genen‹ zu einem ebenfalls nach dem Übergang dann Zukünftiggewesenen 
in sich? – führen auf bewusstseinstheoretische Entdeckungen, was die Natur 
bzw. Sinn und Semantik des Erinnerungsvermögens betrifft. 

Was Bedingung der Möglichkeit geschichtlichen Bestehens ist, wird vor 
allem in epochalen Umbruchsituationen oder kulturellen Transformations-
prozessen fraglich und deshalb bewusst. Was ist ›inmitten‹ geschichtlicher 
Realität jener schöpferische Grund, der jede besondere Wechselwirkung von 
Natur und Menschen als Begrenzung erfahren lässt? Hölderlin nennt ihn die 
»Welt aller Welten, das Alles in Allen, welches immer ist und aus dessen Seyn 
alles angesehen werden muß«.28 Seine Bestimmung, Ermöglichungsgrund ge-
schichtlichen Bestehens zu sein, erfüllt sich freilich nur dann, wenn die mit 
ihr gegebene »Unendlichkeit« nicht nur die Auflösung eines real bestehenden 
›Vaterlandes‹ (einer »besonderen Wechselwirkung von Natur und Menschen«) 
bewirkt, sondern aus dieser Unendlichkeit auch wieder eine »endliche Wir-
kung hervorgeht«.

Die Erinnerung erfüllt hier eine doppelte Aufgabe. Ihr Sinn ist es zum 
einen, an die Notwendigkeit zu erinnern, dass aus einer Situation radikaler 
Auflösung (der Destruktion jeder Realität) übergegangen werden muss in die 
Herstellung einer neuen Realität bzw. aus ihr eine neue ›endliche Wirkung‹ 
hervorgehen muss. Zugleich – und zum anderen – ist erinnert, was zwischen 
zwei Formen geschichtlicher Realität wirklich war und nun selbst einer ›end-
lichen Wirkung‹ bedarf. Diese endliche Wirkung kann nicht die Form einer 
hergestellten Realität haben. Sie kann allein in der objektivierenden Darstel-
lung bzw. Übersetzung jenes Erfahrungsgehaltes bestehen, der in den Augen-
blicken jeweiligen Übergehens wirklich ist.29 Im Hinblick darauf kommt der 
Erinnerung nicht mehr nur eine (wie Hölderlin sagt: transzendentale) Funk-
tion im Kontext von Realität zu. Hier wird vielmehr der Bereich geschichtlicher 
Realität zum Gegenstand eines produktiven Aktes, in dessen dichtester Form 
»das Leben alle seine Puncte durchläuft«.30 Zum Erinnern gehört wesentlich 
die Erinnerung, dass die ›Unendlichkeit‹ reiner Übergängigkeit, die der Dest-

27 | Vgl. ThSch, S. 33-38. Mit Vaterland übersetzt Hölderlin patrie, vgl. die vorige An-

merkung. Zum Begrif f ›freie Kunstnachahmung‹ vgl. ebd., S. 34. – Vgl. Anm. 10.

28 | Vgl. DuV, S. 33.

29 | Vgl. »[…] im übergehenden ist die Möglichkeit aller Beziehungen vorherrschend, 

doch die besondere ist daraus abzunehmen, zu schöpfen, so daß durch sie als Unend-

lichkeit die endliche Wirkung hervorgeht« (DuV, ebd.).

30 | Vgl. DuV, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Johann Kreuzer82

ruktion aller Verdinglichung entspricht, mit dem Bereich ›endlicher Wirkun-
gen‹ zusammenzubringen ist. »Im Zustande zwischen Seyn und Nichtseyn 
wird aber überall das Mögliche real, und das wirkliche ideal, und diß ist in 
der freien Kunstnachahmung ein furchtbarer aber göttlicher Traum.«31 Die 
Erfahrung unbeschränkter Realitätslosigkeit ist »göttlich«, d.h. ursprünglich 
schöpferisch. Wird sie freilich nicht damit zusammengebracht, dass unter der 
Bedingung von Zeit alles lebendige Bestehen notwendig endlich ist und end-
licher Wirkungen bedarf, dann wird dieser Traum »furchtbar«. Seine Objekt-
losigkeit wie die Dissoziation der Elemente der Realität kehren sich dann gegen 
sich selbst. Sie bedeuten die Negation der Möglichkeit lebendigen Bestehens. 
Ein realitätsloser, sich verdinglichenden Objektivationen verschließender oder 
verweigernder Selbstbezug des Geistes wird (selbst)destruktiv.

Diese Gefahr besteht immer dann, wenn die Akte des Erinnerns sozusa-
gen mit sich allein bleiben und das ›Transzendentale‹ des Werdens (des Über-
gangs zwischen jeweiligen Formen von Realität) dem Bereich geschichtlicher 
(›verdinglichter‹) Realität entgegengestellt wird. Der Sinn des Erinnerns erfüllt 
sich, wenn es gelingt, das ›Transzendentale‹ (Ermöglichende/Bewirkende) des 
Übergangs mit dem ›Isolirten‹ (des Bewirkten) der Momente geschichtlicher 
und bewusstseinstheoretischer Realität zu verknüpfen: »[…] denn auch wäh-
rend des Übergangs sind Geist und Zeichen, mit andern Worten die Materie 
des Überganges mit diesem und dieser mit jener (transcendentales mit isolir-
tem) wie beseelte Organe mit organischer Seele, harmonisch entgegengesetzt 
Eines«.32 Was ›Geist und Zeichen‹ hier verbunden sein lässt, ist nichts – auch 
nicht durch mentalen Selbstbezug – Gegebenes. Es ist ein ›Traum‹, der durch 
Nachahmung realisiert werden will. Der ›Traum‹ des Zustandes zwischen Sein 
und Nichtsein bedarf der Übersetzung in Sprache bzw. allgemeiner: eines Tä-
tigwerdens, das ihn in Formen der Äußerung übersetzt. Durch die Überset-
zung in Formen der Äußerung wird die Realitätslosigkeit reinen Erinnerns 
selbst erinnerungsfähig und produktiv. Erst in den Formen, in denen sich Er-
innern als Tätigsein nach außen wendet, vermögen wir uns des reproduktiven 
Aktes, der es ist, zu entsinnen. Gelingt dieses Sich-Entsinnen in Formen der 
Äußerung, erweist sich »die Sprache« als »Ausdruk Zeichen Darstellung eines 
lebendigen aber besondern Ganzen, welches eben wieder in seinen Wirkun-
gen dazu wird«.33 Die Synthesis, die Erinnern meint, kann sich nur mitteilen, 
indem sie sich darstellt – oder in Formen der Darstellung sich zeigt. Ohne die 
materielle Erscheinung, ohne das ›empirische‹ Gegebensein der ›endlichen 
Wirkungen‹, in denen die Realitätslosigkeit mit sich allein bleibenden Erin-

31 | DuV, S. 34.

32 | DuV, S. 37.

33 | DuV, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Tun: Die Ver fahrungsweise des poëtischen Geistes 83

nerns überschritten wird, um als Tätigkeit im Hervorgehen dieser Wirkungen 
selbst produktiv zu erscheinen, ist das nicht möglich.

3) Wie ist dieses Tätigsein, das in den jeweiligen Wirkungen als seinen ›Zei-
chen‹ sich mitteilt und reproduziert, zu beschreiben? Was ist der ›Geist‹ dieses 
Produktivwerdens oder der sich als Produktivwerden zeigende ›Geist‹?

Auf diese Frage antwortet Hölderlin – es wurde schon zitiert – mit der 
Emphase der ersten Person Singular: »ich sage, so ist nothwendig, daß der 
poetische Geist bei seiner Einigkeit, und harmonischem Progreß, auch einen 
unendlichen Gesichtspunct sich gebe, […] und es ist seine lezte Aufgabe, beim 
harmonischen Wechsel einen Faden, eine Erinnerung zu haben«.34

Eine Erinnerung zu haben, heißt nicht bloß, Erinnertes wiederzugeben. In 
Das untergehende Vaterland … zeigt Hölderlin (wie gerade skizziert), dass das 
Vermögen der Erinnerung weder mit seinen Gegenständen (dem Erinnerten) 
identisch ist noch sich auf die Repräsentation von Vergangenem beschränkt. 
Zu differenzieren gilt es vielmehr zwischen dem, worauf sich Erinnern in sei-
ner Realitätshaltigkeit bezieht (dem Erinnerten, mit dem es üblicherweise iden-
tifiziert wird) – dem Akt des Erinnerns selbst, der mit seinen Gegenständen 
nicht zusammenfällt, also nicht erfahrungsabgeleitet, sondern erfahrungs-
konstitutiv ist – wie schließlich jenem ›Erinnern des Erinnerns‹, in dem wir 
begreifen, dass die Erinnerung eine nicht vergangenheitsgebundene, sondern 
gegenwärtigkeitsorientierte Synthesis meint, die der Entäußerung (in und 
durch Zeichen) bedarf.

Wie teilt sich die Synthesis, die Erinnern ist, selbst mit?
Eine Erinnerung zu haben meint mehr, als bloß die Einheit des Erinnerns 

mit dem, worauf es sich bezieht, zu begreifen und damit in die Einheit des Be-
wusstseins zurückzuführen. Synthesis gibt es nur durch oder in Entgegenset-
zung (Differenz, Verschiedenheit), nicht durch deren Auflösung. Analog gibt 
es Erinnern nur im Wechsel, jeweils nur in Beziehung. Es reduziert sich nicht 
auf eine vom (›äußeren‹, zeitlichen) Wechsel unabhängige (›innere‹) Harmo-
nie unverdinglicht-mentaler Selbstbeziehung.35 Es bedarf der materialen Dif-
ferenz objektivierter Äußerungsformen.

›Einheit‹ reproduziert sich nicht durch einen Rückgang des Geistes in sich. 
Einheit reproduziert sich nur, indem Synthesis als Tätigkeit sich darstellt. 
Nicht Einheit statt Differenz, sondern Einheit durch Differenz: An diese Struk-
tur der produktiven Einbildungskraft knüpft Hölderlin insofern mit dem Pos-
tulat der Erinnerung an.36

34 | Vgl. Anm. 5.

35 | Vgl. WdD, S. 45.

36 | Vgl. Dieter Henrich: »Hegel und Hölderlin«, in: ders., Hegel im Kontext, Frankfur t 

a.M. 1971, S. 34. Was in Dif ferenz zu Hölderlin nun »Hegels eigentümlicher Gedanke« 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Johann Kreuzer84

Die Synthesis des Erinnerns gibt es nicht als Gegenstand des Erinnerns, 
sondern als dessen Beziehung auf Gegenstände (das jeweils Erinnerte). Das 
ist der Grund, weshalb Hölderlin betont, dass die poetische Individualität der 
Erinnerung »schlechterdings nicht durch sich selbst begriffen, [auch nicht 
durch, JK] sich selber zum Objecte werden darf, […] [sie] kann der Reflexion 
[…] gar nicht erscheinen, oder nur im Karakter eines positiven Nichts, eines 
unendlichen Stillstands […]«.37 Die Synthesis des Erinnerns – die Verbindung 
von Verschiedenem – gibt es nur als Wechselwirkung, d.h. im gleichzeitigen 
Erinnern der bleibenden Differenz des erinnert Verbundenen.

Wenn der Sinn der Erinnerung Verbindung ist, dann kann dieses Ver-
binden nicht wiedergegeben werden wie dasjenige, was verbunden wird. Das 
»Verbindungsmittel zwischen Geist und Zeichen«, als das die Erinnerung fun-
giert, kann sich deshalb nur im Machen oder Hervorgehen von Äußerungs-
formen zeigen. Man kann das mit folgendem Paradox formulieren: Erinnern 
entzieht sich der Übersetzung in propositionale Gehalte und bedarf gerade 
deshalb dieser Übersetzung. Es kann nicht gesagt, sondern nur in der »Wahl« 
einer äußeren Sphäre im Machen von Zeichen gezeigt bzw. »empyrisch indi-
vidualisirt« werden.38 Empirische Individualisierung ist das Stichwort dafür, 
dass die Identität (einer Beziehung-auf-sich), die sich durch den Faden der Er-
innerung im Gewebe der Zeichen bildet, kein actus purus/internus reflexiver 
Selbstbeziehung ist, sondern in der Verdinglichung in äußeren, zeitlich be-
stimmten Objekten (in der Beziehung-auf-anderes) eine Entsprechung erfährt. 
Die Synthesis, die Erinnerung ist, kann in den Formen der Äußerung nur ge-
zeigt werden – sie kann aber auch nur in Formen der Äußerung gezeigt werden.

Ihr entspricht ein Zustand des Gemüts, der uns produktiv werden lässt. 
Genau in diesem Sinn versteht Hölderlin das Adjektiv ›transzendental‹. Was 
als Bedingung der Möglichkeit zu denken ist, wird wirklich, indem es schöpfe-
risch wirkt: indem aus ihm eine Wirkung hervorgeht, wodurch, was wir als ur-
sprüngliche Einheit denken, sich von sich unterscheidet wie sich selbst unter-
scheidbar macht. Nicht im Rückgang in sich, sondern dadurch, dass sie sich in 

sei: »daß die Relata in der Entgegensetzung zwar aus einem Ganzen verstanden werden 

müssen, daß dieses Ganze ihnen aber nicht vorausgeht als Sein oder als intellektuale 

Anschauung, – sondern daß es nur der entwickelte Begrif f der Relation selber ist« (ebd., 

S. 36) – dies ist in der Tat die Konsequenz aus Hölderlins ursprünglicher Einsicht, wenn 

er Sinn und Semantik der Erinnerung zum Grundbegrif f der Poetik macht, auf der sein 

Spätwerk beruht: vgl. J. Kreuzer: Erinnerung (wie Anm. 10).

37 | Vgl. WdD, S. 49/50.

38 | Die Wahl eines »äußeren Objects« (vgl. WdD, S. 50) ist Bedingung dafür, dass 

der unendliche Gesichtspunkt der Erinnerung als durch diese »Wahl bestimmtes, 

empyrischindividualisir tes und karakterisir tes betrachtet« und reproduzier t werden 

kann (vgl. WdD, S. 52).

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Tun: Die Ver fahrungsweise des poëtischen Geistes 85

Relation zu einem von ihr Verschiedenen selbst »empyrisch individualisirt«, 
reproduziert sich Einheit. Inbegriff wie Medium solcher ›empirischen Indi-
vidualisierung‹ ist Sprache. Nur »in der Äußerung kann gefunden werden«, 
was nicht bloß »Ideal« ist und »außerhalb der Äußerung nur in dem aus ihrer 
bestimmten ursprünglichen Empfindung hervorgegangenen Ideale gehofft 
werden kann«.39 Es gibt Erinnern nur in den Formen seiner Erscheinung bzw. 
den Zeichen seiner Äußerung. Das erkennende Selbstverhältnis, das Erinnern 
bedeutet, muss sich in der empirischen Individualisierung dieser Formen da-
hin verdoppeln, dass es selbst erinnerbar wird. Ohne das Machen von Zeichen 
– ohne die Produktivität eines Hervorbringens – ist dies nicht möglich.

Im Machen von Zeichen wird die relationale Synthesis der Erinnerung 
produktiv. Sie wiederzugeben und sich mitteilen zu lassen, wird zur Aufgabe 
poetischer Sprachfindung: »So wie die Erkenntniß die Sprache ahndet, so erin-
nert sich die Sprache der Erkenntniß.«40 Das auch unterscheidet den Sinn pro-
duktiv werdenden Erinnerns, den Hölderlin »transcendentale Empfindung« 
nennt, von der »bloße[n] Harmonie«, die »die intellectuale Anschauung und 
ihr mythisches bildliches Subject Object, mit Verlust des Bewußtseins, und 
der Einheit« kennzeichnet.41 Nur »in der Äußerung kann gefunden werden«, 
was nicht bloß »Ideal« ist und »außerhalb der Äußerung nur in dem aus ihrer 
bestimmten ursprünglichen Empfindung hervorgegangenen Ideale gehofft 
werden kann«.42 In Akten der Sprachfindung wird die Einsicht, dass Erin-
nern ›empirischer Individualisierung‹ bedarf, produktiv: »Das Product dieser 
schöpferischen Reflexion ist die Sprache.«43

Vor diesem Hintergrund resümiert Hölderlin gegen Ende von Wenn der 
Dichter ..., die schöpferische Reflexion des Künstlers bestehe darin,

»daß er aus seiner Welt aus der Summe seines äußern und innern Lebens, das mehr oder 

weniger auch das meinige ist, daß er aus dieser Welt den Stoff (nimmt), um die Töne 

seines Geistes zu bezeichnen, aus seiner Stimmung das zum Grunde liegende Leben 

durch diß verwandte Zeichen hervorzurufen, daß er also, in so fern er mir dieses Zeichen 

nennt, […] mich veranlaßt, diesen Stoff in das Zeichen überzutragen […].«44

39 | Vgl. WdD, S. 60.

40 | WdD, S. 58. – Adorno hat das in folgende Sentenz transformiert: »Worauf die Sehn-

sucht an den Kunstwerken geht – die Wirklichkeit dessen, was nicht ist –, das verwandelt 

sich ihr in Erinnerung.« (Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, hg. v. G. Adorno u. R. 

Tiedemann, Frankfur t a.M. 1970, S. 200)

41 | Vgl. WdD, S. 57.

42 | Vgl. WdD, S. 60.

43 | Vgl. WdD, S. 61.

44 | Vgl. WdD, S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Johann Kreuzer86

Erinnern teilt sich mit, wenn uns Zeichen – welcher Art auch immer – beredt 
werden. Was sich als ›transzendental‹ im Erinnern erweist, ist keine (intra)
mentale Logik, es bedarf vielmehr der äußeren Zeichen. In ihnen wird es pro-
duktiv.

Hat Hölderlins in der Epochenschwelle 1800 gewonnene Einsicht in die schöp-
ferische Reflexion der Sprache mit der Gegenwart ästhetischer Produktivität 
– mit der Produktivität ästhetischen Handelns – zu tun?45 Und wenn ja, was?

Auf diese Frage kann man vielleicht mit Hinweisen auf und aus Adornos 
Ästhetischer Theorie antworten – wobei nicht nur das gleichnamige Buch 
gleichsam untergründig Hölderlins Programmatik folgt.

4) Für Adorno ist Hölderlin nicht nur ein seit der Epochenschwelle 1800 he-
rausragender Lyriker, sondern die zentrale Referenz dessen, was philosophi-
sche Reflexion zu leisten habe. Er gilt ihm als wegweisender Gesprächspartner 
im philosophischen Diskurs nach Kant und Hegel. So heißt es in der Negativen 
Dialektik, dass der die Dichotomie zwischen dem mundus intelligibilis und sen-
sibilis repetierende »Kantische Block ein Schein« sei, »der am Geist lästert, was 
in den Hymnen des späten Hölderlin philosophisch der Philosophie voraus 
ist«. Hölderlin wird zum Kronzeugen »ungegängelten Bewußtseins« wie je-
nes »Offenen«, das den »Idealisten […] fremd« war und »unter den gleichen 
Bann [geriet], der Kant zur Kontamination von Erfahrung und Wissenschaft 
zwang«.46 Der hier angesprochene ›Bann‹ ist der über ein Produktivsein, das 
realisiert, was noch nicht ist: das damit realisiert, was sich der Bestimmung 
durch ein Erkennen entzieht, das Erklären als Zurückführung auf Bekanntes 
und nicht als Erklärung der dabei im Spiele befindlichen ›Kräfte‹ versteht. Pro-
duktiv hingegen ist – im Anschluss an den Kant der Kritik der Urteilskraft – das 
Sich-Mitteilen der (Quellen der) Erkenntnisvermögen, die dabei im Spiele sind 
und durch die Produkte dieser Produktivität selbst fasslich werden.

Gleichsam zur Erläuterung dessen, ›was in den Hymnen des späten Höl-
derlin philosophisch der Philosophie voraus ist‹, hatte Adorno in der Vorlesung 
über Probleme der Moralphilosophie am 30. Mai 1963 festgestellt, »daß die wahre 
Einheit eigentlich die Versöhnung des Vielen sei und nicht eine Identität«, und 
diese These bzw. programmatische Einsicht wie folgt erläutert: »[I]ch denke 
da vor allem an das, was man den philosophischen Gehalt von Hölderlin nen-
nen könnte.«47 Als Indikator dessen, was philosophisch heute anstehe, begreift 

45 | Zum Kontext vgl. Peter Szondi: Poetik und Geschichtsphilosophie I + II (Studien-

ausgabe der Vorlesungen, Bde. 2 u. 3), hg. v. W. Fietkau, Frankfur t a.M. 1974.

46 | Vgl. Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 381.

47 | Vgl. Theodor  W. Adorno: Probleme der Moralphilosophie (Nachgelassene Schrif-

ten, Abt. IV, Bd. 10), Frankfur t a.M. 1996, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Tun: Die Ver fahrungsweise des poëtischen Geistes 87

Adorno Hölderlin vor allem deshalb, weil er bei ihm einen Stand ästhetischer 
Wirklichkeit erreicht sieht, den er dem beim späten Beethoven an die Seite 
stellt: »Die Sprache der Musik oder das Material der Musik redet in diesen 
Spätwerken selber, und nur durch die Lücken dieser Sprache hindurch redet 
eigentlich das kompositorische Subjekt, vielleicht nicht ganz unähnlich dem, 
was in dem Spätstil Hölderlins mit der dichterischen Sprache sich vollzogen 
hat.«48 Das Reden des Subjekts in Formen der Äußerung ist die Materialisation 
der Produktivität des Geistes.

Es ist deshalb kein Zufall und auch kein sprachlicher Manierismus, dass 
sich Adorno den Ausdruck »Verfahrungsweise« durchgängig zu eigen macht. 
Er stellt das programmatische Gegenwort zu einem ›Geist‹ dar, der für gleich-
sam reine, widerstandslose Produktivität steht – das Gegenwort zu einer ›Pro-
duktivität‹, die meint, mit der Realität jeweils produzierter Formen nichts zu 
tun zu haben. Die ›Verfahrungsweise des poëtischen Geistes‹ ist, wie wir gese-
hen haben, bei Hölderlin die aus der Forderung, ›eine Erinnerung zu haben‹, 
folgende schöpferische Reflexion, dass in der ›Wahl eines Objekts‹ die Tran-
szendentalität dessen, was zwischen zwei Formen von Realität ist – wie das 
›reine Erinnern‹, das jeweils zwischen zwei Formen von Realität ›ist‹ –, sich 
›empirisch individualisiert‹. Bei Hölderlin wird einsichtig, dass Geist in mehr 
besteht als einer sich doch nur mit sich selbst vermittelnden, sich ungebrochen 
wähnenden, weil sich doch nur auf sich selbst als Vermittlung beziehenden 
Form von Subjektivität. Sich als ›Vermittlung‹ begreifen kann er sich nur an 
›etwas‹, das nicht durch ihn schon vermittelt ist. Insofern muss der ›Geist der 
Vermittlung‹ sich zeigen. Das kann er nur als ein Tätigsein, im Hervorbringen 
von Objekten.49 Für Hölderlin ist dieses Objektwerden ›Sprache‹. Die Verfah-
rungsweise des poetischen Geistes realisiert sich in den sprachlichen Verfah-
ren der Dichtung.

In Hölderlins Sprachform, die »ins prälogische Medium hinab will« und 
sich zugleich in Zäsuren zur Synthesis zurückruft, »zeichnet sich ab, was erst 
Kultur wäre: empfangene Natur«. Dazu gehört, dass Hölderlin die Sprache 
über das Subjekt erhebt. Indem er dies tut, bewegt sich bei ihm Sprache »in 
der Gegenrichtung zum Subjektivierungsprozeß, ähnlich […] Beethovens (und 
Schuberts) Musik«.50 Subjektivierung, verstanden als Rückführung des Vielen 
in die Einheit eines Subjekts, unterschreitet die Einsicht, dass das Hervorbrin-
gen von Äußerungsformen für das, was Geist meint, sich nicht in einer arbi-

48 | Vgl. Theodor W. Adorno: Beethoven. Philosophie der Musik, Fragmente und Texte 

(Nachgel. Schrif ten, Abt. I, Bd. 1), Frankfur t a.M. 1993, S. 268.

49 | Hierher auch gehört Adornos Insistieren auf dem »Vorrang des Objekts«, vgl. z.B. 

Negative Dialektik, S. 184-193.

50 | Vgl. Theodor  W. Adorno: »Parataxis«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 11, 

Frankfur t a.M. 1974, S. 477ff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Johann Kreuzer88

trären oder zufälligen Tätigkeit erschöpft. Was Geist meint, ist vielmehr auf 
Äußerungsformen – empirisch individualisierte – verwiesen. In diesem Ver-
wiesensein gründet der Sprachcharakter der Kunst (nicht allein der der Dich-
tung). Es ist das ›Subjekt‹ einer vom Tätigsein her verstandenen Kunst. Denn 
»der Sprachcharakter der Kunst führt auf die Reflexion, was aus der Kunst 
rede; das eigentlich, der Hervorbringende nicht und nicht der Empfangende, 
ist ihr Subjekt«.51

Was ›Subjekt‹ meint, ist nicht die handlungstheoretische Voraussetzung 
eines (und sei es: genialen) ›Akteurs‹. Was Subjekt heißt, konstituiert sich viel-
mehr erst durch ästhetisch-produktives Hervorbringen. Bei Hölderlin finde 
sich dies in originärer Weise registriert:

»Das Subjekt wird es erst durch Sprache. Hölderlins Sprachkritik bewegt sich darum in 

der Gegenrichtung zum Subjektivierungsprozeß, ähnlich wie […] Beethovens Musik […]. 

Vorm Konformismus, dem ›Gebrauch‹, hat Hölderlin die Sprache zu erretten getrachtet, 

indem er aus subjektiver Freiheit sie selbst über das Subjekt erhob. […] Die sprachliche 

Verfahrungsweise […] redet […] für das Subjekt, das von sich – Hölderlin war wohl der 

erste, dessen Kunst das ahnte – nicht mehr reden kann.«52

Das ›Subjekt‹ wird, indem es in Tätigkeitsformen ›nach außen‹ wendet, was 
ihm selbst bzw. der Identität, die mit der Rede vom Subjekt gemeint ist, zu-
grunde liegt. Wenn das, was »Geist« heißt, »das sich selbst Erkennen im An-
dern« bedeutet« – wie Adorno im Anschluss an Hegel zu »Beethovens Ver-
fahrungsweise« (also mit Hölderlins programmatischem Ausdruck) notiert53 
–, dann ist das ›Subjekt‹ dieses Hervorbringens a) das Verwiesensein auf Äu-
ßerungsformen wie b) die Erinnerung des Anspruchs, dem durch hervorbrin-
gendes Tun entsprochen werden soll.

Der ›Anspruch‹, dem sich hier das Subjekt des Hervorbringens gegenüber-
sieht, ist die »Beredtheit eines Sprachlosen«, das durch und in Formen der 
Artikulation wiedergegeben und mitgeteilt werden will. In der Sprache von 
Hölderlins Dichtung fände sich dies beispielhaft verwirklicht, darin gründet 
ihre Affinität zur Musik: »Große Musik ist begriffslose Synthesis; diese das 
Urbild von Hölderlins später Dichtung, wie denn Hölderlins Idee des Gesangs 
streng für die Musik gilt, freigelassene Natur, die […] eben dadurch sich tran-
szendiert.«54 Begriffslose Synthesis – das meint eine Synthesis, die dem her-
vorbringenden Tun (der jeweiligen Äußerungsform) nicht vorhergeht, sondern 
sich durch sie – und damit durch die Akte des Hervorbringens – erst ergibt. 

51 | Vgl. Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 249.

52 | Vgl. Th. W. Adorno: »Parataxis«, S. 477f.

53 | Vgl. Th. W. Adorno: Beethoven, S. 99.

54 | Vgl. Th. W. Adorno: »Parataxis«, S. 471.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Tun: Die Ver fahrungsweise des poëtischen Geistes 89

Deshalb redet ›die Sprache für das Subjekt‹. Nicht weil sie ein Anonymon ist, 
redet ›die‹ Sprache, sondern weil sie selbst Übersetzung – der stummen Spra-
che der Natur in verlautende Formen der Artikulation – bedeutet wie des Über-
setztwerdens bedarf.55 Hölderlins »intentionslose Sprache«, die den logischen 
Ordnungen ausweicht, um sich von dem, was sie nachahmen will, bestimmen 
zu lassen, die, anders gesagt, auf das, was sie nachahmen will, »hört«, artiku-
liert und realisiert eben dies in paradigmatischer Weise.56

Dass ›die Sprache für das Subjekt‹ redet, wird umgekehrt ohne das Pro-
duktivwerden des Selbstverhältnisses von Natur, das Geist meint, nicht zu ha-
ben sein. Erinnert sei hier an Kants Bestimmung, dass an einem ›Produkt 
der schönen Kunst‹ erinnerungsfähig und damit begreifbar wird, was uns in 
der Natur über Natur hinaus sein, d.h. den Zwang von Natur transzendieren 
lässt.57 Sprache kommt der Natur nicht noch hinzu. Als Sprache stellt sich viel-
mehr dar, was uns in der Natur über Natur – als bloße Macht, als bloße Gewalt 
– hinaus sein lässt. Sprache ist, anders gesagt, das der Natur innewohnende 
Moment von Transzendenz. Gerade dies sei es, was sich an Hölderlins Sprache 
lernen lasse: »Denn Versöhnung, an der Naturverfallenheit ihr Ende erreicht, 
ist nicht über Natur als ein schlechthin Anderes […]. Was dem Naturstand Ein-
halt gebietet, ist zu diesem vermittelt, nicht durch ein Drittes zwischen beidem 
sondern in der Natur selbst.«58 Es sind Akte der Sprachfindung, die uns, so 
Adorno, in der Natur über Natur – sofern Natur für ursprüngliche Gewalt und 
Herrschaft steht – hinaus sein lassen. Das gelingt freilich nur, wenn sie als 
Entsprechung jenes stummen Bedeutens erscheint, das dem »idealistische[n] 
Hochmut« entgeht, der sich »gegen das an der Natur, was nicht selber Geist 
ist«, verschließt – wenn in ihr der Anspruch des »dem festen Begriff sich Ent-

55 |  Im Hintergrund steht hier Benjamins Aufsatz Über Sprache überhaupt und über die 

Sprache des Menschen, der in den Umkreis der Auseinandersetzung mit Hölderlin ge-

hört und in dem Benjamin via Hamann jene Tradition des Denkens der Sprache for tsetzt, 

das seit Augustinus danach fragt, worin sich der schöpferische Sinn dessen zeigt, was 

wir als göttliches Wort erinnert haben. Vgl. Walter Benjamin: »Über Sprache überhaupt 

und über die Sprache des Menschen«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. II, hg. v. R. 

Tiedemann u. H. Schweppenhäuser, Frankfur t a.M. 1977, S. 148 f f.

56 | Th. W. Adorno: »Parataxis«, S. 474, 476 f f.

57 | »An einem Produkte der schönen Kunst muß man sich bewußt werden, daß es 

Kunst sei, und nicht Natur; aber doch muß die Zweckmäßigkeit in der Form desselben 

von allem Zwange willkürlicher Regeln so frei scheinen, als ob es ein Produkt der bloßen 

Natur sei. […] Also muß die Zweckmäßigkeit im Produkte der schönen Kunst, ob sie zwar 

absichtlich ist, doch nicht absichtlich scheinen; d.i. schöne Kunst muß als Natur an-

zusehen sein, ob man sich ihrer zwar als Kunst bewußt ist.« (Immanuel Kant: Kritik der 

Urteilskraft, § 45, B 179, zit. nach: Werke, hg. v. W. Weischedel, Bd. 10, S. 404f.)

58 | Th. W. Adorno: »Parataxis«, S. 490.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Johann Kreuzer90

ziehende[n]«, das doch »die Substanz des Schönen selbst« ist, sich erfüllt.59 
Wofür Natur steht, bedarf der Formen, in denen dieser Substanz des Schönen 
entsprochen wird. Solche Entsprechung gibt es nicht ohne die sie hervorbrin-
gende Produktivität.

5) Fassen wir zusammen. Diese Überlegungen haben mit Hölderlins Einschät-
zung begonnen, dass es »gut sein« würde, die »Poësie« zur mēchanē der Al-
ten« zu erheben. Das kann man nur, wenn sich die »genialisch und vom Urt-
heile« geleitete Verfahrungsart, durch die »das Schöne hervorgebracht wird«, 
begründen und erläutern lässt.60 Lässt sich eine entsprechende Verfahrungs-
weise angeben, steht poetische Kreativität für ein reflexionsfähiges Handeln. 
Eine solche Beschreibung zu geben und damit nachprüfbar zu machen, ist 
der Anspruch von Hölderlins ›Verfahrungsweise des poëtischen Geistes‹. Die 
Sinnevidenz ihres Gelingens bedarf keiner Ereignismythologien. Sie bringt 
vielmehr zur Anschauung, dass sich die Produktivität des Geistes – Geist als 
Produktivität – in den Formen seiner/ihrer Verdinglichung darstellt. Auf diese 
Hölderlinsche ›Verfahrungsweise‹ hat sich – nicht nur terminologisch, son-
dern explizit der Sache nach, die dabei auf dem Spiel steht – Adorno angesichts 
der Erfahrungskoordinaten berufen, die zum Erbe des 20. Jahrhunderts ge-
worden sind. Gerade angesichts dieser Koordinaten – der Katastrophen, von 
denen das 20. Jahrhundert gezeichnet ist – gewinnt die Formel, in die Höl-
derlin zusammengefasst hat, was die Verfahrungsweise des poetischen Geis-
tes ausformuliere, unmittelbare Brisanz. Die Forderung, ›eine Erinnerung zu 
haben‹, ist zugleich ein Anspruch. ›Eine Erinnerung zu haben‹, erfordert und 
ist ein produktives Tun: ein Hervorbringen, ein ›Umschaffen‹ hätte Nietzsche 
vielleicht gesagt. Es ist die Produktivität eines ›Erinnerungsfähigmachens‹, 
die sich hierin zeigt – sowohl nach der Seite derer, die erinnern, wie im Hin-
blick darauf, was erinnert wird. Erinnerungsfähig machen unterscheidet sich 
davon, etwas zum Objekt des Erinnerns zu machen. Erinnerungsfähig ma-
chen heißt, Erinnern – und mit ihm den ›Traum freier Kunstnachahmung‹ 
– produktiv zu machen. »Die Wirkung der Kunstwerke ist die der Erinnerung, 
die sie durch ihre Existenz zitieren […]«.61 Das ist eine zutiefst Hölderlins ›Ver-
fahrungsweise des poetischen Geistes‹ verpflichtete Formulierung. Man könn-
te sie als ihr zu einem Aperçu zugespitztes Update lesen. Die Praxis, von der 
hier, oder das Wirklichwerden, vom dem hier die Rede ist, betrifft sowohl die 
Seite produktiven wie die Seite rezeptiven Vermögens. Ästhetisches Handeln 
gelingt im Beleben beider.

59 | Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 118.

60 | Zu »genialisch und vom Urtheile geleitet« vgl. Anm. 4.

61 | Vgl. ebd., S. 359. – Vgl. Anm. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Tun: Die Ver fahrungsweise des poëtischen Geistes 91

Liter atur

Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970.
–: Negative Dialektik. Gesammelte Schriften, Bd. 6, Frankfurt a.M. 1997.
–: »Parataxis«, in: ders., Noten zur Literatur. Gesammelte Schriften, Bd. 11, 

Frankfurt a.M. 1974, S. 477ff.
–: Beethoven. Philosophie der Musik. Fragmente und Texte. Nachgelassene Schrif-

ten, Abt. I, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1993.
–: Probleme der Moralphilosophie. Nachgelassene Schriften, Abt. IV, Bd. 10, 

Frankfurt a.M. 1996.
–/Benjamin, Walter: Briefwechsel 1928-1940, hg. v. H. Lonitz, Frankfurt a.M. 

1994.
Benjamin, Walter: »Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Men-

schen«, in: Gesammelte Schriften, Bd. II, hg.  v. R. Tiedemann und H. 
Schweppenhäuser, Frankfurt a.M. 1977, S. 148ff.

Böschenstein, Bernhard: »Die Trauerspiele des Sophokles: Oedipus der Tyrann. 
Antigonä«, in: J. Kreuzer (Hg.), Hölderlin-Handbuch, Stuttgart 2002/2011, 
S. 279-289.

Grimm, Jacob u. Wilhelm: Art. »Verfahrungsart«, in: dies., Deutsches Wörter-
buch, Bd. 25, München 1984.

Habermas, Jürgen: »Metaphysik nach Kant«, in: K. Cramer/H.-F. Fulda/R.-P. 
Horstmann/U. Pothast (Hg.), Theorie der Subjektivität, Frankfurt a.M. 1987, 
S. 425-443.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaf-
ten im Grundrisse (1830), hg. v. W. Bonsiepen, H.-C. Lucas und U. Rameil, 
Hamburg 1992.

–: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1817), hg. v. W. 
Bonsiepen und K. Grotsch, Hamburg 2000.

Henrich, Dieter: Fichtes ursprüngliche Einsicht, Frankfurt a.M. 1967.
–: »Hegel und Hölderlin«, in: ders., Hegel im Kontext, Frankfurt a.M. 1971, 

S. 9-40.
Hölderlin, Johann  Christian  Friedrich : »Anmerkungen zum Oedipus«, in: 

ders., Theoretische Schriften, mit einer Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 
1998.

–: »Wenn der Dichter einmal des Geistes mächtig ist …« in: ders., Theoretische 
Schriften, mit einer Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998.

–: »Das untergehende Vaterland …« in: ders., Theoretische Schriften, mit einer 
Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998.

–: »Fragment philosophischer Briefe«, in: ders., Theoretische Schriften, mit 
einer Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998.

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Werke, hg. v. W. Wei-
schedel, Bd. 12, Frankfurt a.M. 1968.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Johann Kreuzer92

–: Kritik der Urteilskraft. Werke, hg. v. W. Weischedel, Bd. 10, Frankfurt a.M. 
1974.

Kreuzer, Johann: »Einleitung«, in: J. C. F. Hölderlin, Theoretische Schriften, 
hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998, S. VII-LIII.

–: »Vom Ich zur Sprache: Fichte und Hölderlin«, in: Fichte und die Literatur 
(Fichte-Studien Bd. 19), Amsterdam/New York 2002, S. 185-198. 

–: »Zeichen machende Phantasie. Über ein Stichwort Hegels und eine ur-
sprüngliche Einsicht Hölderlins«, in: Zeitschrift für Kulturphilosophie 
2008/2, S. 253-278.

–: »›Sonst haben wir keinen wie uns selbst.‹ Zur ambivalenten Beziehungs-
form von J.  C.  F. Hölderlin und J.  C.  F. Schiller«, in: T. Jung/S. Müller-
Doohm (Hg.), Prekäre Freundschaften. Über geistige Nähe und Distanz, Mün-
chen 2011, S. 13-26.

Lukács, Georg: Geschichte und Klassenbewußtsein, Neuwied 1968.
Szondi, Peter: Poetik und Geschichtsphilosophie I + II, Studienausgabe der Vor-

lesungen, Bde. 2 u. 3, hg. v. W. Fietkau, Frankfurt a.M. 1974.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ruine Pergamon 
Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns 

durch künstlerische Praxis

Niklas Hebing

Pergamon ist der ortlose Ort. Seine geschichtliche Gründungskontinuität ist 
abgerissen. Was ihn wesentlich als Ort auszeichnet, ist die Verbundenheit mit 
der Historie, und deren Relikte sind zerstreut auf viele Orte. Ihr wichtigster 
ist Berlin und nicht Pergamon; und selbst was gebündelt im Hauptort außer-
halb Pergamons übrig ist, bleibt nurmehr Bruchstück einer Versteinerung. 
Dennoch – und gerade deshalb so signifikant: Dass ausgerechnet Bruchstücke 
einer Versteinerung des Untergegangenen ihren je verschieden bedeutsamen 
Sinn in bisher jede Gegenwart retten konnten, zeigt, wie tief die Spur des Ver-
gangenen sich in den Reststein eingeritzt hat. Was das Vergangene ist, das 
sich vergegenständlicht hat, was wie aus Relikten gelesen werden kann, sind 
Fragen, auf die sich im Fortgang Antworten werden finden lassen.

Geschichte, Stein, Relikt – was im Folgenden vorgelegt werden wird, ist 
eine materialistische Verhältnisbestimmung von Kunst und Handlung. Ziel-
punkt des Unternehmens ist es, im Anschluss an Walter Benjamin und Pe-
ter Weiss durchsichtig zu machen, dass der Wahrheitsgehalt künstlerischen 
Ausdrucks die Vergegenständlichung geschichtlicher Handlungsprozesse ist.1 
Um die These auf diesem Argumentationsweg darlegen zu können, wird es 
notwendig sein, unter Rückgriff auf Fichte, Hegel und Engels einen Hand-
lungsbegriff zu entwickeln, der intentionale Tätigkeit als Weltaneignung, 
Welterschließung, Weltbemächtigung denken lässt. Handlung ist Vergegen-
ständlichung einer Zwecksetzung, deren Prozess und Resultat sich wiederum 

1 | Benjamins und Weiss’ Texte werden in der vorliegenden Studie mit den Siglen ›ÜBG‹ 

und ›ÄW‹ sowie Band- und Seitenzahl zitier t. Zur vollständigen Bibliographie: Walter 

Benjamin: »Über den Begrif f der Geschichte«, in: Kritische Gesamtausgabe, Bd. 19, 

hg.  v. Gérard Raulet, Frankfur t a.M. 2010, S. 69-81; Peter Weiss: Werke, Bd. 3: Die 

Ästhetik des Widerstands. In drei Teilbänden. Frankfur t a.M. 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Niklas Hebing94

Subjektivität konstituierend auswirken. Es ist vor allem Hegels Position, von 
der ausgehend solche Bestimmungen auf künstlerische Handlung übertragen 
und erweitert werden können. Hegel demonstriert an der antiken griechischen 
Kunst, dass ästhetische Praxis Manifestierung von Handlung als tätig erleb-
ter Geschichte der kulturellen Selbsterzeugung des Menschen ist. Einen be-
sonderen Stellenwert der Verbildlichung nimmt dabei der Götterkampf ein. 
Was in der Auseinandersetzung mit Positionen der klassischen deutschen 
Philosophie Lücke der Gedankenentwicklung bleibt, lässt sich mit Benjamins 
Geschichtsphilosophie der Ruine und Weiss’ Ekphrasis der Altarrelikte von 
Pergamon ausfüllen. Auch bei Weiss ist anschauliches Werk der Verhältnis-
bestimmung von Kunst und Handlung der Götterkampf, versteinert im an-
schaulich und haptisch erfahrbaren Altarfries. Doch erst in der romanhaften 
Freilegung des Steins auf seinen Wahrheitskern kann die konkrete Handlung 
der geschichtlichen Subjektivität sichtbar gemacht und erkannt werden. So 
wird sich am Ende zuspitzen lassen, dass mit Hegel verstanden werden kann, 
wie handelnde Subjektivität sich im Kunstwerk materialisiert und Gelegenheit 
zur Selbstreflexion bietet, sowie dass mit Weiss verstanden werden kann, dass 
diese versteinerte Subjektivität aus den Kunstwerken befreit werden muss, da-
mit sie zur Gegenwart zu sprechen vermag.

Ebene I: Titanenk ampf — 
Handlung als Bemächtigung und Beherrschung

Etymologischer wie essentialer Ursprung der Handlung ist die Hand. Wird 
diese Voraussetzung in den Vordergrund gestellt, lässt sich Handeln transi-
tiv verstehen als Berühren, Bewegen, Bearbeiten von etwas, als einfache oder 
auch komplexere Hand-habung einer ganz bestimmten Sache.2 In der Besin-
nung auf das Wesen der Handlung muss somit der Gegenstandsbezug immer 
schon mitgedacht werden. Doch selbst die basale Bestimmung der Handlung 
als Verrichtung der Hand mit oder an einem Gegenstand lässt sich nicht vo-
raussetzungslos begreifen, sie muss vielmehr (natur)geschichtlich entwickelt 
werden. – Charles Darwin identifiziert den entscheidenden Übergang vom Af-
fen zum Menschen mit der Entwöhnung vom Gebrauch der Hände zum Ge-
hen und Klettern; erst verselbständigt können die Hände in ihrem Objektbe-
zug für mannigfache Tätigkeiten und Techniken verfeinert werden.3 So kann 
die geschichtlich erlernte »Unterscheidung zwischen Kraft- und Feingriffen«, 

2 | Vgl. Ar t. »Handlung«, in: Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Bd. 

10, Leipzig 1877, S. 404-407; Ar t. »handeln«, ebd., S. 373-379.

3 | Vgl. Charles Darwin: The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex, London 

1871, S. 138ff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns 95

die selbstregulierende Steuerungsfähigkeit einer Hand, die den Kraftaufwand 
oder die Gewaltanwendung angemessen dosieren kann, als »die bedeutendste 
evolutionäre Errungenschaft«4 betrachtet werden, die sich ausbildet zu einer 
Vielzahl verschiedener Griffformen.

Mit diesem qualitativen Schritt ist eine quantitativ grenzenlose Erweiterung 
möglich und wirklich geworden. Friedrich Engels führt in diesem Zusammen-
hang aus, trotz gleicher anatomischer Voraussetzungen sei die menschliche 
Hand gegenüber der animalischen »frei geworden«, sich »immer neue Ge-
schicklichkeiten [zu] erwerben«; nur im Prozess der Handlung, »durch Arbeit, 
durch Anpassung an immer neue Verrichtungen« habe »die Menschenhand 
jenen hohen Grad von Vollkommenheit erhalten«.5 Aus diesem Grund nennt 
Hegel sie ein »absolute[s] Werkzeug«.6 

Die Hand ist somit nicht nur Organ, sondern ebenso Produkt der Hand-
lung; und dass sie sowohl Mittel als auch Zweck sein kann, gründet in der 
Eigenschaft der menschlichen Tätigkeit, gegenüber dem animalischen In-
stinkt zwecksetzende Handlung zu sein. Zu seinem Zweck kann der Mensch 
die Hand und in ihr für diesen Zweck den Gegenstand instrumentell als Mittel 
einsetzen. Erst die menschliche Hand ist zur formal wie inhaltlich unendli-
chen Handlung fähig, weil das Handlungssubjekt sich in der vorsätzlichen 
Tätigkeit ebenso unendlich verschiedene Zwecke setzen kann: Die Hand bildet 
sich den Gegenstand äußerlich gemäß ihren Bedürfnissen zurecht und bil-
det sich dabei selber durch Differenzierung innerlicher Fähigkeiten heran; sie 
passt also sowohl das Objekt als auch sich selber bildend an.7

Die Subjekt-Objekt-Relation der Handlung lässt sich allerdings als Macht-
verhältnis beschreiben, das näherer Betrachtung bedarf: Wenn sich das Hand-
lungssubjekt immer neue Mittel durch immer andere Techniken zu immer 
neuen Zwecken erschließt, erscheint ihm die Gegenstandsseite seines Han-
delns lediglich als niederes Mittel zu seinem höheren Zweck. Was erfolgreich 

4 | Oskar Negt/Alexander Kluge: Geschichte und Eigensinn, Frankfur t a.M. 1981, 

S. 20f.

5 | Friedrich Engels: »Antheil der Arbeit an der Menschwerdung des Affen«, in: Marx 

Engels Gesamtausgabe, Bd. I,26, Berlin 1985, S. 543f.

6 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaf-

ten im Grundrisse (1830). Gesammelte Werke, Bd. 20, hg. v. Wolfgang Bonsiepen und 

Hans-Christian Lucas, Hamburg 1992, S. 420.

7 | Es ist weitgehender Konsens aller Ansätze der philosophischen Handlungstheorie, 

in dieser Vorsätzlichkeit als Umsetzung eines gewollten Zwecks in die Realität das We-

sen von Handlung zu entdecken, das damit Voraussetzung der ethischen Zurechenbar-

keit einer Tat ist. Vgl. Christoph Horn/Guido Löhrer: »Die Wiederentdeckung teleologi-

scher Handlungserklärungen«, in: dies. (Hg.), Gründe und Zwecke. Texte zur aktuellen 

Handlungstheorie, Frankfur t a.M. 2010, S. 7-45.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Niklas Hebing96

einen selbstgesetzten Zweck verwirklichen kann, gewinnt Macht über den al-
lererst subjektiv als Gegenstand gesetzten Gegenstand. In diesem Sinne deu-
tet Elias Canetti das Handeln als subjektive Machtausübung über ein Objekt, 
ganz basal bereits in der instinkthaften Ergreifung nützlicher Sachen. Die im 
Greifen bewiesene Macht strebt nach Erweiterung und muss daher über sich 
selber hinaus-greifen, d.h. sich neue Handlungsweisen erarbeiten, um ihren 
Machtbereich fortwährend vergrößern zu können.8 Diese Sphäre der Objekt-
welt muss aber an sich willenlos und damit rechtlos sein, soll sich ein Zweck 
ihrer erfolgreich bemächtigen können. In der Handlungstheorie der klassi-
schen deutschen Philosophie wird diese Sphäre mit dem Begriff ›Natur‹ ver-
sehen, als das Andere einer zwecksetzenden Vernunft, weil Natur eben selber 
nicht zur Konstitution eines Begriffs von Zweckmäßigkeit gelangen kann; er 
kann ihr lediglich subjektiv unterstellt werden.

Hiermit ist Fichte aufgerufen, der den instrumentellen Zu-griff auf die 
Natur im Rahmen der zivilisationstheoretischen Anwendung seiner Trans-
zendentalphilosophie angemessen durchdringen kann. In dieser vorökologi-
schen Kulturphilosophie ohne Deduktion eines Eigenrechts der Natur wird 
der »Zweck der menschlichen Gattung« darin entdeckt, »die sie umgebende, 
und auf ihre Existenz, so wie auf ihr Handeln, Einfluß habende Natur, ganz 
und vollkommen unter die Botmäßigkeit des Begriffs« zu bringen. Kampf und 
Krieg sind die konkreten Handlungsformen der Bemächtigung; der Mensch 
ziehe »durch Naturwissenschaft und Kunst, durch schickliche Werkzeuge und 
Maschinen, bewafnet« in den Kampf, um »über alle Naturgewalt erhöhet« zu 
werden, »so daß ohne viel Zeit, und Kraftaufwand alle irdischen Zwecke des 
Menschen erreicht werden«.9

Die Handlungsform des Kampfes ist für das Weitere ein wesentlicher 
Grundzug: Selbsterhaltung und Selbstbemächtigung vermitteln sich not-
wendig objektbezogen durch die Bemächtigung der umgebenden willen- und 
zwecklosen Natur. Dabei stoßen sie aber auch auf andere Selbste, die an sich 
den gleichen instrumentellen Bildungsprozess vollziehen wie das erste Selbst 
sowie entgegen der Natur und ebenso wie dieses darauf hinwirken, eigene 
Zwecke objektiv durchzusetzen. Nochmals mit Darwin, Engels und Canetti 
gesprochen: Der Ast, der dem Affen neben weiteren Ästen noch als Wegsystem 
der Nahrungssuche diente, wird vom Menschen abgebrochen und zum Stock; 
dieser wird als Waffe verwendet, um sich gegen fremde Zwecke zu behaupten. 
Im Zeichen der Macht stehen somit sowohl der Zweck als auch das Mittel zu 
diesem Zweck. In der langen Kulturgeschichte von Kampf und Krieg ist diese 

8 | Vgl. Elias Canetti: Masse und Macht, Frankfur t a.M. 1980, S. 249.

9 |  Johann Gottlieb Fichte: Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters (1806), in: 

ders., Gesamtausgabe Bd. I,8, hg. v. Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky, Stuttgart-Bad 

Cannstatt 1991, S. 323.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns 97

»naheliegendste Waffe« Stock dem Prinzip nach »nie aufgegeben worden«.10 
Zum Speer gespitzt, zum Pfeil gespalten, zum Schwert verwandelt, erweitert 
er die Tatmöglichkeiten der Hand. Die besagte Notwendigkeit des Über-sich-
Hinausgreifens – hier wird sie wirklich. Die Machtverhältnisse der Selbste 
untereinander bestimmen sich fortan vor allem danach, wer Besitz an den am 
wirkungsvollsten gefertigten, qualitativ wie quantitativ überlegenen Waffen 
hat; und diese Waffen sind nicht lediglich vorhandener, passiv besessener Be-
sitz, sondern mit ihnen will auch aktiv gehandelt werden. Wie schon am Prin-
zip des Brechens des Asts zum Stock als Voraussetzung der instrumentellen 
Handlung der Hand abgelesen werden kann, ist das Wesen der Handlung die 
Richtungsänderung des Telos des Gegenstandes; dies kann bis zur Zerstörung 
des angeeigneten Objekts reichen, das nicht auf Sachen beschränkt werden 
darf, sondern auch die anderen Selbste einschließt. Die Bedingung der ers-
ten Waffe legt bereits die Substanz des Handelns als Brechen des dem Objekt 
einwohnenden Zweckes fest. Dieser Bruch geht fort bis zur Vernichtung des 
gegenständlichen Selbstzwecks für sich sowie weiter bis zur absoluten Nega-
tion eines objektgewordenen anderen Selbst durch dessen Tötung.

Bis zu diesem Punkt und als Grundlage für die weitere Thesenentwick-
lung kann somit festgehalten werden, dass Handlung als Naturaneignung und 
Objektbemächtigung erfasst werden muss. Es ist Hegel, der diesen Zusam-
menhang emblematisch verdichtet und auf den kunstphilosophischen Diskurs 
bezieht; vor allem im Rahmen der Ästhetik rückt er den Handlungsbegriff 
sehr nahe an den der Arbeit, quasi als konkret gewordene Handlung.11 Am Ti-
tanenkampf stellt Hegel heraus, wie sich kulturgeschichtlich in prototypischer 
Weise im Mythos das Selbstbewusstsein des zivilisierten Menschen konstitu-
iert, in sich reflektierte, zwecksetzende Subjektivität zu sein – eine Subjektivi-
tät, die gerade in der tätigen Auseinandersetzung mit der bloß vorfindlichen 
äußeren Natur ihre eigene innere Natur zur zweiten Natur, und damit zur kul-
turell sich heranbildenden Vernunft, arbeitend überwindet. Hegel spricht von 
diesem Kampf der Arbeit als von einer »Umkehrung« der an die Naturmacht 
gebundenen individuellen Handlungsweise in eine selbständig geistige; und 

10 | E. Canetti: Masse und Macht, S. 249.

11 | Vgl. zu Hegels Handlungsbegrif f Brigitte Hilmer: Scheinen des Begrif fs. Hegels Lo-

gik der Kunst, Hamburg 1997, S. 98-123; Reiner Wiehl: »Über den Handlungsbegrif f als 

Kategorie der hegelschen Ästhetik«, in: ders., Philosophische Ästhetik zwischen Imma-

nuel Kant und Arthur C. Danto, hg. v. H. J. Gerigk, Göttingen 2005, S. 88-123; Michael 

Quante: Die Wirklichkeit des Geistes. Studien zu Hegel, Berlin 2011, S. 196-206; Da-

niel Martin Feige: Kunst als Selbstverständigung, Münster 2012, S. 15-28; Klaus Vie-

weg: »Hegels Handlungsbegrif f in der praktischen Philosophie und in der Ästhetik«, in: 

A. Gethmann-Siefer t u.a. (Hg.), Hegels Ästhetik als Theorie der Moderne, Berlin 2013, 

S. 177-196.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Niklas Hebing98

diese Revolution vollzieht sich wiederum in der Form des Krieges: »der Krieg 
der neuen Götter mit den alten«.12 Warum Krieg? Weil Krieg die radikalste 
Negation, der konsequenteste Umsturz und Übergang in einen neuen Zustand 
ist, hier in den der weiter fortgeschrittenen Zivilisation.

Auf dieser geschichtlichen Stufe ist es signifikant, dass das archaische 
Griechentum seine höchste Vorstellung vom Göttlichen noch in den Titanen 
als allgemeiner Naturmacht bzw. in den olympischen Göttern als beginnen-
der Be- respektive Übermächtigung derselben weiß. Somit artikuliert sich das 
Selbstbewusstsein eines praktischen Weltbezugs, in dem das Handlungssub-
jekt noch mit dem Natürlichen in Einheit steht, sich diesem teils noch subordi-
niert, teils aber bereits seine Erhabenheit ahnt. Als durch arbeitende Handlung 
Ordnungsgefüge herstellende Subjektivität, die sich diese selbstgeschaffene 
Ordnung zur ge-eigneten Bedürfnisbefriedigung an-eignet, hat sich diese 
noch nicht. Vielmehr wird die substantielle Macht gar als das Andere einer 
vor ihr ohnmächtigen Subjektivität aufgefasst, manifest etwa in der Nemesis 
als der bloß sie äußerlich gründenden Gleichheit und Rechtlichkeit.13 Die Zeit 
personifiziert sich in Chronos, Himmel, Meer und Erde in Uranos – all dies 
sind formale Personen, gefangen in ihrer bewusstlos handlungsunfähigen All-
gemeinheit. Natur verbleibt mittelpunktlos im abstrakten Zustand des Ansich, 
weil sie noch nicht die Bedeutung eines tätig gestifteten Erzeugnisses trägt. 
Wird hingegen das Moment der selbstreflektiert tätigen Subjektivität sowohl 
zur causa efficiens als auch zur causa finalis, und damit zur selbstgesetzt selbst-
gesetzlichen Macht über eine nur vermeintliche Naturmacht, konkretisiert 
sich die leere Person zum selbstbewusst in sich freien Individuum, zum olym-
pischen Gott, der das ihn Umgebende seiner eigenen Bedürfnisstruktur an-
passen kann, d.h. der die Natur seiner Vernunft unterwirft. Hegel deutet die 
griechisch-mythologische Narration somit um zu einer Verbildlichung hand-
lungstheoretischer Kernbestimmungen seiner eigenen Philosophie.

Der Titanenkampf macht den spekulationsphilosophisch beschreibbaren 
Grundzug der Handlung anschaulich: Vermittelt über die zum individuellen 
Gegenstand angeeignete Natur schließt sich die oder der Handelnde mit sich 
selbst zusammen. An und für sich ist das Individuum nicht mehr und nicht 
weniger als die Summe seiner Handlungen. In ihnen enthüllt es sich zur Klar-
heit und Sichtbarkeit. Für sich erkennt es sich in eigenen Handlungen als sich 
selbst Hervorgebrachtes nach seiner individuellen Ganzheit von Denken und 
Tun, die beide erst in der vorsätzlichen Handlung identisch werden. Hegel 
sagt daher, »die Handlung ist das wodurch das Individuum sich zeigt was es 

12 | G.  W.  F. Hegel: Vorlesung Die Philosophie der Kunst. Im Sommer 1823, nach-

geschr. v. H. G. Hotho. Zitier t nach dem Manuskript, S. 149.

13 | Vgl. ebd., S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns 99

ist«, die »Wirklichkeit« seiner »Individualität«.14 Diese Wirklichkeit ist auf das 
Engste mit Wissensakten als Selbsterkenntnisakten verknüpft.

Bisher konnte festgehalten werden: Zum Vollzug einer Handlung ist 
Zwecksetzung der Handelnden mittels eines Gegenstands nötig; kein gelun-
gener Vollzug ohne bedingende reflektierte Absicht, die sich objektiv wirklich 
wird. Doch diese These muss erweitert werden, indem sie mit im engeren Sin-
ne kunstphilosophischen Bestimmungen fortgesetzt wird; denn es sollte be-
rücksichtigt werden, dass die Handlung sich prospektiv noch nicht umfassend 
weiß, erst ex post begreift das Handlungssubjekt seine Tat im Gesamt der Um-
stände und Kontexte. Das Handlungssubjekt erkennt Wesen und Ausmaß sei-
ner Handlung im Handlungsresultat, das sich gegenständlich darbietet dem 
handelnden Bewusstsein von der eigenen Tat. Das Produkt verkörpert ihm so-
mit Wissen von seiner Tat, die in diesem Wissen immer schon verbunden ist 
mit ihrem vorausgesetzten Gegenstand. Ist dieses Wissen aber ein kollektives, 
das wegen der Flüchtigkeit der Handlungserfahrung nach beständiger Mani-
festation verlangt, stellt sich den Subjekten als Erfahrungsträgern die Aufgabe, 
den gewussten Handlungsresultaten materielle Entsprechungen zur dauerhaf-
ten Sicherung dieses Wissens zu verschaffen.

Spätestens an diesem Punkt gerät der Konnex von Kunst und Handlung in 
Sicht; anknüpfend an Hegels Ausführungen wird er näher lokalisierbar: Wenn 
der volle Umfang der Handlung erst nachträglich ins Wissen gezogen werden 
kann und diese Handlung entweder Werk vieler Subjekte ist oder aber sich 
viele Subjekte ihre Handlungen repräsentativ verallgemeinert in einer einzi-
gen bewusst machen, müssen Formen gefunden werden, in denen dieses Wis-
sen erscheint. Solche Formen sind für Hegel u.a. die Kunstwerke. Ins Wissen 
ihrer selbst gesetzte Handlung verlangt nach künstlerischer Praxis im Sinne 
der Selbstgewissheit einer die Individualität in Handlungen stiftenden Praxis. 
Wenn sich in der Handlung die kollektive Individualität zur Identität enthüllt, 
ist sie dazu auf Formen angewiesen, in denen sie prozessual permanent mit 
sich identisch werden kann. Erst im künstlerischen Ausdruck wird sich diese 
Handlung in immanenter Bestimmtheit über sich selbst vollständig durch-
sichtig. – Was dieser abstrakte Begriff von künstlerischer Handlung konkret 
bezeichnet, verdeutlichen die folgenden Kapitel.

Ebene II: Pergamon — Die Pr a xis der Pl astik

Im Jahre 1879 kommt eine Schiffsladung skulpturaler Fragmente im Berliner 
Hafen an. Ihr Herkunftsort ist das türkische Bergama, nördlich von Izmir, 
besser bekannt unter seinem antiken griechischen Namen Pergamon, der u.a. 

14 | Ebd., S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Niklas Hebing100

in der Johannes-Apokalypse (2, 12-17) prominente Erwähnung findet. Die Be-
deutung des Inhalts der Holzkisten, heroisch geformter Stein, schätzen Berli-
ner Altertumsforscher so hoch, dass ihm nur wenige Jahre später ein eigenes 
Museum geschenkt wird.15 Was dies mit dem Vorangegangenen zu tun hat? 
Unschwer zu erraten ist, dass die angedeutete Szene die allmähliche Über-
führung des Pergamonaltars ins Deutsche Kaiserreich zum Hintergrund hat, 
welches sich mit ihm ein monumentales Relikt des Hellenismus aneignet.16 
Bedeutsam für das spätantike Griechenland ist das Kunstwerk, weil ihm der 
oben benannte Wesenszug künstlerischer Praxis in besonderer Weise zu-
kommt: kollektiv angeschauter Ausdruck in ihm gewusster und selbstbewuss-
ter geschichtlicher Handlung der Selbstproduktion zu sein. So bedeutsam 
griechischer Geist der preußischen Antikenverehrung ist, so aussagekräftig 
vergegenständlicht der Altarfries diesen Geist in seiner Geschichte.

Johann Georg Sulzer hebt zur Handlung in der antiken Kunst hervor, ihre 
Künstler hätten es geschafft, mit einem »scharfen Beobachtungsgeist« »alles 
auf das lebhafteste zu schildern«, so dass sie »uns mit den berühmtesten grie-
chischen und phrygischen Helden so bekannt gemacht, als wenn wir selbst 
mit ihnen gelebt und ihren Handlungen zugesehen hätten«.17 Allerdings – 
Sulzer übersieht diesen für die antike griechische Kunst nicht unbedeutenden 
Zusatz – ist es gerade kein singuläres historisches Ereignis, das im Falle des 
Pergamonaltars mit den Mitteln der Plastik nachgeahmt wird, um es für die 
kollektive Anschauung dauerhaft zu speichern und damit einem bloß historio-

15 | Mit umfangreichen Ausgrabungen der Überreste von Pergamon beginnen 1878 

Carl Humann und Alexander Conze im Auftrag der Berliner Museen. Nach dem Abtrans-

port der steinernen Überreste finden in Berlin erste Rekonstruktionen statt. Zuvor an 

unterschiedlichen Orten und in veränderten Fassungen gezeigt, werden sie ab 1930 

im neugebauten Pergamonmuseum (Entwurf: Alfred Messel, Ausführung: Ludwig Hoff-

mann) ausgestellt. Die Anordnung der Steine wird verändert und ergänzt. Vgl. Staatli-

che Museen zu Berlin: Die Antikensammlung. Altes Museum – Neues Museum — Perga-

monmuseum, hg. v. A. Schwarzmaier, A. Scholl und M. Maischberger, Darmstadt 2012, 

S. 320ff.

16 | Vgl. zum Pergamonaltar und seiner Bedeutung Heinz Kähler: Der große Fries von 

Pergamon. Untersuchungen zur Kunstgeschichte und Geschichte Pergamons, Berlin 

1948; Elisabeth Rohde: Pergamon. Burgberg und Altar, Berlin 1961; Michael Pfanner: 

»Bemerkungen zur Komposition und Interpretation des Großen Frieses von Pergamon«, 

in: Archäologischer Anzeiger 1 (1979), S. 46-57; Max Kunze: Der Pergamonaltar. Seine 

Geschichte, Entdeckung und Rekonstruktion, Mainz 1995; Martin Zimmermann: Perga-

mon. Geschichte, Kultur, Archäologie, München 2011; Staatliche Museen zu Berlin: Die 

Antikensammlung, S. 318ff.

17 |  Johann Georg Sulzer: Ar t. »Handlung«, in: ders., Allgemeine Theorie der Schönen 

Künste. Neue vermehrte zweyte Auflage, Bd. 2, Leipzig 1792, S. 464.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns 101

graphischen Zweck zu dienen; es ist vielmehr eine mythologische Handlung, 
in welcher nicht ein einzelnes Ereignis, auch nicht eine Kette oder ein Clus-
ter verschiedener, untereinander in Verbindung stehender historischer Ereig-
nisse verdichtend nachgeahmt wird – sondern die Geschichte als empirische 
Geschichte wird zur allgemeinen Geschichtlichkeit transzendiert, ja in der 
mythologischen Handlung wird dem kollektiven Selbstbewusstsein ein allge-
meiner Ausdruck des Begriffs geschichtlicher Handlung überhaupt verschafft. 
Wie an Hegels Gedanken der Permanenz kollektiven Handlungsbewusstseins 
gezeigt, wird hier ganz konkret die Material gewordene Vorstellung von sich 
angeschaut als sich selber durch Handlung geschichtlich Hervorgebrachtes, 
nicht als bloße Abspiegelung vereinzelter menschlicher Handlungen, sondern 
hypostasiert zu substantiellen Taten. Antik hypostasiert sind sie Taten von Göt-
tern, die als höhere Mächte über die gegenständliche Welt der vorfindlichen 
Natur hinausgehen. 

Wie drückt der Stein dies aber aus? Der Altarfries zeigt die plastische Dar-
stellung einiger Elemente der bereits besprochenen Titanomachie sowie vor al-
lem der Gigantomachie, die bereits von griechischen Autoren häufig miteinan-
der verwechselt wurden. Gemäß dem herausgestellten allgemeinen Wesen der 
Handlung als Objektaneignung zur Objektbemächtigung stellt sich die künst-
lerisch verdichtete Handlung in der antiken Kunst in erster Linie als Kampf 
und Krieg dar: »besonders die des Zeus mit seinen Gegnern, den Titanen, wie 
im Giebel von Korfu, den Giganten, wie im großen Fries von Pergamon, und 
mit Typhon, wie auf vielen archaischen Bildern«.18 Zementierten Machtver-
hältnissen von Mensch und Natur, Feind und Feind werden ausdrucksstarke 
Bilder zwecks ästhetischer Veranschaulichung gegeben. So wird etwa in einem 
dieser Kämpfe das Gemächt des Titanen Uranos abgeschlagen, der Herrscher-
gott besiegt, seine Macht kastriert, als deutlichste Veräußerung verlorener 
Potenz. Auch hier ist es eine Fortbildung des Stocks als Urinstrument und 
Verlängerung bzw. Umbildung der Hand, d.h. das Schwert, das diese Macht-
geste vollführt. Hinwiederum auf dem Altarfries sind es in erster Linie Zeus 
und seine Geschwister, die bemächtigend handeln – demgegenüber erleiden 
die Giganten deren Macht mehr als dass sie ihren eigenen Zweck erfüllen, 
bis hin zur vollständigen Entmächtigung und absoluten Übermächtigung im 
Tod. Nichts ist auf dem Fries häufiger dargestellt worden als die Hand, die zur 
mörderischen Tat erhoben ist.

So zeigt sich sogleich in drei Sinnschichten, wie die herausgearbeite-
te zweckmäßige Übermächtigung der Naturunmittelbarkeit im Kontext der 
Friesdarstellung künstlerische Form annimmt: Zum einen materialisiert sich 
ganz direkt in der Architektur des Altars zweckgerichtete Handlung als harte 

18 | Karl Schefold: Götter- und Heldensagen der Griechen in der früh- und hocharchai-

schen Kunst, München 1993, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Niklas Hebing102

körperliche Umgestaltung der – hier überwiegend geologischen – Natur. Um 
nämlich den Südhang des Felsens in eine großflächige Terrasse verwandeln 
zu können, musste im Norden der anstehende Felsen brachial weggebrochen 
werden; das dabei anfallende Geröll diente zugleich der Unterfüllung des 
Burgbergs im Süden.19 Erst darauf konnte schließlich das Fundament errichtet 
werden. Zu seiner Überbauung mit der eigentlichen Altararchitektur und de-
taillierten Ausgestaltung der Friese beschlugen die pergamenischen Arbeiter 
grobe Marmorblöcke, die aufwendig über längere Seewege hergebracht wur-
den, nach dem Generalplan einer kulturell verbindlichen, einheitsstiftenden 
Mythologie. Doch dabei gehen Architektur und Skulptur nicht nur eine äu-
ßerliche, bauplanerische, sondern zudem eine inhaltlich selbstreflektierende 
Verbindung ein. Von dieser ersten Schicht muss eine zweite unterschieden 
werden.

Die Friesdarstellung ist nicht nur Materialisierung von Handlung, son-
dern bildet den zugrundeliegenden Prozess künstlerischer Praxis selber ab, 
jedoch nicht mimetisch in bloß abgespiegelten Tätigkeiten, sondern begriff-
lich verdichtet zur besagten mythologischen Handlung des Kampfes. In allen 
Friesreliefs ist der instrumentelle Umgang des Menschen mit der geistlosen 
Unmittelbarkeit des Naturprozesses – Stein, Pflanze, Tier – veranschaulicht, 
oder zugespitzt: ist ›Handlung‹ als zweckgerichtet die entgegenstehende Ob-
jektivität aneignende und verformende im Kampf der olympischen Vernunft-
götter mit den Naturgottheiten vor Augen gebracht worden. Die Friesreliefs 
erzeugen das »Bild eines allumfassenden kosmischen Geschehens, in dem die 
Olympier, unterstützt von den Göttern des Tages und der Nacht, des Schicksals 
und des Meeres einen überlegenen Sieg über die Kräfte des Chaos in Gestalt 
der Giganten, den rebellierenden Abkömmlingen der Erdmutter Ge und des 
Tartaros, erringen«, naturhaft verwurzelt sind die »dämonischen Kräfte der 
Giganten durch Schlangenbeine, Tierköpfe und gewaltige Flügel als ganz und 
gar unmenschlich charakterisiert«.20

Die thetische Entfaltung muss aber noch um eine dritte Schicht ergänzt 
werden. Der architektonisch-skulpturale Bezug auf das Wesen der Handlung, 
der wesentlich Selbstbezug ist, erschöpft sich nicht in der Veräußerung im 
Fries. Der Fries ist lediglich Schmuck, demgegenüber befindet sich der eigent-
liche Mittelpunkt des Altars im Innenhof, wo das Podium als Stätte für den 
Opferkult genutzt wurde. Hier wiederholt sich die bildlich gestaltete und da-
durch selbstreflexiv gewordene Handlung der Götterszene im realen prakti-
schen Vollzug des Gottesdienstes, und somit wiederholte sie sich in Pergamon 
zu regelmäßigen Kultzeiten: Auf dem Opferaltar wird der Sieg des Menschen, 
der seine instrumentell-zwecksetzende Vernunft zur Göttlichkeit hyposta-

19 | Vgl. Staatliche Museen zu Berlin: Die Antikensammlung, S. 322f.

20 | Ebd., S. 327ff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns 103

siert, über die Natur zelebriert. Natur erscheint hier nicht als in einzelnen 
Göttern personifizierte Naturmacht, sondern als Opfertier, dessen graduelle 
Unterlegenheit in der Tötung demonstriert ist. Der Kehlenschnitt trennt am 
Opfer zugleich die beiden religiösen Hauptsphären voneinander ab: die niede-
re, irdische, unreine Endlichkeit des animalischen Körpers, im Blut und bluti-
gen Fleisch gegenwärtig, und die Zweck und Bestimmung des Opfers gebende 
göttliche Unendlichkeit, in dieser Zwei-Welten-Lehre die Substanz vermitteln-
de Welt des Absoluten, an welcher der Mensch dort, wo er gerade nicht ein 
solcher Körper ist, Anteil hat.

Kollektivität stiftet sich durch die im Kunstwerk anschaulich gemachte Ge-
schichte der gesamtkulturellen Selbstproduktion des zivilisierten Menschen. 
In archaischen, noch weitgehend lose verrechtlichten Gesellschaften ist diese 
Geschichte kämpferische Handlung im weitesten und doppelten Sinne, ver-
standen als ›tätig erlebte Geschichte‹ der Naturbeherrschung und des Ausbaus 
der politischen Machtsicherung gegenüber anderen Staaten und Kulturen, 
summierte Erfahrung, die ihre Ganzheit nicht durch naturalistische Anein-
anderreihung, sondern durch einheitsvolle Verdichtung der Erfahrungen in 
transzendent-allegorischer Mythologie gewinnt. In Kunst wird sie zur ästheti-
schen Gestaltung der Erfahrung, um – materialistisch gewendet und auf den 
Boden der Welthaltigkeit zurückgeholt – erlebte Geschichte der Nachwelt in 
der Erstarrung zu Stein aufzubewahren und zu tradieren.21 So muss in der 
plastischen Darstellung der Gigantomachie dieser doppelte Kampf der sich als 
Göttlichkeit verstehenden menschlichen Vernunft gegen die rohe Natur auch 
als ein Kampf der Vernunft um selbstgeschaffene Ordnung im Chaos und Zu-
fall einer unbearbeiteten Welt gesehen werden.

Die Dynamik dieses komplexen Handlungsgeschehens wäre allerdings 
eine abstrakte, würde sie sich als Inhalt nicht auch an der Form ablesen lassen. 
Sie schreibt sich in das Gestaltgesetz dieser Kunst ein. Das »Dynamische [ist] 
Grundelement griechischer Bildauffassung«22 – im Pergamonaltar ist die Be-
wegtheit der Gestaltung zur Perfektion getrieben und zu plastischer Wirkung 
gesteigert worden. Hier liest sich der Wille ab, durch bildhauerische Handlung 
dem Stein größtmögliche Dynamik abzuringen. Das zeigt sich nicht zuletzt 
an einem als randständig erscheinenden Teilaspekt: Heinz Luschey verweist 
in einer Studie zu den Bewegungsrichtungen in der antiken Bildsprache da-
rauf, in der Komposition des Drängens von links nach rechts liege ein »Aus-

21 | Vgl. Lisa und Wolfgang Abendroth: »Die ›Ästhetik des Widerstands‹ als Beitrag zur 

Geschichte der Arbeiterbewegung«, in: K.-H. Götze/K.  R. Scherpe (Hg.), Die »Ästhetik 

des Widerstands« lesen, Argument Sonderband 75, Berlin 1981, S. 18-28, hier S. 20.

22 | Heinz Luschey: Rechts und Links. Untersuchungen über Bewegungsrichtung, Sei-

tenordnung und Höhenordnung als Elemente der antiken Bildsprache, Tübingen/Berlin 

2002, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Niklas Hebing104

druck von Sieg, von Überwindung, von Unwiderstehlichkeit des Ansturms, 
von heroischer Kraft«, aber auch von »Auszug« und Streben »in die Ferne«, 
also der Veränderung, Dynamik und des Neuen. Demgegenüber zeige sich 
die Linksrichtung in Szenen der »Heimkehr«, aber auch »des Raubes und der 
Entführung«.23 In dieser Verbindung aus Handlungsrichtung und Sinngehalt 
präsentiert sich der Pergamonfries als in Stein übersetzter dynamischer Ge-
schichtsmythos.

Doch mit dieser Rechtsläufigkeit der Handlungsfolge im Stein geht ein-
her, dass das Geschehen in seinem bildlichen Aufbau der Schriftrichtung ent-
spricht und damit anzeigt, gelesen werden zu wollen wie ein Text in Bildern, 
der, weil er sich des Bildes bedient, schnell an die Grenzen der Bildlichkeit 
stößt. Die Darstellungsmittel sind in der Bildhauerei wie gezeigt selber Hand-
lung, und mit der Begrenzung der Darstellungsmittel auf räumlich vereng-
te, lediglich räumlich ineinander verschränkte, aber dem Räumlichen immer 
unterworfen bleibende Handlungsabläufe kann die Schranke dieses Kunst-
mediums gar nicht überstiegen werden. Im Pergamonfries verbleibt die ge-
schichtsmythologische Handlung innerhalb der Grenzen der Plastik.

Hegel sagt, in der Handlung werde sich das Individuum wirklich und zeige 
sich in der Ganzheit seines Seins, doch die künstlerische »darstellung dersel-
ben gehört vorzüglich der Rede an; denn die andern Künste können nur ein 
einzelnes Moment herausheben, haben zu ihrem Mittel die ganze Gestalt, den 
Ausdruk der Gebärde und des ganzen Körpers. Aber diese Äußrung ist eine 
Weise, welche der deutlichkeit durch die Rede nachsteht.«24

Die Darstellung als räumliches Bild der Plastik zeigt sich somit als Vergan-
genes. Im Werk selber bringt sich der Vergangenheitscharakter emblematisch 
zum Ausdruck: Der Altar ist bereits in frühbyzantinischer Zeit rückgebaut 
worden, um Steine bereitzustellen, eine neue Befestigungsmauer für Perga-
mon zu errichten. Heute ist er nur noch Ruine, Fragment, – mit Walter Benja-
min gesprochen – »der Trümmerhaufen«25 der verschütteten Geschichte, der 
nie wieder vollständig wird rekonstruiert werden können. Was aber vergangen 
ist, was nur noch Fragment und Ruine ist, ist nicht zur Bedeutungslosigkeit 
verdammt – weit gefehlt. Was vergangen ist, provoziert einen neuen, verän-
derten Zugriff, und der stellt durch Inbezugsetzung zum Vergangenen einen 
neuen Sinngehalt her, der genuin dieser Verhältnissetzung eigentümlich ist. 
Der Schlüssel zur Ausformulierung dieses Gedankens liegt im bereits Darge-

23 | Ebd., S. 39.

24 | G. W. F. Hegel: Die Philosophie der Kunst, S. 85.

25 | ÜBG 75; vgl. zu Benjamins Begrif f der Ruine als Sigle für historische Vergänglich-

keit, Emblem des Vergeblichen, Zerbrechlichen, Zerbröckelnden, der Destruktivität 

Susan Buck-Morss: Dialektik des Sehens. Walter Benjamin und das Passagen-Werk, 

Frankfur t a.M. 1993, S. 201ff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns 105

stellten; er hat mit der Bestimmung in Kunst verdichteter Handlung als ›tätig 
erlebter Geschichte‹ zu tun, und im Übergang von der Plastik zur Narration 
erlebt sich die Inbezugsetzung zum Vergangenen als Revolution, als Befreiung 
zu sich.

Ebene III: Altarbeschreibung — Handlung und Erkenntnis

Der Altarfries ist stummer Stein. Sein monumentales Gemälde lebendiger Sze-
nen spricht sich nicht aus. In poetische Sprache übersetzt werden kann es von 
der Literatur, die natürlich selber nicht mehr Plastik ist, also keine konkrete 
bildliche Anschauung liefert, sondern sich dieser beschreibend und kommen-
tierend anzunähern strebt. In Ausführlichkeit begegnet das Unternehmen im 
Roman Ästhetik des Widerstands (1981) von Peter Weiss. In dessen literarischer 
Ekphrasis des antiken Altars ist vor allem das grobe Material des Bildnisses 
Thema, und in ihm wiederum die Präsenz des geschundenen Körpers in einer 
»Metamorphose der Qual« (ÄW I, 8): das nackte Fleisch, »ausgesetzt dem un-
erbittlichen Wettkampf, der Zerfleischung und Vernichtung«, mit »einer ge-
borstnen Hüfte, einem verschorften Brocken ihre Gestalt andeutend, immer 
in den Gebärden des Kampfs«, »ein zerschundnes Gesicht, mit klaffenden Ris-
sen, weit geöffnetem Mund, leer starrenden Augen, umflossen von den Locken 
des Barts, der stürmische Faltenwurf eines Gewands, alles nah seinem ver-
witterten Ende«; das kriegerische Gemetzel qualitativ verstärkt durch die nur 
fragmentarische Überlieferung des Steins: »mürbe Bruchstücke, aus denen 
die Ganzheit sich ablesen ließ, rauhe Stümpfe neben geschliffner Glätte, be-
lebt vom Spiel der Muskeln und Sehnen, Streitpferde in gestrafftem Geschirr, 
gerundete Schilde, aufgereckte Speere, zu rohem Oval gespaltner Kopf, ausge-
breitete Schwingen, triumphierend erhobener Arm, Ferse im Sprung, umflat-
tert vom Rock, geballte Faust am nicht mehr vorhandnen Schwert«; Götter, die 
zur Steigerung ihrer Bestialität sich in Tiere verwandeln: »zottige Jagdhunde, 
die Mäuler verbissen in Lenden und Nacken, ein Fallender, mit dem Ansatz des 
Fingers zielend ins Auge der über ihm hängenden Bestie, vorstürzender Löwe, 
eine Kriegerin schützend, mit der Pranke ausholend zum Schlag«, »Hörner 
aus wuchtigen Stirnen ragend, sich ringelnde Beine, mit Schuppen besetzt, ein 
Schlangengezücht überall, im Würgegriff um Bauch und Hals, züngelnd, die 
scharfen Zähne gebleckt, einstoßend auf nackte Brust«; all diese Handlungs-
vollzüge hervorgebracht aus dem rohen, kalten Stein: »dieses Zertreten, dieses 
Sichaufbäumen und Zusammenbrechen, diese unendliche Anstrengung, sich 
emporzuwühlen aus körnigen Blöcken« (ÄW I, 7). Und allenthalben auf die-
sem Gemälde in Worten das wesentliche Organ der Handlung: die »Hand, aus 
dem rauhen Grund gestreckt, zum Griff bereit«, »mit Vogelkrallen versehne 
Hände«, die »mächtigen und zerstückelten Hände«, der »Sterbende[], dessen 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Niklas Hebing106

lahmwerdende Hand« zum Greifen und Handeln nicht mehr in der Lage und 
er darum dem Tode geweiht ist, »zärtlich auf dem Arm der Göttin lag [er], die 
ihn am Schopf hielt«, die Erdgöttin Ge, »den losgerissnen Klumpen der einen 
Hand suchend erhoben, die andre Hand um Einhalt bittend ragte aus der 
Steinkante, und hinauf zum profilierten Vorsprung streckten sich langglied-
rige knotige Finger, als wären sie noch unter der Erde und wollten das Gelenk 
der offnen daumenlosen weiblichen Hand erreichen«, und wieder Ge, diesmal 
mit ihrem Lieblingssohn Alkyneus, der »Stumpf seiner linken Hand tastete 
nach ihr«, oder ein anderer Niedergezwungener, dessen »linke Hand lag matt 
auf dem vorstürmenden lederbekleideten Fuß der Artemis« (ÄW I, 7ff.).

Mit der ausführlichen Beschreibung der Pergamon-Friese beginnt Weiss’ 
Roman ganz unvermittelt. Ohne Hinführung und Vorbereitung steigt er mit 
den ersten Worten des Buches in die Altarbeschreibung ein, der vor allem 
eines meisterlich gelingt: die Bewegtheit des starren Steins zu versprachlichen 
und plastisch vor dem inneren Auge anschaulich werden zu lassen.

Doch mehr und mehr wird in die Darstellung die Narration ihres Anlasses 
eingeflochten: Drei junge Männer, unter ihnen der Ich-Erzähler, bereiten sich 
1937 durch ästhetische Schulung an bedeutenden Kunstwerken auf den politi-
schen Widerstand gegen den nationalsozialistischen Terror im eigenen Lande 
vor. Sogleich wird ersichtlich, welcher Poetik dieser Anfang folgt: Der Haupt-
handlung vorangestellt, und zugleich bereits mitten in ihr, eröffnet Weiss dich-
tungsimmanent seine erkenntnistheoretische Programmatik. Analogien weist 
dieser Einstieg mit einem ganz anderen Text auf: Ebenfalls zu Beginn seiner 
Schrift Sidereus Nuncius (1610) verwendet Galilei viele Seiten darauf, zunächst 
sein Fernrohr ausführlich zu beschreiben, bevor er an die Niederschrift sei-
ner im eigentlichen Sinne astronomischen Beobachtungen geht.26 Für Weiss 
ist die Auseinandersetzung mit klassischen Werken der Kunstgeschichte das 
Erkenntnisinstrument, einem Fernrohr vergleichbar, durch das verschüttete 
Geschichte aus der Distanz herangeholt wird. In den Notizbüchern schreibt er: 
»Die wichtigste Arbeit […] neben dem Aufbau des Neuen, ist die Klärung des 
Alten«; »kein Fortschritt ohne geklärte Vergangenheit«.27

Mit solchen Sätzen schreibt sich Weiss unübersehbar in den Diskurs ein, 
der sich um Benjamins geschichtsphilosophische Thesen von 1940 aufspannt. 
In These V heißt es: »Das wahre Bild der Vergangenheit huscht vorbei« (ÜBG 
71). Geschichtliches Handeln gefriert nicht von selber zu Dauerhaftigkeit, um 
für die Nachwelt aufbewahrt zu werden. Und dennoch, unter Berufung auf 

26 | Vgl. Hans Blumenberg: »Das Fernrohr und die Ohnmacht der Wahrheit«, in: Galileo 

Galilei: Sidereus Nuncius. Nachricht von neuen Sternen, Frankfur t a.M. 1965, S. 5-73; 

Joseph Vogl: »Medien-Werden. Galileis Fernrohr«, in: L. Engell/J. Vogl (Hg.), Mediale His-

toriographien, Weimar 2001, S. 115-123.

27 | Peter Weiss: Notizbücher 1971-1980, Bd. 1, Frankfur t a.M. 1981, S. 380, 225.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns 107

Gottfried Keller muss ergänzt werden: »Die Wahrheit wird uns nicht davon-
laufen« (ebd.). Von ›tätig erlebter Geschichte‹ künden Ruinen wie Pergamon, 
durch künstlerische Praxis wurde in der Geschichte das Vergangene ins Werk 
gesetzt. Der Stein aber spricht nicht eindeutig aus sich, sondern muss zum 
Sprechen gebracht werden; um Erkenntnisinstrument sein zu können, hat er 
ins Wort übersetzt zu werden. Wie auch Goethe von der schweigenden Materie 
fordert: »Saget Steine mir an, o! sprecht, ihr hohen Paläste.«28 Die Überfüh-
rung seines Gehalts in Sprache ist die Befreiung des versteinerten und ruinös 
verschütteten Wahrheitskerns auf sich selber. Wie Weiss zur bildenden Kunst 
feststellt, sei ihre »Vision« stets »statisch«; selbst »wenn die Teile des Bildes in 
starken, atmenden Spannungen zueinander stehen so bleibt die Komposition 
doch unveränderlich«; selbst »wenn eine Vielheit von verschiedenen Blickwin-
keln zusammengelegt wird so befinden sich diese Verschiedenheiten doch nur 
in einer einzigen Situation«; die Literatur hingegen könne »Kontinuitäten auf-
bauen«, »den Leser nach allen Richtungen hin führen und ihm sagen was er 
sieht, hört, denkt, empfindet«.29

Zugleich ist die kalte Ruine Voraussetzung der narrativen Erkenntnis: Die 
Prosa der Altarbeschreibung gewinnt Wahrheit aus der Anschauung, indem 
sie das räumlich Plastische in Sprache überführt, die erstarrte Bewegung of-
fenlegt und zur Klarheit bringt. Erst Weiss’ Ekphrasis des Tempelfrieses be-
freit aus dem stummen Stein die konkrete Handlung als die kollektive Wirk-
lichkeit der geistigen Individualität der Unterdrückten. Denn mit »Worten [sei] 
die grösste Wirklichkeit zu geben«.30 Zu dieser Lektüre der Skulptur bedarf es 
einiger Umdeutungen der bisher festgehaltenen Bestimmungen, die zu einer 
neuen Sicht auf das Projekt Pergamon und seine kunsttheoretischen Voraus-
setzungen führen. Die Umdeutung steht im Zeichen einer politischen Ästhe-
tik, die bisher nur unter der Oberfläche sichtbar wurde. Sie berührt an ihren 
Fundamenten die Grundzüge von Benjamins materialistischer Geschichtsbe-
trachtung.

Ein Bildepos der göttlichen Erhabenheit über alles Irdische, ein freuden-
trunkenes Gemälde der Naturbeherrschung des kultivierten Menschen? Die 
»Spezialisten« im Berliner Ausstellungsraum »sprachen von Kunst, sie priesen 
die Harmonie der Bewegung, das Ineinandergreifen der Gesten« (ÄW I, 9), wie 
der Roman berichtet. Benjamin gibt solch einer Haltung zum Vergangenen 
und seiner Kunst den Namen ›Historismus‹: Dieser sitzt dem nur vermeintlich 
objektiven »Verfahren der Einfühlung« auf, das Einfühlung »in den Sieger« 

28 |  Johann Wolfgang Goethe: Römische Elegien, in: ders., Sämtliche Werke nach Epo-

chen seines Schaffens (Münchner Ausgabe) Bd. 3,2, München 1990, S. 39.

29 | Peter Weiss: »Einleitung zu einem Buch über ›Die Avantgarde des Films‹«, in: 

H. Machnik/R. Niehoff (Hg.), Filme, Berlin 2012, S. 5.

30 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Niklas Hebing108

als Auftraggeber des Kunstwerks ist und sich lediglich auf die »Mühe der gros-
sen Genien« (ÜBG 72f.) richtet, die es entworfen haben. Die materialistische 
Betrachtung kann nur im Gegenteil ihr Ziel finden: »In jeder Epoche muss 
versucht werden, die Ueberlieferung von neuem dem Konformismus abzuge-
winnen, der im Begriff steht, sie zu überwältigen« (ÜBG 72).

Das Gespräch der drei jungen Männer im Roman verhandelt, was tatsäch-
licher Inhalt des Frieses ist: »historische Ereignisse«, konkrete geschicht-
liche Handlungen, die »in mythischer Verkleidung« erscheinen, weltliche 
Herrscher, überhöht zur göttlichen Macht der Olympier, an sich menschliche 
Handlungen, doch »verständlich nicht als von Menschen hervorgerufen, son-
dern hinnehmbar nur als überpersönliche Macht, die Geknechtete, Versklavte 
wollte, in Unzahl« (ÄW I, 9). Sogleich wird der politische Hintergrund eröff-
net: »Die Giganten, die Söhne der klagenden Ge, vor deren Oberkörper wir 
standen, hatten sich frevelnd gegen die Götter erhoben, andre Kämpfe aber, 
die über Pergamons Reich hingegangen waren, lagen unter dieser Darstellung 
verborgen«; d.h. dargestellt sind zwar »Giganten, Titanen, Kyklopen und Erin-
nyen« (ÄW I, 9f.), doch ihre konkrete lebensweltliche Entsprechung sind die 
rechtlosen Sklaven im alten Pergamon, die im Klassenkampf unterliegen. Der 
Roman benennt diese Hintergründe direkt: »Die Gesetze der antiken Sklaven-
haltergesellschaft bestanden fort. Trotz aller Revolten mußte die Vielzahl des 
Volks immer wieder für die Elite ins Feld ziehn« (ÄW I, 43) – nicht nur für 
Krieg, auch für tägliche Arbeit.

Hinter der Maske göttlich-menschlicher Travestie zelebriert die Herrscher-
dynastie eine bildgewaltige Machtinszenierung, ein »Denkmal ihrer eignen 
Größe und Unsterblichkeit« (ÄW I, 9), denn um den Schein der unumschränk-
ten Macht zu tragen, inszeniert sich Macht in eindringlichster und nachdrück-
lichster Weise als mordende Macht. Es ist wieder Canetti, der diesen Zusam-
menhang von Macht und Mord beleuchtet: »Was bis zum Töten gehen kann, 
wird gefürchtet, was nicht unmittelbar dem Töten dient, ist bloß nützlich. Alle 
geduldigen Verrichtungen der Hand bringen denen, die sich auf sie beschrän-
ken, nichts als Unterwerfung ein. Doch die anderen, die sich dem Töten wid-
men, haben die Macht.«31

Das Museumsgespräch über die Entmythologisierung der Geschichte re-
flektiert den Entstehungszusammenhang des Altars: In Auftrag gegeben wird 
er vom pergamenischen König Eumenes II.; die Oberaufsicht überträgt er 
dem Gelehrten Krates von Mallos, der politisch-mythologische Einheit stiftet, 
die mehrere Bildhauer unter Mitwirkung einer Unzahl versklavter Arbeiter 
in Material bringen. Der Altar besitzt nicht allein einen Sockelfries mit den 
Szenen der Gigantomachie, sondern zudem einen kleineren Reliefzyklus im 
hochgelegenen Innenhof; er zeigt ausschnittartig die heldenhaft stilisierte Le-

31 | E. Canetti: Masse und Macht, S. 257.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns 109

bensgeschichte von Telephos, dem Gründer von Pergamon und Urahnen des 
Königs.32 In der Heroisierung des Ahnherrn heroisiert sich der Auftraggeber 
selbst, er steht in ein und derselben Tradition und direkten Abstammungslinie 
mit Telephos. So muss auch der Handlungsbezug zur Macht des Olymp verall-
gemeinernd verstanden werden – beides zusammengenommen demonstriert: 
Der König von Pergamon verlangt, verehrt zu werden als endliches Abbild der 
neuen Götter, als ihre Repräsentation auf Erden, sein Tun als ein von ihnen ge-
leitetes und durch sie verbürgtes. Seine Handlung setzt im Endlichen durch, 
was im Götterhimmel vorgezeichnet steht. Der Fries bezeugt die göttliche Ab-
kunft der obersten Herrscherkaste von Pergamon gründungsgeschichtlich wie 
mythologisch.

In dieser Lesart wird der Altarfries als ein religiös überformtes Schlacht-
fest entlarvt, das die politischen Verhältnisse mythologisch darstellt, substan-
tiell ein »Abbild seiner eignen Geschichte« (ÄW I, 9), in Marmor erstarrt. Der 
Pergamonmuseumskatalog hält fest: »Darstellungen vom Elend der Besiegten 
[nehmen] überhaupt eine zentrale Position in der hellenistischen Kunst von 
Pergamon ein« und treten häufig »wie hier im mythologischen Gewand«33 auf. 
So dient die Kunst den Herrschenden, »ihrem Rang, ihren Befugnissen den 
Anschein des Übernatürlichen zu verleihen«, »kein Zweifel an ihrer Vollkom-
menheit durfte entstehn« (ÄW I,  10). Zugleich ist darin verschleiert, dass es 
die Besiegten sind, die den Marmor für die Künstler herbeizuschaffen hat-
ten; mehr noch: dass sie dabei in ihren harten, schweißtreibenden Handlun-
gen selbst das ideale »Modell« für die Künstler abgaben; in »ihren in Arbeit 
angestrengten Leibern« ist idealtypisch zum Ausdruck gebracht, dass aus 
»Herrschsucht und Erniedrigung Kunst« entsteht.34 So wird ihre Handlung 
der Sklavenarbeit modellhaft angeeignet und zum ästhetischen Ausdruck 
dauerhaft festgestellt, indem sie sich im Stein materialisiert; »die Meißel und 
Hämmer der Steinmetzen und ihrer Gesellen hatten das Bild einer unumstöß-
lichen Ordnung den Untertanen zur Beugung in Ehrfurcht vorgeführt« (ÄW 
I, 9). Im Fries ist die Handlung zum Gegenstand versteinert, doch im Kultus 
um diese Versteinerung der materielle Hintergrund der Handlung verschlei-
ert zur Unkenntlichkeit. Die zugrundeliegenden Produktionsbedingungen 
löst erst Weiss’ Roman aus der Versteinerung und macht sie hinter der Ver-
schleierung sichtbar.

Das gibt der zuvor entwickelten Argumentation eine neue Richtung. Wenn 
zuvor thetisch erarbeitet werden konnte, dass Handlung als zweckgerichtete, 
instrumentelle Objektaneignung Machtverhältnisse schafft, muss auch der ge-

32 | Vgl. Staatliche Museen zu Berlin: Die Antikensammlung, S. 346ff.

33 | Ebd., S. 330.

34 | ÄW I, 14; vgl. Manfred Züfle: Der bretonische Turm. Essays zur Macht- und Kultur-

kritik, Berlin/Hamburg 1998, S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Niklas Hebing110

schichtlichen Handlung, welcher in mythologischer Verdichtung künstlerisch 
vermitteltes Selbstbewusstsein gegeben wird, das Attribut der Bemächtigung 
zur Konstitution von Herrschaft zuerkannt werden. Doch dieser Prozess des 
Selbstbewusstseins durch Kunst, in dem der Einzelne sich im politischen Kon-
text, im Subjekt-Objekt-Bezug in ganzer Tiefe erfasst, wird gestört und unter-
brochen; er scheitert, wenn mythologische Verschleierung mit Verdichtung 
des Wahren verwechselt wird. An der Ruine Pergamon wird ablesbar, dass sie 
Kunst der ›Sieger‹ ist, in die sich einzufühlen Sache des Historisten ist; doch 
zugleich bewahrt sie unter ihren Krusten Versteinerungen des Schweißes und 
Bluts, die auf ihren wahren Entstehungszusammenhang verweisen; sie zeigt, 
dass sie »auch der namenlose Fron ihrer Zeitgenossen« ist, dass es »niemals 
ein Dokument der Kultur« geben kann, »ohne zugleich ein solches der Barba-
rei zu sein« (ÜBG 73).

Weiss führt durch seine literarische Erschließung einzelner Werke eine 
wesentliche Eigenschaft der Kunst vor. Mit der Pergamon-Allegorie Vergleich-
bares durchzieht seinen Roman von Anfang bis Ende: bei der Beschreibung 
der Tempelanlage von Angkor Wat, bei der Verquickung des Berichts junger 
Arbeiter über die Gefahren in der Produktionshalle mit Momenten aus Dantes 
Divina Commedia, bei der Deutung von Géricaults Floß der Medusa unter dem 
Aspekt des Kolonialismus.35 Es zeigt sich allenthalben, wie Vergangenes äs-
thetisch bedeutungsvoll werden kann für die Gegenwart. Es wird benötigt für 
die Stiftung eines umfassenden Geschichtsbewusstseins im Sinne Benjamins, 
das heißt es liefert dem gegenwärtigen »historische[n] Materialist[en]« den Er-
trag, »Vergangenes historisch [zu] artikulieren«, »sich einer Erinnerung [zu] 
bemächtigen«, »ein Bild der Vergangenheit festzuhalten«, nicht wie der Histo-
rist, um Wissen aufzuhäufen, sondern um »im Vergangenen den Funken der 
Hoffnung anzufachen« (ÜBG 71f.), Hoffnung auf Erlösung der gegenwärtig 
Handelnden von Herrschaft und Unterdrückung. Es führt »Erkenntnisse, Bil-
der, Artikulationsmöglichkeiten« zu, um politische »Handlungsfähigkeit«36 
zu fördern. Mit diesem Impuls zur politischen Handlung befindet sich die 
Narration bereits auf der Ebene der Gegenwart.

35 | Vgl. Jost Hermand: »Das Floß der Medusa. Über Versuche, den Untergang zu über-

leben«, in: K.-H. Götze/K. R. Scherpe (Hg.), Die »Ästhetik des Widerstands« lesen, Argu-

ment-Sonderband 75, S. 112-120, hier S. 115ff.

36 | Wolfgang Fritz Haug: »Vorschläge zur Aneignung der ›Ästhetik des Widerstands‹«, 

in: K.-H. Götze/K.  R. Scherpe (Hg.), Die »Ästhetik des Widerstands« lesen, Argument 

Sonderband 75, S. 29-40, hier S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns 111

Ebene IV: R aus aus dem Museum — 
Handlung als Widerstand

Nicht allein die Entstehungszeit, auch die Nachgeschichte des Altars steht im 
Zeichen der Demonstration und Ausübung von Macht. Weiss’ Roman zeigt 
dies u.a. an den deutschen Ausgrabungen in Pergamon: »Als die Bildbrocken, 
die unter den Ablagerungen vorderasiatischen Machtwechsels vergraben ge-
legen hatten, ans Tageslicht kamen, waren es wieder die Überlegnen, die Auf-
geklärten, die das Wertvolle zu nutzen wußten, während die Viehhüter und 
Nomaden, die Nachfahren der Erbauer des Tempels, von Pergamons Größe 
nicht mehr besaßen als Staub« (ÄW I, 13). Pergamon ist der Ort der Machtin-
szenierung im Gestern wie im Heute. Der Roman artikuliert literarisch, was 
Benjamin in der siebten seiner Thesen geschichtsphilosophisch festhält: Die 
»Herrschenden sind […] die Erben aller, die je gesiegt haben« (ÜBG 73).

Ganz am Ende, nach mehr als 1000 Seiten, findet sich erneut eine Be-
schreibung der Pergamon-Friese, doch nun wird der Mythos überblendet vom 
»Lärmen […] eisenbeschlagne[r] Stiefel« der marschierenden SS, vom »Knat-
tern von Salven aus Maschinenpistolen«, von jungen Soldaten, die »einander 
würgen und zerstampfen«, die, »schwere[] Waffen schleppend, einander über-
rollten und zerfleischten« (ÄW III, 267). Die Geschichte holt die Protagonisten 
ein. Und wer an den Anfang zurückblättert, entdeckt, wie bereits die Altar-
beschreibung auf die nationalsozialistische Katastrophe vorausdeutete: in der 
Rede von den »Hiebe[n] schwerer Waffen« und vom »Rollen gepanzerter Rä-
der« (ÄW I, 7). Erst der narrative Einbezug der Gegenwart macht den unmittel-
baren Handlungskontext der Museumsbesucher bewusst. »Auf dem Weg zum 
engen, niedrigen Ausgang an der Seite des Saals leuchteten uns oft aus den 
kreiselnden Verschiebungen in der Menge der Besucher die roten Armbinden 
der schwarz und braun Uniformierten entgegen« (ÄW I, 11). Der Pergamonaltar 
wird »aufbewahrt in einem Museum, das wieder und noch gebraucht wird«, 
wieder und noch vom Nazi-Regime, von einer in historischer Kontinuität ste-
henden Machtelite »zur Verherrlichung ihrer Herrschaft«; diese Kontinuität 
reicht bis zu den Machtverhältnissen der Entstehungszeit zurück: »Im antiken 
Pergamon stand das Kunstwerk im abgeschlossenen Bezirk der Herrschenden 
und der Verwaltung, und das Volk, durch dessen Arbeit die Muße der Kultur 
überhaupt ermöglicht und von ihr und gegen sie erzwungen wurde, hatte nur 
an Festtagen Zutritt. Sehen und festhalten sollte das Volk auch in der Kunst 
nur, dass und was oben ist.«37

Andererseits ist es aber die Nachgeschichte, die nachträgliche Aneignung, 
jede Gegenwart, der das Werk bedeutsam ist, die die Ruine aus ihrer Verschüt-
tung befreit und in Kontinuität mit zeitgenössischer Erfahrung stellt. In der 

37 | M. Züfle: Der bretonische Turm, S. 56f.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Niklas Hebing112

vorliegend entworfenen Perspektive wird Kunst im Sinne einer Vergegenständ-
lichung elementarer Handlungsakte als erlebte Geschichte verstanden. Ver-
dichtete Handlungsakte liegen aber in unverstellter Klarheit nicht einfach vor, 
nach ihnen muss die Kunstgeschichte durchforstet werden. Der Autor Weiss 
entdeckt sie u.a. im Mythos des Gigantenkampfs und seiner antiken künst-
lerischen Bearbeitung im Pergamonaltar, als versteinerte Urform der gegen-
wärtigen politischen Verhältnisse; die Versteinerung im Sinne Benjamins als 
Weiterleben der bisherigen Geschichte in der Gegenwart.38 Durch die kritische 
und Ideologeme enthüllende Auseinandersetzung kann Weiss das geschichts-
emblematische Kunstwerk auf seinen Wahrheitsgehalt freilegen. Schließlich 
gewinnt er durch Inbezugsetzung des Vergangenen zur Gegenwart ein in ihr 
Orientierung stiftendes Bewusstsein.

Gemäß beiden Aspekten spricht Benjamin von ›Erlösung‹: »Die Vergan-
genheit führt einen heimlichen Index mit, durch den sie auf die Erlösung ver-
wiesen ist«; es »besteht eine geheime Verabredung zwischen den gewesenen 
Geschlechtern und unserem«, so dass sich zeigt, »wir [sind] auf der Erde er-
wartet worden« (ÜBG 70). Erlöst wird der Wahrheitsgehalt des Vergangenen 
von seiner verstellenden Überformung durch die herrschende Macht; dies ist 
im Vollsinne Befreiung der Handlung zu Erkenntnis und Selbsterkenntnis. 
Erlöst wird die Geschichte aber auch und vor allem im Sinne einer Vollendung 
des erst begonnenen Projekts: Die kollektive Handlung der »unterdrückte[n] 
Klasse« als »das Werk der Befreiung« wird »im Namen von Generationen Ge-
schlagener zu Ende [ge]führt« (ÜBG 77). In das Werk schreibt sich Weiss mit 
seinem Roman ein, ohne dass seine Zeit es vollenden kann. Zugleich ergeht 
bei Benjamin wie bei Weiss gerade wegen dieses Scheiterns der Appell an jede 
nächste Gegenwart, mit Hilfe ästhetischer Vermittlung die Gewordenheit des 
Bestehenden und Beständigkeit des Vergangenen durchzuarbeiten, um in der 
Gegenwart zur gestaltenden Handlung als Widerstand zu finden. Durch die 
Konfrontation mit dem Wahrheitsgehalt der Kunstwerke, durch ästhetische 
Inverhältnissetzung, wird in der Gegenwart Erkenntnis und Handeln zur Wei-
chenstellung der Zukunft. Vergangene Kunst besitzt durch beide Seiten ihres 
praktischen Vollzugs, als materielle Vergegenständlichung geschichtlichen 
Handelns und als »eine mit Jetztzeit geladene Vergangenheit« (ÜBG 78), die 
Verbindung zum gegenwärtigen Bewusstsein sowie der hoffnungsvollen Er-
lösung des Künftigen. So ist die jetztzeitliche Aneignung der objektiven Ge-
stalt als Produkt künstlerischer Handlung und materialisierten Geschichts-
bewusstseins nicht Nachvollzug klassischer Bildung, sondern Stiftung eines 
Bewusstseins, das sich in die Kontinuität der Geschichte stellt und seine eige-
ne Situation als eine der im Kunstwerk verdichteten Situation analoge erkennt.

38 | Vgl. zu Benjamins Begrif f der ›Versteinerung‹ S. Buck-Morss: Dialektik des Sehens, 

S. 88ff., 199ff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns 113

Der Handlung von Weiss’ Roman und der Entstehungszeit von Benjamins 
Thesen ist derselbe historische Zeitraum hinterlegt. Benjamin zeigt sich zu-
versichtlich, dass durch das in seiner Schrift entworfene Geschichtsverständ-
nis »unsere Position im Kampf gegen den Faschismus sich verbessern« (ÜBG 
74) werde. Dem Roman hingegen geht es um den Versuch realistischer Ein-
schätzung: Einer Übermacht wie dem nationalsozialistischen Regime kann 
kein spontan wirkungsvoller Widerstand entgegengesetzt werden, in großen 
Teilen ist das Buch die Darstellung verzweifelten Scheiterns. Doch vereinzelte 
entschlossene Gruppen wirken auf den Fehler als (staatliches) System ein wie 
das Wasser gemäß dem ›Gesetz des geringsten Widerstands‹: Es ist im Stan-
de, dichtere Materie auszuhöhlen.39 So werden die Handlungsmöglichkeiten 
und Handlungsräume des Individuums, wie auch einer ganzen politischen Be-
wegung, unter den Bedingungen der Terrorherrschaft ausgemessen, um die 
Frage nach der geschichtlichen Bedeutung des Einzelnen und nach dem Zu-
sammenhang von Kunst und Politik aufzuwerfen.

Kunst ist nicht bloß das, was ist. Sie ist auch nicht bloß das, was sie selber 
ist. Kunst ist vergegenständlichtes Handeln und damit potentiell Bewusstsein 
dieses Handelns, sie ist also, was ist, das sie selber nicht ist, im Anderen ihrer 
selbst, denn sie selber ist ja nicht ihre eigene Voraussetzung. Sie ist Produkt 
der tätigen Arbeit der Handlung: auch des Erinnerns, Durchdenkens, Erken-
nens, und zwar des Gegebenen für das, was sich der Kunst eignet. Künstle-
rische Handlung überführt Zweck in Materie, gibt Materie geschichtlichen 
Zweck. Sie lässt teilhaben an der Erfahrung mit der Welt und gegen diese 
Welt. Denn die Erfahrung der literarischen Figur ist Erfahrung im Widerstand 
gegen Bestehendes, zielgerichtetes Handeln als Durchsetzung inneren Hand-
lungszwecks in einer Welt, die diesen Zweck immerfort an ihrer kalten Schale 
abprallen, Enttäuschung und Zerbrechen zu den Resultaten des Handelns wer-
den lässt. Bereits der Titel Ästhetik des Widerstands markiert den Schnittpunkt 
von Kunst und Politik – wirklich wird der Konnex durch den Handlungsbe-
griff.

Liter atur

Abendroth, Lisa und Wolfgang: »Die ›Ästhetik des Widerstands‹ als Beitrag 
zur Geschichte der Arbeiterbewegung«, in: K.-H. Götze/K.  R. Scherpe 
(Hg.), Die »Ästhetik des Widerstands« lesen, Argument Sonderband 75, Ber-
lin 1981, S. 18-28.

39 | Vgl. O. Negt/A. Kluge: Geschichte und Eigensinn, S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Niklas Hebing114

Benjamin, Walter: »Über den Begriff der Geschichte«, in: Kritische Gesamtaus-
gabe, Bd. 19, hg. v. G. Raulet, Frankfurt a.M. 2010, S. 69-81.

Blumenberg, Hans: »Das Fernrohr und die Ohnmacht der Wahrheit«, in: Gali-
leo Galilei, Sidereus Nuncius. Nachricht von neuen Sternen, Frankfurt a.M. 
1965, S. 5-73.

Buck-Morss, Susan: Dialektik des Sehens, Walter Benjamin und das Passagen-
Werk, Frankfurt a.M. 1993.

Canetti, Elias: Masse und Macht. Frankfurt a.M. 1980.
Darwin, Charles: The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex, London 

1871.
Engels, Friedrich: »Antheil der Arbeit an der Menschwerdung des Affen«, in: 

Marx-Engels-Gesamtausgabe Bd. I,26, Berlin 1985, S. 543f.
Feige, Daniel Martin: Kunst als Selbstverständigung, Münster 2012.
Fichte, Johann Gottlieb: Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters (1806), in: 

ders., Gesamtausgabe Bd. I,8, hg. v. Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky, 
Stuttgart-Bad Cannstatt 1991.

Goethe, Johann Wolfgang: »Römische Elegien«, in: ders., Sämtliche Werke nach 
Epochen seines Schaffens (Münchner Ausgabe) Bd. 3,2, München 1990.

Grimm, Jacob und Wilhelm: Art. »Handlung«, in: dies., Deutsches Wörterbuch, 
Bd. 10, Leipzig 1877.

–: Art. »handeln«, in: dies., Deutsches Wörterbuch, Bd. 10, Leipzig 1877.
Haug, Wolfgang Fritz: »Vorschläge zur Aneignung der ›Ästhetik des Wider-

stands‹«, in: K.-H. Götze/K.  R. Scherpe (Hg.), Die »Ästhetik des Wider-
stands« lesen, Argument Sonderband 75, Berlin 1981, S. 29-40.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesung Die Philosophie der Kunst. Im Som-
mer 1823, nachgeschr. v. H. G. Hotho (Manuskript).

–: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830). Gesam-
melte Werke, Bd. 20, hg. v. Wolfgang Bonsiepen und Hans-Christian Lucas, 
Hamburg 1992.

Hermand, Jost: »Das Floß der Medusa. Über Versuche, den Untergang zu 
überleben«, in: K.-H. Götze/K. R. Scherpe (Hg.), Die »Ästhetik des Wider-
stands« lesen, Argument-Sonderband 75, Berlin 1981, S. 112-120.

Hilmer, Brigitte: Scheinen des Begriffs. Hegels Logik der Kunst, Hamburg 1997.
Horn, Christoph/Löhrer, Guido: »Die Wiederentdeckung teleologischer Hand-

lungserklärungen«, in: dies. (Hg.), Gründe und Zwecke. Texte zur aktuellen 
Handlungstheorie, Frankfurt a.M. 2010, S. 7-45.

Kähler, Heinz: Der große Fries von Pergamon. Untersuchungen zur Kunstgeschich-
te und Geschichte Pergamons, Berlin 1948.

Kunze, Max: Der Pergamonaltar. Seine Geschichte, Entdeckung und Rekonstruk-
tion, Mainz 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns 115

Luschey, Heinz: Rechts und Links. Untersuchungen über Bewegungsrichtung, Sei-
tenordnung und Höhenordnung als Elemente der antiken Bildsprache, Tübin-
gen/Berlin 2002.

Negt, Oskar/Kluge, Alexander: Geschichte und Eigensinn, Frankfurt a.M. 1981.
Pfanner, Michael: »Bemerkungen zur Komposition und Interpretation des 

Großen Frieses von Pergamon«, in: Archäologischer Anzeiger 1 (1979), S. 46-
57.

Quante, Michael: Die Wirklichkeit des Geistes. Studien zu Hegel, Berlin 2011.
Rohde, Elisabeth: Pergamon. Burgberg und Altar, Berlin 1961.
Schefold, Karl: Götter- und Heldensagen der Griechen in der früh- und hocharchai-

schen Kunst, München 1993.
Staatliche Museen zu Berlin: Die Antikensammlung. Altes Museum – Neues Mu-

seum – Pergamonmuseum, hg. v. A. Schwarzmaier, A. Scholl und M. Maisch-
berger, Darmstadt 2012.

Sulzer, Johann Georg: Art. »Handlung«,. in: ders., Allgemeine Theorie der Schö-
nen Künste. Neue vermehrte zweyte Auflage, Bd. 2, Leipzig 1792.

Vieweg, Klaus: »Hegels Handlungsbegriff in der praktischen Philosophie und 
in der Ästhetik«, in: A. Gethmann-Siefert u.a. (Hg.), Hegels Ästhetik als 
Theorie der Moderne, Berlin 2013, S. 177-196.

Vogl, Joseph: »Medien-Werden. Galileis Fernrohr«, in: L. Engell/J. Vogl (Hg.), 
Mediale Historiographien, Weimar 2001, S. 115-123.

Weiss, Peter: Notizbücher 1971-1980, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1981.
–: »Die Ästhetik des Widerstands«, in: Suhrkamp Verlag (Hg.), Werke in sechs 

Bänden, Frankfurt a.M. 1991.
–: »Einleitung zu einem Buch über ›Die Avantgarde des Films‹«, in: H. Mach-

nik/R. Niehoff (Hg.), Filme, Berlin 2012.
Wiehl, Reiner: »Über den Handlungsbegriff als Kategorie der hegelschen Äs-

thetik«, in: H.-J. Gerigk (Hg.), Philosophische Ästhetik zwischen Immanuel 
Kant und Arthur C. Danto, Göttingen 2005, S. 88-123.

Zimmermann, Martin: Pergamon. Geschichte, Kultur, Archäologie, München 
2011.

Züfle, Manfred: Der bretonische Turm. Essays zur Macht- und Kulturkritik, Ber-
lin/Hamburg 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


II. Kunstphilosophie und Handlungstheorie

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie 
der Kunst 

Judith Siegmund

Einleitung

Die ästhetischen Diskurse der letzten Jahrzehnte im deutschsprachigen 
Raum sind vom Gedanken der Zweckfreiheit der Kunst geprägt. Der Terminus 
der Zweckfreiheit stellt sich hierbei als eine Art informelle Modifikation der 
Kantischen »Zwecklosigkeit ohne Zweck« dar und ist der letzteren gegenüber 
eine Vereinfachung, insofern er zumeist (entgegen Kants Intentionen) mit 
einer absoluten Funktionslosigkeit der Kunst zusammengedacht worden ist. 
Funktionslosigkeit der Kunst als ihre »absolute Funktion« ist dabei zumeist 
unausgesprochen mit Handlungsabstinenz bzw. mit einem Handeln, das sei-
ne Intentionen verfehlt, gleichgesetzt worden.1 Aus einer solchen Perspektive 
betrachtet ›handelt‹ Kunst nicht, sondern unterbricht zum Beispiel Sinnerwar-

1 | Vgl. z.B. Friedrich Kambartel: »Zur Philosophie der Kunst. Thesen über zu einfach 

gedachte begrif fliche Verhältnisse«, in: Franz Koppe (Hg.), Perspektiven der Kunstphi-

losophie, Frankfur t a.M. 1991, S. 15-26, hier S. 16: »Eines der wichtigsten Probleme, 

welche dem gegenwärtigen Gebrauch des Wortes ›Kunst‹ (einen praktisch bestimmten) 

Sinn verleihen, besteht darin, daß wir den Situationen und Mitteln unseres Lebens eine 

Gestalt geben (müssen), welche nicht durch Zwecke unseres Lebens festgelegt (fest-

legbar) ist …« Sowie ebd., S. 23: »Einen Gegenstand herzustellen, der die ästhetische 

(und d.h. insbesondere: nicht funktionale) Einstellung paradigmatisch ermöglicht – dies 

können wir, paradox, als die ›absolute‹ Funktion bezeichnen.« Eine Ausnahme stellen 

die sittlich orientier ten Lesarten der Kritik der Urteilskraft von Kant dar, in denen aus re-

zeptionsästhetischer Perspektive Kunst als Handeln thematisier t wird. Vgl. Birgit Recki: 

»Das Schöne als Symbol der Freiheit. Zur Einheit der Vernunft in ästhetischem Selbst-

gefühl und praktischer Selbstbestimmung bei Kant«, in: Hermann Parret (Hg.), Kant’s 

Ästhetik. Kant’s Aesthetics. L’esthétique de Kant, Berlin/New York 1998, S. 386-402, 

hier S. 401: »Es [das ästhetische Gefühl] stimmt uns zum Handeln.« Recki bestimmt die 

versinnlichte Idee der Freiheit im Kunstwerk als das Vermögen, Zwecke zu setzen. Vgl. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund120

tungen, die sich typischerweise mit zielgerichtetem Handeln verbinden. Ihr 
Verhältnis zur Sphäre des Handelns ist generell negativ oder ironisch.2 

Indessen verfolgen die konkreten Produzentinnen und Produzenten von 
Kunst in aller Regel irgendwelche konkreten Intentionen, wenn sie arbeiten; 
das heißt, was sie tun, ist etwas Intendiertes. Bei dem Gedanken der Zweck-
freiheit handelt es sich daher in erster Linie um eine ›theoretische Deutung‹ 
künstlerischen Handelns seitens der Wissenschaft, nicht unbedingt um eine 
Selbstbeschreibung künstlerischer Praxis. Ästhetischer, wissenschaftlicher 
Diskurs und ästhetisches Selbstverständnis fallen in diesem Punkt auseinan-
der. Entweder wurde den Künstlerinnen und Künstlern eine unbewusste, ja 
nicht-intendierte Handlungsweise zugeschrieben, oder es wurde das Überstei-
gen aller ihrer Absichten durch das ›von ihnen abgelöste Kunstwerk‹ konsta-
tiert. Beiden Aspekten der Beschreibung künstlerischen Handelns kann man 
zwar zustimmen, jedoch stellt sich die Frage, ob Unbewusstheit, Responsivi-
tät, Prozesshaftigkeit und Überschuss über Handlungsintentionen nicht auch 
in vielen anderen Handlungsformen regelmäßig auftreten. Das Eigenartige 
dieser Deutung liegt also nicht im Konzedieren einer Bedeutungsoffenheit 
und des Überstiegs von Handlungsresultaten über Autoren- bzw. Akteursin-
tentionalität, sondern in der Zuschreibung solcher Handlungsformen allein an 
die Kunst. Die Distinktion der Kunst in der ästhetischen Theorie beruhte und 
beruht somit zu einem nicht unwesentlichen Teil auf impliziten Annahmen 
über ihre distinkten Handlungsformen.3 

Vermutlich sind die Handlungen von Künstlern in den meisten Fällen 
unterscheidbar von Handlungen der Akteure in anderen Praxisfeldern, jedoch 
stellt sich die Frage, anhand welcher Kriterien sie unterschieden werden kön-
nen. Die damit verbundene Frage, ob die Differenz von Kunst und Nichtkunst 
auf einer Entgegensetzung von künstlerischem und nichtkünstlerischem 
Handeln beruhen muss oder ob nicht vielmehr künstlerisches Handeln zu-
nehmend als eine Handlungsoption unter mehreren zu bestimmen wäre, soll 

auch Klaus Düsing: Die Teleologie in Kants Weltbegrif f. Kantstudien, Ergänzungsheft 

96, Bonn 1968.

2 | Einer solchen Zweckfreiheit wären noch am ehesten künstlerische Absichten, zu 

stören oder zu verstören, bzw. Intentionen der Verweigerung von etwas vergleichbar.

3 | Vgl. die eben erschienene Analyse von Andreas Reckwitz, der aus solchen Gründen 

eine Überarbeitung der »sozial- und kulturwissenschaftlichen Analytik« fordert: »Es exis-

tieren auch ästhetisch-zweckrationale Mischtypen, die man ästhetisch imprägnier te 

Praktiken nennen kann.« Reckwitz geht es ganz allgemein um ästhetische Praktiken, 

er bezeichnet aber die Kunst als deren »Paradigma«. Andreas Reckwitz: »Ästhetik und 

Gesellschaft – ein analytischer Bezugsrahmen«, in: Andreas Reckwitz/Sophia Prinz/

Hilmar Schäfer (Hg.), Ästhetik und Gesellschaft. Grundlagentexte aus Soziologie und 

Kulturwissenschaften, Berlin 2015, S. 13-54, hier S. 30 u. S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 121

in dem vorliegenden Text zur Debatte stehen. Ein Fokus des Nachdenkens 
über die Rolle der Kunst liegt häufig in einer Art soziologischer ›Draufsicht‹ 
aufs Gesellschaftliche, also z.B. in dem Versuch, der Kunst eine bestimmte 
gesellschaftliche Position zuzuweisen und dabei vom Handeln der produzie-
renden Subjekte abzusehen. Der vorliegende Text ist ein Versuch, diese sozia-
le bzw. gesellschaftliche Bestimmung der Kunst mit handlungstheoretischen 
Überlegungen zusammenzudenken. Ich beziehe mich dabei im Folgenden auf 
für diese Fragestellung einschlägige Arbeiten von Robert Pippin, John Dewey 
und Hans Joas. In der Lektüre der Hegelschen Ästhetik durch Robert Pippin 
wird bereits sehr deutlich, dass und wie sich Kunsthandeln als eine Hand-
lungsform verstehen lässt, die – so wie andere Handlungen auch – immer ein 
Handeln im Öffentlichen ist. Der Sinn bzw. die Bedeutung von Handlungen 
und so auch der von künstlerischen Handlungen steht immer im Licht der 
Reaktionen anderer Menschen. Pippin vergleicht die Intentionalität der pro-
duzierenden Subjekte und die Interpretation der Werke in der Rezeption vor 
allem mit der Intentionalität und Interpretation (körperlicher) Handlungen. 
Während in Pippins Hegel-Lesart die Ungesichertheit, ja Prekarität von Be-
deutungen, die Handlungen in der Moderne auszeichnet, im Vordergrund 
steht, bestimmt John Dewey in einer zwar verwandten, aber gegenläufigen 
Denkbewegung die Kompetenz künstlerischen und anderen spielerischen 
Handelns anhand der Möglichkeit, sich reaktiv auf einen unsicheren Bedeu-
tungsrahmen einzustellen. Nicht nur in seiner Erfahrungstheorie der Kunst, 
sondern auch in seinen pädagogischen Texten geht es ihm um die Erläuterung 
einer spezifischen Handlungsstruktur anhand eines dynamischen Verhältnis-
ses von anvisierten Zwecken und eingesetzten Mitteln. Die pragmatistische 
Idee einer durch große Anschaulichkeit und vorreflexive Körperlichkeit mit-
bestimmten Handlungsfähigkeit baut Hans Joas aus und entwickelt aus ihr 
unter dem Stichwort des kreativen Handelns eine nicht-rationalistische (oder 
genauer: nicht-nur-rationalistische) Handlungstheorie des Gesellschaftlichen. 
Abschließend wird zu fragen sein, wie sich eine solche Verankerung künst-
lerischer Handlungsformen im Gesellschaftlichen (die auch bei Pippin und 
Dewey ein zentraler Gedanke ist) auf eine mögliche Funktionalität der Kunst 
im heute neu zu bestimmenden sozialen Kontext auswirkt. Alle diese Fragen 
müssen aktuell auch im Rahmen jener gesellschaftlichen Entwicklungen dis-
kutiert werden, die derzeit häufig als ›neoliberale Ökonomisierung‹ beschrie-
ben werden.

Der Diskussion der drei Autoren möchte ich einige empirische Beobach-
tungen neuerer Phänomene und Debatten voranstellen, die auf einen funk-
tionalen Wandel in den bildenden und performativen Künsten hindeuten. Es 
handelt sich um Phänomene einer Entautonomisierung der Kunst, die in den 
Debatten unterschiedlich bewertet werden. Weder geht es mir um eine pau-
schale Ablehnung solcher Entwicklungen noch darum, das Aufgezählte schon 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund122

deshalb zu affirmieren, weil es stattfindet. Die kurze Auflistung ist zunächst 
– im Sinne einer feststellenden Beobachtung – deskriptiv gemeint.

Die Absicht, die dem vorliegenden Beitrag als ganzem zugrunde liegt, ist 
also die, einen Blick auf Theorien zu werfen, an die sich im Nachdenken über 
aktuelle Entwicklungen eventuell anknüpfen ließe. In der philosophischen 
Theorie der Kunst, so die Intuition, gibt es bereits Konzepte, mit deren begriff-
lichen Mitteln die beobachtbaren Tendenzen einer zunehmenden Integration 
der Kunst ins Gesellschaftliche beschrieben und diskutiert werden können. 

Integr ative Tendenzen

Folgende Beobachtungen lassen sich als Indizien für eine solche Integrations-
tendenz anführen:4 Erstens arbeiten viele Künstler explizit und implizit mit 
einem politischen Anspruch. Ich meine damit den Anspruch, direkt, kritisch 
und ungeschützt in gesellschaftliche und politische Vorgänge einzugreifen 
und so Einfluss auszuüben. Als Beispiel lassen sich hier aktivistische künst-
lerische Aktionen im sogenannten arabischen Frühling nennen; generell gilt 
aber diese Beobachtung für einen nicht unbeträchtlichen Teil der Kunst, die in 
gesellschaftlichen Unterdrückungs- und Umbruchsituationen geschaffen wur-
de. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass der Theaterwissenschaft-
ler Hans-Thies Lehmann direkt von einer »Ästhetik des Aufstands« spricht.5 
Wichtig für die Bestimmung dieser Kunstformen sind nicht nur Überschrei-
tungen von Gattungsgrenzen, konstitutiv für ihre Bestimmung ist vielmehr 
auch die politische Situation, in denen sie jeweils entstehen.

Zweitens haben sich ganze Kunstgattungen herausgebildet, deren Wirkun-
gen eher im Sozialen und Regionalen liegen. Im englischsprachigen Diskurs 
hat sich für sie die Bezeichnung Community Arts oder Social Arts herausgebil-
det, im deutschen Kontext spricht man lieber von partizipativer Kunst oder 
Kontextkunst.6 Die Performancetheoretikerin Shannon Jackson beispielweise 

4 | Diese Gedanken habe ich bereits (in leicht veränderter Form) geäußert in: Judith 

Siegmund: »L’ar t pour l’ar t und Zweckfreiheit. Zum Verhältnis von soziologischem und 

philosophischem Autonomiebegrif f«, in: Uta Karstein/Nina Tessa Zahner (Hg.): Auto-

nomie der Kunst? Zur Aktualität eines gesellschaftlichen Leitbildes, Wiesbaden 2015.

5 | Vgl. Hans-Thies Lehmann: »Ästhetik des Aufstands«. Vortrag zu den Berliner Fest-

spielen am 16.10.2012, https://www.youtube.com/watch?v=X2KeX-Jp0Ug, abgerufen 

am 7.11. 2014.

6 | Vgl. Shannon Jackson: Social Works. Performing Art, Supporting Publics, New York/

London 2011; Nato Thompson (Hg.): Living as Form, New York 2012; Karin Gludovatz/

Dorothea Hantelmann/Michael Lüthy/Bernhard Schieder (Hg.): Handeln als Kunst und 

Kunst als Handeln, Zürich 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 123

erklärt, dass es viele Wege für Künstler gebe, sich zu einer Heteronomie zu be-
kennen; diese Heteronomie kann laut Jackson beides zugleich sein: »ästhetisch 
präzise und sozial effektiv«.7 

Drittens schlagen immer mehr Akteure aus der Kunst, der Kunstvermitt-
lung, aber auch aus der Politik vor, man möge Kunst – gerade im Zeitalter 
ihrer Massenproduktion – eher als kulturelle Arbeit oder als Bildungsarbeit 
verstehen. So verstanden wäre die Kunst ein kulturelles Feld, das durch seine 
Existenz eine Art Humus bildet, auf dem im Sinne einer demokratischen kul-
turellen Atmosphäre viel wachsen kann. Das wäre zugleich eine Art der Demo-
kratisierung der künstlerischen Praxis.8

Viertens sollte in diesem Zusammenhang auch kurz auf den kreativen 
Imperativ hingewiesen werden, dem heute viele, man könnte sagen, fast alle 
Menschen ausgesetzt sind. Freiheit als Aufforderung, ja als Zwang, kreativ 
und frei zu handeln, um überhaupt wettbewerbsfähig zu bleiben, bestimmt 
nach der Darstellung vieler Autorinnen und Autoren den Alltag der meisten 
Menschen.9 Damit hat eine eigentümliche Aneignung von Strategien stattge-
funden, die ehemals für die Kunst und das künstlerische Handeln reserviert 
gewesen sind. Die Zweckfreiheit des Künstlerischen oder Ästhetischen ist hier 
– auf den ersten Blick gesehen – instrumentalisiert im Sinne eines problem-
lösenden Handelns.

Fünftens wird Kunst vonseiten der Künstler immer mehr als gesellschaft-
liche Arbeit ausgegeben. Wenn tatsächlich künstlerisches Handeln als ge-
sellschaftliche Arbeit aufzufassen wäre, dann hätte sich historisch sehr viel 
geändert. Denn Kunst und Arbeit sind in der Geschichte der Moderne als 
Gegensatz aufgefasst worden. Dies bedeutete für die Kunst, dass sie gerade 
nicht den Gesetzen der Entlohnung und Bewertung, den Gesetzen der Nütz-
lichkeit und des Warentauschs unterworfen werden konnte. Künstlerisches 
(und handwerkliches) Tätigsein lieferte vielmehr die Kontrastfolie für die in 
der Moderne im Allgemeinen ›entfremdete‹ Arbeit. Vermutlich geht es Künst-
lerinnen und Künstlern bei der Rede von ›gesellschaftlicher Arbeit‹ um mehr 
als nur um Anerkennung; es geht um Wirkungen und Auswirkungen der 
Kunst in die Gesellschaft hinein, und das begriffliche Instrument zur Formu-
lierung eines solchen Wirkungsanspruchs ist der Arbeitsbegriff.

7 | S. Jackson: Social Works. Performing Art, S. 74.

8 | Vgl. Sabine Baumann/Leonie Baumann (Hg.): Kunstvermittlung zwischen Konfor-

mität und Widerständigkeit, Wolfenbüttel 2009.

9 | Vgl. z.B. Axel Honneth (Hg.): Befreiung aus der Mündigkeit. Paradoxien des gegen-

wärtigen Kapitalismus, Frankfur t a.M. 2002; Ulrich Bröckling: Das unternehmerische 

Selbst, Frankfur t a.M. 2000; Christoph Menke/Juliane Rebentisch (Hg.): Kreation und 

Depression. Freiheit im gegenwärtigen Kapitalismus, Berlin 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund124

Sechstens wird Kunst in jüngeren Debatten häufig als Wissensproduktion 
oder als Forschung beschrieben. Man kann in diesem Zusammenhang eine 
institutionell geplante und durchgeführte Angleichung künstlerischer Pro-
jektarbeit an wissenschaftliche Forschungsprojekte beobachten, bei der eine 
Vergleichbarkeit beider in Bezug auf ihre Planung, Finanzierung, Durchfüh-
rung und Evaluierung intendiert ist. Diese Umstrukturierung vollzieht sich 
ungeachtet mancher Kritik, die sie begleitet.10 Im Gegenzug nehmen aber auch 
einige Künstler die Begriffe des Wissens und Forschens in einem universellen 
Verständnis für ihre Arbeiten in Anspruch. In diesem Sinne beschäftigen sich 
zurzeit viele Autorinnen und Autoren mit Fragen wie der nach dem künstleri-
schen Wissen.11

Alle aufgezählten Entwicklungen, Debatten und Phänomene verweisen 
auf die Notwendigkeit, den Distinktionsmodus und den Autonomiegrad der 
Kunst neu zu überdenken. Ließe sich künstlerisches Handeln als eine Hand-
lungsoption unter mehreren beschreiben, so könnte man auch der in jüngsten 
Kunstentwicklungen auftretenden Verwischung der Grenze zwischen Kunst 
und Nichtkunst Rechnung tragen. Die Notwendigkeit einer genaueren Be-
stimmung des Verhältnisses von künstlerischem und nichtkünstlerischem 
Handeln ist damit aber nicht ausgeräumt, sondern stellt sich lediglich in einer 
neuen Art und Weise. 

Robert Pippin: Kunst als Handlung

Ein grundlegendes Angebot, Kunst als das Ergebnis einer Handlung zu ver-
stehen, die sich »in der Beziehung zwischen dem vom Künstler Angestreb-
ten und der Antwort der Betrachter« vollzieht, präsentiert Robert Pippin in 
seinen Vorlesungen über die Hegelsche Ästhetik.12 Damit nimmt Pippin eine 
wesentliche Akzentuierung innerhalb der Handlungstheorie vor: Die Resulta-
te von Handlungen, so Pippin, hängen grundsätzlich nicht allein von Zweck 
und Mittel ab; vielmehr sind sie mit Hegel als etwas aufzufassen, dessen Sinn 
sich erst im Zuge der Reaktion Anderer bildet. Hegels »großes Projekt« be-

10 | Vgl. Tom Holer t: »Unmittelbare Produktivkraft? Künstlerisches Wissen unter Be-

dingungen der Wissensökonomie«, in: Sybille Peters (Hg.), Das Forschen aller. Artistic 

Research als Wissensproduktion zwischen Kunst, Wissenschaft und Gesellschaft, Bie-

lefeld 2013, S. 225-238.

11 | Die Debatten zu diesem Thema sind zu weitläufig, als dass sie im Rahmen dieses 

Aufsatzes dargestellt werden könnten. Stellver tretend sei genannt: Jens Badura/Selma 

Dubach/Anke Haarmann/Dieter Mersch/Anton Rey/Christoph Schenker/Germán Toro 

Pérez (Hg.): Künstlerische Forschung – Ein Handbuch, Zürich/Berlin 2015.

12 | Robert Pippin: Kunst als Philosophie, Berlin 2012, S. 193.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 125

steht laut Pippin in der Beschäftigung mit der Frage, »wie das Denken die 
Sinnlichkeit beeinflussen kann und wie das Denken in Körperbewegungen, 
die wir als zuschreibbare Handlungen ansehen, sein bzw. […] am Werk sein 
könnte.«13 Ästhetische Intelligibilität wird von ihm als »eine bestimmte sinn-
lich-affektive Modalität der Intelligibilität« bestimmt, die sich in Kunstwerken, 
vor allem in den Werken der bildenden Künste, verkörpert. Unter Intelligi-
bilität der Kunst versteht Pippin also nicht allein begriffliches Wissen – dies 
dürfte all jene interessieren, die sich bemühen, den Begriff des Wissens der 
Kunst als eines spezifisch künstlerischen Wissens zu erläutern. Die Manifes-
tation eines Sinns durch seine Verkörperung in Kunstwerken ist bei Pippin 
aber durchaus nicht als eine spezifische Form der Intelligibilität angezeigt, 
die sich allein in Kunstwerken finden lässt; und deshalb kann die Intelligibi-
lität der künstlerischen Praxis (deren Telos künstlerische Werke sind) nach 
Pippin mit derjenigen anderer Handlungen verglichen werden.14 So wie sich 
in einer Handlung »wahrhaft manifestiere, wer eine Person wirklich ist«15, so 
haben Kunstobjekte »für uns einen besonderen Sinn«.16 Der Kunst soll hier 
ein paradigmatischer Status zukommen, jedoch wird nicht ganz klar, was es 
ist, das diesen Status legitimiert.17 Künstlerische Handlungen sind also nicht 
als eigene Handlungen, die durch eine ästhetische Differenz zu bestimmen 
wären, anzusehen. Vielmehr baue »Hegels Auffassung der Intelligibilität von 
Kunstwerken parasitär auf seiner allgemeinen Auffassung der gesellschaftli-
chen Intelligibilität auf, unserer Intelligibilität füreinander, und zwar beson-
ders parasitär auf seinem Verständnis der Intelligibilität unserer körperlichen 

13 | Ebd., S. 63.

14 | Pippin sagt genau genommen mit Hegel: Es gibt verschiedene ›Formen‹ des Be-

grif flichen – die Kunst hat eine andere als die Philosophie. Das hängt natürlich mit He-

gels unüblichem Begrif f des Begrif fs zusammen.

15 | Ebd., S. 162f.

16 | Ebd., S. 205. Vgl. auch G. W. F. Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissen-

schaften, Frankfur t a.M. 1986, Bd. 1, § 140: »Was der Mensch tut, das ist er« (S. 277). 

»Wenn dann aber ein stümperhafter Maler und ein schlechter Poet sich damit trösten, 

daß ihr Inneres voll hoher Ideale sei, so ist solches ein schlechter Trost, und wenn sie die 

Forderung machen, man solle sie nicht nach ihren Leistungen beurteilen, sondern nach 

ihren Intentionen, so wird solche Prätention mit Recht als leer und unbegründet von der 

Hand gewiesen« (S. 278): Der Mensch ist wesentlich nichts als »die Reihe seiner Taten«.

17 | Vgl. R. Pippin: Kunst als Philosophie, S. 217: »Trotz aller Eingeschränktheit von 

Hegels Position gegenüber den schönen Künsten ist es doch die Kunst, die den unver-

meidlich ›amphibischen‹ Status des Menschen am besten manifestier t und daher, ihm 

zum Trotz, den Kampf um eine wechselseitige Intelligibilität und eine vereinbare Freiheit 

ohne Herren und Knechte, Experten und Patienten bezeugt.«

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund126

Bewegungen als Handlungen.«18 Dass Pippin bereit ist, die Distinktionsfigur 
der Kunst, die z.B. dem ›ästhetischen Urteil‹ Kants und seinen Lesarten im 
20. Jahrhundert eingeschrieben ist, einzuschränken, wenn nicht gar aufzu-
geben, wird anhand seiner kurzen Auseinandersetzung mit Adornos Ästhetik 
klar. Adorno wirft Hegel vor, »die Rettung der sinnlichen Besonderheit der 
Kunst oder der Erinnerung an [die Sinnlichkeit, J. S.] als angemessene Auf-
gabe moderner Kunst« geopfert zu haben. Pippin bezeichnet diesen Anspruch 
Adornos, das Utopische im Sinnlichen aufzuheben und der Kunst als Statt-
halterin zu übertragen, als einen »romantischen Rückschritt [, der] durch die 
Entwicklungslinie der modernen Kunst nicht bestätigt wird«.19 Erkenntnis-
theoretisch gedacht basiere Adornos »Antinomie« von historischer Kontextua-
lität und formaler Reinheit der Kunst »auf der Voraussetzung der Trennbarkeit 
der sinnlichen und intellektuellen Fähigkeiten«, die »von Hegel heftig und 
nachhaltig angegriffen wurde«.20 Wichtig ist in diesem Zusammenhang zu er-
wähnen, dass Pippin eine verbreitete Hegel-Lesart zurückweist, nach der »das 
Bedürfnis nach Kunst von der Philosophie befriedigt worden, die Kunst also 
in der Philosophie aufgegangen sei«.21 Kunst geht nach der Pippinschen Lesart 
Hegels nicht auf im Begrifflich-Philosophischen, ist aber auch nicht dessen 
sinnliches Gegenteil.

Kunst als eine Handlung anzusehen, bedeutet für Pippin, sich »auf die-
selbe logische Struktur« zu beziehen, wie Hegel sie für die Darstellung der 
»Beziehung zwischen subjektiver Gesinntheit und Tat« im Allgemeinen in An-
spruch nimmt. Die Intentionalität und Entäußerung der Künstlerin in die Ver-
körperung des Werks steht – wie jede Handlung – im kontextuellen ›Rahmen‹ 
einer (immer historisch verstandenen) Öffentlichkeit.

»Ich denke es wird deutlich, daß Hegel in Handlungen ebenso eine öffentliche, perfor-

mative und daher gesellschaftshistorische Dimension sieht […]. Dieses Merkmal be-

inhaltet, daß Handelnde in vollem Ernst Intentionen angeben können, die nicht ›in‹ der 

Tat erkennbar sind oder denen gar von dieser widersprochen wird (da die Tat für ande-

re eine bestimmte Bedeutung zu einer bestimmten Zeit erhält), und daß individuelle 

Handelnde genausowenig über die angemessene Beschreibung dessen, was sie getan 

haben, ver fügen, wie Künstler über eine urheberrechtlich geschützte Beziehung zur Be-

deutung dessen, was sie hervorgebracht haben.«22

18 | Ebd., S. 206.

19 | Ebd., S. 90.

20 | Ebd., S. 107f.

21 | Ebd., S. 153.

22 | Ebd., S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 127

Maßgeblich an dieser Formulierung ist, dass Pippin nicht unterscheidet zwi-
schen einer besonderen ›künstlerischen‹ Intentionalität und der Intentionali-
tät eines zielgerichteten Handelns, das beispielsweise seine Ziele kennt und 
durchsetzt, wie z.B. im praktischen täglichen Handeln. Wenn wir also von 
einer Verkörperung der »Intentionen des Künstlers« reden, meinen wir damit 
eine Verkörperung, die nicht »notwendig an die expliziten Intentionen gebun-
den ist, die der Künstler selbst zu formulieren vermochte«.23 Pippin spricht in 
diesem Zusammenhang auch von der »Phänomenologie der ersten Person, die 
uns erst in die Lage versetzt, auf adäquate Art und Weise »darüber zu diskutie-
ren, was Gelingen oder Scheitern für ein Darstellungsprojekt bedeuten«.24 Es 
besteht eben kein »bloß funktionaler« Zusammenhang zwischen einer Epoche 
und ihren künstlerischen Werken, die diese Epoche zeigen; sondern es ist ein 
je individuelles »Verständnis […] der Welt, in der man lebt, ihrer Normen, Ge-
bräuche, Ideale«, das sich anhand der künstlerischen Handlung verkörpert.

Diese intentionale Verkörperung sei Teil eines Narrativs, das in der »Ant-
wort der Betrachter« entsteht. »[J]edes Erbe, egal wie ›abhängig‹ es von einer 
zuvor gemeinsam geteilten ›Gestalt des Geistes‹ ist«, muss ›herausgearbeitet 
werden‹, »und zwar in einer vorläufigen Weise und mit einer performativen 
Dimension, die auch seine mögliche Rezeption und Revision durch eine Öf-
fentlichkeit von Betrachtern impliziert«.25 Es zeigt sich also, dass dieses ›He-
rausarbeiten‹, das sich nicht im Geben von Gründen erschöpft, als Verkörpe-
rung gedacht ist. Verkörpertes kann ein Narrativ erzeugen oder verändern; der 
›Antwortcharakter‹ des Narrativs bedeutet zugleich, dass sich ein solches Nar-
rativ nicht von selbst fortschreibt, sondern dass seine Fortschreibung ein fort-
währendes Reagieren auf Herausarbeitungen darstellt. Umgekehrt formuliert 
ist öffentlich geteilte Bedeutung immer auch als sinnliche Verkörperung zu-
gänglich und nicht allein als eine Argumentationsstruktur des Gründegebens.

Von beiden Seiten aus gesehen – von der Seite derjenigen, die etwas »he-
rausarbeiten«, indem sie sich in dieses entäußern, als auch von der Seite der 
fragenden Reaktion als Interpretation desselben – sind die Anerkennungsbe-
dingungen für das Getane und Befragte »nicht stabil«.26 Generell werden »in 
unserer Zeit unter den Bedingungen der Moderne«, wie Pippin sagt, soziale 
Anforderungen unklar, und ästhetische Verbindlichkeit wird problematisch.27 
Das »Versprechen auf Bedeutung« steht im Allgemeinen unter einem größe-
ren Druck,28 Skepsis und Ungewissheit prägen unser Selbstverständnis. Ist es 

23 | Ebd., S. 92f.

24 | Ebd., S. 127.

25 | Ebd., S. 193.

26 | Ebd., S. 80 u. 150.

27 | Ebd., S. 83.

28 | Ebd., S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund128

überhaupt noch möglich, »sich selbst in seinen Taten zu erkennen«?29 Jeden-
falls bleibe es »ein modernes Schicksal«, es immer wieder zu versuchen und 
»auf einer Verbindung mit den objektiven Bedingungen« zu beharren.30 Be-
deutung ist nach Hegel von allgemein sozialer Natur, auch wenn sie heute 
prekär geworden ist.31 Dies manifestiere sich nicht allein in der Kunst. Aber 
wenn es um die »Verkörperung von Bedeutung« geht, dann sei die bloße Exis-
tenz der Kunst eine »Annahme über die Möglichkeit einer öffentlich geteilten 
Bedeutung«.32 Das könne als ein Versprechen auf Verstehen und Verständi-
gung ausgelegt werden. Pippin spricht von einer »gewissen Vorwegnahme der 
Antwort des Betrachters«, die wiederum selbst historischen Modifikationen 
(Veränderungen im Lauf der Zeit) ausgesetzt ist.33

Welche Konsequenzen ergeben sich aus Pippins Hegel-Lesart nun für die 
Distinktion der Kunst? Eine Unterscheidung, die Hegel noch traf, nämlich die 
zwischen der ›Prekarität‹ künstlerischer Praxis und einer »echten wechselsei-
tigen Anerkennung, die sich in Institutionen der Gesellschaft objektiv verwirk-
lichen« würde, revidiert Pippin. Hegel habe sich nicht geirrt über die Kunst, 
deren Bedeutung im Einzelnen instabil bleibe, aber er irrte sich über die »Ver-
wirklichung der Freiheit« in den anderen Institutionen.34 Pippin begründet 
das damit, dass Hegel »insbesondere nicht voraussah, daß die Institutionen, 
von denen er glaubte, sie würden echte wechselseitige Anerkennung objektiv 
verwirklichen, eben dabei versagen und damit die Verwirklichung der Freiheit, 
die den Kern seines Narrativs darstellt, problematisch machen würden.« Nach 
Pippins Einschätzung kann die künstlerische Praxis »am besten manifestie-
ren […], wie dieses jetzt unendliche ›Problem‹« der Instabilität aller Bedeutung 
»zu verstehen ist«.35 Kunst als eine Praxis unter oder neben anderen Praktiken 
(»wie der Dekoration, der politischen Selbstglorifizierung, den religiösen Ri-
tualen usw.«)36 ist deshalb eine distinkte Praxis, weil sie möglicherweise ge-
nauer zeigt, was alle Handlungen sind bzw. was sie (im Zeitalter der Moderne) 
ausmacht. Das hieße, Kunst ist die reine Verkörperung von etwas, das in ande-
ren Praxen nur in Vermischung mit anderem mitgeführt wird. Die Distinktion 
liegt also in der Reinheit der Verkörperung.

29 | Ebd., S. 96.

30 | Ebd., S. 98.

31 | Ebd., S. 103.

32 | Ebd., S. 152.

33 | Ebd., S. 152.

34 | Ebd., S. 104.

35 | Ebd., S. 217.

36 | Ebd., S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 129

De we ys Handlungstheorie der Wissenschaf t, 
Kunst und Er ziehung 

Nicht Instabilität und Verunsicherung steht in Deweys pragmatistischer Theo-
rie des denkenden Handelns im Vordergrund, sondern die menschliche Fä-
higkeit, mit Instabilitäten umzugehen, auf sie individuell problemlösend zu 
reagieren. Besonders in seinen pädagogischen Schriften macht Dewey klar, 
dass es nicht ausreicht, etablierte Handlungsmuster zu befolgen oder Gewohn-
heiten zu übernehmen. Gerade das, was Kindern problematisch erscheint oder 
sie irritiert, macht sie fähig, denkend und handelnd neue Ziele zu entwerfen.37 
Einen ähnlichen »Wandel von der Beobachter- zur Teilnehmerperspektive« 
versucht Dewey auch in den philosophischen Wissenschaften zu etablieren.38 
Und auch seine Überlegungen zum Status der Kunst sind geprägt von der Idee 
des Experimentierens, das Dewey als eine menschliche Aktivität auffasst, die 
reflexiv, ja erfinderisch und problemlösend eingreift in Situationen, die zu-
nächst als unzureichende, d.h. als problematische Situationen erfahren worden 
sind. »Das Ziel, wie es zunächst auftaucht, ist nicht mehr als ein ›versuchswei-
ser Umriß‹. […] In den meisten Fällen […] bringt das Handeln aufgrund dieses 
Umrisses Bedingungen zutage, die bisher übersehen worden waren.«39 Deweys 
Darstellung der Offenheit und Dynamik solcher Handlungen widerspricht 
»älteren Formen des Determinismus, der das Handeln zur bloßen Wirkung 
von Ursachen in Situationen […] macht«. Sowohl vom Reiz-Reaktions-Sche-
ma des Behaviorismus als auch von der Auffassung, Handlungen seien als 
»Exekution von Absichten eines überpersonalen Geistes« aufzufassen, distan-
ziert sich Dewey.40 Diese Distanzierungen sind für Überlegungen zum Kunst-
handeln von Bedeutung, wurden künstlerische Handlungen doch oft unter 
ähnlichen wie den hier zurückgewiesenen Prämissen dargestellt – z.B. wurde 
die ›Idiosynkrasie‹ der Künstler als eine Art von Seismografie beschrieben, 
die lediglich das aufzeichnet, was sie verursacht hat, und die oben genannte, 
auch von Robert Pippin betonte Differenz zwischen einem kulturellen Erbe 
und dessen »Herausarbeitung durch die Künstler« vernachlässigt. Denkendes 
Handeln als die »Herstellung einer inneren Verbindung von Erkennen und 
Tun«41 wird von Dewey bei weitem nicht nur für die Kunst in Anspruch ge-

37 | Anna Kreysing: Prozesse und Funktionen des Erkennens in ästhetischer Erfah-

rung, Münster 2015, S. 80.

38 | Michael Hampe: Erkenntnis und Praxis. Zur Philosophie des Pragmatismus, Frank-

fur t a.M. 2006, S. 242. Vgl. dazu auch John Dewey: Die Suche nach Gewißheit, Frankfur t 

a.M. 2001, S. 7-53.

39 |  John Dewey: Demokratie und Erziehung, Braunschweig 1964, S. 143.

40 | Hans Joas: Die Kreativität des Handelns, Frankfur t a.M. 1992, S. 219.

41 |  J. Dewey: Die Suche nach Gewißheit, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund130

nommen, und es stellt sich die Frage, ob künstlerisches Handeln mit Dewey 
als eine Option unter anderen Optionen verstanden werden muss.

Gutes und richtiges Handeln ist sinndurchströmtes Handeln, ist Han-
deln, das inneren und nicht äußeren Zwecken folgt.42 Ganz selbstverständlich 
nimmt Dewey damit für die Bestimmung gelingender Praxis die Kategorien 
Zweck und Mittel in Anspruch, nicht aber ohne sie zu modifizieren und von 
falschen Verständnissen des Zweck-Mittel-Verhältnisses abzugrenzen. Dewey 
unterscheidet dabei Handlungsziele von Handlungsergebnissen. Ähnlich wie 
Aristoteles geht er davon aus, dass ein zu erreichendes Ziel (telos) als Intention 
strukturell an das Handlungsende gesetzt wird, und ähnlich wie Aristoteles 
erläutert er die Annahme von Zielen als notwendige Voraussetzung von Hand-
lungen. Jedoch weist er darauf hin, dass das Vorausschauen eines Zieles in der 
Gegenwart liegt, und das heißt, das Ziel gibt als »vorhergesehenes Endergebnis 
der Handlung die Richtung« und »beeinflußt die Schritte, die getan werden, 
um es zu erreichen«.43 Ziele können somit immer wieder modifiziert werden: 
»Das Ziel ist genau ebenso ein Mittel zur Durchführung einer Tätigkeit wie ir-
gendein anderer Teil derselben.«44 Dewey spricht daher »von einer reziproken 
Beziehung zwischen Handlungszielen und Handlungsmitteln«.45 Handlungs-
ziele können einerseits unbestimmt sein, sie können aber auch durch die Kon-
kretheit von zur Verfügung stehenden Mitteln spezifiziert werden. »Indem wir 
erkennen, daß uns bestimmte Mittel zur Verfügung stehen, stoßen wir erst 
auf Ziele, die uns vorher gar nicht zu Bewußtsein kamen. Mittel spezifizieren 
nicht nur Ziele, sie erweitern auch den Spielraum möglicher Zielsetzung.«46

Geht man davon aus, dass den Handlungen von Künstlern und Künstle-
rinnen Intentionen zugrunde liegen (und vieles spricht dafür, dies zu tun), 
dann hieße dies, dass sich gerade durch die Auseinandersetzung mit Form- 
und Materialqualitäten Absichten und Ziele auch im künstlerischen Machen 
immer wieder ändern können. Das Verfolgen von Intentionen durch Künst-
ler wäre somit nicht nach Art eines rationalistischen Handlungsmodells zu 
begreifen, in dem ein feststehendes Ziel durch einen korrekten Mitteleinsatz 
erreicht wird. Vielmehr modifizieren die eingesetzten Mittel die Zwecke; und 
Zwecke im Sinne von Zielsetzungen provozieren eine erneute Prüfung und 
Erprobung anderer Mittel.

42 |  Ich gehe davon aus, dass die Handlungstheorie, die Dewey in Demokratie und Er-

ziehung entwickelt, auch seiner Kunsttheorie zugrunde liegt. Zur Legitimation dieser 

Lesart seiner Kunsttheorie kann z.B. John Dewey: Kunst als Erfahrung, Frankfur t a.M. 

1988, S. 325-328 herangezogen werden.

43 |  J. Dewey: Demokratie und Erziehung, S. 139f. (Herv. im Orig. gesperr t).

44 | Ebd., S. 145 (Herv. im Orig. gesperr t).

45 | H. Joas: Die Kreativität des Handelns, S. 227.

46 | Ebd., S. 227.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 131

Dewey wendet sich auch »gegen die gängige Tendenz, das Spiel durch 
seine Zweckfreiheit von der Arbeit zu unterscheiden. Das Spielen enthält, so 
Dewey, durchaus Zwecke im Sinne einer inneren Handlungsregulation; es 
besteht nicht in beliebigen Bewegungen, sondern erfordert oft höchste Kon-
zentration […].« 47 Spielen, Arbeiten und künstlerische Praxis sind daher bei 
Dewey eng verwandt. Sie sind gekennzeichnet durch die Freiheit, Zwecke zu 
etablieren und sie auch wieder fallenzulassen. »Arbeit, die von der Spielhal-
tung durchdrungen bleibt, ist Kunst […] ihrem Wesen nach.«48 Die wesentliche 
Unterscheidung, die Dewey trifft, ist nicht die zwischen einer Zweckfreiheit 
künstlerischer Handlungen und der Zweckgerichtetheit anderer Handlungs-
formen, sondern er unterscheidet zwei Arten von Zwecken bzw. Zielen – inne-
re und von außen gesetzte. Handlungen verlaufen nach Dewey anders, je nach-
dem, ob sie im Sinne eigener Zielsetzungen als zweckhaft erfahren oder durch 
äußere Ziele erzwungen sind; erstere begleitet eine dynamische »Auffassung 
vom Wesen des Zieles«, letztere hingegen spiegeln den statischen Charakter 
des Ziels wider.49 Über das von außen gesetzte Ziel schreibt Dewey:

»Es wird immer als fest angesehen; es ist etwas, das man erreichen und besitzen muß. 

Bei dieser Auffassung ist die Tätigkeit nur ein unentbehrliches Mittel zu etwas ande-

rem, sie ist nicht um ihrer selbst willen wichtig oder bedeutsam. […] [D]as von außen 

gesetzte Ziel führt zu einer Trennung von Mittel und Zweck, während das innerhalb einer 

Handlung erwachsende Ziel (im Sinne eines Planes für die Leitung einer Tätigkeit) stets 

zugleich Mittel und Zweck ist […].«50

Das bedeutet nichts anderes, als dass im Falle des ›gelingenden‹, weil intrin-
sisch motivierten Handelns die Handlung und ihre Resultate von der Handeln-
den selbst gerechtfertigt werden, während im Falle des von außen gesetzten 
Handlungsziels auch die Rechtfertigung der Handlung von außen gegeben 
ist, also nicht von der Handelnden selbst vorgenommen wird.51 Künstlerisches 
Handeln ist in diesem Sinne gelingendes Handeln, wenn man davon ausgeht, 
dass in ihm Ziele selbst gewählt, verfolgt und revidiert werden.

Es wäre zu überprüfen, inwieweit der Rahmen der Kunst heute eine 
solche Handlungsweise zulässt. Aber gehen wir einmal davon aus, dass 
Deweys Beschreibung der Dynamik einer intrinsischen Zweckhaftigkeit 

47 | Ebd., S. 228.

48 |  J. Dewey: Demokratie und Erziehung, S. 274.

49 | Ebd., S. 145.

50 | Ebd. (Herv. im Orig. gesperr t).

51 | Vgl. Niklas Luhmann: Zweckbegrif f und Systemrationalität. Über die Funktion von 

Zwecken in sozialen Systemen, Tübingen 1968. Vgl. hierzu auch H. Joas: Die Kreativität 

des Handelns, S. 218ff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund132

auf künstlerisches Handeln heute zutrifft, dann stellt sich die Frage nach 
der Vermittlung einer solchen Handlungsweise in ihren Resultaten und 
Wirkungen. In seinem in sich etwas widersprüchlichen Buch »Kunst als Er-
fahrung« geht Dewey davon aus, dass Kunst dem »Ziel der unmittelbaren 
Erfahrung« dient.52 Unmittelbare Erfahrung, im Sinne einer großen Intensi-
tät, bedeutet auch die Möglichkeit, neue Erfahrungen zu machen und sich so 
von Etabliertem abzusetzen – dies ist ein kollektiver Einfluss, den Kunst und 
künstlerische Werke ausüben. Freilich ist künstlerisches Handeln nicht die 
einzige Form des Handelns, die solche Resultate einer letztendlich kollekti-
ven Neubesinnung hervorbringen kann – aber eine hervorragende, die sich 
durch einen hohen imaginären Anteil auszeichnet. Dewey fasst eine solche 
Imagination, die im Rahmen der ästhetischen Erfahrung von Kunst bzw. in 
der »Interaktion« mit Kunstwerken freigesetzt wird und im Sozialen ihre An-
wendung findet, als Triebkraft gesellschaftlicher Veränderungen auf. Der Be-
griff Imagination steht bei Dewey für bildhaft-anschauliches Denken, das von 
ihm als ganzheitliche Erfahrung vor anderen Weltzugängen (wissenschaftli-
cher Erkenntnis, Handeln, sprachlichen Aussagen) ausgezeichnet wird. Aus 
dieser privilegierten Stellung der Imagination in der Kunsterfahrung lässt sich 
laut Dewey die allgemeine gesellschaftstransformierende Kraft der Kunst ab-
leiten. Denn im imaginären Vorgriff auf Noch-nicht-Existierendes stecke die 
Triebkraft jeder demokratischen Entwicklung. »Die ersten Bewegungen der 
Unzufriedenheit und die ersten Ankündigungen einer besseren Zukunft sind 
immer in Kunstwerken zu finden.«53 Auch hier scheint die paradigmatische 
Bedeutung der Kunst in ihrer ›herausragenden‹ Vorbildrolle zu liegen; die 
Frage nach der Distinktion der Kunst scheint in Bezug auf die ihr eigenen 
Handlungsformen, aber auch in Bezug auf die Spezifität ihrer Erfahrungs-
formen letztendlich unbeantwortet zu bleiben. Kunst – ihre Handlungs- und 
Erfahrungsformen – stehen paradigmatisch für gelingendes Handeln in einer 
demokratischen Gesellschaft.

Deweys Vorschlag sollte auch an aktuellen Debatten zu ›neoliberalen‹ Auf-
fassungen kreativen gesellschaftlichen Handelns gemessen werden. Problem-
lösendes kreatives Handeln, das einen hohen imaginativen Anteil in sich birgt, 
ist längst zum Leitbild kreativer Ökonomien geworden, in denen der Kunst, aber 
auch der Wissenschaft eine eher dubiose Vorbildfunktion zugesprochen wird. 
»Es ist die Freude, an den vielen Herausforderungen der Erfahrung zu wach-
sen und sich den Anforderungen der Situation kreativ zu stellen.«54 Stellt man 
eine »geglückte Handlung als erfolgreiche Anpassung an Umweltansprüche« 

52 |  J. Dewey: Kunst als Erfahrung, S. 157.

53 | Ebd., S. 398.

54 |  Jörg Volbers: »Zur Performativität des Sozialen«, in: Klaus W. Hempfer/Jörg Vol-

bers (Hg.), Theorien des Performativen, Bielefeld 2011, S. 141-160.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 133

dar, ist damit auch jedem künstlerischen Handeln zunächst sein kritisches 
Potential entzogen – dieser Einwand scheint auf den ersten Blick berechtigt.55 
Horkheimers Einwand gegen Dewey, dieser behaupte, »dass unsere Ideen […] 
wahr sind, weil unsere Erwartungen erfüllt werden und unsere Handlungen 
erfolgreich sind«56, ließe sich als der Vorwurf reformulieren, Dewey habe eine 
Theorie der »Bestätigung durch Erfolg« entworfen.57 Auch in Bezug auf diesen 
Einwand lässt sich mit Deweys Differenzierung von »inneren« und »äußeren 
Zwecksetzungen« argumentieren. Jeder inneren Zielsetzung kann ein kriti-
sches Potential innewohnen – in dem Sinne, dass das zu lösende Problem erst 
innerhalb eines in einer konkreten Situation verankerten Prozesses entsteht 
und Bemühungen, es zu lösen, viel weniger instrumentalisierbar sind, als das 
zunächst erscheint. Anders formuliert: Nicht der Erfolg wäre das Ziel, denn 
dieser ist extern als Wert gesetzt. Eine Wahrheitsforderung, wie sie implizit 
in Horkheimers Kommentar zu Dewey als normativer Maßstab enthalten ist, 
ist ebenfalls immer extern im Sinne bereits geltender Regeln und Normen. 
Vielmehr ginge es um »intelligente« Lösungen »sozialer Herausforderungen«, 
solcher Herausforderungen, die zuerst einmal erlebt und gefunden werden 
müssen.58 In künstlerischen Handlungen – so wie in anderen demokratischen 
Prozessen – geht es um das Erzeugen neuer Erfahrungen, um die Heraus-
arbeitung von Nicht-Anerkanntem und Nicht-Etabliertem. Dass die Kunst so 
nicht Teil kreativer Ökonomien werden kann, ließe sich eventuell darstellen, 
geht es in deren Rahmung doch immer um ökonomischen (also extern ver-
ordneten) Erfolg sowie um die Bestätigung von Anerkanntem mit Hilfe neuer 
Mittel und Wege. 

Ähnlich wie in Robert Pippins Lesart von Hegels Ästhetik ist Kunst hier 
doch letztendlich als gesellschaftlich nicht gesichert bzw. prekär gedacht, denn 
sie ist ihrem Wesen nach nicht auf externe Zwecke ausgerichtet, so Dewey. 
Sie ist begründet in der Intentionalität Einzelner, die nicht nur die Intention 
im Beginnen meint, sondern ebenso eine Rechtfertigung des Getanen, des-
sen soziale Anerkennung nicht gesichert ist. Ebenfalls als prekär deutet Dewey 
letztendlich die Situation politischer demokratischer Institutionen, für die die 
Dynamik künstlerischen Handelns eine Vorbildrolle darstellen kann. Diese 
institutionelle Prekarität in der Epoche der Moderne hatte Pippin gegen Hegels 

55 | Thomas Noetzel: »Die politische Theorie des Pragmatismus«, in: A. Brodocz/G. S. 

Schaal (Hg.), Politische Theorie der Gegenwart, Band I, Opladen 2002, S. 157-183.

56 | Max Horkheimer: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfur t a.M. 1967, 

S. 49.

57 | Vgl. Th. Noetzel: »Die politische Theorie des Pragmatismus«, S. 167.

58 | Axel Honneth: »Demokratie als reflexive Kooperation. John Dewey und die Demo-

kratietheorie der Gegenwart«, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfur t a.M. 2000, S. 282-310, hier S. 298.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund134

Verständnis von »Institutionen der Gesellschaft, in denen sich Anerkennung 
objektiv verwirklichen« sollte, geltend gemacht. Kunst führt bei Hegel in Pip-
pins Lesart ihre prinzipielle Ungesichertheit vor, bei Dewey liegt der Schwer-
punkt ihrer Bestimmung auf ihrer reaktiven Intelligenz und Intensität infolge 
des offenen Ausgangs ihrer Handlungen im unsicheren gesellschaftlichen 
Rahmen. 

Hans Joas: Kre ativität als nichtr ationales Handeln

Hans Joas hat 1992 anknüpfend an John Deweys Handlungstheorie eine Theo-
rie des kreativen Handelns entworfen und sie rationalen sowie normativ orien-
tierten Handlungstheorien in Philosophie und Soziologie entgegengesetzt – 
oder besser gesagt: beiden Handlungstypen einen dritten Handlungstyp, den 
des kreativen Handelns, hinzugefügt. Joas macht sich Deweys Kritik an der 
Trennung von Erkennen und Handeln zu eigen und wirft rationalen Hand-
lungstheorien vor, sie teilten implizit die »Annahme, daß das menschliche Er-
kennen vom Handeln unabhängig sei oder sich doch zumindest von diesem 
unabhängig machen könne und solle«.59 Besagte Trennung sei die Vorausset-
zung dafür, überhaupt nach dem Zweck-Mittel-Schema einen Akt der Zweck-
setzung vorzunehmen. Er nennt dies »eine teleologische Deutung der Inten-
tionalität des Handelns«, womit er den Teleologiebegriff problematisiert.60 Die 
Thematisierung der Situation, aus der heraus jedes Handeln stattfindet, wird 
von Joas einer Teleologie entgegengesetzt.61 »Handlungen sollen damit als Ant-
worten auf Situationen gedacht werden […].«62

Worauf es Joas in seiner weit ausholenden und kenntnisreichen Darstellung 
ankommt, ist, eine Handlungstheorie zu entwerfen, die sowohl in dem Begeh-
ren der Einzelnen verankert ist, ihre »sozialen Ordnungen anzuerkennen, als 
wären sie ein Werk ihres Willens«, als auch ihre kreativen Handlungen als 
im Sozialen fundiertes Handeln darstellt.63 Kreative individuelle Handlungen 
sind laut Joas nicht unter funktionalistischen Prämissen subsumierbar. 

59 | H. Joas: Kreativität des Handelns, S. 231. Vgl. auch J. Dewey: Die Suche nach 

Gewißheit. Eine Untersuchung des Verhältnisses von Erkenntnis und Handeln, Frankfur t 

a.M. 1998.

60 | Meines Erachtens ist die Zurückweisung des Teleologiebegrif fs nicht notwendig 

für Joas’ Entwicklung des kreativen Handlungsmodells, er benutzt diesen Begrif f zur 

akzentuier ten Kennzeichnung rationaler und normistischer Handlungstheorien.

61 | Vgl. H. Joas: Die Kreativität des Handelns, S. 235.

62 | Ebd.

63 | Ebd., S. 347.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 135

Die Kritik an Theorien des rationalen Handelns bezieht sich dabei im 
Wesentlichen auf drei implizite Unterstellungen, die diese mit sich führen, 
»und zwar eben unabhängig davon, ob sie Rationalität enger oder weiter, uti-
litaristisch oder normativistisch fassen«: »Sie unterstellen den Handelnden 
erstens als fähig zum zielgerichteten Handeln, zweitens als einen Körper be-
herrschend, drittens als autonom gegenüber seinen Mitmenschen und seiner 
Umwelt.«64 Alle drei Punkte werden von Joas problematisiert – in der Absicht, 
eine kreative Dimension allen Handelns aufzuzeigen, die in anderen Hand-
lungsmodellen konstitutiv vernachlässigt bleibt. »Selbst innerhalb eines als 
Nutzenverfolgung gedachten Handelns tritt ja Kreativität auf, da die geeigne-
ten Handlungsmittel oft nicht zuhanden sind, sondern erst geschaffen werden 
müssen, und da auch zur Konzipierung einer geschickten Strategie schöpferi-
sche Eigenleistungen erforderlich sind.«65 Empirischer Beleg für eine solche 
Allgegenwart des Kreativen ist für Joas eine kulturelle Vielfalt, die einer Sub-
sumtion durch »übergreifende Deutungssysteme« entgegensteht.66 Ausgehend 
von der ›postmodernen‹ Kritik, die er teilweise für berechtigt hält, korrigiert 
Joas nicht zuletzt die Handlungstheorie des Habermasschen Typs. Den durch 
die Postmoderne eingeforderten Versuch der Revision soziologischer Theorie 
nimmt Joas aus der Perspektive pragmatistischer Tradition vor. Ein weiteres 
Argument für die Notwendigkeit einer solchen Revision ist, dass Schemata 
teleologischer Handlungstheorien weder anwendbar seien auf »routiniertes 
noch sinnerfülltes, weder kreatives noch existenziell reflektiertes Handeln«.67 

Joas will nicht behaupten, alle gesellschaftlichen Prozesse seien als inten-
tional zu verstehen, noch meint er, »unintendierte Handlungsfolgen würden 
latent zur Erfüllung eines funktionalistischen Systems beitragen«.68 »Wenn 
funktionalistische Modelle damit gerechtfertigt werden, daß sie den Nutzen 
und das regelmäßige Auftreten solcher unintendierten Folgen systematisch 
ins Kalkül ziehen, dann läßt sich dem entgegenhalten, daß gerade auf die-

64 | Hans Joas: »Die Kreativität des Handelns«. Sozialanthropologische Arbeitspapie-

re Nr. 65, hg. v. Peter Probst (FU Berlin, Institut für Ethnologie, 1995), S. 2;

ht tp://www.polsoz.fu-berlin.de/ethnologie/publikationen/saap/SAAP_065_Hans_

Joas_1995.pdf, abgerufen am 4.3.2015.

65 | H. Joas: Die Kreativität des Handelns, S. 342.

66 | Ebd., S. 343.

67 | Ebd., S. 230. Damit widerspricht Joas in gewisser Weise seiner eigenen Darstel-

lung von Deweys Handlungstheorie, die doch in einem modifizier ten Zweck-Mittel-Deu-

tungsschema operier t; Deweys Theorie nennt Joas nicht-teleologisch und unterscheidet 

sie somit von teleologischen Handlungsmodellen. 

68 | Ebd., S. 336ff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund136

sem Wege das gemeinte Phänomen seiner Sprengkraft beraubt wird.«69 Die 
Pluralität verschiedenster Akteure mit unterschiedlichen Intentionen sowie 
ihre unintendierten Handlungsfolgen widersprechen also »holistischen« oder 
funktionalistischen Modellen von Gesellschaft. Die Sozialität der Gesellschaft 
muss anders gedacht werden – als eine Synthese verschiedener Handlungen. 
»Integrierte Kreativität« ist laut Joas hierbei als eine fundamentale Kategorie 
zu berücksichtigen.

Zwei Nachfragen drängen sich vor dem Hintergrund heutiger Kreativi-
tätsdebatten auf. Erstens: Ist problemlösendes Handeln überhaupt noch ge-
nuin kreatives Handeln? Oder ist die Kreativität darin derart in den Dienst 
genommen, dass sich gar nicht mehr von einer solchen sprechen lässt? Und 
zweitens: Lässt sich die Rolle, die kreatives Handeln in der Gesellschaft spielt, 
heute noch affirmativ bestimmen? Auch wenn es so erscheint, als seien die 
Hauptargumente in Bezug auf die erste Frage erst nach dem Erscheinen von 
Die Kreativität des Handelns in der Debatte entwickelt worden, leistet Joas doch 
bereits in seinem Buch eine systematische, theoriegeschichtlich begründete 
Positionierung. Die Verwirrung, die der Kreativitätsimperativ heute im Rah-
men institutionalisierter Forderungen, die an die Subjekte herangetragen 
werden, stiftet, entsteht unter anderem daraus, dass Kreativität weithin als et-
was aufgefasst wird, das sich weder mit problemlösendem Denken noch mit 
intentionalem Handeln verträgt.70 Hier zeigt Joas – in gewisser Weise schon 
vor dem Entstehen der kritischen Debatten zur Kreativitätsanmutung – zwei 
Theorietraditionen des Begriffs auf: eine nietzscheanisch-lebensphilosophi-
sche Tradition einerseits und eine pragmatistische andererseits.71 »[D]er Prag-
matismus verortet die Kreativität im alltäglichen menschlichen Handeln und 
sieht in der Wissenschaft eine Ausformung dieses Potentials; die Lebensphilo-
sophie dagegen setzt Kreativität dem Alltag und der normalen Wissenschaft 
scharf entgegen.«72 Während pragmatistisches Denken laut Joas vornehmlich 
in den USA vorzufinden sei, habe sich in Deutschland und Frankreich eher 
die lebensphilosophische Lesart des Kreativitätsbegriffs durchgesetzt. Und 
hier scheint auch ein Schlüssel für unterschiedliche Zuordnungen künstle-
rischen Handelns zu Gesellschaft und Wissenschaft zu liegen. Denn in der 
lebensphilosophischen Auffassung der Kreativität »wird der Nexus zwischen 
Kreativität und Handeln durchschnitten« und »Kreativität wird als willkürli-
che Produktion von Bedeutungen und unkontrolliertes Spiel verstanden statt 

69 | Ebd., S. 338. Als ein Beispiel funktionalistischer Handlungsmodelle nennt Joas 

die soziologische Systemtheorie Niklas Luhmanns, gegen die er sich (ebenfalls) wendet. 

70 | Vgl. z.B. A. Honneth (Hg.): Befreiung aus der Mündigkeit; U. Bröckling: Das unter-

nehmerische Selbst; Andreas Reckwitz: Die Erfindung der Kreativität, Berlin 2012. 

71 | H. Joas: Die Kreativität des Handelns, S. 290.

72 | Ebd., S. 367.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 137

als ständige Reorganisation unserer Verhaltensgewohnheiten und Institutio-
nen«.73 Mit einem Zitat von Jochen Schmidt macht Joas klar, dass die Kunst 
innerhalb ihres Genialitätsdispositivs nichtfunktional gedacht werden muss 
und von künstlerischem Handeln nur in einem sehr eingeschränkten Sinn die 
Rede sein kann. Kreativität im Sinne von Genialität ist dann

»nicht schöpferisch im Sinne positiven Hervorbringens. Sie lebt aus einer negativen Dia-

lektik, die erst in der Vernichtung aller konkreten Positionen das Gefühl schöpferischer 

Freiheit vermittelt, erst durch die Abschaffung bestehender Wirklichkeiten und Werte 

das schöpferische All der Möglichkeiten eröffnet und nicht mehr als dieses will. Es ist 

eine Genialität, die in einem abstrakten Absolutheitsanspruch sich selbst zum Ziele 

hat. Sie verzichtet der uneingeschränkten Potentialität zuliebe auf jede Aktualität.«74

Der hier formulierte Verzicht auf Aktualität und die Konzentration auf das 
Gefühl schöpferischer individueller Freiheit sind es, die die Forderung, Kreati-
vität in ökonomische und gesellschaftliche Abläufe zu integrieren, als eine in 
sich widersprüchliche Programmatik kennzeichnen, in der die Subjekte dauer-
haft mit einer Überforderung konfrontiert sind.75 Joas’ eigenes Projekt, das 
sich auf einen pragmatistischen Kreativitätsbegriff beruft, wird vor der Folie 
dieser Unterscheidung verschiedener Kreativitätsauffassungen sehr deutlich, 
und die Erläuterung von Kreativität als problemlösendem Handeln bekommt 
so ihren theoriegeschichtlichen Kontext.

Aber lässt sich Kreativität ohne schlechtes Gewissen heute noch so unein-
geschränkt affirmativ bestimmen? Dies war die zweite Frage. Sehr wichtig 
ist es, in diesem Zusammenhang auf Deweys Unterscheidung von internen 
und externen Zwecken zurückzukommen. Denn in einem Setting extern fest-
gelegter Zweck- und Zielvorgaben kann Kreativität zwar auf den ersten Blick 
als problemlösend angesehen werden; es handelt sich dann nicht mehr um 
diejenige Kreativität, die Dewey meint und auf die Joas sich berufen möchte. 
Handlungsintentionalität wird von Joas daher auch nicht als ein Hinarbeiten 
auf Motive bestimmt oder als Durchführung von zuvor gefassten Plänen, son-
dern die eigene »Setzung von Zwecken […] ist Resultat einer Reflexion auf die 

73 | Ebd., S. 290.

74 | Ebd., S. 367f. Vgl. Jochen Schmidt: Die Geschichte des Genie-Gedankens in der 

deutschen Literatur, Philosophie und Politik 1750-1945, 2 Bde. Darmstadt 1985, 

S. 165.

75 | Vgl. Alain Ehrenberg: Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der 

Gegenwart, Frankfur t a.M. 2008; U. Bröckling: Das unternehmerische Selbst; Judith 

Siegmund: »Was ist das Andere des Prekären? Überlegungen zu prekärer Arbeit heu-

te«, in: Zeitschrift für Geschlechterforschung und visuelle Kultur, Heft 53/Juni 2012, 

S. 52-62.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund138

in unserem Handeln immer schon wirksamen, vor-reflexiven Strebungen und 
Gerichtetheiten«.76 Unter Intentionalität versteht Joas, dass wir unser Verhal-
ten laufend steuern und uns hierbei auf der einen Seite ständig auf uninten-
dierte Handlungsfolgen rückbeziehen wie auch auf der anderen Seite »Werte 
und ideale Vorstellungen über eine gelungene Persönlichkeit oder gelunge-
ne Gemeinschaft« als Maßstäbe einbeziehen.77 Diese »kontinuierliche Revi-
sion«78 versteht Joas zuletzt auch mit Abraham Maslow als eine Synthese von 
Rationalität und Kreativität: »[A]uf das Spontane folgt das Überlegte, auf die 
totale Akzeptierung folgt Kritik; auf die Intuition folgt strenges Denken; nach 
dem Wagnis kommt Vorsicht; nach der Phantasie und Imagination kommt die 
Wirklichkeitserprobung.«79 Es müsste überlegt werden, warum der Begriff der 
Kreativität hier noch allein als Stichwortgeber fungiert, handelt es sich doch 
eher um eine Synthese von Ordnung und Unordnung, von rationalem und 
kreativem Handeln. Ganz deutlich wird indessen, dass ein solcher Handlungs-
modus sich nicht mit extern gesetzten und starren Zwecksetzungen vertragen 
kann. Die Tatsache, dass sich uns die Welt im Rahmen unserer Handlungen 
erschließt, bedeutet eben im Rahmen einer solchen Theorie der integrierten 
Kreativität auch, dass die Handelnden im Zuge ihrer Handlungen verschie-
dene Deutungen anwenden und wieder verwerfen; das sind im Sinne des Ver-
suchs der Anerkennung von Ordnungen auch teleologische Deutungen. Nicht 
nur Fremdzwang, sondern auch »Selbstzwang« kann ein kreatives Verhalten 
verunmöglichen, nämlich dann, wenn er eine starre Zwecksetzung nach sich 
zieht.80

Nach diesem längeren Exkurs in die Sozialtheorie des kreativen Handelns 
lässt sich nun die eingangs gestellte Frage nach der Sozialität künstlerischen 
Handelns neu thematisieren. Joas stellt ganz richtig fest: »Jede Handlungs-
theorie, die beim rationalen Handeln einsetzt, produziert ja notwendig ein 
Gegenbild des Nicht-Rationalen. Sie wirft über die phänomenale Vielfalt des 
Handelns sogleich ein wertendes Raster.«81 Und als ein Gegenbild galten bzw. 
gelten zweifelsohne die Kunst und ihre Handlungsformen. Ändert sich die 
allgemeine Handlungstheorie der Gesellschaft in dem Sinne, wie Joas das 
ausführt, wird dem Handlungsmodell also gleichberechtigt eine kreative Di-
mension eingeschrieben und diese sogar mit rationalen Handlungsformen 

76 | H. Joas: Die Kreativität des Handelns, S. 232, vgl. S. 237.

77 | Ebd., S. 238.

78 | Ebd., S. 237.

79 | Ebd., S. 373, vgl. Abraham Maslow: Psychologie des Seins, München 1986, 

S. 148.

80 | Ebd., S. 228.

81 | H. Joas, »Die Kreativität des Handelns«, Sozialanthropologische Arbeitspapiere 

Nr. 65 (s.o. Anm. 64), S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 139

›versöhnt‹, so muss sich auch das Gegenbild der Kunst und ihrer Handlungen 
verändern. Zu erwarten ist daher, dass künstlerisches Handeln nicht länger als 
das schlechthin Andere oder als ein ›Außen‹ rationalen Handelns angesehen 
werden kann, da das spezifisch künstlerische Handlungsmodell nun – Joas 
sagt: konstitutionstheoretisch – Teil einer allgemeinen Handlungslogik gewor-
den ist. Eine solche Umstrukturierung hat zur Folge, dass sich künstlerisches 
Handeln nun (mit Deweys Handlungstheorie) als ein Handeln verstehen lässt, 
das von inneren Zwecken und Zielen geleitet ist, die einer ständigen Revision 
unterliegen. In diesem Sinne lässt sich von einer Funktionalität der Kunst 
sprechen, die freilich nicht in den ›funktionalistischen‹ rationalen Handlungs-
modellen aufgeht, von denen Joas sich in seinem kreativen Handlungsmodell 
abgrenzt. »Deweys Kritik des Zweck/Mittel-Schemas für die Deutung mensch-
lichen Handelns ist […] motiviert von seiner Weigerung, ein unter Fremd- oder 
Selbstzwang stehendes (Arbeits)Handeln als Prototyp für eine Handlungs-
theorie zu akzeptieren.«82 Das Eigene des künstlerischen Handelns wäre also 
gekennzeichnet durch eine solche Weigerung, die zugleich »auch Passivität, 
Sensibilität, Rezeptivität, Gelassenheit umschließt. Dies bedeutet einen Hand-
lungsbegriff, der nicht die ununterbrochene Aktivität als Hervorbringung ein-
zelner Akte bezeichnet, sondern eine bestimmte Struktur des Verhältnisses 
zwischen dem Organismus Mensch und seiner Umwelt.«83 Kreatives Handeln, 
welches sich weigert, externe Zwänge als leitend anzuerkennen, wäre aber 
nicht genuin der Kunst vorbehalten. 

Vorl äufiges Fa zit

Der Vorstellung, die Kunst sei von anderen Tätigkeitssphären aufgrund spe-
zifischer Handlungsformen unterschieden, die unter anderem auf der An-
nahme distinkter und für die Kunst spezifischer Handlungsformen beruht, 
lassen sich Handlungstheorien gegenüberstellen, die eine ›Nichtdistinktion 
der Kunst‹ von anderen Handlungsformen konzipieren. Robert Pippin, John 
Dewey und Hans Joas haben je auf ihre Weise Handlungstheorien entwickelt, 
auf die das zutrifft. Mit Hilfe dieser Theorien lässt sich eine zu beobachtende 
Verwischung der Grenze zwischen künstlerischem und nichtkünstlerischem 
Handeln beschreiben. John Deweys Unterscheidung von internen und exter-
nen Zwecken als eine wesentliche Differenzierungsstrategie zur Unterschei-
dung instrumentellen und nichtinstrumentellen Handelns stellt dabei eine 
Begrifflichkeit zur Verfügung, mit deren Hilfe sich eine Instrumentalisierung 
der Kunst im Sinne ihrer Indienstnahme vor der Folie einer solchen nichtdis-

82 | Ebd., S. 9.

83 | Ebd., S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund140

tinkten Handlungstheorie zurückweisen lässt. Der Verzicht auf eine strenge 
handlungstheoretische ›Autonomie‹ der Kunst führt also nicht zwingend zu 
einer Affirmation ihrer Instrumentalisierung. Die genannte Unterscheidung 
von internen versus externen Zwecken von Handlungen wird auch von Hans 
Joas aufgegriffen, dessen Theorie des kreativen Handelns gleichwohl unter 
dem Aspekt befragt werden muss, inwiefern sie eine ›neoliberale‹ Instru-
mentalisierung des kreativen Handelns denkbar macht oder nahelegt. Vieler-
lei Handlungen aber – auch innerhalb der Kunst – stehen nach wie vor unter 
Fremd- und Selbstzwang; auch hier lässt sich eine Verwischung der Grenze 
zwischen künstlerischem und nichtkünstlerischem Handeln wahrnehmen. 

Liter atur

Badura, Jens/Dubach, Selma/Haarmann, Anke/Mersch, Dieter/Rey, Anton/
Schenker, Christoph/Toro Pérez, Germán (Hg.): Künstlerische Forschung – 
Ein Handbuch, Zürich/Berlin 2015.

Baumann, Sabine/Baumann, Leonie (Hg.): Kunstvermittlung zwischen Konfor-
mität und Widerständigkeit, Wolfenbüttel 2009.

Bröckling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst, Frankfurt a.M. 2000.
Dewey, John: Demokratie und Erziehung, Braunschweig 1964.
–: Kunst als Erfahrung, Frankfurt a.M. 1988.
–: Die Suche nach Gewißheit, Frankfurt a.M. 2001.
Düsing, Klaus: Die Teleologie in Kants Weltbegriff. Kantstudien, Ergänzungsheft 

96, Bonn 1968.
Ehrenberg, Alain: Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der Gegen-

wart, Frankfurt a.M. 2008.
Gludovatz, Karin/Hantelmann, Dorothea/Lüthy, Michael/Schieder, Bernhard 

(Hg.): Handeln als Kunst und Kunst als Handeln, Zürich 2010.
Hampe, Michael: Erkenntnis und Praxis. Zur Philosophie des Pragmatismus, 

Frankfurt a.M. 2006.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaf-

ten, Frankfurt a.M. 1986.
Holert, Tom: »Unmittelbare Produktivkraft? Künstlerisches Wissen unter Be-

dingungen der Wissens-ökonomie«, in: Sybille Peters (Hg.), Das Forschen 
aller. Artistic Research als Wissensproduktion zwischen Kunst, Wissenschaft 
und Gesellschaft, Bielefeld 2013, S. 225-238.

Honneth, Axel: »Demokratie als reflexive Kooperation. John Dewey und die 
Demokratietheorie der Gegenwart«, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. 
Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt a.M. 2000, S. 282-310.

– (Hg.): Befreiung aus der Mündigkeit. Paradoxien des gegenwärtigen Kapitalis-
mus, Frankfurt a.M. 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 141

Horkheimer, Max: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt a.M. 1967.
Jackson, Shannon: Social Works. Performing Art, Supporting Publics, New York/

London 2011.
Joas, Hans: Die Kreativität des Handelns, Frankfurt a.M. 1992.
–: »Die Kreativität des Handelns«. Sozialanthropologische Arbeitspapiere Nr. 

65, hg.  v. Peter Probst (FU Berlin, Institut für Ethnologie, 1995), http://
www.polsoz.fu-berlin.de/ethnologie/publikationen/saap/SAAP_065_
Hans_Joas_1995.pdf, abgerufen am 4.3.2015.

Kambartel, Friedrich: »Zur Philosophie der Kunst. Thesen über zu einfach ge-
dachte begriffliche Verhältnisse«, in: Franz Koppe (Hg.), Perspektiven der 
Kunstphilosophie, Frankfurt a.M. 1991, S. 15-26.

Kreysing, Anna: Prozesse und Funktionen des Erkennens in Ästhetischer Erfah-
rung. Diss., ETH Zürich (erscheint 2015 im mentis-Verlag, Münster).

Lehmann, Hans Thies: »Ästhetik des Aufstands«. Vortrag zu den Berliner 
Festspielen am 16.10.2012, https://www.youtube.com/watch?v=X2KeX-
Jp0Ug, abgerufen am 7.11.2014.

Luhmann, Niklas: Zweckbegriff und Systemrationalität. Über die Funktion von 
Zwecken in sozialen Systemen, Tübingen 1968.

Maslow, Abraham: Psychologie des Seins, München 1986.
Menke, Christoph/Rebentisch, Juliane (Hg.): Kreation und Depression. Freiheit 

im gegenwärtigen Kapitalismus, Berlin 2010.
Noetzel, Thomas: »Die politische Theorie des Pragmatismus«, in: A. Bro-

docz/G. S. Schaal (Hg.), Politische Theorie der Gegenwart, Band I; Opladen 
2002, S. 157-183.

Pippin, Robert: Kunst als Philosophie, Berlin 2012.
Recki, Birgit: »Das Schöne als Symbol der Freiheit. Zur Einheit der Vernunft in 

ästhetischem Selbstgefühl und praktischer Selbstbestimmung bei Kant«, 
in: Hermann Parret (Hg.), Kant’s Ästhetik. Kant’s Aesthetics. L’esthétique de 
Kant, Berlin/New York 1998, S. 386-402.

Reckwitz, Andreas: Die Erfindung der Kreativität, Berlin 2012.
–: »Ästhetik und Gesellschaft – ein analytischer Bezugsrahmen«, in: Andreas 

Reckwitz/Sophia Prinz/Hilmar Schäfer (Hg.), Ästhetik und Gesellschaft. 
Grundlagentexte aus Soziologie und Kulturwissenschaften, Berlin 2015, 
S. 13-54.

Schmidt, Jochen: Die Geschichte des Genie-Gedankens in der deutschen Literatur, 
Philosophie und Politik 1750-1945. 2 Bde. Darmstadt 1985.

Siegmund, Judith: »Was ist das Andere des Prekären? Überlegungen zu prekä-
rer Arbeit heute«, in: Zeitschrift für Geschlechterforschung und visuelle Kultur, 
Heft 53/Juni 2012, S. 52-62.

–: »L’art pour l’art und Zweckfreiheit. Zum Verhältnis von soziologischem und 
philosophischem Autonomiebegriff«, in: Uta Karstein/Nina Tessa Zahner 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund142

(Hg.): Autonomie der Kunst? Zur Aktualität eines gesellschaftlichen Leitbildes, 
Wiesbaden 2015.

Thompson, Nato (Hg.): Living as Form, New York 2012.
Volbers, Jörg: »Zur Performativität des Sozialen«, in: Klaus W. Hempfer/Jörg 

Volbers (Hg.), Theorien des Performativen, Bielefeld 2011, S. 141-160.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Form-
unterschied der Vernunftausübungen

Fabian Börchers

Gottlob Frege beginnt seinen späten Aufsatz »Der Gedanke«, in dem er gegen 
Ende seines Lebens noch einmal seine grundlegenden Überlegungen zur Lo-
gik resümiert, mit dem eher selten zitierten Satz: »Wie das Wort ›schön‹ der 
Ästhetik und ›gut‹ der Ethik, so weist ›wahr‹ der Logik die Richtung.«1 Ich 
möchte in diesem Aufsatz austesten, wohin es führt, wenn man diesen Satz 
ernst nimmt. Insbesondere möchte ich austesten, was dieser Satz, ernst ge-
nommen, für das Verständnis von ästhetischen Handlungen bedeutet, also 
von Handlungen, die man als Handlungen einerseits unter einer ethischen 
und andererseits einer ästhetischen Perspektive betrachten kann. Das heißt, 
ich möchte eine mögliche philosophische Perspektive auf eine gewisse Fa-
milie von Fragen besser verstehen, die häufig unter den Schlagworten der 
›ästhetischen Autonomie‹ oder der ›ästhetischen Differenz‹ diskutiert wer-
den. Ein vielleicht für manche überraschendes Ergebnis dieser Untersuchung 
wird sein, dass unter dieser Perspektive eine radikale, nämlich als Formunter-
schied aufgefasste Differenz zwischen der ästhetischen und einer ethischen 
Auffassung einer Handlung durchaus damit verträglich ist, dass eine ästheti-
sche Handlung auch Teil einer ethisch gelungenen Lebensführung sein kann. 
Dadurch soll auch darauf hingewiesen werden, dass man den Gedanken der 
ästhetischen Differenz, nämlich den Gedanken, dass ästhetische und nicht-
ästhetische Beschreibungen sich vollkommen unterscheiden, auf mindestens 
zwei ganz verschiedene Weisen zu fassen vermag.

Nun kann Freges Satz ernst zu nehmen nicht bedeuten, Frege als Ästhe-
tiker ernst zu nehmen. Frege war kein Ästhetiker und brauchte es in seinen 
philosophischen Schriften auch nicht zu sein. Sein Thema war von den drei 

1 | Gottlob Frege: »Der Gedanke«, in: ders., Logische Untersuchungen, Göttingen 1986, 

S.  58 (die Seitenangabe bezieht sich auf die in verschiedenen Ausgaben angegebene 

Originalpaginierung von 1918).

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers144

genannten Disziplinen allein die Logik. Trotzdem stellt sein Satz einen geeig-
neten Ausgangspunkt für eine Überlegung zum ästhetischen Handeln dar: 

Zum einen, weil dieser Satz gerade nicht von Frege stammen müsste, son-
dern im Gegenteil im Gewande des gedanklichen Gemeinguts daherkommt 
(genau deswegen hat Frege ihn selbst wohl an den Anfang seiner eigenen 
Überlegungen gestellt). Er sagt etwas, das einem, vielleicht unter der Voraus-
setzung einer moderaten philosophischen Vorbildung, als Denkoption recht 
plausibel vorkommen kann. Er stellt so etwas wie eine mögliche allgemeine 
Sichtweise auf Charakter und Verhältnis der drei genannten philosophischen 
Themenfelder und damit auch der in diesen behandelten menschlichen Tätig-
keiten dar, ohne diese bereits allzu präzise auszuformulieren: die Sichtweise, 
dass der Bereich des Logischen, der Bereich des Ethischen und der Bereich des 
Ästhetischen in einem fundamentalen Sinn analog sind und dass diese Ana-
logie sich, in erster Näherung, durch die Unterscheidung dreier Wertsphären 
fassen lässt.

Zum anderen aber scheint der Satz als Ausgangspunkt geeignet, gerade 
weil er von Frege verwendet wird, und das heißt von einem Philosophen, der 
über einen Teil der aufgestellten Analogie, nämlich das Verhältnis der Logik 
– und das heißt des Denkens – zur Wahrheit sehr gründliche, interessante 
und eher unorthodoxe Überlegungen angestellt hat. Indirekt könnte er also 
durchaus etwas zur Erhellung der Ästhetik beitragen, indem er nämlich per 
Analogieüberlegung einige Fragen, die Freges Überlegungen im Bereich der 
Logik aufwerfen, für den Bereich der Ästhetik fassbar und adressierbar macht.

Der Text wird also im Folgenden einen vermeintlichen doppelten Umweg 
einschlagen: Er wird erläutern, wie man nach Frege die Logik und ihr Verhält-
nis zur Wahrheit verstehen kann (Abschnitte 1 und 2), dann auf dieser Grund-
lage ein analoges Verständnis des Handelns und von dessen Verhältnis zum 
Guten entwickeln (3-4), aus diesen beiden Überlegungen etwas zum Verhält-
nis von Denken und Handeln ableiten (5), um dann schließlich die Analogie 
zum Ästhetischen und Schönen sowie zum Verhältnis von ästhetischem und 
nicht-ästhetischem Handeln zu entwickeln (6-8). Insofern man aber die Über-
legungen zur Ästhetik nur auf der Grundlage der Überlegungen zur Logik im 
richtigen Licht aufzufassen vermag, wird der vermeintliche Umweg tatsäch-
lich nur ein vermeintlicher sein. 

1. Zurück zu Freges Zitat: Wenn es uns irgendwohin bringen soll, so müs-
sen wir verstehen, inwiefern das Wort ›wahr‹ der Logik die Richtung weist. 
Diese Formulierung mag einem für einen Logiker seltsam vage vorkommen. 
Sicherlich müsste man doch etwas Präziseres dazu sagen können, welche Be-
deutung das Wort ›wahr‹ für die Logik hat, wenn man sich Gedanken über 
die Grundzüge der eigenen Disziplin macht – es sei denn, es handelte sich 
um eine nur vorläufige Redeweise zum Einstieg in das Feld. Wie wir noch 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 145

sehen werden (in Abschnitt 2), hat Frege tatsächlich gute Gründe, diese nur 
andeutende, unbestimmte Formulierung zu wählen. Sie ist mit einer zentralen 
Einsicht in den Charakter der Wahrheitsbehauptung verbunden. Ehe wir diese 
Gründe jedoch nachvollziehen können, müssen wir uns zunächst klarmachen, 
was es Frege zufolge überhaupt mit »der Logik«, der es die Richtung zu weisen 
gilt, auf sich hat.

Auch dieser Punkt ist für Frege alles andere als eine Trivialität. Tatsächlich 
hat Frege durchaus angestrengt um ein richtiges Verständnis dessen, was die 
Logik ist oder macht, gerungen, und sowohl dieses Ringen selbst als auch die 
Art und Weise, auf die sein Ergebnis unbefriedigend zu bleiben droht, sind 
philosophisch von Interesse. Hier allerdings kann es uns nur auf eine sehr 
kurze Skizze dieser Überlegungen ankommen:2

Zunächst muss man, wenn man von »der Logik« spricht, die Unterschei-
dung treffen zwischen der philosophischen Disziplin (oder »Wissenschaft«, 
wie Frege im Vokabular des 19. Jahrhunderts sagt) und dem, was in dieser 
Disziplin behandelt wird. Letzteres sind nach Frege die logischen Gesetze, und 
wir können ihm in dieser Redeweise (mit der Frege allerdings etwas ganz Be-
stimmtes meint) zunächst folgen. Wir sind also an der Frage interessiert: Was 
sind die logischen Gesetze – mit Gesetzen welcher Art haben wir es hier zu 
tun? Und das ist auch eine Frage, an der Frege gearbeitet hat. In der heute 
am weitesten verbreiteten Deutung der Logik, nämlich einer streng formalis-
tischen, wird dieser Frage absichtlich der Wind aus den Segeln genommen. 
Nach dieser Deutung handelt es sich bei der Logik um eine Disziplin, die sich 
mit der Charakteristik bestimmter Zeichensysteme beschäftigt, die als solche 
keinerlei Bedeutung haben und in diesem Sinne rein formal sind (wir werden 
unten einen anderen Sinn einführen, in dem die Logik ›formal‹ ist, nämlich 
indem sie sich mit der Form des Denkens beschäftigt). Die Logik untersucht 
nun zum Beispiel, was sich, gegeben einige Ausgangszeichen (Axiome) und 
Umformungsregeln, an weiteren Zeichen ableiten lässt, ob es zu Widersprü-
chen im Zeichensystem kommen kann usw. Die Zeichen können dann in 
einem weiteren Schritt als inhaltlich bedeutsam interpretiert werden, doch ist 
diese Bedeutung nicht eigentlicher Teil der logischen Betrachtung. Logische 
Gesetze sind nach dieser Deutung (grob gesprochen) also Eigenschaften einer 
bestimmten Sorte von Zeichensystemen. Frege lehnt diese Deutung streng 

2 | Die Ausführungen im Folgenden beziehen sich auf eine komprimierte Passage im 

Vorwort zu Freges Hauptwerk Die Grundgesetze der Arithmetik, fotomechanischer Nach-

druck der Originalausgabe von 1893, Hildesheim 1998, S. XIV-XVII. Für eine Einbettung 

von Freges Überlegungen zur Logik in eine weitere Perspektive des philosophischen 

Nachdenkens über die Logik und die Grenzen des Sinns vgl. James Conant: »The Search 

for Logically Alien Thought: Descartes, Kant, Frege, and the Tractatus«, in: Philosophical 

Topics 20 (1991), No. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers146

ab. Für ihn ist es wesentlich, dass die Logik diejenige Disziplin ist, die sich 
auf die grundlegendste Weise mit dem tatsächlichen, inhaltlichen Denken 
beschäftigt, das wir vollziehen, wenn wir unsere Vernunft auf eine gewisse 
Weise ausüben. Logische Gesetze sind für ihn die »Gesetze des Denkens«, die 
Gesetze, in denen erfasst wird, welchen Gesetzen unser Denken, egal worüber 
wir nachdenken, zu folgen hat. Die wissenschaftliche Disziplin Logik ist also 
entsprechend die philosophische Erläuterung dessen, was wir als Denken be-
zeichnen, und ist als Disziplin an dieser Erläuterungsleistung zu messen. Sie 
ist kein bloßes Spiel mit an sich bedeutungsleeren Kalkülen! 

Doch diese Antwort, philosophisch gehaltvoll (und daher interessant) wie 
sie ist, wirft sofort die weitere Frage auf, in welchem Sinn logische Gesetze 
»Gesetze des Denkens« sein können. Eine Möglichkeit wäre es, die logischen 
Gesetze deskriptiv, also als (bereinigte) Beschreibungen der Art und Weise zu 
verstehen, auf die wir (als Einzelne oder als Lebensform) tatsächlich denken. 
So verstanden wäre die Logik eine Subdisziplin der Psychologie oder vielleicht 
der Soziologie, und auch dieses Verständnis lehnt Frege entschieden ab. Denn 
nach einem solchen Verständnis wäre es prinzipiell möglich, dass es verschie-
dene Wesen gibt, die nach unterschiedlichen, einander widersprechenden Ge-
setzen denken, und zum Verhältnis dieser beiden Denkarten ließe sich nichts 
weiter sagen, obgleich jede Denkart für sich den Anspruch erheben muss, auf 
die richtige Art und Weise zu denken (sonst wäre nicht mehr klar, was es denn 
hieße, über etwas nachzudenken). Die Logik kann kein anderes Denken neben 
sich dulden, denn jedes Denken, das nicht den logischen Gesetzen entspricht, 
muss notwendig als fehlerhaft aufgefasst werden. Eine relativistische Auffas-
sung, wie es das psychologistische (bzw. soziologistische) Logikverständnis 
notwendig sein muss, nimmt für sich einen Standpunkt der neutralen Be-
schreibung (»wir denken so und so – die denken so und so«) in Anspruch, 
den es nicht einnehmen kann, da auch ein solcher Standpunkt gemäß den 
Gesetzen unserer – und das muss heißen: der – Logik gedacht werden muss.3

Es ist aber nicht leicht, eine Alternative zur deskriptiven Logikauffassung 
zu finden. Naheliegend wäre ein normatives Verständnis der Logik: ein Ver-
ständnis, nach dem die logischen Gesetze vorschreiben, wie wir zu denken zu 
haben, statt zu beschreiben, wie wir denken. Tatsächlich neigt Frege zu genau 
dieser Antwort. Doch eine solche Antwort muss etwas dazu sagen, wie man 
diese Vorschrift zu verstehen hat. Wieso sollte man so und nicht anders den-
ken? Und mehr noch: Wenn die Logik es mit reinen Vorschriften zu tun hat, 
was ist denn eigentlich der Gehalt solcher logisch wahren Sätze (und das sind 
die Sätze, die Frege mit den logischen Gesetzen identifiziert: die Axiome des 
Systems der Logik und die ableitbaren Theoreme) wie etwa »a=a« oder »nicht 

3 |  In einer einprägsamen Formulierung schreibt Frege an anderer Stelle, der Gegen-

stand der Logik sei der Geist, nicht die Geister (vgl. G. Frege: »Der Gedanke«, S. 74).

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 147

(p und nicht-p)«? Freges eigener Ansatz (mindestens zum Zeitpunkt der 
Grundgesetze ist, dass die logischen Gesetze genau deswegen unserem Denken 
etwas vorschreiben können, weil sie schlicht wahr sind, das heißt richtig er-
fassen, wie es sich in der Welt verhält. Ganz so, wie ein physikalisches Gesetz 
wie »F=m·a« richtig beschreibt, wie es sich mit physikalischen Körpern ver-
hält, und uns entsprechend vorschreibt, wie wir über solche Körper zu denken 
haben, beschreibt ein logisches Gesetz wie »a=a«, wie es sich mit allem verhält, 
worüber man nachdenken kann, und schreibt einem entsprechend auch vor, 
wie man über alles nachzudenken hat. Logische Gesetze nach Frege (zu die-
sem Zeitpunkt) sind die allgemeinsten Vorschriften des Denkens, weil sie die 
allgemeinsten Beschreibungen der Welt sind. 

Diese Antwort ist jedoch ebenfalls problematisch und verfehlt einen Teil 
von Freges eigener Einsicht gegen den Psychologismus: Denn ein solches nor-
mativ-inhaltliches Verständnis der Logik muss weiterhin den Gedanken zu-
lassen, dass jemand auf andere Weise nachdenken könnte (wenn auch notwen-
dig falsch), wie auch den Gedanken, dass unsere Logik als solche falsch sein 
könnte (wenn denn die Welt anders wäre). Doch tatsächlich verstehen wir diese 
Möglichkeit nicht so recht: Denn wie sollten wir von jemandem sagen, dass er 
denkt (wenn auch katastrophal fehlerhaft), wenn er nach all unseren Kriterien 
des Schlussfolgerns daneben liegt? Vielmehr müssten wir sofort daran zwei-
feln, dass jemand das meint, was wir denken, was er meint, wenn er bereit ist, 
dies und zugleich etwas anderes zu akzeptieren, was damit vollkommen un-
verträglich ist. Wir haben keine Mittel an der Hand, uns überhaupt vorzustel-
len, was es heißen soll, nach einer anderen Logik zu denken und noch etwas 
zu tun, was wir als Denken identifizieren können. Ein Wesen muss logisch 
denken, um überhaupt zu denken. Fehler im Denken sind natürlich möglich 
(wir begehen sie alle ständig), aber die Fehler sind Fehler vor dem Hintergrund 
der Logik. Logik erfasst in diesem Sinne das Denken als solches: das, was man 
(und nicht: wir) als Denken bezeichnet. Die logischen Gesetze sind in diesem 
Sinn weder beschreibend (sie beschreiben weder unser Denken noch die Welt) 
noch vorschreibend, sondern für das Denken konstitutiv. Die Logik als Diszi-
plin ist dann die philosophische Erläuterung, was das Denken ausmacht, inso-
fern es überhaupt Denken ist. Wie wir sehen werden, ist es diese Auffassung 
der Logik, die am besten mit Freges etwas späteren Überlegungen zur Wahr-
heit in »Der Gedanke«, die uns zur Ästhetik führen werden, zusammenpasst.

2. Damit haben wir – etwas ausführlicher vielleicht als für unser Thema nahe-
liegend, aber immer noch ziemlich knapp – etwas dazu gesagt, wie man nach 
Frege (mit leichter Verbesserung) die Logik als philosophische Disziplin ver-
stehen kann: Es ist die philosophische Erläuterung dessen, was das mensch-
liche Denken als solches auszeichnet. Doch wie steht dieses Logikverständnis 
nun zum Begriff der Wahrheit, der ihr »den Weg weisen« soll? Um dies zu 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers148

verstehen, lohnt es sich, wieder zum Aufsatz »Der Gedanke« zurückzukehren. 
Dort bestimmt Frege den Charakter der Logik etwas später, kurz nach einer 
Passage, die noch einmal seine im letzten Abschnitt erörterten früheren Über-
legungen zu den Denkgesetzen aufnimmt, folgendermaßen: Die logischen 
Gesetze sind die Gesetze des Wahrseins (nicht des psychologischen Fürwahr-
haltens) und: »In den Gesetzen des Wahrseins wird die Bedeutung des Wortes 
›wahr‹ entwickelt.«4

»Entwickeln« ist dabei eine ähnlich vorsichtige Formulierung wie »Rich-
tung weisen«. Sie ist mit Grund gewählt. Zunächst sagt sie, dass man nicht 
einfach mit einem gegebenen Verständnis dessen, was Wahrheit ist, anfangen 
und damit die Logik als die Wissenschaft von den Relationen von Wahrheiten 
begründen kann. Für die logische Reflexion ist es in gewisser Weise genauso of-
fen, was Wahrheit ist, wie, was es bedeutet, richtig zu denken. Dies liegt daran, 
dass die Frage, was überhaupt das Denken ist, eng mit dem Verständnis von 
Wahrheit verbunden ist. Oder besser: was dasjenige Denken ist, das als Gegen-
stand der Logik gelten kann, für das also die logischen Gesetze gelten. Denn 
natürlich kann man diverse Tätigkeiten des Geistes zum Denken zählen, die 
mit der Logik nicht viel am Hut haben, jedenfalls nicht nach Maßgabe logischer 
Schlussregeln funktionieren, wie Tagträumereien, absurde Gedichte oder auch 
nur das Formulieren von Wünschen und Befehlen. Wenn man also fragt, wel-
che Tätigkeiten des Geistes von der Logik erfasst werden, so kann man sagen: 
solche, bei denen es um die Wahrheit geht. Oder auch (unter Missachtung Fre-
gescher Vorsicht): diejenigen geistigen Tätigkeiten, in denen wir etwas darüber 
feststellen, wie es sich in Wirklichkeit oder tatsächlich verhält. Entsprechend 
formuliert terminologisch Frege: »Ohne eine Definition geben zu wollen, nen-
ne ich Gedanken etwas, bei dem überhaupt Wahrheit in Frage kommen kann. 
Was falsch ist, rechne ich also ebenso zu den Gedanken, wie das, was wahr ist.«5

Denken im Sinne der Logik (also Denken, das auf Wissen ausgerichtet ist, 
»Wissenschaft« nennt es Frege auch und hebt es von der »Dichtung« ab)6 ist 
Denken, das im Bereich der Wahrheit steht, denn es ist ein Denken, das sich 
in Urteilen (und Schlüssen, die das Treffen von Urteilen auf der Grundlage 
anderer Urteile sind) vollzieht. Wenn wir urteilend denken, dann denken wir 
stets, egal über was wir nachdenken: »So und so verhält es sich« oder »das 
ist wahr« und zwar ganz unabhängig davon, wie kompliziert oder alltäglich 
das ist, worüber wir gerade nachdenken. Der Tropenmediziner urteilt: »Das 
XY-Bakterium ist für diese Krankheit verantwortlich – so verhält es sich«, ich 
urteile: »Im Kühlschrank ist keine Milch mehr (und das ist die Wahrheit)«. 
Könnte man nun eine Definition von Wahrheit geben, wäre der Bereich der Lo-

4 | G. Frege: »Der Gedanke«, S. 59.

5 | Ebd., S. 60f.

6 | Vgl. ebd., S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 149

gik schnell umrissen und philosophisch geklärt: Es wäre die Wissenschaft, die 
sich um das Erfassen von Sätzen mit diesem Charakter und ihren Relationen 
beschäftigt. Aber es ist eine bemerkenswerte Einsicht, zu der sich der spätere 
Frege nach und nach durchgerungen hat, dass genau eine solche Definition 
nicht möglich ist. 

Dass sie nicht möglich ist, hängt mit dem Status der Logik als derjenigen 
Wissenschaft, die sich mit dem Denken als solchem beschäftigt, zusammen. 
Den Grund für diese Unmöglichkeit zu verstehen, hilft uns also zu verstehen, 
was es bedeutet, dass etwas (hier: der Wahrheitsbezug) das Denken als solches 
kennzeichnet. Freges Argument für die Nicht-Definierbarkeit von Wahrheit 
(eines der kuriosesten Argumente Freges und auch von einflussreichen Be-
fürwortern Freges angegriffen)7 lautet folgendermaßen: Angenommen man 
hätte eine Definition von Wahrheit – die traditionelle Definition in der west-
lichen Philosophie ist natürlich, dass wahre Gedanken mit der Wirklichkeit 
übereinstimmen –, dann müsste man die Wahrheitsfeststellung, die in jedem 
Satz ja vorgenommen wird, sofern er ein Urteil ist, ersetzen können durch 
die Feststellung, ob die Wahrheitsdefinition durch den Satz erfüllt wird. Im 
traditionellen Fall: durch die Frage, ob der Satz tatsächlich mit der Wirklichkeit 
übereinstimmt. Fragte man also, ob man urteilen kann, ob Milch im Kühl-
schrank ist, dann müsste man nun fragen, ob, dass Milch im Kühlschrank ist, 
mit der Wirklichkeit übereinstimmt. Wir hätten also die ursprüngliche Frage 
durch eine neue ersetzt. Nur wie würde man sie beantworten? Natürlich durch 
ein Urteil, das den Gedanken, dass es tatsächlich mit der Wirklichkeit über-
einstimmt, dass Milch im Kühlschrank ist, als richtig beurteilt. Als richtig 
beurteilen heißt aber als wahr beurteilen. Das heißt man müsste, wenn man 
denn urteilt, dass es mit der Wirklichkeit übereinstimmt, dass Milch im Kühl-
schrank ist, die Wahrheit dieses Gedankens feststellen und also, entsprechend 
der Wahrheitsdefinition, feststellen, ob es mit der Wirklichkeit übereinstimmt, 
dass es mit der Wirklichkeit übereinstimmt, dass Milch im Kühlschrank ist, 
und »so drehte man sich im Kreise«.8

Der entscheidende Punkt dieses in seiner Kürze verwirrenden Arguments 
ist dieser: Wenn man den Gehalt der Wahrheitsbehauptung, die jedes Urteil 
als solches ausmacht, durch eine Wahrheitsdefinition einfangen will, so wird 
dadurch das Treffen der Wahrheitsbehauptung zum Behaupten des Zutreffens 
eines speziellen Gedankeninhalts. Dadurch wird aber das, was es bedeutet, 

7 | So kritisier t Michael Dummett das Argument in seinem monumentalen Kommen-

tar Frege: Philosophy of Language als »sophistisch« (S. 443). Thomas Ricketts, dessen 

Überlegungen ich hier zum Teil adaptiere, ver teidigt Frege gegen Dummett in »Logic and 

Truth in Frege«, in: Proceedings of the Aristotelian Society Supplementary Volumes, Vol. 

70 (1996), S. 121-140.

8 | G. Frege, »Der Gedanke«, S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers150

einen beliebigen Inhalt zum Urteil zu haben, so gedeutet, dass dieser Inhalt 
um einen bestimmten Inhalt erweitert wird – ein Urteil würde nach dieser 
Deutung also aus einem Inhalt einen neuen, komplexeren Inhalt machen, von 
dem man sich nun fragen müsste, warum man diesen komplexeren Inhalt ein-
fach so hinnimmt. Müsste man ihn nicht, wenn man ihn denn akzeptieren 
soll, wiederum beurteilen, also wiederum um jenen besonderen Inhalt erwei-
tern? Und so beginnt der Regress. Tatsächlich also liegt der Fehler einer Wahr-
heitsdefinition darin, eine Verwechslung davon, was es überhaupt bedeutet, 
ein inhaltliches Urteil zu fällen (nämlich etwas als so-und-so, und das heißt 
als wahr, hinzustellen), mit dem Akzeptieren eines bestimmten Inhalts (dem 
der Wahrheitsdefinition) vorzunehmen. Das, was einen Gedanken als solches 
ausmacht, soll durch eine bestimmte Sorte von Gedanken eingefangen wer-
den. Man sieht schnell, dass dieser Fehler letztlich nicht an einer bestimmten 
Wahrheitsdefinition hängt, sondern daran, dass man die Wahrheitsbehaup-
tung überhaupt als Teil des Inhalts eines Urteils auffasst und also »ist wahr« 
als eine Eigenschaft von Sätzen, deren Vorliegen man konstatieren müsste. Des-
wegen schreibt Frege: »Die Bedeutung des Wortes ›wahr‹ scheint ganz einzig-
artig zu sein. Sollten wir es hier mit etwas zu tun haben, was in dem sonst 
üblichen Sinne gar nicht Eigenschaft genannt werden kann?«9 In einer unver-
öffentlichten Schrift aus derselben Zeit wagt er diesen Gedanken zu bejahen.10

Anstelle des Zusprechens einer Eigenschaft ist für Frege die Wahrheits-
behauptung eines Urteils Ausdruck der »behauptenden Kraft«, mit der ein 
ernst gemeintes Urteil (im Gegensatz zum Beispiel zu einer bloßen Annah-
me) gesprochen wird. Das ist Freges Weise, auszudrücken, dass die Wahrheits-
behauptung darin liegt, einen Gedanken überhaupt ernsthaft im Sinne des 
logischen Denkens zu verwenden.11 Eine andere Weise, in der Frege diesen 
Gedanken ausdrückt, ist diese: Die Wahrheitsbehauptung liegt in der Form 
eines Behauptungssatzes.12 Wir können uns dieser Redeweise anschließen 
und sagen: Die besondere Rolle, die das Wort ›wahr‹ für die Logik hat, be-
steht darin, einzufangen, was einen Gedanken überhaupt zu einem Gedanken 
macht – vom Denken zu sagen, dass es auf Wahrheit aus ist, ist in diesem Sin-
ne Formbestimmung des Denkens, es bedeutet nicht, einen besonderen Inhalt 
allen Denkens hervorzuheben.

9 | Ebd., S. 61.

10 | Vgl. Gottlob Frege: »Meine grundlegenden logischen Einsichten«, in: ders., Nach-

gelassene Schriften, Hamburg 1969, S. 271f.

11 | Das bedeutet, dass die bloße Annahme (das bloße Fassen eines Gedankens, ohne 

zu ur teilen) dem Urteil gegenüber sekundär sein muss. Manche Stellen bei Frege klingen 

allerdings so, als würde er dies andersherum sehen.

12 | Vgl. G. Frege: »Der Gedanke«, S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 151

In diesem Sinne können wir also nun Freges Rede davon, dass das Wort 
›wahr‹ der Logik den Weg weist, verstehen: Sie ist Teil jenes Verständnisses 
der Logik, nach dem diese erläutert, was alles Denken, sofern es nur Denken 
ist, ausmacht, und nach dem diese (auch wenn Frege mit diesem Gedanken 
zu kämpfen hat) selbst keine im strengen Sinne inhaltliche Disziplin ist, son-
dern das Denken in seiner bloßen Form erhellt. Dass der Wahrheitsbegriff für 
diese Disziplin von zentraler Bedeutung ist, bedeutet, dass er in dem hier an-
gedeuteten Sinn formal sein muss. Dass wir aber nicht ohne ihn auskommen, 
zeigt, dass er gleichwohl in einem anderen Sinne einen Gehalt hat: Er zeigt uns 
an, worum es uns im Denken geht (was wir verstehen, wenn wir das Denken 
verstehen), und er deutet auch an, was es bedeutet, im Denken die eigenen 
Standards des Denkens zu verletzen: nämlich nicht so zu denken, dass wir im 
Denken, im Urteilen und Schließen, die Wahrheit treffen. Denken im gelun-
genen Sinn ist wahres Denken, Denken im misslungenen Sinn ist ein solches, 
das auf verschiedene Weise am Standard der Wahrheit scheitert.13

3. Mit diesen Überlegungen haben wir nun einen Leitfaden an der Hand, wie 
wir Freges Analogiebehauptung in den Bereichen der Ethik und der Ästhetik 
weiterverfolgen können – also in den Bereichen, zu denen Frege selbst kei-
ne eigenen Überlegungen angestellt hat. Zunächst zur Ethik: Hier gilt es als 
Erstes, einem naheliegenden Missverständnis entgegenzutreten, das die Ana-
logie von vornherein als wenig vielversprechend zu entkräften droht. Dieses 
Missverständnis betrifft den Charakter und Umfang der gemeinten Disziplin. 
Denn nach einem verbreiteten Verständnis ist ›Ethik‹ bloß ein anderes Wort für 
›Moralphilosophie‹ und diese wiederum dasjenige Nachdenken, das sich phi-
losophisch mit dem richtigen Umgang mit anderen Personen beschäftigt, das 
also Fragen der Gerechtigkeit, des Ursprungs und Charakters von moralischen 
Rechten und Pflichten etc. behandelt. Ethik in diesem Sinne hätte verglichen 
mit der Logik, die sich ja mit allem Denken, ungeachtet dessen, wer denkt und 
worüber er denkt, beschäftigt, ein eindeutig begrenztes Themenfeld.

Ein solches Verständnis der Ethik kann aber für die hiesigen Zwecke 
nicht das gemeinte sein – und muss es auch nicht sein, denn ›Ethik‹ hat ja 
zugleich und ursprünglich einen deutlich weiteren Sinn: den Sinn nämlich, 
den sie in den Ethiken des Aristoteles (und bei vergleichbaren Gedanken Pla- 

13 | Das bedeutet nicht, dass man nicht zwischen einem richtigen Schlussfolgern aus 

falschen Prämissen und einem falschen Schlussfolgern aus richtigen Prämissen unter-

scheiden kann, aber beide Fälle sind letztlich nicht unabhängig voneinander erläuter-

bar: In beiden Fällen scheiter t das Denken (auf unterschiedliche Weise) an seinem eige-

nen Standard, der Wahrheit. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers152

tons)14 hat. So enthält die »Nikomachische Ethik« bekanntlich neben Aus-
führungen zur Gerechtigkeit und solchen zur Freundschaft oder zum rich-
tigen Leben im Staat auch solche, die viel allgemeiner Fragen danach klären, 
wie eigentlich absichtliches oder wissentliches Handeln zu verstehen ist, wie 
es von unabsichtlichem Handeln zu unterscheiden ist, wie man Stärke und 
Schwäche des Willens begrifflich verstehen kann und so weiter und so fort.15 
Zusammengefasst kann man sagen, dass Ethik in dem Sinne der aristoteli-
schen Ethik (aber eben auch schon an verwandten Stellen bei Platon) eher eine 
Klärung des Begriffs der Tugend ist. Tugend aber wiederum, so kann man das 
etwas verkürzt und hemdsärmelig sagen, ist wiederum der Begriff derjenigen 
Fähigkeit, die uns auf richtige Weise handeln lässt.16 Ethik, so verstanden, ist 
dann die philosophische Beschäftigung mit der Frage des richtigen Handelns 
in jedem denkbaren Sinn (nicht nur im enger moralischen) oder auch: die 
philosophische Erläuterung dessen, was ein gelungenes Handeln ausmacht, 
dadurch, dass geklärt wird, was das Handeln als solches ist. Man kann sagen, 
dass Ethik nach dieser Auffassung Philosophie des Handelns, wenn auch in 
einem sehr reichhaltigen Sinn des Wortes ist. Auf diese Weise ist sie analog zu 
unserem ja ebenfalls eher reich ausgefallenen Verständnis von Logik.

Hält man sich nun probeweise an diesen ›antiken‹ Ethikbegriff, so ist auch 
Freges Verbindung zum Wort ›gut‹ keineswegs überraschend (natürlich mein-
te Frege es ja auch nicht überraschend), sondern entspricht wiederum genau 
der Art und Weise, wie Aristoteles und Platon selbst vorgehen. So beginnt Aris-
toteles die Nikomachische Ethik mit der Feststellung: »Jede Kunst und jede 
Lehre, desgleichen jede Handlung und jeder Entschluss, scheint ein Gut zu 
erstreben, weshalb man das Gute treffend als dasjenige bezeichnet hat, wonach 
alles strebt.«17 Und Platon geht im »Protagoras« ebenfalls ganz selbstverständ-
lich davon aus, dass jedes Handeln auf das Gute gerichtet ist, so dass die beson-
dere Eigenart der Tugend nur darin besteht, das in der Situation Gute richtig 
zu identifizieren und nicht etwa perspektivischen Verzerrungen zum Opfer 

14 | Beispielhaft für solche Gedanken Platons (deren Einheitlichkeit im Gesamtwerk 

ja bezweifelt werden darf) ist der »Protagoras«-Dialog. Aber es lassen sich diverse ver-

wandte Stellen in Nachbardialogen wie etwa dem »Menon« finden. 

15 | Mit solchen Fragen beschäftigen sich vor allem die Bücher 1, 3, 6 und 7 der Ni-

komachischen Ethik, also ungefähr die Hälf te des Werks. Auch die andere Hälf te lässt 

sich nicht immer leicht mit dem in Deckung bringen, was wir heute als Moralphilosophie 

bezeichnen würden, indem es ihnen neben der Gerechtigkeit z.B. auch um die Freund-

schaft und das kontemplative Leben geht.

16 | Für eine entsprechende Auslegung von Aristoteles vgl. John McDowell: »The Role 

of Eudaimonia in Aristotle’s Ethics«, in: ders., Virtue and Reason, Cambridge 1997.

17 | Aristoteles: Nikomachische Ethik. Philosophische Schrif ten, Bd. 3, Hamburg 

1995, 1094a.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 153

zu fallen, die einen das näherliegende kleinere Gut (schneller Reichtum, süße, 
fettige Nahrung) größer erscheinen lassen als sie tatsächlich sind.18 Beide hal-
ten sich an den entsprechenden Stellen auch nicht mit größeren Erläuterungen 
auf, sondern halten diese ihre gemeinsame These, dass jedes Handeln stets auf 
das Gute (oder ein Gut) gerichtet ist, wohl mehr oder weniger für unstrittig. 

Diese scheinbare argumentative Sorglosigkeit wird uns moderne Leser vor 
Rätsel stellen, solange wir meinen, dass sich in ihr so etwas wie eine optimisti-
sche Grundhaltung dem Menschen gegenüber ausdrückt (»In der Tiefe unse-
res Herzens und alle Missverständnisse ausgeräumt sind wir doch alle gute 
Menschen«). Tatsächlich aber wäre das ein Missverständnis, dessen Anzie-
hungskraft sich einem doch wieder untergeschobenen moralischen Verständ-
nis von Ethik und entsprechend von ›gut‹ verdankt. Stattdessen sollte man die-
se These lieber als eine Art Erläuterung dessen verstehen, was es überhaupt 
mit dem menschlichen Handeln als einer besonderen Art des Tätigseins auf 
sich hat – also mit einem Tätigsein, das sich vom rein ›theoretischen‹ Tätigsein 
im nicht-praktischen Denken einerseits, aber auch von unwillkürlichen Be-
wegungen oder den Bewegungen der Tiere andererseits unterscheidet. Der Be-
griff des Guten ist dann (und darin wiederum dem Begriff des Wahren analog) 
der Versuch, einen ganz bestimmten charakteristischen wie grundlegenden 
Ausdruck unserer Menschennatur zu fassen zu bekommen: Wir sind die We-
sen, die Handeln können, und das bedeutet, dass wir in unserem Tun ein Gut 
verfolgen. Die These, dass alles Handeln auf ein Gut gerichtet ist, ist dann 
eine Variante der in der gegenwärtigen Handlungstheorie sehr weitgehend ak-
zeptierten These, dass menschliches Handeln sich dadurch auszeichnet, dass 
es auf eine bestimmte Weise begründet werden kann.19 Als Handelnder gilt 
man dann, wenn man seine Handlungen aus Gründen vollzieht (und nicht aus 
blindem Reflex, unbändigem Drang oder sonstwie uneinsichtigen Trieben), 
und das heißt eben, in einer minimalen Bestimmung, wenn man sagen kann, 
worauf es einem in der Handlung ankommt, was sie erreichen soll, eben was 
in diesem Sinne an ihr gut ist. Zu sagen, dass jede Handlung auf ein Gut aus 
ist, ist dann nicht eine (etwa moralphilosophische) Adelung ganz bestimmter 
Handlungen, sondern es ist eine Weise zu erläutern, dass menschliche Hand-
lungen auf eine bestimmte Weise zielgerichtet sind – nämlich so, dass die Ziel-
gerichtetheit, im Unterschied zu der Zielgerichtetheit tierischer Bewegungen, 
eine besondere Wendung erfährt: Ihre Zielgerichtetheit besteht darin, dass sie 
den Handelnden selbst einerseits bewusst ist (man weiß, was das Gute einer 

18 | Vgl. Platon: Protagoras, in: Sämtliche Werke, Bd. 1, Reinbek 1994, 355b-357c.

19 | G. E. M. Anscombe, deren Buch Intention (Oxford 1957) Ausgangspunkt der mo-

dernen Handlungstheorie ist, hat dies so formulier t, dass absichtliche Handlungen sol-

che sind, bei denen ein bestimmter (nämlich nicht rein kausaler) Sinn der Warum-Frage 

Anwendung findet.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers154

Handlung ist), sie ist aber auch so beschaffen, dass sie sich verteidigen lässt. 
Ein Ziel zu haben bedeutet eben für den Menschen, etwas erreichen zu wollen, 
wofür etwas spricht, das sich als erstrebenswert darstellen lässt, auch wenn na-
türlich nicht alle einem in dieser Darstellung folgen werden.20 Dies setzt nicht 
voraus, dass es so etwas wie ein einheitliches Kriterium dafür gibt, wann et-
was eine gute Handlung ist (das dann herauszuarbeiten man von einer ›Ethik‹ 
in einem etwas verschobenen Sinn des Wortes erwarten könnte), so dass die 
Verteidigung einer Handlung als ›gut‹ das Anwenden dieses Kriteriums wäre. 
Aber es bedeutet, dass eine Handlung als eine Form zielgerichteten Tuns, 
eines Tuns, in dem man auf etwas aus ist, nicht als gänzlich neutral verstan-
den werden kann, sondern dass ihre Sinnhaftigkeit im Auf-etwas-Aussein an 
einer bestimmten Art der Erläuterbarkeit hängt. Wiederum analog zur Bedeu-
tung des Wortes ›wahr‹ für die Logik kann man sagen: Dass Handlungen aufs 
Gute aus sind, ist keine substanzielle Bestimmung des besonderen Inhalts al-
ler Handlungen (oder gar nur der ›ethischen‹ oder ›moralischen‹), sondern es 
ist eine Bestimmung absichtlich-zweckgerichteten Handelns als solchen, in 
der in einem Wort (dem Wort ›gut‹) sein Witz eingefangen wird. So wie man 
in einem Wort einfängt, was es denn bedeutet, urteilend und schlussfolgernd 
(»wissenschaftlich« in Freges Sinn) zu denken, wenn man sagt, dass man in 
ihm eben etwas als wahr darstellt, und dadurch keine tiefere substanzielle Be-
gründung des Denkens gibt (es gibt keine Wahrheitsdefinition), fängt man mit 
dem Wort ›gut‹ in einer Wendung ein, was es bedeutet, in diesem besonderen 
Sinn absichtlich auf etwas aus zu sein, praktisch vernünftig zu sein.

4. Es lohnt sich, diesen Gedanken, dass der Bezug des Handelns aufs Gute kei-
ne inhaltliche Bestimmung aller Handlungen sei, sondern eine Erläuterung 
der Art und Weise, in der wir Menschen als vernünftige Wesen zielgerichtet 
handeln, etwas weiter zu verfolgen. Denn erstens ist er weniger leicht zu fas-
sen, als es in dieser ersten Näherung den Anschein hat, und zweitens wirft er 
interessante Fragen über das Verhältnis von Denken und Handeln, theoreti-
scher und praktischer Vernunftausübung, folglich Logik und Ethik auf, die im 
Weiteren für das Verhältnis von Ethik und Ästhetik richtungweisend sein kön-
nen. Man sieht dies, wenn man sich eine sehr naheliegende Deutung dessen 
anschaut, was es denn überhaupt heißen könnte, dass wir in unserem Handeln 
aufs Gute gerichtet sind, insofern wir eben vernünftig handelnde Wesen sind 
und also unsere Handlungen zu rechtfertigen vermögen. Aufs Gute gerichtet 
zu sein, könnte man nämlich behaupten, heißt schlichtweg, dass man sich vor 

20 | Anscombe, deren eigene Überlegungen sich als Auseinandersetzung mit der aris-

totelischen Tradition verstehen lassen, hat in diesem Kontext den Begrif f der »desirabi-

lity characterization« geprägt, durch den sie selbst den moralverdächtigen Begrif f des 

Guten vermeiden möchte. Vgl. G. E. M. Anscombe: Intention, §§ 37-39. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 155

dem Handeln überlegt, was in einer gegebenen Situation gut wäre, und sich 
von dieser Überlegung zum Handeln führen lässt. Insofern nun das Gerich-
tetsein aufs Gute eng mit der Idee einer vernünftigen Handlung verknüpft 
ist, könnte man nun weiter ausführen, dass eben dieser Umstand, dass wir 
unser Handeln aus einer Überlegung heraus ausführen können, also überlegt 
handeln können, Ausweis unserer Vernünftigkeit ist. Wir können eben darü-
ber nachdenken, was wir in unserem Denken beabsichtigen sollten und was 
nicht! Insofern natürlich nicht jede Überlegung, die wir anstellen, für unser 
Handeln relevant ist oder uns in diesem Sinne zum Handeln führt oder unser 
Handeln anleitet (die Reichhaltigkeit der Ausdrücke, die wir für dieses Anlei-
ten zur Hand haben, kann man als Ausweis nehmen, dass man auf der rich-
tigen Fährte ist), können wir also zwischen solchen Überlegungen, die diese 
Rolle übernehmen können und also handlungsleitend oder ›praktisch‹ sind, 
und solchen Überlegungen, für die das nicht gilt und die daher »rein theore-
tisch« sind, unterscheiden. Aristoteles selbst ist jemand, der eine solche Unter-
scheidung vorgenommen hat: Er unterscheidet zwischen theoretischen und 
praktischen Syllogismen (Schlüssen, Überlegungen) und man könnte also im 
Sinne Aristoteles’ sagen, dass eine Möglichkeit, das Handeln des vernünfti-
gen Tiers zu verstehen, darin besteht, zu erklären, was eine praktische Über-
legung, ein praktischer Syllogismus ist.21 

Dieser Gedanke hat, wenn man ihn nicht übermäßig eng versteht, eine 
große Plausibilät, und es spricht einiges dafür, ihn bei einer allgemeinen phi-
losophischen Erläuterung des Handlungsbegriffs weiter zu verfolgen.22 Im 
Grunde wird durch ihn ausgedrückt, dass die Art und Weise, in der wir in 
unserem Handeln Zwecke verfolgen, indem wir Mittel ergreifen, durch die lo-
gische Ordnung einer Überlegung eingefangen werden kann, die uns darin 
anleitet, diese Mittel zu ergreifen – und natürlich hängt philosophisch alles da-
ran, wie sich diese logische Ordnung der Überlegung beschreiben lässt. Es gibt 
in der gegenwärtigen Diskussion ein sehr reichhaltiges Angebot an Deutungs-
möglichkeiten. Wir aber müssen uns an dieser Stelle die Frage stellen, was 
dieser Gedanke der praktischen Überlegung mit unserer Denkfigur des Aufs-
Gute-Gerichtetseins des Handelns macht. Denn als Erläuterung dieser Figur 
haben wir ihn ja eingeführt. Und hier gibt es nun wiederum eine naheliegende 
Auslegung, die aber in die Irre führen muss, auch wenn es vielleicht das ist, 
was wir zunächst selbstverständlich gemeint haben, als wir sagten, man müs-

21 | Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch 6. Die Diskussion, was denn eigentlich 

den Charakter einer praktischen Überlegung ausmacht, hat seit Anscombe in der zeit-

genössischen Philosophie unüberschaubare Ausmaße angenommen.

22 | Nicht übermäßig eng heißt zum Beispiel, dass man nicht behauptet, dass es eine 

ausdrücklich bewusste Überlegung ›im Kopf‹ vor jeder einzelnen Handlung geben muss. 

Es reicht, dass man eine solche Überlegung anführen könnte, wenn man gefragt würde.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers156

se überlegt handeln können, um vernünftig handeln zu können: die Deutung, 
dass wir eben über das, was wir erstrebenswert oder gut finden, nachdenken, 
um zu sehen, wie es sich erreichen lässt. Oder noch expliziter, weil die For-
mulierungen sich noch immer verschieden lesen lassen: die Deutung, dass es 
eben ein Nachdenken über bestimmte Inhalte oder Themen (z.B. das, was hier 
und jetzt das Gute ist) ist, das kraft dieser Inhalte handlungsleitend ist. Prak-
tische Überlegungen sind nach dieser Deutung ein Sonderfall allen Denkens: 
ein Denken über Praktisches, über das Gute. 

Dass diese Auslegung nicht funktionieren kann, hat Elizabeth Anscombe 
in ihrem Buch »Intention« mit einem Witz ausgedrückt:23 Wenn man Aristo-
teles’ Idee eines praktischen Schlusses so auffasst, dass man ihn als einen Fall 
des gewöhnlichen Nachdenkens, (»ordinary reasoning«)24 auffasst, also eines 
Nachdenkens, das die Wahrheit einer Konklusion ausweisen will, dann unter-
scheidet sich ein praktischer Schluss in seiner philosophischen Bedeutung nicht 
von der genauso gut denkbaren Schlusssorte des Mince-pie-Schlusses. Mince-
Pie-Schlüsse wären Schlüsse über Mince-pies (zum Beispiel darüber, dass 
sie Nierenfett enthalten), so wie praktische Schlüsse nach dieser Konzeption 
Schlüsse über Praktisches sind. Beide wären als Schlusssorten dann durch ihr 
Themenfeld definiert. Natürlich sind, wie Anscombe schalkhaft zugibt, prak-
tische Schlüsse thematisch gewichtiger als solche über Mince-pies – aber als 
Schluss funktionieren beide vollkommen gleich und verdienen im Sinne einer 
philosophischen Erläuterung verschiedener Überlegungen dieselbe Aufmerk-
samkeit!

Anscombes Witz funktioniert als Witz, weil er uns – dadurch, dass wir es 
natürlich absurd finden, in so einem willkürlich gewählten Thema wie eng-
lischem Weihnachtsgebäck ein eigenes Studiengebiet der Vernunftforschung 
zu erblicken – den Unterschied zwischen der philosophischen Untersuchung 
von Themen, über die man etwas schließen kann, und der philosophischen 
Untersuchung der Form des Schließens verdeutlicht. Im Bereich von Über-
legungen dazu, was im Handeln anzustreben gut ist, in dem beide Untersu-
chungen philosophisch relevant sind (die Untersuchung, was man denn im 
Handeln anstreben sollte, und die Untersuchung, was es denn heißt, etwas 
im Handeln anzustreben, indem man es zum Ausgangspunkt seiner prakti-
schen Überlegung macht), ist eine Verwechslung beider Fragen naheliegend. 
Man könnte in unserem Sinne sagen, es handele sich um die Verwechslung 
zweier Verständnisse von Ethik: Ethik als inhaltliche moralphilosophische Be-
stimmung dessen, was man anstreben soll, und Ethik als Erläuterung dessen, 
was Handeln als solches ausmacht. Anscombes Witz zeigt uns, dass es sich 
dennoch um eine Verwechslung handelt.

23 | Vgl. G. E. M. Anscombe: Intention, § 33.

24 | Ebd., S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 157

Und doch kann man Anscombes Argument an dieser Stelle für zu schwach 
halten. Was gezeigt wird, ist schließlich nur, dass man, wenn man versucht, 
die praktische Überlegung als eine Überlegung über einen bestimmten Inhalt 
zu verstehen, dadurch noch längst nicht erklärt hat, wie man eine praktische 
Überlegung als eine Überlegung besonderer Art verstehen kann – das heißt 
man kann nicht verstehen, was Anscombe, ganz im Sinne unseres Vokabulars, 
so ausdrückt: »There is a difference of form between reasoning leading to ac-
tion and reasoning for the truth of a conclusion.«25 Aber vielleicht stimmt das 
ja gar nicht. Vielleicht braucht man gar nicht die Idee einer formal verschie-
denen praktischen Überlegung, um zu verstehen, inwiefern unser Handeln 
vernunftgeleitet ist. Vielleicht reicht ja eine gewöhnliche ›theoretische‹ Über-
legung dafür aus, sofern sie nur den richtigen Inhalt hat. Ist es denn nicht eine 
vollkommen hinreichende Bestimmung einer absichtlichen Handlung, dass 
wir eben darüber nachdenken, was in einer bestimmten Situation zu tun ist 
(weil es z.B. das zu tun Gute ist), und dies dann tatsächlich tun? Warum brau-
chen wir hierzu eine besondere Art des Überlegens?

Man versteht den Biss von Anscombes Witz erst richtig, wenn man sich 
klarmacht, dass diese Antwort nicht funktionieren kann. Sie kann es nicht, 
weil nach ihr nicht erfasst wird, inwiefern denn zu tun, wovon man denkt, dass 
es das Gute ist, eine Vernunftausübung ist – inwiefern also entsprechend zu 
handeln vernünftig und dies nicht zu tun unvernünftig ist. Dies ist vielleicht 
nicht offensichtlich, weil man doch meint, dass es selbstverständlich unvernünf-
tig ist, das nicht zu tun, wovon man denkt, dass man es tun sollte: Immer-
hin denkt man doch, dass man es tun sollte. Aber hier hat eine Verschiebung 
der Frage stattgefunden – es sind nun zwei Sinne von ›vernünftig‹ im Spiel. 
Zum einen der Sinn, in dem ›vernünftig‹ eben heißt, dass dies zu tun das 
Richtige oder Gute oder Vernünftige ist. Das ist das, was in der Überlegung 
herausgefunden wird, und insofern ich das für meinen Fall herausfinde, ist 
es eben das für mich Gute oder Vernünftige. Genauso gut könnte ich aber 
zum Beispiel durch Überlegung herausfinden, was für jemand anderen das 
zu tun Gute ist. Für diesen Anderen wäre es dann in diesem ersten Sinne ver-
nünftig, es zu tun. Wenn er es aber wirklich tut, wäre diese Handlung – und 
hier kommen wir nun zum zweiten Sinn von ›vernünftig‹, der hier im Spiel ist 
– immer noch nicht meine Vernunftausübung, sondern eben seine, obgleich es 
doch meine Überlegung war, die zum Ergebnis hatte, was zu tun das Gute ist. 
Um diesen zweiten Sinn von ›vernünftig‹ im Sinne dessen, wann eine Hand-
lung eine Vernunftausübung ist, muss es aber gehen, denn genau das sollte ja 
die Idee einer praktischen Überlegung erläutern: Eine Handlung sollte inso-
fern als eine Vernunftausübung besonderer Art charakterisierbar sein, als sie 
infolge oder im Zuge einer praktischen Überlegung ausgeführt wurde. Die 

25 | Ebd., S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers158

Deutung einer praktischen Überlegung als Überlegung über praktische In-
halte kann das nicht leisten, weil sie überhaupt nicht erfasst, inwiefern diese 
Inhalte nun in die Tat umgesetzt werden. Um das zu leisten, müsste die Ver-
nünftigkeit der Überlegung die Vernünftigkeit der Handlung bestimmen. Das 
heißt, die Kriterien, die über die Vernünftigkeit einer Überlegung entscheiden, 
müssten zugleich über die Vernünftigkeit einer Handlung entscheiden. Tat-
sächlich aber tun sie das nicht – denn durch diese Kriterien einer Überlegung 
in diesem »gewöhnlichen« Sinn, über den Anscombe sich lustig macht, ist 
allein bestimmt, zu welchen Urteilen man auf der Grundlage anderer Urtei-
le kommen sollte, was also als wahr anzuerkennen man sich verpflichtet hat, 
wenn man anderes als wahr anerkennt. Nirgendwo wird durch sie festgehal-
ten, dass man bei ganz bestimmten Wahrheiten, die man anerkennt, nun auch 
körperliche Handlungen zu folgen haben. Man möchte das sagen, weil dies 
doch aus diesem bestimmten Inhalt zu folgen scheint. Aber das hat nichts mit 
den Regeln des richtigen Überlegens oder Schließens zu tun – was hier pas-
siert, ist das Wechseln des Registers bei der Rede von Richtigkeit. Oder, auf 
andere Weise verdeutlicht: Nach den Regeln der vernünftigen theoretischen 
Überlegung hat derjenige, den wir vielleicht willensschwach und in diesem 
Sinne unvernünftig nennen wollen, der korrekt darüber nachdenkt, was er tun 
sollte und es dann aber doch nicht tut, alles richtig gemacht, denn die Regeln 
der vernünftigen Überlegung bestimmen ja allein, wann etwas ein korrektes 
Denken ist. Das heißt, wenn die Vernünftigkeit der theoretischen Überlegung 
die einzige Bestimmung von Vernünftigkeit wäre, über die wir verfügen, könn-
ten wir diesen Willensschwachen schlichtweg nicht unvernünftig nennen. 
Willensschwäche (als provisorischer Name für ein Phänomen) hätte nichts 
mit Vernunft zu tun. Das aber heißt eigentlich nichts anderes, als dass es für 
die Vernünftigkeit einer Handlung egal wäre, ob sie stattfindet wie gefordert 
oder nicht – und das heißt, für unsere Vernünftigkeit im Praktischen wäre es 
egal, wie unsere Praxis, also unser Handeln, aussieht; und das ist absurd. Eine 
praktische Überlegung, soll sie das leisten, wozu sie eingeführt wurde – die 
Vernünftigkeit unseres absichtlichen Handelns erläutern –, kann also nicht als 
bloße theoretische Überlegung über Praktisches verstanden werden.26

Damit ist nun der Gedanke, der hinter Anscombes Witz steht, eingefangen: 
Überlegungen über Praktisches sind eben keine praktischen Überlegungen, 
keine praktischen Vernunftausübungen – sie können nicht unser Handeln 
leiten, insofern sie unserem Handeln äußerlich sind. Eine echte praktische 
Überlegung, die als solche den vernünftigen Charakter einer Handlung be-
stimmt, müsste dagegen die körperliche Handlung umfassen: Sie müsste in 
analoger Weise zu einer körperlichen Handlung führen, wie eine theoretische 

26 | Diese zugegebenermaßen etwas knapp gehaltenen Ausführungen sind eine Zu-

sammenfassung von Kapitel 3 meines Buchs Handeln, Münster 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 159

Überlegung zu einem Urteil führt. Oder, in klassischem Vokabular: Ein prak-
tischer Schluss muss die Handlung selbst als Konklusion haben.27 

Nun ist es alles andere als klar und entschieden, wie eine solche genu-
in praktische Überlegung auszusehen hat. Anscombe selbst, die hier nur 
Aristoteles auszulegen vorgibt, gibt lediglich Beispiele und Andeutungen. Für 
unsere Zwecke, die wir ja die Rolle des Guten als Formbestimmung des Beab-
sichtigens grundsätzlich skizzieren wollen, reicht es aber zunächst, Folgendes 
festzustellen: Wenn eine praktische Überlegung durch den Begriff des Guten 
bestimmt wird, dann nicht dadurch, dass sie das Gute zum Inhalt hat, sondern 
so, dass diejenigen Inhalte, die Ausgangspunkt einer praktischen Überlegung 
sind, insofern als gut aufgefasst werden, als sie eben Ausgangspunkt unse-
rer praktischen Überlegung sind. Oder nochmal anders, nämlich im Sinne 
unserer Ausgangsüberlegungen gewendet: Etwas in einem praktischen Sinne 
als gut zu begreifen, heißt, dass es Ausgangspunkt oder Prämisse einer prak-
tischen Überlegung ist, dass es das ist, was erstrebt wird – ganz so, wie dass 
etwas ›theoretisch‹ als wahr akzeptiert wird, eben heißt, dass es das ist, was wir 
in einem Urteil akzeptieren und insofern zum Beispiel zum Ausgangspunkt 
einer theoretischen Überlegung nehmen können.28 Als gut akzeptieren, so 
vage diese Idee für diese Zwecke bleiben muss, ist Formbestimmung dessen, 
was es bedeutet, durch Überlegung von Zielen zu Handlungen zu kommen. 
So treffen sich unsere Überlegungen zu Frege und die Pointe von Anscombes 
Witz.

5. Diese Überlegungen zum Charakter der praktischen Überlegung und damit 
der Rolle des Begriffs des Guten für die Erläuterung des Handelns werfen nun 
ein interessantes Licht auf das Verhältnis von theoretischer und praktischer 
Vernunftausübung (das heißt in unserem Sinne: der Sphäre der Logik und der 
Sphäre der Ethik): 

Das Erste, was man festhalten muss, ist, dass beide Sphären nicht identisch 
sind. Weder wird in beiden die Vernunft so ausgeübt, dass in einem identi-
schen Sinn über das Wahre und das Gute nachgedacht wird. Der Witz unse-
rer Überlegungen zu Frege war, dass im Denken in einem grundsätzlichen 

27 | Diese Auffassung wird häufig Aristoteles selbst zugeschrieben. Dies geschieht 

meist auf der Grundlage von Ausführungen in seiner Schrif t »Über die Bewegung der 

Tiere«.

28 | Wenn ich ur teile: »Die Wand ist gelb«, dann erkenne ich diesen Gedanken damit 

als wahr an (ohne dass ich ur teilen muss: »Es ist wahr, dass die Wand gelb ist«) – wenn 

ich mir zum Ziel setze, die Wand gelb zu streichen (und mir die entsprechenden Mittel 

zurechtlege und ergreife), dann erkenne ich damit an, dass es gut wäre, wenn diese 

Wand gelb wäre (ohne dass das Gute herzustellen der eigentliche Zweck meines Han-

delns wäre). 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers160

Sinn überhaupt nicht über das Wahre nachgedacht wird, sondern schlicht über 
Sachverhalte, die, insofern über sie nachgedacht wird, als wahr hingestellt wer-
den, und der Witz unserer Überlegungen zu Anscombe war, dass wir in den 
vernünftigen Überlegungen, die unser Handeln anleiten, nicht schlichtweg 
über das Gute im Sinne eines Inhalts nachdenken, sondern darüber, wie etwas 
erreicht werden kann, das insofern als gut angenommen wird. Letzteres zeigt 
zweitens, dass praktisches Denken nicht einfach ein Sonderfall des theoreti-
schen Denkens ist. Ethik (in unserem Sinn) ist also nicht auf Logik reduzier-
bar. Drittens erscheint es zumindest nicht sehr naheliegend, dass andersher-
um das theoretische Denken auf die praktische Vernunftausübung reduziert 
werden kann. Dazu müsste man ausführlich argumentieren, was hier nicht 
geschehen ist, aber es ist zumindest nicht naheliegend zu glauben, dass die 
Art und Weise, wie wir im Denken etwas als wahr akzeptieren, nur eine spe-
zielle Variante dessen ist, dass wir in unserem Handeln bewusst auf ein Ziel 
gerichtet sind, das wir als erstrebenswert betrachten.29 Die Sache ist allerdings 
kompliziert: Theoretische Überlegungen haben durchaus ihren Platz in unse-
rem Handeln. Wir überlegen zum Beispiel theoretisch, wenn wir (um einen 
klaren Fall zu wählen) eine Rechnung anstellen, deren Ergebnis wir wissen 
müssen, um ein Haus bauen zu können. Das Rechnen ist in diesem Sinne Teil 
des Hausbauens (nicht weniger als das Beschaffen des Baumaterials). Aber wie 
wir die Rechnung vollziehen müssen, was wir aus was ableiten können, das 
wird uns nicht durch die teleologische Form einer praktischen Überlegung 
vorgegeben. Wir können z.B. sagen: Wenn wir diese theoretische Überlegung, 
die wir gerade ausüben (z.B. eine Berechnung), zu Ende bringen wollen (was 
wir wollen, um dieses und jenes Ziel zu erreichen), dann müssen wir folgende 
Schritte unternehmen und jene Konklusion akzeptieren. Wenn wir diese Be-
schreibung geben, haben wir die theoretische Überlegung als Teil einer Hand-
lung durch die Logik einer praktischen Überlegung beschrieben. Aber dass 
wir gerade diese Konklusion akzeptieren müssen und dass dies nicht zu tun 
uns nicht offen steht, wenn wir entsprechende Prämissen akzeptiert haben, 
das folgt weder daraus, dass diese praktische Perspektive auf die theoretische 
Überlegung eingenommen werden kann, noch leitet es sich aus dieser Pers-
pektive ab.30

Wir können also sagen, dass Denken und Handeln (und in der Folge Lo-
gik und Ethik) zwei formal verschiedene, nicht aufeinander reduzierbare Aus-
übungsweisen der menschlichen Vernunft sind, deren Eigenart man jeweils 

29 | Das heißt nicht, dass man im Umfeld pragmatistischer Theorien eine solche Re-

duktion nicht für erstrebenswert halten könnte.

30 | Oder in anderen Worten: Der praktische Syllogismus kann nicht den theoretischen 

Syllogismus ersetzen – selbst wenn man dieselbe Überlegung einmal durch einen theo-

retischen und einmal durch einen praktischen Syllogismus beschreiben kann.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 161

durch den Verweis auf ein eigenständiges normatives Vokabular (das Wahre 
und das Gute) erläutern kann und die eigene Formcharakteristika wie z.B. 
Schlussregeln (wenn es denn solche im Praktischen gibt) enthalten. Wollte 
man zu einem etwas anderen Vokabular greifen, als wir das bislang getan 
haben, könnte man in diesem Sinne auch sagen, dass Denken und Handeln 
einander gegenüber autonom sind. Doch zugleich haben wir gerade schon bei 
der Feststellung des dritten Punktes (Nichtreduzierbarkeit des Denkens aufs 
Handeln) bemerkt, dass man die Verschiedenheit von Denken und Handeln 
auch nicht überzeichnen sollte. So haben wir schon gesehen, dass nichts uns 
daran hindert, ein Tun, das wir als eine theoretische Überlegung auffassen 
können, zugleich als Handlung oder Teil einer Handlung und damit als prakti-
sche Vernunftausübung zu beschreiben. Rechnen ist ein Beispiel, Deduzieren, 
wer der Mörder war, ein anderes – aber tatsächlich gibt es guten Grund an-
zunehmen, dass jede beliebige theoretische Überlegung einen Platz in unse-
rer Lebensführung hat und in diesem Sinne als Handlung und auf ein Gut 
gerichtet betrachtet werden kann (und sei es nur das des Zeitvertreibs). Man 
kann sich schwer vorstellen, wie wir als körperliche, endliche Wesen etwas 
Vernünftiges tun können, das aus dem Gewebe unserer absichtlichen Hand-
lungen gänzlich herausfällt. Wie stark man aber diesen Punkt philosophisch 
auch machen will, wir können als vierte Einsicht in das Verhältnis von Denken 
und Handeln festhalten, dass man das theoretische Handeln auch als Handeln 
auffassen kann – aber wenn man das tut, dann betrachtet man dieses Tun for-
mal anders, als wenn man es als (theoretisches) Denken betrachten würde. Man 
betrachtet die Aktivität dann, wie jedes Handeln, als eine, die darauf ausgerich-
tet ist, ein Gut zu erreichen. Insofern die Aktivität ein Denken ist, ist das zu 
erreichende Gut im ersten Schritt, etwas Bestimmtes zu wissen (das man dann 
in weiteren Schritten für etwas Weiteres gebrauchen kann). Und das heißt na-
türlich wiederum, die Wahrheit über etwas herauszufinden. Aber die Wahrheit 
über etwas Bestimmtes herauszufinden, ist in diesem Fall nicht die formale 
Charakterisierung der Aktivität (dann würden wir sie als Denken betrachten), 
sondern die inhaltliche Bestimmung von einer Handlungsweise unter vielen, 
der Handlungsweise nämlich, die man theoretische Überlegung nennt. Oder 
wiederum anders gesagt: Wenn man Denken als Handeln begreift, wird seine 
formale Charakterisierung als Denken inhaltliche Charakterisierung einer 
bestimmten Handlung: Das Wahre kann ein Gut unter anderen sein. Ein Den-
ken als ein Handeln zu betrachten, geht notwendig mit einem Gestaltwechsel 
(oder eben: Formwandel) des Betrachteten einher.

Dieser letzte Punkt lässt sich fünftens allerdings genauso gut auch umkeh-
ren. Denn während wir oben mit Anscombe zwar argumentiert haben, dass 
ein Nachdenken über Praktisches nicht schon eine praktische Überlegung sein 
kann, die uns in unserem Handeln anleitet und es dadurch zu einem vernünf-
tigen macht, so bedeutet das doch nicht, dass ein solches theoretisches Nach-

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers162

denken über Praktisches nicht möglich ist. Natürlich ist es das! Es ist eben nur 
nicht handlungsleitend. Oder in Anlehnung an die Formulierung von vorhin: 
Das Gute kann Gegenstand des Denkens sein, es kann eine Wahrheit unter 
anderen sein, die festzustellen man im Denken bemüht ist. Wiederum gibt es 
gute Gründe anzunehmen, dass man praktisches Handeln gar nicht ohne die-
se Möglichkeit verstehen könnte: Oben haben wir die Idee einer absichtlichen 
Handlung so eingeführt, dass man etwas zu ihrer Rechtfertigung, etwas, das 
für sie spricht, anführen können muss. Rechtfertigen ist nicht handeln, es fällt 
in den Bereich der theoretischen Vernunft.

Zusammengenommen können wir nach diesen fünf Punkten also sagen: 
Denken und Handeln sind nicht aufeinander reduzierbar, aber sie sind auch 
nicht unabhängig voneinander, was sich darin zeigt, dass sie einander wech-
selseitig Form und Inhalt sein können oder wahrscheinlich sogar sein können 
müssen.

6. Damit nun haben wir endlich alles an der Hand, was wir brauchen, um zum 
ästhetischen Handeln31 zu kommen. Was also kann es heißen, dass der Be-
reich des Ästhetischen geradeso durch das Schöne seine Ausrichtung erfährt, 
wie der der Logik durch das Wahre und der der Ethik durch das Gute? Die Län-
ge der Ausführungen zuvor macht es nun möglich, eher knapp vorzugehen. 
Zunächst muss man sich zwei Einwänden zuwenden, mit denen man sehr 
schnell konfrontiert ist, wenn man die Kunst (oder den Bereich des Ästheti-
schen im Allgemeinen) durch den Begriff des Schönen zu erfassen sucht. De-
ren erster sagt, dass eine solche Idee hoffnungslos veraltet ist: Früher vielleicht 
war einmal das Schöne der Leitgedanke der Kunst (aber sind nicht schon die 
antiken Tragödien schrecklich?), heute aber kann man sich kaum Fernerlie-
gendes vorstellen. Design und Kitsch streben vielleicht noch nach dem Schö-
nen, sicherlich aber nicht die aktuelle Kunst! Bloß schön zu sein ist heutzutage 
eher eine ästhetische Verdammnis als eine Wertschätzung, geschweige denn 
eine Wesensbeschreibung. Der zweite Einwand ist etwas expliziter philoso-
phisch – aber unter Philosophen wiederum nicht weniger verbreitet und mit 

31 | Wenn im Folgenden von ›ästhetischen Handlungen‹ gesprochen wird, so soll das 

zunächst so verschiedene Dinge meinen wie das Aufführen eines Musikstück, das Malen 

eines Bildes, das Vollziehen einer Performance oder das Mitwirken an einem Happening 

– d.h. Handlungen, die eine ästhetisch relevante Beschreibung er fahren können (was 

nicht weniger vage ist als die gerade gegebene unvollständige Liste). Dass diese Fäl-

le sehr unterschiedlich sind und dass diese Verschiedenheit keineswegs irrelevant ist, 

wird im Folgenden noch (wenn auch nur anrisshaft) reflektier t. Für einige beispielhafte 

Analysen von künstlerischen Handlungen in diesem Sinn vgl. insbesondere die ersten 

drei Aufsätze in: Karin Gludovatz/Michael Lüthy/Bernhard Schieder/Dorothea v. Han-

telmann (Hg.): Kunsthandeln, Zürich 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 163

dem ersten verwandt. Nach diesem zweiten Einwand ist die Idee einer ein-
heitlichen Charakterisierung der Kunst generell verfehlt und wird dem tat-
sächlichen Vokabular, der tatsächlichen Reichhaltigkeit unserer ästhetischen 
Wertschätzung nicht gerecht. Es mag Kunst geben, die schön ist (wenn auch 
nicht mehr so sehr viel), aber sie ist auch anregend, verstörend, verunsichernd, 
wahrnehmungstransformierend und vieles mehr.32 Die Idee, dies alles unter 
dem Deckmantel des Schönen zu fassen, kann höchstens ein philosophischer 
Trick sein, schlimmstenfalls aber ist sie ästhetisch repressiv. 

Beide Einwände haben selbstverständlich als Zustandsbeschreibungen 
der zeitgenössischen ästhetischen Praktiken recht (auf den zweiten Einwand 
müssen wir in einer abgewandelten Form allerdings ganz am Ende des Textes 
noch einmal zurückkommen). Als philosophische Einwände gegen die hier 
vorgebrachte Idee können wir ihnen mit mehr Skepsis begegnen (und zwar 
unabhängig davon, ob wir diese Idee am Ende schlucken wollen oder nicht), 
denn sie erinnern stark an die analogen Einwände, die gegen das Gute als 
Erläuterung des absichtlichen Handelns erhoben werden. Im Fall des Guten 
haben wir auf die Unterscheidung einer inhaltlichen Interpretation des Aufs-
Gute-gerichtet-Seins (wir wollen immer etwas erreichen, wovon wir glauben, 
dass es eine ganz bestimmte allgemeine Eigenschaft hat) und einer formalen 
Interpretation unterschieden (wenn wir auf etwas im Handeln gerichtet sind, 
dann auf eine selbstbewusste Weise). 

Eine ähnliche Unterscheidung kann man nun auch für den Bereich des 
›Schönen‹ treffen. In Bezug auf ästhetische Handlungen etwa kann man die 
folgende inhaltliche Deutung des Schönseins geben: Eine ästhetische Hand-
lung muss charakteristischerweise eine ganz bestimmte Eigenschaft aufwei-
sen (z.B. als schöne Bewegung) oder auf das Erschaffen einer ganz bestimm-
ten Eigenschaft aus sein (z.B. als künstlerischer Schaffensakt): nämlich 
Schönheit. Diese Eigenschaft müsste (interessanterweise) allen künstlerischen 
Handlungen als Eigenschaft oder Ziel zukommen, sie wäre sozusagen die 
oberste Sortierschublade, in die sich Kunst einordnen lässt, dasjenige, was, 

32 | Der Verweis auf die Vielfalt der Kunst ist Teil der Gründungsbewegung der analyti-

schen Ästhetik in den 50er Jahren. Vgl. hier z.B. Paul Zif f: »The Task of Defining a Work 

of Ar t«, in: The Philosophical Review 62/1 (1953); Weitz, Morris: »The Role of Theory 

in Aesthetics«, in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 15/1 (1956); Kennick, 

William E.: »Does Traditional Aesthetics Rest on a Mistake?«, in: Mind 67 (1958). Diese 

Bewegung hat sich zum Teil durch dieselben Überlegungen Wittgensteins beeinflussen 

lassen, auf die im Folgenden Bezug genommen wird. Schon daran sieht man, dass alles 

von einem richtigen Verständnis des Einwandes abhängt. In der deutschen Diskussion 

wird eine Abkehr vom Begrif f des Schönen häufig mit Adorno in Verbindung gebracht. 

Adornos Einwand scheint mir aber noch in eine andere Richtung zu gehen. Dazu mehr 

am Ende des Textes.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers164

bei aller Diversität der Kunstgattungen (oder gar: von ästhetischen Phänome-
nen), jedem künstlerischen Gegenstand, jedem künstlerischen Ereignis, jeder 
künstlerischen Handlung zuzuschreiben ist, was sie alle gemeinsam haben. Es 
ist verständlich, dass diese Suche nach einer Eigenschaft, die alle Kunst eint, 
wenig vielversprechend erscheint, und es scheint mir genau eine Idee wie die-
se zu sein, gegen die sich unter anderen Ludwig Wittgenstein in seinen Cam-
bridger Vorlesungen gewandt hat, wenn er sich laut Moore gegen ein bestimm-
tes vereinheitlichendes Verständnis des Wortes ›schön‹ ausgesprochen hat.33

Wittgensteins Überlegungen können uns zugleich auch erste Anregungen 
dafür geben, wie man dagegen ein formales Verständnis des Wortes ›schön‹ 
(das natürlich in der Fluchtlinie unserer Überlegungen liegt) ins Auge fassen 
kann: Er merkt an, dass wir das Wort ›schön‹ für die Charakterisierung und 
Erläuterung von Kunstwerken oder künstlerischen Aufführungen nur sehr 
selten gebrauchen.34 Stattdessen werden wir, wenn wir uns mit dem ästheti-
schen Charakter von etwas auseinandersetzen, eher sagen, dass etwas richtig 
(»right«) oder nicht richtig ist – oder wir können auch sagen, dass etwas ›stim-
mig‹ oder ›unstimmig‹ ist. Diese Bemerkungen werden wir unterstreichen, 
meint Wittgenstein, indem wir verdeutlichen, wie zum Beispiel ein Gegen-
stand oder eine Aufführung weniger richtig (oder stimmig oder treffend) oder 
richtiger wäre. Das wiederum werden wir tun, indem wir zum Beispiel eine 
Musikpassage (Wittgenstein scheint in seinen Beispielen zumeist an Musik 
und Musikinterpretationen zu denken) in anderer Betonung spielen oder eine 
andere Passage zum Vergleich heranziehen oder sie mit einem anderen Werk, 
einer anderen Aufführung kontrastieren. Kurz: Die Bedeutung von ›richtig‹ 
oder ›stimmig‹ wird nicht durch das Aufzählen bestimmter Eigenschaften 

33 | Vgl. George Edward Moore: »Wittgenstein’s Lectures in 1930-33 III«, in: Mind 

64/252 (1955), S. 1-27. Laut Moore hat sich Wittgenstein insbesondere dagegen ver-

wahrt, dass z.B. ein bestimmtes Farbarrangement Symptom für eine dahinterstehende 

allgemeine Eigenschaft der Schönheit sei. Aber der Punkt ist sicherlich allgemein ge-

meint: Die Idee, dass ästhetische Gegenstände neben ihren Eigenschaften auch noch 

die darüber hinausgehende Idee der Schönheit aufweisen, um ästhetische Gegenstän-

de zu sein, ist das, was Wittgenstein zurückweist. Dies ist die Idee einer inhaltlichen 

Auslegung der Schönheit. (Eine weitere Überlieferung derselben Vorlesung findet sich 

in: Alice Ambrose (Hg.), Wittgenstein’s Lectures, Cambridge 1932-1935, Oxford 1979, 

Part I.)

34 | Ein entsprechender Einwand wird auch (unter anderem in der Tradition Wittgen-

steins) gegen die Bedeutung des Wortes ›gut‹ für ethische Überlegungen erhoben. So 

zum Beispiel derzeit (unter Rückgrif f auf Stanley Cavell, J. L. Austin und Iris Murdoch) 

von Sandra Laugier; vgl. dies.: »Importance of Importance«, in: Kathrin Thiele/Katrin 

Trüstedt (Hg.), Happy Days, München 2010). Was wir im Folgenden zur Dif ferenzierung 

der Verwendung von ›schön‹ sagen, gilt in ähnlicher Weise für diese Diskussion.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 165

erläutert, sondern dadurch, dass bestimmte Eigenschaften in ein Verhältnis 
zu anderen Eigenschaften oder Eigenschaften anderer Dinge gestellt werden. 
In diesem Verhältnis erst zeigt sich die Stimmigkeit oder Unstimmigkeit, an 
welcher sich ästhetische Charakteristika festmachen lassen sollen. Ästhetische 
Charakterisierungen lassen sich also dadurch geben und erläutern, dass man 
die ästhetischen Gegenstände in eine Art übersichtliche Darstellung mit an-
deren Gegenständen oder anderen Teilen ihrer selbst oder anderen Interpre-
tationen etc. bringt.35 Aus dieser übersichtlichen Darstellung oder Gegenüber-
stellung selbst muss der ästhetische Charakter, auf den es in der Darstellung 
ankommt, hervorgehen, ähnlich, so meint Wittgenstein, wie man einen ma-
thematischen Beweis durch eine übersichtliche Darstellung eines mathemati-
schen Zusammenhangs zum Beispiel in einem Diagramm oder einer Tabelle 
geben kann. Den Einzelelementen dieser Darstellung sieht man die ästheti-
sche Charakteristik nicht direkt an, sie springt einem durch entsprechende 
Zusammenhänge ins Auge. Tut sie es nicht, kann man nicht durch das Auf-
zählen einzelner Eigenschaften (oder deren Summe) dafür sorgen, dass sie es 
tut (hier sieht Wittgenstein das Ende eines ästhetischen Streits gegeben). Keine 
Summe von Einzeleigenschaften ist identisch mit einer ästhetischen Charak-
terisierung.

Wenn Wittgenstein also zurückweist, dass man den ästhetischen Charak-
ter von etwas dadurch bestimmen kann, dass man ihm die Eigenschaft der 
Schönheit zuweist, dann bestreitet er eigentlich, dass der ästhetische Charak-
ter überhaupt auf der Ebene des Zuschreibens von Eigenschaften, sei es nun 
eine ›allgemeine‹ oder ›abstrakte‹ Eigenschaft wie die Schönheit oder eine 
beliebige Menge konkreterer Eigenschaften (man kann hier vielleicht an die 
Elemente einer Regelästhetik denken), eingefangen werden kann. Der Verweis 
auf die ›Richtigkeit‹ oder ›Stimmigkeit‹ in einer übersichtlichen Darstellung ist 
nicht der Verweis auf eine Eigenschaft dieser Art, und in diesem Sinne ist die 
Stimmigkeit, von der hier gesprochen wird, keine weitere Eigenschaft, sondern 
eine Charakterisierung von Eigenschaften in ihrem Zusammenhang. Entspre-
chend ist durch die Charakterisierung als ›richtig‹ oder ›stimmig‹ nichts Kon-
kretes und auch nichts Abstraktes über ein Kunstwerk, eine Aufführung etc. 
gesagt. Etwas Konkretes oder Abstraktes sagt man, indem man tatsächliche 
Eigenschaften heranzieht und beschreibt und in eine übersichtliche Darstel-
lung bringt. Die Charakterisierung als ›richtig‹ etc. (welche Vokabel man auch 
immer hier heranziehen will) zeigt nur, dass diese Eigenschaften in ihrem 
Zusammenhang als in einer bestimmten Hinsicht gelungen oder nicht gelungen 
angesehen werden können. Und auch damit ist noch nichts Weitergehendes 

35 | Zum Begrif f der »übersichtlichen Darstellung« und ihrer Rolle auch für Wittgen-

steins philosophisches Vorgehen vgl. in den Philosophischen Untersuchungen §  122 

und die umliegenden Paragraphen.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers166

gesagt, denn man kann sofort zurückfragen: »In welcher Hinsicht gelungen, 
inwiefern stimmig?« – denn Eigenschaften können ja in sehr verschiedener 
Hinsicht passend, stimmig oder richtig sein (logisch widerspruchsfrei ist eine 
andere Art von Stimmigkeit, die hier nicht gemeint ist). Die Antwort kann hier 
nur sein: die Art von Stimmigkeit, die man durch diese bestimmte Art der 
Gegenüberstellung erkennen kann (wenn vielleicht auch nicht muss). Oder 
eben, um ein Wort zu haben, das aber nichts weiter erklärt: ästhetische Stim-
migkeit. Was ästhetische Stimmigkeit ist, dazu gibt es nichts Allgemeines zu 
sagen (wenn man wahrscheinlich auch sehr viel Konkretes zu verschiedenen 
Bereichen dessen, was wir derzeit Kunst nennen, sagen kann und noch mehr 
und noch Bestimmteres zu einzelnen Werken), aber man kann ein Wort ver-
wenden, um den Bereich dessen, in dem wir von dieser Art von Stimmigkeit zu 
sprechen gewillt sind, in seiner Einheit zu benennen – und das ist, traditionell, 
›Schönheit‹.36

7. Mit diesem sehr vorläufigen Verständnis von ›Schönheit‹ als Formcharak-
teristik eines Bereichs von Stimmigkeit haben die beiden Einwände, die wir 
oben gegen Freges Gedanken erhoben haben, nämlich, dass die Charakterisie-
rung der Ästhetik durch das Schöne zu einheitlich und zu eng gefasst ist, zu-
mindest auf den ersten Blick an Dringlichkeit verloren. Denn weder legt man 
sich dadurch darauf fest, dass es eine Eigenschaft gibt, die alle ästhetischen 
Phänomene zu fassen vermag, noch muss der Bereich der ›Schönheit‹ not-
wendig harmonistisch oder sonstwie harmlos altbacken verstanden werden. 
Schönheit in diesem Sinne soll zunächst alle Phänomene ästhetischer ›Rich-
tigkeit‹ fassen, und das kann, je nach dem Stand unserer ästhetischen Lebens-
form, allerlei Reibungen, Schockmomente, Verstörendes, im alltäglichen Sinn 
Hässliches und so weiter enthalten (allerdings mag es hier eine Grenze geben 
– darauf kommen wir ganz am Ende des Textes zurück). 

Gehen wir also weiter und fragen wir uns, was eine solche formale Cha-
rakterisierung, wenn sie denn gegeben werden kann, für das Verständnis äs-
thetischen Handelns bedeuten würde. Bislang haben wir von der Schönheit 
als der Einheit ästhetischer Charakterisierungen gesprochen – und das, vage 
wie diese Redeweise ist, scheint zunächst einmal die Frage zu betreffen, wie 
man Kunst oder allgemeiner ästhetische Phänomene erkennen oder beschreiben 
kann, und zwar unabhängig davon, um was für ästhetische Gegenstände es 

36 | Wenn Adorno in der Ästhetischen Theorie (vgl. S.  85) sinngemäß schreibt, das 

Schöne müsse aus der Kunst um des Schönen willen ausgeschlossen werden, da das 

Schöne heutzutage nicht mehr schön sei, so könnte man diesen Gedanken in unserem 

Sinn also seiner eigentlichen dialektischen Intention entwinden, indem man sagt, dass 

das in einem formalen Sinn Schöne in der Kunst einem gewissen inhaltlichen Verständ-

nis von Schönheit nicht mehr entspricht.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 167

sich handelt. Vom Handeln war also bislang noch gar nicht die Rede, aber man 
kann in diesem Sinne schnell erklären, dass also künstlerische Handlungen, 
wenn es denn solche gibt, solche sind, die ebenfalls in den Bereich der ›Schön-
heit‹ fallen. Allein, mit dieser Charakterisierung ist sehr wenig gesagt, denn 
natürlich kann man sich sehr viele sehr verschiedene Weisen denken, in denen 
Handlungen in den Bereich des Ästhetischen fallen: das Schaffen einer Skulp-
tur, das Aufführen eines Theaterstücks oder eines Musikstückes, das Durch-
führen einer Performance oder das Durchschreiten einer Installation sind nur 
vier Elemente auf einer nicht absehbar langen Liste. Nichts kann einem daran 
liegen, sie alle auf die gleiche Weise zu beschreiben. Aber unter Voraussetzung 
unseres bisherigen Argumentationsgangs kann man zumindest eine allge-
meine Frage wie diese stellen: Wie kann man ästhetische Handlungen so be-
schreiben, dass sie sowohl der Charakterisierung absichtlichen Handelns, die 
wir hier gegeben haben, genügen wie auch der Charakterisierung ästhetischer 
Phänomene? Wie kann eine Handlung zugleich absichtliche Handlung und 
also auf ein Gut gerichtet und ästhetisch sein?

Eine einfache Antwort auf diese Frage wäre: Künstlerische Handlungen 
sind solche, die es beabsichtigen, die entsprechenden ästhetischen Charakte-
ristika aufzuweisen, die also ihren ästhetischen Charakter zum Ziel haben. 
Man handelt so-und-so, um auf eine je konkrete Weise ästhetisch interessant, 
spannend usw. zu sein (man spielt zum Beispiel ein Musikstück so, dass man 
seinen Charakter auf eine bestimmte Weise zum Ausdruck bringt). Oder auch: 
Das Schöne (in diesem Sinne) ist das Gut der jeweiligen Handlung! Gegen eine 
solche einfache Antwort scheint allerdings zugleich sehr viel zu sprechen: 
Der allgemeinste Einwand ist, dass ›Schönheit‹, wenn überhaupt, Vollzugs-
charakter einer Handlung ist und nicht deren Ergebnis. Man macht etwas auf 
eine schöne (interessante, verstörende etc.) Weise, und nicht etwas, um Schön-
heit herzustellen. Andersherum kann man argumentieren, dass es für viele 
Kunst, wenn es um die konkreten Güter geht, die mit ihr erreicht werden sol-
len, genauso richtig oder vielleicht sogar treffender ist, zu sagen, dass sie dem 
Künstler Anerkennung, Ruhm und Auskommen verschaffen soll und dass 
vielleicht die Schönheit der Handlung in diesem Sinne nur Mittel zum Zweck 
ist. Schönheit als Ziel einer Handlung kann einem naiv erscheinen. Drittens 
und wiederum aus einer anderen Richtung kann man einwenden, dass eine 
ästhetisch wirklich wertvolle Handlung gerade eine solche ist, in der gar kein 
besonderer Zweck erfüllt werden soll, sondern die aus dem alltäglichen Ver-
folgen von Interessen irgendwie herausfällt, keinem speziellen Interesse dient. 
Diesen letzten Punkt kann man in einer bestimmten Deutung vielleicht auch 
so wenden, dass ästhetische Handlungen gar nicht die Form der Zweckmä-
ßigkeit aufweisen, gar nicht teleologisch verfasst sind, sondern vielleicht eine 
ganz andere Struktur aufweisen, z.B. vielleicht rein expressiv sind, wie man 
es vielleicht auch von ekstatischen Ritualen sagen kann oder von so seltsamen 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers168

wie vertrauten Wuthandlungen wie dem Zerkratzen des Fotos einer verhassten 
Person.37 

Einige oder sogar alle dieser Einwände (und einige mehr) werden gelegent-
lich unter dem Stichwort der ästhetischen Differenz diskutiert, das heißt als 
Beleg für die These, dass sich ästhetisches Tun nicht nach denselben Kriterien 
bemessen lässt wie nicht-ästhetisches, sondern in einer wesentlichen Hinsicht 
anders ist. Das sollte jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass es sich um 
sehr verschiedene Einwände handelt, die keineswegs eine einheitliche Behand-
lung verlangen. Der Punkt zum Beispiel, dass das Schöne Art und Weise und 
nicht Ziel des Handelns ist, scheint sich zwar mit dem letzten Punkt, dass 
künstlerische Handlungen vielleicht gar nicht zielgerichtet sind, zu vertragen, 
fordert diesen aber nicht ein, denn natürlich könnten schöne Handlungen im-
mer noch andere Ziele haben als das Schöne. Sie könnten zum Beispiel die 
Arten von Zielen haben, die im zweiten (schönheitsskeptischen) Punkt the-
matisiert sind (Ruhm, Ehre, Reichtum), so dass diese beiden Punkte ebenfalls 
verträglich sind, während der zweite und dritte Punkt untereinander unver-
träglich wären. Kurz: Es gäbe hier ein breites Feld von philosophischen Unter-
suchungen, das noch breiter wird, wenn man zulässt, wie man sollte, dass 
ästhetische Handlungen ganz vielfältiger Natur sein können und sich daher 
in Bezug auf die erhobenen Einwände ganz unterschiedlich verhalten können 
(manche ästhetischen Handlungen sind vielleicht tatsächlich nicht mit der 
Idee der Zielgerichtetheit zu fassen, andere dagegen vielleicht schon). Unsere 
Überlegungen zum formalen Charakter des Schönen lassen aber doch folgen-
de prinzipielle Überlegung zu: Wenn es stimmt, dass Schönheit keine konkre-
te Eigenschaft benennt, sondern eine bestimmte Art und Weise, Eigenschaften 
in ihrem Zusammenhang zu erfassen, dann kann ›Schönheit‹ auch nicht die 
Rolle eines konkreten Handlungsziels spielen. Was in einer Handlung ange-
strebt werden kann, sind aber sicherlich so spezielle Dinge wie eine Bewegung 
der und der Art in diesem und jenem Kontext durchzuführen: Eine Farbe dieses 
Farbtons in dieser bestimmten Technik auf die Leinwand bringen, einen Satz 
mit dieser Betonung und Rhythmik sprechen, einen Raum auf diese und jene 
Weise durchschreiten usw. Zumindest für die meisten Fälle ästhetischen Han-
delns scheint es einleuchtend, dass wir es unter einer Beschreibung dieser Art 
mit absichtlichen Handlungen zu tun haben und mindestens in einer Vielzahl 

37 | Das Beispiel von rituellen Handlungen bringt Hans Joas mit Verweis auf Durkheim 

in seiner Attacke auf eine rein teleologische Auffassung des Handelns in Die Kreativität 

des Handelns, Frankfur t a.M. 1996, S. 192-194). Die expressive Wuthandlung dient 

Rosalind Hursthouse als Beispiel für das Phänomen, das sie »arationale Handlungen« 

nennt (»Arational Actions«, in: The Journal of Philosophy 88/2 [1991]). 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 169

von Fällen38 scheint es weiterhin unproblematisch zu sein, diese Handlungen 
wiederum als Teilhandlungen von größeren Handlungen zu verstehen, denen 
man Beschreibungen geben kann wie ›ein Bild malen‹, ›ein Theaterstück auf-
führen‹, ›eine Performance durchführen‹. In diesem Sinne kann man also äs-
thetische Handlungen problemlos als absichtliche Handlungen beschreiben, 
und insofern dieses bestimmte Handlungsziel jeweils ästhetisch gefordert ist, 
kann man auch sagen, dass das Gut meiner Handlung, das, was ich in meiner 
Handlung erreichen will, etwas mit ästhetischem Wert, etwas Ästhetisches, 
Schönes ist. Aber: Ähnlich wie wir oben gesagt haben, dass man zwar auch das 
schlussfolgernde Denken als Handeln beschreiben kann, ohne dass aus Über-
legungen der Zweckmäßigkeit ableitbar wäre, was man zu denken hat (das er-
gibt sich vielmehr aus den Regeln des Schlussfolgerns), so können wir auch 
hier das ästhetische Handeln als zweckmäßiges Handeln beschreiben, ohne 
dass aus den Regeln der Zweckmäßigkeit schon folgen würde, wie eine Hand-
lung beschaffen sein muss, um als ästhetische zu gelten. Man kann vielmehr 
eine Handlung und ihre Teilhandlungen gänzlich als teleologisch vernünftig 
beschreiben (etwa das Durchlaufen einer Performance), ohne dass dabei ästhe-
tische Bewertungsmaßstäbe ins Spiel kommen, also ohne dass der ästhetische 
Charakter der Handlung berührt oder gar verstanden wird. Insofern dies eine 
Charakteristik des Formunterschieds von ethischer und praktischer Betrach-
tungsweise einer Handlung ist, ist die Idee eines solchen Formunterschieds 
eine Variante, den Gedanken der ästhetischen Differenz zu fassen. 

Wie wir gesehen haben, schließt diese Variante der ästhetischen Differenz 
nicht aus, dass ästhetische Handlungen zugleich zielgerichtete, praktisch-ver-
nünftige Handlungen sind (wenn es vielleicht auch andere Fälle gibt). Ja nach 
all dem, was hier gesagt wurde, ist ebenfalls nicht ausgeschlossen, dass sol-
che Handlungen sich wiederum in noch weitere Handlungsbeschreibungen 
einbinden lassen, die gänzlich von ästhetischen Qualitäten absehen. So kann 
man problemlos verstehen, wie das Ziehen dieser Linie als Teil der Handlung 
des Bildmalens zugleich Teil einer Handlung ist, mir das nötige Geld für eine 
Reise auf die Bahamas zu verdienen. Warum nicht? Kunst-Handeln kann, wie 
jedes andere Handeln auch, instrumenteller Teil eines gelingenden Lebens 
sein.39 Der Witz des Fregeschen Gedankens, den wir versucht haben zu skiz-

38 | Das heißt nicht, dass es nicht Handlungen in ästhetischen Kontexten geben kann, 

die nicht gänzlich unabsichtlich sein können – zum Beispiel Handlungen von ahnungs-

losen Passanten in einem Happening, die dennoch für den ästhetischen Charakter des 

Ereignisses wesentlich sind. Aber solche Handlungen sind nicht die einzigen und kön-

nen auch nicht den grundlegenden Fall ausmachen.

39 | Wichtiger mag einem die umgekehrte Frage sein: Muss Kunsthandeln instrumen-

teller Teil sein, kann es nicht ganz für sich allein stehend ein solcher Teil sein? Oder 

anders gefragt: Kann es nicht sein, dass mein Fragen: »Warum machst Du das?« mit 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers170

zieren, ist nur, dass es so betrachtet in seinem ästhetischen Charakter unsicht-
bar bleibt.

8. Fassen wir zusammen: Wir haben versucht, Freges sich als allgemeine Sicht-
weise ausgebende Bemerkung, Logik, Ethik und Ästhetik seien in einem be-
stimmten Sinne analog und durch Wahrheit, das Gute und Schönheit erläuter-
bar, im Sinne des Fregeschen Logikverständnisses ernst zu nehmen. Im Sinne 
von Freges Erläuterung des Status der Logik als der Erläuterung dessen, was 
das Denken als solches ausmacht, und seiner Bestimmung der Wahrheitsbe-
hauptung als Formcharakterisierung des Urteils hat dies bedeutet, Logik, Ethik 
und dann auch Ästhetik als Erläuterungen dreier formal verschiedener Wei-
sen der Sinnhaftigkeit zu verstehen: der Sinnhaftigkeit des schlussfolgernden 
Denkens, des absichtlichen Handelns und der ästhetischen Stimmigkeit. Dass 
es sich jeweils um Formcharakterisierungen handelt, bedeutet, dass ihr Bezug 
auf Wahrheit, Güte und Schönheit nicht jeweils die Beschäftigung mit einer 
bestimmten Eigenschaft ihrer Gegenstände ist: Wahrheit ist keine Eigenschaft 
von Gedanken, die in jedem Urteil ausgesagt würde, Güte ist keine Eigenschaft, 
die im Denken festgestellt und deswegen im Handeln umgesetzt würde, und 
Schönheit ist nicht eine Eigenschaft von Gegenständen, die man feststellen 
müsste, um ein ästhetisches Urteil zu fällen, oder anstreben müsste, um eine 
ästhetische Handlung auszuüben. Statt dessen fassen diese drei Wörter die 
Einheit all dessen, worum es in den charakteristischen Tätigkeiten in diesen 
drei Sinnbereichen geht: was Urteile und Schlüsse sind, was Handlungen als 
Handlungen ausmacht und was es heißt, etwas ästhetisch aufzufassen. Dass 
diese drei Bereiche formal verschieden sind, bedeutet auch, dass sie nicht auf-
einander reduzierbar sind: Handeln ist nicht das Umsetzen des theoretischen 
Nachdenkens über Praktisches, Schönheit nicht das, was in einem Urteil über 
eine bestimmte Eigenschaft festgestellt werden könnte, Denken ist nicht ver-
ständlich als eine Sonderform des absichtlichen Handelns, genauso wenig wie 
z.B. ästhetisches Handeln einfach nur eine Sonderform der praktischen Ver-
nunftausübung wäre. In diesem Sinne gibt es eine ›radikale‹ (nämlich formale) 
Differenz zwischen diesen drei Bereichen. Wir haben aber auch gesehen, dass 
dies nicht bedeutet, dass diese Bereiche einander ausschließen würden: Man 

der Antwort: »So ist es (ästhetisch) richtig!« oder »Das zu tun ist schön!« abschließend 

beantwortet ist? Die Frage zu beantworten setzt voraus, dass man weiß, was überhaupt 

eine solche abschließende Antwort sein kann und woran man erkennt, wann man es 

mit einer solchen zu tun hat (Kandidaten wären: »Ich hatte Hunger!« oder »Er brauchte 

meine Hilfe!«). An dieser Stelle sei nur auf die Parallelfrage in Bezug auf das ur teilende 

Denken verwiesen: Kann man auf die Frage: »Warum hast Du diese Überlegung durch-

geführt?« mit »Um die Wahrheit rauszufinden!« antworten? Es scheint mir nicht offen-

sichtlich zu sein, dass dies in allen Fällen verständlich wäre.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunf tausübungen 171

kann über Praktisches und Ästhetisches nachdenken, theoretisches Denken 
ist ein Teil von Handlungen und ästhetische Handlungen haben ihren Ort in 
unserem praktischen Leben. Ihr Verständnis geht nur nicht darin auf.

In all diesen Überlegungen sind wir bislang Freges Ausgangsüberlegun-
gen gefolgt, auch wenn das bedeutet hat, weit über ihn hinauszugehen. Ins-
besondere sollte die gewählte Darstellung uns davor bewahren, Frege allzu 
schnell und aus den falschen Gründen zurückzuweisen. Das heißt aber nicht, 
dass man ihn nicht zurückweisen kann, denn wofür wir an dieser Stelle nicht 
argumentiert haben, ist, dass man Freges Gedanken überhaupt folgen muss. 
Freges Ausgangspunkt ist eine bestimmte Sichtweise des Verhältnisses der 
drei philosophischen Disziplinen: nämlich dass sie sich tatsächlich mit drei 
positiven Bereichen von Sinnhaftigkeit beschäftigen. Für diese Auffassung 
lassen sich aus seiner Philosophie weitreichende Überlegungen gewinnen. 
Weist man aber diese Auffassung zurück, so wird man ihn in keinem Schritt 
folgen wollen. Diese Zurückweisung könnte nun wiederum selbst auf ganz ver-
schiedene Weise passieren. Eine Weise wäre es, zu sagen, dass alle drei (oder 
zwei der drei) Bereiche letztlich doch zusammenfallen. Dagegen hätte Frege 
etwas zu sagen. Eine andere Weise wäre es aber, zu behaupten, dass nicht alle 
drei Disziplinen sich mit einem positiven Bereich des Sinns beschäftigen, son-
dern dass eine Disziplin sich mit etwas beschäftigt (bzw. mehrere Disziplinen 
sich mit etwas beschäftigen), was nur eine Reflexionsform auf eine der ande-
ren Disziplinen oder beide oder deren Verhältnis darstellt. Diese Sichtweise 
ist bekanntlich für die Ästhetik prominent vertreten worden (vielleicht schon 
von Kant, sicher aber von Adorno). Schönheit wäre dann keine positive, wenn 
auch formale, Charakterisierung, sondern eine Charakterisierung, in der et-
was über die Art und Weise, wie wir denken oder handeln, aufgetan wird.40 

40 | Vgl. hier zum Beispiel Christoph Menkes Verständnis von ästhetischer Kraft, nach 

dem in ästhetischen Vollzügen dunkle (das heißt nicht im Sinne von dieser oder jener 

Fähigkeit auf den Begrif f zu bringende) Kräfte dergestalt wirken, dass die ästhetischen 

Vollzüge die vernünftige Fähigkeit, als deren Ausübung sie eigentlich begonnen haben 

und als deren Ausübung sie eine vernünftige absichtliche Handlung gewesen wären, 

übersteigen und eventuell transformieren. Nach einer solchen Sichtweise können äs-

thetische Handlungen keine absichtlichen Handlungen sein. Sie er fahren aber auch 

durch die Bezeichnung als schön (was natürlich nicht Menkes Redeweise ist, aber 

wir können probeweise den Begrif f so verwenden) keine irgendwie nicht-absichthafte 

positive Charakterisierung, da ihre Schönheit nicht in einer besonderen (nicht absicht-

lichen, nicht logisch-schlüssigen) Form der Stimmigkeit besteht, sondern darin, gegen 

unsere Absicht etwas mit unserer spezifisch-bestimmten Handlungsfähigkeit zu ma-

chen, ihre Bestimmtheit aufzulösen. Schönheit nach einem solchen Verständnis wäre 

eine Bestimmung ästhetischer Freiheit, nicht ästhetischen Sinns. Vgl. Christoph Menke: 

Kraft, Frankfur t a.M. 2008, insbes. Kap. IV.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fabian Börchers172

Wenn man eine solche Sichtweise von Ästhetik einleuchtend findet und mit 
ihr ein entsprechendes Verständnis, was die ästhetische Differenz ausmache, 
verbindet, wird man Frege nicht folgen wollen. Es lohnt sich aber in jedem 
Fall, den Unterschied zwischen diesen beiden Verständnissen von ästhetischer 
Differenz so klar wie möglich vor Augen zu haben.

Liter atur

Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970.
Ambrose, Alice (Hg.): Wittgenstein’s Lectures. Cambridge, 1932-1935, Oxford 

1979.
Anscombe, G. E. M.: Intention, Oxford 1957.
Aristoteles: Nikomachische Ethik. Philosophische Schriften, Bd. 3, Hamburg 

1995.
Börchers, Fabian: Handeln, Münster 2013.
Conant, James: »The Search for Logically Alien Thought: Descartes, Kant, 

Frege, and the Tractatus«, in: Philosophical Topics 20/1 (1991), S. 115-180.
Dummett, Michael: Frege: Philosophy of Language, Cambridge 1993.
Frege, Gottlob: »Meine grundlegenden logischen Einsichten«, in: ders., Nach-

gelassene Schriften, Hamburg 1969, S. 271f.
–: »Der Gedanke«, in: ders., Logische Untersuchungen, Göttingen 1986.
–: »Die Grundgesetze der Arithmetik«, fotomechanischer Nachdruck der Ori-

ginalausgabe von 1893, Hildesheim 1998.
Gludovatz, Karin/Lüthy, Michael/Schieder, Bernhard/Hantelmann, Dorothea 

von (Hg.): Kunsthandeln, Zürich 2010.
Hursthouse, Rosalind: »Arational Actions«, in: The Journal of Philosophy 88/2 

(1991), S. 57-68.
Joas, Hans: Die Kreativität des Handelns, Frankfurt a.M. 1996.
Laugier, Sandra: »Importance of Importance«, in: Kathrin Thiele/Katrin Trüst-

edt (Hg.), Happy Days, München 2010.
McDowell, John: »The Role of Eudaimonia in Aristotle’s Ethics«, in: ders., Vir-

tue and Reason, Cambridge 1997.
Menke, Christoph: Kraft, Frankfurt a.M. 2008.
Moore, George Edward: »Wittgenstein’s Lectures in 1930-33 (III)«, in: Mind 

64/252 (1955).
Platon: »Protagoras«, in: Sämtliche Werke, Bd. 1, Reinbek bei Hamburg 1994.
Ricketts, Thomas: »Logic and Truth in Frege«, in: Proceedings of the Aristotelian 

Society Supplementary Volumes, Vol. 70 (1996), S. 121-140.
Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, in: ders., Werkausgabe, 

Bd. 1, Frankfurt a.M. 1984, S. 225-580.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstlerischen Handelns 
Eine Analyse aus dem Geiste ästhetischen Gelingens

Daniel M. Feige

Einleitung

Auch dann, wenn künstlerische Objekte und Ereignisse Kontingenzen als we-
sentlichen Aspekt inkorporieren können, und auch dann, wenn künstlerische 
Objekte und Ereignisse eine kritische Thematisierung der Möglichkeit von 
Handlungsfähigkeit überhaupt leisten können, ist jedes künstlerische Objekt 
und Ereignis immer auch das Ergebnis von Handlungen. Das gilt selbst für sol-
che Fälle, in denen das eigentliche Kunstwerk in der Bereitstellung von Arte-
fakten zur Generierung von Artefakten besteht: Die Algorithmen der Compu-
terkunst und das mechanische Moment von Kunstmaschinen sind nicht selbst 
wiederum algorithmisch oder mechanisch in die Welt gekommen; zudem ist 
der ästhetische Witz solcher Maschinen und Programme keineswegs schon 
hinreichend unter Bezugnahme auf die entsprechenden durch sie produzier-
baren Artefakte erläutert, insofern solche Maschinen und Programme in der 
Kunst zumeist auch als Thematisierungen dessen zu verstehen sind, was es 
überhaupt heißt, Kunstwerke zu produzieren.

Gehört Kunst in den Bereich menschlichen Handelns, so wird einem sol-
chen Bereich üblicherweise das Reich natürlicher Vorkommnisse gegenüber-
gestellt. Handeln und Denken lassen sich von natürlichen Vorkommnissen 
anhand ihres jeweils unterschiedlichen Verständlichseins abgrenzen:1 Verste-
hen wir natürliche Vorkommnisse unter Rekurs auf Ursachen, die zu ihrem 
Eintreten geführt haben, verstehen wir menschliches Handeln und Denken 
im Lichte der Gründe,2 die zu entsprechenden Überzeugungen und Handlun-

1 | Vgl. in diesem Sinne Wilfried Sellars: Empiricism and the Philosophy of Mind, Cam-

bridge/Mass. 1997.

2 |  Ich halte das Präfix ›menschlich‹ an dieser Stelle – anders als etwa die Anhänger 

der Philosophie Latours oder die Anhänger des reduktiven Naturalismus – letztlich für 

redundant. Handeln und Denken bezeichnen Aspekte der Form dessen, was es heißt, 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige174

gen geführt haben. Sind natürliche Vorkommnisse eine deskriptive Angelegen-
heit, sind Überzeugungen und Handlungen eine normative Angelegenheit, 
insofern Gründe für Überzeugungen und Handlungen gute oder schlechte 
Gründe sein können.3 Selbst die lange Zeit in der Philosophie des Handelns 
als Standardtheorie geltende kausalistische Theorie Donald Davidsons konter-
kariert nicht den Gedanken, dass wir Handlungen dergestalt im Raum der 
Gründe verorten – er deutet lediglich die Handlungserklärung derart als Son-
derfall der Kausalerklärung, dass der Grund, der den Akteur zur Handlung 
bewogen hat, zugleich auch die Ursache der Handlung ist.4 Durch die sehr 
basale Unterscheidung zwischen dem Raum der Gründe und dem Reich der 
Gesetze ist natürlich noch keine Unterscheidung zwischen Überzeugungen 
und Handlungen markiert; es sind mit den interdependenten Gedanken der 
Ansprechbarkeit für Gründe und der Kritisierbarkeit von Gründen allein Mo-
mente dessen bezeichnet, was es heißt, dass wir in theoretischer wie prakti-
scher Hinsicht vernünftige Lebewesen sind.

Der leitende Gedanke, der die folgende Analyse prägt, lautet, dass wir es 
in der Kunst mit einer Form des Handelns zu tun haben, die nicht auf Begrif-
fe des Handelns, wie sie unter der Perspektive einer Theorie der praktischen 
Vernunft formuliert worden sind, reduzierbar ist. Es ist also nicht so, dass wir 
schon wissen, was künstlerisches Handeln ist, wenn wir wissen, was sonstiges 
Handeln ist; künstlerisches Handeln ist kein bloßer Fall von bloßem Handeln. 
Das ist natürlich nicht so gemeint, dass man darauf pocht, dass künstlerische 
Handlungen hinsichtlich ihres Inhalts von sonstigen Handlungen unterschie-
den sind. Es geht hier nicht um einzelne Handlungen, sondern vielmehr um 
eine Art des Handelns. Es ist vielmehr so gemeint, dass künstlerisches Han-
deln eine andere Form des Handelns als sonstiges Handeln gewinnt. Unter 
Form verstehe ich hier im Anschluss an einen durch Hegel gelesenen Aristo-

ein menschliches Lebewesen zu sein. Vgl. in diesem Sinne Matthew Boyle: »Essentially 

Rational Animals«, in: Günther Abel/James Conant (Hg.), Rethinking Epistemology, Ber-

lin 2012, S. 395-427.

3 | Vgl. im Sinne dieser Unterscheidung auch den Aufsatz von Georg H. von Wright, 

der eine gute Zusammenfassung seiner Position ist: »Erklären und Verstehen von Hand-

lungen«, in: Ralf Stöcker (Hg.), Handlungen und Handlungsgründe, Paderborn 2002, 

S. 49-64.

4 | Vgl. Donald Davidson: »Handlung, Gründe und Ursachen«, in: ders., Handlung und 

Ereignis, Frankfur t a.M. 1985, S. 19-42. Vgl. zur Alternative der teleologischen Hand-

lungserklärung auch Christoph Horn/Guido Löhrer: »Einleitung. Die Wiederentdeckung 

teleologischer Handlungserklärungen«, in: dies. (Hg.), Gründe und Zwecke. Texte zur 

aktuellen Handlungstheorie, Berlin 2010, S. 7-45.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 175

teles den Gedanken,5 dass es Gegenstände gibt, die aufgrund ihrer Seinsweise 
unterschieden sind. In eine Bestimmung des Was geht hier eine Bestimmung 
des Wie ein. Tier und Mensch etwa unterscheiden sich nicht anhand abzähl-
barer biologischer Eigenschaften, so dass das Vorliegen einer oder mehrerer 
biologischer – oder auch anderweitiger – Eigenschaften verbürgen würde, dass 
wir es mit einem Menschen und nicht mit einem Tier zu tun haben. Der Unter-
schied zwischen beiden ist überhaupt kein solcher inhaltlicher Unterschied in 
dem Sinne, dass es eine besondere Eigenschaft oder mehrere besondere Eigen-
schaften gäbe, die den Menschen vom Tier unterscheiden, so dass der Mensch 
gewissermaßen ein Tier ›plus‹ eine oder mehrere weitere Eigenschaften wäre. 
Der Mensch ist demgegenüber in bestimmter Hinsicht zugleich nichts ande-
res als ein Tier und doch etwas anderes als ein Tier. Er ist in dem Sinne nichts 
anderes als ein Tier, dass er eben keine gegenüber dem Tier weitere oder an-
dersartige Eigenschaft oder Eigenschaften aufweist. Zugleich ist er doch etwas 
anderes als ein Tier, insofern seine natürlichen Anlagen eine andere Form ge-
winnen als beim Tier, die sich derart bestimmen lässt, dass der Mensch ein 
vernünftiges Tier ist – wobei der Begriff der Vernünftigkeit aber eben nicht 
derart verstanden werden darf, dass er ein weiteres Merkmal neben den natür-
lichen Anlagen des Menschen bezeichnen würde. Kurz gesagt sind Menschen, 
wenn man sie als besondere Art von Tieren beschreiben möchte, Tiere einer 
gänzlich anderen Art, so dass ihr Vernünftigsein eben nicht ein weiteres oder 
anderes Merkmal meint, das ihnen gegenüber den Tieren zukommt.

Genau ein solcher Unterschied steht im Hintergrund der folgenden Über-
legungen: Künstlerisches Handeln ist der Form nach unterschieden von sons-
tigem Handeln. Das lässt sich bereits daraus ersehen, dass das Misslingen von 
Kunstwerken eine andere Art des Misslingens ist, als die Arten und Weisen, 
auf die Handlungen misslingen oder schlecht sein können – etwa in Form von 
Privationen dessen, was sie eigentlich sind bzw. etwa im Sinne von schlechten 
Gründen. Dass es hier einen kategorialen Unterschied gibt, ist darauf zurück-
zuführen, dass es in der Kunst keine vorgängigen Kriterien gibt, anhand derer 

5 | Vgl. als Explikation eines solchen Begrif fs der Form Michael Thompson: Leben und 

Handeln, Berlin 2011, v.a. die Einleitung. Anders als Michael Thompson möchte ich den 

Formbegrif f aber durch Hegel gelesen als nicht-formalistischen Begrif f der Form ver-

standen wissen. Vgl. als Erläuterung eines solchen Gedankens mit Blick auf den Begrif f 

des Genres in den Künsten Daniel M. Feige: »Alle Genres sind prekär und kein Genre ist 

prekär, oder: Die Logik des Genres im Genre der (hegelschen) Logik«, in: Hanno Berger/

Frederic Döhl/Thomas Morsch (Hg.), Prekäre Genres, Bielefeld 2015, S. 17-30. Vgl. als 

Formulierung eines neoaristotelisch geprägten Begrif fs des Handelns auch Fabian Bör-

chers: Handeln. Zum Formunterschied von theoretischer und praktischer Vernunftaus-

übung, Münster 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige176

das Produkt evaluiert wird.6 Vielmehr etabliert jedes Kunstwerk zugleich die 
Kriterien, anhand derer es gemessen werden will – ein Gedanke, den ich im 
Folgenden in Abschnitt II noch genauer entwickeln werde. Aus solchen Über-
legungen den Schluss zu ziehen, dass Kunstwerke deshalb nicht das Produkt 
von Handlungen wären, ist gleichwohl keine befriedigende Option. Das ist 
nicht allein deshalb so, weil Kunstwerke eben keine natürlichen Vorkommnis-
se sind; es ist vielmehr vor allem auch deshalb so, weil der Künstler – wie man 
gegen eine Karikatur der Genieästhetik einwenden könnte – nicht ein bloß pas-
sives Medium ist, durch das sich das Kunstwerk einen Ausdruck verschafft,7 
sondern das Kunstwerk Produkt vielfältiger Entscheidungen und Einübungen 
des Künstlers ist. Wir stehen damit vor der Situation, dass Kunstwerke in be-
stimmter Weise zugleich Produkte von Handlungen sind, wie sie keine Produkte von 
Handlungen zu sein scheinen.8 Diese Situation kommt dadurch zustande, dass 
wir weder den Gedanken aufgeben können, dass Kunstwerke wesentlich das 
Produkt von Handlungen sind, noch den Gedanken aufgeben können, dass 
sie sich wesentlich von anderen Produkten von Handlungen unterscheiden. 
Will man mit dem Gedanken ernst machen, dass künstlerisches Handeln eine 
andere Form des Handelns als sonstiges Handeln gewinnt – eine Form, die 
nicht im Register praktischer Vernunft zu denken ist, sondern vielmehr im Re-
gister ästhetischer Vernunft –, so dürfte eine wesentliche Aufgabe einer solchen 
Theorie der Form ästhetischer Vernunft sein, den eigentümlichen Charakter 
künstlerischer Handlungen derart aufzuklären, dass in ihnen ein gegenwen-
diges Moment zum sonstigen Handeln verständlich wird.

Wie lässt sich ein solches gegenwendiges Moment genauer erläutern? Ich 
werde im Folgenden den Gedanken verfolgen, dass dieses gegenwendige Mo-
ment künstlerischen Handelns weniger im Sinne einer Negation oder Dekons-

6 | Mit Blick auf das Ästhetische hat Kant deshalb bekanntermaßen von einer Zweck-

mäßigkeit ohne Zweck gesprochen. Vgl. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, Frankfur t 

a.M. 1973, S. 134ff.

7 | Vgl. in diesem Sinne auch Judith Siegmund: Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches 

Handeln als ästhetische Kommunikation, Bielefeld 2007, S. 83.

8 | Christoph Menke hat in diesem Sinne darauf insistier t, dass das Können des Künst-

lers letztlich als besondere Form des Nichtkönnens bestimmt werden muss. Das ist 

nicht so zu verstehen, dass Übung und der Erwerb von Fähigkeiten in der Kunstpraxis 

keine Rolle spielen. Es ist vielmehr im Sinne des ästhetischen Witzes oder Sinns der 

entsprechenden Praxis zu verstehen: Die ästhetische Logik fügt sich nicht der diskur-

siven Logik, und in und durch das Ästhetische kommt ein Moment des Anderen und 

Gegenwendigen in der diskursiven Logik zum Vorschein. Vgl. Christoph Menke: Kraft. Ein 

Grundbegrif f ästhetischer Anthropologie, Berlin 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 177

truktion sonstigen Handelns zu explizieren ist,9 sondern vielmehr derart, dass 
künstlerisches Handeln Aspekte dessen, was es überhaupt heißt, dass wir handelnde 
Lebewesen sind, explizit macht. Der Formunterschied künstlerischen Handelns 
zum sonstigen Handeln bestünde damit darin, dass im künstlerischen Han-
deln das, was Handeln ist, explizit ist, wohingegen das, was Handeln ist, im 
sonstigen Handeln implizit ist. Handelt es sich dabei um eine Formunterschei-
dung und nicht um einen Unterschied des Inhalts, so ist diese These gerade 
nicht derart zu verstehen, dass jedes künstlerische Handeln ›über‹ das, was 
Handeln ist, in dem Sinne wäre, dass das Handeln das Thema eines jeden 
Kunstwerks wäre – eine These, die offensichtlich viel zu inklusiv wie zu ex-
klusiv wäre.

Ich möchte Überlegungen zu einer derartigen Form künstlerischen 
Handelns im Folgenden in drei Schritten entwickeln. Zunächst (I.) werde ich 
unter der Perspektive des künstlerischen Handelns eine grundsätzliche Unter-
scheidung im Bereich der Kunst vorschlagen, die mit der Unterscheidung zwi-
schen performativen und nicht-performativen Künsten zusammenfällt. Dann 
(II.) werde ich anhand einer Rekonstruktion der musikalischen Improvisa-
tion im Jazz als einer paradigmatischen Praxis in den performativen Künsten 
gleichwohl geltend machen, dass sich ein einheitlicher Begriff künstlerischen 
Handelns erarbeiten lässt, der sich aus einer Analyse dessen gewinnen lässt, 
was es heißt, dass etwas ästhetisch gelingt. Diese Analyse ästhetischen Gelin-
gens werde ich schließlich (III.) derart reformulieren, dass in künstlerischem 
Handeln als künstlerischem Handeln der Form nach Aspekte sonstigen Han-
delns explizit sind.

I.	Performative Künste und nicht-performative Künste. 
	E ine Unterscheidung

Man muss festhalten, dass es in der Kunstwelt ausgesprochen unterschied-
liche Arten von Handlungen gibt;10 mehr noch: Man könnte sogar die These 
vertreten, dass die Kunstwelt wesentlich auch durch Handlungen und die sie 
instanziierenden Rollen – etwa Komponist, Performer, Zuhörer usf. – kons-
tituiert wird.11 Mit Blick auf den Unterschied zwischen Handlungen von Re-

9 | Die erste Option lässt sich ausgehend von Adorno verständlich machen, die zweite 

ausgehend von Derrida. Vgl. Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 

1973; Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfur t a.M. 2000.

10 | Vgl. dazu auch die Beiträge in Karin Gludovatz/Michael Lüthy/Bernhard Schieder/

Dorothea von Hantelmann (Hg.): Kunsthandeln, Zürich 2010.

11 | Vgl. in diesem Sinne insgesamt George Dickie: Art and the Aesthetics. An Institu-

tional Analysis, Ithaca 1974.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige178

zipienten und Handlungen von Produzenten ist die Rede von künstlerischen 
Handlungen begrifflich wohl zuallererst mit Blick auf die Handlungen von 
Produzenten sinnvoll – was nicht den Gedanken konterkariert, dass Formen 
der Wertschätzung auf Seiten der Rezipienten selbst mit vielfältigen Hand-
lungen einhergehen oder sogar wesentlich in diesen bestehen. Wir würden 
aber vom Lesen eines Romans und dem Betrachten eines Gemäldes, die zwei-
felsohne selbst Handlungen sind, nicht sagen, dass es sich um künstlerisches 
Handeln handelt, sondern dass es sich vielmehr um ein Handeln handelt, das 
auf Kunstwerke bezogen ist und im Lichte ihrer Wertschätzung verständlich 
wird. Spricht man unter produktionsästhetischer Perspektive von künstleri-
schen Handlungen, so ist eine Unterscheidung aufschlussreich, die letztlich 
eine handlungstheoretische Reformulierung des Unterschieds zwischen per-
formativen und nicht-performativen Künsten bedeutet: Bei nicht-performativen 
Künsten wie der Malerei ist der Gegenstand der ästhetischen Wertschätzung 
herkömmlicherweise in dem Sinne abgelöst von seinem Produktionsprozess, 
dass Prozess der Hervorbringung und Produkt nicht in eins fallen. Bei per-
formativen Künsten wie der Musik ist der Gegenstand der ästhetischen Wert-
schätzung demgegenüber herkömmlicherweise nichts anderes als das, was im 
Moment der Hervorbringung von Musik getan worden ist; Produktionsprozess 
und Ergebnis fallen hier in eins. Mit Blick auf diese Unterscheidungen sind 
vier Präzisierungen nötig.

Erstens ist im Sinne einer Einschränkung festzuhalten, dass ich, wenn ich 
davon spreche, dass das bei entsprechenden Künsten wie der Malerei und der 
Musik herkömmlicherweise der Fall ist, nicht behaupte, dass das für alle Arten 
von Malerei und Musik gilt. Für die Wertschätzung des Action Paintings Jack-
son Pollocks etwa scheint zugleich eine Wertschätzung des entsprechenden 
Produktionsprozesses wesentlich zu sein, der von diesen Werken immer auch 
exemplifiziert wird. Für eine Aufführung eines Werks der neuen Musik wie 
etwa die seit 2001 in der Sankt-Burchardi-Kirche in Halberstadt begonnene 
und auf 639 Jahre angelegte Darbietung von John Cages Werk Organ2/ASLSP 
gilt sicherlich, dass hier das Konzept der musikalischen Performance von in-
nen heraus kollabiert. Mit Blick auf Musik muss man aber gar nicht an musika-
lische Avantgarden denken, um die Grenzen der Reichweite meiner These zu 
sehen: Für viele Arten von Musik, etwa einen Großteil der Popmusik, gilt, dass 
das, was hier Gegenstand der ästhetischen Wertschätzung ist, die Aufnahmen 
sind, die keine Aufnahmen musikalischer Performances sein müssen.12 Wenn 
ich von performativen Künsten wie der Musik und von nicht-performativen 
Künsten wie der Malerei spreche, so möchte ich mich dabei also nicht auf die 

12 | Vgl. in diesem Sinne Andrew Kania: »Making Tracks: The Ontology of Rock Music«, 

in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 64/4 (2006), S. 401-414; Daniel M. Fei-

ge: »Zur Ontologie der Popmusik«, in: Musik & Ästhetik, im Erscheinen.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 179

These verpflichten, dass alles, was unter den Begriff der Musik und der Malerei 
fällt, einer entsprechenden Zuordnung gehorcht.

Zweitens muss hinsichtlich der Musik, aber auch vielen Formen des Thea-
ters ein Unterschied gemacht werden zwischen dem Fall, in welchem die ent-
sprechende Performance eine Darbietung eines Werks ist, und dem Fall, in 
welchem die Performance keine Darbietung eines Werks ist. Wenn es sich um 
eine Darbietung eines Werks handelt, so ist der Gegenstand der ästhetischen 
Wertschätzung die Darbietung als Darbietung eines Werks. Um bei der Musik 
zu bleiben: Ein wichtiger Unterschied zwischen musikalischen Darbietungen, 
die keine Darbietungen von Werken sind, und solchen Darbietungen, die Dar-
bietungen von Werken sind, ist, dass es sich hier um zwei verschiedene For-
men der Evaluierung handelt. So kann ich etwa eine Darbietung von Beetho-
vens Klaviersonate G-Dur, Opus 14 Nr. 2 für missglückt halten, ohne dass ich 
deshalb schon die Klaviersonate selbst für missglückt halten müsste. Bei einer 
musikalischen Darbietung, die keine Darbietung eines Werks ist, ergibt ein 
solcher Unterschied keinen Sinn; bei den meisten Jazz-Performances etwa gibt 
es keinen anderen Beitrag als denjenigen des Performers oder der Performer.13

Im Sinne einer dritten Präzisierung muss festgehalten werden, dass die 
These, dass der Gegenstand der Wertschätzung bei einer Performance das ist, 
was die Musiker während der Performance tun, nicht mit der These zu ver-
wechseln ist, dass entsprechende Performances voraussetzungslos sind. Denn 
es gibt schlicht und einfach keine künstlerischen Ereignisse, die vorausset-
zungslos wären – musikalische Improvisation setzt im Regelfall die Einübung 
der Musiker auf ihren Instrumenten in Praktiken der Improvisation voraus, 
und selbst in dem Fall, in dem der ästhetische Witz einer improvisatorischen 
Darbietung derjenige ist, dass die Musiker ihre Instrumente gerade nicht spie-
len können, ist dieser wiederum nur vor dem Hintergrund einer musikali-
schen Praxis verständlich zu machen, an der etwas durch dieses Vorgehen the-
matisch wird. Die These lautet somit nicht, dass musikalische Performances 
voraussetzungslos sind, sondern nur, dass das, was hier wertgeschätzt wird, 
das ist, was die Musiker während der Performance tun.

Viertens schließlich kann man festhalten, dass auf der Ebene der Voraus-
setzungen von Performances in der Musik und Gegenständen in der Malerei 
der Unterschied, um den es mir hier geht, keineswegs immer kategorialer Art 
sein muss. Denn es geht hier – noch einmal – um Voraussetzungen dessen, was 
Gegenstand der ästhetischen Wertschätzung ist, nicht aber um das, was Gegen-
stand der ästhetischen Wertschätzung ist. In den meisten Fällen ist es sicher 

13 | Um die Sache mit Blick auf performative Künste weiter zu dif ferenzieren, muss 

man natürlich noch festhalten, dass man bei Aufführungen von Werken des Theaters 

anders als bei Darbietungen musikalischer Werke nicht allein zwischen Werk und Auf-

führung unterscheiden muss, sondern zwischen Werk, Aufführung und Inszenierung.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige180

so, dass die entsprechenden Voraussetzungen musikalischer Performances 
kein Analogon zu Teilen der Handlung oder Teilhandlungen sind, die ein Ge-
mälde in die Welt gebracht haben. Aber wenn man etwa an Vorstudien zu Ge-
mälden denkt, so kann es durchaus sein, dass die entsprechenden Vorstudien 
ein Analogon zu Übungen von Instrumentalisten sind, deren Witz im Fall der 
Darbietung von Werken die Fähigkeit ist, entsprechende Werke zu spielen, 
während er im Fall von Darbietungen, die Improvisationen sind, in der Fähig-
keit des Improvisierens überhaupt besteht. Aber auch dann, wenn die Vorstu-
dien eines Malers Übungen derart sind, dass er ausgehend von ihnen dann 
am Ende ein Werk malt, das er als fertiges Werk ausstellt, gilt: Die Übungen 
der Musiker haben ihr Telos in einem musikalischen Ereignis, sind aber nicht 
selbst Teil dieses Ereignisses, während die Tätigkeiten des Malers ihr Telos in 
einem Gegenstand haben und zugleich etwas hervorbringen, was selbst Teil 
dieses Gegenstandes ist. Noch einmal: Das liegt im Fall performativer Künste 
daran, dass hier Prozess der Hervorbringung und Produkt der Hervorbrin-
gung zusammenfallen, was in den nicht-performativen Künsten üblicherweise 
auch dann nicht der Fall ist, wenn sie hinsichtlich der Voraussetzungen ihres 
Produzierens nicht immer kategorial unterschieden sind.14

Ist es also so, dass aus diesem Unterschied folgt, dass es zwei streng 
unterschiedene Formen künstlerischen Handelns gibt, die einerseits mit den 
nicht-performativen Künsten und andererseits mit den performativen Küns-
ten verbunden sind? Ist es kurz gesagt so, dass wir hier höchstens zu einem 
Verzeichnis verschiedener Weisen künstlerischen Handelns kommen, aber 
keineswegs einen Begriff des künstlerischen Handelns formulieren können? 
Anhand einer Analyse der musikalischen Improvisation im Jazz möchte ich 
jetzt zeigen, dass das nicht der Fall ist: Der Unterschied zwischen performa-
tiven und nicht-performativen Künsten, so wichtig er auch ist, ist in anderer 
Hinsicht als der hier bislang diskutierten keineswegs derart kategorial, wie er 
zu sein scheint. Denn hinsichtlich der Frage, was es heißt, dass hier etwas 
ästhetisch gelingt, ist der Unterschied keiner mehr.

II. Ästhe tisches Gelingen. Eine Analyse

Improvisation gibt es nicht allein in der Musik, sondern in allen Künsten, wie 
sie in verschiedenen Formen und Graden daherkommen kann.15 War die Im-

14 | Vgl. schon Philip Alperson: »On Musical Improvisation«, in: The Journal of Aesthet-

ics and Art Criticism 41/1 (1984), S. 17-29, Teil II.

15 | Vgl. dazu auch die Beiträge in Hans-Friedrich Bormann/Gabriele Brandstetter/An-

nemarie Matzke (Hg.): Improvisieren. Paradoxien des Unvorhersehbaren. Kunst – Me-

dien – Praxis, Bielefeld 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 181

provisation ehemals auch ein konstitutiver Bestandteil der Tradition europäi-
scher Kunstmusik, dürften derzeit die meisten Westeuropäer, wenn man sie 
nach musikalischer Improvisation fragt, wohl an die Musik denken, für die 
sie tatsächlich heute so paradigmatisch ist wie für keine andere Musik: den 
Jazz.16 Mit Blick auf die musikalische Improvisation im Jazz geht es mir um 
folgende These: Die ästhetische Zeitlichkeit des Jazz ist eine retroaktive Zeitlich-
keit, insofern der Sinn jedes Moments einer Improvisation erst im Lichte der zukünf-
tigen Momente der Improvisation herausgearbeitet worden sein wird – und damit 
niemals abschließend. Wenn diese Analyse richtig ist und es zugleich möglich 
ist zu zeigen, dass diese Form der Zeitlichkeit für Kunstwerke insgesamt gilt, 
lassen sich daraus Konsequenzen für einen angemessenen Begriff künstleri-
schen Handelns ziehen – die kurz gesagt darin bestehen, dass der Sinn künstle-
rischen Handelns in bestimmter Weise unbestimmt ist bzw. in unbestimmter Weise 
bestimmt ist. Mit Blick auf die These, dass Improvisation in verschiedenen Gra-
den daherkommt, gilt die These der retroaktiven Zeitlichkeit natürlich nicht 
für alle Arten musikalischer Improvisation in dem handgreiflichen Sinne, wie 
ich ihn im Folgenden analysieren werde: Die Praxis des Verzierens im Barock 
fällt zunächst einmal ebenso wenig darunter wie die Praxis des Umspielens im 
Pop. Wie jedoch noch ersichtlich werden wird, fallen Barockmusik und Pop-
musik in einer anderen Hinsicht durchaus unter die hier herauszuarbeitende 
ästhetische Zeitlichkeit – nämlich mit Blick auf das, was es überhaupt heißt, 
dass hier etwas ästhetisch gelingt.

Beginnen wir mit einer kleinen Phänomenologie der Improvisation im Jazz 
aus produktionsästhetischer Perspektive:17 Spiele ich etwa einen Jazzstandard 
– also eines der Stücke, die so etwas wie den Kanon des Jazz bilden und zu 
denen etwa bestimmte Chansons und viele Songs des Great American Song-
books gehören –, so beginne ich über das Thema des entsprechenden Stan-
dards vielleicht derart zu improvisieren, dass ich seinen Rhythmus variiere 
und das Thema dabei etwa gegen die Taktart verschiebe und dann einige Töne 
ändere. Vielleicht kann man sagen, dass ich hier eine musikalische Idee vari-
iere – und durch verschiedene derartige Transformationen komme ich dann 
zu einer neuen musikalischen Idee, die ich wiederum einige Zeit in der einen 
oder anderen Weise durchdekliniere. Ich könnte meine Improvisation aller-
dings auch derart beginnen, dass ich im Spielen das entsprechende Thema 
gewissermaßen dialektisch dadurch zurückweise, dass ich sogleich eine ganz 

16 | Vgl. als Analyse wesentlicher Aspekte des Jazz, die gleichwohl keine jeweils not-

wendigen und zusammen hinreichenden Bedingungen darstellen, auch Daniel M. Feige: 

»Jazz als künstlerische Musik«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissen-

schaft 59/1 (2014), S. 29-47.

17 | Vgl. ausführlich auch Daniel M. Feige: Philosophie des Jazz, Berlin 2014, v.a. Ka-

pitel 3.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige182

andere musikalische Idee in den Ring werfe. Wichtig ist mit Blick auf das, was 
immer ich hier tun werde, Folgendes: Musikalische Improvisation kennt auch 
dann, wenn sie auf dem Erwerb vielfältiger Fähigkeiten beruht, keinen vorgän-
gigen Fahrplan im Sinne eines gegebenen Algorithmus, der dann bloß noch 
abgerufen würde. In diesem Sinne exemplifiziert eine Improvisation nicht 
allein die entsprechenden Fähigkeiten, sondern stellt zugleich immer auch 
eine Weiterentwicklung derselben dar. Musikalische Improvisation ist kurz 
gesagt nicht mechanisch, sondern wesentlich dynamisch in dem Sinne, dass 
im Vollzug der Improvisation etwas irreduzibel Neues entsteht. Negativ lässt 
sich dieser Gedanke auch folgendermaßen reformulieren: Rufe ich in einer 
Improvisation bloß Versatzstücke von etwas vorgängig Erworbenem im Sinne 
melodischer Fragmente oder etwas Ähnlichen ab, so ist die Improvisation äs-
thetisch misslungen. Das ist nicht so sehr deshalb so, weil sie dann eine Kom-
bination nicht improvisierter Teile wäre, sondern das ist vielmehr deshalb so, 
weil es der Improvisation dann nicht gelingt, im entsprechenden Moment auf 
andere Musiker oder auf die Situation im Sinne dessen, was ich vorher getan 
habe, angemessen zu reagieren. Diese These ist nicht mit der falschen These 
zu verwechseln, dass man sich von Linien und Prinzipien der Entwicklung von 
Melodien in jedem Moment trennen sollte; sie ist vielmehr so zu verstehen, 
dass es in der Improvisation darum geht, eine Art ästhetischer Einheit her-
zustellen, die auch noch für solche Improvisationen charakteristisch ist, die 
in einem manifesten Sinne fragmentarisch oder zerrissen sind – man denke 
etwa an die expressiven Soloimprovisationen am Klavier von Cecil Taylor oder 
an das energetische Saxophonspiel Peter Brötzmanns.

Was heißt es nun, in diesem Zusammenhang von einer retroaktiven Zeit-
lichkeit zu sprechen? Diese Redeweise artikuliert den Gedanken, dass die Zeit-
lichkeit der Improvisation eine rückblickende wie rückwirkende Zeitlichkeit 
ist, was den ästhetischen Sinn oder, wie man auch sagen könnte, den ästhe-
tischen Witz der entsprechenden Improvisation in ihrer Einheit angeht. Der 
ästhetische Sinn der einzelnen Züge der Improvisation ist keiner, der vorgän-
gig festgelegt wäre, sondern er wird vielmehr erst im Lichte zukünftiger Züge 
herausgearbeitet. Der Sinn der entsprechenden Transformationen meiner mu-
sikalischen Ideen, die ich in der Improvisation artikuliere, zeigt sich somit im-
mer erst vom Ende her, aber nicht bereits durch meine Eröffnungszüge. Denn 
diese Züge sind nur die, die sie sind, indem sie sich als diese oder jene im Lich-
te der weiteren Züge erwiesen haben werden. Mit anderen Worten: Es ist nicht 
so, dass mich meine entsprechende Eröffnung der Improvisation auf etwas 
festlegt. Es ist vielmehr so, dass sich erst im Lichte dessen, was ich danach ge-
tan haben werde, herausgestellt haben wird, was überhaupt mein Eröffnungs-
zug war. Das ist nicht so zu verstehen, dass die Eröffnung einer Improvisation 
leer wäre. Es ist vielmehr so zu verstehen, dass ihr ästhetischer Witz erst im 
Lichte dessen, was danach passiert, herausgearbeitet worden sein wird. Genau 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 183

deshalb steht in der musikalischen Improvisation im Jazz in jedem Moment 
alles auf dem Spiel: Es entscheidet sich mit jedem Zug, den ich mache, erneut, 
ob und inwieweit es mir gelingt, hier sinnvoll etwas zu entwickeln; es steht der 
Sinn der ganzen Improvisation mit jedem neuen Zug auf dem Spiel.

Wenn dem so ist, dass die musikalische Improvisation im Jazz von einer 
entsprechenden retroaktiven Zeitlichkeit geprägt ist, so ist es auch so, dass sie 
die Kriterien ihres ästhetischen Gelingens selbst aushandelt. Man kann nicht 
schon vor der Improvisation wissen, was es heißt, dass eine Improvisation ge-
lungen ist; in diesem Sinne ist die Redeweise von ›Zügen‹ eine möglicher-
weise schiefe Redeweise, insofern die musikalische Improvisation im Jazz 
keine konstitutiven Regeln kennt. Selbst noch die Einheit einer Improvisation 
ist nichts, das inhaltlich vor entsprechenden Improvisationen schon bestimmt 
wäre. Das kann man sich klarmachen, wenn man zunächst Aufnahmen Char-
lie Parkers hört und danach Aufnahmen des späten John Coltrane: Die Spiel-
weisen auf beiden Aufnahmen exemplifizieren zwar eine Form ästhetischer 
Einheit, diese ist aber jeweils so unterschiedlich, dass sie keinen gemeinsamen 
Kriterien genügen, die festlegen würden, was es heißt, dass sie eine solche 
Form ästhetischer Einheit exemplifizieren. Vorgängige Maßstäbe der Evalua-
tion treten nur dann ins Spiel, wenn eine Improvisation misslingt; in diesen 
Fällen kann man sinnvoll sagen, dass eine entsprechende Improvisation hinter 
das zurückfällt, was getan worden ist – etwa von Charlie Parker und John Col-
trane. Aber das liegt eben nicht daran, dass diese vorgängig gegebene Krite-
rien erfüllen würden, sondern vielmehr daran, dass sie jeweils unterschiedlich 
ästhetisches Gelingen in entsprechenden musikalischen Improvisationen her-
gestellt haben. Das, was es heißt, dass eine Improvisation gelingt, wird also von 
jeder gelungenen Improvisation neu ausgehandelt.

Möglicherweise missverständlich an der bisherigen Beschreibung ist 
gleichwohl, dass sie so klingt, als hätten Improvisationen Charlie Parkers und 
Improvisationen John Coltranes nichts miteinander zu tun. Das stimmt zwar 
derart, dass aus einem Nachvollzug des ästhetischen Gelingens, das eine Auf-
nahme einer Improvisation Charlie Parkers exemplifiziert, noch nichts über 
das ästhetische Gelingen gesagt ist, das eine Aufnahme einer Improvisation 
des späten John Coltranes exemplifiziert. Gleichwohl geschieht musikalische 
Improvisation nicht im luftleeren Raum: Musikalische Improvisationen ant-
worten aufeinander.18 Was John Coltrane getan hat, steht somit auch in einer 
Tradition dessen, was Charlie Parker getan hat, auch wenn es auf das, was 
Charlie Parker getan hat, nicht verrechenbar ist; was Bill Evans getan hat, stellt 
eine irreduzible Form des Gelingens dar und ist dennoch nicht verständlich 
ohne sein Anknüpfen an das, was andere vor ihm getan haben – unter anderem 

18 | Vgl. zu diesem konstitutiv dialogischen Moment der Improvisation im Jazz D.  M. 

Feige: Philosophie des Jazz, Kapitel 4.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige184

etwa an Lennie Tristano und das, was in der Tradition romantischer Klavier-
musik getan worden ist. Zu sagen, dass jede musikalische Improvisation im 
Jazz aus sich heraus aushandelt, ob sie gelingt oder nicht, und damit zugleich 
aushandelt, was es heißt, dass sie gelingt, heißt also nicht, dass sie das ohne Af-
firmation oder Negation dessen, was vorher musikalisch getan worden ist, tun 
würde. Aber das verhandelt sie gewissermaßen in und durch die Improvisation 
selbst, insofern nur dann der Hinweis, dass der und der Musiker von dem und 
dem Musiker beeinflusst worden sei, tatsächlich erhellend ist, wenn das in der 
einen oder anderen Weise auch derart hörbar wird, dass seine Improvisationen 
diese Auseinandersetzung exemplifizieren. Dass Improvisationen immer auf 
Improvisationen antworten, beinhaltet auch die Tatsache, dass der Sinn einer 
Improvisation selbst dann noch nicht abschließend bestimmt ist, wenn die Im-
provisation zu einem Abschluss gekommen ist. Denn nicht allein im Verlauf 
einer Improvisation steht mit jedem neuen Zug das Ganze zur Disposition, 
sondern auch nach dem Abschluss der Improvisation steht zur Disposition, 
wie es um ihren Sinn steht. Improvisationen, die vor zwanzig Jahren frisch ge-
klungen haben mögen, sind im Lichte neuer Improvisationen schal geworden; 
frühe Einspielungen von Coltrane haben im Lichte der Entwicklung, die er in 
der Spätphase seines Schaffens genommen hat, einen anderen Sinn bekom-
men. In bestimmter Weise, so lautet die entscheidende Lektion dieser Über-
legungen, kommt die Improvisation hinsichtlich ihres Sinns niemals wirklich 
zum Abschluss; auch dann nicht, wenn eine Improvisation zu Ende gegangen 
ist. Anders kann man auch sagen, dass die Bestimmtheit einer Improvisation 
immer eine unbestimmte Bestimmtheit ist.

Ist die ästhetische Zeitlichkeit der musikalischen Improvisation im Jazz im 
Sinne einer retroaktiven Zeitlichkeit zu begreifen, im Rahmen derer zugleich 
die Kriterien ihres eigenen Gelingens ausgehandelt werden, wird verständ-
lich, warum jedes Spielen eines Standards diesen vor dem Hintergrund voran-
gehenden Spielens dieses Standards oder anderer Standards gewissermaßen 
neu erfindet: Es gibt hier faktisch nichts, was sakrosankt wäre – ohne dass 
das heißen würde, dass der Standard nur noch in loser Weise als Vorlage für 
eine Improvisation genutzt würde, die mit ihm eigentlich nichts zu tun hat.19 
Es stellt somit einen Fehlschluss dar, wenn man meinen würde, man könnte 
radikale von weniger radikalen Interpretationen eines Standards trennscharf 
unterscheiden. Denn ein Standard ist nichts anderes als das, als was er im Mo-
ment seines Spielens neu erfunden wird vor dem Hintergrund vorangehenden 
Spielens. Einen Standard als den Standard zu spielen, der er ist, heißt immer 

19 | Stephen Davies und Diedrich Diederichsen treffen sich tendenziell in diesem pro-

blematischen Urteil über das Spielen von Jazzstandards. Vgl. Stephen Davies: Musical 

Works and Performances. A Philosophical Exploration, Oxford 2001, S. 16; Diedrich 

Diederichsen: Über Pop-Musik, Köln 2014, Dritter Teil.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 185

schon, ihn zu etwas Eigenem gemacht zu haben – und der Unterschied zwi-
schen einer eher konventionellen Praxis wie dem Spielen von Standards und 
eher avantgardistischen Formen musikalischer Improvisation im Free Jazz ist 
letztlich kein kategorialer Unterschied, da es eine konventionelle Praxis und 
eine avantgardistische Praxis als klar unterschiedene letztlich gar nicht gibt. 
Natürlich gibt es unterschiedliche Stile des Spielens – aber diese werden in 
ihren inhaltlichen Konturen selbst wiederum durch gelingende Improvisatio-
nen neu verhandelt; der modale Jazz ist durch Bill Evans’ Spielweise auf Kind 
of Blue nicht ›fertig‹ konturiert gewesen, ebenso wenig wie er durch die Spiel-
weise McCoy Tyners auf den Aufnahmen des späten Coltrane in seinem Sinn 
›fertig‹ bestimmt worden wäre. Jedes Spielen eines Standards ist als gelingen-
des Spielen gleichermaßen Neuerfindung wie Anschließen an vorangehendes 
Spielen – und ein Verweis etwa auf historische Jazzstile stoppt diese Dynamik 
hier nicht, da für sie dieselbe retroaktive Logik gilt.

Natürlich drängt sich angesichts dieser Analyse musikalischer Improvisa-
tion im Jazz nicht allein mit Blick auf die im letzten Kapitel entwickelte hand-
lungstheoretische Reformulierung der Unterscheidung zwischen performati-
ven und nicht-performativen Künsten die Frage auf, welchen Stellenwert diese 
Analyse der musikalischen Improvisation im Jazz hinsichtlich künstlerischen 
Handelns insgesamt beanspruchen kann. Es drängt sich kurz gesagt der Ein-
wand auf, ob hier nicht ein eher exotischer Sonderfall oder zumindest ein auf 
eine besondere Spielart der performativen Künste beschränkter Fall analysiert 
worden ist. Ich möchte jetzt zeigen, dass es sich bei musikalischer Improvi-
sation im Jazz keinesfalls um einen exotischen Sonderfall handelt, sondern 
vielmehr um etwas, dessen grundsätzliche Logik charakteristisch für den Sinn der 
Kunst als solcher ist. Auch dann, wenn im Lichte des letzten Kapitels mit Blick 
auf Gemälde und Jazzperformances anderes hinsichtlich seines ästhetischen 
Gelingens beurteilt wird, ist der Sinn dessen, was es heißt, dass hier etwas 
ästhetisch gelingt, derselbe. Zunächst möchte ich erstens zeigen, dass ästheti-
sches Gelingen auch in dem Fall, in welchem in performativen Künsten Werke 
dargeboten werden, anhand des Paradigmas der musikalischen Improvisation 
im Jazz verständlich gemacht werden kann. Dann möchte ich zweitens zeigen, 
dass ästhetisches Gelingen auch in den nicht-performativen Künsten nach 
dem Vorbild der musikalischen Improvisation im Jazz gedacht werden kann.

Zum ersten Gedanken gilt es Folgendes festzuhalten. Der Einwand ist na-
heliegend, dass man gegen die hier vorgestellte Analyse geltend macht, dass 
ästhetisches Gelingen mit Blick auf das Spielen musikalischer Werke, para-
digmatisch für die Tradition europäischer Kunstmusik spätestens seit Beet-
hoven, etwas anderes heißt als mit Blick auf musikalische Improvisation.20 

20 | Er ist etwa von den Vertretern einer sogenannten Ästhetik der Imperfektion mit 

Blick auf den Jazz ver treten worden, denen zufolge gerade das am Jazz geschätzt wird, 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige186

In bestimmter Hinsicht ist dieser Hinweis natürlich völlig richtig: Zwischen 
einer Jazz-Improvisation und der Darbietung eines Werks in der Tradition 
europäischer Kunstmusik bestehen wichtige Unterschiede, zu deren wesent-
lichsten mit Blick auf das Spielen von Werken die Orientierung an einer Parti-
tur gehört, was für musikalische Improvisation nicht gilt. Aber solche Unter-
schiede sind deshalb nicht kategorial, weil die Darbietung eines Werks nicht auf 
das, was in der Partitur angegeben ist, verrechenbar ist und das Werk allein in und 
durch seine Darbietungen lebt. Der ästhetische Sinn und Witz eines Werks muss 
sich kurz gesagt in seinen Darbietungen zeigen; bleibt er hier außen vor, ist 
die entsprechende Darbietung entweder misslungen oder das Werk selbst ist 
tendenziell zu einem bloß noch historisch interessanten Gegenstand herabge-
sunken.21 Die These, dass die Darbietung nicht auf die Angaben in einer Par-
titur verrechenbar ist, wäre falsch verstanden, wenn man sie derart verstehen 
würde, dass die Partitur zwar einige der musikalischen Parameter zweifelsfrei 
angibt, wohingegen sie andere an die Interpretation delegiert. Diese Erläute-
rung ist deshalb problematisch, weil dabei das musikalische Werk in konsti-
tutive und nicht-konstitutive Aspekte aufgeteilt wird, die als einander äußer-
lich begriffen werden. Gegenüber dieser Deutung gilt es festzuhalten, dass 
die Darbietung eines Werks, wenn sie gelingt, eine Einheit ist und es keines-
wegs derart ist, dass man hier sinnvoll sagen könnte, die Partitur sei einerseits 
korrekt erfüllt worden und darüber hinaus sei die Interpretation des Tempos 
und die Phrasierung noch eigenständig gewesen. Jede gelungene Interpretation 
arbeitet demgegenüber den Sinn des Werks in neuer Weise heraus. Es ist also nicht 
so, dass das Werk vor seinen Darbietungen sozusagen als fertiges schon auf die 
Darbietung warten würde und die Partitur ein transparenter Zugang in Form 
von Anweisungen wäre, wie ein derart vorgängig gegebenes Werk im Spie-
len zu erfassen wäre.22 Da jede gelungene Interpretation eines Werks dessen 
Sinn in neuer Weise herausarbeitet, ist das Werk selbst vielmehr etwas konstitutiv 

was nach Maßstäben des Darbietens von Werken in der Tradition europäischer Kunst-

musik nicht gelingt. Vgl. paradigmatisch etwa Andy Hamilton: »The Aesthetics of Im-

perfection«, in: Philosophy 65/253 (1990), S. 323-340. Vgl. als kritische Abrechnung 

mit der Imperfektionsästhetik die überzeugende argumentative Zurückweisung von 

Alessandro Bertinetto: »Jazz als gelungene Performance. Ästhetische Normativität und 

Improvisation«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 59/1 

(2014), S. 105-140.

21 | Vgl. in diesem Sinne auch Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grund-

züge einer philosophischen Hermeneutik, Tübingen 1990, S. 169ff.

22 | Dass zudem der ontologische Status eines solchen Werks letztlich unverständ-

lich werden würde, hat Lydia Goehr überzeugend in ihrer klassischen Studie heraus-

gearbeitet. Vgl. Lydia Goehr: The Imaginary Museum of Musical Works. An Essay in the 

Philosophy of Music, Oxford 1992.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 187

Unabgeschlossenes. Der Sinn des Werks ist nicht vorgängig gegeben, sondern 
vielmehr etwas, das in und durch gelingende Darbietungen in jeweils neuer 
Weise herausgearbeitet wird. Der ästhetische Sinn eines Werks ist damit letzt-
lich ein wesentlich unabgeschlossenes Produkt einer Geschichte der Darbie-
tungen dieses Werks. Man kann deshalb in folgender Hinsicht sagen, dass die 
anhand einer Analyse der musikalischen Improvisation im Jazz ausgewiesene 
Logik auch für das Spielen von Werken gilt: Die Relation der einzelnen Züge 
der Improvisation ist identisch mit der Relation der einzelnen Darbietungen eines 
Werks.23 Darbietungen von Werken antworten immer schon auf vorangegan-
gene Darbietungen von Werken, wie immer puristisch – etwa in Form eines 
bestimmten Verständnisses der historischen Aufführungspraxis – sich eine 
Praxis des Spielens solcher Werke auch geriert. Dieses Argument ist nicht so 
zu verstehen, dass gegenüber so etwas wie dem reinen Bezug auf die Partitur 
uns die Geschichte der Darbietungen des Werks in die Quere kommen würde; 
es ist vielmehr so zu verstehen, dass ein Werk zu spielen als das, welches es 
ist, immer schon heißt, sich explizit oder implizit zu vorangehendem Spielen zu 
verhalten. Ästhetisches Gelingen ist hier wie im Jazz eine horizontale Relation 
zwischen Aufführungen und keine vertikale Relation zu einer Partitur, die 
selbst schon ihre Darbietungen determinieren würde.24

Mag man mir jetzt vielleicht die These abkaufen, dass die anhand der mu-
sikalischen Improvisation im Jazz ausgewiesene Zeitlichkeit ästhetischen Ge-
lingens somit letztlich auch für das Darbieten von Werken in der Tradition 
europäischer Kunstmusik bestimmend ist; damit ist natürlich noch nichts zur 
Frage gesagt, inwieweit eine solche Zeitlichkeit auch für Werke der nicht-per-
formativen Künste Gültigkeit besitzen könnte (ii). Eine solche These scheint 
auf den ersten Blick auch schwer verständlich zu sein: Während Musik, Thea-
ter und Tanz in ihren Aufführungen leben, leben Gemälde und Skulpturen 
demgegenüber in ihrem Ausgestelltwerden. Und handelt es sich bei Gemälden 
und Skulpturen nicht um Arten von Kunstwerken, die nicht eine derartige 
handgreifliche Temporalität aufweisen, wie sie für die Musik charakteristisch 
ist? All diese Unterschiede muss man nicht bestreiten, um die These zu ver-
treten, dass mit Blick auf das, was es heißt, dass hier etwas ästhetisch gelingt, 
auch der ästhetische Sinn von Werken der bildenden Kunst in Begriffen einer 
retroaktiven Zeitlichkeit zu denken ist – womit auch Werke der Malerei und 
Plastik keine vorhandenen Objekte wären, sondern Gegenstände, die unter 
der Perspektive ihres ästhetischen Sinns in Bewegung wären. Wie bereits mit 

23 | Vgl. ausführlich noch einmal D. M. Feige: Philosophie des Jazz, Kapitel 3.

24 | Vgl. zu einer Praxeologie des Spielens von Partituren auch Albrecht Wellmer: »Das 

musikalische Kunstwerk«, in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegen-

sätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frankfur t a.M. 2002, 

S. 133-175.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige188

Blick auf die Explikation einer solchen Logik als Logik des Darbietens von Wer-
ken in der Tradition europäischer Kunstmusik muss man auch mit Blick auf 
Werke der bildenden Künste festhalten, dass eine solche Zeitlichkeit vor allem 
ausgehend von dem Verhältnis von Werken der bildenden Künste zueinander 
zu deuten ist – und damit unter der Perspektive dessen, was es heißt, dass ein 
Werk lebendig ist. Werke der bildenden Künste sind dementsprechend derart 
dynamisch, dass ihr ästhetischer Sinn im Moment ihrer Fertigstellung durch 
den Künstler nicht abgeschlossen ist; sie sind in bestimmter Weise als Kunst-
werke niemals fertig, da im Lichte zukünftiger Interpretation und auch zukünf-
tiger Kunstwerke ihr Sinn jeweils neu herausgearbeitet worden sein wird. Zu-
gleich sind sie in der Weise dennoch immer schon fertig, dass eine derartige 
Unbestimmtheit nichts mit einem primordialen Entzug zu tun hat. Sie hat 
vielmehr etwas damit zu tun, dass Kunstwerke keine überzeitlichen Gegen-
stände in einem ewigen Pantheon der Kunst sind, sondern Gegenstände, deren 
ästhetischer Witz – und damit auch ihr Charakter als Kunstwerke – geschicht-
lich immer wieder zur Disposition steht.25 Mit anderen Worten: Kunstwerke 
müssen sich Rezipienten immer wieder neu zeigen können, um noch Kunst-
werke zu sein – und der Gedanke der retroaktiven Zeitlichkeit ästhetischen Ge-
lingens besagt, dass sie sich ihnen deshalb auch immer wieder anders zeigen, 
ohne dass das Kunstwerk dadurch in ein Vexierspiel von Perspektiven seiner 
Rezeption aufgelöst würde.26

Die hier vorgestellte Analyse ästhetischen Gelingens, die anhand des Para-
digmas musikalischer Improvisation im Jazz entwickelt worden ist, hält fest, 
dass ästhetisches Gelingen hinsichtlich seines jeweils spezifischen Sinns we-
sentlich mit Momenten der Unbestimmtheit einhergeht. Mit der Fertigstellung 
des Werks ist das Werk in bestimmter Weise dennoch nicht fertig bestimmt. 
Sind Kunstwerke immer auch das Ergebnis von Handlungen, so schlägt die-
se These direkt auf künstlerisches Handeln durch: Künstler schaffen bestimmte 
Gegenstände, die in ihrem Sinn zugleich unbestimmte Gegenstände sind. Ich ver-
stehe eine solche Unbestimmtheit dabei nicht als etwas, was dem Gedanken 
widerspricht, dass der Künstler in seiner Hervorbringung eines Kunstwerks 
etwas Bestimmtes tun würde. Aber diesem Bestimmten eignet insofern eine 
Unbestimmtheit, als sein ästhetischer Sinn sich nicht schon selbst aus dem 
Handeln des Künstlers ergibt.

25 | Ar thur C. Danto verzeichnet meines Erachtens durch seinen hypothetischen In-

tentionalismus diese wesentliche Einsicht, für die seine Theorie ansonsten hinreichend 

Ressourcen hätte. Vgl. Ar thur C. Danto: Die Verklärung des Gewöhnlichen, Frankfur t 

a.M. 1991, etwa S. 173ff.

26 | Nicht von ungefähr mag man sich bei dieser Wortwahl an Gadamers Konzept 

der Wirkungsgeschichte erinnert fühlen. Vgl. H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, 

S. 279ff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 189

III.	 Künstlerisches Handeln und sonstiges Handeln. 
	E ine These

Natürlich kommt damit, dass der Künstler etwas produziert, auch etwas zum 
Abschluss: Ein Gemälde wird in die Welt entlassen und eine musikalische Per-
formance gelangt an ihr Ende. Hat die Handlung des Künstlers also einen Ab-
schluss in dem Moment, wo der Bildhauer, der Maler und der Komponist ihre 
Werkzeuge beiseitegelegt haben bzw. die Musiker, Tänzer und Schauspieler 
die Bühne verlassen, ist gleichwohl der Sinn dessen, was Bildhauer, Maler und 
Komponist bzw. Musiker, Tänzer und Schauspieler getan haben, damit noch 
nicht abschließend bestimmt. Man kann auch sagen: Der Sinn von Kunst-
werken ist offen im Lichte der vielfältigen Konsequenzen, die diese ästhetisch 
zeitigen. Derartige Konsequenzen sind nicht in Begriffen der Verzerrung des 
Sinns von Kunstwerken zu deuten, sondern vielmehr als jeweils erneutes Her-
ausarbeiten des Sinns zu verstehen.27 Mit Blick auf den Unterschied zwischen 
dem, was hier zum Ende kommt, und dem, was hier nicht zum Ende kommt, 
muss damit Folgendes festgehalten werden: Im Lichte dessen, was hier nicht 
zum Ende kommt, steht auch das, was hier zum Ende gekommen ist, zur Dis-
position. Es ist also nicht so, dass das, was der Künstler getan hat, von den 
späteren Deutungen unberührt bleiben würde. Vielmehr steht im Lichte der He-
rausarbeitung des Sinns des Kunstwerks immer auch der Sinn der Handlungen des 
Künstlers auf dem Spiel – und das in einem ästhetisch weitreichenderen Sinne 
als etwa dem, dass die Spielweise Bill Evans’ als Vorläufer der Spielweise Brad 
Mehldaus’ qualifiziert werden kann.

Damit komme ich zum Beginn dieser Überlegungen zurück: Inwieweit 
lässt sich ausgehend von einer solchen Analyse nun mit Blick auf meine ein-
leitenden Bemerkungen behaupten, dass künstlerisches Handeln eine andere 
Form gewinnt als sonstiges Handeln? Die Antwort hierauf lautet: Im künst-
lerischen Handeln ist die Offenheit von Sinn explizit, während sie im außerkünst-
lerischen Handeln implizit ist. Die Offenheit von Sinn ist, anders als im außer-
künstlerischen Handeln, im künstlerischen Handeln somit selbst im Offenen.

In zweierlei Weise darf dieser Gedanke dabei nicht missverstanden wer-
den. Erstens ist dieser Gedanke nicht so zu verstehen, dass die Produkte künst-
lerischen Handelns derart ›über‹ die Offenheit von Sinn wären, dass diese Of-
fenheit ihr Thema wäre. Zwar mag es Kunstwerke geben, deren Sinn nicht 
allein in der angesprochenen Weise offen ist, sondern deren Thema zugleich 
auch ihre Offenheit des Sinns selbst wäre. Aber so etwas lässt sich schwerlich 
von allen Kunstwerken behaupten. Zweitens ist dieser Gedanke nicht so zu 
verstehen, dass die Explizitheit bzw. Implizitheit der Inhalt von Handlungen 
wäre; die Begriffe Explizitheit und Implizitheit sollen vielmehr einen Unter-

27 | Vgl. noch einmal H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 169ff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Daniel M. Feige190

schied der Form der Handlungen markieren. Was aber heißt es demgegen-
über, dass in künstlerischen Handlungen die Offenheit von Sinn selbst im Of-
fenen ist, wohingegen sie das in außerkünstlerischen Handlungen nicht ist? 
Es meint, dass der Sinn aller Handlungen in bestimmter Weise immer ein 
unbestimmter Sinn im Lichte der Konsequenzen dieser Handlungen ist.28 Der 
Gedanke, dass er durch den Handelnden in einer Weise kontrollierbar sei, dass 
er im Moment der Handlung fertig bestimmt sei, erweist sich dergestalt im 
Lichte der Möglichkeit zukünftiger Neubeschreibungen und Rekontextualisie-
rungen – verstanden als Entdeckungen dessen, was der Handelnde eigentlich 
getan hat – als problematisch. Der handlungstheoretische Witz der Kunst wäre 
somit insgesamt darin zu sehen, dass im künstlerischen Handeln anders als 
im außerkünstlerischen Handeln die Unbestimmtheit und Offenheit dessen, 
was es überhaupt heißt zu handeln, offen zutage tritt. In diesem Sinne ist das 
Kunstwerk letztlich nicht sowohl das Produkt von Handlungen wie es nicht 
das Produkt von Handlungen ist. Vielmehr ist es Produkt von Handlungen, in 
denen das, was es überhaupt heißt zu handeln, explizit zum Vorschein kommt. 
Dass es im außerkünstlerischen Handeln nicht explizit zum Vorschein kommt, 
darin liegt kein Mangel; das macht es der Form nach zu außerkünstlerischem 
Handeln. Was im außerkünstlerischen Handeln der Form nach implizit ist – 
und das heißt nicht, dass in dem Sinne von implizit, um den es geht, die Form 
implizit wäre, sondern vielmehr, dass etwas der Form nach implizit ist –, ist im 
künstlerischen Handeln der Form nach explizit.29

Liter atur

Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1973.
Alperson, Philip: »On Musical Improvisation«, in: The Journal of Aesthetics and 

Art Criticism 41/1 (1984), S. 17-29.
Bertinetto, Alessandro: »Jazz als gelungene Performance. Ästhetische Norma-

tivität und Improvisation«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunst-
wissenschaft 59/1 (2014), S. 105-140.

Börchers, Fabian: Handeln. Zum Formunterschied von theoretischer und prakti-
scher Vernunftausübung, Münster 2013.

28 | Man könnte in diesem Zusammenhang auch Hegels Unterscheidung zwischen 

Handlung und Tat in zweckentfremdeter Weise interpretieren. Vgl. Georg Wilhelm Fried-

rich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfur t a.M. 1986, § 119ff.

29 | Für Kommentare zu einer früheren Fassung dieser Überlegungen danke ich Fabian 

Börchers und Judith Siegmund.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Form künstler ischen Handelns 191

Bormann, Hans-Friedrich/Brandstetter, Gabriele/Matzke, Annemarie (Hg.): 
Improvisieren. Paradoxien des Unvorhersehbaren. Kunst – Medien – Praxis, 
Bielefeld 2010.

Danto, Arthur C.: Die Verklärung des Gewöhnlichen, Frankfurt a.M. 1991.
Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt a.M. 2000.
Dickie, George: Art and the Aesthetics. An Institutional Analysis, Ithaca 1974.
Feige, Daniel M.: Philosophie des Jazz, Berlin 2014.
–: »Jazz als künstlerische Musik«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine 

Kunstwissenschaft 59/1 (2014), S. 29-47.
–: »Alle Genres sind prekär und kein Genre ist prekär, oder: Die Logik des 

Genres im Genre der (hegelschen) Logik«, in: Hanno Berger/Frederic 
Döhl/Thomas Morsch (Hg.), Prekäre Genres, Bielefeld 2015, S. 17-30.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen 
Hermeneutik, Tübingen 1990.

Gludovatz, Karin/Lüthy, Michael/Schieder, Bernhard/von Hantelmann, Doro-
thea (Hg.), Kunsthandeln, Zürich 2010.

Goehr, Lydia: The Imaginary Museum of Musical Works. An Essay in the Philoso-
phy of Music, Oxford 1992.

Hamilton, Andy: »The Aesthetics of Imperfection«, in: Philosophy 65/253 
(1990), S. 323-340.

Kania, Andrew: »Making Tracks: The Ontology of Rock Music«, in: The Journal 
of Aesthetics and Art Criticism 64/4 (2006), S. 401-414.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Frankfurt a.M. 1973.
Menke, Christoph: Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie, Berlin 

2008.
Sellars, Wilfried: Empiricism and the Philosophy of Mind, Cambridge/Mass. 

1997.
Siegmund, Judith: Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhetische 

Kommunikation, Bielefeld 2007.
Thompson, Michael: Leben und Handeln, Berlin 2011.
Wright, Georg H. von: »Erklären und Verstehen von Handlungen«, in: Ralf 

Stöcker (Hg.), Handlungen und Handlungsgründe, Paderborn 2002, S. 49-
64.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


III. Praxen der Kunst

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörperte Intention

Anna Kreysing

»Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll«, lautet ein häufig geäußerter Kom-
mentar, wie man ihn in Galerien und Museen oder zu anderen Anlässen der 
Begegnung mit zeitgenössischer Kunst aufschnappen kann. Dieser nicht be-
sonders originelle, aber doch sicher alltagsnahe Kommentar wird zum Aus-
gangspunkt der folgenden Überlegungen gemacht, die sich wie folgt gliedern: 
Im ersten Abschnitt werden die impliziten Voraussetzungen, welche die Äu-
ßerung des Kommentars sinnvoll werden lassen, herausgestellt. Die durch 
vergleichende Beobachtung gewonnenen Einsichten werden dann ein Motiv 
dafür liefern, warum man Kunst und Handlung zusammendenken sollte in 
der Hinsicht, dass ein Kunstwerk als Produkt einer Handlung eines Künstlers 
oder einer Künstlerin aufzufassen ist. In diesem zweiten Abschnitt werden 
Gemeinsamkeiten und Differenzen von Handlungen von Künstler*innen1 zu 
alltäglichen Handlungen hervorgehoben. Im dritten Abschnitt wird die dem 
ersten Abschnitt innewohnende Intuition im Detail diskutiert und die Idee 
eines ›Verstehens durch Kunst‹ problematisiert, so dass in diesem Abschnitt 
ein Fundament für die Anschlussfähigkeit meiner Überlegungen an eine ak-
tuell diskutierte Fragestellung der philosophischen Ästhetik und Kunsttheorie 
geschaffen wird. Nachdem ich dargelegt habe, ob und wie Produktion und Re-
zeption von Kunstwerken Prozesse des Erkennens anleiten können, beziehe 
ich im vierten Abschnitt Stellung zu der Frage, ob Kunst Forschung ist.

Ziel dieses Aufsatzes ist es, plausibel zu machen, dass man Kunstwerken 
gerechtfertigterweise mit dem Anspruch, sie verstehen zu können, gegenüber-
treten kann. Diese Rechtfertigung lässt sich darlegen, wenn man die Kunst-
werke2 als Produkte einer bewussten Handlung begreift, die Ästhetische Er-

1 | Die Begrif fe ›Künstler‹ oder ›Rezipient‹ werden im Folgenden um der Kürze willen ge-

braucht, nicht um das Geschlecht von Künstler*innen und Rezipient*innen zu betonen.

2 | Wenn in diesem Aufsatz von Kunstwerken gesprochen wird, so sind in erster Linie 

Werke der Bildenden Kunst seit dem Beginn der klassischen Moderne gemeint. Zwar soll 

nicht ausgeschlossen werden, dass sich Aspekte der Überlegungen auch auf andere 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing196

fahrungen3 ermöglichen, wobei diese Erfahrungen Prozesse des Erkennens 
in Gang setzen oder ein Verstehen von etwas anleiten oder vertiefen können.4 

Dieses Verständnis von Kunstwerken stellt eine Abgrenzung zur kunst-
historischen Auffassung dar, nach welcher Kunstwerke als Gegenstände der 
ikonografischen und ikonologischen Interpretation mit dem Ziel der Entde-
ckung von symbolischen Werten begriffen werden. Problematisch an dieser 
Auffassung ist die Annahme, dass die zu entdeckenden, symbolischen Werte 
dem Künstler selbst häufig unbekannt sind oder gar entscheidend von dem 
abweichen, was der Künstler ausdrücken wollte.5 Statt dass der Künstler so 
als ein bewusst Handelnder verstanden wird, wird ihm die Autorität über den 
Ausdruck des Werkes abgesprochen und es entsteht der Eindruck, dass seine 
Werke dem Publikum nur durch die Erklärungen eines »zivilisierten Kriti-
kers«6 zugänglich werden können. Die folgenden Schilderungen des Schaffens 
von Kunstwerken sowie der Ästhetischen Erfahrung der Rezipienten beabsich-
tigen daher, den Ausdruck von Kunstwerken durch das materielle Gemacht-
sein und nicht durch ikonologische Interpretationen zu begreifen.

I.

Zurück zum Ausgangsbeispiel: Ein Museumsbesucher steht vor einem Kunst-
werk und äußert den Kommentar »Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll«. 
Ob der Kommentar laut geäußert wird, beispielsweise an einen anderen Be-
sucher oder das Personal des Museums gerichtet, oder ob er vielmehr in einer 
Art Selbstgespräch nur gedacht wird, ist hierbei nicht entscheidend. Viel wich-
tiger erscheint die Frage, warum der Kommentar, in diesem Kontext geäußert, 
sinnhaft sein kann und nicht einfach ein unsinniger Satz ist.

Formen der Kunst übertragen lassen, allerdings würde es den Rahmen dieses Aufsatzes 

sprengen, auf die Gemeinsamkeiten und Unterschiede von verschiedenen Kunstformen 

in Bezug auf die künstlerische Handlung einzugehen.

3 | Die Majuskel im Begrif f ›Ästhetische Er fahrung‹ soll anzeigen, dass es sich um 

ein Verständnis von ästhetischer Er fahrung handelt, das Prozesse des Erkennens ein-

schließt. Ein solches zu begründen war Ziel meiner im Jahr 2013 abgeschlossenen Dis-

sertation mit dem Titel »Prozesse und Funktionen des Erkennens in Ästhetischer Er fah-

rung« (ETH Zürich). Die Arbeit wird im mentis Verlag erscheinen. 

4 | Für hilfreiche Kommentare und Korrekturen danke ich Leonie Krafzik, Byung Chul 

Kim, Ulrich Kröger, Eva Kreysing und Daniel Martin Feige.

5 | Vgl. Erwin Panofsky: Meaning in the Visual Arts, Garden City 1955, S. 31.

6 | Sol LeWitt schreibt: »The editor has written me that he is in favor of avoiding ›the 

notion that the ar tist is a kind of ape that has to be explained by the civilized critic‹.« (Sol 

LeWitt: »Paragraphs on Conceptual Ar t«, in: Artforum, Juni 1967, S. 79-83, hier S. 79).

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 197

Durch den folgenden Vergleich dreier Kontexte, in welchen der Kommentar 
»Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll« geäußert wird, soll das Ausgangs-
beispiel differenzierter betrachtet und dadurch seine Sinnhaftigkeit expliziert 
werden. Meine Ausgangsintuition, die den folgenden Vergleich anleitet, ist, 
dass der Kommentar »Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll« nur in be-
stimmten Kontexten sinnvoll7 geäußert werden kann.

Man stelle sich einen zweiten Fall vor, nämlich eine Person, welche beim 
Anblick eines atemberaubenden Bergpanoramas den Satz »Ich verstehe jetzt 
nicht, was das hier soll« äußerte. Eine Gemeinsamkeit dieses Szenarios mit 
dem ersten besteht darin, dass hier etwas ästhetisch erlebt werden kann. Im 
ersten Fall kann das Kunstwerk in seiner Materialität, Form und Farbigkeit, 
im zweiten Fall eine Aussicht sowie die Luftbeschaffenheit, das Licht und eine 
außergewöhnliche akustische Situation erlebt werden. Unsere Sinne werden 
von etwas physisch Existierendem angesprochen und unser Gemüt in einen 
eigentümlichen Zustand des Staunens oder Sich-Wunderns, eines Erlebens 
von beispielsweise Ehrfurcht etc. versetzt. Ein Unterschied besteht darin, dass 
das physisch Existierende im ersten Fall gemacht, im zweiten gegeben ist (vo-
rausgesetzt man ignoriert die Möglichkeit einer göttlichen Schöpfung). Weil 
das Bergpanorama kein hergestelltes Artefakt ist, können wir nicht sinnvoll 
hinterfragen, wozu – oder man könnte auch sagen, in welcher Absicht – es 
hergestellt wurde. 

Eine weitere Differenz scheint darin zu bestehen, dass das Alpenpanorama 
anders als das Kunstwerk nicht in einer Ausstellungssituation präsentiert ist. 
Die Alpen haben einen natürlichen Ort, sie lassen sich nicht einfach versetzen, 
und demnach, so könnte man meinen, können sie nicht an einem bestimmten 
Ort in einer bestimmten Absicht präsentiert werden. Während man wohl be-
reitwillig zustimmen wird, dass die Alpen kein in einer bestimmten Absicht 
hergestelltes Artefakt sind, ließe sich im Punkte der absichtsvollen Präsen-
tation ein Einwand formulieren, den ich unter Rekurs auf einen Aufsatz der 
Technikgeschichte zum Gegenstand der Alpenansicht hier anführen werde. 

Auch wenn man nicht sagen wird, dass es die Absicht des Bergpanoramas 
ist, Ehrfurcht einzuflößen oder die Schönheit der Natur erlebbar werden zu 
lassen, wird man gleichwohl zugestehen, dass der Anblick eines Alpenpan-
oramas ehrfurchteinflößend sein und Naturschönes erlebbar werden lassen 
kann. Hierzu bedarf es, folgt man den Ausführungen des Historikers Daniel 
Speichs, jedoch einiger Hilfen. In seinem Aufsatz »Alpenblick mit Geländer«8 

7 |  ›Sinn‹ verstehe ich gemäß alltagssprachlicher Verwendung, nach dem das Gegen-

teil von ›Sinn‹ ›Unsinn‹ ist (vgl. Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, in: 

Werkausgabe Bd. 1, Frankfur t a.M. 1984, S. 7-223, hier S. 9 (Vorwort).

8 | Daniel Speich, »Alpenblick mit Geländer«, in: David Gugerli/Barbara Orland (Hg.), 

Ganz normale Bilder, Zürich 2002, S. 47-65, hier S. 49f.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing198

beschreibt er die technische Bedingtheit von Naturerlebnissen am Beispiel 
des Zürcher Alpenpanoramas. Das Alpenpanorama wurde erst zum Ende des 
19. Jahrhunderts zum Gegenstand eines möglichen ästhetischen Erlebnisses. 
Während die im Kern mittelalterlich gebaute Stadt Zürichs sich rechts und 
links der Limmat erstreckte und sich hier auch der Alltag des Zürchers ab-
gespielt haben wird, kam dem See, so schreibt es Speich, keine städtebaulich 
exponierte Rolle zu. Vielmehr war – bis durch die Erfindung und Verbreitung 
der Eisenbahn eine Alternative für den Transport von Gütern geschaffen war 
– der See vorrangig als Transportweg für die Schifffahrt wichtig. Das Seeufer 
war für die Bewohner der Stadt hingegen nicht erschlossen. Erst indem durch 
den Verschönerungsverein der Stadt weitreichende Maßnahmen beschlossen 
und umgesetzt wurden, darunter der Bau einer Uferpromenade, die Errich-
tung einer seenahen Brücke über die Limmat und die Installation eines Alpen-
anzeigers, schaffte man die Bedingungen für ein Naturerleben der Alpen vom 
Ufer des Sees. 

Dieses Beispiel aus der Geschichte Zürichs vermag zu veranschaulichen, 
dass das Erleben eines Naturschönen kein natürliches im Sinne eines nicht 
kulturell und technisch konstruierten Erlebens ist, sondern ein durch tech-
nische Vorrichtungen ermöglichtes. Durch das Schaffen von Flaniermeilen, 
Geländern, Aussichtsplattformen und Alpenanzeigern wird hier ein Erleben 
ermöglicht. Diese technischen und kulturellen Voraussetzungen für das Er-
leben des Alpenausblicks sind vergleichbar mit der Präsentation eines Kunst-
werkes. In beiden Fällen kann man von einer absichtsvollen Präsentation oder 
Inszenierung sprechen. Man kann so weit gehen zu behaupten, dass ohne den 
vom Menschen durch technisch hergestellte Hilfsmittel9 konstruierten Kon-
text ein Erleben des Naturschönen nicht möglich wäre. Kann man daher aber 
behaupten, dass Kunsterlebnisse und Naturerlebnisse gleich zu behandeln 
sind? Verfolgte man nämlich diesen Gedankengang, könnte man die Parallele 
von Naturschönem und Kunstschönem dahingehend fortführen wollen, dass 
die Naturgegenstände gleichsam Readymades sind und die technischen Her-
vorhebungen und Hinweise eine dem White-Cube10 ähnliche Funktion haben: 
Erst durch sie wird etwas als etwas erlebbar. 

9 | Natürlich ist hier der Einwand möglich, dass nur durch nicht-technische Geräte ein 

Erlebnis möglich wird und daher zum technikgeschichtlichen Aspekt immer auch ein 

kulturgeschichtlicher gedacht werden muss. Speich schreibt sehr einleuchtend: »Visu-

elle Erlebnisse brauchen Vorbilder […] und Standardansichten.« Diese Vorbilder und 

Standardansichten können sich jedoch nicht nur in technisch hergestellten Bildern oder 

landschaftsarchitektonisch gestalteten Ausblicken und Blickachsen finden, sondern 

beispielsweise auch in der Literatur.

10 | Brian O’Dohoerty: In der weißen Zelle, Berlin 1996, S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 199

Warum sich diese Parallelisierung nicht zu einer Analogie vervollständi-
gen lässt, zeigt sich jedoch, wenn man nun zum Ausgangsbeispiel des Kom-
mentars zurückkehrt und die Unterschiede der Kontexte betont: Der Satz »Ich 
verstehe jetzt nicht, was das hier soll« kann im Beispiel des Alpenerlebnisses 
nur in einer Hinsicht sinnvoll geäußert werden. Wem beispielsweise die Funk-
tion eines Alpenanzeigers nicht vertraut ist, der mag diesen betreffend fragen, 
was der am Ufer des Zürichsees denn solle. Dass der Kommentar sinnvoll ist, 
lässt sich daran erkennen, dass man als Kundiger hierauf eine sinnvolle Ant-
wort geben kann: Der Alpenanzeiger lenkt den Blick und informiert über die 
Berge, welche sich vom Seeufer aus entdecken lassen. Der Kommentar hinter-
fragt also die Absicht der Präsentation bzw. Inszenierung. Im Kontext des Mu-
seums hingegen kann der Kommentar nicht nur auf die Art der Präsentation, 
sondern auch auf das Kunstwerk in seinem Gemachtsein selbst bezogen wer-
den. Gefragt wird dann nicht nach der Absicht der Präsentation, sondern nach 
der Beschaffenheit des Kunstwerkes. Die Beschaffenheit des Kunstwerkes lässt 
sich daher durch den Kommentar »Ich verstehe nicht, was das hier soll« hin-
terfragen, weil der Betrachter davon ausgehen kann, dass das Kunstwerk ein 
Artefakt, ein in einer bestimmten Absicht hergestelltes Ding ist. Hier muss 
demnach die Parallele zum Naturerleben aufgegeben werden. Da die Alpen 
nicht gemacht sind, ist es wenig sinnvoll zu hinterfragen, was sie ›sollen‹, also 
in welcher Absicht sie da sind.

Um die Absicht des Gemachtseins von Kunstwerken, welche für ihr Ver-
stehen wichtig ist, von anderen Absichten des Gemachtseins von Objekten zu 
unterscheiden, sei ein weiteres Beispiel genannt, in welchem ein Objekt in sei-
nem Gemachtsein hinterfragt wird. Auch ein gestalteter Alltagsgegenstand, 
verstanden als Gegenstand des Produktdesigns, kann einen Kommentar des 
Nichtverstehens ernten. Eine merkwürdig gestaltete Zitronenpresse, die sich 
nach mehrfachen Versuchen nicht als allzu praktikabel erweist, könnte den 
Kommentar »Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll« motivieren. Man fragt 
sich kurz, was der Designer beim Erschaffen dieses Objekts wohl gedacht ha-
ben mag. Auch in dieser Situation macht der Kommentar Sinn, scheint aber 
einen ganz anderen Anspruch auf Verständlichkeit zu offenbaren als im Fall 
des Kunstwerkes. Der Anspruch, der sich in der enttäuschten Erwartung of-
fenbart, betrifft die Funktionalität des Objekts: Wenn die Zitronenpresse zum 
Auspressen von Zitronen ungeeignet ist, stellen wir die Absicht ihres Ge-
machtseins in Frage. Das Unverständnis, mit welchem wir kopfschüttelnd der 
verfehlten Absicht begegnen, zeigt, dass auch praktische Alltagsgegenstände 
in ihrem Gemachtsein Objekte des Verstehens sein können. Dieses eher prak-
tische Verstehen zeigt sich wahrscheinlich eher selten in einem intellektuellen 
Begreifen, sondern einfach in der verständigen Praxis, d.h. dem zielführenden 
Umgang mit dem Objekt – man versteht hier ganz einfach, wozu etwas gut ist, 
indem man es dazu benutzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing200

Die Abgrenzung zur Äußerung des Kommentars des Unverständnisses in 
diesem dritten Kontext soll deutlich werden lassen, dass wir unterschiedliche 
Ansprüche des Verstehens an absichtsvoll hergestellte Dinge haben, je nach 
Absicht des Hergestelltseins. Während entworfene Alltagsgegenstände u.a. in 
ihrer Praxistauglichkeit bzw. Funktionalität verstanden werden können, muss 
es sich bei Kunstwerken wohl um eine andere Form des Verstehens handeln, 
da diese sich nicht in einer verständigen Praxis zeigen kann. Das Kunstwerk 
ist dem Betrachter nicht zu Diensten wie eine gelungen hergestellte Zitronen-
presse. Dennoch ist es nicht unsinnig zu behaupten, dass das Hervorbringen 
eines Kunstwerkes eine Absicht verfolgt. Diese Absicht kann, das zeigt der Ver-
gleich, nicht als praktische Funktion verstanden werden. 

Zusammengefasst führen diese vergleichenden Beobachtungen zu folgen-
den Aussagen über den Hintergrund des Kommentars des unverständigen 
Kunstbetrachters:

T1. Hier wird etwas absichtsvoll dargeboten; es gibt eine Absicht der Präsenta-
tion/Inszenierung.

T2. Das absichtsvoll Dargebotene ist absichtsvoll hergestellt; Absicht/Intention 
des Gemachtseins.

T3. Personen haben die Erwartung, dass absichtsvoll hergestellte, dargebotene 
Objekte in ihrem Hergestelltsein verstanden werden können. (Dies zeigt sich 
im Ausbleiben des Verstehens, in der Enttäuschung der Erwartung.)

Das Verstehen von Kunstwerken kann sich anders als bei anderen Objekten, 
auf die T3 auch zutrifft, nicht in einem gelingenden Umgehen mit ihnen, im 
Sinne eines praktischen Benutzens zeigen.

II.

Die vorangegangenen Überlegungen haben gezeigt, dass das Unverständnis 
eines Kunstbetrachters aufgrund von mindestens zwei Absichten bestehen 
kann: der Absicht oder auch Intention des Hergestelltseins (T2) und der Ab-
sicht der Präsentation (T1). Da Absichten ein Merkmal von Handlungen sind, 
liegt es nahe, die Handlungen näher zu betrachten, denen diese Absichten zu-
grunde liegen. 

Die Intention des Künstlers wird hier zunächst im Kontrast zu einer Vor-
stellung der Intention einer alltäglichen Handlung beschrieben. Ich entlehne 
dazu das Beispiel des Kuchenbackens aus einer Vorlesung John McDowells.11 

11 |  John McDowell: »Some Remarks on Intention in Action«. The Amherst Lecture in 

Philosophy 6 (2011), S.  1-18, hier S.  6f.; http://www.amherstlecture.org/mcdowell 

2011/mcdowell2011_ALP.pdf (abgerufen am 28.3.2015).

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 201

Die Intention einer Handlung kann hier verstanden werden als ein Vorhaben 
für eine zukünftige Handlung. Wer einen Kuchen backen will, der weiß im 
Vorhinein, was er zu tun hat, um die Handlung in die Tat umzusetzen: Er soll-
te Zutaten kaufen, Utensilien bereitstellen und die Schritte des Rezeptes be-
folgen. Die Intention des Backens eines Kuchens, welche schon vor der Hand-
lung besteht, wird dann Schritt für Schritt gemäß dem Rezept umgesetzt. Das 
Handlungsbeispiel des Kuchenbackens, welches sich durch das Befolgen eines 
Rezeptes erklären lässt, macht eine Vorstellung von Intention als einer der 
Handlung vorausgehenden Absicht plausibel. Diese Vorstellung fußt jedoch 
auf der irrtümlichen Gleichsetzung von Intention und Rezept. Die Intention 
der Handlung ist das Backen eines bestimmten Kuchens, z.B. eines Zitronen-
kuchens in Gugelhupfform, und somit bestimmt durch den praktisch wirk-
sam werdenden Willen, dieses Ziel zu erreichen. Das Rezept hingegen gibt 
lediglich den Weg zum Erreichen der Intention vor. In diesem Beispiel wird die 
Intention (vergleichbar mit T2) durch das Ziel vorgegeben. 

Nicht alle Arten von Handlungen lassen sich jedoch auf diese Art zerglie-
dern und in Analogie zum Backen eines Kuchens beschreiben, da sie keine 
durch klare Vorstellungen fest umrissenen Ziele verfolgen und oft der Han-
delnde auch nicht über ein Rezept verfügt, welches das Erreichen der Intention 
seiner Handlung verlässlich ermöglicht. 

Es kann hier selbstverständlich keine Phänomenologie der verschiedenen 
Handlungsarten vorgenommen werden, dennoch sei in aller Kürze auf Arten 
alltäglicher Handlungen verwiesen, die sich nicht als Ausführungen gemäß 
Rezepten zum Erreichen von durch klare Vorstellungen fest umrissenen Zie-
len begreifen lassen: Zu denken ist hier an Handlungen, die in einem intuiti-
ven Erwägen und Erproben von Möglichkeiten bestehen, die den Prozess einer 
Handlung leiten, ohne dass das Ziel im Vorhinein durch eine klare Vorstellung 
umrissen werden kann. Problemorientiertes Handeln verfolgt beispielsweise 
ein Ziel, ohne dass dabei bereits vorher eine klare Vorstellung der Lösung vor-
liegt. Unroutinierte Handlungen exemplifizieren, dass im Prozess des Han-
delns nach Wegen zum Erreichen eines Ziels gesucht wird und erst durch in 
zahlreichen Versuchen gewonnene Einsichten sich Muster herausbilden, die 
später die Routinen wie unausgesprochene Rezepte anleiten können. 

Begreift man das Herstellen eines Kunstwerkes als Handlung,12 so ist es 
sinnvoll, die Charakteristika der beiden zuletzt genannten Handlungsarten 

12 | Das Erschaffen eines Kunstwerkes wird hier als Form einer komplexen Handlung 

verstanden, obgleich einige Gründe auch gegen eine solche Behandlung sprechen – so 

könnte man das Erschaffen von Kunstwerken als eine besondere Form der Arbeit be-

greifen. Für das vorgeschlagene Verständnis spricht jedoch, dass das Erschaffen eines 

Kunstwerkes einen zeitlich begrenzten, durch ein Subjekt willentlich initiier ten Prozess 

umfasst, der ein Ziel, nämlich das Hervorbringen eines Kunstwerkes ver folgt. Wenn im 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing202

zu berücksichtigen. Eine Handlung, welche das Ziel verfolgt, ein Kunstwerk 
hervorzubringen, kann als problemorientiert verstanden werden und als eine, 
welche nicht auf Routine zurückgreifen kann.

Der künstlerische Arbeitsprozess beginnt mit dem Verfolgen einer even-
tuell erst nur vagen Idee oder einem noch nicht scharf umrissenen Interesse. 
Das Problem des Künstlers ist, dieses Interesse zu konkretisieren und durch 
eine materielle Gestaltung zu artikulieren. Von ›Problem‹ kann hier deshalb 
gesprochen werden, weil er hierbei nicht auf Routinen zurückgreifen kann, 
sondern einen eigenen Weg der Artikulation finden muss.

Die künstlerische Arbeit kann mit dem Skizzieren, Planen, Visualisieren 
von Vorstellungen oder Notieren von Ideen beginnen, wobei das Interesse all-
mählich etwas konkreter wird. Möglicherweise schließen sich hieran Studien 
und das Anfertigen von Modellen an, bevor Materialerprobungen stattfinden. 
Im fortschreitenden Prozess, der sich als ein intuitives Erwägen und Erpro-
ben von Materialeigenschaften und Möglichkeiten der Gestaltung beschreiben 
lässt, kann sich eine Idee immer weiter herauskristallisieren und konkreter 
zutage treten. Es ist aber auch möglich, dass eine Idee verworfen werden muss. 
Unvorhergesehenes kann geschehen: Passungen, die sich aus Materialresten 
zusammenfügen, Brüche, die ungewollt entstehen, Materialkombinationen, 
die plötzlich überzeugend erscheinen, können die Arbeit mitsamt ihrer ange-
dachten Intention in andere Bahnen lenken. Das Finden der Intention kann als 
Prozess der materiellen Umsetzung eines konkretisierten Interesses begriffen 
werden, welcher nicht linear verläuft. 

Im Wechsel von materieller Umsetzung und Betrachtung des Gefertigten 
erlebt der Künstler, wie sich die Intention des Werkes langsam formt. Da der 
Künstler die gewählten Materialien nicht beliebig in ihrem Ausdruckspoten-
tial verändern kann, kann gesagt werden, dass er nicht die alleinige Gewalt 
über die Intention des Kunstwerkes hat. Der Künstler arbeitet mit Material, das 
immer schon abhängig von der Kultur bestimmte Konnotationen hervorruft. 

Da nicht nur der Künstler ein konkretisiertes Interesse artikulieren möch-
te und daher nach einer Möglichkeit der Artikulation durch ein materiell ge-
schaffenes Werk sucht, sondern auch das Material eigenständig den Ausdruck 
des Werkes mitgestaltet, muss die künstlerische Arbeit als von diesen zwei As-
pekten bedingte gesehen werden: Im Prozess des Arbeitens kann der Künstler 
als jemand vorgestellt werden, der beim Arbeiten mit sich selbst redet – also 
in Kants Sinne denkt.13 Das Selbstgespräch findet zwischen dem Künstler in 

Folgenden dennoch das Wort ›Arbeit‹ gebraucht wird, so ist damit ein befristetes, auf 

ein Ziel gerichtetes Tätigsein gemeint.

13 | Vgl. Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, §  39, in: Akade-

mieausgabe Bd. VII, hier S. 192, abgerufen über das Bonner Kant-Korpus: http://www.

korpora.org/kant/aa07/192.html (abgerufen am 28.02.2015).

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 203

der Rolle des materiellen Erprobers und der Rolle eines gedanklich antizipier-
ten Betrachters statt. Im ›Dialog‹ mit den Qualitäten des Materials kann der 
Künstler sein zuerst nur vage vorhandenes Interesse justieren, verwerfen oder 
durchsetzen. Der Entschluss, eine Intention (T2) gefunden zu haben, besiegelt 
dann die Arbeit und schließt die Handlung, ein Kunstwerk zu erschaffen, ab. 
Für diesen Entschluss ist die Absicht der Präsentation (T1) relevant, da bereits 
im Prozess des Schaffens der Rezipient als Adressat der Präsentation mit ein-
bezogen wird. Hieraus ergibt sich, dass T2 nur unter Einbezug von T1 zu ver-
stehen ist, genauer, dass diese beiden Intentionen analytisch zwar zu trennen 
sind, phänomenologisch jedoch zusammengehören.

Diese Überlegungen zeigen, dass im Kontrast zur Intention beim Backen 
eines Kuchens die Intention des Künstlers, ein bestimmtes Kunstwerk zu 
schaffen, nicht als seiner Handlung vorausgesetzt betrachtet werden kann. Der 
Künstler mag zwar Ideen, Interessen und Neigung haben, ein Kunstwerk zu 
einem Thema oder einer Stimmung zu schaffen, allerdings ist diese Neigung 
noch kein antizipiertes, bestimmtes Kunstwerk. Die Bestimmung der Inten-
tion des Werkes ist stattdessen das manifeste Resultat des künstlerischen Her-
stellungsprozesses. Denn erst im Prozess der materiellen Umsetzung formt 
sich die Intention als manifeste Verkörperung im Material. Es handelt sich um 
eine im Machen gefundene Intention.14

Das Ziel der Handlung, ein Kunstwerk zu schaffen, kann im Vorhinein 
gegeben sein, ohne dass sich jedoch eine leitende Vorstellung oder gar An-
weisungen wie bei einem Rezept finden lassen. Da die Intention als eine mate-
rielle Verkörperung eines sich im Arbeitsprozess konkretisierenden Interesses 
zu verstehen ist, kann sie erst im Abschluss der Handlung festgestellt werden. 
Erst der zufriedene Blick und die die Arbeit abschließende Überzeugung, jetzt 
ein Kunstwerk geschaffen zu haben, das das konkretisierte Interesse einfängt 
und erlebbar werden lässt, kann die Intention der Handlung rückblickend be-
stimmen.

Nachdem nun der Begriff der Intention der Handlung des Schaffens eines 
Kunstwerkes unter Rekurs auf den Prozess der materiellen Erprobung und 
Umsetzung erläutert worden ist, soll durch den Verweis auf den Kontext dieser 
Handlung dargelegt werden, worin die Herausforderung dieser Handlung be-
gründet liegt. Dazu dient ein Vergleich mit nicht-künstlerischen Handlungen, 
wobei der Vergleichspunkt für die verschiedenen Handlungsarten im Begriff 
der Praxis liegt.

Handlungen werden zumeist nicht als isolierte Ereignisse verstanden, son-
dern als ein bewusstes Verhalten einer Person, die Teil einer Gemeinschaft 
ist. In der Gemeinschaft handeln Personen meist vor dem Hintergrund einer 

14 | Sabine Ammon: Wissen verstehen. Perspektiven einer prozessualen Theorie der 

Erkenntnis, Weilerswist 2009, S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing204

bereits existierenden Praxis. Wer beim Fahrradfahren an einer Kreuzung den 
linken Arm seitlich ausstreckt, tut dies zu dem Zweck, den Abbiegevorgang 
zu signalisieren. Weil dieses Verhalten einem Aspekt der gesellschaftlich etab-
lierten Praxis des Radfahrens im öffentlichen Straßenverkehr entspricht, kann 
er davon ausgehen, dass sein Verhalten von den anderen Verkehrsteilnehmern 
verstanden wird. Allgemeiner formuliert bedeutet dies, dass eine Handlung in 
Interdependenz zur gesellschaftlichen Praxis ihren Sinn erhält.

Vor diesem Hintergrund kann gefragt werden, welche Praxis15 die Hand-
lung, ein Kunstwerk zu erschaffen, bedingt oder ihr einen Sinn verleiht. Ver-
folgt man diese Frage, stößt man auf eine Disanalogie der komplexen Hand-
lung des Schaffens eines Kunstwerkes zu alltäglichen Handlungen. Der 
Künstler kann sich nur in einem sehr abstrakten Sinn nach Konventionen 
richten, die durch eine Praxis, Kunstwerke zu erschaffen, vorgegeben wird: Er 
kann die Konvention befolgen, im Bemühen um das Erschaffen eines Kunst-
werkes nicht andere Stile zu kopieren, da ihn das vom Künstler zum Epigonen 
degradierte. Genau genommen wäre dies eine negative Konvention, da sie nur 
ein Vermeiden beschreibt. Da das Schaffen von Kunstwerken als Praxis – zu-
mindest seit der klassischen Moderne – in einem so starken Maß durch die 
individuellen Handlungen permanent neu konstituiert wird und die mögli-
chen Handlungsoptionen mannigfaltig und unvorhersehbar sind, kann kaum 
eine Praxis als leitendes Gesamtgefüge von Handlungen zur Herstellung eines 
Kunstwerkes gelten. Hier besteht ein großer Unterschied zu alltäglichen Ar-
ten der Praxis einer Gemeinschaft: Während sich alltägliche Arten von Pra-
xen durch Beobachtungen und Nachahmen, durch ein allmähliches Hinein-
wachsen verstehen lassen, wird eine Person, die beim Versuch, Kunstwerke zu 
schaffen, einen Künstler kopiert, keine Kunstwerke erschaffen. Jemand kann 
einer Praxis teilhaftig werden, indem er langsam in bestehende Strukturen, 
Regeln und Routinen hineinwächst, sich bewusst oder unbewusst nach den 
Mustern richtet, welche den Handlungen der anderen Praxisteilnehmenden 
zugrunde liegen. Der Praxis (bzw. den Praxen) des Erschaffens von Kunstwer-
ken hingegen kann eine Person nicht durch ein Nachahmen und Hineinwach-
sen allein teilhaftig werden. Vielmehr zeichnet sich die Praxis dadurch aus, 
dass hier keine konkreten Handlungsmuster, welche für alle Künstler gleicher-
maßen leitend sind, konstituiert werden. Es gibt keine Konventionen, an wel-
che man sich beim Erschaffen eines Kunstwerkes halten sollte, und auch keine 
allgemeingültigen Verhaltenserwartungen, welchen der Künstler ausgesetzt 
ist – jedenfalls, wenn man sich den Künstler als einen autonom Handelnden 
denkt. Vielmehr scheint es so zu sein, dass Künstler in dem sehr abstrakten 
Gefüge der Kunst, in ihrem Bemühen um das Erschaffen von Kunstwerken, 

15 | Für die Diskussion zum Praxisbegrif f bin ich meinem guten Freund Ulrich Kröger 

dankbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 205

eigene Praxen ausbilden, so dass das Gesamte der Kunst so viele Praxen wie 
Künstler beherbergt oder, um auf Nelson Goodman zurückzugreifen, dass 
durch das Etablieren von individuellen Praxen ein Pluralismus von Welten ent-
steht,16 wobei dieser Pluralismus in einer vorsichtigen Lesart zunächst nur me-
taphorisch und nicht ontologisch verstanden wird. 

Im Ausbilden einer individuellen Praxis sowie im Erschaffen eines Kunst-
werkes ist der einzelne Künstler zwar keinen Handlungsmustern unterworfen, 
in seinem Handeln wird er jedoch dadurch herausgefordert, dass das Material, 
welches er benutzt, als ein dem Rezipienten und anderen Künstlern bekann-
tes Material Konnotationen mit sich führt, die trotz individueller Praxis des 
Künstlers nicht beliebig gestaltbar sind. Mit Goodman kann gesagt werden, 
dass die neuen Welten – angenommen, dass eine künstlerische Praxis eine 
Welt ist – immer in Abgrenzung zu den alten entstehen: »Worldmaking as we 
know it always starts from worlds already on hand; the making is a remaking.«17 
Dass das Schaffen eines Kunstwerkes durch das Ausdruckspotential des ver-
wendeten Materials bedingt ist, wurde bereits angesprochen. Mit Goodman 
kann nun gesagt werden, dass die Schwierigkeit der Artikulation eines konkre-
tisierten Interesses in einem materiellen Werk darin besteht, dass das jeweilige 
Material nicht nur in der Welt des Künstlers vorkommt, sondern Bestandteil 
vieler Welten ist, dort in jeweilige Praxen eingebettet ist und dementsprechen-
de Konnotationen mit sich führt oder Assoziationen hervorruft. Die Schwierig-
keit im Schaffen eines Kunstwerkes besteht darin, eine Praxis zu konstituieren 
oder zum Aufbau einer neuen Welt beizutragen, die sich signifikant von den 
anderen Welten unterscheidet, obwohl in ihr das gleiche Material verwendet 
wird wie in bereits bekannten Welten. Das Material sollte so behandelt oder 
bearbeitet werden, dass es nicht allein die Konnotationen der Welt aktualisiert, 
der es entstammt, sondern dass es neue Assoziationen hervorruft, etwas in 
einem anderen Licht erscheinen lässt. 

Ein besonders gelungenes Beispiel für eine solche eigenständige Welt ist 
Thomas Schüttes Werkgruppe Frauen.18 In zahlreichen überlebensgroßen 
Plastiken formuliert er ein klassisches Thema der Kunstgeschichte neu, wobei 
durch die Kombination von sich teilweise auflösenden weiblichen Formen und 
hochglänzend farbig lackiertem Aluminium eine neue Erfahrung des weib-
lichen Aktes möglich wird. 

Nach diesen Ausführungen zur künstlerischen Handlung und Praxis 
kann nun an das anfängliche Szenario, welches diesen Aufsatz eingeleitet hat, 
angeknüpft werden. Im Folgenden wird ein möglicher Grund für das Unver-
ständnis eines Kunstbetrachters (»Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll«) 

16 | Nelson Goodman: Ways of Worldmaking, Indianapolis 1985, S. 11f.

17 | Ebd., S. 6.

18 | Vgl. Andrea Bellini/Dieter Schwarz (Hg.): Thomas Schütte. Frauen, Düsseldorf 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing206

gegeben. In einem zweiten Schritt soll dann genauer erläutert werden, was ge-
nau unter einem glückenden Fall des Verstehens von Kunstwerken vorgestellt 
werden kann.

III.

Die Frage, wie das Betrachten und Erleben von Kunstwerken mit einem Ver-
stehen zusammenhängt, kann nicht beantwortet werden, wenn nun – nach-
dem auf die Rolle des Produzenten eingegangen wurde – der Rezipient nicht 
bedacht wird. Der Rezipient geht, das wurde bereits festgestellt, von zwei In-
tentionen aus, erstens von der sich im Material manifestierenden Intention 
(T2) und zweitens der Intention der Präsentation (T1), von denen im vorigen 
Abschnitt gezeigt wurde, dass diese Intentionen im Schaffen des Werkes zu-
sammenwirken. Zudem findet die Betrachtung eines Kunstwerkes unter der 
Voraussetzung statt, dass absichtsvoll hergestellte Dinge in ihrem Gemacht-
sein zu verstehen sind (T3). Angenommen, dass der Rezipient mit T3 nicht irrt, 
könnte man folgern, dass er die im Kunstwerk verkörperte Intention zu verste-
hen sucht. Diese erlebt der Rezipient zunächst aufgrund der materiellen Reali-
sation in einer sinnlichen Wahrnehmung. Wenn sich in diesem anfänglichen 
Erleben bereits ein Unverständnis bemerkbar macht, kann dies dadurch er-
klärt werden, dass der Rezipient beim Betrachten eines Kunstwerkes in seinen 
Erfahrungen der Kunstrezeption neu herausgefordert wird – beispielsweise 
weil der Künstler eine Ästhetik des Hässlichen verfolgt, die dem Rezipienten 
bis dahin unbekannt war. Dass sich das Erlebnis eines neu entdeckten Kunst-
werkes, wie Judith Siegmund schreibt, »sich nicht ohne Weiteres in den Be-
deutungshorizont des Rezipienten eingliedern lässt«19, liegt, dafür kann nun 
argumentiert werden, in der individuellen Praxis eines Künstlers begründet: 
Da es keine allen Künstlern gemeinsame Praxis des Erschaffens von Kunst-
werken gibt, sondern einen Praxis-Pluralismus, kann der Rezipient nicht auf 
eine einmal bekannte Praxis zurückgreifen und durch Reflexion des Werkes 
vor dem Hintergrund dieser einen Praxis das Kunstwerk erschließen. Statt-
dessen muss er jedem Werk mit einer Unvoreingenommenheit und Offenheit 
begegnen, will er verstehen, worum es dem Künstler in seinem Werk geht. 

Selbstverständlich kann es Gemeinsamkeiten zwischen verschiedenen 
Praxen geben. Solche Gemeinsamkeiten, z.B. in der formalen Gestaltung, mö-
gen die Rezeption eventuell erleichtern, können aber auch in die Irre führen. 
Und so lässt sich ein Unverständnis eines Rezipienten oder einer Rezipientin, 
das in dem Kommentar »Ich versteh jetzt nicht, was das hier soll« als Missver-

19 |  Judith Siegmund, Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhetische 

Kommunikation, Bielefeld 2007, S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 207

ständnis künstlerischer Praxis entlarven: Statt dass der Rezipient sich auf eine 
individuelle Praxis eingelassen hat, lässt er sich von seinen Vorerfahrungen 
den Blick verstellen. Für ein Verstehen des Werkes kann es nötig sein, dass der 
Rezipient sein bisheriges Kunstverständnis erweitert oder zum Teil revidiert. 
Hierzu kann ihm empfohlen werden, seinem Erleben des Werkes nachzuspü-
ren und zu fragen, warum ein bestimmtes Material verwendet wurde, wie und 
womit es bearbeitet wurde, welche Idee sich hinter einer Bilderserie oder einer 
Objektsammlung verbirgt. Die Materialität des Kunstwerkes ist schließlich 
das, was der Betrachter unter dem Aspekt der dem Werk eingeschriebenen 
Intention, so und nicht anders hergestellt zu sein, hinterfragen kann.

Zunächst durch die Sinne direkt angesprochen, ist der Rezipient gefordert, 
mit einer Art intellektuellem Spürsinn seinem Erleben oder seinen Intuitio-
nen nachzugehen. Ob sich das Erleben dann plötzlich zu einer Erfahrung fügt 
oder dem Rezipienten Tage später dämmert, warum das Werk vielleicht ge-
nauso sein musste, wie es war, ist weniger wichtig als das Faktum, dass dieses 
Gefühl des Sich-Fügens, ein intuitives Erfassen des Kunstwerkes, als abschlie-
ßender Aspekt einer Ästhetischen Erfahrung, die mit einem Erleben beginnt, 
angesehen werden kann.

Der Rezipient vollzieht durch dieses Nachspüren und das Infragestellen 
des materiellen Gemachtseins des Kunstwerkes einen ähnlichen, wenn auch 
sicherlich nicht den gleichen Prozess wie der Künstler in der Produktion: Er 
fragt, warum der Künstler sich für dieses Material und diese Bearbeitung 
entschieden hat, und er wird dann zu einer Einschätzung gelangen, die ihm 
als treffend erscheint. Judith Siegmund nennt dies das Evidenzerlebnis – je-
mandem kann ›etwas‹ evident werden –, weil dem »Evidenzanspruch des 
Produzenten eine [Hervorhebung AKK] Evidenzerwartung des Rezipienten 
entspricht«.20 Dem Erleben des Künstlers, eine Intention gefunden zu haben, 
entspricht die Einsicht in die bzw. das intuitive Erfassen der Intention durch 
den Rezipienten.

Die sich nun aufdrängende Frage danach, was im Evidenzerlebnis evident 
wird, kann gleichsam als die Frage verstanden werden, was in dem Prozess 
der Ästhetischen Erfahrung verstanden oder intuitiv erfasst wird. Dem Re-
zipienten, der der Materialität nachspürt, wird sich erschließen, warum das 
Werk so gemacht wurde, wie es gemacht wurde. Damit dieses Erfassen nicht 
als das reine Erfassen der Form oder der Komposition begriffen wird, ist zu be-
achten, dass die Intention des Künstlers, ein Werk zu präsentieren, nicht allein 
in der Überzeugung liegt, eine formal gelungene Komposition erschaffen zu 
haben, vorausgesetzt das Ziel des Künstlers geht über den Anspruch eines l’art 
pour l’art hinaus. Die Präsentation und Inszenierung eines Kunstwerkes ver-
folgt eine Absicht des Ausdrucks von etwas, das den Künstler in seiner Inten-

20 | Ebd., S. 243.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing208

tion des Schaffens geleitet hat. Weiter oben wurde dieser Ausgangspunkt, den 
der Künstler artikulieren will, als ein Interesse begriffen, das im Prozess des 
Schaffens langsam an Konkretion gewinnt. Dieses Interesse kann als etwas 
vorgestellt werden, das das Schaffen eines Kunstwerkes motiviert, selbst aber 
nicht zur Kunst gehört; ein Interesse an Dingen, Gegenständen, Sachverhal-
ten, Gefühlen, Stimmungen etc., die dem Künstler in ihrer Eigentümlichkeit 
aufgefallen sind, mit denen er sich beschäftigt hat. 

Da es das Ziel des Künstlers ist, in der verkörperten Intention dieses In-
teresse zu artikulieren, kann angenommen werden, dass sich dieses konkre-
tisierte Interesse dem Rezipienten erschließen kann. So wie im Prozess des 
Schaffens eines Kunstwerkes die materielle Darbietung das konkretisierte 
Interesse zu einer verkörperten Intention werden lässt, so kann auch das Hin-
terfragen dieses Gemachtseins dem Rezipienten dieses Interesse erschließen. 
Das Hinterfragen der Materialität ist demnach kein Selbstzweck, sondern ein 
Mittel zur Ästhetischen Erfahrung, in welcher das konkretisierte Interesse des 
Künstlers aktualisiert wird. Indem sich dem Rezipienten das Werk in seinem 
Gemachtsein erschließt, erfasst er, worum es dem Künstler geht.

Durch die Darbietung und Rezeption des Kunstwerkes kann die Auf-
merksamkeit für etwas geschaffen oder der Blick auf etwas gelenkt werden, 
es können kontrafaktische Szenarien entworfen oder Gedankengänge in Kraft 
gesetzt werden. Dieses Potential von Kunstwerken, zu einem vertieften Ver-
ständnis einer Materie oder zu einem Prozess des Erkennens beizutragen, ist 
nicht leicht zu fassen und wird vielleicht auch von daher mit Vorliebe igno-
riert. Diese Ignoranz fußt möglicherweise auf der Annahme, dass man sich 
Schwierigkeiten einhandelt, versucht man Phänomene zu schildern, deren 
Schilderung sich nicht an dem gängigen erkenntnistheoretischen Standard, 
wahr oder falsch zu sein, messen lässt, sondern auf den weicheren, da graduell 
dehnbaren Begriff der Angemessenheit oder Richtigkeit zurückgreifen muss. 

Skeptiker werden behaupten, dass die Prozesse des Erkennens in Ästheti-
scher Erfahrung zu diffus sind, als dass man von einem Erkennen sprechen 
kann. Sie werden kritisieren, dass das Objekt des Erkennens unbestimmt ist, 
und anführen, dass man dies allein anhand der Diversität möglicher Ästheti-
scher Erfahrungen und damit einhergehender Prozesse des Erkennens und 
Verstehens erkennt, welche durch ein einziges Kunstwerk ausgelöst werden. Es 
ist zu befürchten, dass ein Verständnis von Erkenntnis, das streng auf begriff-
liche Aussagen limitiert ist, die nur wahr oder falsch, jedoch nie angemessen 
oder richtig sein können, dazu führt, das Kind mit dem Bade auszuschütten. 

Man kann dem Skeptiker seine Zweifel ruhig zugestehen: Auch wenn man 
dann einräumen muss, dass die Prozesse des Erkennens in Ästhetischen Er-
fahrungen aufgrund der Heterogenität ihrer Verläufe bei verschiedenen Rezi-
pienten nicht zu eindeutigen Erkenntnissen oder wahren und falschen Aus-
sagen führen können, kann man dieser Feststellung eine positive Wendung 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 209

entgegenhalten: Aus der gegebenen Heterogenität der Verläufe Ästhetischer 
Erfahrung muss nicht zwangsläufig auf ihre Beliebigkeit geschlossen wer-
den. Die Prozesse des Erkennens in Ästhetischer Erfahrung können dann als 
nicht-beliebig verstanden werden, wenn sie nicht nur als durch das Kunstwerk 
ausgelöst begriffen werden, sondern auch als im Folgenden weiter auf dieses 
gerichtet. Sie sind dann nicht wahr oder falsch, aber doch dem Kunstwerk an-
gemessen.

Es muss zugegeben werden, dass gerade im Anfangsstadium der Ästhe-
tischen Erfahrung, welche durch ein unmittelbares und wenig reflektiertes 
Erleben geprägt ist, dieses Erleben je nach Betrachter wahrscheinlich von 
verschiedenen Assoziationen begleitet wird. Wird dieses anfängliche Erleben 
nicht weiter im Bezug auf das Kunstwerk hinterfragt, mag es sein, dass durch 
verschiedene assoziative Gedankensprünge Prozesse des Erkennens in Gang 
gesetzt werden, welche nur äußerst vage mit der verkörperten Intention des sie 
auslösenden Kunstwerkes verbunden sind. Das Vorkommen solcher Prozesse 
des Erkennens darf nicht mit den Prozessen des Erkennens der Ästhetischen 
Erfahrung verwechselt werden. In einer Ästhetischen Erfahrung versucht der 
Rezipient seinem Erleben im Bezug auf das Kunstwerk nachzuspüren. Dies 
kann durch eine klassische Werkbetrachtung oder einen Dialog mit einem 
weiteren Rezipienten über das Kunstwerk geschehen, wenn dabei das Kunst-
werk in seinem So-Gemachtsein hinterfragt wird. Die Ästhetische Erfahrung 
richtet sich also auf die materiell verkörperte Intention. Liegt eine Gerichtet-
heit der Ästhetischen Erfahrung vor, können die Prozesse des Erkennens zwar 
mannigfaltig sein, jedoch nicht beliebig.

Um einem weiteren möglichen Einwand gegen das Potential des Er-
kennens durch Ästhetische Erfahrung vorzugreifen, wird hier noch auf die 
Schwierigkeit der Versprachlichung des Erkennens eingegangen: Der Skepti-
ker wird eventuell behaupten, dass Erkenntnisse sich sprachlich wiedergeben 
lassen müssen und dass Prozesse des Erkennens in Ästhetischer Erfahrung 
sich nicht immer versprachlichen lassen und daher wohl kaum wirkliche Er-
kenntnisse sein können. Für diesen Einwand spricht folgendes Phänomen: 
Wohl jeder Kunstrezipient wird attestieren können, dass die Versprachlichung 
der Ästhetischen Erfahrung den Rezipienten vor große Schwierigkeiten stellen 
mag. Wir erleben etwas intensiv, geraten ins Nachdenken, sind mit unserer 
Konzentration voll bei der Sache, staunen fasziniert und können im Nachhi-
nein nicht in Worten einfangen, was da genau passiert ist. Dieses Phänomen 
ist von daher plausibel, dass sich im Kunstwerk ein konkretisiertes Interesse 
des Künstlers artikuliert oder ausdrückt, wobei diese Artikulation oder dieser 
Ausdruck materiell realisiert ist. Der Ausdruck bietet sich unserer sinnlichen 
Wahrnehmung dar. In der bildenden Kunst kommt es eher selten vor, dass 
sich das konkretisierte Interesse des Künstlers verbalsprachlich artikuliert. Ein 
Grund dafür, warum es dem Rezipienten schwer fällt, die Erfahrung in Worte 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing210

zu kleiden, kann daher folgender sein: Der Rezipient müsste den teils sinnlich 
erfahrenen Ausdruck einer materiell verkörperten Intention in Verbalsprache 
übersetzen, was eine immense und für manche Menschen vielleicht nicht lös-
bare Schwierigkeit darstellt. Diese Schwierigkeit ergibt sich nicht allein aus 
dem Mangel an Ausdrucksfähigkeit oder Intellekt, wovon der Brief des Lord 
Chandos ein Zeugnis abgibt: »Mein Fall ist, in Kürze, dieser: Es ist mir völlig die 
Fähigkeit abhanden gekommen, über irgend etwas zusammenhängend zu denken 
oder zu sprechen. […] Es wird mir nicht leicht, Ihnen anzudeuten, worin diese guten 
Augenblicke bestehen; die Worte lassen mich wiederum im Stich.«21 Es handelt sich 
vielmehr um das Gefühl, dass die Worte nicht an das Erlebte heranreichen, 
dass also die Sprache unzureichend ist, um bestimmte Erfahrungen wieder-
zugeben. Aus der Unfähigkeit, Ästhetische Erfahrungen in Verbalsprache zu 
übersetzen, auf das Ausbleiben eines Erkenntnisprozesses zu schließen, ist 
nicht zwingend. Stattdessen könnte eingeräumt werden, dass gerade das Ha-
dern mit der Sprache und das Gefühl der sprachlichen Unzulänglichkeit ein 
Indiz dafür ist, dass Erkenntnisse nicht nur sprachlich vorliegen und dass das 
neu erworbene Verständnis größer ist als das, was sich über dieses Verständnis 
sagen lässt.

Der ›Mangel‹ der sprachlichen Reformulierbarkeit Ästhetischer Erfahrung, 
wird daher nur dem als Mangel erscheinen, der nur sprachlich Formulierbares 
als Erkenntnis gelten lässt. Statt dieser doch außerhalb der Ästhetik vorherr-
schenden Überzeugung zu folgen, dass Erkenntnisse sich auf die Form von 
Aussagen bringen lassen, ist es sinnvoll, Ästhetische Erfahrungen als erkennt-
nistheoretisch relevante Erfahrungen zu behandeln, die zeigen, dass ein Er-
schließen oder Erfassen von etwas nicht immer mit der Sprache beginnt. Viel-
mehr wird in Ästhetischer Erfahrung etwas erlebbar, das vor jeder Erkenntnis 
liegt, ein Prozess des Erkennens, welcher beispielsweise durch Fokussierung 
einzelner Aspekte, durch das Treffen von Unterscheidungen, das Bilden von 
Kontrasten oder Gruppierungen, das Negieren von Gegebenem, das Denken 
in Gegensätzen oder das Gewinnen eines Gefühls für eine Sache, einer Kennt-
nis von etwas charakterisiert werden kann. Dem Rezipienten von Picassos 
Arbeiten der blauen Periode mögen vielleicht die Worte fehlen, dennoch er-
schließt sich ihm über die anschauliche Darstellung eine Befindlichkeit, die 
Picassos Schaffensperiode auszeichnet. Dass es Picasso um die Artikulation 
von etwas geht, das man ›Tristesse und Melancholie des ärmlichen Lebens‹ 
nennen könnte, erschließt sich nicht erst, nachdem man dies in Worte gefasst 
hat, die nur annähernd an das heranreichen, was sich dem Betrachter zeigt. 
Dass ein Rezipient hier ein Verständnis von etwas gewonnen hat, muss sich 

21 | Hugo von Hofmannsthal: »Ein Brief« (auch: »Brief des Lord Chandos an Francis 

Bacon«), Berlin 1902; http://gutenberg.spiegel.de/buch/ein-brief-997/1 (abgerufen 

am 22.3.2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 211

nicht sprachlich artikulieren, es zeigt sich ihm, indem seine Sensibilität für 
diese Befindlichkeit zunimmt; vielleicht merkt er es daran, dass er plötzlich 
seine Mitmenschen differenzierter wahrnehmen kann.

Kunstwerke haben dadurch, dass sich in ihnen ein Interesse an etwas 
nicht-sprachlich artikuliert, das Potential, Prozesse des Erkennens in Gang 
zu setzen, ohne dass durch die Kunstwerke der Endpunkt dieser Prozesse 
zwingend vorgegeben ist. In diesem Sinne ermöglichen sie Reflexionen, die, 
da sie gerade nicht an Faktisches gebunden sind, ›frei‹ genannt werden kön-
nen. Freie Reflexionen lassen kontrafaktische Überlegungen zu, ermöglichen 
Sensibilisierungen abseits von praktischen Notwendigkeiten, lassen Dinge in 
den Fokus unserer Aufmerksamkeit treten, die vorher nicht beachtet wurden. 
Kunstwerke ermöglichen diese freien Reflexionen, weil sie als Produkte von 
Handlungen individueller Praxen entstehen. Die durch den Künstler konstitu-
ierte Praxis des Schaffens von Kunstwerken lässt es zu, dass sich hier, anders 
als in einer alltäglichen Praxis, in der Handlungsmuster und Routinen von 
ganzen Kulturen geteilt werden, eine Eigentümlichkeit im Interesse für etwas 
artikuliert, die den Rezipienten zum Nachdenken anregt. 

IV.

Nachdem nun auf die Art des Verstehens und das prozessuale Erkennen, 
welches Ästhetische Erfahrungen ermöglichen, eingegangen wurde, soll ab-
schließend noch gesagt werden, wie dieser Gedankengang mit einer aktuellen 
Debatte zusammenhängt: Seit einiger Zeit gibt es eine lebhafte Diskussion da-
rüber, ob und warum Kunst als Forschung begriffen werden sollte. Zum einen 
geht es hier um Legitimationsfragen, deren Beantwortung institutionell rele-
vant ist. Andere Motive können in Gemeinsamkeiten von Kunst und Wissen-
schaften gefunden werden, wie sie sich beispielsweise bei Paul Feyerabend22 
finden. 

Auch wenn ich durch meine Ausführungen dargelegt habe, dass Ästhe-
tische Erfahrungen von Kunstwerken das Potential haben, Prozesse des Ver-
stehens und Erkennens zu initiieren, möchte ich diese Gemeinsamkeit mit 
Prozessen des Erkennens in Wissenschaft und Forschung, die es sicherlich 
in Ansätzen gibt, nicht zum Anlass nehmen, die Unterschiede zu ignorieren. 

Künstlerinnen und Künstler könnten durch das Schaffen von Kunstwer-
ken Dinge erforschen, Stimmungen artikulieren, Blicke auf Mögliches rich-
ten und Feinheiten im Verständnis von existentiellen Fragen ausleuchten, so 
dass durch die Ästhetische Erfahrung ein neues, vertieftes oder revidiertes 
Verständnis von etwas oder eine Kenntnis von etwas gewonnen wird. Wenn 

22 | Paul Feyerabend: Wissenschaft als Kunst, Frankfur t a.M. 1984.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing212

man daher das Handeln von Künstlerinnen und Künstlern im Schaffen von 
Kunstwerken als forschendes oder experimentierendes charakterisiert, darf 
man dabei nicht außer Acht lassen, dass dieses Forschen und Experimentieren 
im Bemühen um das Konstituieren einer individuellen Praxis geschieht. Die 
Ergebnisse dieses Tuns, die Kunstwerke, sind daher anders als Forschungs-
ergebnisse nicht anschlussfähig an andere Kunstwerke. Das Bemühen um 
eine materiell manifeste Intention muss sich keiner Systematik unterstellen 
und sich nicht am Faktischen orientieren. Die Arbeit des Künstlers ist freier 
als die des Wissenschaftlers, da er nicht darauf angewiesen ist, dass seine Er-
gebnisse in einer Gemeinschaft von anderen Künstlerinnen und Künstlern 
rezipiert und genutzt werden können. Dies lässt sich durch den Verweis auf 
die individuelle Praxis des Künstlers verstehen. Da jeder Künstler seine eigene 
Praxis konstituiert, die Methoden der Untersuchung selbst begründet23 und 
auch ein je eigenes Verfahren zur Präsentation findet, führen die forschenden 
Ansätze zu keinen anschlussfähigen wissenschaftlichen Ergebnissen, sondern 
bleiben in hohem Maße persönlich und individuell. Dies hat den unschätz-
baren Vorteil, dass Kunstwerke ein Potential besitzen, das wissenschaftliche 
Forschungsergebnisse nicht immer vorweisen können: Sie laden ein zu einer 
freien Reflexion über Dinge, Stimmungen, Sachverhalte etc. in der Welt, wel-
cher der Sinn für Mögliches innewohnt. Der Rezipient kann durch sie sensibi-
lisiert werden (z.B. für ein genaues Beobachten), kann ein Verständnis von et-
was vertiefen (z.B. von Melancholie), kann eine Lenkung von Aufmerksamkeit 
erfahren, die, so punktuell sie auch ist, vielleicht doch Einfluss auf den Welt-
bezug des Menschen haben mag. Nicht selten wird der Kunstbetrachter aber 
auch in der Betrachtung mit seinen eigenen Vorurteilen, mit Vorerfahrungen 
konfrontiert, die erst in der Auseinandersetzung mit dem Werk zutage treten. 
Diese zu erkennen, kann bedeuten, das eigene Bewusstsein zu erweitern. Dass 
Kunstwerke zu diesen wichtigen Prozessen des Erkennens und Verstehens der 
Welt beitragen können, sollte man anerkennen. Dass daraus aber kein wis-
senschaftlicher Anspruch erwachsen muss, lässt vor allem die Perspektive der 
Rezipienten und Rezipientinnen deutlich werden. Die Produkte der forschen-
den künstlerischen Tätigkeit sind von der je eigenen Strategie zur materiellen 
Manifestation des Künstlers geprägt, auf die der Rezipient sich jeweils einlas-
sen muss. Gerade weil es keine die individuellen Praxen verbindende eindeu-
tige Sprache des Ausdrucks gibt, bleiben die Ergebnisse, so sinnlich prägnant 
sie wirken, zu unverbindlich. Man würde verkennen, worum es dem Künstler 

23 | Dies betonte Cornelia Sollfrank in ihrem Vortrag »The Pervert’s Guide to Ar tistic 

Research« (gehalten am 23.1.2015 anlässlich der Tagung »Wie verändert sich Kunst, 

wenn man sie als Forschung versteht?« in der UdK Berlin), in welchem sie auf die Praxis 

der Vergabe von Doktortiteln für künstlerisch Forschende einging.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 213

ging, betrachtete man seine Artikulationen im Werk unter dem Aspekt einer 
(Anschlussfähigkeit herstellenden) Kompatibilität mit anderen Werken.

Die These, dass Kunst Forschung sei, überstrapaziert daher das in Ästheti-
scher Erfahrung wirksam werdende epistemische Potential der Kunst. Meine 
Ausführungen haben gezeigt, dass man sehr wohl sinnvoll von erkenntnis-
theoretisch relevanten Prozessen Ästhetischer Erfahrung sprechen kann. Die-
se Prozesse als solche zu betrachten, die zu wissenschaftlichem Wissen führen 
oder anschlussfähige Forschungsergebnisse bieten, bedeutet, die Differenzen 
im Erkennen nicht anzuerkennen. Freie Reflexionen, zu denen Ästhetische 
Erfahrungen einladen, führen, wenngleich sie durch ihre Gerichtetheit auf das 
Kunstwerk nicht als beliebig verstanden werden müssen, nicht zu eindeutigen 
Ergebnissen. Sie sind ergebnisoffen und haben damit ein Potential, das uns im 
Entwerfen neuer Welten, im Generieren neuer Blicke und dem Verständnis 
von Möglichem und Wirklichem helfen kann. Diese Prozesse sind weniger für 
die Wissenschaft als vielmehr für das Verständnis der Welt und des Lebens 
abseits von Wissenschaftlichkeit relevant. In diesem Sinne kann die genauere 
Untersuchung der Prozesse der Erkennens und Verstehens in Ästhetischer Er-
fahrung ein Plädoyer dafür sein, den Gegenstandsbereich der Erkenntnistheo-
rie nicht auf Fragen um das Bestehen und Gerechtfertigtsein von Aussagen zu 
limitieren, sondern auch Prozesse zu berücksichtigen, die zu Kenntnissen und 
Verständnissen beitragen, die Menschen in ihrem Leben betreffen.

Liter atur

Ammon, Sabine: Wissen verstehen. Perspektiven einer prozessualen Theorie der 
Erkenntnis, Weilerswist 2009.

Bellini, Andrea/Schwarz, Dieter (Hg.): Thomas Schütte. Frauen, Düsseldorf 
2012.

Feyerabend, Paul: Wissenschaft als Kunst, Frankfurt a.M. 1984.
Goodman, Nelson: Ways of Worldmaking, Indianapolis 1985.
Hofmannsthal, Hugo von: Ein Brief (auch: Brief des Lord Chandos an Francis 

Bacon), Berlin 1902; http://gutenberg.spiegel.de/buch/ein-brief-997/1 (ab-
gerufen am 22.3.2015).

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Akademieaus-
gabe Bd. VII; http://www.korpora.org/kant/aa07/192.html (abgerufen am 
28.02.2015).

LeWitt, Sol: »Paragraphs on Conceptual Art«, in: Artforum, Juni 1967, S. 79-83.
McDowell, John: »Some Remarks on Intention in Action«, in: The Amherst Lec-

ture in Philosophy 6 (2011), S. 1-18; http://www.amherstlecture.org/mcdowell 
2011/mcdowell2011_ALP.pdf (abgerufen am 28.3.2015).

O’Dohoerty, Brian: In der weißen Zelle, Berlin 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing214

Siegmund, Judith: Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhetische 
Kommunikation, Bielefeld 2007.

Speich, Daniel: »Alpenblick mit Geländer«, in: David Gugerli/Barbara Orland 
(Hg.), Ganz normale Bilder, Zürich 2002, S. 47-65.

Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus, in: Werkausgabe Bd.  1, 
Frankfurt a.M. 1984, S. 7-187.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik

Anke Haarmann

»Im Atelier war ich auf mich selbst gestellt«, notiert der Künstler Bruce Nau-
man. »Das warf dann die grundlegende Frage auf, was ein Künstler tut […]. An 
diesem Punkt rückte die Kunst als Tätigkeit gegenüber der Kunst als Produkt 
in den Vordergrund. Das Produkt ist nicht wichtig für das eigene Bewusst-
sein.«1 Diese Erklärung aus dem Innern des Ateliers legt die Vermutung nahe, 
dass aus der Perspektive von Künstlerinnen und Künstlern die Praxis und 
nicht das Werk oder die ästhetische Erfahrung des Publikums im Zentrum 
dessen steht, was wir in einem vergegenständlichenden Sinne ›Kunst‹ zu nen-
nen gewohnt sind. Die Kunst müsste mithin von ihrem Tätigsein her verstan-
den werden – eine Praxisästhetik wäre dem Phänomen angemessen. Doch was 
tun Künstlerinnen und Künstler tatsächlich in ihren Ateliers, und können wir 
dieses Tun als konstitutiv für die Kunst denken?

Gerade Atelierbesuche im 20. und 21. Jahrhundert lehren uns auf irritie-
rende Weise, dass nicht mehr nur schöpferische Handlungen an den Produk-
tionsstätten der Kunst stattfinden, sondern Praktiken angewendet werden, die 
jenen von Buchhaltern ähneln. Nicht feuchter Ton, nicht dicke Farbe, nicht 
sperriges Holz werden bearbeitet, sondern Konzepte. Das Atelier ist kein Ort 
gestischer Schaffensakte. Es ist Büro und Archiv, Präsentationsstätte und Ver-
sammlungsraum. Das Arrangement von Dingen, die auf Tätigkeiten verwei-
sen, welche zur Kunst führen, muten gewöhnlich an. Die Auslegeordnung der 
Dinge verweist auf Kommunikation – doch dabei auch auf die Beziehung von 
Dingen und Zeichen. Die künstlerische Produktion scheint abgemischt aus 
diversen Sequenzen des Fern- und Nahsehens, dem Ergreifen und Ergriffen-
sein von Bildern und Situationen, dem Lesen in kulturellen Traditionen und 
Ermessen von gesellschaftlichen Räumen, dem Kommunizieren durch das 

1 | Bruce Nauman: »Kunst, die eigentliche Tätigkeit: Ein Interview mit Ian Wallace und 

Russel Keziere«, in: Christine Hoffmann (Hg.), Bruce Nauman. Interviews 1967-1988, 

Amsterdam 1996, S.  102-117, hier S.  113, zitier t nach Elke Bippus (Hg.), Kunst des 

Forschens: Praxis eines ästhetischen Denkens, Zürich/Berlin 2009, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann216

Filmen, Zeichnen, Fotografieren, dem Austauschen von Bildern, Verschicken 
von Texten oder Agieren im Kontext. Ein stetes und mitunter kleinteiliges Ge-
ben und Nehmen von immateriellen und materiellen Symbolen, die sich im 
Prozess des Bearbeitetwerdens zu Kunst als einer Position verklumpen. Wäh-
rend der Austausch mit der Welt in den Ateliers durch verschiedene Mittel und 
Handlungsweisen vonstattengeht, bilden sich in der künstlerischen Arbeit 
Darstellungen, Bilderserien, performative Ideen. Im künstlerischen Produk-
tionsprozess ›bildert‹ sich gleichsam eine künstlerische Position im Prozess 
der Bildproduktion durch das Erstellen, Prüfen, Herausstellen, Verwerfen, 
Entwickeln, Arrangieren, Modifizieren, Verbinden und Präsentieren von Dar-
stellungselementen. So könnten wir – auch ohne handwerkliche Schaffensge-
sten annehmen zu müssen – das Tätigsein im Atelier herausschälen und in 
seinen materiellen und immateriellen Komponenten beschreiben. 

Entgegen dieser Atelierbeobachtung, die das künstlerische Tun zu fassen 
versucht, und entgegen der Selbstdiagnose des Künstlers Nauman wurde die 
Kunst allerdings in der Philosophie seit der Antike tendenziell von den Werken 
her gedacht oder die ästhetischen Erfahrungen des Publikums standen häufig 
im Mittelpunkt der Betrachtung. Die künstlerischen Arbeitsweisen spielten 
gegenüber den werkhaften Dingen und den ästhetischen Erfahrungen eine 
eher marginale Rolle in der Ästhetik. Erst die Kunsttheorie des 21. Jahrhun-
derts scheint eine praxologische Wende2 zu vollziehen und reagiert damit auf 
das zeitgenössische künstlerische Selbstverständnis, aber auch auf eine offen-
sichtliche Verschiebung im Kunstfeld der Gegenwart. Die Kunst ist durch per-

2 | Einige kurze Anmerkungen zum Begrif f und zur Schreibweise des ›Praxologischen‹ 

sollen hier Missverständnisse vermeiden helfen: Die ›praxélogie‹ wird als Fachbegrif f 

dem französischen Soziologen Pierre Bourdieu zugeschrieben, der diesen Terminus je-

doch im Gegensatz zu seinen Begrif fen des ›Feldes‹ oder des ›Habitus‹ nicht systema-

tisier t und eher von einer ›Theorie der Praxis‹ (théorie de la pratique), dem ›praktischen 

Sinn‹ (sense pratique), den ›praktischen Gründen‹ (raisons pratiques) oder einer ›Theo-

rie des Handelns‹ (théorie de l’action) schreibt. Bourdieus Reflexionen zu den Praktiken 

menschlichen Handelns sind dabei der Erklärung der Reproduktion sozialer und symbo-

lischer Räume gewidmet. Sehr viel ausdrücklicher als Bourdieu, aber weniger bekannt 

entwickeln die Autoren Ludwig von Mises und Tadeusz Kotarbiński den Begrif f der ›Pra-

xeologie‹ bzw. ›Praxiologie‹. In beiden Fällen geht es unter den sehr verschiedenen Ge-

sichtspunkten der Effizenz oder der Rationalität des Handelns um Theorien im Kontext 

der Arbeits- und Wir tschaftswissenschaften. Demgegenüber verwendet der vorliegen-

den Text den Begrif f der ›Praxologie‹ (ohne é, e oder i) weder mit soziologischen noch 

mit ökonomischen Erklärungsabsichten, sondern um Charakteristika der Kunst (bzw. 

praxologisch formulier t: des Kunstens) unter praxischen Gesichtspunkten beschreibbar 

zu machen – gewissermaßen in einem schwachen ontologischen Sinne, um das Sein der 

Kunst als ein Tätigsein zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 217

formative Arbeiten prozessorientierter geworden, was ein an der Praxis orien-
tiertes Nachdenken über das Phänomen motiviert. 

Bei genauerer Betrachtung der Theoriegeschichte war allerdings eine pra-
xologische Ausrichtung der Kunstphilosophie durchaus schon 1750 bei Alex-
ander Gottlieb Baumgarten, dem Begründer der Ästhetik als philosophischer 
Disziplin, zumindest angelegt, wenn dieser die Ästhetik als eine »Kunst des 
schönen Denkens« bezeichnet und vorhat, in seiner »praktischen Ästhetik« 
die Tätigkeit dieses schönen Denkens als Praxis der Kunst zu beschreiben.3 
Baumgarten bedurfte zu diesem praxologischen Verständnis der Kunst keiner 
aktionistischen Performancekunst. Doch leider wurde der praktische Teil sei-
ner Ästhetik nie vollendet, und so heftete sich keine praxisästhetische Denk-
tradition an diese besondere Ausrichtung seiner Theorie. Mit Baumgarten 
kann allerdings eine philosophische Fährte aufgenommen werden, um die 
verschiedenen praxisästhetischen Spuren in der Geschichte der Kunstphiloso-
phie aufzuspüren. So denkt neben Baumgarten auch Konrad Fiedler die Kunst 
von der Tätigkeit der Künstler her, und sein Text »Über den Ursprung der 
künstlerischen Tätigkeit« aus dem Jahre 1887 ist mit dem Begriff der »Aus-
drucksbewegung« als theoretischer Bestimmung des künstlerischen Tuns für 
die Künstler seiner Zeit zentral geworden. Eine weitere praxisorientierte Linie 
in der Ästhetik führt von Georg Wilhelm Friedrich Hegels Kunstbegriff zu den 
schon erwähnten praxologisch ausgerichteten Kunsttheorien der Gegenwart. 
Hegel legt seiner Ästhetik zugrunde, dass das Kunstwerk kein Naturprodukt 
sei, sondern durch menschliche Tätigkeit zuwege gebracht wird, um an der 
Arbeit der Künstler die Versöhnung von sinnlichem Schaffen und geistigem 
Tun auseinanderzusetzen. Im Feld der gegenwärtigen Kunsttheorien hallt die-
ser Hegelsche Theorieansatz in Analysen wider, die in der Gegenwartskunst 
die performative Arbeit am Gewordensein von Wirklichkeit hervorkehren. 
Hans-Georg Gadamer denkt schließlich die Kunst in ihrem spielenden Sein 
als eine kontinuierlich tätige Praxis und entwickelt auf diese Weise eine pra-
xologische Werktheorie. Es scheint so zu sein, dass die bei Baumgarten aufge-
nommene Fährte tatsächlich zu praxisästhetischen Spuren bei Hegel, Fiedler, 
Gadamer oder Kunsttheorien der Gegenwart führt – Spuren, deren detaillierte 
Verfolgung sowohl produktionsorientierte wie werkorientierte Aspekte einer 
Praxisästhetik zusammenzutragen verspricht.

»Das Kunstwerk sei kein Naturprodukt, sondern durch menschliche Tä-
tigkeit zuwege gebracht.«4 Georg Wilhelm Friedrich Hegel vertritt in seinen 
Vorlesungen über die Ästhetik diese wie es scheint banale Auffassung, dass die 

3 | Vgl. Alexander Gottlieb Baumgarten: Ästhetik, Teil 1, übers. und hg. von Dagmar 

Mirbach, Hamburg 2007.

4 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke in 20 Bänden, Bd. 13: Vorlesungen über die 

Ästhetik, Frankfur t a.M. 1970, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann218

Kunst weder vom Himmel falle noch aus dem Boden wachse, sondern das Re-
sultat humaner Aktivitäten sei. Die Feststellung findet entsprechend ihrer ver-
meintlichen Trivialität Niederschlag unter der Rubrik der »gewöhnlichen Vor-
stellungen von der Kunst« in der Einleitung der Ästhetik, und sie dient Hegel 
im Wesentlichen dazu, eine Zäsur zum Naturschönen zu markieren. Das Na-
turschöne und das Kunstschöne unterscheiden sich durch die Differenz ihrer 
Ursprünge; dieses ist in bewusster menschlicher Tätigkeit erzeugt, jenes ist 
im geistlosen Prozessen geworden.5 Auch der Kunsttheoretiker Konrad Fiedler 
beginnt ein halbes Jahrhundert später seine »Beurteilung von Werken der Bil-
denden Kunst« mit dieser wesentlichen Unterscheidung zwischen gefundener 
Natur und gemachter Kunst, wenn er schreibt, »die Beurteilung eines Kunst-
werks, als eines Erzeugnisses menschlicher Kraft, muß von anderen Voraus-
setzungen ausgehen, als die Beurteilung eines Naturproduktes«.6 Es scheint, 
dass in der Ästhetik die praxologische Aufmerksamkeit auf die Tätigkeit der 
Künstler in dem Maße erwacht, wie sich der Fokus verschiebt von der Katego-
rie des wahrnehmbaren Schönen hin zur Kategorie der Herkunft der Objekte. 
Hegel wie Fiedler interessieren sich dafür, wie etwas wird, und nicht nur, wie 
wir es erfahren, weil die Genese dessen, was wir erfahren, der Sache nicht äu-
ßerlich bleibt. Ästhetische Erfahrung wird zu einem Faktor zweiter Ordnung, 
die hinter den Faktor der Entstehungsweise des zu Erfahrenden zurücktritt. 
Warum kommt es zu dieser Perspektivverschiebung, in deren Folge sowohl die 
Natur wie auch die Schönheit in der Ästhetik an Bedeutung verlieren, zugleich 
aber die künstlerische Praxis und die epistemologischen Qualitäten des Kunst-
werks an Gewicht gewinnen? Hegel wie Fiedler interessieren sich für Ästhetik 
unter dem Gesichtspunkt einer produktiven Epistemologie. Beide gehen davon 
aus, dass der Mensch sich und die Welt nicht durch passive Anschauung er-
kennt, sondern durch das produktive Herausarbeiten. Es ist daher die inten-
tionale Arbeit als Wahrheitspraxis, welche diese Theoretiker an der Ästhetik 
fesselt und damit die Kunst und nicht die Natur sowie die Tätigkeit und nicht 
die Schönheit in Betrachtung ziehen lässt. 

Bleiben wir einen Moment bei Hegel. Dem Architekten des absoluten Geis-
tes geht es in seiner Ästhetik um die Darstellung von eben diesem. Den Geist 
aber findet Hegel in der Kunst insofern, als diese als humanes Produkt erkannt 
wird. Anders als die (schöne) Natur, die ein materiell Gegebenes ist, erweist 
sich die schöne Kunst für Hegel als ein aus dem Geiste gemachtes Materielles. 

5 | Für Hegel bedeutet dies, »daß das Kunstschöne höher stehe als die Natur. Denn die 

Kunstschönheit ist die aus dem Geiste geborene und wiedergeborene Schönheit […]« 

(ebd., S. 14).

6 | Konrad Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst« (1876), in: ders., 

Schriften zur Kunst, hg. und eingeleitet von Gottfried Boehm, München 1991, Bd.  1, 

S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 219

Was uns an dieser Hegelschen Grundauffassung zum geistig durchwirkten 
Charakter der materiellen Kunst interessiert und was für eine gegenwärtige 
praxologische Ästhetik inspirierend wirkt, ist zweierlei: die Aufmerksamkeit 
auf das Tätige im Künstlerischen im Allgemeinen und die Bestimmung die-
ses Tätigen als eines Reflexiven im Besonderen. Hegel geht es bei seiner Auf-
merksamkeit auf die Tätigkeit in der Kunst nicht um die gleichsam gedan-
kenlose intuitive schöpferische Begeisterung von Kunstschaffenden, die sich 
vom Genius besessen am Material dynamisch abarbeiten. Es geht ihm aus-
drücklich nicht um die handwerklichen Tätigkeiten im Künstlerischen. An-
ders gesprochen: Die Kunst wird nicht zur Praxis durch die »bloße bewußtlose 
Fertigkeit«7 des Künstlers in seiner Betätigung an feuchtem Ton, dicker Farbe 
oder sperrigem Holz. Hegel geht es um die Kunst als ein Produkt geistiger 
Tätigkeit, in deren Folge das Werk als sinnlich wahrnehmbares Ergebnis in 
Erscheinung tritt. Es geht ihm um die Idee im Kunstwerk. Im künstlerisch 
gewordenen Erzeugnis schlägt sich geistige Anschauung sinnlich nieder. Mit 
der Kunst wird eine Praxis namhaft, die als Wahrheitspraxis für Hegel relevant 
ist. Das Werk ist nicht einfach da, sondern Effekt geistiger Arbeit, darin aber 
Verkörperung kultureller Anschauungen, die sich in ihm sinnlich kommuni-
zieren.8 Kunst ist – unter diesem Blickwinkel betrachtet – eine epistemologisch 
gehaltvolle Praxis, die nicht allein physisch, sondern auch geistig wirkt und 
die durch die Tätigkeit des Kunst-Machens humanes Selbstverständnis aus-
zudrücken vermag.9 In den Worten Hegels, der damit schon im 19. Jahrhun-
dert die rein sinnliche Dimension des materiellen Werks zurückweist und das 
Konzept in den Mittelpunkt der ästhetischen Betrachtung rückt: »[D]ie Seite 
äußerlicher Existenz ist es nicht, die ein Werk zu einem Produkt der schönen 
Kunst macht; Kunstwerk ist es nur, insofern es, aus dem Geiste entsprungen, 
nun auch dem Boden des Geistes angehört, die Taufe des Geistigen erhalten 
hat und nur dasjenige darstellt, was nach dem Anklange des Geistes gebildet 
ist.«10 Aus dem Geiste aber »springt« das Werk und »bildet sich« durch das 
tätige Ins-Werk-Setzen der Künstlerinnen und Künstler – so könnte man den 

7 | G. W. F. Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik, S. 62.

8 | Vgl. ebd., S.  21: »In Kunstwerken haben die Völker ihre gehaltreichsten inneren 

Anschauungen und Vorstellungen niedergelegt, und für das Verständnis der Weisheit 

und Religion macht die schöne Kunst oftmals, und bei manchen Völkern sie alleine, 

den Schlüssel aus. Diese Bestimmung hat die Kunst mit der Religion und Philosophie 

gemein, jedoch in der eigentümlichen Art, daß sie auch das Höchste sinnlich darstellt 

und es mit der Erscheinungsweise der Natur, den Sinnen und der Empfindung näher 

bringt.« 

9 | Vgl. ebd., S. 28: Der Kunst »ihre wahrhafte Aufgabe [ist es], die höchsten Interessen 

des Geistes zum Bewußtsein zu bringen.«

10 | Ebd., S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann220

praxisästhetischen Effekt von Hegels Kunsttheorie zusammenfassen. Kunst 
ist human gebildeter, sinnlich wahrnehmbarer, materialisierter Ausdruck des 
kulturellen Geistes. Insofern bringt die Kunst kulturelles Selbstverständnis 
und damit die Wahrheit einer gegebenen Zeit handelnd zum Ausdruck.

Die hier vorgestellte Lektüre der »Vorlesungen über die Ästhetik« will vor 
allem zwei Gedanken Hegels fruchtbar machen für ein gegenwärtiges Ver-
ständnis von Kunst als einer Tätigkeit: erstens den Gedanken, dass sich Kon-
zept, Idee oder auch Geist im Kunstwerk kommunizieren, dass mithin die 
Kunst Anteil an der kulturellen Wahrheitsartikulation hat, und zweitens den 
Gedanken, dass dieses spezifische kommunikative Material, das da als Kunst-
werk aus der künstlerischen Praxis entsteht, ein wesentlich erarbeitetes, ge-
wordenes, produziertes ist. Dieser Produktcharakter, der auf die Verfahren der 
künstlerischen Werkerzeugung verweist, erlaubt es letztlich, abzusehen vom 
ausschließlichen Blick auf die Werke als Objekte und hinzusehen auf die Tä-
tigkeiten der Akteure der Kunst, die als Wahrheitspraktiker kenntlich werden. 

Wenn mit Hegels praxischem Kunstverständnis geistige Arbeit und körper-
liche Tätigkeit in der Gestaltung von Materie zusammenfallen, tritt schon im 
19. Jahrhundert eine bemerkenswert konzeptuelle Anforderung an die Form-
Inhalt-Relation der Kunst zutage. Kunst bestimmt sich für Hegel nicht durch 
irgendeine besondere Materie, wie etwa die Farbe auf Leinwand oder den Mar-
mor als Figur. Obwohl Hegel die Phantasie zu einem erweiterten Kunstbegriff 
fehlte, ist doch aus der Logik der Hegelschen Bestimmung heraus die Kunst 
nicht als Malerei, Bildhauerei oder Klangwerk bestimmt, sondern durch das for-
mal angemessene Ins-Werk-Setzen einer Idee – Konzeptkunst gewissermaßen. 
Entsprechend dieser konzeptuellen Form-Inhalt-Relation des Künstlerischen

»ergibt sich sogleich nach der Seite des Inhalts, daß die schöne Kunst nicht könne in 

wilder Fessellosigkeit der Phantasie umherschweifen, denn die geistigen Interessen 

setzen ihr für ihre Inhalte bestimmte Haltepunkte fest, mögen die Formen und Ge-

staltungen auch noch so mannigfaltig und unerschöpflich sein. Das gleiche gilt für die 

Formen selbst. Auch sie sind nicht dem bloßen Zufall anheimgegeben. Nicht jede Ge-

staltung ist fähig, der Ausdruck und die Darstellung jener Interessen zu sein, sie in sich 

aufzunehmen und wiederzugeben, sondern durch einen bestimmten Inhalt ist auch die 

ihm angemessene Form bestimmt.«11

Für Hegel führt dieser Anspruch an ein »wahrhaftes« Entsprechungsverhält-
nis von Idee und Darstellung zu der bekannten Diagnose, dass in der klassi-
schen griechischen Antike die Kunst zu ihrer Vollendung kam, weil die figür-
liche Form der antiken Skulptur dem kulturellen Selbstverständnis der Zeit 
entsprach und mithin die antike Idee der Humanität als Figur mit der Materie 

11 | Ebd., S. 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 221

der Figurine zusammenfiel. »Der menschliche Körper gilt in der klassischen 
Kunstform nicht mehr bloß als sinnliches Dasein, sondern als Dasein und Na-
turgestalt des Geistes.«12 Übertragen auf die Gegenwart des 21. Jahrhunderts, 
in der wir es mit einer umfassenden visuellen Kultur zu tun haben, könnte 
die Frage gestellt werden, inwiefern diese gegenwärtige und fundamentale 
Kultur des Ikonischen gleichsam als »Dasein und Naturgestalt des Geistes« 
angesehen werden könnte und ihren formal angemessenen Darstellungsraum 
in der visuellen Kunst findet. Inspiriert von Hegels Konzept einer gegenseiti-
gen Durchdringung von Idee und Darstellung könnte es der gegenwärtigen 
bildenden Kunst darum gehen, durch menschliche Tätigkeit die Idee der vi-
suellen Kultur mittels der Bearbeitung und Formierung von Materie heraus-
zuarbeiten. Die Wahrheitspraxis der Kunst ist in der Hegelschen Auffassung 
allerdings eine Tätigkeit, in der die Wahrheit nur sinnlich reformuliert und 
nicht eigens erforscht wird. Für Hegel entdeckt der künstlerisch Tätige durch 
sein Schaffen nichts, sondern er hat sein Wissen über das humane Selbstver-
ständnis von woanders her und bringt es nur in Form. Die dargestellte Idee 
wird in der künstlerischen Arbeit geformt – nicht entdeckt. Eine praxologische 
Ästhetik kann auf Hegel aber insofern zurückgreifen, als dessen Vorlesungen 
das Augenmerk auf die tätigen Verfahren der Kunst lenken und diese Verfah-
ren als wesentlich für die Kunst bestimmen. Die reflexiv-physische Arbeit im 
Atelier kennzeichnet die Kunst und differenziert sie von Dingen, die vielleicht 
ästhetisch, nicht aber humanen Ursprungs sind.

Konrad Fiedler geht weiter: Für ihn ist Kunst nicht alleine durch die humane 
Tätigkeit bestimmt, sondern diese erweist sich als ästhetischer Erkenntnispro-
zess. »Die Kunst tritt ebenso notwendig wie die Wissenschaft in dem Augen-
blick auf, in dem der Mensch für sein erkennendes Bewußtsein die Welt zu 
schaffen gezwungen ist.«13 Kunst, Daseinsgestaltung und Erkenntnis fallen in 
Fiedlers praxologischer Kunsttheorie zusammen. Der Kunsttheoretiker, der so 
viele Künstler seiner Zeit beeinflusst hat, aber wenig Einfluss auf die Geschich-
te der Ästhetik hatte, weist in der Bestimmung dessen, was Kunst ausmacht, 
nicht nur die Werk- oder Rezeptionsästhetiken zurück, die von den Produk-
tionsprozessen in der Kunst absehen. Fiedler pariert auch die bourgeoise Vor-
stellung von der Kunst als einer überschüssigen Dekoration. Bildende Kunst ist 
nicht Ornament, sondern humane Notwendigkeit als Wahrheitspraxis. 

Intensiver noch als Hegel setzt sich Fiedler tatsächlich im Detail mit dem 
spezifischen Charakter der Kunst als einer Tätigkeit auseinander. Er versucht 
zu bestimmen, warum die Kunst als tätige kulturelle Praxis verstanden wer-
den muss – weil sie nämlich einem notwendig gestaltenden menschlichen Er-

12 | Ebd., S. 110.

13 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst«, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann222

kenntnisbedürfnis entspringt –, und was das Besondere dieser künstlerischen 
Tätigkeit ausmacht – nämlich ihre »psychophysische« Qualität. Fiedlers zentrale 
Schriften beanspruchen, die bildende Kunst14 insgesamt auf die sinnstiftenden 
Aktivitäten der Kunstschaffenden zurückzuführen und abzusehen von den Wer-
ken oder den Erfahrungen der Betrachter. In den Aphorismen fasst er seinen 
praxistheoretischen Ansatz zusammen, wenn er schreibt: »Die Missverständ-
nisse der bisherigen Kunstphilosophie kommen daher, daß die Kunst von der 
Seite der Wirkungen aufgefasst worden ist und man aus der Wirkung auf die Art 
der Entstehung zurückgeschlossen hat […]. Im Gegensatz dazu muß eine beson-
nene Kunstphilosophie die Kunst von der Seite ihrer Entstehung fassen […].«15 
Kunst ist die künstlerische Tätigkeit der Künstlergemeinde – so ließe sich die Ar-
gumentation zum Charakter der Kunst zusammenfassen –, während die ästhe-
tischen Erfahrungen der Betrachter – die Wirkungen der Kunst – zweitrangig 
werden. Auch die Werke stellen sich für Fiedler vor dem Hintergrund des Pri-
mats der künstlerischen Handlung nur als momenthafte Kristallisationspunkte 
des gestaltenden Ausdrucks dar. Die Kunstdinge markieren nicht das Wesen der 
Kunst: »Die geistige künstlerische Tätigkeit hat kein Resultat, sondern sie ist das 
Resultat.«16 Der fortlaufende Prozess künstlerischer Tätigkeiten ist im Rahmen 
dieser Betrachtungsweise das praxische Wesen der Kunst.

Fiedlers Beurteilung der bildenden Kunst kulminiert in der bekannten 
Vokabel der »Ausdrucksbewegung«. Die Idee zur »Ausdrucksbewegung« 
greift er aus philosophischen Theorien zur Wirkungsweise der menschlichen 
Sprache auf17 und entwickelt anhand dieses Begriffs eine Theorie zum spezi-
fischen Charakter des künstlerischen Tuns als einer zugleich geistigen wie 
körperlichen und produktiven Artikulation. Die Ausdrucksbewegung ist eine 
innere Arbeit des Bewusstseins und ein körperliches Verfahren, das sich äu-
ßerlich wahrnehmen lässt. Sie manifestiert sich in Dingen und steigert dabei 
zugleich die Vorstellungswelt des Bewusstseins. Die Ausdrucksbewegung ist 
dabei nicht als Abfolge von zunächst geistiger Reflexion und anschließender 
physischer Handlung zu verstehen, denn. »der Sinn der Ausdrucksbewegung 
kann […] nicht der sein, daß sich ein Inhalt geistiger Herkunft in seiner Bewe-
gung körperlicher Organe ein Zeichen seines Daseins, einen Ausdruck seiner 
Bedeutung verschaffte, vielmehr können wir in der Ausdrucksbewegung nur 

14 | Fiedlers Schrif ten beziehen sich nur auf die bildende Kunst.

15 | Konrad Fiedler: »Aphorismen«, in: ders., Schriften zur Kunst, hg. und eingeleitet 

von Gottfried Boehm, München 1991, Bd. 2, S. 48, § 82.

16 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst«, S. 34.

17 | Vgl. Konrad Fiedler: »Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit« (1887), in: 

ders., Schriften zur Kunst, hg. und eingeleitet von Gottfried Boehm, München 1991, Bd. 

1, S.  115 bzw. die einleitenden Anmerkungen von Boehm, »Ausdruck als Sprache«, in 

welcher der Einfluss Humboldts auf Fiedler hervorgehoben wird (ebd., S. XIII).

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 223

eine Entwicklungsstufe eines psychophysischen Prozesses anerkennen«18, so 
Fiedler. Die so bestimmte Ausdrucksbewegung transzendiert als prozessuale 
»Bewegung« und mentaler »Ausdruck« in der bildenden Kunst den Leib-Seele- 
Dualismus, indem sie als fortlaufende Entwicklung zugleich seelischer wie 
körperlicher Vorgänge angenommen wird. Entscheidend ist in diesem Prozess 
der Chiasmus, mit dem sich für Fiedler körperliches Gestalten und geistiges 
Bewusstwerden überkreuzen und dabei zugleich Sachen und Einsichten pro-
duzieren.

Für die Formulierung einer Praxisästhetik stellt sich durchaus die Frage, 
inwiefern die Vokabel der »Ausdrucksbewegung« nutzbar gemacht werden 
kann für ein gegenwärtiges Verständnis von künstlerischer Praxis, weil das 
Wort auf semantischer Ebene einen reflexiv-aktiven Charakter des künstle-
rischen Tuns artikuliert. Im Verhältnis zu den gegenwärtig gebräuchlichen, 
jedoch technisch klingenden Termini von »künstlerischen Verfahren« oder 
»Arbeitsweisen« bietet sich die »Ausdrucksbewegung« einerseits als Begriff-
lichkeit für eine gleichsam inhaltsschwere Praxis an. Andererseits konnotiert 
die Fiedlersche Vokabel mit dem »Ausdruck« eine eher idiosynkratische Ex-
pression, bei der sich vor allem das individuelle Bewusstsein des tätigen Künst-
lers selber erweitert. 

Die für das Verständnis der Kunst so zentrale Tätigkeit der psychophysi-
schen Ausdrucksbewegung kann für Fiedler aber in keinem Fall als zufälliger, 
persönlicher kultureller Luxus angesehen werden. In der Kunst habe sich ein 
menschliches Grundbedürfnis ausdifferenziert, nämlich das Bedürfnis, die 
sinnliche Welt in der Gestaltung zu klären. Kunst ist ein notwendiger psycho-
physischer Erkenntnisprozess, um die Welt zu verstehen – und mehr noch: Die 
Welt wird durch die künstlerische Tätigkeit überhaupt in ihr Dasein geführt. 
Jede Person, so Fiedler, hat ein Formungsbedürfnis als Erkenntnisreflex in 
sich, und Kunstschaffende sind mittels der Verfeinerung und Ausdifferenzie-
rung ihrer Formungskompetenzen nur kulturelle Experten. Sie sind Spezia-
listen wie auch Wissenschaftler, deren Tätigkeit ihrerseits auf dem kulturellen 
Fundament forschender humaner Neugier fußt. »Die künstlerische Tätigkeit 
beginnt«, so Fiedlers Diagnose zum gestaltenden Welt-Verstehen, »wo der 
Mensch sich der Welt ihrer sichtbaren Erscheinung nach, als einem unendlich 
Rätselhaften gegenübergestellt findet, wo er, von einer inneren Notwendigkeit 
getrieben, die verworrene Masse des Sichtbaren, die auf ihn einstürmt, mit der 
Macht seines Geistes ergreift und zum gestalteten Dasein entwickelt.«19 

Fiedler stellt sich im Rahmen seiner Theorie zur Tätigkeit der Künstler 
durchaus die für eine praxologische Ästhetik des 21. Jahrhunderts relevante 
Frage, wodurch der tätige Verstehensprozess in der Kunst vonstattengeht und 

18 | K. Fiedler: »Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit«, S. 116.

19 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst«, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann224

in welcher Erkenntnis er mündet: Prämisse seiner ästhetischen Erkenntnis-
theorie ist die Produktivität des Verstehens, und diese epistemische Produkti-
vität macht es plausibel, in der Kunst eine vorzügliche Praxis zu vermuten, die 
auf das verstehende Herausbilden von Welt ausgerichtet ist. Seiendes ist für 
Fiedler im Wesentlichen erst als Gebildetes verständlich, und das Kunstfeld ist 
die Werkstätte der verständigen Gestaltung von Welt:

»Der Blick in die innere Werkstatt, in der die Bestandteile des Weltbildes erst entstehen 

müssen, wenn sie ein Sein für uns gewinnen sollen, lässt uns nicht einen festen Besitz 

an fer tigen Gestalten gewahren, vielmehr enthüllt sich ihm ein rastloses Werden und 

Vergehen, eine Unendlichkeit von Vorgängen, in denen die Elemente alles Seins in den 

mannigfaltigen Ar ten auf den mannigfachsten Stufen ihrer Verarbeitung erscheinen, 

ohne daß das flüchtige, sich immer erneuernde Material jemals zu festen, unveränder-

lichen Formen erstarr te […].«20

Hier kommt ein weiterer Aspekt der Fiedlerschen Kunsttheorie zum Tragen, 
der neben die Feststellung, dass Welt als Gestaltete erst Sein für uns Menschen 
gewinnt, jene andere Diagnose stellt, dass nämlich dieser Gestaltungsprozess 
zugleich unendlich ist. Die auf uns einstürmende und zur Durcharbeitung 
einladende Welt verändert sich stetig, und mit ihr ist die künstlerische Ge-
staltungstätigkeit zu immer neuer Arbeit getrieben. Kein künstlerisches Ver-
fahren bekommt die Welt abschließend zu fassen oder vermag endgültiges 
Bewusstsein zu schaffen. Kein Werk hat Dauer. Im Zentrum der künstleri-
schen Ausdrucksbewegung steht daher nicht das Werk als Ziel, sondern der 
Prozess, mit dem sich Kunstschaffende durch die veränderliche und mannig-
faltige sinnlich Welt formend durcharbeiten. »Die Tätigkeit ist eine unendli-
che«, fasst Fiedler zusammen; »sie ist ein beständiges unablässiges Arbeiten 
des Geistes, die Welt der Erscheinungen im eigenen Bewußtsein zu immer 
reicherer Entfaltung, zu immer vollendeterer Gestaltung zu bringen.«21 Matrix 
dieses stetigen Prozesses künstlerischer Tätigkeit ist die Annahme, dass alles 
Sein relativen Charakters sei und entsprechend das humane Grundbedürfnis 
der erkennenden Gestaltung zu keinem abschließenden Kristallisationspunkt 
komme. Vor dem Hintergrund dieser Grundannahmen zum produktiven und 
rastlosen Erkenntnisprozess tritt die künstlerische Tätigkeit als sowohl seins-
verstehend wie auch seinsbildend auf. Kunst als Tätigkeit ist die notwendige 
Antwort auf das wahrnehmbare Sein als etwas Veränderliches. Künstlerische 
Tätigkeit generiert fortlaufend und notwendig bewusstseinsbildende Gestal-
tung. Kunst kann daher für Fiedler und entgegen der Tradition in der Ästhetik, 

20 | K. Fiedler: »Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit«, S. 119.
21 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst«, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 225

am Bild das Abbild zu betonen, auch niemals bloß Nachahmung sein, sondern 
schafft Neues.

»Der geheime Sinn dessen, was vorgeht, indem sich das innere Geschehen, welches 

unser Bewußtsein von sichtbaren Dingen bildet, gleichsam verbreitet auf die Aus-

drucksorgane und etwas hervorbringt, was wiederum nur von dem Gesichtssinn wahr-

genommen werden kann, ist ein ganz anderer, tieferer und weittragenderer, als der einer 

müßigen und unvollkommenen Nachahmung von etwas bereits Vorhandenem.«22 

Das geschaffene Neue tritt dann als »tieferer und weittragender« verstandenes 
Sein in das künstlerische Bewusstsein. Erkenntnis findet mithin durch diesen 
Prozess der formenden Erschaffung von physisch wahrnehmbarer Welt statt: 
»Was der Künstler im Fortschritt seiner Arbeit erlebt, ist, daß er in sich ein 
Bewußtsein entstehen und sich entwickeln sieht, wie er es sonst nicht ken-
nen lernen kann.«23 Es wird also auch deutlich, dass Fiedler nicht allein die 
Kunst als künstlerische Tätigkeit bestimmt, sondern auch dem Künstler durch 
dessen Arbeitsprozess einen Erkenntnisgewinn als Bewusstseinserweiterung 
zumutet. Jene durch die Kunstpraxis herausgearbeitete ›Wahrheit‹ erweist sich 
damit allerdings als subjektiv.

Fiedler will uns aber immerhin darauf aufmerksam machen, dass wir die 
Kunst nicht verstehen, wenn wir die Tätigkeit des Kunst-Machens nicht zur 
Kenntnis nehmen, die hinter jedem Werk als fortlaufender Einsichtsprozess 
zu finden ist. Bei ihm wird das Werk als zweitrangig erkannt, während die 
Praxis der Formungsarbeit als humaner Selbstverständigungsprozess im Zen-
trum steht. Mit den Positionen von Hegel und Fiedler ist der Schwerpunkt 
auf die praxisästhetische Bestimmung der Kunst als Tätigkeit oder Ausdrucks-
bewegung gelegt. Die Verfahren des sinnhaften und sinnstiftenden Tuns als 
Daseinsform der Kunst stehen im Zentrum des Kunstverständnisses. Diese 
praxisästhetische Aufbereitung der Kunst als einer Tätigkeit unterstützt unse-
re anfängliche Atelierbeobachtung, bei der das künstlerische Tun als eine 
kommunikative, reflexive sowie produktive Handlung aufgefallen war – und 
sie scheint in der Kunst der Gegenwart zu sich zu kommen. 

Mit der performativen und prozessorientierten Gestalt der Kunst des 20. und 
21. Jahrhunderts scheinen die praxologischen Aspekte der Kunsttheorien von 
Hegel und Fiedler ihren ausdrücklichsten Gegenstand gefunden zu haben. 
Ausgehend von den ereignishaften Kunstformen wie Aktionen oder Perfor-
mances tritt die tätige Dimension des Künstlerischen in den Mittelpunkt der 
kunsttheoretischen Betrachtung und legt offensichtlich eine Theorie nahe, die 

22 | K. Fiedler: »Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit«, S. 164/165.

23 | Ebd., S. 179.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann226

den praxischen Aspekt der Werke selber wahrnimmt und festhält. Entspre-
chend erleben Kunsttheorien des 20. und 21. Jahrhunderts eine handlungs-
theoretische Neujustierung, die eigentlich in Beziehung gesetzt werden könn-
te zu den älteren praxologischen Ästhetiken des 18. und 19. Jahrhunderts. Doch 
werden in den Kunsttheorien der Gegenwart weniger die Prozesse des Schaf-
fens in den Blick genommen wie bei Hegel oder Fiedler, sondern die Werke 
selber praxologisch gedacht. Eine Verschiebung im Denken hat stattgefunden 
von der Konzipierung der Kunst ausgehend von ihrem Produktionsprozess hin 
zur Konzipierung der Kunst ausgehend von ihren Werken, die jedoch nun-
mehr als ›performativ‹ beschrieben werden können, weil sie eine Prozessua-
lisierung erfahren haben.24 Diese Verschiebung ist für eine praxisästhetische 
Theorie der Kunst insofern relevant, als mit ihr auch das Werk als Handlung 
ins Blickfeld gerät – und zwar in grundsätzlicherer Weise, als es die Verschie-
bung im Kunstfeld auf den ersten Blick nahelegt. Die praxologische Wende in 
der Kunsttheorie ist zwar motiviert vom performativen Charakter der Werke 
des 20. und 21. Jahrhunderts, aber es sind nicht die performativen und aktio-
nistischen Werkhandlungen allein, die einen praxologischen Werkbegriff zu-
lassen. Die Kunsthistorikerin Dorothea von Hantelmann macht entsprechend 
klar, dass es bei einem handlungstheoretischen Kunstbegriff nicht allein um 
jene Kunst gehen kann, die mit Performances oder Interventionen ganz offen-
sichtlich als Handlung operiert. Das Kunstwerk sei nicht durch eine explizite 
Tätigkeit in der Präsentation als Praxis bestimmt. »Es gibt kein performatives 
Kunstwerk, genauso wenig, wie es ein nicht-performatives Kunstwerk gibt.«25 
Das Handelnde der Kunst sei vielmehr – wie auch das Performative des Spre-
chens – die Realität, die durch den Akt des Kunst-Machens geschaffen wird. 
»Das Performative eines Kunstwerks ist die Realität, die es – kraft seiner Exis-
tenz an einem Ort, in einer Situation, kraft seines Produziertseins, Rezipiert-
werdens und Überdauerns – hervorzubringen vermag.«26 Es ist die Setzungs-
macht des Werks, die als Handlung Realität schafft und mithilfe derer Kunst 
in ihrem Werksein als Praxis erkannt wird – eine Praxis, die in Analogie zum 
Sprechakt als Akt künstlerischer Setzung zu verstehen ist. Im Hintergrund 
dieser handlungstheoretischen Kunsttheorie stehen die Performanzbegrif-
fe von Judith Butler und John Langshaw Austin.27 Von deren sprachtheoreti-
schem Begriff der Performanz hin zu einem kunsttheoretischen Begriff der 

24 | Vgl. Karin Gludovatz/Michael Lüthy/Bernhard Schieder/Dorothea von Hantel-

mann (Hg.): Kunsthandeln, Zürich 2010, S. 7.

25 | Dorothea von Hantelmann: How to do Things with Art, Zürich/Berlin 2007, S. 11.

26 | Ebd.

27 |  Judith Butler entwickelt ihren Begrif f der Performanz als Prozess der Materialisie-

rung von Bedeutung im Rückgrif f auf die von Austin formulier te Diagnose zur wirklich-

keitsverändernden Wirkung »performativer Sprechakte«.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 227

Performanz vollzieht sich allerdings eine Perspektivverschiebung. Butlers 
(und auch Austins) Hauptanliegen war, die Materialität und die Realitätseffek-
te der scheinbar immateriellen Sprechakte oder Diskurse herauszuarbeiten. 
Diskurse haben als Wirkungshandlungen Effekte für physische Körper, so die 
Butlersche These. Körper werden mittels der Sprechweisen über sie materiell 
konstituiert. Symbole erzeugen Welt, so die zusammengeschnurrte Argumen-
tation. Oder auch: Die Wiederholung des Sprechens bewirkt die Realisierung 
der Wahrheit des Gesprochenen. Mit der künstlerischen Praxis – auch wenn 
sie symbolischen Charakter hat – verhält es sich aber in der handlungstheoreti-
schen Kunsttheorie umgekehrt: Nicht die immaterielle Welt der Diskurse wird 
vermittels der Sprechhandlungen als weltkonstituierend verstanden, sondern 
die plastische Werk-Welt erscheint als eine Handlung, mittels derer wirksam 
gesprochen wird. Das Kunstwerk ist in diesen Theorien als Kunsthandlung 
Realität, und als Praxis ist das Werk sprechend. 

Vor dem Hintergrund dieser Diagnose werden nun aber Kunstwerke gene-
rell als verhandelnde, positionierte Sinngewebe verständlich. Sie können als 
aktive Setzungen begriffen werden. Das Kunstwerk wird als Praxis verständ-
lich, nicht weil es im 20. und 21. Jahrhundert als aktionistische Performance in 
Erscheinung tritt, sondern weil an ihm eine Ebene der Bedeutungsproduktion 
kenntlich wird, die physische wie mentale Effekte zeitigt. Aktionen, Happe-
nings, Performances wirken wie Katalysatoren des Gewahrwerdens einer pra-
xisästhetischen Dimension der Kunst. Die erweiterten künstlerischen Verfah-
ren des 20. und 21. Jahrhunderts intensiviert das praxiologische Verständnis 
von Kunstwerken, doch bezieht es sich nicht allein auf diese. Und im Grunde 
benötigt ein praxologischer Werkbegriff nicht einmal die ephemere Prozess-
kunst.

Auch Hans-Georg Gadamer schlägt eine generelle Bestimmung der Kunst als 
Praxis vor, und er trägt damit ebenso zu einem praxologischen Verständnis des 
Werkes bei wie die jüngere Kunsttheorie. Gadamer erkennt im Kunstwerk eine 
Handlung, die in ihrem Tun besteht.28 Kunst wird von ihm als Spiel bestimmt. 
In ihrem spielenden Sein ist Kunst für Gadamer ausdrücklich eine kontinuier-
lich tätige Praxis. Wie das Spiel nur anwesend ist, wenn die Spielenden spielen, 
so ist bei Gadamer – in einer ersten Bestimmung: darstellende – Kunst nur im 

28 | Vgl. Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode, durchgesehene und erweiter te 

Auflage, Tübingen 1986. In Gadamers Buch steht die Kunsttheorie nicht eigentlich im 

Fokus, sondern die textbezogene Hermeneutik. Doch findet Gadamer den wesentlichen 

Hinweis auf die Verfasstheit des hermeneutischen Verstehens als Er fahrung nicht bei 

den geisteswissenschaftlichen Texten selber, sondern bei der Er fahrung der Kunst. 

Gadamers Theorie zur Kunst entspringt dieser gedanklichen Schleife, in der Kunster fah-

rung als Vorbild für die Er fahrung des textuellen Verstehens herangezogen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann228

Moment und im Prozess der Aufführung da, wobei die Spielenden zwar Ak-
teure sind, aber gegenüber dem Sein des so in die Welt gespielten Kunstwerks 
zurücktreten. »Das Sein alles Spieles ist stets Einlösung, reine Erfüllung, En-
ergeia, die ihr ›Telos‹ in sich selbst hat«, diagnostiziert er und schlägt den aris-
totelischen Praxisbegriff für die Seinsweise der Kunst vor. Das Aufgeführtsein 
des Werks im Spiel hat für Gadamer dabei bemerkenswerterweise zugleich 
den Charakter der Weltveränderung in der Aufführung, denn »die Welt des 
Kunstwerks, in der ein Spiel sich derart in der Einheit seines Ablaufs voll aus-
sagt, ist in der Tat eine ganz und gar verwandelte Welt […]. Der Begriff der 
Verwandlung soll also die selbständige und überlegene Seinsart dessen, was 
wir Gebilde nennen, charakterisieren.«29 Gadamer nennt das Kunstwerk ein 
»Gebilde«, weil es ein Sein im Vollzug seines Aufgeführtwerdens hat, bei dem 
sich die Dynamik des Spiels als Werk manifestiert und damit »ablöst« vom dar-
stellenden Tun der Spieler. Das Gebilde hat sein Sein in der Praxis dieses Dar-
gestelltwerdens. Die Bestimmung des Werks als ein Spiel beschränkt sich bei 
Gadamer nicht auf die darstellende Kunst. Er entwickelt die praxisästhetische 
Perspektive mit Blick auf die bildende Kunst weiter, indem er den Spielbegriff 
auf die Farbigkeit von Bildern überträgt und von einem »Farbenspiel« schreibt. 
Gadamer meint dabei nicht, »daß da eine einzelne Farbe ist, die in eine andere 
spielt, sondern wir meinen den einheitlichen Vorgang oder Anblick, in dem 
sich eine wechselnde Mannigfaltigkeit von Farben zeigt«.30 Auch die Produkte 
der bildenden Kunst sind in dieser Diagnose wie jene der darstellenden Kunst 
als ephemere Gebilde zu verstehen, deren Anwesenheit durch die Präsenz des 
Farbenspiels erst entsteht und nicht unabhängig von dieser Erfahrung der 
Vielheit von miteinander in Beziehung stehenden Farben existiert. Das Kunst-
werk ist so gesehen kein Gegenstand, sondern die Erfahrung der Anwesenheit 
des Spiels. Und diese Erfahrung der spielerischen Farben und formenden Pra-
xis etabliert eine Kunst, die auf die Betrachter einwirkt.

Auch die rezeptionsästhetische Seite von Gadamers Kunsttheorie ist pra-
xisch, insofern das betrachtende Subjekt die Kunst als solche in der Bewegung 
seiner Erfahrung und als Veränderung an sich selbst wahrnimmt. »Das Kunst-
werk hat vielmehr sein eigentümliches Sein darin, daß es zur Erfahrung wird, 
die den Einzelnen verwandelt. Das ›Subjekt‹ der Erfahrung der Kunst, das was 
bleibt und beharrt, ist nicht die Subjektivität dessen, der sie erfährt, sondern 
das Kunstwerk selber.«31 Gadamer identifiziert mit der Figur des Zuschauers 
ein Subjekt der Betrachtung, das sich durch ein Bei-der-Sache-Sein auszeich-
net. Diese Versenkung in die Sache des Spiels ist die Haltung, innerhalb derer 
ein Verstehen stattfindet. Als versunkener ist der Zuschauer Teil des Gebildes, 

29 | H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 118.

30 | Ebd., S. 109.

31 | Ebd., S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 229

welches als Zusammenspiel das Kunstwerk ist. Gadamer denkt das künstleri-
sche Werk als das eigentlich Tätige. Künstlerische Werke werden im Spiel ihrer 
Akteure und Elemente geboren und sie verwandeln als tätige die Welt.

In der Gadamerschen Kunsttheorie artikuliert sich eine prozessual ver-
standene und dezentrierte Daseinsform der künstlerischen Werke. Es handelt 
sich um eine praxologische Werk- und Rezeptionsästhetik: Künstlerische Posi-
tionen zeigen sich danach in dem Maße, wie sie als tätige Gebilde aus dem 
Prozess ins Sein kommen. Das prozessuale Sein der Werke wäre eine Praxis 
zu nennen, insofern es auf einer Tätigkeit beruht, die ihren Sinn und Zweck in 
sich selbst hat: dem In-die-Welt-Bringen der künstlerischen Handlung um der 
künstlerischen Handlung willen, die das Werk wie ein Spiel dasein lässt. Die-
ses praxische Verständnis vom Charakter der Kunstwerke entspräche keines-
falls einem l’art pour l’art, mithin keinem monadischen Kunstverständnis, son-
dern einer Kontextkunst mit gesellschaftlichem Auftrag, auch wenn Gadamer 
dies vielleicht so nicht formulieren würde. Doch das Spiel, das die Kunst ist, 
tritt mit der humanen Welt in ein transformatives Zusammenspiel, und nur 
in diesem Zusammenspiel existiert die Kunst. Es handelt sich um ästhetische 
Doppelpässe, die das vermeintlich rezeptive Umfeld als aktiven Teil der künst-
lerischen Praxis benötigen und dabei sich und die soziale Welt kontinuierlich 
verändern. Bei Gadamer ist dieses transformative Zusammenspiel mit den 
Betrachtern ausdrücklich auch ein Verstehensprozess. Verstehend verändern 
sich die Betrachter im Zusammenwirken mit Werken, die ihrerseits nur exis-
tieren, indem das Ensemble ihrer materiellen Elemente für den Betrachtenden 
zusammenspielt.

Für eine praxologische Ästhetik, welche die Kunst als Tätigsein im Blick 
hat, bereitet Gadamers Kunsttheorie das Feld für einen fundamental praxis-
chen Werkbegriff, der das Interaktive und Kontextuelle ebenso wie das Prozes-
suale und Ephemere der Kunst auch in ihrer werkhaften Materialität betont. 
Ein solchermaßen praxischer und dezentrierter Werkbegriff transzendiert den 
Monumentcharakter von Kunstwerken. Nicht Undurchsichtigkeit und Singu-
larität kennzeichnen dann künstlerische Arbeiten, sondern ein unabgeschlos-
sener Spielcharakter und dezentrale Verständnisbewegungen. Anschlussfähig 
für eine praxologische Ästhetik ist daher Gadamers Aufbereitung der Kunst-
werke als einer Praxis, von der wir mitnehmen können, dass Werke das ebenso 
flüchtige wie tätige Spiel ihrer Elemente sind, an dem Verständigungsprozesse 
im Zusammenspiel von Werkformationen und Betrachterdispositionen einen 
wesentlichen Anteil haben.

Wenn wir also in Anschluss an Gadamer nicht nur die Tätigkeiten im Ate-
lier als Kunst betonen, sondern auch die Kunstwerke selber als Praxis verstehen 
wollen, müssen wir uns allerdings auch die Frage stellen, ob tatsächlich – wie 
Gadamer vorschlägt – mit dem aristotelischen Praxisbegriff sinnvoll gearbei-
tet werden kann, wenn es darum geht, in der Bestimmung des prozessualen 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann230

Werks als eines spielerisch in der Welt seienden und weltverändernden wei-
terzukommen. Aristoteles bestimmt die Praxis als eine Handlung, die ihren 
Zweck in sich selbst hat. Diese formale Bestimmung der Selbstzwecklichkeit 
scheint für den spielerischen Werkbegriff in Gebrauch genommen werden zu 
können. In ihrer Bestimmung als flüchtige Aufführung oder als erfahrener 
Vorgang wäre die Kunst als eine Handlung zu verstehen, der es um das Vollzo-
genwerden ihrer selbst als Vorgang einer Darstellung geht. Doch im sechsten 
Buch der Nikomachischen Ethik positioniert Aristoteles die selbstzwecklich ge-
dachte Praxis ausdrücklich in Abgrenzung zur Kunst. Denn Kunst sei eine 
hervorbringende poiesis, die »baut« und die das »Entstehen« betrifft. Diese 
poiesis als Hervorbringen »hat ein Ziel außerhalb seiner selbst, das Handeln 
nicht. Denn das gute Handeln ist selbst ein Ziel«32, schreibt Aristoteles und 
hält fest, dass die Praxis nicht auf Werke hinausläuft, gerade im Gegensatz zur 
poiesis. Diese poiesis habe ihren Ursprung im »Hervorbringenden«, und »da 
nun Hervorbringen und Handeln verschieden sind, so muß die Kunst zum 
Hervorbringen und nicht zum Handeln gehören«.33 Weder um ihrer selbst wil-
len ist diese Kunst bei Aristoteles gedacht, weil nämlich auf physische Werke 
ausgerichtet, noch handelnd sind die Werke und können mitnichten als Pra-
xis bestimmt werden. In einer zentralen Passage seiner Schrift konkretisiert 
Aristoteles, worum es ihm mit dem Praxisbegriff in Abgrenzung zur poiesis 
geht, wenn er resümiert, dass insbesondere »das rechte Verhalten«34 das Ziel 
der selbstzwecklichen Praxis sei. Korrekt könnte man bei Aristoteles zur Ver-
deutlichung der Differenz von poiesis und praxis mithin von einer Tätigkeit als 
Produzieren einerseits und einer Tätigkeit als Verhalten andererseits sprechen. 
Mit dem ›Produzieren‹ im Unterschied zum ›Verhalten‹ wird semantisch die 
Differenz dieser Tätigkeiten verdeutlicht, zugleich aber auch der wesentlich 
politisch-ethische Charakter der handelnden Praxis bei Aristoteles betont. Pra-
xis ist nicht nur ein selbstzweckliches, sondern auch ein tugendhaftes Verhal-
ten. Dieses Verhalten pflegen Individuen um ihrer selbst willen als edle Bürger 
im Rahmen einer politischen Gemeinschaft der Freien.

Was bedeutet aber dieser aristotelische Kontext, aus dem heraus der Praxis-
begriff geboren wurde, für dessen Brauchbarkeit im Rahmen einer praxologi-
schen Ästhetik, der es um die Kunst als tätiges Forschen geht? Anders als bei 
Aristoteles, der die Kunst als téchne vom Gebauten oder Gemeißelten her denkt 
und dabei das Endprodukt fokussiert, das ihm als konstitutiv für die Charak-
terisierung der Tätigkeit des Herstellens gilt, geht es unserer praxologischen 
Ästhetik letztlich um einen symbolischen Kunstbegriff – es geht mithin nicht 

32 | Aristoteles: Nikomachische Ethik, übersetzt und eingeleitet von Olof Gigon, 

Darmstadt 1967, Sechstes Buch 1140b 5-6. 

33 | Ebd., Sechstes Buch 1140a 10-20.

34 | Ebd., Sechstes Buch 1139b 1-5. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 231

um téchne, sondern um signe. Aristoteles denkt über angewandte Kunst nach 
und über den Charakter der Tätigkeit, die zu dieser führt. Er hat ein Feld der 
Hervorbringung im Blick, das im 20. und 21. Jahrhundert vom Design, der 
Architektur oder Ingenieurskunst besetzt wird und dessen Ziel in der Tat die 
Objekte als Beweggründe der Herstellung sind. Man stellt Werke in der Inge-
nieurskunst, dem Bauwesen oder der Gestaltung her, weil sie für die Lebens-
vollzüge des Alltags benötigt werden. Ihre Herstellung hat keinen Zweck in 
sich, sondern eine Gebrauchsfunktion für die Menschen. Kunstwerke, wie wir 
sie für eine praxologische Ästhetik als Handelnde verstehen wollen, sind dem-
gegenüber nicht hervorgebrachte Gegenstände des Gebrauchs, sondern Refle-
xionsvehikel, Kommunikationsmedien oder Erfahrungskatalysatoren – ma-
teriell gewordene Kristallisationen der Auseinandersetzung mit Welt. Wenn 
Gadamer vom Farbenspiel schreibt, aus dem heraus das Kunstwerk für den Be-
trachter zu existieren beginnt, charakterisiert er die Kunst als eine über ihren 
Objektcharakter hinausgehende symbolhaltige Entität, die Verstehen evoziert.

Die entscheidende theoretische Bewegung, die hier zwischen den beiden 
Kunstbegriffen des Aristoteles und Gadamers stattfindet, ist jene von einer 
gegenständlichen Werkästhetik, die auf Objekte schaut, zu einer praxologi-
schen Ästhetik, welche die Materialität der Kunst im Kontext eines ephemeren 
Geschehens verortet, das auf Weltverstehen und Weltverändern ausgerichtet 
ist. Für eine praxologische Ästhetik muss sich die Rede vom praxischen Werk-
sein daher eher an jenem aristotelischen Verständnis von Praxis orientieren, 
das unter selbstzwecklichem Handeln auch das philosophische Betrachten ver-
steht und nicht nur das ethisch gute Verhalten, das in Abgrenzung zur kunst-
fertigen Produktivität bestimmt ist. Auch das kontemplative Philosophieren ist 
bei Aristoteles bekanntlich ein Tun, das sich als Praxis auf sich selbst bezieht. 
Für den Denker der Antike muss das betrachtende Leben der Philosophen so-
gar als die beste aller Praxisformen bestimmt werden, weil diese kontemplative 
Tätigkeit sich selbst in der Beschäftigung mit dem Geistigen erfüllt. Dem bios 
theoretikos geht es um das Reflektieren als Selbstzweck. In Hinblick auf dieses 
reflektierende Verhalten kann von Aristoteles her die Praxis als eine Wahr-
heitshandlung angesprochen werden. Und es ist explizit dieser Begriff der Pra-
xis als einer Wahrheitshandlung, welcher für die praxologische Ästhetik und 
das Verständnis von Kunst als Tätigkeit fruchtbar gemacht werden kann. Aris-
toteles selber reserviert die Wahrheitspraxis für die kontemplative, distanzierte 
und unstoffliche Handlung des theoretischen Räsonierens. Worüber Aristo-
teles – zumindest in diesem Zusammenhang – nicht nachgedacht hat, ist die 
Kristallisation der betrachtenden Reflexion im Spiel der Materie, weswegen 
er das Kunstwerk nur als Produkt, nicht hingegen als Verstehen evozierende 
Handlung denken kann. Die praxologische Ästhetik will demgegenüber die 
Handlung im Kunst-Machens als konstitutiven Prozess beschreiben, der ein 
tätiges In-Beziehung-Setzen und ausdrückendes Einsehen etablieren.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann232

Während sich also die Kunst in unserer anfänglichen Betrachtung von Ateliers 
als ein Tun zeigte, lässt sich mit den Theorien von Gadamer, Hegel, Fiedler 
oder Hantelmann tatsächlich eine Praxisästhetik auch argumentativ auf den 
Weg bringen. Mithilfe dieser Theorien ist das Praxische der Kunst noch nicht 
abschließend begründet, aber es können werk-, rezeptions- und produktions-
spezifische Elemente einer praxologischen Ästhetik versammelt werden, die es 
plausibel machen, dass bei der Kunst – zumindest auch – von einer Tätigkeit ge-
sprochen werden kann. Kunst ist für Hegel wesentlich durch menschliche Tätig-
keit zuwege gebracht. Mit Fiedler kann künstlerisches Tätigsein als Ausdrucks-
bewegung verstanden werden. Werke sind mit Gadamer in ihrem Spielcharakter 
als eine Praxis verständlich oder mit Hantelmann als performative Setzungen. 
Zusammenfassend formuliert: Die Kunst ist als Praxis durchaus bestimmbar.

Liter atur

Aristoteles: Nikomachische Ethik, übersetzt und eingeleitet von Olof Gigon, 
Darmstadt 1967.

Baumgarten, Alexander Gottlieb: Ästhetik, Teil 1, übers. von Dagmar Mirbach, 
Hamburg 2007.

Bippus, Elke (Hg.), Kunst des Forschens: Praxis eines ästhetischen Denkens, Zü-
rich/Berlin 2009.

Boehm, Gottfried: »Ausdruck als Sprache«, in: Konrad Fiedler, Schriften zur 
Kunst, eingeleitet von Gottfried Boehm, München 1991.

Fiedler, Konrad: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst« (1876), in: 
ders., Schriften zur Kunst, eingeleitet von Gottfried Boehm, Bd. 1, München 
1991.

–: »Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit« (1887), in: ders., Schriften 
zur Kunst, eingeleitet von Gottfried Boehm, Bd. 1, München 1991.

–: »Aphorismen«, in: ders., Schriften zur Kunst, eingeleitet von Gottfried 
Boehm, Bd. 2, München 1991.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode, durchgesehene und erweiterte 
Auflage, Tübingen 1986.

Gludovatz, Karin/Lüthy, Michael/Schieder, Bernhard/Hantelmann, Dorothea 
von (Hg.): Kunsthandeln, Zürich 2010.

Hantelmann, Dorothea von: How to do Things with Art, Zürich/Berlin 2007.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke in 20 Bänden, Bd. 13: Vorlesungen über 

die Ästhetik, Frankfurt a.M. 1970.
Nauman, Bruce: »Kunst, die eigentliche Tätigkeit: Ein Interview mit Ian Wal-

lace und Russel Keziere«, in: Christine Hoffmann (Hg.), Bruce Nauman. 
Interviews 1967-1988, Amsterdam 1996, S. 102-117.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kopierhandlungen

Eberhard Ortland

Es wäre zweifellos übertrieben, zu behaupten, alle Kunst sei nichts als Kopie. 
Immerhin könnte man argumentieren, dass ohne Kopien alle Kunst nichts 
wäre. Wie aufwendig die Argumentation auszufallen hätte, dürfte in erster Li-
nie davon abhängen, wie der Begriff der Kunst verstanden werden soll, in zwei-
ter Linie davon, was alles als Kopie in Betracht kommt. Da die Klärung dieser 
Voraussetzungen den Rahmen des hier Möglichen sprengen würde, müssen 
wir uns mit einer stark abgekürzten Version des Arguments begnügen: 

Kopien und Praktiken des Kopierens sind unverzichtbare Bedingungen 
der Möglichkeit (1) der Herausbildung und Tradierung von Künsten, (2) der 
Produktion von Artefakten, die unter Umständen als Kunstwerke gelten kön-
nen, (3) der Bildung eines Publikums, das sich für Kunst bzw. für bestimmte 
Kunstwerke interessiert, (4) der Konstitution und längerfristigen Erhaltung 
von Originalen (was immer im einzelnen darunter zu verstehen sein mag), 
und deshalb (5) auch der Möglichkeit, der Kunst oder einzelnen Kunstwerken 
irgendeine der Handlungen zuzuschreiben, von denen in den anderen Beiträ-
gen dieses Bandes die Rede ist. 

Die Punkte (1) und (3) halte ich für kaum bestreitbar, wenn auch in ihrer 
Reichweite unklar, solange wir uns über die zugrunde zu legenden Begriffe 
der Kunst und der Kopie bzw. der Praktiken des Kopierens nicht hinreichend 
verständigt haben. Inwiefern aus der Geltung der Thesen (1) und (3) auch die 
Geltung der unter (2), (4) und (5) angenommenen Behauptungen folgen mag 
oder deren Geltung sich gegebenenfalls aus weiteren Aspekten dessen ergibt, 
wozu wir Kopien brauchen, bliebe zu klären. 

Im Folgenden können – im Hinblick auf die Frage nach der Möglichkeit 
und den Bedingungen von Handlungen in der Kunst, Handlungen als Kunst 
und Kunst als Handlung – nur einige vorbereitende Schritte zur Klärung der 
Frage entwickelt werden, was Kopien (unter anderem) sein können, was (bei-
spielsweise) mit ihnen getan werden kann, inwiefern sie selbst als folgenreich 
etwas ausmachend beschrieben werden können und wie weitreichend Prakti-
ken des Kopierens und des Gebrauchs von Kopien für die künstlerischen und 
kunstbezogenen Praktiken von Belang sind.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eberhard Or t land234

I

Niemand wird bestreiten, dass in der Kunst viel kopiert wird, und das nicht erst 
seit neuestem. »Was Menschen gemacht hatten, das konnte immer von Men-
schen nachgemacht werden.«1 Kopiert wurden und werden in der Kunst (wie in 
der Mode und im Leben überhaupt2) nicht nur Bilder, plastische Figuren, Texte, 
Muster und Zeichen aller Art, sondern auch alle möglichen Naturgegenstände, 
dinglichen Artefakte, Ornamente, Bauformen, technischen Innovationen, Rede-
wendungen, Gesten, Posen, Tänze, Rituale, Verhaltensweisen, Melodien, rhyth-
mischen Patterns und vieles andere mehr. Angesichts der Allgegenwart von Ko-
pien und Kopierhandlungen ist die Selbstverständlichkeit, mit der wir zu wissen 
meinen, was eine Kopie und was ein Akt des Kopierens sei, nicht weiter erstaun-
lich. Eine Kopie nennen wir alles, was so ist, wie es ist, weil es gemacht wurde in 
der Absicht, dass es zumindest in einer relevanten Hinsicht, wenn nicht gar in 
möglichst vielen seiner wahrnehmbaren Eigenschaften, so sein oder zumindest 
so erscheinen soll wie etwas anderes, das es schon gibt oder einmal gab, mag es 
auch inzwischen verklungen, verblichen, verloren, zerstört oder zerfallen sein. 

»Kopien brauchen Originale«, meinte vor einiger Zeit die PR-Abteilung 
des deutschen Justizministeriums der zum hemmungslosen file sharing nei-
genden Bevölkerung einreden zu müssen und zu können.3 Ob das zutrifft, ist 
alles andere als klar. Rein empirisch sind die Vorlagen der allermeisten Kopien 
keine Originale, sondern zunächst und zumeist Kopien anderer Kopien. Am 
Anfang solcher Kopieketten kann unter Umständen, muss aber nicht unbe-
dingt etwas gestanden haben, das als ›Original‹ anzusprechen wäre. Ob es 
von Shakespeares Hamlet, von dem es Millionen Kopien gibt, jemals ein Ori-
ginalmanuskript gegeben hat, ist in der Shakespeare-Forschung kontrovers.4 

1 | Walter Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-

keit« (1935/39), in: ders., Gesammelte Schriften, hg. v. R. Tiedemann und H. Schwep-

penhäuser, Bd. I·2, Frankfur t a. M. 1974, S. 474; vgl. auch ebd., S. 436 sowie Bd. VII·1, 

Frankfur t a. M. 1989, S. 351.

2 | Vgl. Gabriel Tarde: Les lois de l’imitation (1890), dt.: Gesetze der Nachahmung, 

Frankfur t a. M. 22009. 

3 | Slogan einer Kampagne des Bundesministeriums der Justiz aus den Jahren 2004 

bis 2011 zur Stärkung der Akzeptanz von Urheberrechten; vgl. Stefan Krempl: »Justiz-

ministerium star tet Aufklärungskampagne zur Urheberrechtsreform«, Heise Newsticker 

vom 1.10.2004, http://www.heise.de/newsticker/meldung/Justizministerium-star tet-

Aufklaerungskampagne-zur-Urheberrechtsreform-106345.html (abgerufen 7.3.2015) 

m.w.N.; Beatrice Lüttcher: »Kopien brauchen Originale?«, Netzpolitik.org vom 1.10. 

2004, https://netzpolitik.org/2004/kopien-brauchen-originale/ (abgerufen 7.3.2015).

4 | Vgl. den editorischen Bericht in William Shakespeare: Hamlet, The Arden Shake-

speare. Third Series, hg. v. Ann Thompson und Neil Taylor, Vol. I, London 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kopierhandlungen 235

Das in vielen Ländern markenrechtlich geschützte Logo des Shell-Konzerns, 
die stilisierte Darstellung einer Jakobsmuschel, soll daran erinnern, dass das 
Londoner Handelshaus, aus dem der Mineralölkonzern hervorgegangen ist, 
im 19. Jahrhundert unter anderem mit dekorativen Muscheln gehandelt hatte.5 
Die ikonographische Kette von Kopien von Muschelbildern, auf die die Folge 
von Logos, die das Corporate Design der Firma im Lauf der Jahrzehnte ge-
prägt haben,6 rekurriert, lässt sich nicht auf ein Originalbild zurückverfolgen; 
sie verliert sich in zahllosen Ansätzen pikturaler imitatio naturae, die die mar-
kante Form der Jakobsmuscheln aufgreifen und dementsprechend zu mehr 
oder weniger ähnlichen Ergebnissen gelangen.7 Die ikonographische Kette der 
Christusporträts wurde in der bildtheologischen Spekulation des Mittelalters 
zurückgeführt auf Urbilder wie das legendäre Schweißtuch der Veronika, das 
Mandylion von Edessa oder das Turiner Grabtuch, die als direkte Emanation 
des in Jesus verkörperten Gottes angesehen wurden. Bei den angeblichen 
Originalen dürfte es sich allerdings nach allem, was mit modernen Metho-
den über ihre Provenienzgeschichte wie gegebenenfalls über ihre chemische 
Zusammensetzung ermittelt werden kann,8 ihrerseits um Kopien handeln, die 
der ikonographischen Tradition entstammen, zu deren Begründung sie in An-
spruch genommen wurden.9 Damit ist die Frage nach dem Ursprung oder den 
Anfängen und den frühen Überlieferungs- bzw. Kopierstationen dieser ikono-
graphischen Tradition nicht erledigt oder als irrelevant erwiesen. Sie lässt sich 
nur anhand dessen, was heute bekannt ist und untersucht werden kann, nicht 
klären. Eine Pointe der Versuche, den Spuren solcher ikonographischer Tradi-
tionen so weit zu folgen, wie es irgend geht, könnte darin liegen, dass am An-
fang nicht etwa ein Original stand, sondern vielleicht ein Missverständnis oder 
eine Fälschung. – Wenn Kopien auch nicht unbedingt ein Original brauchen, 

5 | Vgl. Royal Dutch Shell (Hg.): Who We Are, http://www.shell.com/global/aboutshell/ 

who-we-are/our-history/the-beginnings.html (abgerufen 21.2.2015). 

6 | Vgl. Royal Dutch Shell (Hg.): »100 years of the Pecten. The history behind the Shell em-

blem«, http://www.shell.com/content/dam/shell/static/aboutshell/downloads/who-we- 

are/pectenhistory.pdf , S. 2 (datier t 15.2.1999; abgerufen 21.2.2015). 

7 | Vgl. ebd. (S. 1): »Whatever its origins, the original design was a reasonably faithful 

reproduction of the Pecten or scallop shell.«

8 | Vgl. Karl-Heinz Karisch: »Ein Stück Stoff beschäftigt die Forscher«, Berliner Zei-

tung v. 10.4.2010, http://www.berliner-zeitung.de/archiv/das-mysterioese-turiner-

grabtuch-wird-heute-enthuellt--seine-entstehung-liegt-weiter-im-dunkeln-ein-stueck-

stoff-beschaeftigt-die-forscher,10810590,10709940.html (abgerufen 21.2.2015); 

Andrea Nicolotti: From the Mandylion of Edessa to the Shroud of Turin. The Metamor-

phosis and Manipulation of a Legend, Leiden 2014. 

9 | Vgl. Hans Belting: Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, München 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eberhard Or t land236

beziehen sie sich doch in jedem Fall auf eine Vorlage. Ohne Vorlage wären sie 
keine Kopien. 

Bloße Ähnlichkeit zwischen zwei Gegenständen oder Ereignissen genügt 
keineswegs, um das eine als Kopie des anderen auszuweisen. Ein Ei gleicht 
sprichwörtlich dem anderen, ist jedoch – im Unterschied zum Gips- oder Plas-
tik-Ei – keine Kopie eines anderen Eis, sondern bloß ein anderes Ei.

Gerichte, die mit Urheberrechtsauseinandersetzungen befasst sind, sehen 
sich gelegentlich aufgefordert, ein Urteil darüber zu fällen, ob die von Seiten 
des Klägers als illegitime Kopie eines der urheberrechtlichen Kontrolle durch 
den Kläger unterstehenden Werks inkriminierte Sache oder aktenkundige Ver-
haltensweise des Beklagten diesem tatsächlich als Resultat einer Kopierhand-
lung zuzurechnen ist oder es sich bei den Übereinstimmungen in der Sache, 
die den Anlass für den Rechtsstreit gaben, um einen bloßen Zufall handeln 
könnte, wie unter Umständen von Seiten des Beklagten geltend gemacht wer-
den kann.10 Wenn der Kläger nachweisen kann, dass dem Beklagten das Werk, 
um dessen mögliche Verwendung der Streit geht, bereits kannte, als er mach-
te, was der Kläger als Verletzung seines Urheberrechts ansieht, wird es dem 
Anwalt des Beklagten allerdings schwerfallen, das Gericht von der schieren 
Zufälligkeit offensichtlicher Übereinstimmungen zu überzeugen. 

Anders als Ähnlichkeitsbeziehungen ist die Beziehung zwischen einer Ko-
pie und ihrer Vorlage asymmetrisch und nicht kommutativ. Die Kopie ist in 
den Eigenschaften, die sie gegebenenfalls als Kopie dieser Vorlage qualifizie-
ren, festgelegt durch bestimmte wahrnehmbare oder messbare Eigenschaften 
der Vorlage. Das unterscheidet sie grundlegend von der Vorlage, für die eben 
dies gerade nicht gilt.

Anhand der jeweils als relevant angesehenen Eigenschaften, die die Kopie 
wiedergeben soll, kann nicht nur ausgemacht werden, ob es sich bei einem 
Gegenstand überhaupt um eine Kopie der fraglichen Vorlage handelt. Diese 
Eigenschaften fungieren auch als Parameter, anhand derer gegebenenfalls er-
messen wird, in welchem Grad ein gegebenes Artefakt oder Ereignis als fri-
sche, authentische, gelungene, angemessene, treue, sorgfältige, zuverlässige, 

10 | Zur Möglichkeit des Vorkommens von sogenannten ›Doppelschöpfungen‹ und zu 

den Schwierigkeiten der Berufung auf solche ›Doppelschöpfungen‹ in Urheberrechts-

Streitsachen vgl. Thomas Dreier/Gernot Schulze: UrhG: Urheberrechtsgesetz, Urhe-

berrechtswahrnehmungsgesetz, Kunsturhebergesetz. Kommentar, München 42013, 

§ 2 Rn.17 (Schulze); Gunda Dreyer/Jost Kotthoff/Astrid Meckel (Hg.): Urheberrecht. 

Heidelberger Kommentar, Heidelberg 32013, §  2 Rn.  88; ebd., Anh. zu §§ 23, 24, Rn. 

7ff.; Hans-Jürgen Homann: Praxishandbuch Musikrecht. Leitfaden für Musik- und Me-

dienschaffende, Berlin/Heidelberg u.a. 2007, S.  68f.; Wolfgang Maaßen: »Fotorecht«, 

Rn. 116, in: Axel-Artur Wandtke (Hg.), Medienrecht. Praxishandbuch, Berlin/New York 

2008, 530.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kopierhandlungen 237

wörtliche, detaillierte, akkurate, sklavische, mechanische, verkleinerte, ver-
größerte, flache, blasse, trübe, stumpfe, rotstichige, vergilbte, verblasste, ver-
blichene, unscharfe, ungefähre, leiernde, freihändige, linkische, fehlerhafte, 
lückenhafte, beschädigte, fragmentarische, zerstückelte, verdorbene, grobe, 
stümperhafte, lahme, eigenwillige, überarbeitete, retuschierte, editierte, sti-
lisierte, aufgehübschte, umfrisierte, modernisierte, poppige, verfälschte, kor-
rupte, zensierte oder ›freie‹ Kopie seiner Vorlage gelten mag. Damit zeichnen 
sich bereits wichtige Aspekte der Normativität von Kopierhandlungen ab.

Kopierhandlungen können wie alle Handlungen – erst das macht sie zu Hand-
lungen11 – scheitern oder gelingen. Sie können in vielfältiger Weise scheitern 
– spektakulär, kläglich oder nahezu unmerklich –, aber auch die Möglichkei-
ten gelingenden Kopierens sind vielfältig. In der Regel beeinträchtigt es die 
Kopien in ihrer Kopie-Funktion nicht, dass fast alle Kopien – keineswegs nur 
die schlechten – keine ›perfekten‹ Kopien sind, sondern ihren Vorlagen in viel-
facher Hinsicht unähnlich: 
•	 Ein Reproduktionsstich oder eine Schwarzweiß-Fotografie zeigt weder die 

Größe noch die Textur noch die Farben des darin wiedergegebenen Ge-
mäldes, lediglich (mehr oder weniger treffend) die geometrische Form der 
Umrisse der Figuren und Körper, ihre Anordnung in der Fläche und die 
Verteilung von Licht und Schatten.12 

•	 Farbfotografien abstrahieren von der Größe und Textur der Vorlage und 
zeigen zwar Farben, aber nicht etwa, wie man meinen möchte, die Farben 
des Gemäldes, sondern jeweils ihre eigenen, wie spätestens in dem Mo-
ment deutlich wird, wo man mehrere farbige Reproduktionen derselben 
Vorlage zur Qualitätskontrolle miteinander vergleicht. 

•	 Gipsabgüsse, die plastische Vorlagen in Originalgröße vollplastisch wieder-
geben, abstrahieren von der Materialität und Farbigkeit ihrer Vorlage.13 

•	 Der Notendruck einer musikalischen Komposition gibt im Interesse der 
Eindeutigkeit und Spielbarkeit manche Bearbeitungsspuren des Manu-
skripts bewusst nicht oder in veränderter Form wieder, während manches, 

11 | Vgl. Donald Davidson: »Handeln« (»Agency«, 1971), in: ders., Handlung und Ereig-

nis, Frankfur t a.M. 1985, S. 73-98, hier: S. 76. 

12 | Zur Relevanz druckgraphischer Reproduktionen für die Rezeption von Gemälden in 

der europäischen Kunstgeschichte des 15. bis 19. Jhs. vgl. Wolfgang Ullrich: Raffinierte 

Kunst. Übungen von Reproduktionen, Berlin 2009, bes. S. 9 u. 19-42; zur Schwarzweiß-

Fotografie im 19. u. 20. Jh. ebd., S. 42ff. u. 47-60. 

13 | Vgl. Rune Frederiksen/Eckart Marchand (Hg.): Plaster Casts. Making, Collecting 

and Displaying from Classical Antiquity to the Present, Berlin 2010; Hans-Ulrich Cain: 

»Wozu Gipsabgüsse?«, Webseite der Gipsabgusssammlung der Universität Leipzig, 

http://www.uni-leipzig.de/antik/index.php?id=84 (abgerufen 27.5.2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eberhard Or t land238

das vielleicht im Manuskript lediglich angedeutet wurde, in der Reinschrift 
oder im Druck ergänzt und präzise angegeben werden mag. 

•	 Der Klavierauszug eines symphonischen Werks abstrahiert von den Klang-
farben wie von der Agogik der Streicher, Bläser und Perkussionsinstru-
mente und reduziert die Polyphonie komplexerer Partituren auf die Melo-
die und maximal eine Begleitstimme. 

•	 Die auf eine Schallplatte gepresste, auf eine CD gebrannte oder als Audio-
datei abgespeicherte und mit entsprechendem Gerät wieder zum Erklingen 
gebrachte Aufnahme einer Aufführung eines Musikwerks abstrahiert vom 
Zusammentreffen der Interpreten miteinander und mit dem Publikum im 
Konzertsaal. Die Aufnahme und die Apparaturen zu ihrer Verbreitung und 
Wiedergabe machen aus einem ephemeren Ereignis ein fixiertes Objekt, 
auf das man – dank der Distribution von Kopien – jederzeit und allerorten 
zurückgreifen kann.14 

•	 Film- oder Videodokumentationen von Performances – auf einer Bühne, in 
privaten oder öffentlichen Räumen – sind entscheidend für unser Bewusst-
sein von der Geschichte der performativen Künste im letzten Jahrhundert; 
sie reduzieren allerdings regelmäßig die Totalität des Geschehens, das sich 
Teilnehmern und Zuschauern jeweils von einem bestimmten Standpunkt 
aus, aber oft in mehr als einer Blickrichtung erschließt, auf ein bestimmtes 
Narrativ, das durch die Folge der Ereignisse im Blickfeld der Kamera in 
einer Weise festgelegt und vereindeutigt ist, wie es die Erfahrung derje-
nigen, die bei dem dokumentierten Ereignis anwesend waren, typischer-
weise gerade nicht ist. 

•	 Digitale Videoformate, wie sie auf DVD oder Festplatten gespeichert wer-
den können, eignen sich für die Wiedergabe von Filmen auf Bildschirmen 
oder kleineren Projektionswänden, auch wenn die Bildqualität mit der Pro-
jektion eines Kinofilms vom 35-mm-Standard oder gar vom 70-mm-Format 
nicht konkurrieren kann. 

•	 Übersetzungen abstrahieren, um der direkten Verständlichkeit in der 
Sprache der gegenwärtigen Leserinnen und Leser willen, vom Wortlaut der 
Vorlage und von etlichen sprachlichen Zusammenhängen des Originals. 
Moderne Editionen klassischer Texte abstrahieren von den mitunter kom-

14 | Zu den Konsequenzen der Aufnahmepraxis für das Musizieren und die Verlaufs-

gestalt der musikalischen Aufführung vgl. Peter Wicke: »Zwischen Aufführungspraxis 

und Aufnahmepraxis: Musikproduktion als Interpretation«, in: C. Bork u.a. (Hg.), Ereig-

nis und Exegese. Musikalische Interpretation – Interpretation der Musik (FS Danuser), 

Schliengen 2011, S. 42-53; grundlegend zur Geschichte der Tonaufzeichnung und der 

durch diese Techniken bewirkten Veränderung des ontologischen Status hörbarer Er-

eignisse Jonathan Sterne: The Audible Past: Cultural Origins of Sound Reproduction, 

Durham 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kopierhandlungen 239

plexen Überlieferungslagen handschriftbasierter Traditionen, gegebenen-
falls von der typographischen Gestaltung und anderen Aspekten der maß-
geblichen Vorlage, sie ›normalisieren‹ die Schreibweisen, greifen unter 
Umständen in den Wortlaut oder gar in die Komposition ein. 

•	 Ein Plagiat legt sogar alles darauf an, nicht als Kopie seiner Vorlage wahrge-
nommen zu werden. Wenn es nicht ganz plump gemacht ist, wird einiger 
Aufwand getrieben, um die Spuren zu verwischen.15 Doch wer die Vorlage 
kennt, wird sie wiedererkennen. 

Damit ist auch schon die Schwelle angesprochen, die den Bereich der wie auch 
immer bearbeiteten, verfremdeten Kopien abhebt im weiten Feld der Artefakte: 
Verarbeitungszustände aufgenommenen Fremdmaterials, die niemand mehr 
als Spur bereits bekannter Gestaltungsleistungen von fremder Hand erkennen 
kann, werden als Eigenleistung jeweils desjenigen anerkannt, der sich dieses 
Werk hat einfallen lassen oder unter dessen Namen es verbreitet wird, – zu-
mindest solange, bis jemand auftritt, der gegebenenfalls zeigen kann, dass es 
sich mit der betreffenden Sache anders verhält als angegeben. Hier zeigt sich 
eine konstitutive Unsicherheit unserer Verwendung der Begriffe von Original 
und Kopie. Man wird sie nicht eliminieren können, also muss man lernen, mit 
ihr umzugehen. In der Regel gelingt uns das recht gut.

Eine Kopie muss ihre Vorlage nicht vollständig wiedergeben. Für viele Ver-
wendungszwecke genügen Teilkopien, Ausschnitte, Probestücke oder Zitate 
vollauf; oft sind sie sogar besser geeignet als eine komplette Wiedergabe der 
Vorlage. Freilich ist eine Kopie eines Ausschnitts aus einem Bild oder einem 
längeren Text oder die Wiedergabe lediglich eines Satzes oder einer ›schönen 
Stelle‹ aus einer umfangreicheren musikalischen Komposition keine Wieder-
gabe der Komposition, stellt vielmehr jeweils eine eigene Komposition dar.16 

Die Kriterien dafür, in welcher Hinsicht eine Kopie ihrer Vorlage ähnlich 
sein muss und auf welche Teile oder Aspekte gegebenenfalls verzichtet werden 
kann oder sogar verzichtet werden sollte, lassen sich nicht ein für allemal an-
geben. Sie ergeben sich jeweils aus dem Verwendungszusammenhang, in dem 
ein Artefakt gegebenenfalls als Kopie fungieren soll.

Freilich gibt es Kopien, die ihren Vorlagen zum Verwechseln ähnlich se-
hen. Ein berühmtes Beispiel ist die Kopie von Raffaels Gruppenporträt des 
Papstes Leo X (Giovanni de’ Medici, 1475-1521) mit seinen Vettern, den Kar-
dinälen Giulio de’ Medici (1478-1534, seit 1517 als Vizekanzler der Kirche die 
rechte Hand des Papstes, dessen Nachfolger er 1523 als Clemens VII werden 

15 | Vgl. Roland Schimmel: Von der hohen Kunst, ein Plagiat zu fertigen, Berlin 2011, 

S. 27f. und 33-57. 

16 | Vgl. John Berger u.a.: Sehen. Das Bild der Welt in der Bilderwelt, Reinbek 1974, 

S. 25f. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eberhard Or t land240

sollte) und Luigi de’ Rossi (1474-1519),17 die Andrea del Sarto (1486-1530) um 
1524 im Auftrag von Ottaviano de’ Medici (einem weiteren Cousin der Abgebil-
deten, 1482-1546), ausführte, den der junge Markgraf von Mantua, Federico II 
Gonzaga (1500-1540), um Überlassung des Gemäldes gebeten hatte, von dem 
Ottaviano sich jedoch nicht trennen mochte. Die Kopie wurde von ihrem Emp-
fänger dankbar als das Original von Raffaels Hand akzeptiert und, wie Vasari 
berichtet, selbst von Raffaels Gehilfen Giulio Romano für echt gehalten, der 
die Spuren seiner eigenen Pinselstriche zu erkennen meinte.18 Vasari rühmt 
sich, die Fälschung später bei einem Besuch in Mantua dem Giulio Romano 
gegenüber aufgedeckt zu haben, und erwähnt ein geheimes Zeichen auf der 
Rückseite, durch das die Kopie sich von ihrer Vorlage unterscheide. Trotz der 
Publikation der Geschichte in Vasaris Viten (1550) wurde das Bild aus dem Be-
sitz des Herzogs von Mantua, das heute im Museo di Capodimonte in Neapel 
zu sehen ist,19 noch über Jahrhunderte als Werk des Raffael angesehen und erst 
seit dem 18. Jahrhundert in der Regel dem Andrea del Sarto zugeschrieben.20

›Perfekte‹ (oder nahezu perfekte) Kopien mögen in der Kunstgeschichte Aus-
nahmephänomene darstellen. Ziemlich gute Kopien dagegen dürften in Mu-
seen und Ausstellungen häufiger zu sehen sein, als viele Besucher ahnen.21 
Die Kopie entzieht sich der Sichtbarkeit, da das in ihr wiedergegebene Werk 

17 | Das um 1518 entstandene Original aus der Werkstatt des Raffael (1483-1520) 

hängt heute in der Galleria degli Uffizi in Florenz. Abb.: http://upload.wikimedia.org/

wikipedia/commons/0/0f/Raffael_040.jpg (abgerufen 17.5.2015).

18 | Vgl. Giorgio Vasari: Le vite de’ più eccellenti pittori, scultori e architettori nelle 

redazioni del 1550 e 1568, hg. v. Rosanna Bettarini u. Paola Barocchi, Bd. 4, Florenz 

1976, S. 188f.

19 | Abb.: http://www.polomusealenapoli.beniculturali.it/museo_cp/cp_scheda.asp? 

ID=109 (abgerufen 17.5.2015).

20 | Vgl. Lars Blunck: »Wann ist ein Original?«, in: J. Nida-Rümelin/J. Steinbrenner 

(Hg.), Original und Fälschung, Ostfildern 2011, S.  9-29; Christine Tauber, »›Ceci n’est 

pas un pendant‹. Drei Fallstudien grenzwertiger Bildpaare«, in: G. Blum u.a. (Hg.), Pen-

dant plus. Praktiken der Bildkombinatorik, Berlin 2012, S. 281-300, bes. 286-292. 

21 | Vgl. Annette Tietenberg (Hg.): Die Ausstellungskopie: Mediales Konstrukt, mate-

rielle Rekonstruktion, historische Dekonstruktion, Köln 2015. – Einen aufschlussrei-

chen Bericht über die aufwendigen Verfahren zur Herstellung des Faksimiles von Paolo 

Veroneses »Hochzeit zu Kana« (1563, Öl auf Leinwand, 666 x 990 cm, Louvre) für den 

Saal, für den das Bild ursprünglich gemalt worden war, das Refektorium des ehemaligen 

Benediktinerklosters San Giorgio Maggiore in Venedig, bietet Adam Lowe: »The process 

used to create an accurate facsimile of Le Nozze die Cana by Paolo Caliari (called Vero-

nese)«, in: Th. Bartscherer/R. Coover (Hg.), Switching Codes. Thinking Through Digital 

Technology in the Humanities and the Arts, Chicago 2011, S. 288-297. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kopierhandlungen 241

alle Aufmerksamkeit auf sich zieht, sofern nicht auffällige Kennzeichnungen 
oder Fehler in der Wiedergabe die Aufmerksamkeit auf die Kopie lenken.

»Jede Kopie, die auf maximale Ähnlichkeit zielt, teilt zumindest eine In-
tention mit der Fälschung«,22 nämlich die Absicht, dass die Kopie an die Stelle 
der Vorlage sollte treten können, sie sollte ersetzen können, und zwar so, dass 
ein Unterschied zwischen Vorlage und Kopie sich möglichst nicht bemerkbar 
machen sollte. Das ist in manchen Verwendungszusammenhängen durch-
aus ehrenwert, etwa wenn empfindlichen Originalen die Belastungen oder 
Gefährdungen durch einen Transport, durch eine Ausstellung mit starkem 
Publikumsandrang oder durch bestimmte wissenschaftliche Untersuchungs-
verfahren, bei denen sie ebensogut durch eine originalgetreue Kopie vertreten 
werden können, nicht zugemutet werden sollen. Wenn das Original verloren 
oder zerstört ist, sind zuverlässige Kopien, so es sie gibt, hoch willkommen als 
Dokumentation der verlorenen Vorlage.23 

Problematisch wird es natürlich immer dann, wenn eine gute Kopie in be-
trügerischer Absicht als Original ausgegeben wird. Sobald der Schwindel auf-
fliegt, wird von einer Fälschung gesprochen.24 Da jedoch weder die Hersteller 

22 | Dimitri Liebsch: »Replika, Faksimile und Kopie«, in: J. Schirra u.a. (Hg.), Glossar 

der Bildphilosophie, http://www.gib.uni-tuebingen.de/netzwerk/glossar/index.php? 

title=Replika,_Faksimile_und_Kopie (zuletzt bearbeitet 7.1.2015; abgerufen 16.5. 

2015). 

23 | Ein berühmtes Beispiel ist Leonardos »Abendmahl« (1495-97; Santa Maria del-

le Grazie, Mailand), das aufgrund der verwendeten Materialien und der klimatischen 

Bedingungen in dem Speisesaal, für den es gemalt wurde, trotz wiederholter Restau-

rierungsanstrengungen bereits seit dem 16. Jh. nur in einem notorisch schlechten Zu-

stand erhalten werden konnte, während einige frühe Kopien wertvolle Informationen 

über die Komposition und Details der Ausführung dokumentieren, die auf der Wand in 

Mailand, die die Reste des Originals trägt, schon lange nicht mehr zu sehen sind. Zu der 

nahezu maßstabsgleichen frühen Kopie des Abendmahlsbildes auf Leinwand im Besitz 

der Royal Academy of Ar ts, die dem Leonardo-Schüler Giampietrino zugeschrieben wird 

und in Oxford im Magdalen College ausgestellt ist, vgl. London University of the Ar ts: 

Universal Leonardo, http://www.universalleonardo.org/work.php?id=572 (abgerufen 

31.5.2015).

24 | Neben dem hier angesprochenen Typ der Imitatfälschung, bei der die Kopie 

fälschlich als Original ausgegeben wird, gibt es noch weitere Typen von Fälschungen, 

bei denen etwa auf dem Wege der Stilkopie etwas hergestellt wird, das nach den üb-

licherweise für die Zuordnung von Kunstwerken zu bekannten Urhebern verwendeten 

Kriterien den Anschein erweckt, als handle es sich um ein bisher unbekannt gebliebe-

nes Werk des bekannten Meisters; vgl. Reinold Schmücker: »Lob der Fälschung«, in: J. 

Nida-Rümelin/J. Steinbrenner (Hg.), Original und Fälschung, Ostfildern 2011, S. 71-91; 

Stefan Römer: »Zwischen Kunstwissenschaft und Populismus: Die Rede vom Original 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eberhard Or t land242

einer Fälschung noch ihre Zwischenhändler noch ihre Abnehmer ein Inter-
esse daran haben, dass die allseits für das Original gehaltene Kopie entlarvt 
wird, was in der Regel einen erheblichen Wertverlust nach sich zieht, ist davon 
auszugehen, dass etliche unentdeckte Fälschungen in Museen und Sammlun-
gen wie auch im Kunsthandel für etwas gehalten und ausgegeben werden, was 
sie objektiv nicht sind. Um Verwechslungen zwischen sehr guten Kopien und 
ihren Vorlagen nach Möglichkeit auszuschließen, wird gefordert, dass Kopien 
als solche kenntlich zu machen seien.25

Mit dem Einzug digitaler Medien sind für uns Kopien alltäglich geworden, 
die sich voneinander und von ihrer Vorlage in nichts unterscheiden, sofern 
die Vorlage ihrerseits schon unter Verwendung desselben standardisierten Zei-
chenrepertoires und/oder der entsprechenden Apparatur komponiert wurde, 
die für zahllose Wiedergaben genauso zur Verfügung steht. Solche im stren-
gen Sinn perfekte Kopien, die sich in nichts von ihrer Vorlage unterscheiden, 
würde man allerdings kaum als ihrer Vorlage im höchsten Maß ›ähnlich‹ be-
schreiben. Es handelt sich schlicht um weitere Instantiationen desselben abs-
trakten Gegenstandes.26

Autor wie Leser dieses Textes vertrauen darauf, dass jede gedruckte, online, 
über Datenträger auf einem Bildschirm oder auf anderem Wege zugänglich 
gemachte Kopie dieses Textes von Anfang bis Ende, einschließlich der Zuord-
nungen zwischen Anmerkungen und den Stellen, auf die sie sich beziehen, 
denselben Wortlaut aufweist. Jede Instantiation der PDF-Datei des vorliegen-
den Textes im vorliegenden Satzspiegel darf als identische Kopie gelten, frei-
lich als identische Kopie nicht unbedingt des vorliegenden Textes, sondern nur 
der PDF-Datei, auf die sie gegebenenfalls zurückzuführen sind. Entsprechen-
des gilt für digital codierte Bilder wie auch für die Dateien, in denen digital 
produzierte elektronische Musik fixiert ist. Und es gilt, auch wenn die meisten 
von uns zurzeit noch nicht so viel Erfahrung damit haben, entsprechend auch 
für die Welt der digital erfassten und gegebenenfalls über 3D-Drucker in iden-
tischen Kopien plastisch materialisierbaren dreidimensionalen Modelle. 

Während es in manchen Wissenschaftsdisziplinen wie der Genetik üblich 
geworden ist, den Begriff der Kopie auch für Strukturen oder Muster zu ver-
wenden, die unter bestimmten Bedingungen in anonymen, nach Naturgeset-
zen ablaufenden (Replikations-)Prozessen zustande kommen,27 gehen wir in 

und seiner Fälschung«, in: Anne-Kathrin Reulecke (Hg.), Fälschungen. Zu Autorschaft 

und Beweis in Wissenschaften und Künsten, Frankfur t a. M. 2006, S. 347-363. 

25 | Vgl. D. Liebsch, »Replika, Faksimile und Kopie« (Anm. 22). 

26 | Vgl. Wolfgang Künne: Abstrakte Gegenstände. Semantik und Ontologie, Frankfur t 

a. M. 22007. 

27 | Vgl. z.B. Wolfgang Hennig: Genetik, Berlin/Heidelberg u.a. 2013, S. 322, 328, 584 

u.ö.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kopierhandlungen 243

der Regel (und deshalb auch für die hier zu führende Diskussion) davon aus, 
dass eine Kopie das Resultat eines absichtsvollen Tuns, einer Kopierhandlung, 
ist: Ohne die auf die Hervorbringung der Kopie gerichtete Absicht und einen 
durch diese Absicht motivierten Einsatz geeigneter Mittel wäre eine noch so 
schlagend erscheinende Ähnlichkeit zwischen einem später entstandenen 
und einem bereits früher vorliegenden Gegenstand oder Ereignis nicht hin-
reichend, dem später entstandenen Gegenstand oder Ereignis den Status einer 
Kopie des früher entstandenen zuzuweisen, und zwar selbst dann nicht, wenn 
sich eine Kausalverbindung zwischen den für die Ähnlichkeit maßgeblichen 
Eigenschaften der Vorlage und dem Vorliegen der entsprechenden Eigenschaf-
ten an dem später entstandenen Gegenstand oder Ereignis rekonstruieren las-
sen sollte, wie bei den versteinerten Abdrücken der Schalen von Ammoniten 
in kreidezeitlichen Sedimentgesteinen.

Selbstverständlich genügt die bloße Absicht, etwas der Vorlage Ähnliches 
hervorzubringen, für das Zustandekommen einer Kopie ebenso wenig wie 
bloße Ähnlichkeit, die auch zufällig auftreten kann. Ein gewisser Erfolg im 
Erreichen der angestrebten Ähnlichkeit – und zwar durch mehr oder weniger 
gezieltes Bewirken einer Veränderung bestimmter Zustände von Gegeben-
heiten in der Außenwelt – muss erzielt worden sein, sonst wird man nicht 
von einer Kopie sprechen, sondern allenfalls von einem Dokument des Schei-
terns an bestimmten Schwierigkeiten beim Kopieren, sofern überhaupt ein 
Zusammenhang auszumachen ist zwischen einem Produkt oder Verhalten, 
das vielleicht eine Kopie hätte werden sollen, aber stattdessen etwas anderes 
wurde, und der verfehlten Vorlage. 

Es scheint absehbar, dass mit dem Vormarsch anonym-automatisch operie-
render Agenten oder Aktanten28 die Bindung des Begriffs der Kopie an die Mög-
lichkeit, die Kopie – und sei es über verschlungene Handlungsketten – einem 
Akteur mit bestimmten Absichten zuzuordnen, zunehmend fragwürdig er-
scheinen dürfte. Mit den Bildern, die inzwischen ständig von Überwachungs-
satelliten, Drohnen, Verkehrsbeobachtungsstationen, Webcams usw. produ-
ziert und durch automatisierte Programme ausgewertet werden, entstehen 
zahllose Kopien, auf die gegebenenfalls in Anschlusshandlungen von Perso-
nen oder auch in wiederum anonym-automatisch ablaufenden Anschlusspro-
zessen zurückgegriffen werden kann, unter Umständen mit mehr oder we-
niger gravierenden Folgen für die auf den Kopien dargestellten Gegenstände, 
Personen oder Situationen oder für weitere Personen und Geschehnisse. Die 

28 | Vgl. Ingo Schulz-Schaeffer: »Akteure, Aktanten und Agenten. Konstruktive und re-

konstruktive Bemühungen um die Handlungsfähigkeit von Technik«, in: Th. Malsch (Hg.), 

Sozionik. Soziologische Ansichten über künstliche Sozialität, Berlin 1998, S. 128-167; 

ht tps://www.uni-due.de/imperia/md/content/soziologie/akteureaktantenagenten.

pdf (abgerufen 1.5.2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eberhard Or t land244

handlungstheoretischen Konsequenzen dieser Entwicklung sind alles andere 
als klar.29

Gerade das Unselbstverständlichwerden der Annahme, jede Kopie sei Re-
sultat einer Kopierhandlung, nötigt zur Explikation des ›klassischen‹ Begriffs 
der Kopie, der grundlegend und folgenreich durch die Annahme bestimmt 
war, dass Kopien in der Regel von jemandem und jeweils zu einem bestimm-
ten Zweck hergestellt werden. Erst wenn wir uns über die Relevanz der Unter-
stellung einer auf ein bestimmtes Verhältnis zwischen der Kopie und ihrer 
Vorlage gerichteten Absicht in diesem Kopiebegriff verständigt haben, können 
wir die Frage stellen, was für Konsequenzen ein Verzicht auf diese Bestim-
mung des Kopiebegriffs nach sich ziehen würde. 

II

Nicht nur Tätigkeiten, die unmittelbar auf das Herstellen einer oder mehre-
rer Kopien abzielen bzw. hinauslaufen, Kopierakte im  engeren  Sinn wie das 
Abzeichnen, Abmalen, Abschreiben, Nachstechen, Abfotografieren, Fotoko-
pieren, Einscannen einer bildlichen, beschrifteten oder anderweitig gestalte-
ten Vorlage, das Aufnehmen eines mündlichen oder musikalischen Vortrags 
oder einer Darbietung mittels Audio- oder Video-Aufzeichnungsgeräten, die 
Wiedergabe derartiger Aufzeichnungen und die handwerkliche oder auch ma-
schinengestützte Herstellung von Duplikaten und Vervielfältigungsstücken – 
einschließlich der Erstellung von Dateikopien auf lokalen Datenträgern oder 
in virtuellen Verzeichnissen (›cloud computing‹) – sowie das Imitieren von 
Verhaltensweisen sollen im Folgenden als Kopierhandlungen angesprochen 
werden, sondern im weiteren Sinn auch Handlungen, die Tätigkeiten des Ko-
pierens oder Imitierens involvieren,30 und Handlungen, in denen Kopien mit 
einer bestimmten, auf die Kopie bzw. das Kopierte bezogenen Absicht aufge-

29 | Vgl. Bruno Latour: Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie, Frank-

fur t a. M. 2001; ders.: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in 

die Akteur-Netzwerk-Theorie, Berlin 22010, bes. S. 76-108, 127-140; Hajo Greif: Wer 

spricht im Parlament der Dinge? Über die Idee einer nicht-menschlichen Handlungs-

fähigkeit, Paderborn 2005. 

30 | Selbstverständlich sind nicht alle hier angesprochenen Kopierakte und keines-

wegs alle Kopierhandlungen, von denen in diesem Aufsatz die Rede ist, urheberrechtlich 

relevant. Doch zur Verständigung über das Spektrum in Betracht kommender Praktiken 

bieten die Bestimmungen über die verschiedenen Formen einer durch das Urheberrecht 

dem Urheber, seinen Rechtsnachfolgern und/oder Vertragspartnern vorbehaltenen Ver-

wertung geschützter Werke wichtige Hinweise; für die Rechtslage in Deutschland vgl. 

v.a. §§ 16-23 UrhG und die einschlägige Rechtsprechung.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kopierhandlungen 245

griffen und verwendet werden, um etwas damit zu tun, etwa um ein Werk in 
einem Kontext erscheinen zu lassen, in dem man es bisher nicht gesehen hat-
te, und dadurch dem wiedererkennbaren Werk oder auch der Situation, in die 
es hineinkopiert wurde, neuen Sinn abzugewinnen, oder auch um komplexere 
Arrangements, Collagen, Mashups zu konfigurieren, um Dritten anhand der 
Kopie etwas zu zeigen – oder um sie hinters Licht zu führen.31

Für Kopierhandlungen gilt, was für Handlungen überhaupt gilt: Hand-
lungen sind Episoden in umfassenderen Handlungszusammenhängen mit oft 
unscharfen Grenzen,32 eingebettet in ein mehr oder weniger weit verzweigtes 
Netzwerk kausaler Beziehungen zu bestimmten Ursachen bzw. Voraussetzun-
gen und intendierten sowie nicht intendierten Handlungsfolgen,33 darüber 
hinaus in vielen Fällen auch bezogen auf bestimmte normative Bedingungen 
und Restriktionen und deshalb gegebenenfalls auch verbunden mit bestimm-
ten intendierten oder nichtintendierten Handlungsfolgen, die in einem Hand-
lungskontext aufgrund des betreffenden normativen Status eintreten oder zu 
erwarten sind, unter Umständen aber auch vermieden oder durch Begleit- oder 
Anschlusshandlungen beeinflusst werden können,34 und nicht zuletzt bedingt 
durch bestimmte Motive und Absichten der handelnden Personen.35

31 | Vgl. § 146 (1) StGB (Geldfälschung). 

32 | Vgl. G.  E.  M. Anscombe: Intention (1957), dt.: Absicht, Berlin 2011, bes. 62-67; 

Alvin I. Goldman: »Die Identität von Handlungen«, in: G. Meggle (Hg.), Analytische Hand-

lungstheorie, Bd. 1: Handlungsbeschreibungen, Frankfur t a. M. 1977, S. 332-353; zur 

Relevanz multipler Handlungszusammenhänge und den Schwierigkeiten, diese in klas-

sische Handlungstheorien zu integrieren, vgl. Anton Leist (Hg.): Action in Context, Berlin 

2007.

33 | Vgl. Geert Keil: Handeln und Verursachen, Frankfur t a. M. 22015; vgl. a. B. Latour, 

Eine neue Soziologie, S. 76: »Wie kommt es, daß wir nie tun, was wir wollen?«

34 | Zur möglichen Relevanz solcher normativen Status – des Akteurs, allfälliger 

Gegenstände, mit denen etwas angestellt wird, sowie der weiteren durch eine Hand-

lung ggf. betroffenen Personen – vgl. die aufschlussreiche Kasuistik von John L. Austin: 

»A Plea for Excuses« (1956) und ders.: »Three Ways of Spilling Ink« (1958), in: ders., 

Philosophical Papers, hg. v. J. O. Urmson u. G. J. Warnock, Oxford 31979, S. 175-204 

u. 274-287. – Austin hat gegen die Unterscheidung zwischen einer Sphäre des ›Nor-

mativen‹ (oder Werthaften) und dem durch Kausalbeziehungen er fassten Bereich des 

›Faktischen‹ grundsätzliche Vorbehalte angemeldet; vgl. ders.: How to do things with 

words, hg. v. J. O. Urmson, Oxford 1962, S. 148; gerade im Hinblick auf Kopierpraktiken 

scheint jedoch die Unterscheidung zwischen normativen und kausalen Bedingtheiten 

und Konsequenzen kaum verzichtbar. 

35 | Zur zentralen Relevanz der Absicht für das, was ein Verhalten zu einer Handlung 

macht, und zu den Rationalitätsbedingungen, denen das absichtliche Handeln unter-

liegt, vgl. G. E. M. Anscombe, Absicht, bes. S. 23, 49-52, 131ff. u. 137f.; zum Verhältnis 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eberhard Or t land246

Je nachdem, wie eine Handlungsepisode beschrieben wird und welche Zu-
sammenhänge dabei beachtet, welche gegebenenfalls ignoriert werden, wird 
die Handlung sich unterschiedlich darstellen. Als Bedingungen der Möglich-
keit eines einzelnen Kopierakts kommen nicht nur das Gegebensein der Vor-
lage und das Zur-Verfügung-Stehen der für die Herstellung der Kopie erfor-
derlichen technischen und materiellen Voraussetzungen sowie bestimmter 
intellektueller oder handwerklicher Fähigkeiten in Betracht, sondern auch die 
Frage nach dem intendierten Zweck36 des Kopierens und gegebenenfalls wei-
teren Zwecken, denen die Verwendung der Kopie dienen mag, die Frage nach 
dem rechtlichen Status der zu kopierenden Vorlage und unter Umständen 
auch Fragen nach den Verhältnissen der Person, die die Kopie herstellt oder 
ihre Herstellung in Auftrag gegeben hat oder die Kopie jetzt zu bestimmten 
Zwecken verwenden will, zu der Person oder den Personen, die an der Herstel-
lung der Vorlage beteiligt waren, Inhaber der Urheberrechte sind oder in deren 
Besitz die Vorlage sich befindet.

Der Zweck kann einfach durch den Wunsch bestimmt sein, den betreffen-
den Gegenstand – zum Beispiel ein Bild, einen Text, eine Musikaufnahme – 
noch einmal haben zu wollen, als Sicherungs- oder Archivkopie, zum Spielen, 
Verleihen, Verschenken oder Weiterverkaufen. Andy Warhol veranschaulichte 
schlagend die Geltung der eigentlich banalen Maxime »mehr ist besser« in 
Bereichen, wo man es ohne seine Intervention kaum vermutet hätte.37 Wenn 
das Original selbst sich irreversibel in fremdem Besitz, zum Beispiel in einer 
Bibliothek oder öffentlichen Sammlung befindet, kann es einem wünschens-
wert erscheinen, das Werk zumindest in der Kopie zur Verfügung haben zu 
wollen, um sich bei Gelegenheit daran zu erfreuen oder sich intensiver damit 
zu beschäftigen. Der Wunsch kann unter Umständen motiviert sein durch 
eine Erinnerung an eine frühere Begegnung mit dem Werk, durch das Be-
dürfnis, einen früher erlittenen Verlust oder vergangenes Unrecht zu kom-
pensieren, oder auch schlicht durch Treue und Anhänglichkeit und das Be-
dürfnis nach Bestätigung des für richtig, schön und gut Gehaltenen.38 Der 
Zweck einer Kopierhandlung kann aber auch bestimmt sein durch weiter-
gehende Absichten oder Hoffnungen, die sich auf die Zukunft richten – bei 

zwischen Absichten und Motiven ebd., S. 35-45; zu dem alles andere als trivialen Pro-

blem des Verhältnisses zwischen Absicht und Ausführung vgl. Donald Davidson: »Hand-

lungen, Gründe und Ursachen« (1963) sowie ders.: »Handeln«, in: ders., Handlung und 

Ereignis, S. 19-42 u. 73-98.

36 | Zur Diskussion um die Relevanz teleologischer Zusammenhänge in der Handlungs-

theorie vgl. Christoph Horn/Guido Löhrer (Hg.), Gründe und Zwecke. Texte zur aktuellen 

Handlungstheorie, Berlin 2010.

37 | Vgl. Michael Lüthy: Andy Warhol: Thirty Are Better Than One, Frankfur t a. M. 1995.

38 | Vgl. G. Tarde: Die Gesetze der Nachahmung, S. 363. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kopierhandlungen 247

kunstbezogenen Kopierpraktiken zum Beispiel die Absicht, eine Kopie eines 
Werkes, dessen Original nicht verfügbar ist, öffentlich auszustellen,39 oder die 
Absicht, eine möglichst umfangreiche Kopienkartei, Diathek oder neuerdings 
digitale Bilddatenbank anzulegen, um gegebenenfalls einschlägiges Material 
für ikonographische Studien zur Hand zu haben oder Dritten bereitstellen zu 
können, oder die Absicht, einen Catalogue raisonné des Œuvres eines Künst-
lers mit Abbildungen sämtlicher seiner bekannten Werke zu erstellen, um der 
künftigen Forschung Beziehungen zwischen den Bildern zu erschließen und 
zugleich Fälschern das Handwerk schwerer zu machen, oder die Absicht, eine 
Bewerbungsmappe mit Kopien eigener Arbeitsproben sowie aussagekräftiger 
Zeugnisse bestücken, um eine Auswahlkommission davon zu überzeugen, 
dass man der geeignete/beste Kandidat sei, dem bestimmte Chancen eröffnet 
werden sollten. Vielfach werden Kopien oder Teilkopien von Kunstwerken ver-
wendet als Material für die Herstellung eines neuen Kunstwerks oder Mashups 
oder zur Herstellung von Gegenständen, die selbst keine Kunstwerke sind 
noch sein sollen, aber zum weiteren Resonanzbereich der Kunst zu gehören 
scheinen wie die Souvenirs und Paraphernalia, die in Museumsshops verkauft 
werden.

Die Absichten, mit denen kopiert wird, beschränken sich keineswegs auf 
künstlerische oder wissenschaftliche Arbeit, private Karrierehoffnungen oder 
lukrative Geschäfte. Von welcher weltgeschichtlichen Tragweite sie mitunter 
sein mögen, kann man sich vor Augen führen, wenn man sich etwa fragt, 
was eigentlich die Gründerväter der amerikanischen Demokratie im späten 
18. Jahrhundert dazu brachte, sich bei der Gestaltung und Benennung ihrer 
Institutionen (wie des Senats) und der diesen Institutionen zugeordneten Re-
präsentationsbauten (wie des Capitols und des Weißen Hauses in Washington) 
derart extensiv auf römische Vorbilder zu beziehen. Politisches Handeln in 
mehr oder weniger demokratisch verfassten Institutionen wie unter feuda-
len, autokratischen oder imperialen Verhältnissen hat unweigerlich etwas von 
einem Maskenspiel an sich. Gerade deshalb ist es alles andere als gleichgül-
tig, welche Masken, Rollen und Identifikationsangebote der Rahmen, in dem 
dieses Spiel sich entfaltet, den Akteuren und beteiligungswilligen Aspiranten 
jeweils nahelegt. 

Ein weiteres Beispiel, bei dem noch weniger klar zu sein scheint, inwiefern 
es in die Sphäre der Kunst oder der Politik gehören mag, sofern diese Sphären 

39 | Für eine Fallstudie zu einer bemerkenswerten und auf Dauer angelegten 

Ausstellung von Kopien berühmter Bilder aus der europäischen und ostasiatischen 

Kunstgeschichte in Kyōto vgl. Eberhard Ortland: »Copies of Famous Pictures in Tadao 

Andōs ›Garden of Fine Art‹ in Kyōto«, in: C. Forberg/Ph. Stockhammer (Hg.), The Trans-

formative Power of the Copy: A Transcultural and Interdisciplinary Approach, Heidel-

berg 2015 (im Erscheinen).

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eberhard Or t land248

sich überhaupt voneinander trennen lassen, sind die in jüngerer Zeit verschie-
dentlich im Zusammenhang politischer Happenings auftauchenden Guy-Faw-
kes-Masken. Benannt sind sie nach einem englischen Terroristen des frühen 
17. Jahrhunderts, der im berüchtigten Gunpowder Plot 1605 ein Attentat auf das 
englische Parlament, den König und die Regierung während der Parlaments-
eröffnung vorbereitet hatte. Das Gedenken an dieses in letzter Minute vereitelte 
Attentat ist seit 1606 in England ritualisiert als alljährlich am 5. November be-
gangene Bonfire Night. Höhepunkt des Rituals ist die Verbrennung des durch 
eine Strohpuppe repräsentierten Hauptschurken. Im Rahmen des Fackelum-
zugs wurden traditionell auch Masken mit Kopien von stilisierten Porträts des 
lächelnden Verschwörers mit dem markanten Spitzbart getragen. Auf diesen 
Maskentyp griff in den 1980er Jahren der Zeichner der finsteren Comicserie 
V for Vendetta zurück, der den Protagonisten im Guy-Fawkes-Kostüm schreck-
liche Gewalttaten verüben ließ.40 Damit war die Maske in der internationalen 
Popkultur des späten 20. Jahrhunderts etabliert und fand als Karnevalsarti-
kel massenweise Verbreitung. In der politischen Öffentlichkeit wurden solche 
Masken 2007 in den USA von Anhängern des konservativ-libertären Bewer-
bers um die republikanische Präsidentschaftskandidatur Ron Paul getragen. 
Seit 2008 fanden sie neue Verbreitung als Symbol des Internetkollektivs »An-
onymous«, seit 2011 zudem im Zuge der »Occupy-Wall-Street«-Bewegung.41 
Im politischen Kampf um Aufmerksamkeit wirkt die Maske attraktiv durch 
ihren physiognomischen Reiz, verbunden mit hohem Wiedererkennungswert 
und als Ausdruck der behaupteten Zusammengehörigkeit ihrer Träger. Seit 
Überwachungskameras jeden Schritt im öffentlichen Raum aufzeichnen und 
die dabei gewonnenen Bilder mit leistungsfähiger Mustererkennungssoftware 
analysiert und mit umfangreichen Datenbanken abgeglichen werden können, 
so dass jeder, der sich im öffentlichen Raum unmaskiert zeigt, Spuren hin-
terlässt, aufgrund derer es möglich ist, ihn zu identifizieren und gegebenen-
falls haftbar zu machen, erscheint es zudem manchen Aktivisten ratsam, die 
Verknüpfung von Bildern ihrer politischen Auftritte mit ihrem Passfoto nach 
Möglichkeit zu erschweren. So soll die Maske die Anonymität ihrer Träger zu-
gleich sichern und ausstellen als Ausdruck der Zugehörigkeit zu dem sich als 
ungreifbar und zugleich nahezu allgegenwärtig handlungsfähig darstellenden 
»Anonymous«-Kollektiv.

Selbstverständlich sind nicht alle Kopierhandlungen und nicht alle Ver-
wendungen von Kopien harmlos oder rechtlich unbedenklich. Man kann, wie 
bereits erwähnt, versuchen, jemanden über den Kopie-Status einer Kopie zu 

40 | Vgl. Alan Moore/David Lloyd: V for Vendetta (1982-1989), New York 1995. 

41 | Vgl. Konrad Lischka: »Anonymous und Guy Fawkes: Grinsemaske ohne Botschaft«, 

Spiegel online, 5.11.2011, http://www.spiegel.de/netzwelt/netzpolitik/anonymous-

und-guy-fawkes-grinsemaske-ohne-botschaft-a-795927.html (abgerufen 20.5.2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kopierhandlungen 249

täuschen und sie ihm als Original zu verkaufen, oder unautorisierte Kopien 
von Banknoten oder Münzen als Zahlungsmittel zu verwenden. Man kann 
Kopien manipulieren, indem man etwas weglässt oder hinzufügt oder viel-
leicht ein kleines Zeichen durch ein anderes überdeckt, wie bei den Einkaufs-
belegen, mit denen der Kunstberater Helge Achenbach seine Kunden davon 
überzeugte, dass er selbst für die Kunstwerke oder Oldtimer, die er ihnen nun 
für einen günstigen Freundschaftspreis zum Erwerb anbot, nur unwesentlich 
weniger bezahlt habe.42 Man kann unter Umständen versuchen, jemanden zu 
erpressen, indem man ihm eine Kopie eines Dokuments zuspielt und die Mög-
lichkeit andeutet, weitere Kopien anderen Personen zugänglich zu machen, 
die von dem durch das Dokument belegten Sachverhalt nichts wissen und auf 
die Konfrontation mit dem Dokument voraussichtlich in einer Weise reagieren 
würden, die der in erpresserischer Absicht angesprochenen Person wenig ge-
fallen dürfte. Man kann auch ohne erpresserische Absicht schriftliche oder 
bildliche Darstellungen, die in Persönlichkeitsrechte anderer Personen mehr 
oder weniger gravierend eingreifen, mit der Absicht, diesen Personen zu scha-
den, oder auch ohne solche Absicht – vielleicht einfach nur ›um der Kunst 
willen‹ oder um daraus Profit zu schlagen –, produzieren, vervielfältigen, öf-
fentlich ausstellen oder massenmedial verbreiten. 

Diese wenigen Beispiele zeigen bereits, dass die Zwecke und Absichten, 
die jemanden unter Umständen dazu motivieren mögen, etwas zu kopieren 
oder sich Kopien von etwas zu verschaffen und in Verkehr zu bringen, sich 
nicht limitieren lassen auf ein Kopieren um der Kopie oder um der Verbrei-
tung des Originals willen. Wir müssen vielmehr davon ausgehen, dass zu den 
Kopierhandlungen ein weites, wenn auch nicht in jeder Hinsicht unbegrenztes 
Spektrum von Handlungen gehören wird, in denen Kopien mit einer bestimm-
ten Absicht produziert, aufgegriffen und verwendet werden, jeweils um etwas 
damit zu tun.43 

42 | Vgl. Swantje Karich: »Wie man 23 Millionen Euro am Kopierer verdient«, Die Welt v. 

17.2.2015, http://www.welt.de/kultur/kunst-und-architektur/article137541392/Wie-

man-23-Millionen-Euro-am-Kopierer-verdient.html (abgerufen 14.4.2015).

43 |  J. L. Austins Vorlesung How to do things with words bietet mit ihrer Unterschei-

dung zwischen diversen Typen von Sprechakten wie dem elementaren »locutionary act«, 

überhaupt etwas zu sagen bzw. sich zu äußern (vgl. ebd., S. 94 u. 99-109), sowie den 

darauf aufbauenden Formen von »illocutionary acts« (vgl. ebd., S. 98-131) und »perlo-

cutionary acts«, die Wirkungen jenseits der kommunikativen Interaktion nach sich zie-

hen sollen (vgl. ebd., S. 101-131), ein in vielfältiger Hinsicht aufschlussreiches Modell 

für eine Analyse des Spektrums möglicher Kopierhandlungen, die hier lediglich als loh-

nender Gegenstand näherer Untersuchungen angezeigt, aber nicht einmal ansatzweise 

in Angrif f genommen, geschweige denn befriedigend durchgeführt werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eberhard Or t land250

III

Dass Kopieren häufig und wesentlich ein Handeln ist und somit je im Einzel-
fall Fragen nach der Qualität, Legitimität, Angemessenheit der betreffenden 
Kopierhandlungen sowie gegebenenfalls nach der Verantwortung für allfäl-
lige Folgen, die eine Kopierhandlungen nach sich ziehen mag, zugänglich 
sein muss, dürfte unstrittig sein. Auch dass es neben den Kopierhandlungen 
ein weites Spektrum von absichtslos, unbewusst, zufällig, naturwüchsig oder 
automatisch hervorgebrachten Vorkommnissen der Reinstantiation gleicher 
oder ähnlicher Formen gibt, wird niemand bestreiten, so schwierig auch im 
Einzelfall die Abgrenzung zwischen dem Ergebnis einer Kopierhandlung und 
einer zufälligen oder notwendigen Übereinstimmung zu treffen sein mag. 
Wie aber steht es mit unserer Neigung, Kopien überhaupt oder bestimmten 
Kopien so etwas wie eine Handlungsmacht, agency, zuzuschreiben? Trauen 
wir Kopien generell oder zumindest unter bestimmten Umständen eine trans-
formative Kraft zu,44 die gegebenenfalls auf das Kopierte, auf die Nutzer der 
Kopien und vielleicht sogar auf Dritte sollte zurückwirken können? 

Dass Kopien aus den kopierten Vorlagen etwas machen, was diese ohne die 
Kopie nicht gewesen wären und nicht sein könnten, liegt auf der Hand: Erst 
durch den Akt des Kopierens und die dadurch eröffnete Unterscheidung zwi-
schen der Kopie und dem, was der Kopie vorausging und zugrunde liegt, wird 
die Vorlage zur Vorlage oder zum Original.45 »No copies, no original.«46 Etwas, 
das nie kopiert wurde und bisher niemand auch nur zu kopieren wünschte, 
ist keine Vorlage und kein Original und wird vermutlich nicht sehr lange be-
stehen – es sei denn, dass doch noch jemand etwas daran findet und es kopie-
ren will.

Walter Benjamin hat in seinem (vielleicht allzu berühmten47) Aufsatz über 
»das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit« das 
Augenmerk darauf gerichtet, dass durch die im 19.  Jahrhundert erfundenen 
Speicher- und Wiedergabemedien der Photographie und der Phonographie zu-
sammen mit den Weiterentwicklungen der Drucktechniken zur massenwei-

44 | Vgl. Corinna Forberg/Philipp Stockhammer (Hg.), The Transformative Power of the 

Copy: A Transcultural and Interdisciplinary Approach, Heidelberg 2015 (im Erscheinen).

45 | Vgl. Dimitri Liebsch/Klaus Sachs-Hombach: »Original«, in: J. Schirra u.a. (Hg.), 

Glossar der Bildphilosophie, http://www.gib.uni-tuebingen.de/netzwerk/glossar/in-

dex.php?title=Original (zuletzt bearbeitet 4.1.2014, abgerufen 23.5.2015).

46 | Bruno Latour/Adam Lowe: »The Migration of the Aura, or How to Explore the Origi-

nal through Its Facsimiles«, in: Th. Bartscherer/R. Coover (Hg.), Switching Codes. Think-

ing Through Digital Technology in the Humanities and the Arts, Chicago 2011, S. 275-

297, hier 278.

47 | Vgl. ebd., S. 281. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kopierhandlungen 251

sen und schnellen Verbreitung von Bildern und Schriften, denen im 20. Jahr-
hundert auch noch Film, Rundfunk und Fernsehen als neue Massenmedien 
an die Seite treten sollten, das einmalige »Hier und Jetzt des Originals«, seine 
»Aura«, verkümmere und entwertet werde im Verhältnis zur inflationären Ver-
fügbarkeit der Reproduktionen.48 

Wie immer man über die Aura von Kunstwerken, Fetischen, heiligen 
Schriften, sakralen Orten, Antiquitäten, Naturphänomenen oder Personen 
denken mag:49 Wer wollte bestreiten, dass es für die Verhältnisse, die wir ent-
wickeln können zu den Texten, Bildern, Filmen, Dingen, Musiken, Perfor-
mances, Situationen, Orten und Mitmenschen, die uns etwas bedeuten, einen 
erheblichen Unterschied ausmachen wird, ob wir davon ausgehen müssen, 
dass es sich bei den jeweiligen Gegenständen unseres Interesses um ein knap-
pes Gut handelt, das uns zunächst und zumeist oder sogar dauerhaft entzogen 
bleibt, oder ob wir annehmen dürfen, dass, was immer gerade unser Interesse 
auf sich ziehen mag, ohne größeren Aufwand jederzeit für uns erreichbar sein 
werde? Wer könnte übersehen, dass Reproduktionstechniken wie den Print-
medien und heute vor allem den digitalen Kanälen, Archiven und Marktplät-
zen des Internet für die Erreichbarkeit dieser Güter und Bezugsgrößen eine 
Schlüsselfunktion zukommt? 

Allerdings erweist sich die Schlüsselfunktion der Reproduktionstechniken 
im Hinblick auf die Zugänglichkeit oder Unzugänglichkeit der durch Kopien 
verbreiteten Gegenstände unseres Begehrens oder unserer Verehrung bei 
näherem Hinsehen in vielen Fällen als ambivalent: Durch die Allgegenwart 
der Abbildungen und Reproduktionen von Celebrities, berühmten Kunstwer-
ken, Sehnsuchtsorten oder klischeehaft stilisierten Glücksmomenten mögen 
die dargestellten Personen, Gegenstände oder Situationen ihrem Publikum 
einerseits nähergebracht werden und insofern verfügbar erscheinen. Doch zu-
gleich macht sich gerade im Umgang mit den Kopien vielfach die Abwesen-
heit, die Unverfügbarkeit des als begehrenswert dargestellten Gutes nur umso 
schmerzlicher erfahrbar – und damit ziemlich genau das, was nach Benjamins 
viel zitierter und notorisch unklarer Erläuterung das Wesen der Aura ausma-
chen soll: die »einmalige Erscheinung einer Ferne, so nahe sie sein mag«.50

48 | Vgl. W. Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-

keit«, in: ders., Gesammelte Schriften I·2, S. 475ff. 

49 | Vgl. Michael Hauskeller: »Die Aura des Kunstwerks«, in: A. Blume (Hg.), Zur Phä-

nomenologie der ästhetischen Erfahrung, Freiburg/München 2005, S. 65-80; Marleen 

Stoessel: Aura: Das vergessene Menschliche. Zu Sprache und Erfahrung bei Walter 

Benjamin, München 1983.

50 | W. Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-

keit«, GS I·2, S. 479; vgl. bereits ders.: »Kleine Geschichte der Photographie« (1931), in: 

ders., Gesammelte Schriften, Bd. II·1, Frankfur t a. M. 1977, S. 368-385, hier 378. – Zur 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eberhard Or t land252

Wenn Aura Entzogenheit bedeutet,51 dürfte der »Verfall der Aura«52 für die 
allermeisten von uns im Verhältnis zu manchen ehedem als auratisch erfahre-
nen Gegenständen unseres Begehrens und unserer Verehrung vielleicht eher 
ein Gewinn als ein Verlust sein. Benjamin jedenfalls wollte durchaus eine Be-
freiung darin sehen: einerseits eine Befreiung der Kunstwerke, die von ihrem 
»parasitären Dasein am Ritual« emanzipiert53 und freigesetzt würden für neue 
Verwendungszusammenhänge, die Benjamin vor allem in der »Politik« aus-
macht54 – in einer politischen Praxis, die er sich Mitte der dreißiger Jahre ange-
sichts des trostlosen Gangs der Dinge in Deutschland und Europa mit einem 
gehörigen Schuss Wunschdenken als kommunistisch-revolutionäre Politik 
vorstellt.55 Zum anderen und vor allem aber versprach Benjamin sich von der 
»Zertrümmerung der Aura«56 eine Befreiung der Rezipienten, die in ihrem 
Verhältnis zu den entauratisierten Kunstwerken und damit auch in ihrem Ver-
hältnis zu den Wirklichkeiten des gesellschaftlichen Lebens befreit werden 
sollten zu neuen Möglichkeiten uneingeschüchterter Teilhabe und kollektiver 
Selbstbestimmung. 

Das messianische Pathos der Revolutionshoffnung, die Benjamin an die 
Entwicklung der neuen Reproduktionsmedien knüpfte, mag uns fremd ge-
worden sein. Doch wer wollte bestreiten, dass die Aufklärung, die wissen-
schaftliche, kulturelle und gesellschaftliche Entwicklung der europäischen 
Gesellschaften im 18. Jahrhundert, die englischen, amerikanischen und fran-
zösischen Revolutionen der Neuzeit durch die Verbreitung von erschwing-
lichen Kopien wissenschaftlicher, literarischer, künstlerischer und politi-
scher Werke mit ermöglicht wurden,57 dass in Massenauflagen hergestellte 
Taschenbücher zur Demokratisierung der modernen Gesellschaften im 20. 

Möglichkeit einer »Wiederkehr« der Aura gerade durch die massenmediale Reproduk-

tion vgl. Samuel Weber: »Mass Mediauras; or Ar t, Aura, and Media in the Work of Walter 

Benjamin«, in: David S. Ferris (Hg.), Walter Benjamin: Theoretical Questions, Stanford 

1996, S. 27-49, bes. 35ff. u. 49. 

51 | Vgl. W. Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-

keit«, GS I·2, S. 480, Anm. 7: »Das wesentlich Ferne ist das Unnahbare.«

52 | Ebd., S. 479. 

53 | Ebd., S. 481.

54 | Vgl. ebd., S. 482. 

55 | Vgl. ebd., S. 508. 

56 | Ebd., S. 479. 

57 | Vgl. Roger Chartier: Die kulturellen Ursprünge der Französischen Revolution, 

Frankfur t a. M. 1995; Carla Hesse: »Print Culture in the Enlightenment«, in: M. Fitzpa-

trick/P. Jones/Chr. Knellwolf/I. McCalman (Hg.), The Enlightenment World, Abingdon, 

OX, 2004, S. 366-380. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kopierhandlungen 253

Jahrhundert entscheidend beigetragen haben58 und dass heute neben der brei-
ten Palette von Print-Angeboten vor allem auch das Internet den Bürgern der 
Demokratien neue Möglichkeiten der Meinungsbildung, der politischen Par-
tizipation und Selbstorganisation eröffnet,59 während die neuen Informations- 
und Kommunikationsmöglichkeiten der digitalen Medien in Diktaturen unter 
Umständen revolutionäre Sprengkraft entfalten können?60

Kopien konstituieren demnach ihre Originale,61 sie tragen entscheidend 
dazu bei, die Originale zu auratisieren, wie unter Umständen auch dazu, sie 
zu entauratisieren. Weltgeschichtliche Umbrüche wie der Verfall jener Aura, 
die alle heute Lebenden, wenn Benjamins Behauptung wahr sein sollte, nicht 
mehr selbst erfahren haben, von der wir uns also bestenfalls nach dem Hören-
sagen eine Vorstellung machen können, sind gewiss nicht auf einzelne Kopier-
handlungen zurückführbar, allenfalls auf gesamtgesellschaftliche Aggregatio-
nen solcher Handlungen.62

58 | Vgl. Matthew Ogle: »The Paperback Revolution«, http://www.crcstudio.org/pa-

perbacks/ (Stand 2.7.2003; abgerufen 26.5.2015): »Between 1935 and 1960, the 

paperback revolution created a new industry overnight, permanently changed our 

understanding of ›the book‹, helped to democratize reading by increasing readership 

and eroding the lines between ›high‹ and ›low‹ literature, and created its own, unique 

genres and forms of expression.« Siehe auch Ben Mercer: »The Paperback Revolution: 

Mass-circulation Books and the Cultural Origins of 1968 in Europe«, in: Journal of the 

History of Ideas 72/4 (2011), S. 613-636. 

59 | Zu den Chancen und Grenzen deliberativer und partizipativer Prozesse im Internet 

vgl. Marianne Kneuer: Mehr Partizipation durch das Internet?, hg. v. d. Landeszentrale 

für politische Bildung Rheinland-Pfalz, Mainz 2013, S. 14-20.

60 | Vgl. z.B. Jasmin Siri: »Internet und Demokratisierung«, in: Neue Gesellschaft/

Frankfurter Hefte 5/2011, S. 32-35; Thomas Demmelhuber: »Befreiungstechnologie 

Internet: Social Media und die Diktatoren«, in: Der Bürger im Staat 4/2014, S. 206-211. 
61 | Vgl. bereits W. Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Repro-

duzierbarkeit«, GS I·2, S. 476, Anm. 3: »›Echt‹ war ein mittelalterliches Madonnenbild ja 

zur Zeit seiner Anfer tigung noch nicht; das wurde es im Laufe der nachfolgenden Jahr-

hunderte und am üppigsten vielleicht in dem vorigen.« Vgl. auch ebd., Anm. 2: »[D]ie Ge-

schichte der Mona Lisa« bestehe nicht unwesentlich aus der »Art und Zahl der Kopien, 

die im siebzehnten, achtzehnten, neunzehnten Jahrhundert von ihr gemacht worden 

sind«. – Dazu gehören selbstverständlich auch die photomechanischen Reproduktionen 

des 20. Jahrhunderts einschließlich der Bearbeitungen von billigen Drucken wie Marcel 

Duchamps »L.H.O.O.Q.« (1919) und sein Spätwerk »L.H.O.O.Q. rasée« (1965), eine han-

delsübliche, mit einer Abbildung der Mona Lisa bedruckte Spielkarte. 

62 | Vgl. W. Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzier-

barkeit«, S. 479. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eberhard Or t land254

Am Ende ist die Frage nach Original oder Kopie weniger relevant als die 
nach den Unterschieden zwischen den diversen Kopien, nach der Qualität der 
jeweiligen Kopie. Der französische Soziologe Bruno Latour und der britische 
Künstler Adam Lowe, der in Madrid die auf qualitativ hochwertige Reproduk-
tionen von bildender Kunst spezialisierte Firma Factum Arte gegründet hat 
und betreibt, haben geltend gemacht, dass schwache Kopien unter Umständen 
ihr Original beschädigen können, es der Verachtung und Vernachlässigung 
aussetzen, während gute Kopien dazu beitragen können, dass ein Original Be-
achtung findet und weitere Kopien von ihm hergestellt werden.63 Die Qualität, 
Erhaltung und Aufnahme eines Originals hänge ganz und gar davon ab, wie es 
jeweils kopiert wird. Demnach seien Repliken, die auf der Höhe der aktuellen 
technischen Entwicklung der digitalen Techniken der hochauflösenden Foto-
grafie und der mikrometergenauen dreidimensionalen Vermessung und unter 
Einsatz der entsprechenden Reproduktionstechniken hergestellt werden, »der 
fruchtbarste Weg, das Original zu erkunden und somit schließlich sogar neu 
zu bestimmen, was eigentlich Originalität ausmacht«.64

Im Horizont dieser Überlegungen zur Relevanz der je unterschiedlichen 
Qualitäten von Kopien und zur Vielfalt der möglichen Handlungen, in denen 
Kopien eine unerlässliche Rolle spielen, zeichnet sich die Frage nach einer 
Ethik des Kopierens ab, in der es nicht nur darum geht, wie etwas sein muss, 
damit es jeweils im Hinblick auf bestimmte Verwendungszwecke als gute oder 
ausgezeichnete Kopie akzeptiert werden kann, sondern auch um die Fragen: 
Wer hat unter welchen Bedingungen ein Recht, etwas Bestimmtes zu kopieren 
– oder auch unter Umständen nur ein Recht, es in einer bestimmten Weise zu 
kopieren? Für wen ergibt sich unter welchen Bedingungen eine Pflicht, etwas 
Bestimmtes zu kopieren oder es in einer bestimmten Weise zu kopieren? Wer 
hat ein Recht – oder sollte vernünftigerweise das Recht haben –, von anderen 
zu verlangen, dass sie etwas Bestimmtes kopieren oder nicht kopieren oder nur 
in einer bestimmten Weise kopieren sollten? 

Teilweise sind Fragen wie diese durch rechtliche Normen etwa im Rahmen 
des Urheberrechts oder Markenrechts geregelt. Teilweise führen sie über den 
Rahmen des rechtlich Geregelten hinaus. Und unter Umständen können sie 
auch dazu führen, bestimmte Regelungen des geltenden Rechts in Frage zu 
stellen. 

63 | Vgl. B. Latour/A. Lowe: »The Migration of the Aura« (Anm. 46), S. 278. 

64 | Ebd.: »Facsimiles, especially those relying on complex (digital) techniques, are 

thus the most fruitful way to explore the original and even to redefine what originality 

is.«

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kopierhandlungen 255

Liter atur

Anscombe, G. E. M.: Intention (1957), dt.: Absicht, Berlin 2011. 
Austin, John L.: »A Plea for Excuses« (1956), in: ders., Philosophical Papers, hg. 

v. J. O. Urmson u. G. J. Warnock, Oxford 31979, S. 175-204. 
–: »Three Ways of Spilling Ink« (1958/66), in: ders., Philosophical Papers, 

S. 274-287. 
–: How to do things with words, hg. v. J. O. Urmson, Oxford 1962. 
Belting, Hans: Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, München 2005.
Benjamin, Walter: »Kleine Geschichte der Photographie« (1931), in: ders., Ge-

sammelte Schriften, hg. v. R. Tiedemann und H. Schweppenhäuser, Bd. II·1, 
Frankfurt a. M. 1977, S. 368-385. 

–: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit« 
(‹Zweite› [bzw. ‹Fünfte›] Fassung, 1935/39), in: ders., Gesammelte Schriften, 
Bd. I·2, Frankfurt a. M. 1974, S. 431-508.

Berger, John u.a.: Ways of Seeing (1972); dt.: Sehen. Das Bild der Welt in der Bil-
derwelt, Reinbek bei Hamburg 1974. 

Blunck, Lars: »Wann ist ein Original?«, in: J. Nida-Rümelin/J. Steinbrenner 
(Hg.), Original und Fälschung, Ostfildern 2011, S. 9-29.

Cain, Hans-Ulrich, »Wozu Gipsabgüsse?« Webseite der Gipsabgusssammlung 
der Universität Leipzig, http://www.uni-leipzig.de/antik/index.php?id=84 
(abgerufen 27.5.2015).

Chartier, Roger: Die kulturellen Ursprünge der Französischen Revolution, Frank-
furt a. M. 1995. 

Davidson, Donald: »Handlungen, Gründe und Ursachen« (1963), in: ders., 
Handlung und Ereignis, Frankfurt a. M. 1985, S. 19-42.

–: »Handeln« (1970), in: ders., Handlung und Ereignis, S. 73-98.
Demmelhuber, Thomas: »Befreiungstechnologie Internet: Social Media und 

die Diktatoren«, in: Der Bürger im Staat 4/2014, 206-211.
Dreier, Thomas/Schulze, Gernot: UrhG: Urheberrechtsgesetz, Urheberrechts-

wahrnehmungsgesetz, Kunsturhebergesetz. Kommentar, München 42013. 
Dreyer, Gunda/Kotthoff, Jost/Meckel, Astrid (Hg.): Urheberrecht: Urheberrechts-

gesetz, Urheberrechtswahrnehmungsgesetz, Kunsturhebergesetz. Heidelberger 
Kommentar, Heidelberg 32013.

Forberg, Corinna/Stockhammer, Philipp W. (Hg.): The Transformative Power 
of the Copy: A Transcultural and Interdisciplinary Approach, Heidelberg 2015 
(im Erscheinen).

Frederiksen, Rune/Marchand, Eckart (Hg.): Plaster Casts. Making, Collecting 
and Displaying from Classical Antiquity to the Present, Berlin 2010. 

Greif, Hajo: Wer spricht im Parlament der Dinge? Über die Idee einer nicht-
menschlichen Handlungsfähigkeit, Paderborn 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eberhard Or t land256

Häseler, Jens: »Original/Originalität«, in: K. Barck u.a. (Hg.), Ästhetische 
Grundbegriffe, Bd. 4, Stuttgart/Weimar 2002, S. 638-655.

Hauskeller, Michael: »Die Aura des Kunstwerks«, in: Anna Blume (Hg.), Zur 
Phänomenologie der ästhetischen Erfahrung, Freiburg/München 2005, S. 65-
80.

Hennig, Wolfgang: Genetik, Berlin/Heidelberg u.a. 2013. 
Hesse, Carla: »Print Culture in the Enlightenment«, in: M. Fitzpatrick/P. 

Jones/Chr. Knellwolf/I. McCalman (Hg.), The Enlightenment World, Abing-
don, OX, 2004, S. 366-380.

Homann, Hans-Jürgen: Praxishandbuch Musikrecht. Leitfaden für Musik- und 
Medienschaffende, Berlin/Heidelberg etc. 2007. 

Horn, Christoph/Löhrer, Guido (Hg.): Gründe und Zwecke. Texte zur aktuellen 
Handlungstheorie, Berlin 2010.

Karich, Swantje: »Wie man 23 Millionen Euro am Kopierer verdient«, Die 
Welt v. 17.2.2015, http://www.welt.de/kultur/kunst-und-architektur/article 
137541392/Wie-man-23-Millionen-Euro-am-Kopierer-verdient.html (abge-
rufen 14.4.2015).

Karisch, Karl-Heinz: »Ein Stück Stoff beschäftigt die Forscher«, Berliner Zei-
tung v. 10.4.2010, http://www.berliner-zeitung.de/archiv/das-mysterioese-
turiner-grabtuch-wird-heute-enthuellt--seine-entstehung-liegt-weiter-im-
dunkeln-ein-stueck-stoff-beschaeftigt-die-forscher,10810590,10709940.
html (abgerufen 21.2.2015). 

Keil, Geert: Handeln und Verursachen, Frankfurt a. M. 22015. 
Kneuer, Marianne: Mehr Partizipation durch das Internet?, hg. v. d. Landeszent-

rale für politische Bildung Rheinland-Pfalz, Mainz 2013. 
Künne, Wolfgang: Abstrakte Gegenstände. Semantik und Ontologie, Frankfurt 

a. M. 22007. 
Latour, Bruno: Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie, Frankfurt 

a. M. 2001.
–: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-Netz-

werk-Theorie, Berlin 22010. 
–/Lowe, Adam: »The Migration of the Aura, or How to Explore the Original 

through Its Facsimiles«, in: Th. Bartscherer/R. Coover (Hg.), Switching 
Codes. Thinking Through Digital Technology in the Humanities and the Arts, 
Chicago 2011, S. 275-297. 

Leist, Anton (Hg.): Action in Context, Berlin 2007.
Liebsch, Dimitri: »Replika, Faksimile und Kopie«, in: J. Schirra u.a. (Hg.), 

Glossar der Bildphilosophie, http://www.gib.uni-tuebingen.de/netzwerk/
glossar/index.php?title=Replika,_Faksimile_und_Kopie (zuletzt bearbeitet 
7.1.2015; abgerufen 16.5.2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kopierhandlungen 257

–/Sachs-Hombach, Klaus: »Original«, in: J. Schirra u.a. (Hg.), Glossar der 
Bildphilosophie, http://www.gib.uni-tuebingen.de/netzwerk/glossar/index.
php?title=Original (zuletzt bearbeitet 4.1.2014, abgerufen 23.5.2015). 

Lowe, Adam: »The process used to create an accurate facsimile of Le Nozze 
di Cana by Paolo Caliari (called Veronese)«, in: Th. Bartscherer/R. Coover 
(Hg.), Switching Codes. Thinking Through Digital Technology in the Human-
ities and the Arts, Chicago 2011, S. 288-297.

Lüthy, Michael: Andy Warhol: Thirty Are Better Than One. Frankfurt a. M. 1995.
Maaßen, Wolfgang: »Fotorecht«, in: Axel-Artur Wandtke (Hg.), Medienrecht. 

Praxishandbuch, Berlin/New York 2008. 
Mercer, Ben: »The Paperback Revolution: Mass-circulation Books and the Cul-

tural Origins of 1968 in Europe«, in: Journal of the History of Ideas 72/4 
(2011), S. 613-636.

Moore, Alan/Lloyd, David: V for Vendetta (1982-1989), New York 1995.
Nicolotti, Andrea: From the Mandylion of Edessa to the Shroud of Turin. The Meta-

morphosis and Manipulation of a Legend, Leiden 2014.
Ogle, Matthew: »The Paperback Revolution«, http://www.crcstudio.org/paper-

backs/ (last updated July 2, 2003; abgerufen 26.5.2015). 
Ortland, Eberhard: »Copies of Famous Pictures in Tadao Andō’s ›Garden of 

Fine Art‹ in Kyōto«, in: C. Forberg/Ph. Stockhammer (Hg.), The Transfor-
mative Power of the Copy: A Transcultural and Interdisciplinary Approach, Hei-
delberg 2015 (im Erscheinen). 

Römer, Stefan: »Zwischen Kunstwissenschaft und Populismus: Die Rede vom 
Original und seiner Fälschung«, in: Anne-Kathrin Reulecke (Hg.), Fäl-
schungen. Zu Autorschaft und Beweis in Wissenschaften und Künsten, Frank-
furt a. M. 2006, S. 347-363. 

Royal Dutch Shell (Hg.): Who We Are, http://www.shell.com/global/aboutshell/
who-we-are/our-history/the-beginnings.html (abgerufen 21.5.2015). 

–: »100 years of the Pecten. The history behind the Shell emblem«, http://www.
shell.com/content/dam/shell/static/aboutshell/downloads/who-we-are/
pectenhistory.pdf (datiert 15.2.1999, abgerufen 21.5.2015). 

Schimmel, Roland: Von der hohen Kunst, ein Plagiat zu fertigen, Berlin 2011.
Schmücker, Reinold: »Lob der Fälschung«, in: J. Nida-Rümelin/J. Steinbrenner 

(Hg.), Original und Fälschung, Ostfildern 2011, S. 71-91. 
Schulz-Schaeffer, Ingo: »Akteure, Aktanten und Agenten. Konstruktive und 

rekonstruktive Bemühungen um die Handlungsfähigkeit von Technik«, in: 
Th. Malsch (Hg.), Sozionik. Soziologische Ansichten über künstliche Soziali-
tät, Berlin 1998, S. 128-167; https://www.uni-due.de/imperia/md/content/ 
soziologie/akteureaktantenagenten.pdf (abgerufen 1.5.2015). 

Shakespeare, William: Hamlet, The Arden Shakespeare. Third Series, hg. v. A. 
Thompson und N. Taylor, Vol. I, London 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eberhard Or t land258

Siri, Jasmin: »Internet und Demokratisierung«, in: Neue Gesellschaft/Frankfur-
ter Hefte 5/2011, S. 32-35. 

Sterne, Jonathan: The Audible Past: Cultural Origins of Sound Reproduction, 
Durham 2003. 

Stoessel, Marleen: Aura: Das vergessene Menschliche. Zu Sprache und Erfahrung 
bei Walter Benjamin, München 1983. 

Tarde, Gabriel: Les lois de l’imitation (1890), dt.: Gesetze der Nachahmung, Frank-
furt a. M. 22009.

Tauber, Christine: »›Ceci n’est pas un pendant‹. Drei Fallstudien grenzwerti-
ger Bildpaare«, in: G. Blum u.a. (Hg.), Pendant plus. Praktiken der Bildkom-
binatorik, Berlin 2012, S. 281-300.

Tietenberg, Annette (Hg.): Die Ausstellungskopie: Mediales Konstrukt, materielle 
Rekonstruktion, historische Dekonstruktion, Köln 2015. 

Ullrich, Wolfgang: Raffinierte Kunst. Übungen von Reproduktionen, Berlin 2009. 
Vasari, Giorgio: Le vite de’ più eccellenti pittori, scultori e architettori, nelle reda-

zioni del 1550 e 1568, hg. v. Rosanna Bettarini und Paola Barocchi, Bd. 4, 
Florenz 1976. 

Weber, Samuel: »Mass Mediauras; or Art, Aura, and Media in the Work of Wal-
ter Benjamin«, in: David S. Ferris (Hg.), Walter Benjamin: Theoretical Ques-
tions, Stanford 1996, S. 27-49. 

Wicke, Peter: »Zwischen Aufführungspraxis und Aufnahmepraxis: Musikpro-
duktion als Interpretation«, in: C. Bork u.a. (Hg.), Ereignis und Exegese. Mu-
sikalische Interpretation – Interpretation der Musik (FS Danuser), Schliengen 
2011, S. 42-53. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Autorinnen und Autoren

Fabian Börchers ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Freien Universität 
Berlin. Er arbeitet insbesondere zur Philosophie des Handelns und zu Fragen 
der Selbstreflexion der menschlichen Vernunft. 2013 ist sein Buch Handeln. 
Zum Formunterschied zwischen theoretischer und praktischer Vernunftausübung 
im mentis-Verlag erschienen.

Bernadette Collenberg-Plotnikov, Studium der Kunstgeschichte, Romanistik 
und Philosophie in Bochum, Paris und Konstanz; 1996 Promotion an der FU 
Berlin; 2009 Habilitation an der FernUniversität in Hagen. Seit 2014 apl. Pro-
fessorin in Hagen und wissenschaftliche Mitarbeiterin am Philosophischen 
Seminar der Universität Münster.

Daniel M. Feige lehrt und forscht als Philosoph an der FU Berlin. Zunächst 
Studium des Jazz-Pianos, dann der Philosophie, Germanistik und Psychologie; 
Promotion in Philosophie an der Universität Frankfurt a.M. Monographien: 
Kunst als Selbstverständigung, Münster 2012; Philosophie des Jazz, Berlin 2014; 
Ästhetik des Computerspiels, Berlin: i.E.

Anke Haarmann, Philosophin und Künstlerin, lehrt derzeit Designforschung 
und Künstlerische Forschung an der HAW Hamburg. Ihre Arbeitsschwer-
punkte: Ästhetik, künstlerische Forschung, Erkenntnistheorie, Kunst im öffentlichen 
Raum und visuelle Kultur. Jüngst erschienen: Künstlerische Forschung. Ein 
Handbuch, das sie mit herausgegeben hat. Website: www.ankehaarmann.de

Niklas Hebing, Studium der Philosophie, Germanistik und Geschichtswissen-
schaft an den Universitäten Bochum, Essen und Paris (Sorbonne, EPHE); 2013 
Promotion in Philosophie mit der Arbeit Hegels Ästhetik des Komischen; seit 
2012 wissenschaftlicher Mitarbeiter am Hegel-Archiv der Ruhr-Universität Bo-
chum.

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kunst und Handlung260

Johann Kreuzer, Professor für Geschichte der Philosophie an der Carl von Os-
sietzky Universität Oldenburg. Leiter der Adorno-Forschungsstelle und des 
Hannah Arendt-Zentrums in Oldenburg, Mitglied im Vorstand der Hölderlin-
Gesellschaft. Schwerpunkte: Geschichte und Kritik der Metaphysik, Sprach-, 
Kunst- und Religionsphilosophie von der Antike bis zur Gegenwart.

Anna Kreysing studierte Philosophie und Kunst an der TU Dortmund und pro-
movierte daraufhin mit einer Arbeit zur Ästhetischen Erfahrung an der ETH 
Zürich. Die Dissertation Prozesse und Funktionen des Erkennens in Ästhetischer 
Erfahrung wird im Herbst 2015 im mentis-Verlag erscheinen.

Eberhard Ortland, Dr. phil., Studium der Philosophie, Literaturwissenschaft 
und Kunstgeschichte; arbeitet am Zentrum für interdisziplinäre Forschung 
der Universität Bielefeld an einem Projekt zur Ethik des Kopierens. Zahlreiche 
Veröffentlichungen zu Ästhetik, Ethik, Kunst und Urheberrecht.

Eva Schürmann hat seit 2011 den Lehrstuhl für philosophische Anthropologie, 
Kultur- und Technikphilosophie an der Otto-von-Guericke-Universität Magde-
burg inne. Von 2009 bis 2011 war sie Professorin für Ästhetik an der HAW 
Hamburg. 2014 wurde ihr der Wissenschaftspreis der Aby-Warburg-Stiftung 
zugesprochen. 

Judith Siegmund ist Juniorprofessorin für Theorie der Gestaltung/Ästhetische 
Theorie und Gendertheorie an der Universität der Künste Berlin. Ihre For-
schungsschwerpunkte liegen sowohl in klassischen und rezenten ästhetischen 
Theorien als auch in Begriffen und Themen produktionsästhetischer Theorie-
bildung. Website: www.judithsiegmund.de

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Andreas Hetzel
Vielfalt achten
Eine Ethik der Biodiversität

Februar 2016, ca. 200 Seiten, kart., ca. 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-2985-9

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivität
Wittgenstein und die moderne Kultur

Januar 2016, ca. 300 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

Stefan Deines
Situierte Kritik
Modelle kritischer Praxis in Hermeneutik,
Poststrukturalismus und Pragmatismus

Dezember 2015, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

2015-08-20 11-35-57 --- Projekt: transcript.anzeigen / Dokument: FAX ID 0343406462369908|(S.   1-  3) ANZ2796.p 406462369916

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Für eine Philosophie der Verdauung

Oktober 2015, 536 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Ralf Krüger
Quanten und die Wirklichkeit des Geistes
Eine Untersuchung zum Leib-Seele-Problem

September 2015, 166 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3173-9

Karl Hepfer
Verschwörungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

August 2015, 192 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3102-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

2015-08-20 11-35-57 --- Projekt: transcript.anzeigen / Dokument: FAX ID 0343406462369908|(S.   1-  3) ANZ2796.p 406462369916

https://doi.org/10.14361/9783839427965 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	I. Geschichtliche Dimensionen
	Kunst als praxis. Zu einem Motiv der ›Allgemeinen Kunstwissenschaft‹ (1906-1943)
	Sagen, Zeigen, Handeln
	Ästhetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poëtischen Geistes. Von Hölderlin zu Adorno
	Ruine Pergamon. Zur Selbsterkenntnis geschichtlichen Handelns durch künstlerische Praxis

	II. Kunstphilosophie und Handlungstheorie
	Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst
	Ästhetisches Handeln und der Formunterschied der Vernunftausübungen
	Die Form künstlerischen Handelns. Eine Analyse aus dem Geiste ästhetischen Gelingens

	III. Praxen der Kunst
	Das Kunstwerk als verkörperte Intention
	Praxisästhetik
	Kopierhandlungen

	Autorinnen und Autoren

