
https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natalie Powroznik
Religion in Flüchtlingsunterkünften

Kultur und soziale Praxis

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natalie Powroznik, geb. 1987, ist Sozialanthropologin und promovierte im Fach So-
ziologie an der Universität Münster. Sie forscht und lehrt zur Arbeit mit Menschen 
in sensiblen  religionsbezogenen  Kontexten, die Gewalt-, Flucht- oder Krankheits-
erfahrungen gemacht haben. Aktuell arbeitet sie an einer Studie zur Aufarbeitung der 
Missbrauchsfälle von Kindern und Jugendlichen im Bistum Münster an der Universi-
tät Münster. Sie lehrt ebendort in der Kultur- und Sozialanthropologie sowie an der 
Fachhochschule Münster am Fachbereich Sozialwesen.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natalie Powroznik

Religion in Flüchtlingsunterkünften
Sozialanthropologische Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Arbeit wurde durch den Publikationsfonds der Westfälischen Wilhelms-Uni-
versität Münster gefördert.
 
Die Publikation ist zugleich die Dissertationsschrift der Autorin, mit der sie 2020 
unter dem Titel »Erscheinungsformen von Religion in Flüchtlingsunterkünften 
Nordrhein-Westfalens – eine qualitative Analyse« im Rahmen des Forschungskol-
legs »Religiöse Pluralität und ihre Regulierung in der Region« (RePliR) an der West-
fälischen Wilhelms-Universität Münster im Fach Soziologie promoviert wurde.  

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für be-
liebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/
by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.  

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld
© Natalie Powroznik

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Umschlagabbildung: Max Grönert, Kölner Stadt-Anzeiger 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5250-5
PDF-ISBN 978-3-8394-5250-9
https://doi.org/10.14361/9783839452509

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Danksagung ........................................................................ 9

1. Einleitung ..................................................................... 11

2. Theoretische Grundlagen ..................................................... 15

2.1. Fragestellung.................................................................. 15

2.2. Erkenntnisziele ................................................................ 16

2.3. Forschungsstand .............................................................. 16

3. Methodik..................................................................... 27

3.1. Qualitative Methodik in den Sozialwissenschaften ............................. 27

3.2. Ethnologie und ethnologisches Arbeiten....................................... 29

3.3. Bezüge der Forscherin ........................................................ 33

3.4. Konstruktion des ›Feldes‹ ..................................................... 41

3.5. Forscherin sein ............................................................... 43

3.6. Reflexive Grounded-Theory-Methode .......................................... 49

4. Forschungsethik ............................................................. 67

4.1. Begrifflichkeiten.............................................................. 68

4.2. Datenschutz und Schutz der Persönlichkeitsrechte ............................. 71

4.3. Forschung mit Individuen in prekären Lebensverhältnissen ..................... 71

4.4. Forschung mit Kindern und Jugendlichen ..................................... 74

4.5. Selbstreflexion ............................................................... 77

5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen am

Fallbeispiel des Ramadan .................................................... 79

5.1. Die Erstaufnahmeeinrichtung ................................................. 80

5.2. Die Interaktionen ............................................................. 85

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.3. Analyse ...................................................................... 94

5.4. Zusammenfassung .......................................................... 104

6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger ............................ 107

6.1. Die kommunale Unterkunft ................................................... 107

6.2. Wer bewegt sich in der Unterkunft? ........................................... 118

6.3. Die Unterkunft als Bedeutungsträger für die Akteure .......................... 127

7. Zweite Dimension: Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im

Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens am Fallbeispiel des Putzplans... 131

7.1. Fallbeispiel ›Der Putzplan‹ – aus Bewohnersicht .............................. 132

7.2. Fallbeispiel ›Der Putzplan‹ – aus Sozialarbeitersicht .......................... 163

7.3. Zusammenfassung .......................................................... 173

8. Dritte Dimension: Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf

religiöse Praktiken am Fallbeispiel des ›Zuckerfests‹........................ 175

8.1. Erwartungen und Missverständnisse aufseiten der Sozialarbeiter .............. 175

8.2. Familiendynamiken um ›Eid‹................................................. 190

8.3. Zusammenfassung .......................................................... 207

9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel

der Konversion ............................................................. 209

9.1. Hintergrundinformationen und Narrative der Familie Bakthari................. 209

9.2. Analyse ..................................................................... 223

9.3. Zusammenfassung .......................................................... 234

10. Schluss ..................................................................... 237

Bibliografie........................................................................241

Anhang

Bilder............................................................................. 257

Tabellen ...........................................................................261

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interviewausschnitt mit Lisa, Thomas und Amir .................................... 263

Einzelinterviewausschnitt mit Lisa................................................. 265

Interviewausschnitt mit Pfarrer Schneider ......................................... 266

Interviewausschnitt mit Herrn Karami ..............................................271

Interviews ........................................................................ 263

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Danksagung

Ich dankemeinen Betreuern Levent Tezcan, Christel Gärtner und Eva Gerharz

herzlich für ihre gewissenhafte Beratung, für ihre kontinuierliche Begleitung

und für den regelmäßigen Austausch.Darüber hinaus danke ich meinen Kol-

legen des interdisziplinären NRW- Forschungskollegs Religiöse Pluralität und

ihre Regulierung in der Region (RePliR) vom Centrum für Religionswissenschaft-

liche Studien (CERES) der Ruhr-Universität Bochum und dem Centrum für

Religion und Moderne (CRM) der Universität Münster für drei spannende

und prägende Jahre während der gemeinsamen Promotionszeit: Heike Haar-

hoff, Linda Hennig, André Kastilan, Anna Wiebke Klie, Martina Loth, Anna

Raneck, David Rüschenschmidt, Mathias Schneider, Susanne Stentenbach-

Petzold und Dilek Aysel Tepeli. Weiterhin danke ich den Koordinatoren und

assoziierten Wissenschaftlern des Kollegs: Maren Freudenberg, Daniel Gers-

ter, Sarah J. Jahn, Astrid Reuter und Judith Stander-Dulisch sowie den Spre-

chern der beiden Standorte Volkhard Krech und UlrichWillems. Auch bedan-

ke ich mich bei Alexander-Kenneth Nagel, der mir im Rahmen des RePliR-

Workshops ‚Zur Rolle von Religion in Migrationskontexten‘ wertvollen Input

zu meiner Arbeit gab. Von allen Genannten habe ich lernen können und mit

jedem würde ich jederzeit wieder zusammenarbeiten.

Meiner Freundin und Sozialanthropologin Constantina Rokos gebührt ein

Dank für die vielen Gesprächen über meine Forschung, deren Rahmenbe-

dingungen und ethnologische Spezifika. MeinemMann und meinen Kindern

danke ich für ihre Rücksichtnahme und den ›freien Rücken‹. Herzlich danke

ich auch meinen Eltern, die mich stets unterstützt haben.

Schließlich möchte ich mich bei allen geflüchteten Familien und sozial-

pädagogischen Mitarbeitern bedanken, die ich im Laufe der Forschungsar-

beit begleiten durfte. Die Jahre 2015, 2016 und 2017 waren geprägt von un-

terschiedlichen Dynamiken und Turbulenzen. Umso mehr bedanke ich mich

dafür, dass sie ihre Geschichten und ihren Alltag während dieser Zeit mit mir

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Religion in Flüchtlingsunterkünften

geteilt haben und es mir somit ermöglichten, zu verstehen, in welcher Form

›Religion‹ in ihren Leben in Erscheinung tritt und was daraufhin geschieht.

Natalie Powroznik, April 2020

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung

Seit 2015 sehen sichDeutschland undNordrhein-Westfalen, als bevölkerungs-

reichstes Bundesland, mit einer verantwortungsvollen Aufgabe konfrontiert,

nämlich den ankommenden Menschen, die die Region als Flüchtlinge errei-

chen, einen Ort zu bieten, an dem sie sicher leben können.Dies sind zunächst

große Ankunftszentren als Sammelunterkünfte − Erstaufnahmeeinrichtun-

gen und Zentrale Unterbringungseinrichtungen. Erhalten die Menschen die

Erlaubnis, im Land zu bleiben, werden sie sodann einer Kommune zugewie-

sen und erfahren eine neue Alltagswirklichkeit. Diese implizierte insbeson-

dere in den Jahren 2015 bis 2017, dem Forschungszeitraum dieser Arbeit, häu-

fig gegenläufige Erfahrungen. Zum einen erleben Flüchtlinge in Nordrhein-

Westfalen ein Umfeld, das von engagierten und euphorischen Bürgern1 und

deren Angeboten geprägt ist und mit dem Begriff der ›Willkommenskultur‹

einhergeht, auf der anderen Seite, insbesondere nach der Kölner Silvester-

nacht imDezember 2015,machten viele Flüchtlinge Erfahrungenmit Skepsis,

Vorurteilen, Ressentiments oder offenen Anfeindungen ihnen gegenüber.

Wer sind diese Menschen, deren Wahrnehmung so unterschiedlich aus-

fällt? Woher kommen sie und was bringen sie mit?

»Was glaubt ihr denn? Ankunft in der Religionsfreiheit: Flüchtlinge be-

richten, welchen Gott sie nach Deutschland mitbringen«2 titelt die ZEIT im

Herbst 2015. Kurz darauf beginnt eine mediale Debatte darum, welche An-

hänger welcher Konfessionen kommunal zusammenleben können: »Politiker

wollen Christen und Muslime getrennt unterbringen«3, so exemplarisch der

SPIEGEL.

1 Aus Gründen der Lesbarkeit wird in vorliegender Arbeit die maskuline Form verwen-

det. Die Angaben beziehen sich dabei jeweils auf beide Geschlechter, sofern nicht an-

ders angegeben.

2 Guschas et al. 2015.

3 Spiegel Online 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Auch auf wissenschaftlicher Ebene wird der Thematik nachgegangen. So

findet im Frühjahr 2017 ein Praxis-Workshop4 des Centrums für Religionswis-

senschaftliche Studien der Universität Bochum statt. Unter dem Titel ›Religion

unterbringen. Regulierung kultureller und religiöser Vielfalt in Flüchtlings-

heimen‹ treten erstmalig Wissenschaftler gemeinsam mit Praktikern, Behör-

denvertretern und zivilgesellschaftlichen Vereinigungen in einen Austausch

darüber ein, was in Flüchtlingsunterkünften tatsächlich geschieht und auf

welche Weise die Bewohner damit umgehen.

Dabei scheint religiöse Zugehörigkeit von Flüchtlingen eine entscheiden-

de Rolle zu spielen und das gemeinsameWohnen mitunter als konfliktbehaf-

tet wahrgenommen zu werden. Das Zusammenleben der Bewohner, das auch

die Sozialarbeiter als Praktiker in den Unterkünften miteinbezieht, ist unter-

schiedlichen Dynamiken unterworfen und gestaltet sich scheinbar punktu-

ell als Herausforderung. Insbesondere dann, wenn ›Religion‹ relevant wird,

scheint es weiterhin zuweilen zu Irritationen aufseiten der Sozialarbeiter zu

kommen. Hier setzt die Arbeit an. Indem die Art undWeise untersucht wird,

in der ›Religion‹ in den Unterkünften relevant wird, kann gezeigt werden,

dass die Konfliktlinien unter den Bewohnern oftmals ethnisch beziehungs-

weise religiös geprägt sind und dass die Zugehörigkeit zu einer religiösen

Gruppe und Abgrenzung von einer anderen nicht bedeutet, dass sich nicht

situativ Allianzen bilden können.

Für Flüchtlingsunterkünfte in Nordrhein-Westfalen entsteht so eine qua-

litative Analyse, die neben den in den Unterkünften auftretenden Phänome-

nen auch nach den sich aus diesen ergebenden Interaktionen und Aushand-

lungsprozessen fragt und diese darstellt. Im Folgenden soll also nicht die indi-

viduelle Religiosität der Bewohner imMittelpunkt stehen, sondern herausge-

arbeitet werden, wie Religion das gemeinschaftliche Leben von Flüchtlingen

als Bewohnern und Sozialarbeitern als Praktikern in der Unterkunft affiziert.

Dabei werden die individuellen Perspektiven der mitwirkenden Feldakteure

dicht beschrieben und analysiert. Dies geschieht mittels eines ethnologischen

Zugriffs, der es erlaubt, die Akteure in ihren Lebenswelten zu begleiten und

im Kontext dieser sowie anhand ihrer jeweiligen biografischen Hintergrün-

de zu verorten. Der Ansatz der Anthropology at home, der Ethnologie in der

Heimat der Forscherin, in Nordrhein-Westfalen kommt dabei in besonderem

Maße zumTragen.Der regionale Bezug ist begründet durch die Einbettung in

das interdisziplinäre Forschungskolleg Religiöse Pluralität und ihre Regulierung

4 Centrum für Religionswissenschaftliche Studien 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 13

in der Region (RePliR), das vom Ministerium für Kultur und Wissenschaft des

Landes Nordrhein-Westfalens getragen wird und sich mit den Folgen der re-

ligiösen Pluralisierung für die Regionen ›Münsterland‹ und ›Ruhrgebiet‹ aus-

einandersetzt.

Die herausgearbeiteten Befunde zu den Erscheinungsformen von ›Reli-

gion‹ und religiösen Zugehörigkeiten werden in vorliegender Untersuchung

anhand von vier Dimensionen vorgestellt.

Für die Dimension ›Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen‹ wird

am Fallbeispiel der Ausgestaltung des Fastenmonats Ramadan der Prozess

einer Bedarfsermittlung um das Fasten unter den geflüchteten Einrichtungs-

bewohnern einer Erstaufnahmeeinrichtung aus Perspektive der Praktiker ge-

schildert. Die sich daraus ergebenden Aushandlungen der Bewohner der Un-

terkunft zeigen, dass ›Religion‹ als Zuschreibungskategorie fungieren und

mit bestimmten Verhaltenserwartungen einhergehen kann.

Für die Dimension ›Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Span-

nungsfeld des Gemeinsamen Wohnens am Fallbeispiel des Putzplans‹ wird

gezeigt, wie ein Konflikt zwischen zwei Familien entstehen und mittels

Grenzziehungen als ›ethnisch‹ oder ›religiös‹ markiert werden kann. Es

wird jedoch ebenso deutlich, dass die Perspektive der Praktiker von der

Wahrnehmung der Bewohner abweichen kann.

Für die Dimension ›Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf re-

ligiöse Praktiken am Fallbeispiel des ›Zuckerfests‹ werden die Erwartungshal-

tungen der Sozialarbeiter hinsichtlich einer gemeinsamen Feier rekonstruiert

und mit der Perspektive der Bewohner der Unterkunft kontrastiert. Dabei

wird gezeigt, dass religiöse Zugehörigkeit in der Unterkunft auch von der

Wahrnehmung gemutmaßter unterschiedlicher politischer Zugehörigkeiten

oder anderer gesellschaftlicher Konfliktlinien in den Herkunftsländern der

Bewohner bestimmt sein kann.

Das Fallbeispiel der Konversion zeigt schließlich für die vierte Dimension

›Religiöse Irritationen und Spannungen‹, dass Konversion als komplexer Pro-

zess, der neben individuellen Überzeugungen auch dieWahrnehmungen und

Deutungen des sozialen Umfeldes mit einbezieht, dazu beitragen kann, re-

ligiöse und ethnische Zugehörigkeiten zu verschleiern, um Konfrontationen

zu vermeiden oder sich vor anderen zu schützen.

Die geflüchteten Familien sowie die Mitarbeiter in den Unterkünften ha-

ben sich dazu bereit erklärt, ein Teil dieser Arbeit zu sein, indem ich sie als

Forscherin begleiten durfte.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Religion in Flüchtlingsunterkünften

»Die Aufmerksamkeit, die eine ethnographische Erklärung beanspruchen

kann, beruht nicht auf der Fähigkeit des Autors, simple Fakten an entlege-

nen Orten einzusammeln […], sondern darauf, inwieweit er zu erhellen ver-

mag, was sich an derartigen Orten ereignet, und die Rätsel zu lösen weiß

– was für Leute sind das? – die befremdliche Handlungen in unbegriffenen

Zusammenhängen zwangsläufig hervorrufen.« (Geertz 2015: 24)

Ich hoffe, im Rahmen dieser Arbeit ebendies leisten zu können.

Es heißt,

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen

Im Folgenden soll der Forschungsstand des Feldes der Fluchtmigration, vor

allem hinsichtlich religionsethnologischer Perspektiven, vorgestellt werden.

Dabei spielen zunächst Heimatkonzeptionen, Narrativ-Konstrukte und Ver-

ortungsmöglichkeiten der Feldakteure eine Rolle. Ebensowird aufgezeigt,wie

multiple Identitäten, die meist einen pragmatischen Umgang erforderlich

machen, im Alltag flexibel gehandhabt werden. In diesem Zusammenhang

wird auf soziale Konstruktionen im Rahmen ethnologischer Fluchtforschung

eingegangen und die Besonderheit der Forschung hinsichtlich der Lebens-

umstände und Verletzlichkeiten der Akteure erläutert. Hierbei ist besonders

das Taktieren im Alltag von Bedeutung, das einen Umgang mit den vielfäl-

tigen Anforderungen an die Akteure ermöglicht. Diese werden in der Arbeit

vor allem anhand der Begriffe ›Ethnie‹ und ›Religion‹ deutlich und im Folgen-

den hinsichtlich eines Zugehörigkeitsansatzes erläutert sowie im Zusammen-

hang mit Grenzziehungsprozessen als Folge dieser Interaktionen diskutiert.

Abschließend wird der ethnologische Umgang mit Erscheinungsformen von

Religion, Religionshandeln als Prozess sowie der Relationalität und Situativi-

tät ethnologischer Religionsforschung mit Flüchtlingen thematisiert.

2.1. Fragestellung

Das Zusammenleben der Feldakteure im Sample der Arbeit ist unterschiedli-

chen Dynamiken unterworfen und gestaltet sich punktuell als Herausforde-

rung. Insbesondere dann, wenn ›Religion‹ relevant wird, scheint es zuweilen

zu Irritationen aufseiten der geflüchteten Bewohner oder der Praktiker in den

Unterkünften zu kommen. Die Fragestellung der Arbeit lautet daher:

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Welche Erscheinungsformen von ›Religion‹ treten in nordrhein-westfäli-

schen Flüchtlingsunterkünften auf und welche Interaktionen und Aushand-

lungsprozesse ergeben sich in der Folge?

2.2. Erkenntnisziele

Folgende Erkenntnisziele verfolgt die Studie:

1. die Erscheinungsformen und Phänomene von ›Religion‹, die im gemein-

samen Zusammenleben der Akteure auftreten, beschreiben;

2. die konkreten Interaktionen, die diese Phänomene begleiten, sowie deren

Bedeutungsgehalt für die beteiligten Akteure analysieren;

3. und die Aushandlungen, in Form von Grenzziehungsprozessen, die sich

hieraus ergeben, darstellen.

Die Befunde werden hierbei im Rahmen der Dimensionen ›Religiöse Zuge-

hörigkeiten und Zuschreibungen‹, ›Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten

im Spannungsfeld des GemeinsamenWohnens‹, ›Erwartungen und Zuschrei-

bungen in Hinblick auf religiöse Praktiken › sowie ›Religiöse Irritationen und

Spannungen‹ vorgestellt.

2.3. Forschungsstand

1999 prognostiziert Opitz:

»[…] eine Zunahme der nationalen und internationalen Verteilungskonflikte

und damit ein weiteres Anwachsen der Flüchtlingszahlen. Die Gefahr [sei]

deshalb groß, daß [sic!] das 21. Jahrhundert das Erbe des 20. antritt und

ebenfalls zu einem ›Jahrhundert der Flüchtlinge und Migranten‹ wird.«

(Opitz 1999: 55)

Luft legt den Schwerpunkt dabei jedoch auf das individuelle Erleben der

Beteiligten und kritisiert gleichsam den medial diskutierten Krisenbegriff

des Jahres 2015 in Zusammenhang mit der Flüchtlingsbewegung: »Wenn von

›Flüchtlingskrise‹ die Rede ist, muss zu allererst die Krise der Flüchtlinge

selbst in den Blick genommen werden.« (Luft 2016: 10) Vergleichbare Flücht-

lingsbewegungen wie in den Jahren 2014 und 2015 habe es zudem seit dem

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen 17

Ende des Zweiten Weltkrieges nicht mehr gegeben (vgl. ebd.: 11). Weiterhin

zeigt er auf, dass Deutschland demnach als ein Land wahrgenommen werde,

»[…] das Schutz gewährt und Perspektiven verheißt.« (ebd.: 122) Lutz erinnert

hinsichtlich des Krisenbegriffs daran, »[…] dass der überwiegende Teil der

Flüchtlinge in ihren Heimatländern bleibt oder von Anrainerstaaten aufge-

nommen wird.« (Lutz 2017: 367) Das Leben als Flüchtling »woanders« (ebd.:

367), insbesondere aber in Lagern, die als »verletzliche Orte des Ungewissen«

(ebd.: 376) gesehen werden, sei nicht nur gefährlich, sondern reproduziere

gleichsam »alte und neue Konflikte.« (ebd.: 378) Diesen ist in der Arbeit

nachzugehen, indem die Perspektiven der geflüchteten Feldakteure her-

ausgearbeitet und mit denen der Praktiker in den Flüchtlingsunterkünften

zusammengeführt werden. Der ethnologische Ansatz eignet sich dabei vor

allem hinsichtlich des Blicks auf einzelne religionsbezogene Phänomene, die

eine ausführliche Beschreibung und Analyse erfahren.

AuchHarrell-Bound undVoutira sprechen sich für eine ethnologische For-

schung aus, da diese maßgeblich zur Erforschung von Flucht beitragen (vgl.

Harrell-Bond/Voutira 1992: 6), indem sie einen Beitrag für Flüchtlinge selbst

als auch für politische Entscheidungsträger (vgl. ebd.: 8) leiste, jedoch auch

erkenne, was reziprok die Feldakteure der Disziplin zurückgeben, indem sie

es ermöglichen, dass soziale Wandlungsprozesse dokumentiert werden (vgl.

ebd.: 9). Sigona warnt hierbei jedoch davor, dass es keine einheitliche Stimme

›der Flüchtlinge‹ gebe, und die Gefahr einer ›Standardisierung von Flücht-

lingserfahrungen‹ bestünde (vgl. Sigona 2014: 375). Der Autor befürchtet, die-

se trügen zur Entscheidung darüber bei, welche Erfahrungen im Fluchtkon-

text als ›normal‹ angesehen würden und welche als weniger glaubhaft (vgl.

ebd., vgl. Jubany 2011: 82). Sigona argumentiert, Flüchtlinge nutzten Narra-

tive durchaus als Strategien, um mit den Machtverhältnissen im jeweiligen

Kontext umzugehen (vgl. Sigona 2014: 378). Daher sollten diese stets als si-

tuativ, positionell und relational betrachtet werden (vgl. ebd.). In der Arbeit

wird diesem Ansatz Rechnung getragen, indem zum einen von konkreten In-

teraktionen ausgegangen wird, und zum anderen konkrete an jenen Interak-

tionen beteiligte Akteure mitsamt ihren Hintergründen beschrieben werden.

Auch Jenkins argumentiert dahin gehend, herkömmliche ethnologische Dis-

kurse über Kultur, das Selbst und Emotionen würden nicht ausreichen, um

zu beschreiben, was in Menschen mit Fluchterfahrung vorgeht, sie bewegt,

ihre Lebenswelten strukturiert und ausmacht (vgl. Jenkins 2015: 144). Indem

sie zwischen »immigrant« (ebd.: 146) und »refugee« (ebd.) unterscheidet, fo-

kussiert sie vor allem auf die Tatsache, dass Flüchtlinge weniger Entschei-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Religion in Flüchtlingsunterkünften

dungsspielraum als ›Migranten‹ genössen, unter anderem, da eine Auswei-

sung stetsmöglich sei (vgl. ebd.: 146-47; van Selm 2014). Aufbauend darauf ge-

ben Westin und Hassanen zu bedenken, dass auch die individuellen Motiva-

tionen zur und Entscheidungen während der Flucht variierten, nämlich hin-

sichtlich sozialer Rahmenbedingungen, Gelegenheitsstrukturen sowie sozia-

ler Netzwerke (vgl. Westin/Hassanen 2014: 20). Das Forschungsspektrum in

Aufnahmeländern umfasse unter anderem Identitätsprobleme, Anpassungs-

prozesse, Effekte auf Familienstrukturen sowie Diskriminierungs- und Ex-

klusionserfahrungen von Flüchtlingen (ebd.) und habe zeigen können, dass

eine solche Erfahrung auch Chancen biete, neue Lebensmodelle und Rollen-

bilder kennenzulernen (vgl. ebd.: 21). Besonders Frauen hinterfragten in die-

sem Prozess gesellschaftlich und kulturell akzeptierte Normen (vgl. ebd.).

Auch weise die ethnografische Forschung auf die Verschiedenheit von Hei-

matkonzeptionen hin. So werde ›Heimat‹ als entweder geo-politischer, phy-

sischer Ort (vgl. ebd.: 102) wahrgenommen, ausgehend vom Gefühl körper-

licher Sicherheit beschrieben (vgl. ebd.: 98) oder hinsichtlich seiner Chancen

auf Bildung und gesellschaftlicher Teilhabe konstruiert (vgl. ebd.: 99ff.). Je-

doch würden sich auch die Erinnerungen an den ursprünglichen Heimatort

ändern und je nach Lebenssituation variieren (vgl. ebd.: 102). Stets entschei-

dend für das Einleben in der Aufnahmegesellschaft seien jedoch die Einbin-

dung in soziale Netzwerke und Beziehungen zu anderen Ortsansässigen (vgl.

ebd.: 99ff.). Welche unterschiedlichen Bezüge zu ihren Herkunftsländern die

Feldakteure aus dem Sample der Arbeit haben und wie sie ihr Leben in der

Kommune ausgestalten und führen, wird anhand der einzelnen Narrative der

Familien deutlich. Daraus geht auch hervor, inwiefern die sozialen Beziehun-

gen unter den benachbarten Bewohnern als komplexes Konstrukt zu verste-

hen sind, das unterschiedlichen Dynamiken unterliegt.

Der Frage nach Erscheinungsformen von ›Religion‹ in nordrhein-west-

fälischen Flüchtlingsunterkünften nachgehend, ist festzustellen, dass neben

der Beschreibung sozialer Interaktionen der Akteure im Feld ein besonderer

Fokus auf deren Hintergründe und Narrative liegt. Malkki macht dies nach-

vollziehbar, indem sie die Narrative ihrer Feldakteure hinsichtlich ihrer Bio-

grafien und Erlebnisse analysiert. Dabei ist auffällig, dass die Narrativstruk-

tur stets einen Anfang, eine Steigerung, eine Klimax sowie einen Schluss auf-

weist und somit das Narrativ als komplexes Produkt verstehen lässt, das reich

angefüllt mit Listen zentraler Punkte wie auch mit Sprichwörtern als Über-

zeugungsinstrumenten auftritt (vgl. Malkki 1995: 53). Für Malkki fungieren

jene Narrative daher als »mythico-history« (ebd.: 54):

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen 19

»It represented not only a description oft he past, nor even merely an eval-

uation of the past, but a subversive recasting and reinterpretation of it in

fundamentally moral terms. In this sense, it cannot be accurately described

as either history or myth.« (ebd.)

Die mythico-history fungiert für die Feldakteure als paradigmatisches Modell

und Interpretationsinstrument, um der soziopolitischen Gegenwart im

Camp Bedeutung zu verleihen und sich zu ihr entsprechend verhalten zu

können (vgl. ebd.: 105). Das Camp gebe dabei Anlass, die hierarchischen

Strukturen der Herkunftsgesellschaft der Flüchtlinge zu reproduzieren,

indem all seine spezifischen Aspekte um Macht und Autorität produktiv

für die mythico-history gemacht würden (vgl. ebd.: 105-106). Dabei arbeitet

Malkki den ›pragmatischen Umgang mit Identität‹ heraus, indem sie fest-

stellt, dass die Feldakteure, mit denen sie arbeitet, Flüchtlinge aus Burundi,

sowohl in ihrem Herkunfts- als auch in ihrem Aufnahmeland mit Pluralität

in Form von ethnisch und religiös heterogenen Nachbarschaftsverhältnissen

konfrontiert waren und sind (vgl. ebd.: 155). Die eigenen Zugehörigkeiten

und Zuordnungen, zum Beispiel zu ethnischen Gruppen, religiösen Grup-

pen oder anderen Mehr- beziehungsweise Minderheiten, würden flexibel

gehandhabt. Auch Sprachgruppen- und Staatsbürgerschaftszugehörigkeiten

würden dabei individuell nutzbar gemacht: »Most people managed one or

more adoptive identities or labels […]« (ebd.: 156) Diese multiplen Identitäten

dienten zumeist einer strategischen Unsichtbarkeit, um zum Beispiel Unan-

nehmlichkeiten oder Gefahren zu vermeiden (vgl. ebd.). So wird auch das

Flüchtlingslabel flexibel eingesetzt. Eine Nennung oder Selbstbezeichnung

könne kontextabhängig zum Beispiel betont, vermieden, suggeriert oder

umschrieben werden (ebd.: 158ff.). Auch die Feldakteure aus dem Sample der

Arbeit machen sich einen solchen pragmatischen Umgang zuweilen zunutze,

was insbesondere aus dem Fallbeispiel der Konversion der afghanischen

Familie Bakhtari hervorgeht. Diese Fluidität rekurriert dabei vor allem auf

die sozialkonstruktivistisch-ethnologische Forschungslinie. So argumentiert

Chatty für den Fluchtkontext »[…] that places and cultures are socially, po-

litically, and historically constructed.« (Chatty 2014: 81). Auch die Erfahrung

eines sozialen Raumes (›space‹) sei demnach stets sozial konstruiert und

werde von denjenigen etabliert, »[…] with the power to make places out of

spaces.« (ebd.; vgl. Eppenstein/Ghaderi 2017: 2; Friese 2017; Seukwa 2007;

Scherr/Inan 2017: 137). Jedoch geben Hansen und Oliver-Smith zu bedenken,

dass Flüchtlinge zu häufig als machtlos und abhängig gesehen würden (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Hansen/Oliver-Smith 1982: 5). Es gelte daher, im Forschungsprozess vielmehr

die richtigen Fragen zu stellen, nämlich:

»[…] how do people recognize and handle the loss and deprivation experi-

enced during resettlement? How do they establish themselves in the new

place? What are the coping strategies developed?« (ebd.: 8)

Ferner wird weiter gefragt: Welche Arten von Konsens und Konflikt herrschen

tatsächlich unter ihnen und ihrenMitmenschen vor (vgl. ebd.)? Die Forschung

mit Menschen in der Fremde gestalte sich jedoch stets als Herausforderung,

so Kay, die mit Flüchtlingen im Exil arbeitet. So sei es besonders problema-

tisch, Bedeutungen zu rekonstruieren, da der neue Aufenthaltsort viele Ver-

änderungen der privaten und öffentlichen Sphäre mit sich bringe, die häufig

plötzlich einträten und mitunter drastisch für die Feldakteure seien (vgl. Kay

1987: 12). Daher liegt der Fokus der ethnologischen Arbeit stets auf der indivi-

duellen Handhabe herausfordernder Situationen. Hierzu schlägt de Certeau

vor, Taktiken als kreative Verhaltensweisen von Akteuren, die nur über ein-

geschränkte Handlungsspielräume verfügen, zu untersuchen (vgl. de Certeau

1988: 90; s. auch Seukwa 2006: 250). Diese Analyse erfolgt im Rahmen der Ar-

beit insbesondere am Fallbeispiel um die Organisation von Ramadan, in dem

gezeigt wird, welche Taktiken Flüchtlinge in Form sozialer Praktiken einset-

zen, um einen Umgang mit den Anforderungen der Unterkunft, deren Mitar-

beiter sich um ein religionssensibles Handeln bemühen, wie auch mit denen

des sozialen Umfeldes zu finden und gleichsam möglichst wenige Nachteile

durch ihr Handeln zu erfahren.

Im gegenseitigen Miteinander spielen in den Dimensionen der Arbeit vor

allem die Begriffe ›Ethnie‹ und ›Religion‹ eine Rolle, indem sie zum Gegen-

stand von Grenzziehungen werden. Dabei kursieren unterschiedliche Ver-

ständnisse und Ansätze:

»For many anthropologists, ethnicity is generally defined as a sense of be-

longing to a group, based on shared ideas of group history, language, ex-

perience, and culture. Commonly in this sense, nationality and ethnicity are

frequently interchanged with one another, while some anthropologists see

nationalism as a variant of ethnicity.« (Chatty 2014: 82; vgl. Eriksen 1993)

So schlägt Geertz vor, Ethnizität als »primordial attachment« (Geertz 1963:

107) zu verstehen – eine Zugehörigkeit, die man mit der Geburt erwirbt (vgl.

Geertz 1963). Barth hingegen versteht Ethnizität als sozial konstruiert sowie

als Ergebnis von Grenzziehungsprozessen unterschiedlicher Gruppen. Der

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen 21

Inhalt der Grenzziehungen sei hierbei sekundär, entscheidend sei der Akt

selbst (vgl. Barth 1969). Wimmer nimmt Bezug auf Barth, indem er seinen

Begriff von Grenzziehungen anhand eines Schemas ausbaut und weiterent-

wickelt. Er plädiert dabei für eine deutliche Unterscheidung von »discourse

(social categories) and practice (networks)« (Wimmer 2004: 29) und erklärt,

dass er als Ethnologe an tatsächlichen Praktiken interessiert sei. Diskurs ver-

steht er demnach lediglich als ›Sprechen über die Empirie‹. Er fährt fort:

»ethno-national categories are secondary principles of classification only but

[…] social networks are ethnically largely homogeneous […]« (ebd.: 1). Eth-

nisch-nationale Gruppenzugehörigkeiten spielten demnach keine tragende

Rolle darin, die soziale Welt der Feldakteure zu verstehen und zu beschrei-

ben (vgl. ebd.: 27). Brubaker kritisiert den sogenannten »groupism« als »[…]

the tendency to treat ethnic groups, nations and races as substantial enti-

ties to which interests and agency can be attributed.« (Brubaker 2002: 164)

Produktiver für die Analyse sei es, den Fokus auf zum Beispiel »[…] practi-

cal categories, cultural idioms, cognitive schemas, commonsense knowledge,

organizational routines and resources […]« zu legen (ebd.: 186).

Baumann spricht sich zusätzlich für ein relationales, kontextuelles Ver-

stehen aus und kritisiert gleichsam ein zu starres Ethnizitätsverständnis, wie

Geertz es propagiert:

»[…] just as people emphasize different aspects of their language, body lan-

guage, behavior, and style in different situations, so too do they emphasize

or abjure the attributes of their ethnicity. In social science code, we therefore

speak of ›shifting identity‹ or ›contextual ethnicity‹. […] Analytically speak-

ing, ethnicity is not an identity given by nature, but an identification created

through social action.« (Baumann 1999: 21)

Pfaff-Czarnecka betont die Rolle der Zugehörigkeiten in diesem Kontext,

die eine besondere Herausforderung der heutigen Zeit, insbesondere in plu-

ralen Gesellschaften, darstelle. In Zeiten der Konfrontation mit Fremdheit,

»in den Kommunikationsräumen der Zuwanderungsgesellschaften« (Pfaff-

Czarnecka 2012: 9) sei der Wunsch »nach dem Vertrauten und Dauerhaften«

(ebd.: 8) besonders ausgeprägt. So sei Zugehörigkeit »individuell erworbenes

Lebenswissen und Empfinden, deren Praxis sich in höchst konfliktiven Kon-

frontationen mit sozialen Grenzziehungen entfaltet« (vgl. ebd.: 9). Dadurch,

dass Zugehörigkeiten stets verteidigt würden, wirkten sie exkludierend (vgl.

ebd.). Es komme zu sozialen Grenzziehungen, die wiederum neue Span-

nungsfelder einführten, deren Rahmen ausgehandelt werden müsse (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Religion in Flüchtlingsunterkünften

ebd.): »Für unser Verständnis der Zugehörigkeit ist bedeutsam, wie diese

Grenzziehungen sich in den verschiedenartigen Lebenswelten entfalten und

wie sie unter den Rahmenbedingungen von Machtasymmetrien zwischen

denjenigen, die gesellschaftliche Normen setzen, also den Inkludierten

einerseits, und den Exkludierten andererseits ausgehandelt werden.« (Ebd.)

In diesem Zusammenhang weist Pfaff-Czarnecka auch auf die »Multidimen-

sionalität […] soziale[r] Verortung« (ebd.: 11) hin, die ein Kaleidoskop von

Kombinationsmöglichkeiten zulasse. Durch verschiedene Zugehörigkeiten

und Zugehörigkeitsräume entspricht dieser Ansatz dem Wunsch Brubakers,

indem er »[…] den individuellen Dispositionen, Aspirationen und Sachzwän-

gen […]« (Pfaff-Czernecka 2012: 49) eines Menschen folgt und somit die

»facettenreiche Persönlichkeit« (ebd.) eines jeden herausarbeitet, »die ihren

Lebensweg gestaltet« (ebd.). Jene »navigiert mehr oder weniger bewusst

zwischen verschiedenen sozialen Welten: wählt aus, engagiert sich, verlässt

sie, überschreitet Grenzen und macht sich darauf einen Sinn.« (ebd.) Soziale

Grenzziehungen trügen daher zur Erschaffung der Wahrnehmung eines Kol-

lektivs bei, das sich wiederum in sozialen Hierarchien verorte (vgl. ebd.: 21).

Allein durch soziale Konfrontation sei eine Reflexion »über die Grenzen der

Gemeinsamkeit« (ebd.: 22) möglich und könne sowohl »Widerstand« (ebd.)

als auch »Grenzziehung, aber auch Grenzüberschreitung« evozieren (vgl.

ebd.). Dieser Ansatz Pfaff-Czarneckas ist für die Arbeit besonders bedeutend,

da er treffend einfängt, welche sozialen Aushandlungsprozesse zwischen den

Familien Rahmani und Gestar in der Dimension des gemeinsamen Wohnens

geschehen. Weiterhin bietet er einen offen analytischen Zugang zur Unter-

scheidung zwischen ethnischen und religiösen Grenzziehungsprozessen, wie

sie im Fall um den Putzplan rekonstruiert werden.

Eine eindeutige Unterscheidung zwischen diesen könne problematisch

sein, so Baumann, der herausstellt: »In complex situations of social strife,

one can often find ethnic, national, or migratory boundaries transformed in-

to religious ones.« (Baumann 1999: 23) Weiterhin warnt er zugleich vor einer

Essentialisierung von Religionen, da dies deren Instrumentalisierung ermög-

liche (vgl. ebd.). Um religiöse und ethnische Grenzziehungsprozesse zu un-

tersuchen, könne sich Barths Ansatz eignen, so Elwert:

»Versteht man Ethnie […] mit Fredrik Barth als Resultat von Grenzziehungs-

prozessen […], wird das Verhältnis dynamischer: Religion kanndann einMar-

ker sein, mit dem ethnische Grenzen erzeugt und verstärkt werden. Nach

dieser Lesart ist Religion in bestimmten Konstellationen ein Teil von Ethnie,

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen 23

während sie in anderen Konstellationen zu einem distinkten Faktor wird.«

(Elwert 2015: 60)

Dass eine deutliche Trennung ethnischer und religiöser Grenzziehungen pro-

blematisch ist, da diese auch empirisch nicht eindeutig nachgewiesen wer-

den kann, wird in der Arbeit am Fallbeispiel des Putzplanes aus der Dimen-

sion des gemeinsamen Wohnens deutlich. Dabei scheinen es unterschiedli-

che Faktoren zu sein, die dazu führen, auf ethnischer oder religiöser Ebene

zu argumentieren. Elwert schlägt weiterhin vor, in der Untersuchung »[…]

wie sich Migranten auf Religion beziehen, muss auf der anderen Seite be-

trachtet werden, wie die Aufnahmegesellschaft Religion verhandelt.« (Elwert

2015: 60) Dies geschieht in der Arbeit durch die Einbeziehung der Perspek-

tiven der Praktiker, vor allem der Sozialarbeiter, die sich in regelmäßigem

Kontakt mit den Bewohnern der Unterkunft befinden. Dabei wird ›Religion‹

in unterschiedlicher Art im Alltag relevant und kann punktuell auch konflikt-

haft werden. Im Rahmen eines ethnologischen Zugriffs auf Religion betonen

Lauser und Weißköppel in diesem Zusammenhang:

»Religiöse Praxen und ›belief systems‹ […] nicht nur als Ausdruck eines spe-

zifischen Menschen- und Gottesbildes sowie der damit verbundenen Welt-

erklärung zu analysieren, sondern es geht vor allem auch darum, religiöses

Handeln in übergreifende soziale, politische und ökonomische, eben kultu-

relle Prozesse und Phänomene einzubetten.« (Lauser/Weißköppel 2008: 17)

So biete Religion eine von mehreren Quellen zur Selbstverortung (vgl. ebd.: 9;

Baumann 2018). Die Geltendmachung von Zugehörigkeiten im neuen Le-

benskontext erfolgt laut Lauser und Weißköppel auf drei Ebenen. Zunächst

durch »individuell[e] und familiär[e] Glaubensvorstellungen und Praktiken«

(ebd.: 15) unter Bezugnahme auf ›Religion‹ (vgl. ebd.). Die Autorinnen be-

nennen hier unter anderem die Partizipation an religiösen Festen sowie

ein performatives Religionshandeln, das zum Beispiel Angehörige aus dem

Heimatland in Gebete einbezieht (vgl. ebd.: 16) sowie die Neuschaffung sa-

kraler Räume durch »Rituale und Körperpraktiken« (ebd.). Unter der zweiten

Ebene werden »religiöse Institutionen, Organisationen oder Kongregationen

und deren Strukturen« (ebd.) gefasst, die häufig als verbindendes Element

zwischen Herkunfts- und Aufnahmeland fungieren (vgl. ebd.). Die dritte

Ebene bilden der jeweilige Staatsapparat sowie dessen legislative Vorgaben,

die Migrationspolitiken und eine Strukturierung religiösen Lebens gestalten

(vgl. ebd.). In der von den Autorinnen beschriebenen ersten Ebene religiö-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Religion in Flüchtlingsunterkünften

sen Handelns, die Nye mit seinem Begriff »religioning« (Nye 2000: 193) als

prozessuales Religionshandeln umreißt, seien lediglich »kulturell, sozial

und historisch konkrete Praktiken und artikulierte Glaubensvorstellungen«

(Lauser/Weißköppel 2008: 17) empirisch zugänglich. Nye betont zudem:

»[…] [w]hat we observe as ›religion‹ is to be found in processes, in doing,

and through interactions at a number of structural and personal levels.«

(Nye 2000: 217) Daher argumentiert er weiterhin, ›Religion‹ als Verb und

prozessuales Handeln zu verstehen (vgl. ebd.: 224). Um den Wandel des eth-

nologischen Kulturbegriffs analytisch fassen zu können, sollten Ethnologen

zudem künftig ›religion‹ als aktive und auf Erfahrungen basierende Kategorie

rekonzeptionalisieren (vgl. ebd.: 231), denn: »[R]eligioning is to be located

in actions and doings, whether they be mediated through performances,

ritualisations, or the creations and uses of texts.« (ebd.) Dieser Ansatz kommt

in der Arbeit jedoch nicht zum Tragen, um Offenheit für unterschiedliche

Deutungen des Handelns der Feldakteure zu gewährleisten. So schlagen auch

Lauser und Weißköppel, die drei Arten von Religionshandeln unterscheiden,

die sie auf unterschiedlichen Ebenen ansiedeln, einen akteurzentrierten An-

satz vor: Akteurstrategien, Wissensformen (unter der Berücksichtigung von

Erfahrungswissen) sowie Formen der Sozialorganisation (vgl. Lauser/Weiß-

köppel 2008: 17). Dessen Verwendung ermögliche es, »[…] institutionelle

Einbindungen und strukturbedingte Positionierungen der Subjekte mehr

sukzessive nachvollziehbar zu machen, statt vorschnell Kategorisierungen

oder Typisierungen zu verwenden.« (ebd.: 18) Sie argumentieren weiterhin,

dass dadurch insbesondere Rollenambivalenzen zutage träten (vgl. ebd.).

Damit sprechen sie sich für eine ethnologische Religionsforschung aus,

»[…] die ausgehend von religiösen Phänomenen Licht auf die komplexen

Verflechtungen und Wirkungen mit anderen Domänen der Identitätskon-

struktion (Ethnizität, Nationalität, Geschlecht, Klassen- und Bildungsstatus,

Alter) werfen will, wie sie sich in kulturell pluralen Einwanderungsgesell-

schaften zeigen.« (ebd.: 11)

Der Aspekt der Rollenambivalenzen ist auch in der Arbeit relevant und wird

insbesondere am Fallbeispiel des Eid-Festes in der Dimension › Erwartungen

und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken › deutlich, in der eine

Darstellung dessen erfolgt, was die Familien Ahmadi, Sayed und Rahmani aus

deren Perspektiven verbindet, jedoch gleichsam der Blick der Sozialarbeiter

Lisa und Thomas auf deren Beziehungen sowie deren Erwartungen hinsicht-

lich des Eid-Festes rekonstruiert. Dabei ist vor allem auch die religiöse Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen 25

gehörigkeit ein Differenzkriterium, das situativ relevant wird. Diese erfahre

häufig eine neue Sichtbarkeit im Kontext der Migration, so Baumann (vgl.

Baumann 2018: 44; siehe auch Krech 2008). Er hält dafür, dass »der gleiche

Glaube (ebd.: 43)« das Potenzial habe, Zugewanderte im Aufnahmeland zu-

sammenführen, jedoch die Migrationserfahrung auch eine »[…] Chance zur

Befreiung von religiösen Vorgaben und Kontrolle (43)« biete. Es zeige sich

demnach »[…] ein Spektrum von nichtreligiösen bis stark religiösen Zuwan-

derern, und es ist insofern eine Zuschreibung von außen, dass alle Migran-

ten […] sehr religiös und praktizierend seien.« (ebd.: 44) Dass Baumanns Ein-

schätzung mit den Befunden der Arbeit übereinstimmen, zeigt vor allem das

Fallbeispiel der Konversion aus der Dimension ›Religiöse Irritationen und

Spannungen‹. Deutlich wird dabei allerdings auch, in welchem Maße die re-

ligiöse Zugehörigkeit im Aufnahmeland entscheidend hinsichtlich der Ein-

findung in soziale Netzwerke sein kann, sowie, welchen taktischen Aufwand

es für Flüchtlinge bedeutet, die »Chance zur Befreiung« (ebd.) als solche über-

haupt wahrnehmen zu können.

Zum kommunalen Leben von Flüchtlingen in Deutschland sind hinsicht-

lich der Erscheinungsformen von ›Religion‹ bisher nur marginal Untersu-

chungen vorgenommen worden. So finden sich einzelne Verweise in Fallstu-

dien, die sich beispielsweise auf das Konfliktpotenzial beim gemeinschaftli-

chen Kochen in Flüchtlingsunterkünften aufgrund unterschiedlicher religiö-

ser Vorschriften beziehen (vgl. Aumüller/Bretl 2008: 60). Weiterhin sind Stu-

dien zu Konflikten in Unterbringungen (vgl. Christ/Meininghaus/Röing 2017)

zu verzeichnen, die vor allem auf »Gruppenbildung anhand religiöser Krite-

rien« (ebd.: 27f.) hinweisen und Konfliktpotenzial vor allem aufgrund von re-

ligiösen Gepflogenheiten und Konversionen ausmachen (vgl. ebd.). Aushand-

lungsprozesse hinsichtlich jener Phänomene auf kommunaler Ebene fanden

jedoch noch keine weitere Beachtung in der Literatur. Speziell die kommuna-

le Unterbringung stellt jedoch einen besonderen Raum des Zusammenlebens

dar, der in der Arbeit als Bedeutungsträger für die Feldakteure als soziale

Akteure vorgestellt und beschrieben wird. In der Folge werden religionsbezo-

gene Erscheinungsformen im konkreten Raum und anhand der einzelnen Di-

mensionen verortet. Nagel weist hinsichtlich der Bewohner der Unterkünfte

auf Folgendes hin: »[…] die Fluchtmigration nach Deutschland [ist] v.a. mus-

limisch geprägt: […] im Jahr 2015 waren es drei von vier Asylsuchenden.« (Na-

gel 2018: 71) Die Hauptherkunftsländer seien Syrien, Albanien und der Kosovo

gewesen (vgl. ebd.). Laut einer Statistik des BAMF seien überwiegend sunni-

tische Muslime eingewandert (vgl. Bundesamt für Migration und Flüchtlinge

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Religion in Flüchtlingsunterkünften

2016: 22). Gerade in Flüchtlingsunterkünften stellten daher »[…] der Umgang

mit religiöser Praxis und Festen sowie die Deutung und Regulierung religiö-

ser und ethnisch-nationaler Konflikte […]« (Nagel/Rückamp 2018: 1) eine prak-

tische Herausforderung dar. Während Nagel fragt »Aber welche Rolle spielt

Religion überhaupt im Leben der Flüchtlinge?« (Nagel 2018: 72), sucht vorlie-

gende Arbeit der Frage nachzugehen, wie und wann spielt Religion eine Rol-

le im gemeinsamen Zusammenleben in Flüchtlingsunterkünften Nordrhein-

Westfalens? Dabei werden religiöse und kulturelle Zugehörigkeitsprofile der

Bewohner genauer untersucht, sowie der Prozess sozialer Grenzziehungen

(nach Pfaff-Czarnecka 2012) in seiner Situativität und Relationalität analy-

siert, der die Bewohner der Flüchtlingsunterkünfte als aktive Gestalter ihrer

sozialen Eingebundenheiten verstehen lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik

3.1. Qualitative Methodik in den Sozialwissenschaften

Die herausgearbeiteten Befunde der Arbeit unterliegen den Regelhaftigkei-

ten und Vorgaben der reflexiven Grounded-Theory-Methode als qualitativer

sozialwissenschaftlicher Methode nach Breuer et al. (2018). Aufgrund des

Erkenntnisinteresses, der Herausarbeitung von Sinnstrukturen und deren

Merkmalen sowie von Handlungs- und Ablaufmustern im empirischen

Material wurde dieses Vorgehen als theoriegenerierende Forschungslogik

ausgewählt. Die qualitativ-explorative Forschung soll dem Anspruch Rech-

nung tragen, »[…] Lebenswelten ›von innen heraus‹ […]« (Flick et al. 2015:

14) erfahrbar zu machen, um soziale Wirklichkeiten zu beschreiben: Was

bedeutet es zum Beispiel, unter bestimmten Rahmenbedingungen in einer

kommunalen Unterkunft zu leben oder als Sozialarbeiter eine solche zu

leiten?

Qualitative Forschung zeichne sich dadurch aus, dass sie eine besonde-

re Nähe zu den Feldakteuren schaffe, und zwar »[g]erade in Zeiten, in de-

nen sich […] das soziale Leben aus immer mehr und neueren Lebensformen

und -weisen zusammensetzt […]« (ebd.: 17). Um die Perspektiven der Feld-

akteure, die Akteursperspektiven, verständlich und sogar erfahrbar zu ma-

chen, um die »[…] subjektiven und sozialen Konstruktionen ihrer Welt […]«

(ebd.: 17) nachvollziehen zu können, bedarf es der qualitativen Forschungmit-

samt ihren (Re-)Konstruktionsleistungen. Der Konstruktivismus als soziolo-

gische Theorie erlaubt dies in seiner Beschäftigung »[…] damit […], wie Wis-

sen entsteht, welcher Wissensbegriff angemessen ist und welche Kriterien

zur Bewertung von Wissen herangezogen werden können.« (Flick 2015: 152)

Die Relevanz für qualitative Forschung sei hoch, da diese zum einen Wis-

sen reproduziere, zum anderen jedoch empirisches Material zu bestehenden

Wissensbeständen beitrage, so Flick (vgl. ebd.). Derartige Konstruktionsleis-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Religion in Flüchtlingsunterkünften

tungen erfüllten verschiedene Funktionen. So sei die Tradition Jean Piagets

(1937) zu nennen, in der sowohl das Erkennen der Welt, ihre Wahrnehmung

sowie das Wissen über die Welt als menschliche Konstruktionen zu verste-

hen sind. Im sozialen Konstruktivismus nach Schütz (1971) sowie Berger und

Luckmann (1969) und Gergen (1985, 1999) stehe vor allem die Frage nach Kon-

ventionalisierungen im Vordergrund, »[…] die Wahrnehmungen und Wissen

im Alltag beeinflussen«. (ebd.: 151) Nach Gergen seien wiederum soziale Aus-

tauschprozesse grundlegend in der Konstruktion von Wissen. Dabei komme

Sprache eine soziale Funktion zu, indem sie dazu diene, soziale Beziehungen

auszugestalten (vgl. Gergen 1994: 94). Schütz versteht sozialwissenschaftliche

Erkenntnis selbst als soziale Konstruktion, da sich diese auf bereits vorhan-

denes Alltagswissen stütze und so eine maßgeblich neue Version der Welt

konstruiere (vgl. Schütz 1971: 7). Sein Ansatz wurde vor allem von Berger und

Luckmann (1969) weiterentwickelt, die das Alltagswissen in all seinen Dimen-

sionen stärker fokussieren. In Bezugnahme auf Garz und Kraimer (1994a),

Darnton (1989), Bruner (1990) und Gergen (1988) sowie Shotter und Gergen

(1989) erfahren sozialwissenschaftliche Konstruktionen eine Interpretations-

wende als textuelle Konstruktionen, die ›Stadt‹, ›Welt‹, ›das Leben‹, bis hin zu

›Identitäten‹ als Text erfahrbar machen sollen. Flick beschreibt, wie dabei das

Leben mithilfe einer spezifischen Fragestellung rekonstruiert werde, indem

lediglich eine Erfahrungsversion einer Person aufgenommen werden könne.

Diese erfahre eine Interpretation. Dabei ließe sich wiederum »[…] feststel-

len, welche Konstruktion das erzählende Subjekt […] präsentiert und auch

welche Version in der Forschungssituation entsteht.« (Flick 2015: 162) Diese

werde in der Rekonstruktion herausgearbeitet. Unter Berücksichtigung des-

sen wird deutlich, dass qualitative Forschung keine ›Wirklichkeit‹ abbilden

kann, sondern vielmehr »[…] das Fremde oder von der Norm abweichende als

Erkenntnisquelle und Spiegel [nutzt], der in seiner Reflexion das Unbekann-

te im Bekannten und Bekanntes im Unbekannten als Differenz wahrnehmbar

macht […]« (Flick et al. 2015: 14). Die qualitative Arbeit solle vielmehr leisten,

»[…] die allgemeinen Prinzipien zu erforschen, nach denen derMensch imAll-

tag seine Erfahrungen und insbesondere die der Sozialwelt ordnet.« (Schütz

1971: 68)

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 29

3.2. Ethnologie und ethnologisches Arbeiten

Ethnologen untersuchen die Phänomene sozialen Eingebundenseins, indem

sie Fallstudien erstellen, um vom Speziellen auf Allgemeines schließen be-

ziehungsweise um Sonderfälle als solche identifizieren zu können. Dabei fo-

kussieren sie auf die Repräsentation dieser Einzelfälle, statt Repräsentativi-

tät für die von ihnen untersuchten Phänomene zu beanspruchen. Der For-

schungsprozess zeichnet sich durch eine zumeist mehrere Monate oder Jahre

andauernde Datenerhebung aus, also durch die Feldforschung. Dabei wird

der Forscher jedoch nicht nur als objektiver Betrachter verstanden, der sich

durch seine präzisen Beschreibungen legitimiert, sondern vielmehr auch als

Subjekt mit individuellen Prägungen und Sichtweisen. Durch deren Reflexi-

on sowie die konkreten Forschungsumstände und Rahmenbedingungen der

Studie wird nachvollziehbar, welcher spezifische Zugang der Forscherin zu

welchem impliziten Wissen möglich war und auf welcher Grundlage dies ge-

schah.

3.2.1. Ethnologie als wissenschaftliche Disziplin

Die Ethnologie als wissenschaftliche Disziplin hat ihre Wurzeln in der An-

thropologie, der Kunde vom Menschen, die sich stets weiter ausdifferenzier-

te, sodass sich um 1770 ›Völkerkunde‹ oder ›Ethnografie‹ (später Ethnologie

genannt) als Teilgebiet vor allem der Geografie an deutschen Universitäten

etablierte. Seitdem kam es im Zuge eines Ausdifferenzierungsprozesses1 im-

mer wieder zu Neu- oder Umbenennungen, jedoch auch zu immer weiter-

gehenden Abgrenzungen und Spezialisierungen innerhalb des Fachs,2 sodass

1 Im Zuge dessen erfolgte auch die Umbenennung des ethnologischen Fachverbandes,

der Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde e. V., in Deutsche Gesellschaft für Sozial-

und Kulturanthropologie e. V. im Oktober 2017. Siehe Freie Universität Berlin 2017.

2 Auch die Bochumer Ethnologie orientiert sich beispielsweise im September 2017 mit-

tels ihrer Umbenennung neu, indem der Name des Lehrstuhls von ›Sozialanthropolo-

gie‹ zu ›Ethnologie‹ geändertwird. Dieswirdwie folgt begründet: »Der Bochumer Lehr-

stuhl für Ethnologie (früher: Sozialanthropologie) vermittelt in Lehre und Forschung

das, was international Cultural und/oder Social Anthropology genannt wird. Innerhalb

der Sektion teilt die Ethnologiemit der Sozialpsychologie nicht nur verschiedene theo-

riegeschichtlicheWurzeln, sondern auchdenselbenGegenstandsbereich, nämlich den

Zusammenhang zwischen Kultur, Individuum und Gesellschaft. […] Ethnologie ist die

adäquate Bezeichnung für den Lehrstuhl, weil er auf der Überzeugung basiert, dass ei-

ne kluge Anthropologie und Ethnographie zusammengehören: unsere theoretischen

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Religion in Flüchtlingsunterkünften

im deutschsprachigen Raum inzwischen zwischen Kulturanthropologie (ehe-

mals ›Volkskunde‹) und Sozialanthropologie (ehemals ›Völkerkunde‹) unter-

schieden wird.

Ein besonderer Zweig in der ethnologischen Forschung stellt die soge-

nannte Anthropology at home dar. Hierbei forschen Ethnologen in demjenigen

Kontext, in dem sie selbst sozialisiert worden sind. Schiffauer nennt diese

Entwicklung »[…] Anthropologie der industriellen und postindustriellen Ge-

sellschaften und globaler Verflechtungszusammenhänge« (Schiffauer 2004:

502), die er zudem als »befreiend« (ebd.) beschreibt. Die Bemühungen des

Forschens in der Heimat werden von Malinowski zwar als beschwerlich, je-

doch auch als wertvoller Verdienst für Ethnologen angesehen (vgl.Malinowski

1939: xix). Auch Jackson sieht keine Notwendigkeit, ethnologische Forschung

ausschließlich in der Ferne zu betreiben, und plädiert dafür, auch Phänome-

nen in unmittelbarer Nähe des Ethnologen eine Chance zu geben: »The exoctic

might be only fivemiles away – it is, indeed, all around one.« (Jackson 1987: 8)Mit der

Dichotomie von ›home‹ und ›abroad‹ hätten Ethnologen sich jedoch erstmalig

intensiver mit der aufkommenden Exotismus-Debatte auseinandergesetzt,

so Clifford und Marcus (1986). Ein weiterer Kritikpunkt an der herkömm-

lichen Forschung in der Ferne sei die Wahrnehmung des Ethnologen, der

durch die übliche große Distanz zwischen ›field‹ und ›home‹ weniger als Per-

son und mehr als forschendes Subjekt im Feld wahrgenommen werde (vgl.

Gupta/Ferguson 1997). In der Anthropology at Home werde dies aufgebrochen,

indem nicht nur der Forscher, sondern auch die Feldakteure differenzierter

wahrgenommen würden, so Peirano: »[…] others [in the field] are both our-

selves and those relatively different from us, whom we see as part of the same

collectivity.« (Peirano 1998: 123) Durch diesen Perspektivwechsel nähern sich

Ethnologen zunehmend auch disziplinären methodologischen Fragen neu an

(vgl. Messerschmidt 1981). Jackson zeigt sich daher überzeugt: »[…] it is clear

that ›anthropology at home‹ is here to stay from now onwards.« (Jackson 1987:

13)

3.2.2. Ethnologisches Arbeiten

Ethnologisches Arbeiten bedeutet vor allem, empirisch zu arbeiten. Der For-

scher fungiert hierbei als Ethnograf. Auf Grundlage seiner empirischen Erhe-

Entwürfe basieren notwendigerweise auf langanhaltender und tiefer Felderfahrung

mit Menschen vor Ort.« Siehe Ruhr-Universität Bochum 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 31

bungen entsteht als Endprodukt eine Ethnografie, ein schriftliches Erzeugnis,

in dem die Beobachtungen des Forschers analysiert, diskutiert und theore-

tisch verortet werden. Durch den Beitrag der einzelnen Ethnografien kön-

nen Theorien bestätigt, angezweifelt oder neu generiert werden und liefern

so einen Beitrag zumwissenschaftlichenDiskurs.Der Frage nachgehend,was

ethnografisches Arbeiten konkret bedeute, nennen Gobo undMolle neben der

aufmerksamen Einbeziehung der fünf Sinne des Forschers fünf weitere An-

haltspunkte dafür,was Ethnologen bei ihrer Arbeit tun, nämlich (1) eine direk-

te Verbindung zu den Feldakteuren – den sozialen Akteuren – aufbauen und

sich (2) mit ihnen in deren Umgebung aufhalten. Während des Verbringens

gemeinsamer Zeit (3) beobachte der Ethnologe die Feldakteure in ihren so-

zialen Interaktionen, wobei (4) er selbst Teil davon werde, indem er an ihrem

alltäglichen Leben teilnimmt. Er beschreibe deren Verhalten und (5) erlerne

ihre sozialen Codes, um die Bedeutung ihrer Handlungen verstehen zu kön-

nen (vgl. Gobo/Molle 2008: 4f.). Gewährleistet wird diese Arbeit durch dieMe-

thoden, derer Ethnologen sich vorwiegend bedienen: der teilnehmenden Be-

obachtung sowie qualitativer Interviewforschung. Mittels dichter Beschrei-

bung werden diese Daten verschriftlicht und stellen die Materialsammlung

des Forschers dar.

3.2.3. ›Dichte Beschreibung‹ und ihre Herausforderungen

Geertz verwendet den Begriff der »Dichten Beschreibung« Ryles (1990), um

»[…] die besondere geistige Anstrengung, die hinter allem steht, das kompli-

zierte intellektuelle Wagnis […]« (Geertz 2015: 10) der ethnografischen Arbeit

und Analyse zu umreißen. Dabei sieht Geertz die Arbeit des Ethnologen dar-

in begründet, Bedeutungsstrukturen und Begrifflichkeiten der Feldakteure

herauszuarbeiten. Jedoch liefert er auch eine Beschreibung der Herausforde-

rung, die damit einhergeht, nämlich das »Problem des ethnologischen Verste-

hens« (ebd.: 289). In Bezugnahme auf Malinowski und die an ihm geäußerte

Kritik, in seinen privaten Forschungstagebüchern abwertend von seinen For-

schungsteilnehmern zu sprechen, fragt sich Geertz, wie eineWissensproduk-

tion darüber, wie Feldakteure »denken, fühlen und wahrnehmen« (ebd.: 290)

möglich werde. Konkreter fragt er:

»Wennwir auf der strengen Forderung beharren, die Dinge aus der Perspek-

tive des Eingeborenen zu betrachten – was wir meiner Meinung nach müs-

sen−, wie stellt sich dann unsere Position dar, wennwir nicht länger eine ein-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Religion in Flüchtlingsunterkünften

zigartige psychologische Nähe oder eine Art transkultureller Identifikation

mit unserem Gegenstand beanspruchen können? Was wird aus dem Verste-

hen, wenn das Einfühlen entfällt?« (ebd.: 290)

Eine Lösung sieht er in der Entschlüsselung von »Symbolsystemen«

(ebd.: 308) im Feld. So gelänge ein besseres Verständnis, ohne dem An-

spruch gerecht werden zu müssen, selbst zum Forschungsteilnehmer in

seiner jeweiligen Lebenswelt zu werden, um beide verstehen zu können. Um

diese Akteursperspektiven aufzuzeigen, sei die dichte Beschreibung ideal.

Eine weitere Lösung bietet die Selbstreflexion und Offenlegung des For-

schungszugangs (vgl. Charmaz/Mitchell 2007), ferner deren Einbeziehung in

die Datenanalyse sowie ihre Sichtbarmachung in der Ethnografie.

Ziegler (1998) kritisiert zurecht, dass Geertzʼ Ansatz methodologisch her-

ausfordernd sei. Es mangele an konkreten Regeln für die Datenerhebung und

es sei nicht nachvollziehbar, in welcher Weise ein Blickwinkel, der »noch eng

an den Bedeutungsrahmen des untersuchten Feldes haftet« (Ziegler 1998: 52),

schließlich zu einer dichten Perspektive beitragen könne. Dennoch habe ich

mich bewusst für die Dichte Beschreibung entschieden, um Besonderheiten

der Feldakteure herausarbeiten und diese deuten zu können. Diese Vorge-

hensweise ermöglicht es auch, die Individualität der Feldakteure als aktiv

Handelnde aufzuzeigen. Die Offenheit des Umgangs in der Erhebung habe

ich wiederum nutzen können, um mich im Feld keinen Beobachtungen zu

verschließen. Weiterhin ermöglicht mir die Nähe zum Bedeutungsrahmen

des Feldes, wie ich ihn durch Beobachtungen, gemeinsame Interaktionen und

Gespräche mit den Feldakteuren erfahre, sicherzustellen, dass sich mir dieser

in der Art und Weise erschlossen hat, wie die Feldakteure ihn wahrnehmen.

Auch dieser Vorzug der interpretativen Ethnologie nach Geertz, nämlich »sich

die soziale Welt aus der Perspektive ihrer Bewohner zu erschließen (ebd. 51)

[…], ohne den Anspruch, eine [vermeintlich] objektive Realität nachzubilden«

(ebd.), trug schließlich zur Entscheidung bei, die Dichte Beschreibung in der

Arbeit als methodisches Werkzeug zu nutzen.

Umherauszuarbeiten, nachwelchen Prinzipien die Akteure dieser Studie,

die in ihrer Rolle als Flüchtlinge und Sozialarbeiter auftreten, ihre sozialwelt-

lichen Erfahrungen hinsichtlich des Auftretens der Erscheinungsformen von

Religion ordnen (vgl. Schütz 1971: 68), bedarf es einer gezielten Repräsentati-

on dieser Einzelfälle. Diesem Anspruch wird in der Arbeit durch eine dichte

Beschreibung nachgekommen, indem konkrete Verhaltensweisen und beson-

dere Merkmale der Feldakteure eine Nennung und Deutung erfahren.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 33

3.3. Bezüge der Forscherin

Im Folgenden sollen der Zugang zum Forschungsthema durch die Person der

Forscherin, ihre lebensgeschichtlichen und forschungsbiografischen Bezüge

zumThema sowie ihre Präkonzepte vor Antritt der Forschung vorgestellt wer-

den.Weiterhin werden die Rahmenbedingungen der Forschung, der konkrete

Forschungszeitraum sowie die Herausforderungen des Projekts vorgestellt.

3.3.1. Lebensgeschichtliche Bezüge und Präkonzepte

Als 27-jährige, herkunftsdeutsche, hellhäutige Studierende in Nordrhein-

Westfalen erlebte ich im Sommer 2015 den Beginn dessen, was später medial

als ›Flüchtlingskrise‹ diskutiert werden würde. In den nordrhein-westfä-

lischen Kommunen wurden Lösungen erarbeitet, ankommende Menschen

unterzubringen. Die Gespräche im Kollegen- und Freundeskreis waren stets

geprägt von dem, ›was gerade passiert‹, und allgemein waren Sommer und

Herbst 2015 in meiner Wahrnehmung von Ungewissheit und Unklarheit

geprägt, besonders aufgrund der Auswirkungen des syrischen Bürgerkrieges

und der Unruhen in den als »Herkunftsstaaten« bezeichneten Gebieten

sowie der nahezu kaum abschätzbaren Folgen für die europäische und vor

allem für die deutsche Aufnahmegesellschaft bezüglich der Unterbringung

und die Mittel- oder Langfristigkeit dieser Arrangements. Im September

2015 besuchte ich die Konferenz des größten ethnologischen Fachverbandes

Deutschlands, deren Thema lautete: »Krisen. Re-Formationen von Leben,

Macht und Welt.« Die Diskussionen in den Kaffeepausen und während

der abendlichen Kneipenbesuche drehten sich auch hier vor allem dar-

um, dass Ethnologen sich nun maßgeblich beteiligen müssten, um einen

gesamtgesellschaftlichen Beitrag zu leisten.3

Ich interessierte mich dafür, wer die Menschen, die in Deutschland an-

kommen, eigentlich sind.Was sind ihreHoffnungen,Befürchtungen undwel-

che Perspektiven sehen sie für sich und ihre Familien? ImOktober 2015 entwi-

ckelte ich als wissenschaftliche Hilfskraft ein erstes Exposé, in dem ich beab-

sichtigte, Ankommende auf kommunaler Ebene zu begleiten, um zu untersu-

3 Dies ist auf innerdisziplinäre Diskussionen zurückzuführen, ob und inwiefern Ethnolo-

gen sich als Berater für Presse, Medien oder Politik zur Verfügung stellen beziehungs-

weise inwiefern und weshalb sie so in Legitimierungszwänge gegenüber der wissen-

schaftlichen Community geraten.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Religion in Flüchtlingsunterkünften

chen, wie jene Menschen ihr neues Dasein zu ihrer Fluchtgeschichte und ih-

rem früheren Leben in Beziehung setzen. Im November übernahm ich daher

die Koordination und Organisation eines universitären Projektes, das Studie-

rende und Flüchtlinge am Standort einer Notunterkunft des Landes in einen

Austausch bringen sollte. Dieses Projekt ermöglichte es mir nicht nur, ers-

te Beobachtungen zu machen und Gespräche zu führen, sondern vor allem

brachte es auch die Besonderheit eines fachlichen Austauschs mit sich, der

durch die Reflexionssitzungen mit den teilnehmenden Studierenden und ih-

ren unterschiedlichen kulturellen und sprachlichen Hintergründen entstand.

Ab Dezember 2015 suchte ich zusätzlich städtische Unterbringungseinrich-

tungen auf und fand so zunehmend Forschungsteilnehmer, die bereits in der

Kommune angekommen waren. Bald darauf erweiterte ich mein Feld um ei-

ne städtische weiterführende Schule, die zum Schuljahr 2015/16 drei Inter-

nationale Klassen eröffnet hatte. Als ich ab Dezember 2016 die Möglichkeit

der Mitarbeit im RePliR-Forschungskolleg erhielt, änderte sich der Blickwin-

kel meines Projektes. Ich entwickelte eine handlungspraktische Fragestellung

und legte den Fokus meiner Felduntersuchung auf Erscheinungsformen von

Religion, die ich beobachtet hatte.

3.3.2. Forschungsbiografische Bezüge

Im Rahmen der ersten Gespräche, die ich 2015 in der Notunterkunft zunächst

mit Flüchtlingen führte (später folgten Gespräche mit Sozialarbeitern und

dem Sicherheitspersonal), interessierte ich mich vor allem dafür, welcheThe-

men diese selbst im Gespräch zur Sprache bringen und wie dies geschieht.

Dabei spielten verschiedene Variablen eine Rolle. Zum Beispiel, mit wem und

in wessen Beisein ich sprach. Frauen waren oftmals gesprächiger, wenn ih-

re Männer nicht anwesend waren, und auch dann, wenn ihre Kinder spiel-

ten und sie Zeit hatten, bei einem Tee zu sprechen. Jugendliche waren im

Einzelgespräch aktiver als in der Gruppe, vor allem dann, wenn wir Unter-

nehmungen tätigten, wie zum Beispiel einen Besuch der Bücherei. Länge-

re und tiefgründige Gespräche mit Männern konnte ich zu Beginn der For-

schung nur führen, wenn ich mit einemmännlichen Studierenden anwesend

war. Die Männer schienen mir als Frau, die sie allein anspricht, skeptisch

gegenüber. In diesem Fall wurde ich häufig an deren Ehefrauen oder Schwes-

tern verwiesen. Mit jüngeren Frauen und Männern ins Gespräch zu kom-

men, gelang meist ohne Umstände. Auch Kinder waren stets offen für ein

Gespräch. Auch die kontextabhängige Wahrnehmung meiner Person interes-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 35

sierte mich sowie, welche Themen von welchen Personen thematisiert wur-

den. So sprachen zunächst vor allem Menschen in den 20er- bis 40er-Jahren

mit mir über ihre Religionszugehörigkeit. Etwa anlässlich ihrer Fluchthinter-

gründe, bestimmter religiöser Traditionen oder Feierlichkeiten oder weil sie

sichmit einer Konversion beschäftigten oder sogar (imHerkunftsland oder in

Deutschland) bereits konvertiert waren. Kinder und ältere Menschen thema-

tisierten religionsbezogene Themen seltener. Auch gab es hierzu kaum Dis-

kussionen mit Kindern im Grundschulalter oder älteren Menschen, wohin-

gegen die zuvor beschriebene Gruppe mir häufiger Fragen zur Religionsaus-

übung oder der Rolle der Religion in Deutschland stellte und teilweise offen

in Diskussionen eintrat. Eine große Rolle für alle Bewohner schien die Ver-

pflegung in der Unterkunft zu spielen. Nicht nur, inwiefern die Mahlzeiten

halal waren, sondern vor allem wurden typische Speisen und Gewürze aus

den Herkunftsländern vermisst. Kaltes Abendessen, Schwarz- und Weißbrot

mit Aufstrich, Aufschnitt, Obst und Gemüse sowie Pudding als Nachspeise,

waren alles andere als beliebt. Vielen war unverständlich, wie kalte Kost als

Abendessen gelten könne. Trotz der großen Heterogenität hinsichtlich der

Hintergründe der Menschen wiesen meine gesammelten Daten stets auch

religionsbezogene Kategorien auf, sodass ich bald einen Schwerpunkt darauf

legte. Gerade am Beispiel des Ramadans konnte ich ablesen, welchen Stellen-

wert dieser Zeitraum für einige der Feldakteure hatte, indem ich zumBeispiel

beobachtete, wie und von wem die angebotenen Aktivitäten der Studierenden

für die Feldakteure angenommenwurden.Dabei interessiertemich auch:Wie

gestaltet sich Ramadan 2016 an der Unterkunft überhaupt aus und welche

(Entscheidungs-)Prozesse gehen dem voraus? Ist ein Imam zu dieser Zeit auf

dem Gelände erlaubt oder nicht? Suchen die Bewohner anlässlich des Eid-

Festes eine Moschee außerhalb der Unterkunft auf und falls ja, wie erfolgt

die Kontaktherstellung zu dieser? Wo verrichten muslimische Bewohner ihre

Gebete beziehungsweise wie sieht die Kommunikation unter den Bewohnern

überhaupt aus? Ist ›Religion‹ ein Bonding- oder sogar Bridging-Kriterium4, um

4 In Anlehnung an Bourdieus Sozialkapital-Theorie (1983), die tatsächliche wie auch po-

tenzielle Ressourcen durch soziale Beziehungen definiert, identifiziert Putnam soziales

Vertrauenund Kooperationsbereitschaft von Akteuren zur Schaffung von Sozialkapital.

In seinem Bridging-und- Bonding-Ansatz argumentiert Putnam, dass bonding die Fähig-

keit sei, mit Menschen Kontakt aufzunehmen, die bestimmte Merkmale oder Vorlie-

ben teilen, zum Beispiel Alter, Geschlecht, Religion oder Fan eines bestimmten Foot-

ballteams zu sein. Bridginghingegen bezeichne die Fähigkeit, Kontakte darüber hinaus

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Religion in Flüchtlingsunterkünften

mit einem der knapp 800 bis dato fremden Bewohner in einer Notunterkunft

ins Gespräch zu kommen?

Ab Dezember 2016 hatte ich die Möglichkeit, diesen Fragen im Rahmen

meiner Tätigkeit im Forschungskolleg ›Religiöse Pluralität‹ und ihre Regulie-

rung in der Region nachzugehen.

3.3.3. Präkonzepte

Nach Breuer et al. bezeichnen Präkonzepte »persönlich[e] Vorstellungen, Ko-

gnitionen, Emotions- und Handlungsmuster bezüglich des [Forschungs-]Ge-

genstands […] die eigen[e] Denk- und Herangehensweisen in Bezug auf die

Themenstellung prägen.« (Breuer et al. 2018: 119)

Dahin gehend waren mir zwar einige wissenschaftliche Theorien um Mi-

gration und Flucht bekannt, viele praktische und juristische Dimensionen je-

doch weniger. So musste ich mir zunächst das aktuelle Asylsystem und damit

einhergehende Fachtermini erschließen. Weiterhin arbeitete ich mich darin

ein, wie und nach welchen Vorgaben die konkrete Zuteilung der Ankommen-

den in die Bundesländer und letztlich Kommunen und Einrichtungen erfolg-

te. Dieses Wissen um zum Beispiel das konkrete Zuteilungsverfahren auf die

Unterkünfte in Nordrhein-Westfalen war insofern hilfreich, als es mich für

die bisherigen Stationen der Feldakteure sensibilisierte,mit denen ich sprach.

So wurde mir klar, dass alle, die ich in der kommunalen Unterkunft traf, vor-

her in einer Großeinrichtung auf eine Entscheidung gewartet hatten und dass

die meisten von ihnen eine Zuweisung in eine Kommune als freudigen Um-

stand aufnahmen, auchwenn es sichmöglicherweise nicht umdie bevorzugte

Kommune handelte, in der schon Familien aus dem Herkunftsland lebten.

3.3.4. Rahmenbedingungen der Forschung

Nachdem Mitte Oktober 2015 eine Projektidee für ein Austauschprojekt zwi-

schen Flüchtlingen und Studierenden entwickelt worden war und Kontakt zu

Ansprechpartnern in der Notunterkunft bestand, die dem Projekt zustimm-

ten, begann Anfang November 2015 die Zeit der Feldforschung mit wöchent-

lichen Besuchen im Feld, die sich sukzessive steigerten. Zunehmend fanden

zu erschließen, alsomitMenschen, die einemselbst unähnlich seien, also zumBeispiel

mit einem Fan eines gegnerischen Footballteams (Putnam 2001: 22f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 37

Gespräche außerhalb der Unterkunft statt (zum Beispiel im gegenüberliegen-

den Café) oder, ab 2016, sogar außerhalb des Stadtteils im Stadtzentrum, der

für die Teilnehmer nur durch eine 20 bis 30-minütige Busfahrt erreichbar

war. Die Feldforschung wurde parallel ab Februar 2016 im Schuljahr 2015/16

auch in einer internationalen Klasse einer Hauptschule durchgeführt und en-

dete im Juli 2017 mit dem letzten Schultag in Nordrhein-Westfalen während

des Schuljahrs 2016/2017. Im August und September 2017 folgten noch ein-

zelne Gespräche mit Experten im Feld, um punktuelle Nachfragen zu klären.

3.3.5. Herausforderungen

Neben den Vorzügen einer Forschung in der Heimat stellte die Konzeption

des Forschungsvorhabens als Anthropology at Home auch eine Herausforde-

rung, dar. Diese ist in vier Punkte zu unterteilen: (1) Wann ist der Schluss-

punkt der Feldforschung erreicht? Wann habe ich ausreichend Material zu-

sammengetragen, um meine Forschungsfrage zu beantworten? Die Beendi-

gung der Forschung und damit der Ausstieg aus dem Feld gestaltete sich, im

Unterschied zu ethnografischen Forschungsunternehmungen ›in der Frem-

de‹, zunächst offen. Diese Flexibilität führte jedoch zunehmend auch zu ei-

ner Belastung. (2) Wie gehe ich damit um, dass ich mitunter frustriert von

einzelnen Situationen im Feld bin aufgrund der Tatsache, dass ich so viel

Zeit dort verbringe? In den meisten Wochen verbrachte ich ein bis zwei volle

Tage zu jeweils sechs bis acht Stunden in der kommunalen Unterkunft und

zwei volle Tage mit den Schülern in der Schule. An Freitagen führte ich vor-

mittags Lehraufträge durch und war nachmittags ab 16 Uhr im Jugendklub

der Einrichtung, wo ich oft bis zum Ende um 20 Uhr mit den jungen Er-

wachsenen sprach und spielte (vor allem Billard, Mario Kart und FIFA 17). An

Wochenenden war ich ebenfalls regelmäßig in der Unterkunft zum Teetrin-

ken, gemeinsamen Essen oder zu besonderen Feierlichkeiten wie Beschnei-

dungszeremonien oder Geburtstagen eingeladen. In der übrigen Zeit führte

ich Experteninterviews, transkribierte und kodierte Erlebtes, schrieb Memos

dazu und durchlebte somit die jeweiligen Situationen erneut. Zum Ende der

Feldforschung hatte ich an einigen Tagen das Gefühl, meine Familie ledig-

lich im Feld zu sehen (zum Beispiel, wenn wir explizit als Familie zum Es-

sen bei Feldakteuren eingeladen waren) oder gemeinsam an Feierlichkeiten

der Unterkunft teilnahmen. Dies machte wiederum die Herstellung von Di-

stanz zum Feld (3) notwendig, die es mir erlaubt, mit geschärftem Blick eine

Analyse meiner Daten vorzunehmen. All diese Fragen stellten sich mir. Auch

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Religion in Flüchtlingsunterkünften

die Gespräche mit meiner Familie und Freunden sowie die Medienbericht-

erstattung in dieser Zeit waren, in meinerWahrnehmung, durchdrungen von

›Flucht‹ und ›Geflüchteten‹.5 Ich brauchte daher Distanz vom Feld und muss-

te meiner Datenerhebungsphase ein Ende setzen. Eine zunächst räumliche

Distanz fand ich dann erstmalig nach Ende der Feldforschungsphase im Som-

mer 2017. Aufgrund der medialen Konzentration auf Flüchtlinge und deren

Aufnahme wurde mir gleichermaßen (4) eine Positionierung abverlangt, die

mich selbst im öffentlichen Diskurs um Flucht und Flüchtlinge verortet. Es

galt, die politisch aufgeladenen und vielfach öffentlich-medial diskutierten

Aspekte des Themenspektrums um Flüchtlinge mit diesen als Vertreterin der

deutschen Bevölkerung auszuhandeln. Nicht selten wurde ich in Diskussio-

nen in der Notunterkunft beziehungsweise der späteren Erstaufnahmeein-

richtung verwickelt, die direkt oder indirekt eine Positionierung erforderlich

machte. Diese Diskussionen vermittelten mir unter anderem, wie ich im Feld

wahrgenommen und eingeordnet wurde, sowie,welche Erwartungen anmich

herangetragen werden. Ein besonderes Moment dieser Art waren die Gesprä-

che in den Wochen nach der sogenannten Kölner Silvesternacht 2015/166. In

der Großunterkunft wurden Aushänge des Ereignisses in den Hausfluren an-

gebracht und auf Arabisch übersetzt. Einige Feldakteure äußerten sich dar-

aufhin mir gegenüber beschämt diesbezüglich, andere jedoch wollten mich

mit Nachdruck wissen lassen, wie sehr sie die Übergriffe verurteilten, sie

fürchteten einen ›Generalverdacht‹ gegenüber geflüchteten Männern bezie-

hungsweise eine harsche Ablehnungspolitik infolge der Geschehnisse. Dabei

wurde ich explizit als deutsche Frau in die Diskussionen einbezogen, die ge-

fragt wurde, ob sich ihr jemals ein Mann aus der Unterkunft mit den falschen

5 An dieser Stelle danke ich Ioannis Manos, der mich gut beriet, indem er feststellte:

»The field is taking its toll on you. It doesn’t matter when you’ll stop research -- now

[Mai 2017] or in December. You’ll never be done collecting data.« Die Gespräche mit

ihm und auch mit Levent Tezcan bestärkten mich letztlich darin, den Endpunkt der

Felduntersuchungen eindeutig festzulegen.

6 In der Nacht des Jahreswechsels 2015/2016 auf der Kölner Domplatte war es zu se-

xuellen Übergriffen auf Frauen sowie Diebstählen gekommen (vgl. Behrendes 2016:

326). Behrendes erläutert zur Herkunft der Täter: »Die Polizei Köln ermittelte bis Mitte

Juli 2016 rund 200 Tatverdächtige, von denen ca. 85 % erst vor kurzem als Flüchtlinge, Asyl-

suchende bzw. irregulär eingereiste Migranten nach Deutschland gekommen waren. Jeweils

rund 30 % dieser Tatverdächtigen stammen aus Marokko oder Algerien. Nur ca. 5 % der Ver-

dächtigen hatten zur Tatzeit einenWohnsitz oder Aufenthaltsort in Köln.« (Behrendes 2016:

327).

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 39

Absichten genähert habe.Weiterhin wurde von einigen Feldakteuren eine kla-

re Positionierung von mir gefordert, ob und inwiefern sich die Geschehnis-

se auf meinen Kontakt zur Einrichtung und zu den Feldakteuren auswirken

würden.

Zu einer weiteren Situation dieser Art kam es ein Jahr später im Dezem-

ber 2016 anlässlich des Attentats auf einen Berliner Weihnachtsmarkt7. Am

Dienstagnachmittag, dem 20. Dezember 2016 bin ich mit dem 17-jährigen

Mohamad Sayed8 auf dem Weihnachtsmarkt verabredet. Es wäre sein ers-

ter Besuch gewesen. 9 Uhr morgens schickt er mir eine Sprachnachricht auf

›WhatsApp‹:

»Natalie, I’mMuslimbut I’m shocked aboutwhat happened yesterday. I don’t

think we should go to the ChristmasMarket today. I wish the best to you and

your family. Wir können nächstes Mal uns treffen. Wann und wo möchtest

du? Yeah, ein bisschenDeutsch, ein bisschen progress habe ich gemacht. Sag

hallo zu deine große Mann und kleine Mann. Es tut mir sehr leid.«

In derselben Woche führte ich viele Gespräche an der Unterkunft mit Men-

schen, die sich bei mir entschuldigten. Sie nahmen mich erneut als Vertrete-

rin der deutschen Gesellschaft wahr, jedoch auch als Christin. Die Dimension

und Unverhofftheit des Attentats ängstigte viele. Die 11-jährige Nour Sayed

sagt mir dazu weinend im Zwiegespräch: »Weißt du, sind wir weggelaufen

von Leute, die machen sowas. Jetzt kommen her. Gibt es kein Ende«. Es wird

nicht nur eine Schädigung des Rufes der Gruppe der Flüchtlinge befürchtet,

sondern zusätzlich eine Welle von Attentaten im neuen Ankunftsland, das

für die Flüchtlinge aus bestimmten Herkunftsländern bis dato als sicher galt.

Nachdem einige Wochen vergangen waren und das Attentat erneut thema-

tisiert wurde, sprachen wir darüber, dass ich zwar keine Christin bin, das

Ereignis mich aber dennoch verletzt. Mohamad, mit dem ich einen Tag nach

den Geschehnissen verabredet war, argumentiert, dass es für Christen jedoch

besonders verletzend sein müsse, da er das Christentum als friedliche Religi-

on wahrnehme.

7 Am 19. Dezember 2016 wurde ein Attentat auf den Berliner Weihnachtsmarkt an der

Gedächtniskirche verübt. Der Täter hatte zuvor Asyl beantragt und tötete im Zuge des

Attentats elf Menschen, indem er einen Lkw in eine Menschenmenge steuerte. Seit-

dem sind auf vielen deutschen Weihnachtsmärkten Barrieren errichtet worden. Wei-

terhin sehen neue Sicherheitskonzepte vor, dass verstärkt Polizeibeamte im Einsatz

sind. Siehe exemplarisch Schaible 2017.

8 Jegliche Personennamen sind anonymisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Die Asymmetrie zwischen Forscherin und Feldakteuren stellte sich als

weitere Herausforderung heraus. Ich hatte mich zu Beginn der Forschung

dazu entschlossen, den Feldakteuren meine private Handynummer zu ge-

ben, da wir so ohne Umwege auch kurzfristig in Kontakt stehen konnten.

Schnell wurde ich auch über andere soziale Netzwerke und Messenger ›ge-

funden‹ und kontaktiert, sodass ich nicht nur Anrufe erhielt, sondern auch

›WhatsApp‹-Nachrichten, Instagram-Nachrichten und -Kommentare sowie

Facebook-Nachrichten. Dies war vor allem hilfreich, um mit denjenigen in

Kontakt zu bleiben, die des Landes verwiesen wurden und nun, teilweise

nach mehreren Jahren in Deutschland, wieder Fuß in der alten Heimat fas-

sen mussten. Jedoch war gerade das Nachrichtenverhalten der Kinder und

Jugendlichen, mit denen ich arbeitete, überfordernd.9 Es spiegelte ein unge-

zwungenes Erkunden nach dem Anderen, genau so, wie man es im Flur der

Flüchtlingsunterkunft tut, wenn man sich begegnet. Mir war es jedoch bis

dato fremd und irritierte mich teilweise. Es war durchaus auch von Vorteil,

im ständigen Kontakt zu stehen und mit Kindern, deren Eltern und auch de-

ren Lehrern kommunizieren zu können. Dennoch war es insbesondere nach

Abschluss der Feld-Phase schwierig, einen Weg zu finden, die Kommunika-

tion auf den bisherigen Weg zu reduzieren. Einen Weg fand ich unter ande-

rem durch persönliche Gespräche, ummeine Situation zu erklären. Einige Ju-

gendliche argumentierten, da ich nach Abschluss der Forschung nichtmehr in

der Schule sei,wollten siemich auf dem Laufenden halten,was dort geschehe,

und konnten nicht nachvollziehen, dass ich nichtmehr immer erreichbar war.

Ich versuchte insofern damit umzugehen, als ich mir einen festen Zeitraum

am Tag zum Lesen und Beantworten der Nachrichten reservierte. Die Asym-

metrie zwischen Forscher und ›Beforschtem‹ ist unauflöslich und wird von

Hong und Duff in Hinblick auf Distanz zu Recht als »Dilemma« beschrieben

(Hong und Duff 2002: 190; vgl. DeWalt und DeWalt 1998). Die strukturelle Un-

gleichheit zwischen beiden Gruppen ist Teil des Systems und zeigt sich unter

anderem darin, dass ich als Forscherin bestimmte Privilegien genieße, wie

zum Beispiel dahin gehend, mich jederzeit dem Feld entziehen zu können,

indem ich meine Forschungsarbeit beende.

Die Vorteile der Anthropology at Home für die Forschung sind damit zu be-

gründen, dass mir das kulturelle und organisatorische System sowie dessen

spezifische Muster mitsamt den Interaktionsweisen und kulturellen Kodes

9 Beispiele für die Kommunikation als Screenshot siehe Anhang.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 41

bereits bekannt waren. Auch die gute Erreichbarkeit der einzelnen Feldsta-

tionen machte es möglich, entsprechend viel Zeit vor Ort zu verbringen. Be-

deutsame Akteure meines Feldes waren mir in einigen Fällen bereits bekannt

oder wurden mir durch kommunale Kontakte vermittelt, sodass ich diesen

Hinweisen zügig nachgehen konnte. Somit war es mir möglich, die Erfah-

rungen der Feldakteure einzuordnen und in Beziehung zu setzen und auch

an den jeweiligen Orten Auskünfte einzuholen.

Herausforderungen dieser Art, eine Positionierung und Haltung im Feld

einzunehmen und über diese Rolle zu reflektieren, die Vorzüge der Anthropolo-

gy at Home sowie deren Schwierigkeiten, zumBeispiel eine strukturell beding-

te Asymmetrie zu akzeptieren und die Grenzen und Spannungsverhältnisse

von Nähe und Distanz im Feld auszuloten, haben das Forschungsvorhaben

und vor allem -verhalten stets geformt und geprägt.

3.4. Konstruktion des ›Feldes‹

Das Forschungsfeld als solches wird vom Forscher um seinen Untersuchungs-

gegenstand herum konstruiert. Einzelne Settings des Feldes können physisch

begehbar sein, das gesamte ›Feld‹ besteht jedoch als Konstrukt, das zur Un-

tersuchung eines bestimmten Sachverhalts gewählt wird. Die im Feld be-

findlichen Menschen, deren soziale Interaktionsprozesse im jeweiligen So-

zialraum untersucht werden, werden als Feldakteure bezeichnet. Diejenigen

Feldakteure, die in der vorliegenden Studie mitwirken, indem sie Teil von ihr

sind, zum Beispiel dadurch, dass ihr Handeln in Beobachtungsprotokollen

beschrieben wird, oder dadurch, dass sie an Interviews teilnehmen, werden

als Feldakteure bezeichnet. Die Konstruktion des Feldes erfolgt sukzessive

mithilfe der Begleitung der Feldakteure durch ihren Alltag. Damit kann ihr je-

weiliger Interaktionsradius festgestellt werden. Auf dieser Grundlage erfolgt

jeweils eine Entscheidung, von den Feldakteuren aufgesuchte Orte als Feld-

setting hinzuzuziehen oder nicht. In Abhängigkeit von der Häufigkeit des

Aufsuchens des jeweiligen Ortes sowie von seiner Funktion als Bedeutungs-

träger für die Feldakteure wurde diese Entscheidung gefällt. Im Folgenden

werden die einzelnen Forschungssettings vorgestellt.

Das Hauptsetting bilden Flüchtlingsunterbringungen in einer nordrhein-

westfälischen Kommune, die im Folgenden Mittstadt heißt. Diese setzen sich

zusammen aus einer zentralen Unterkunft des Landes – ausgelegt für bis zu

800 Personen, die bis November 2016 als Landesnotunterkunft fungierte, spä-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Religion in Flüchtlingsunterkünften

ter dann als Erstaufnahmeeinrichtung, ferner sowohl ›kommunale‹ als auch

›Landesflüchtlinge‹ aufnahm und zudem ein Ankunftszentrum des Bundes-

amtes für Migration und Flüchtlinge (BAMF) beherbergte – sowie einer kom-

munalen Unterkunft in einem ehemaligen Behördengebäude inMittstadt. Da

in der kommunalen Einrichtung eine Vielzahl von Familien lebt, deren ältere

Kinder meist Schüler einer Internationalen Klasse einer städtischen Haupt-

schuleMittstadts sind, bildet diese ein Nebensetting der Forschung.Mit einer

Gesamtschülerschaft von etwa 300 Schülern nahm die Schule zum Schuljahr

2015/16 50 geflüchtete Kinder in die sogenannte Internationale Klasse auf. Die

Schüler im Alter von 10 bis 17 Jahren werden in drei Gruppen mit individu-

ellen Stundenplänen unterrichtet. Die Schule als zweites Forschungssetting

wurde von Februar 2016 bis Juli 2017 besucht, vormittags im Unterricht sowie

als Begleitung auf Ausflügen und nachmittags im Ganztagsbereich.

Das dritte Setting als Nebenschauplatz ist ein Jugendclub, in dem sich

einige Feldakteure, zumeist Jugendliche und junge Erwachsene zwischen

14 und 25 Jahren, freitags zwischen 16 und 20 Uhr aufhalten. Das Angebot

des nahegelegenen Kirchenvereins bietet mehrere Räume im Unterge-

schoss des Gemeindegebäudes unweit der kommunalen Unterkunft. Im

Eingangsbereich steht ein Billardtisch. Außerdem gibt es eine kleine Theke

mit Barhockern, an denen man nicht-alkoholische Kalt- und Heißgetränke

sowie Snacks erwerben kann. In demselben Raum stehen zwei Sofas und

ein kleiner runder Couchtisch. In den Räumen nebenan sind verschiedene

Spielekonsolen vor Sitzgelegenheiten aufgebaut. In einem weiteren Raum

stehen Tische und Stühle. Dieser Raum wird vorrangig dazu genutzt, ein

Sprachangebot durchzuführen. Betreut wird der Jugendtreff von einem

angehenden Sozialarbeiter, der das Projekt als Studienleistung eigenständig

ausgearbeitet hat und für sechs Monate leitet. Die Kirche hat dafür die

Räumlichkeiten gestellt. Im Jugendklub verbringe ich vor allem Zeit mit

Mohamad Sayed und den Brüdern Saad und Adil Rahmani.

Das letzte Forschungssetting des Feldes umfasst sämtliche Bereiche des

täglichen Lebens, in welche die Feldakteure eintreten: Supermärkte, Arzt-

praxen, Kindertagesstätten, Behörden wie das Jobcenter sowie religiöse und

nicht-religiöse Organisationen und Vereine. Die Studie fokussiert im Folgen-

den jedoch auf den Kontext der Flüchtlingsunterkunft, konkreter der Erstauf-

nahmeeinrichtung sowie der kommunalen Unterkunft, um Erscheinungsfor-

men von Religion und sich daraus ergebende Aushandlungsprozesse zu be-

obachten und zu beschreiben.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 43

3.5. Forscherin sein

Im Folgenden wird die Forscherin in Aspekten ihrer Positionierung beschrie-

ben und reflektiert. Dabei wird davon ausgegangen, dass die Feldakteure je-

weils als Subjekte agieren und reagieren und sich wechselseitig beeinflussen.

3.5.1. Positionierung

Unter ›Positionierung‹ des Forschers werden dessen Verortung undWahrneh-

mung im Feld verstanden. Dazu werden bereits vor Forschungsantritt sowie

konsequent während der Forschung Überlegungen angestellt, die folgende

Fragen einzubeziehen: Wie positioniere ich mich im Feld? In welchen Rollen

befinde ich mich? Wie werde ich im Feld jeweils eingeordnet? Welche Erwar-

tungshaltungen gehen mit welcher Rolle einher? Welche Hierarchien bedin-

gen dies oder gehen daraus hervor?

Es war mein methodischer Anspruch, im Feld authentisch zu sein. Das

heißt, Emotionen, die ich zum jeweiligen Zeitpunkt empfand, auch zu zeigen

und die Reaktionen der anderen Feldakteure darauf jeweils zu erfahren und

zu reflektieren. Allerdings gab es durchaus Situationen, in denen ich mich

bewusst zurückgenommen habe und mich in Form der teilnehmenden Beob-

achtung auf das Beobachten fokussierte.Dies war vor allem in Situationen der

Fall, in denen die Interaktionen im Feld oder eine Narration eines Feldakteurs

im Vordergrund stehen sollten. So unterbrach ich zum Beispiel in narrativen

Interviews die Erzählenden nicht, um ihnen Raum zu geben, ihre Erzählung

so auszugestalten und fortzuführen, wie sie es für richtig hielten. Weiterhin

unterbrach ich Konfliktsituationen zwischen Feldakteuren nur dann, wenn

meiner Einschätzung nach niemand anderes hätte eingreifen können, um ei-

nen eskalierenden Konflikt aufzulösen oder Schutz zu gewährleisten. Somit

kam mir punktuell auch die Rolle einer Schlichterin im Feld zu.

Um mich selbst in der Wahrnehmung der Feldakteure verstehen zu kön-

nen, machte ich mir Notizen zu deren Aussagen oder Andeutungen sowie

zu meinem jeweiligen Auftreten und Emotionen, die im Feld zum Tragen

kamen. Die Grundlage hierfür sind unter anderem meine äußerlichen Er-

scheinungsmerkmale: circa 1,60 m groß, blonde Haare, die ich meist in ei-

nem Pferdeschwanz oder Dutt trug, helle Haut und ein akzentfreies Deutsch.

Im Forschungszeitraum war ich zwischen 27 und 29 Jahren alt. Um meinen

»Reizwert« (Devereux 1988: 40ff.), also die Wahrnehmung meiner Person, aus

Perspektive der Feldakteure verstehen zu können, achtete ich darauf, wel-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Religion in Flüchtlingsunterkünften

che Resonanzen oder Reaktionen mein Dasein auslöste. Anhand bestimmter

Kriterien wird somit nachvollziehbar, welche Rollen mir im Feld zugewiesen

wurden und mit welcher Legitimation dies erfolgte. Durch meine jeweilige

Verortung, die punktuell nicht immer konfliktfrei verlief, wurden mir auch

Hierarchien unter den Feldakteuren, von denen ich selbst einer bin, deut-

lich. Dieses Verständnis wiederum ist nützlich, um beobachtete Phänomene

in bestimmten Situationen verstehen zu können.

3.5.2. Feldzugang und Herausforderungen

Mein Feldzugang gestaltete sich je nach Setting unterschiedlich. So galt es

nicht nur, einen Zugang als hellhäutige Frau zu finden, sondern auch als

wahrgenommene Mit-Zwanzigerin sowie als Mutter. Auch meine Körpergrö-

ße von 1,60 mwurde relevant, als die Kontaktaufnahmemit potenziellenGate-

keepern begann, da sie zusätzlich dazu beitrug, von diesen im Feld als jung und

möglicherweise unerfahren oder unprofessionell wahrgenommen zu werden.

Die Gatekeeper im Setting der Unterkünfte waren jeweils Sozialarbeiterinnen.

Auch deren (jeweils männliche) Vorgesetzte galt es, von meinem Forschungs-

vorhaben zu überzeugen. Im Setting der Schule war es ein intensives Kennen-

lernengespräch mit der Schulleiterin, das darüber entschied, ob ich das Set-

ting meinem Forschungsfeld hinzurechnen konnte oder nicht. Meine Wahr-

nehmung, die mir nach einer E-Mail-Korrespondenz beim ersten persönli-

chen Treffen unter anderem durch Aussagen wie »Huch, na Sie hab‹ ich mir

aber älter vorgestellt.« oder »Undwie langemachen Sie das eigentlich schon?«

bestätigt wurde, versuchte ich mittels eines selbstbewussten und bestimm-

ten Auftretens zu kompensieren. Weiterhin erläuterte ich klar und deutlich

Motivation, Ziel und Inhalt meines Forschungsvorhabens und fragte gezielt

nach, ab wann mit einer Rückmeldung hierzu zu rechnen sei, um Verbind-

lichkeit zu signalisieren. Auch das äußerliche Erscheinungsbild passte ich

dahin gehend an, dass ich anlässlich der ersten Feldkontakte mit Experten

eher förmlich jedoch dem Feld angemessen auftrat. So trug ich zum Beispiel

Jeanshose und Blazer und trug die Haare zurückgebunden. Nach und nach

erarbeitete ich mir jeweils einen individuellen Zugang zu den verschiedenen

Settings innerhalb der Institutionen − der Kinderbetreuung und des Jugend-

klubs im Setting der Unterkunft – sowie zu den Klassenräumen, zum Lehrer-

zimmer, zum Pausenhof und zur Ganztagsbetreuung im Setting der Schule.

Im Feld angekommen erfolgte das ›Rekrutierungsvorgehen‹ dann nach dem

sogenannten Schneeballprinzip. Insofern gestaltete sich die Akquise von Feld-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 45

akteuren recht offen. Ich ging auf Menschen zu, führte erste Gespräche und

folgte jeweils Hinweisen, die ich erhielt, um weitere Menschen kennenzuler-

nen. Einige Kontakte lösten sich auf, da Feldakteure zum Beispiel des Landes

verwiesen wurden oder weiterzogen. Andere Kontakte wiederum verstetig-

ten sich und wurden intensiver. Sukzessive ergab sich so ein Netzwerk, in

dem ich wiederum Beziehungsgeflechte, Hierarchien und Interaktionsmus-

ter identifizieren konnte, je länger ich die Menschen begleitete und an ihrem

Alltag teilhatte.

Um den Kontakt zu den Feldakteuren zu halten, stellte sich bereits in der

Sondierungsphase im Feld heraus, dass eine Kommunikationsentscheidung

getroffen werden müsse. Regelmäßig wurde ich nach der Handynummer ge-

fragt, um Kontakt über den Messenger-Dienst ›WhatsApp‹ zu halten. Dies

wägte ich anhand der Kriterien der Erreichbarkeit sowie der Abgrenzung der

Forschung von meinem Privatleben ab. Meine Überlegungen ergaben, dass

die Erreichbarkeit per E-Mail bei den wenigsten Personen gewährleistet ist,

da die Kommunikation für die meisten Feldakteure über Messenger-Dienste

funktioniert, die auch Sprachnachrichten ermöglichen, da nicht alle Feldak-

teure alphabetisiert sind.Weiterhin erlaubt es die Smartphone-App, auch per

Videotelefonie zu kommunizieren, was viele Flüchtlinge regelmäßig nutzen,

um mit Familie und Freunden in den Herkunftsländern Informationen aus-

zutauschen. Vor allem aber sind die Gruppenchats beliebt, in denen ganze

Familien miteinander in Echtzeit kommunizieren, sowie die Funktion der

Status-Updates, die schnell darüber informieren, was der Nutzer gerade tut

oder wo er sich befindet.10 Das Aufsuchen in der Unterkunft als einzige Kon-

taktmöglichkeit wäre ebenfalls möglich gewesen, beziehungsweise ist dies

ein nicht unüblicher Zugang einzelner Forscher. Dabei wird das Feld regel-

mäßig aufgesucht, um Feldakteure zu treffen und Gespräche zu führen. Kri-

tisch an diesen ›Stippvisiten‹ im Besuchsformat erschienmir jedoch, dass der

Kontakt einseitig von mir ausgegangen wäre und die Teilnehmer zwar hät-

ten entscheiden können, ob sie die Forschende an diesem Tag treffen möch-

ten oder nicht, damit wäre jedoch die Möglichkeit ausgefallen, aktiv Kontakt

aufzunehmen. Ein weiterer Nachteil hätte darin bestanden, Ereignisse und

Entwicklungen im Feld zu verpassen und nur erzählt zu bekommen oder gar

nicht informiert zu werden, sofern man lediglich eine Besucherrolle innehat.

10 So lautete die Status-Mitteilung eines Teilnehmers lange Zeit: »Inschallah DEUTSCH-

LAND« und sollte die Angehörigen in Syrien wissen lassen, dass er es geschafft habe,

in Deutschland anzukommen.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Das Kriterium der Privatsphäre hingegen erschien mir schwieriger abzuwä-

gen. Die Sozialarbeiter im Feld rieten dringend davon ab, Handynummern

auszutauschen und beriefen sich dabei darauf, dass sie selbst nur Diensthan-

dys in der Unterkunft verwendeten. Zugleich warnten sie vor »unmoralischen

Anfragen« nach finanzieller Unterstützung oder davor, eingebunden zu wer-

den in den Asylprozess mitsamt der Begleitung zu Terminen oder Überset-

zungsarbeiten. Doch nicht nur vor Flüchtlingen, die versuchen Ressourcen

anzuzapfen, wurde ich gewarnt, sondern auch davor, in Situationen zu ge-

raten, aus denen man nicht mehr herauskäme, sei es, weil man überrumpelt

werde oder aus einem Verpflichtungsgefühl heraus handele. Und tatsächlich

berichteten Studierende in Reflexionssitzungen von Grenzüberschreitungen,

die ihnen unangenehm gewesen seien. Ein Flirt, der zu weit geht, indem

ein junger Mann beim gemeinsamen Sitzen auf einer Couch immer näher

rückt, oder eine Liebesbekundung, der man sich in dem Moment der Äu-

ßerung nicht habe entziehen können. Auch ich machte einmalig die Erfah-

rung, gemeinsam mit einer Kollegin von jungen Männern bedrängt worden

zu sein, was ich unter anderem auf ostentative Macht- und Männlichkeits-

demonstrationen sowie die bestehende Gruppendynamik zurückführte. Das

Argument der Sozialarbeiter, sich abzugrenzen, indem man weder Adresse

noch Handynummer kommuniziere, erschien daher nachvollziehbar, wobei

es auch Lücken aufwies. Schließlich könnte die ergatterte Handynummer bei

einem jungenMann zwar den Eindruck erwecken, es lohne sich, sich um eine

junge Studentin oder Forscherin zu bemühen, gleichzeitig könnte dieser Ein-

druck auch ohne Handykontakt entstehen und schlicht der sozialen Situation

geschuldet sein. Dass, um sich in solchen Momenten behaupten zu können,

zuvor Strategien mit Kollegen und Studierenden durchdacht und besprochen

werden, erschien mir daher hilfreicher. Zudem tragen jene Überlegungen, im

Sinne der Sensory Ethnography (vgl. Pink 2010), zur Wahrnehmung des Feldes

als solchem bei und formen zukünftige Begegnungen in diesem. Doch soll-

te ich forcieren, das Feld von meinem Privatleben zu trennen? In der Besu-

cherrolle wäre dies eventuell gelungen, jedoch widersprach diese all meinen

Vorannahmen und Vorhaben als Ethnologin, die sich auf das Feld und dessen

Akteure einlässt, diese begleitet und an deren Leben teilhat. Wie sollte ich

dies gewährleisten, ohne zumindest punktuelle Verschränkungen mit mei-

nem Privatleben zuzulassen? Und in welchem zeitlichen Rahmen wäre dies

überhaupt realisierbar? Basierend auf diesen Überlegungen um Positionie-

rung entschied ich mich dafür, Handynummern im Feld zu tauschen, um in

Kontakt zu bleiben. In einem Fall tauschte ich auch Facebook-Benutzernamen

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 47

mit einem ausgewiesenen 11-jährigen Mädchen, Aldoniza Bozhdaraj, die kein

eigenes Handy besaß. Der Kontakt wurde jedoch nie bestätigt und das Pro-

fil, zurück im Herkunftsland Albanien, gelöscht. Auch der Kontaktaufnahme

über die App ›Instagram‹, die das Hochladen und Kommentieren privater Fo-

tos ermöglicht, stimmte ich in einem Fall zu. Der 17-jährige Iraker Mohamad

hatte auf seinem Profil eine Bilder-Sammlung seiner Eindrücke aus seiner

Heimat, während der Flucht, in Deutschland und schließlich auch seiner Er-

kundungen Mittstadts angelegt. Ich sah durch sein virtuelles Fotoalbum und

lernte einen damals 14-jährigenwohlgenährten Jugendlichen kennen, der sich

auf den ersten Bildern nach der Flucht zu einem hageren Bartträger mit aus-

druckslosen Augen gewandelt hatte. Auf seinen Bildern aus der Zeit im Irak

war er stets umringt von Gleichaltrigen, vermutlich Freunden. Auf den ers-

ten Bildern in Deutschland hingegen sah man ihn lediglich allein auf Selfie-

Aufnahmen11, in denen er ernst in die Kamera blickt. So hatte ich die Mög-

lichkeit,mehr überMohamads Geschichte und damit auch über seine heutige

Person und Perspektive zu erfahren. Weiterhin ermöglichte mir der Kontakt,

über diese Portale und Apps eingeladen zu werden und somit teilzuhaben

an Veranstaltungen wie Geburtstags- und Beschneidungsfeiern, Schulfesten,

Theateraufführungen, aber auch an kurzfristigen informellen privaten Tref-

fen. Jedoch erfuhr ich auch von Anhörungen, Anwaltsterminen und Asylent-

scheiden und konnte mich somit besser darauf einstellen, wie es den Per-

sonen gerade geht, was sie bewegt, sorgt oder ängstigt, bevor wir uns das

nächste Mal begegneten.

Trotz vieler Vorteile brachte die Entscheidung, sich in dieser Form auf das

Feld einzulassen und Kontakt zu pflegen, auch bestimmte Herausforderun-

gen mit sich. Die wohl größte lag in eben jener Kommunikationsbereitschaft

begründet, die ständige Erreichbarkeit ermöglicht: die Tatsache, dass die Di-

stanz zum Feld kontinuierlich geringer wurde. Zwar ist die Forscherin stets

informiert, aber es ist auch kein Abschalten der Informationen mehr mög-

lich, beziehungsweise geht dies mit Verpflichtungsgefühlen einher, die auf

zwei Ebenen angesiedelt sein können.

1. Es entsteht ein Verpflichtungsgefühl dem Feld und seinen Akteuren ge-

genüber. Die Menschen teilen so viel mit der Forscherin, dass diese sich

11 Selbstporträts, die mit dem Handy am ausgestreckten Arm entstehen. Hier für lässt

sich auch ein sogenannter Selfiestick verwenden, an dem das Handy befestigt und der

Auslöser per Knopfdruck betätigt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Religion in Flüchtlingsunterkünften

verpflichtet fühlt, auch Fragen über ihr Leben zu beantworten oder Einbli-

cke in ihr Leben zu gewähren.DieNachfragen der Forscherinwerden stets

beantwortet, womit es den Feldakteuren nicht nachvollziehbar erscheint,

wenn ihre eigenen Anfragen unbeantwortet bleiben odermit längerer Ver-

zögerung beantwortet werden, was in der strukturellen Ungleichheit be-

gründet liegt.

2. Es entsteht ein Verpflichtungsgefühl dem Forschungsprojekt gegenüber.

Dabei erscheint es während der Phase der Datenerhebung als nicht zu

rechtfertigen, sich aus dem Feld zurückzuziehen oder zu pausieren. Die

Sorge, etwas zu verpassen, wichtige Informationen nicht zu erhalten oder

Zusammenhänge nicht verstehen zu können, ist während des gesamten

Erhebungsprozesses präsent.

Aus dem ersten Verpflichtungsgefühl ergeben sich auch Überlegungen um

Grenzen und Grenzüberschreitungen. Was scheint vertretbar und was nicht?

Und aus welchen Gründen? Ist es zu rechtfertigen, die Feldakteure stets in

ihren Unterkünften aufzusuchen, sie durch verschiedene Lebensbereiche zu

begleiten, sich offen zu zeigen, aber eine (subtile) Anfrage nach der Einla-

dung in die eigene Wohnung zu umgehen oder sogar abzulehnen? Ähnlich

verhält es sich mit dem zweiten Verpflichtungsgefühl dem eigenen Projekt

gegenüber. Ist es legitim, die Möglichkeit zuzulassen, durch das dauerhaf-

te geplante oder zufällige Antreffen von Feldakteuren und der andauernden

Kommunikation über Apps und Messenger des Feldes oder Projektes über-

drüssig zu werden? Schließlich kennt das Feld kein Wochenende, Feiertage

oder Urlaub. Schule findet morgens und vormittags statt, das Leben in der

Unterkunft blüht nachmittags mit dem Eintreffen der Kinder und Jugend-

lichen auf, bedeutsame Nachrichten in Gruppenchats werden auch abends

versendet und Abschiebungen erfolgen in der Regel nachts. Das Feld schläft

nicht und mir wurde zunehmend bewusst, dass ich eindeutige Grenzen für

mich ziehen musste, gerade in Hinblick auf das Verlassen des Feldes. So ent-

schied ich, dass mein Privatbereich mir vorbehalten bleiben sollte, schließlich

teilte ich ihn noch mit zwei weiteren Personen, meiner Familie. Auf Nach-

fragen machte ich daher Gegenvorschläge. Zum Beispiel gemeinsam ein Eis

essen zu gehen, auf ›neutralem‹ Boden, außerhalb der Unterkunft oder mei-

nes Wohnbereichs. Diese bewussten Entscheidungen treffen zu können, war

ein Privileg, dass sich aufgrund meines Status als Forscherin ergab und mich

deutlich von den anderen Feldakteuren unterschied. Diese Tatsache erschien

mir während des Forschungsprozesses jedoch oftmals problematisch. Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 49

grund dieser suggerierten Strukturgleichheit bezeichnen DeWalt und DeWalt

teilnehmende Beobachtung auch als täuschend und sogar unethisch (vgl. De-

Walt und DeWalt 1998: 273).

Auf die Ereignisse im Feld versuchte ich stets flexibel zu reagieren, hielt

einzelne Wochenenden jedoch bewusst frei, wenn wieder mehr Distanz nö-

tig wurde. Hinweise darauf erhielt ich beim abendlichen Durchsehen meines

Feldtagebuches, in dem ich auch meine Emotionen als Forscherin festhielt.

Dabei stellte sich heraus, dass auch private Hürden wie beispielsweise der

Misserfolg bei meiner eigenen Wohnungssuche an einigen Tagen zum Ge-

fühl des Überdrusses führten. Jedoch auch Sorge und Ungewissheiten um das

Schicksal einzelner Feldakteure, die des Landes verwiesen wurden und sich

daraufhin nicht mehr meldeten, wie im Falle der Familie Bozhdaraj, trugen

zuweilen zu einemGefühl des Überdrusses bei. Auch Kinder, die sich aus Per-

spektive der Lehrer jegliche Chancen durch ihr Verhalten verbauten, wie der

11-jährige Dino Okereke, hinterließen einen bleibenden Eindruck in meinen

Notizen und Gedanken. Der Feldzugang macht somit Entscheidungen not-

wendig, deren Konsequenzen bis zum Abschluss der Datenerhebungsphase

getragen werden müssen. Weiterhin sollten diese Entscheidungen reflektiert

und in den Auswertungsprozess einbezogen werden.

3.6. Reflexive Grounded-Theory-Methode

Die GroundedTheory als qualitativ-sozialwissenschaftlicheMethode undMe-

thodologie nach Anselm Strauss und Barney Glaser (1967) erfuhr vielfältige

Weiterentwicklungen in Form unterschiedlicher Ausrichtungen und Schwer-

punkte. Dabei dienen »[…] empirische Phänomene (Daten) aus alltagsweltli-

chen Zusammenhängen […] [als] Handlungs- und Interaktions-Felde[r] […]«

als Ausgangsgrundlage (Breuer et al. 2018: 7). Diese »[…] kommen durch Teil-

nahme und Beobachtung in lebensweltlichen Kontexten oder durch (zumeist

auf Ausführlichkeit und Reflexionstiefe angelegte) Interviewgespräche mit

Feldmitgliedern zustande.« (ebd.) Zusätzlich

»[…] können die aufseiten der Forschenden ausgelösten gedanklichen und

emotionalen Resonanzen aus der Beschäftigung mit dem Problemthema

oder aus dem Forschungskontakt von Interesse […] sein. Auf Grundlage der

gefundenenPhänomene bzw. der produziertenDatenwerden abstrahieren-

de Konzepte entwickelt.« (ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Religion in Flüchtlingsunterkünften

In der Tradition nach Breuer et al. (2018), der Reflexiven Grounded-Theory-

Methode, erfolgt eine Fokussierung auf das selbstreflexive Moment sowie auf

die individuelle Perspektive und den Zugang des Forschers. So sei es »[…] die

(sozialisierte) Forscherin-als-Person […], die wissenschaftliche Erkenntnis her-

vorbringt […]«, wobei Erkenntnis stets »[…] durch eine bestimmte Sicht-der-

Dinge, durch eine Subjekt-Perspektive gekennzeichnet […]« sei (Breuer et al.

2018: 5). Durch eine Selbstreflexionsbereitschaft, die unter anderem die Re-

flexion eigener Werte und Empfindlichkeiten sowie die Positionierung des

Forschers einschließe (vgl. ebd.: 93), könne ein »epistemologisches Fenster«

(ebd.: 85) geöffnet werden. Die Besonderheit für ethnografische Arbeiten se-

hen Kathy Charmaz und Richard Mitchell im reflexiven und bewussten Um-

gang des Forschers mit Entscheidungen, die im Verlaufe des Forschungspro-

zesses getroffen würden (vgl. Charmaz/Mitchell 2007: 171).Weiterhin betonen

sie die Besonderheit der Einbindung der aus den Daten herausgearbeiteten

Kategorien (bei Strauss und Glaser ursprünglich ›Konzepte‹ genannt) in die

Ethnografie: »Whenwriting ethnographic stories, researchers imbed their ca-

tegories in the narrative. They may use these categories as a means of orga-

nizing their description.« (ebd.: 169)

Die beiden harmonierenden reflexivenGrounded-Theory-Ansätze Breuers

und Charmazʼ dienen als methodologische Arbeitsgrundlage und Ausgangs-

punkt der Arbeit hinsichtlich des gesamten Forschungsprozesses. Neben der

Vorstellung der Erhebungsinstrumente werden auch die Rekrutierung und

Teilnahmebereitschaft der Feldakteure sowie der Prozess der Fallauswahl dar-

gestellt.Dem schließen sich die Ausführungen umdieDurchführung der Aus-

wertung sowie eine Selbstreflexion als Bestandteil der Reflexiven Grounded-

Theory-Methode an.

3.6.1. Erhebungsinstrumente

Als Erhebungsinstrumente während des Datenerhebungsprozesses fungier-

ten insbesondere narrative Interviews. Diese wurden offengehalten und

knüpften an alltägliche Gespräche an. Am Beginn eines Interviews stand zu-

meist eine Impulsfrage, auf welche die Gesprächspartner eingehen konnten.

In ihrem Redefluss sollten sie nicht unterbrochen werden, sofern sie diesen

nicht selbst beendeten. Punktuell stellte die Forscherin dann Nachfragen

oder führte das Erzählte auf einen bestimmten Punkt zurück. Leitfäden

für Interviews wurden lediglich für Expertengespräche erstellt und kamen

zur Anwendung, sofern dies vom Gesprächspartner gewünscht war, zum

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 51

Beispiel wenn für ein Interview vorab ein fester Zeitrahmen besprochen wor-

den war. Sofern die Gesprächspartner es zuließen, wurden die Interviews

aufgezeichnet. Abweichungen traten auf, wenn sich Feldakteure aufgrund

von Aufzeichnungen unsicher, unwohl oder verletzlich fühlten. In diesem

Fall wurden Notizen während des Interviews angefertigt. In Gesprächs-

situationen, die eine besondere Zuwendung erforderten, wurde mit der

Mental-Notes-Technik gearbeitet, die es ermöglicht, das Erlebte (Inhalt und

Wortlaut des Geäußerten, die Gesprächssituation, Gestiken und Mimiken

sowie die Umgebung) nach Ende des Gespräches schriftlich zu fixieren und

zu rekonstruieren. Sämtliche Interviews wurden anschließend transkribiert.

Dem schlossen sich jeweils mehrere Kodierungsprozesse an.

Als zweites Erhebungsinstrument kam die teilnehmende Beobachtung

zur Anwendung, bei der die Feldakteure durch ihren Alltag begleitet wer-

den. Somit wurden alltägliche Situationen in der jeweiligen Lebenswelt der

begleiteten Person von der Forscherin erlebt. Weiterhin boten gemeinsame

Erlebnisse stets Gesprächsanlässe, das Erlebte einzuordnen und ihm somit

Bedeutung aus der Perspektive der Feldakteure zu verleihen. Durch die

Erlebnisse und auch die Gespräche über diese konnten bis dato fremde

Perspektiven erschlossen und kontrastiert werden. Diese wiederum wur-

den mithilfe der Sensory Ethnography-Methode angereichert mit Notizen zu

Sinneseindrücken wie Gerüchen oder der Raumtemperatur (vgl. Pink 2010),

was neue Deutungen zuließ, zum Beispiel hinsichtlich der Länge oder Er-

giebigkeit von Interviews (beispielsweise ein kalter Raum, andere Personen

in Hörweite, unangenehme Gerüche oder laute Geräusche dienten hierfür

als Anhaltspunkt).Die konkreten Beobachtungen wurden jeweils in Form von

Beobachtungsprotokollen schriftlich fixiert.

Auch der Körper der Forscherin als »fokussierte[r] Resonanzraum« (Breu-

er et al. 2018: 94) wurde zum Instrument der Datenerhebung, indem seine

»Auswirkungen auf die Untersuchungspartnerinnen« (ebd.) in die Analyse

von Feld-Interaktionen einflossen (vgl. Linska/Strauss 2015). Dieser Zugang

wird von Bethmann und Niemann (2015) als Engaging beschrieben. Dabei tritt

»[d]er Körper der Forscherin […] als Instrument der Datenerhebung in Er-

scheinung. […] Sie präsentiert ihre Involvierung ins Feld […] als Quelle der

Erkenntnis und als Ausweis der Qualität ihrer Forschung. […] Interpretatio-

nen vollziehen sich im gesamten Prozess einer Forschung, im kontinuierli-

chen Teilnehmen, Beobachten, Interviewen und Schreiben – und nicht in ei-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Religion in Flüchtlingsunterkünften

ner hermetisch abgetrennten, methodisch kontrollierten Auswertung zuvor

erhobener Daten« (Bethmann/Niermann 2015: 10).

Durch die Merkmale meines Körpers (hellhäutig, blond, eher kleine Person,

mit Kleidung, die je nach Anlass leger, sportlich oder festlich ist), werden bei

den Feldakteuren unterschiedliche Emotionen und Assoziationen geweckt,

die wiederum Reaktionen hervorrufen können, die meine Forschung erleich-

tern oder erschweren. So war es generell der Fall, dass ich aufgrund meines

Geschlechts einen schnelleren und besseren Kontakt zu Frauen als zu Män-

nern aufbauen konnte. Auch wurde mir von Frauen und Kindern gesagt, ich

wirke freundlich und jung, sodass sie mich zu Beginn für eine Ehrenamtliche

in der Unterkunft gehalten hätten.

DasFeldtagebuch dientemirwährendder Erhebungsphase dazu,(Sinnes-)

Eindrücke und Merkmale des Feldes wie auch konkrete Situationen und Ge-

spräche festzuhalten.12 Es wurde analog geführt und regelmäßig digital über-

arbeitet, indem Notizen abendlich digital aufbereitet wurden.

3.6.2. Rekrutierung und Teilnahmebereitschaft der Feldakteure

Im Folgenden sollen konkrete Umstände und Erfahrungen hinsichtlich der

Durchführung der Interviews erläutert werden. Das Kennenlernen der Feld-

akteure erfolgte zunächst zufällig nach dem ›Schneeballprinzip‹ in den Un-

terkünften. Die Teilnahmebereitschaft beruhte auf Freiwilligkeit. Es wurde

also weder mit Versprechungen noch mit Belohnungen, Aufwandsentschädi-

gungen oder anderen Kompensationen gearbeitet. Besonders in der Erstauf-

nahmeeinrichtung war die Bereitschaft an Gesprächen groß, da die meisten

Bewohner ihre Zeit mit Warten13 auf vor allem eine Aufenthaltsgenehmigung

verbrachten und sich weniger frei bewegen konnten als in den kommunalen

Unterkünften. In diesen wiederum war die Personengruppe der Bewohner

geringer, sodass eine Forscherin nicht nur schneller ›auffiel‹, sondern auch

ein gegenseitiges Kennenlernen erleichtert wurde, indem die Forscherin in-

tensiver Zeit mit den Bewohnern verbringen konnte. Dies war in der Erstauf-

nahmeeinrichtung aufgrund der hohen Bewohner-Fluktuation nur bedingt

möglich.

12 Über die Geschichte und Bedeutung von Feldtagebüchern für ethnografische For-

schungsarbeiten siehe Linska 2012: 99ff.

13 Zur Ambivalenz des Wartens vgl. Dilger et al. 2017 und Bruhn et al. 2016. Zu potenzi-

ellen Folgen des Wartens in Verbindung mit Ungewissheiten vgl. Christ et al. 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 53

Nachdem ein fester Personenstamm identifiziert war, wurden die einzel-

nen Akteure dann inweiteren Settings des Feldes in ihremAlltag begleitet.Die

Erhebungskontexte der Interviews waren somit vielfältig. Experten wurden

in Behörden angetroffen, und Interviews mit Praktikern erfolgten zumeist in

deren Büros in der Unterkunft. Interviews mit Flüchtlingen wurden indivi-

duell nach deren Bedürfnissen und der voraussichtlichen Interviewthematik

abgestimmt. So fanden einige Gespräche an öffentlichen Orten in der Peri-

pherie der Unterkunft (zum Beispiel in einem Park oder in einem Café) statt,

andere wiederum in der Unterkunft selbst, so etwa in den Privaträumen mit

Müttern, die parallel über ihre Säuglinge oder Kleinkinder wachten, oder mit

Jugendlichen im zentralen Aufenthaltsraum. Weitere Interviews wurden an

externen Orten geführt, zum Beispiel während eines Schulausfluges oder in

der großen Unterrichtspause am Rand des Schulhofes. Dabei wurde darauf

geachtet, dass die Gesprächspartner jeweils mit Zeitpunkt, Ort und Aufnah-

mesituation der Erhebung einverstanden sind.

Besonders in frühen Interviewswerden inhaltliche Antworttendenzen aus

dem Bereich der sozialen Erwünschtheit deutlich. So lassen erste Interviews

aus dem Jahr 2015 häufig bestimmte gesellschaftliche und politische Diskur-

se sichtbar werden, indem Feldakteure Antworten geben, von denen sie glau-

ben, dass diese die Forscherin als Vertreterin des Aufnahmelandes nicht ent-

täuschen. So wurde zu Beginn der Forschung zum Beispiel wiederholt geäu-

ßert: »I love Angela Merkel.« oder »I love Germany.« Im Jahr 2016 kommen

zunehmend die Begriffe ›Integration‹ und ›Arbeit‹ in dieser Art Gesprächen

vor, zum Beispiel: »Möchte ich hier arbeiten. Weil möchte ich Integration.«

Diese Begriffe als Schlagworte spiegeln gesellschaftliche Diskurse der jewei-

ligen Zeit. Wurden Sommer und Herbst 2015 noch in die Phase der eupho-

rischen ›Willkommenskultur‹ eingeordnet, wandelten sich die Schlagworte

insbesondere nach der Kölner Silvesternacht im Jahr 2016 gemäß dem Dis-

kurs, sodass und sollten Feldakteure als harmlose, anpassungsfähige und flei-

ßige Mitmenschen erscheinen lassen. Weiterhin wurde in ersten Interviews

die Erstaufnahmeunterkunft oder Deutschland als Wirtschaftsnation gelobt,

obgleich in informellen Gesprächen ohne Aufzeichnung über Missstände ge-

klagt und Sorgen artikuliert wurden. Diese Tendenzen können der Situati-

on mit einer hellhäutigen, herkunftsdeutschen Forscherin zugerechnet wer-

den, jedoch gleichermaßen den Unklarheiten des gesellschaftlichen Rahmens

(vgl. Goffman 1980), der zunächst abgesteckt werdenmuss. Dabei müssen die

Feldakteure sukzessive entdecken, was relevant ist, was legitim ist und was

wem gegenüber sagbar ist. Diese Unklarheiten werden zusätzlich gespeist

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Religion in Flüchtlingsunterkünften

von Irritationen und Sorgen um den Asylentscheid und damit um eine Per-

spektive im Aufnahmeland.Hierbei ist die besondere Rolle, die die Forscherin

einnimmt, von Bedeutung, die sich in einer Ambivalenz aufgrund der Struk-

turungleichheit zwischen Forscherin und ›Erforschten‹ ausdrückt. So ist es

wahrscheinlich, dass sich die Feldakteure auch deswegen bereit erklären, an

der Forschung teilzuhaben, weil sie sich Unterstützung von der Forscherin

zum Beispiel hinsichtlich des Kontakts zu Behörden erhoffen. Weiterhin be-

stehen Unsicherheiten bezüglich der eigenen Rechte in Deutschland. So iden-

tifizieren Dilger et al. exemplarisch die »[…] geäußerten Ängste darüber, dass

[den Flüchtlingen] ihre Kinder genommen würden, wenn sie sich bspw. [sic!]

auf dem Spielplatz versehentlich verletzten.« (Dilger et al. 2017: 131)

Die Sprache der Interviews variierte zwischen Englisch und Deutsch. Da-

bei ist auffällig, in welchem Maße sich die Deutschkenntnisse einiger Teil-

nehmer im Laufe der Erhebungen von November 2015 bis Juli 2017 entwi-

ckelten. Somit lassen sich die teilnehmenden Akteure in zwei Gruppen ein-

ordnen: diejenigen, mit denen bis zum Ende der Erhebungsphase auf Eng-

lisch kommuniziert wurde, und diejenigen, die sukzessive Gespräche in deut-

scher Sprache führen wollten. Beide Gruppen belegten im Erhebungszeit-

raum Deutsch-Sprachkurse, jedoch verhielten sich vor allem jüngere Feld-

akteure zunehmend selbstbewusst im Umgang mit der deutschen Sprache,

sodass sich zunächst sprachliche Mischformen ergaben, was sich auch in der

Messenger-Kommunikation niederschlug. Durch die Arbeit mit beiden Grup-

pen war die Forscherin nicht auf Dolmetscher angewiesen.

Mit den Hauptakteuren des Forschungsfeldes erfolgten Rückbesprechun-

gen zu einzelnen Interviews, um Richtigstellungen oder unklare Details zu

erfragen, jedoch auch, um die Reaktionen der Feldakteure auf ihre Narra-

tive zu erfahren. Dabei wurden verschiedene Strategien deutlich. So gab es

Personen, die brisante Interviews nicht erneut besprechen wollten, da sie ih-

nen zu aufwühlend erschienen. Andere wiederum wollten genau an diesen

Gesprächen ansetzen, um das Erlebte besser verarbeiten zu können. Wieder

andere wechselten bei Rückbesprechungen potenziell sensiblerThemen in die

Betrachterrolle, die eine Distanzierung erlaubt, und sprachen zum Beispiel in

der dritten Person über eigene frühere Äußerungen, zum Beispiel: »Why did

she do this? I cannot understand. This is a stupid woman.«

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 55

3.6.3. Fallauswahl

Die sich auf die Charakteristika des einzelnen Falls beziehende Fallauswahl

im Rahmen der Reflexiven Grounded-Theory-Methode ermöglicht bestimmte

Auswahlentscheidungen,

»[…] sowohl hinsichtlich der einbezogenen Personen, Gruppen, Ereignisse

und Datenarten wie hinsichtlich des Umfangs – nicht im Vorhinein, sondern

forschungsprozess-begleitend […].« (Breuer 2018: 165)

Diese Entscheidungen erfolgen »[…] konsekutiv in Abstimmung mit dem

jeweiligen Stand der Erkenntnis- und Theorieentwicklung […]« (ebd.) auf

Grundlage konzeptueller Relevanz (vgl. ebd.). Dabei werden

»[s]olche Fälle, Variationen und Kontraste […] gesucht, die das Wissen über

Merkmale des Untersuchungsfeldes auf dem Hintergrund des bisherigen

Bildes vom Gegenstand (voraussichtlich) erweitern, präzisieren und anrei-

chern, absichern und verdichten oder auch infrage stellen können.« (ebd.)

Der Auswahlprozess14 gestaltet sich auf Grundlage des erhobenen Materials

und der theoretischen Überlegungen der Konzeptentwicklung flexibel (vgl.

Breuer 2018: 156f.). Demnach wurde das Material zunächst hinsichtlich

der Dimensionen der Forschungsfrage sortiert. Dieser Überblick über das

Gesamtspektrum der Erscheinungsformen von Religion in Flüchtlingsunter-

künften war ausschlaggebend für erste Sampling-Entscheidungen.Weiterhin

ließen die Kodierungen der beiden Kodierphasen sukzessive Dimensionen

erkennen, in denen bestimmte Phänomene beobachtbar sind. Diesen wur-

den wiederum Fälle zugeordnet, die die Spezifika der Erscheinungsformen

aufzeigen. Ausschlaggebend für das finale Sample15 waren relationale Erklä-

rungsansätze und die Kontrastierung situativer Bezugnahme der Feldakteure

aufeinander. Die ausgewählten Fälle zeigen verschiedene Eigenschaften und

Ausprägungen dieser Bezugnahme hinsichtlich der Erscheinungsformen von

Religion in Flüchtlingsunterkünften. Die Besonderheit, die der individuellen

Aneignung des RGTM-Forschungsstils bezüglich der Schwerpunktsetzung in

der Vorgehensweise innewohnt, beschreiben Breuer et al. als »gegenstands-

sensitive und kreative Forschung, jenseits vorgegebener Denkschablonen«

(Breuer et al. 2018: 434).

14 Gezieltes Sampling (vgl. Patton 1990).

15 Das Sample der Arbeit befindet sich im Anhang.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Religion in Flüchtlingsunterkünften

3.6.4. Durchführung der Auswertung

Im explorativen Analyseverfahren der Reflexiven Grounded-Theory-Methode

steht der jeweilige Einzelfall im Mittelpunkt. Dieser werde »[…] auf seinen

theoretischen Gehalt hin abgeklopft, und es wird versucht, unter einer

bestimmten Perspektive (hypothetisch) verallgemeinerungsfähige Kon-

zepte/Kategorien herauszudestillieren.« (Breuer et al. 2018: 8) In einem

Modellbildungsprozess werden die systematisierten Konzepte anschließend

so arrangiert, dass ein »hypothetisches Beziehungsgefüge« (ebd.) entstehe.

Im reflexiven Ansatz Charmazʼ werden Feldakteure und Forscher als

strukturgleich betrachtet, die jeweils als Subjekte agieren und reagieren

und sich wechselseitig beeinflussen. Die beiden Kodierphasen im For-

schungsprozess nennt Charmaz »initial coding« (Charmaz 2014: 47ff.) und

»focussed coding« (ebd.: 57ff.), die als aufeinander aufbauend zu verstehen

sind und Zusammenhänge des jeweiligen Phänomens und seine Einbettung

in verschiedene Kontexte sichtbar machen sollen. Charmazʼ Ansatz war

insofern hilfreich, als er es erlaubte, die Kategorienbildung aufgrund un-

terschiedlicher Kodierphasen und -zusammenhänge voranzutreiben, wobei

Raum für unerwartete Phänomene bestehen blieb. Die hieraus gewonnenen

Befunde wurden im Folgenden als Analysen kollegial validiert. Als Schlüssel-

kategorien der Arbeit wurden dabei ›Zugehörigkeit‹ und ›Grenzziehungen‹

herausgearbeitet, indem die häufigsten Kodierungen der ersten Kodierphase

(›Status‹, ›Stigmatisierungen‹, ›Zuschreibungen‹, ›Abgrenzungen‹, ›Exklu-

sion‹) in Bezug zu den während des Forschungsprozesses entstandenen

Memos gesetzt worden sind, was neue Zusammenhänge deutlich werden

ließ. Dabei wurde beispielsweise der Blick für ›Abgrenzungen von Anderen‹

geschärft, sodass ein Gewicht fortan auf diesem Phänomen im Kontext

von Religion in Flüchtlingsunterkünften lag. Mit diesem eruierten Konzept

wurde weitergearbeitet und ein erneuter Kodierungsprozess des Materials

begonnen, der das Konzept der Abgrenzungen schließlich zur Schlüssel-

kategorie ›Grenzziehungen‹ zu entwickeln ermöglichte und des Weiteren

Gewicht auf das Konzept ›Mitgliedschaft‹ legte, das unter anderem aus der

Kodierung ›Teilhabe‹ hervorgegangen war. Der zweite Kodierungsprozess

führte über diesen Schwerpunkt schließlich zur zweiten Schlüsselkategorie

›Zugehörigkeit‹. Das In-Beziehung-Setzen der beiden Schlüsselkategorien

war einer Dynamik unterworfen, die optimal von Pfaff-Czarneckas Zuge-

hörigkeitsansatz (2012) aufgegriffen wird, der Zugehörigkeit auf der einen

Seite als »individuell erworbenes Lebenswissen und Empfinden« (ebd.: 9)

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 57

umschreibt und sie gleichzeitig als besondere Herausforderung pluraler

Gesellschaften identifiziert (vgl. ebd.). Obgleich die RGTM einen großen

Erkenntnisgewinn bringt, indem sie auch Raum für Unerwartbares lässt und

vielseitig sowie flexibel anwendbar ist, ist die Methode ungemein zeit- und

arbeitsaufwendig.

3.6.5. Selbstreflexion

»Obwohl Selbst-/Reflexion jedemMenschen grundgelegt ist, muss diese Fä-

higkeit erst ausgebildet und trainiert werden, um bewusst angewandt wer-

den zu können. Dabei handelt es sich um einen Prozess, der an Denk- und

Handlungsprozesse gebunden ist. Phänomenologisch betrachtet, bedeutet

ein sich in Beziehung zu sich und zur Welt setzen zu können immer auch,

sich in Relation zu etwas oder jemandem zu setzen.« (Linska 2012: 116)

Gerade ethnologisches Arbeiten bereichert die Bereitschaft zur Selbstreflexi-

on nicht nur, sondern ist eine methodische und methodologische Vorausset-

zung für das Erheben von und den Umgangmit Daten, um diese zu verstehen

und verständlich zu machen. Dabei wird der individuelle Zugang des For-

schers zum Untersuchungsgegenstand und -feld deutlich gemacht. Barnard

stellt dazu fest: »[…] reflexivity became a byword of ethnographicmethod […]«,

und bezieht sich dabei hinsichtlich der ethnologischen Forschung auf den

Zeitraum »in the late 1970s and early 1980s« (Barnard 2000: 158f.). Bourdieu

sieht zusätzlich die Notwendigkeit der Einbeziehung der Position des For-

schers im universitären Kontext. So sei der Forscher-Habitus ein „Produkt

wirtschaftlicher, gesellschaftlicher und politischer Bedingungen, für die er

produziert«, ermüsse als solcher Berücksichtigung finden (vgl. Bourdieu 1999:

369). Linska nennt weiterhin für den Bereich der Wissenschaft spezifische

strukturelle Rahmenbedingungenwie »Zeit, finanzielle Ressourcen, [und] he-

gemoniale Kräfte«, die eine Reflexion erfahren sollten (Linska 2012: 119).

Drei weitere zentrale Aspekte sollen im Rahmen der Selbstreflexion der

Forscherin diskutiert werden:

1. Überlegungen umEmotionen und Selbstfürsorge in herausfordernden Si-

tuationen im Feldforschungsprozess,

2. Herausforderungen der Positionierung in der Feldforschung

3. und die Schwierigkeit des Feldausstieges.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Religion in Flüchtlingsunterkünften

3.6.5.1. Überlegungen zu Emotionen und Selbstfürsorge in

herausfordernden Situationen im Feldforschungsprozess

Die Feldakteure erleben mitunter unvorhergesehene, unerwartete oder irri-

tierende Situationen, zu denen sie sich verhalten müssen. Diese gehen mit

Emotionen einher, die nicht immer für alle Feldteilnehmer sichtbar sind oder

als solche erkannt werden sollen. Gerade Situationen um die existenzielle Be-

drohung der Ausweisung von Feldakteuren in ihrer Rolle als Asylantragssteller

habe ich als besonders herausfordernd erlebt. So sorgten mich besonders die

Schicksale der albanischen Familien Bozhdaraj sowie der afghanischen Fami-

lie Bakhtari und lösten Irritation und Ungewissheit aus. Im Falle der Familie

Bozhdarajs wurde der Asylantrag bereits wenigeWochen nach der Einreise im

Frühjahr 2015 abgelehnt. Nachdem die Familie einen Härtefallantrag gestellt

hatte, der ebenfalls abgelehnt wurde, erhielt sie zunächst den Duldungssta-

tus. Seitdem hatte es mehrere Schreiben gegeben, die auf die Ausreise der

Bozhdarajs hinwirkten, da Albanien als sicheres Herkunftsland galt. Die Fa-

milie nahm mehrfach eine anwaltliche Beratung in Anspruch und stellte im

Jahr 2016 sogar einen Antrag auf Bleiberecht, der jedoch ebenfalls abgelehnt

wurde. Schon bald darauf erreichte die Familie eine Nachricht, dass sie in

wenigen Tagen das Land zu verlassen habe. Die Eltern ließen die Frist ver-

streichen, doch die ältesten beiden der drei Kinder, Aldoniza und Anduena,

verabschiedeten sich bereits von ihren Schulfreunden.Daraufhin tauschte ich

Facebook-Kontaktdaten mit Aldoniza. Zwei Wochen später wurde die Familie

nachts aus der Unterkunft abgeholt und nach Tirana geflogen. Andere Be-

wohner aus der kommunalen Unterkunft und Schulfreunde versuchten, die

Familie zu erreichen, doch ihre Handys blieben ausgeschaltet, und auch das

Facebook-Konto war fünf Tage nach der Rückführung der Familie gelöscht.

Familie Bakhtari hatte ihre Anhörung zum Asylantrag im Oktober 2015.

Seitdem warteten Vater Rashed und sein Sohn Jawid auf Neuigkeiten. 2016

folgte die Ablehnung ihres Antrages durch das Bundesamt für Migration und

Flüchtlinge (BAMF). Die beiden sorgten sich täglich um ihren Verbleib in

Deutschland und rangen um Abgrenzung zu ihrer Vergangenheit in Afgha-

nistan. Als beide einer evangelischen Kirchengemeinde beitraten, sahen sie

sich dem Unmut und der Ausgrenzung vonseiten einiger Bewohner der kom-

munalen Unterkunft ausgesetzt. Mithilfe eines Anwaltes versuchten sie, eine

Abschiebung zu verhindern, die jedoch erst im Jahr 2017 bis aufWeiteres aus-

gesetzt wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 59

Beide Familien-Schicksale sind nur schwer für die Betroffenen auszuhal-

ten, auch wenn im Falle der Bakhtaris mit einer Erleichterung zu rechnen

ist. Doch zu tief sitzen die Angst wegen der existenziellen Bedrohung und

die Aussichtslosigkeit, als dass sich Vater und Sohn hätten freuen können.

Im Falle der Familie Bozhdarajs waren Sozialarbeiter und die Nachbarn aus

der Unterkunft in Aufruhr, als die Familie schließlich ausgewiesen wurde und

nicht mehr erreichbar war. Der englische Begriff ›deportation‹ kursierte vor al-

lem 2015 und 2016 in den Unterkünften, als die deutschen Sprachkenntnisse

noch wenig ausgeprägt und die Sorgen um eine Ausweisung am präsentesten

waren. Er findet immer wieder Erwähnung in meinen Feldnotizen und ängs-

tigte nicht nur die Feldakteure, sondern auch mich, bis mir bewusst wurde,

dass ich ihn stets mit den Massendeportationen aus der Zeit des Nationalso-

zialismus in Deutschland in Verbindung bringe.Mit deutschen Feldakteuren,

Lehrern und Praktikern, verwende ich in Gesprächen hingegen die Begriffe

»Ausweisung« und »Abschiebung«. In der Zeit der Forschung passten sich ge-

flüchtete Feldakteure dahin gehend an und verwendeten zunehmend selbst

den Begriff ›Abschiebung‹. Meine Emotionen im Feldtagebuch hinsichtlich

der beiden Familien hielt ich beispielsweise wie folgt fest:

»Es ist unerträglich, nicht zu wissen, ob Jawid und Aldoniza morgen in der

Schule sind oder nicht.«

Meine Sorgen gingen auch darauf zurück, dass ich als Forscherin in der Un-

terkunft manchmal einen ›Informationsvorsprung‹ gegenüber den Lehrern

hatte und so regelmäßig im Schulsetting nach Asyl-Neuerungen oder fami-

liären Gegebenheiten gefragt wurde. Dies brachte mich häufig in eine Zwick-

mühle, der ich mich zu entziehen versuchte, da ich erstens loyal gegenüber

den Familien und den mit mir geteilten Informationen sein wollte, und zwei-

tens mir unsicher war, wie schnell sensible Informationen sich in der Schule

verbreiten würden. Dieses Spannungsverhältnis belastete mich oft und ver-

stärkte sich in der Zeit, als die Familien von Abschiebung bedrohten waren.

Als Familie Bakhtari erstmalig von der Asylablehnung erfuhr, begann Jawid

in der Schule apathisch zu wirken. Er nahm nicht mehr aktiv am Unterricht

teil, aß nicht mehr während der Schulzeit und wirkte, als habe er seinen Le-

bensmut verloren. Als eine Lehrerin mich um Rat fragte, entschied ich, sie

zu informieren, da zu dieser Zeit auch Jawids Vater nicht von der Schule zu

erreichen war. Dieser, so zeigte sich erst später, unternahm einen Suizidver-

such.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Die Notwendigkeit der Auseinandersetzung mit den eigenen Emotionen

zu Feldinhalten sind nicht nur als Technik der Selbstreflexion zum Zwecke

von Forschungserkenntnissen anzusehen, sondern auch dahin gehend, eine

entsprechende Fürsorge für das eigene Wohl zu gewährleisten (vgl. Linska

2015; Strauss 2015). So habe ich im Laufe meiner Forschungserfahrung fest-

stellen müssen, dass auch ich verletzlich bin und bestimmte Feldereignisse

ihre ›Spuren hinterlassen‹.

3.6.5.2. Herausforderungen der Positionierungen der Feldforschung

Selbstreflexionen um Positionierung begleiteten einen Großteil meiner For-

schung, da sich Feldbeziehungen mit und zu Feldakteuren immer wieder än-

derten oder bestimmten Dynamiken unterworfen waren. So umarmte mich

der 10-jährige Dino zur Begrüßung zunächst regelmäßig, bis eines Tages der

14-jährige Saad einen Witz darüber machte. Fortan nickte mir Dino wochen-

lang zur Begrüßung nur zu, bis er sich bei älteren Schülern den Handschlag

abschaute, um dann einen solchenmit mir zu praktizieren.Mit anderen Feld-

akteuren, wie Deborah, war es ein langer Prozess, bis vertraute Gespräche

geführt werden konnten. Doch jedes Mal, wenn sie sich öffnete und ich an

unsere herzlichen Begrüßungen oder Witze anknüpfte, schien sie sich be-

sonders verletzlich zu fühlen und ging mir kurz darauf wieder aus demWeg,

bis sie sich wieder wohler fühlt, offenbar Kraft gesammelt hatte und erneut

meine Nähe suchte, sodass wir unsere Gespräche fortsetzten. Mit anderen

Teilnehmern schien der Kontakt stetig besser zu werden. Langsam entwi-

ckelten sich Beziehungen, die Freundschaften gleichten, bis auf die Tatsa-

che, »dass ich ja eigentlich hier bin, weil es mein Job ist«, wie ich in mei-

nem Feldtagebuch beschämt festhielt. Privates von Beruflichem zu trennen,

fällt während der Feldforschung immer schwerer, nicht allein durch die rege

Messenger-Kommunikation, sondern hauptsächlich, weil Beziehungen sich

vertiefen, und auch dadurch, dass man sich häufig sieht. Narayan plädier-

te in seiner Vorstellung der »enact[ed] hybridity« dafür, dass der Forscher,

unabhängig vom Feld, auch in seiner ›Heimat‹ Teil einer privaten und einer

beruflichen Welt sei und sich dazu verhalten müsse (Narayan 1993). Während

der Feldforschung finde sich das Selbst des Forschers dann zusätzlich frag-

mentiert in Form unterschiedlicher Rollen und damit einhergehender Erwar-

tungen wieder, so Kondo (1986: 78). Dieser Belastung sah ich mich ebenfalls

ausgesetzt und besann mich zunächst auf die positiven und der Forschung

zuträglichen Aspekte, wie Hegner sie beschreibt:

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 61

»Die Idee unterschiedlicher Referenzrahmen, zwischen denen Ethnolog_in-

nen beständig hin und her wechseln und die doch immer (mehr oder we-

niger intensiv) gleichzeitig präsent sind, stellt ein griffiges Konzept dar, mit

dem das methodische ›Nähe- und Distanz-Problem‹ sich gleichsam auflöst.

Man lässt sich gleichermaßen auf die verschiedenen Kontexte ein, in denen

man sich bewegt, und dies voll und ganz. Es kommt nicht auf die besondere

Fertigkeit der kognitiven Distanzierung an, sondern auf das ethnografische

Talent, sozial und kulturell ›durchlässig‹ zu werden und – ganz postmodern

–mehrere Rollen gleichzeitig und rückhaltlos einnehmen zu können.« (Heg-

ner 2013: 13)

Dennoch blieben Überlegungen um Distanzierung für mich während der

Feldforschungsphase präsent. Nicht nur hinsichtlich der Möglichkeit zur

Reflexion, sondern auch aus einem Verpflichtungsgefühl den Feldakteuren

gegenüber. Als Forscherin war ich zuweilen beschämt, weil mir klar war, dass

die Forschung einen Endpunkt hatte. Klarer, als es den Familien mitunter zu

sein schien. »Einmal da, bin ich einfach immer dabei, ohne dass es infrage

gestellt wird«, notierte ich im April 2016 in meinem Feldtagebuch. Diese

Asymmetrie zwischen den Familien und mir und die Tücke der teilnehmen-

den Beobachtung nach DeWalt und DeWalt (1998) waren zuweilen schwer

auszuhalten.

So auch kurz nach der Geburt von Deborahs Tochter Hope. Wir saßen

redend auf dem Bett im Zimmer der Familie in der Unterkunft. Ihr Mann

Solomon saß mit dem 10-jährigen Gabriel im Schneidersitz auf dem Boden

und besprach die Mathematik-Hausaufgaben. Deborah hatte ihre neugebore-

ne Tochter auf dem Arm, als es an der Tür klopfte. Eine Hebamme kam, um

die erste Untersuchung von Mutter und Kind vorzunehmen. Ich hatte von

diesem Termin nichts gewusst und beobachtete, wie Deborah die Hebamme

hereinbat und begrüßte. Als Solomon plötzlich aufstand, sich die Hosenbeine

abklopfte und den interessiert wirkenden Gabriel bat, mit ihm hinauszuge-

hen, mochte auch ich gehen, doch Deborah signalisierte mir, dass ich mich

wieder setzen sollte, sodass ich aufmerksam der Untersuchung ihrer kleinen

Tochter (das Vermessen, Wiegen und die Nabelschnuruntersuchung) sowie

der Untersuchung von Deborahs Bauch durch die Hebamme beiwohnte. Die-

sen intimen Moment durften aufgrund der sozial geregelten Geschlechter-

trennung nicht ihr Mann und ihr Sohn als Familienmitglieder, aber ich als

Frau mit ihr teilen. Hatte ich anfangs noch die Überlegung, dass sie mich

wahrscheinlich als Unterstützung zur Kommunikationmit der Hebamme be-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Religion in Flüchtlingsunterkünften

nötigte, stellte ich schnell fest, dass Deborah der bis dato fremden Frau ge-

genüber nicht nur offen, sondern sogar sehr selbstbewusst gegenüber war. Es

war schließlich ihr zweites Kind, sagte sie ihr und hielt dabei gewissenhaft

und routiniert ihre Tochter im Arm.

Der Herstellung einer Verbindung zu Feldakteuren wie Deborah, die in-

time Momente ihres Lebens mit mir teilten, Rechnung tragend, folgte eine

ständige Abwägung um Positionierung und Grenzen sowie, nicht zuletzt, um

die Rolle als Ethnologin. Schließlich war es mir ein Anliegen, zu vermeiden,

dass sich die Beschreibungen Kondos eines »[…] subtle sense of superiori-

ty over the ›people studied‹,[…]« (Kondo 1986: 84), der in vielen Ethnografien

mitschwinge, für meine Arbeit bewahrheiteten. Diese ›Gefahr‹ liegt vor allem

in der Ausgangssituation begründet, dass sich Forscher und Feldakteure ein

Begegnen auf Augenhöhe sukzessive erarbeiten müssen, indem sie während

des Forschungsprozesses Zeit miteinander verbringen und gemeinsame Er-

fahrungenmachen. Dennoch kann die zugrunde liegende systemische Asym-

metrie zwischen beiden nicht aufgehoben werden (vgl. DeWalt 1998).

3.6.5.3. Schwierigkeit des Feldausstiegs

Die Schwierigkeiten des Feldausstieges stehen in einem Zusammenhang mit

der Positionierung im Feld. Die Herausforderung gestaltete sich für mich auf

den Ebenen ›den richtigen Zeitpunkt finden‹, ›lernen, sich aus dem Feld zu-

rückzuziehen und Distanzierungsmöglichkeiten finden‹ und ›damit umzu-

gehen lernen, dass die Forschung abgeschlossen ist‹. Die in Abschnitt 3.3.5

geschilderte Herausforderung zum Zeitpunkt des Feldausstieges konnte ich

mithilfe eines vertrauensvollen kollegialen Gespräches bewältigen, in dem ich

den Ratschlag und die Unterstützung erhielt, dass ein Feldausstieg in Be-

tracht gezogen werden müsse, sobald der Forscher sich ernsthaft ausgelaugt

fühle und bereits eine große Menge Datenmaterial gesammelt habe. Ab dem

Zeitpunkt dieses Gespräches dauerte es jedoch abermals 10 Wochen, bis der

Feldausstieg tatsächlich erfolgte, indem ein fester Termin gesetzt wurde, der

sich an der Schließung der kommunalen Unterkunft, in der ich forschte, so-

wie am Sommerferienbeginn der Schule orientierte. Doch auch nach dem of-

fiziellen Abschluss der Forschung blieb das Feld noch lange fürmich bestehen,

da ich zum einen punktuell insgesamt vier Nachfolgeinterviews führte, und

zum anderen Feldakteuren im Alltag zuweilen regelmäßig begegnete. Dies

machte es wiederum notwendig, zu ›lernen, sich aus dem Feld zurückzuzie-

hen und Distanzierungsmöglichkeiten zu finden‹. Dies gelang mir zunächst

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 63

nur in geringemMaße. Ich war weiterhin in rege Messenger-Unterhaltungen

eingebunden und erhielt Informationen darüber, wer wohin verzogen be-

ziehungsweise welcher Unterkunft in welchem Stadtteil zugewiesen worden

war und wie es sich dort lebte. Weiterhin wurde ich nach Ende der Schul-

sommerferien erneut in elterliche Fragen und Sorgen um Schulabschlüsse,

Praktika-Möglichkeiten und Sozialverhalten der Kinder während des Schul-

alltages eingebunden.Offenbar hatte es einige Eltern beruhigt,michwährend

der Schulzeit in der Nähe ihres Kindes zu wissen, um später vonmir hören zu

können, wie sich dieses benommen oder ob es Konflikte gegeben hat. Zwar

versuchte habe ich stets, mich von dieser Mittlerrolle zu befreien, jedoch gab

es immer wieder Anfragen und Erkundigungen hierzu. Somit fand ich eine

Lösung darin (neben persönlichen Gesprächen zu meinem Feldausstieg und

dem Abschluss der Forschung, die ich bereits Monate zuvor immer wieder

geführt hatte), mich sukzessive aus den Messenger-Unterhaltungen zurück-

zuziehen. Ich nahm mir vor, nicht mehr sofort zu antworten, was auch in

dem Maße nicht mehr möglich war, da ich nun wieder zunehmend Zeit am

Schreibtisch verbrachte, um Daten aufzubereiten und zu sortieren, Artikel

zu lesen und in einen kollegialen Austausch einzutreten. Ich setzte mir eine

feste abendliche Zeit, um zu lesen, was in den virtuellen Gruppen bespro-

chen wurde und ob ich einbezogen worden war oder ob es Direktnachrichten

zu beantworten gab. Diese festen Zeiten entlasteten mich sehr. Bald stellte

ich fest, dass ich stets weniger in Unterhaltungen dieser Art eingebunden

war. Auch direkte Nachrichten nahmen stetig ab. Dies könnte dahin gehend

gedeutet werden, dass man sich weniger sah und somit weniger am Leben

des Anderen teilhatte. Schließlich waren die Feldakteure selbst auch in neue

Unterkünfte oder sogar Privatwohnungen verzogen und hatten jeweils neue

Stadtteile kennenzulernen und Netzwerke zu knüpfen, vielleicht gab es aber

auch Gefühle der Enttäuschung, die sich neuerdings im ›Kurzangebunden-

sein‹ äußerten. Allgemein änderte sich der Nachrichtenstil im Jahr 2017 zu

Small-Talk-Unterhaltungen, von denen viele abbrachen (zum Beispiel durch

neu erworbene Vertrags-Smartphones samt Telefonnummern) oder nur noch

punktuell reaktiviert wurden, etwa um (nicht-personalisierte) Glückwünsche

zu Feiertagen zu senden. Rya und Nour Sayed (im April 2018 10 und 13 Jahre

alt) wichen jedoch davon ab und sendeten auch neun Monate nach meinem

Feldausstieg noch regelmäßig Nachrichten mit Fotos, Emojis16 und Nachfra-

gen zu meinem Befinden. Damit ist die letzte Ebene der Schwierigkeiten

16 Emotionen ausdrückende Piktogramme.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Religion in Flüchtlingsunterkünften

des Feldausstiegs zu thematisieren: ›damit umzugehen lernen, dass die For-

schung abgeschlossen ist‹. Dies war nicht nur herausfordernd hinsichtlich

einzelner virtueller Unterhaltungen, sondern auch bezüglich zufälliger Tref-

fen, die jedoch anteilig ebenfalls abnahmen, und damit in Verbindung ste-

henden aufkommenden Fragen. So kam es zum Treffen auf dem Jahrmarkt

in Mittstadt im Herbst 2017, als mir die Jugendlichen Saad (15 J.), Adil (18

J.) und Mohamad (18 J.) begegneten, die gerade das Autoscooterfahrgeschäft

verlassen hatten und aus ihren Pilotenjacken jeweils eine Flasche Bier her-

ausholten. Mohamad öffnet die drei Flaschen mit einem Öffner, den er am

Schlüsselbund befestigt hatte, und die drei prosteten sich zu, als sie mich

sahen. Mohamad und Adil grinsten lediglich, Saad jedoch zuckte zusammen,

blickte erschrocken zu seinemBruder Adil und zuMohamad, dem er während

meiner Forschungszeit stets nacheiferte, und entschied sich dann dazu, Adil

seine Flasche in die Hand zu drücken und auf mich zuzugehen. Wir grüßten

uns und er sagt als Nächstes: »Das ist nur einWitz mit Alkohol, das weißt du,

ja?« Vermutlich sorgt ihn der Gedanke, ich könne seine Eltern informieren.

Dann stießen Adil und Mohamad zu uns, die kein Problem damit zu haben

schienen, ihr Bier vor mir zu trinken. Immer wieder stießen die beiden mit

ihren Flaschen an und grinsten ein wenig provokant in meine Richtung. Ich

ignorierte die Flaschen und unterhielt mich mit Saad, als Mohamad ihn dar-

auf hinwies, dass er seine Flasche noch austrinken müsse, schließlich wollten

sie nun zur Achterbahn weiterziehen. Saad ist die Situation sichtlich unange-

nehm. Er fühlte sich offenbar unwohl, die Bierflasche während meiner Anwe-

senheit zu halten. Ich versuchte es ihm zu erleichtern, indem ich den Dreien

viel Vergnügen auf der Achterbahnwünschte undmich freundlich verabschie-

dete. Während meines Heimweges fragte ich mich immerfort, warum die Si-

tuation mich so irritierte. Weil Saad ein Bier trank trotz seines Alters? Weil

seine Eltern vermutlich nicht Bescheid wussten? Weil Adil und Mohamad so

provokant waren? Ich durchforstete noch am selben Abend meine Notizen zu

den Dreien und stelle fest, dass vor allem Mohamad und Saad mir gegen-

über während der Ramadan-Zeit häufig erwähnten, dass sie keinen Alkohol

tränken und somit ›gute Muslime‹ seien. Zu diesen Äußerungen kam es vor

allem dann, wenn wir zuvor über die zum Christentum konvertierte Familie

Bakhtari gesprochen hatten, vermutlich um sich abzugrenzen. Saad fiel das

Fasten damals nicht leicht, aber Mohamad ließ es aussehen, als sei nichts da-

bei, sodass Saad sich besonders anstrengte. Dass er Mohamad nacheiferte,

wurde dann wiederum in Aussagen deutlich, in denen er stolz betonte, noch

nie Alkohol getrunken zu haben, nicht wie die deutschen Jugendlichen. Wa-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Methodik 65

ren die Drei nun einfach älter geworden und probierten sich aus? Hatte die

Pubertät begonnen und sie provozierten deshalb? Oder hatten sich tatsächlich

Werte gewandelt? Oder war dies nicht der Fall und sie hatten nur Strategi-

en gefunden, ihren Werten zum Trotz Alkohol auszuprobieren? Oder ging es

um ein Nachahmungsverhalten Dritter? Wussten ihre Eltern Bescheid oder

hatten sie zumindest eine Ahnung? Und ließen sie sie gewähren oder igno-

rierten sie es, falls sie etwas wussten? Fragen über Fragen überkamen mich

und letztlich wieder die Feststellung, dass die Forschung abgeschlossen war,

die Leben der Jungen aber nicht, und die Erkenntnis, dass nicht überall Kohä-

renz nachzuvollziehen ist und die Feldakteure selbst Kohärenz ihresHandelns

herstellen müssen.

Um mit diesen Herausforderungen umzugehen, war es hilfreich, das

Feldtagebuch zu führen und auch lange nach Abschluss der Forschung mei-

ne Gedanken um Positionierung und Feldausstieg zu beschreiben und zu

sortieren. So wurde es mir zunehmend möglich, eine Sprache zu finden,

um meine Selbstreflexionen auch mit meiner eigenen Bezugsgruppe, mit

Kolleginnen und Kollegen, besprechen zu können, um andere Deutungen,

vor allem aber auch gegenseitigen Rückhalt zu erfahren.

Indem ich in den vergangenen Jahren der Frage nachgegangen bin,welche

Erscheinungsformen von Religion in den Flüchtlingsunterkünften, in denen

ich mich bewegte, auftraten und wie mit diesen umgegangen wurde, konn-

te sukzessive erschlossen werden, worin die Leistungen meiner ethnografi-

schen Arbeit bestehen, aber auch, welche Grenzen ihr gesetzt sind. So hoffe

ich dazu beitragen zu können, religionsbezogenen Phänomenen, die ich in

den Dimensionen religiöser Zugehörigkeiten und Zuschreibungen, des ge-

meinsamen Wohnens, der Erwartungen an religiöse Feste und Praktiken so-

wie im Rahmen religiöser Irritationen und Spannungen verorte, für den spe-

zifischen Kontext nordrhein-westfälischer Flüchtlingsunterbringungen Auf-

merksamkeit zu verschaffen, indem ich sie dicht beschreibe und samt ihres

Bedeutungsgehaltes für die sozialen Akteure analysiere. Dabei leistet meine

Arbeit vor allem auch die Zusammenführung der Perspektiven der Flüchtlin-

ge und der Praktiker in den Einrichtungen hinsichtlich jener Phänomene und

der aus ihnen resultierenden Interaktionen. Grenzen sind der Arbeit jedoch

dann gesetzt, wenn nach ›Repräsentativität‹ gefragt wird. Diese ist mittels

des ethnografischen Ansatzes nicht zu leisten, sodass ihr auf anderem Weg

nachgegangen werden muss.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Forschungsethik

Was ist Forschungsethik und welche Dimensionen umfasst sie im Speziellen

bei einem ethnologischen Projekt? Christel Hopf verweist darauf, dass der

Begriff ein Sammelbecken all der

»[…] ethischen Prinzipien undRegeln [darstelle], in denenmehr oderminder

verbindlich und mehr oder minder konsensuell bestimmt wird, in welcher

Weise die Beziehungen zwischen den Forschenden […] und den in sozial-

wissenschaftliche Untersuchungen einbezogenen Personen […] zu gestalten

sind.« (Hopf 2015: 589-590)

Diese Regelungen erfolgen im Rahmen disziplinärer oder institutsinterner

ethischer Leitlinien oder durch einen disziplinären Ethik-Kodex, der For-

schern Orientierung bietet. Ein Orientierungspunkt umfasst die informierte

Einwilligung der Teilnahme an einem Forschungsprojekt, den informed

consent. Dabei müssen die Feldakteure ihrer Teilnahme zustimmen. Diese

Zustimmung kann auf unterschiedlichen Ebenen erfolgen. So ist es beispiels-

weise nicht in allen Kulturkreisen und Settings üblich, Unterschriften von

Feldakteuren einzuholen, insbesondere in Kontexten, in denen Feldakteure

nicht überwiegend alphabetisiert sind oder in denen der Umgang mit Doku-

menten nur im behördlichen Kontext üblich ist, in dem das Erfahrungswissen

Wachsamkeit lehrt, da möglicherweise Machtausübung durch Korruption

und Nachteile für die eigene Person oder Familie entstehen könnten. Auch

über »Identität und Ziele von Sozialforschern« (Hopf 2015: 592) muss in

diesem Zusammenhang reflektiert werden. Reicht es aus, Teilnehmer nach

ihrer Teilnahme an einem »Projekt« zu fragen und sie zu bitten, sie begleiten

zu dürfen, oder müssen diese über Forschungsfrage und Erkenntnisabsicht

im Bilde sein? Müssen sie sich darüber bewusst sein, was konkret fortan in

ihrem Alltag für den Forscher von Interesse sein wird; auf welche Praktiken

der Forscher Wert legen wird? Hopf wendet dazu ein, dass insbesondere

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Religion in Flüchtlingsunterkünften

im explorativen Forschen Schwerpunkt und Fragestellung einer Dynamik

unterworfen seien und die Erklärung des Forschungsvorhabens möglicher-

weise anders oder falsch verstanden werde (vgl. ebd.: 592f.). Es sei daher

besonders von Nöten sich »[…] auf den Wahrnehmungs-, Interpretations-

und Werthorizont der untersuchten Gruppe ein[zu]stellen […].« (ebd.: 593)

Weiterhin hätten Feldakteure stets die Möglichkeit, ihre Teilnahme abzu-

sagen und damit die mit ihnen im Zusammenhang stehenden erhobenen

Daten zurückzuziehen. Forschungspraktisch jedoch ist dies schwierig, wenn

der Forscher seine Teilnehmer nur für eine kurze Zeit an einem ›fernen

Ort‹ aufsucht und sich dann nie wieder bei diesen meldet. Mackenzie et al.

nennen diese Form »›fly in, fly out‹ research« (Mackenzie et al. 2007: 314) und

legen nahe, dass es somit zu einer Form der Ausbeutung der Feldakteure

und deren Schicksal komme (vgl. ebd.). Pittaway und Bartolomei bekräftigen

dies, indem sie Aussagen ehemaliger Feldakteure aus Thailand und Kenia

teilen, die verärgert darüber sind, wie mit ihren Geschichten und Fotos

umgegangen werde (Pittaway/Bartolomei 2002 und 2003; vgl. Pittaway et al.

2010).

Im Folgenden werden zentrale Aspekte forschungsethischer Überlegun-

gen wie Agency, Schutz der Persönlichkeitsrechte, Verantwortung und Rezi-

prozität vorgestellt und ein Umgang im Forschungsprozess der vorliegenden

Arbeit mit jenen besprochen.

4.1. Begrifflichkeiten

Bereits während der Forschung wird deutlich, dass Begrifflichkeiten gefun-

den werden müssen, um angemessen mit Feldakteuren und über sie im Rah-

men ihrer neuen Existenz und Rolle sprechen zu können. Dass eine Ausein-

andersetzung darüber jedoch nicht von political correctness und Sorgen über

die externe Positionierung im Diskurs geprägt sein, sondern vielmehr dazu

dienen soll, angemessen beschreiben zu können, ist eine Erkenntnis, die am

Beispiel Mohamad Sayeds verdeutlicht werden soll, den ich im Jahr 2016 zu

einer städtischen Bibliothek begleitete, um einen Leihausweis für ihn zu be-

antragen. Gemeinsam standen wir am Informationsschalter vor einer Mitar-

beiterin. Ich sprach sie darauf an, dass Mohamad gern einen Ausweis hätte.

Sie nannte die üblichen Konditionen und fragte nach seinem Personalaus-

weis, um seinen Namen und seine Adresse zur Ausweisausstellung aufzuneh-

men, bezahlen könnten wir dann direkt vor Ort. Ich merkte, dass ich sie nun

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Forschungsethik 69

darauf hinweisen musste, dass Mohamad ein Flüchtling war und er den da-

mit verbundenen günstigeren Leihausweis beantragen wollte. Da der Begriff

des ›Flüchtlings‹ zu diesem Zeitpunkt gesellschaftlich ungemein aufgeladen

und ich mir unsicher darüber war, inwiefern Mohamad dieser Diskurs be-

kannt war, versuchte ich, ihn im Gespräch mit der Bibliothekarin zu vermei-

den. Mein Ziel war es dabei, Mohamad nicht vor den Kopf zu stoßen und die

Mitarbeiterin zeitgleich vorsichtig auf seinen Status aufmerksam zumachen,

sodass er bald das Bibliotheksangebot nutzen konnte. Ich erklärte umständ-

lich, Mohamad käme nicht »von hier« und verwies darauf, dass es wichtig

für ihn sei, am Angebot der Bibliothek und vor allem am deutsch-arabisch-

sprachigen Angebot ›teilhaben‹ zu können. Die Mitarbeiterin fragte jedoch,

nun sichtlich verwirrt, erneut nach dem Personalausweis oder einem Pass, es

stünden schließlich noch weitere Wartende in ihrer Beratungsschlange. Nun

schien es Mohamad zu reichen. Er nahm zunächst Blickkontakt mit mir auf,

wie um sich rückzuversichern, dass er nun das Gespräch mitführen wollte, er

grinste ein wenig verlegen, und sagte dann, in Richtung der Mitarbeiterin an

die Theke gelehnt, lächelnd: »Entschuldigung. Bin ich ein Flüchtling. Eigent-

lich, Natalie wissen das. Hab ich nicht Personalausweis.«, Daraufhin begann

die Mitarbeiterin, die notwendigen Unterlagen auszudrucken, die er ausfül-

len sollte. Mohamads Blick in meine Richtung, der zunächst beobachtete, wie

nun alles in die Wege geleitet wurde, sprach nun Bände. Mit hochgezogenen

Augenbrauen drehte er sich, ein wenig belustigt, in meine Richtung und sag-

te: »Kein Problem.«

In der Reflexion scheint dieses Erlebnis zentral fürmeine folgendenÜber-

legungen zu sein. Es zeigt es so vieles, führt aber zunächst zu vielen Fragen:

Weshalb habe ich das Gespräch mit der Mitarbeiterin eigentlich begonnen?

Ging ich davon aus, dass Mohamad schüchtern sein könnte oder aufgeregt

wegen des Gespräches mit einer Fremden, oder aufgrund seiner Deutsch-

kenntnisse? Oder wollte ich ihn gar ›an die Hand nehmen‹, um ihm zu hel-

fen? War ich möglicherweise selbst unter Zeitdruck und wollte das Gespräch

möglichst schnell erledigen mit dem positiven Ergebnis des Erhalts des Leih-

ausweises? Doch warum dann der Verzicht auf den Flüchtlingsbegriff? Für

Mohamad sind sein Status und der damit verbundene Begriff offensichtlich

und eindeutig. Beides ist nicht zu ändern. Seine Hautfarbe und fremde Spra-

che verdeutlichen dies, wie er sagte. Er sei eben kein Deutscher, sondern aus

dem Irak. Auch ein Reziprozitätsanspruch kommt mir in den Sinn und Be-

griffe wie ›Agency‹ und ›no harm‹. »Weil es das ist, was man eben so liest, wenn

man mit Flüchtlingen forscht?«, schreibe ich dazu fragend in mein Feldta-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Religion in Flüchtlingsunterkünften

gebuch. Schließlich habe ich der Mitarbeiterin gegenüber eindeutig gefärbte

Begriffe benutzt. So solltemich der Begriff der ›Teilhabe‹ in ihren Augenmög-

licherweise in ein gutes Licht im komplexen Diskurs stellen, als jemand, der

den Flüchtlingen hilft, ihnen sogar einen Bibliotheksausweis besorgt. Ich hät-

te im Boden versinken vor Scham, als wir kurz darauf die Bibliothek gemein-

sam verließen. Doch Mohamad schien die Situation mit Humor zu nehmen.

Und vermutlich hielt er mich von da an für ein wenig schräg. Schließlich sind

›refugee‹ und ›Flüchtling‹ Begriffe, die er täglich nutzt, um sein Dasein in

Mittstadt zu erklären oder um einen bestimmten Bedarf zu begründen und

Ressourcen zu erlangen. Mit erneut hochgezogenen Augenbrauen und an-

gedeutetem Grinsen fragt der 17-Jährige mich beim Verlassen des Gebäudes

schließlich: »Hast du vergessen, oder was?«

Auch wenn Ziese und Gritschke zurecht darauf hinweisen, dass »[d]er Be-

griff ›Flüchtling‹ insofern […] problematisch [ist], als er die so Bezeichneten

auf den Aspekt der Flucht reduziert und gleichzeitig einen Rechtsbegriff be-

schreibt.« (Ziese/Gritschke 2016: 24), und nachfragen »Wer spricht hier al-

so über wen und wer besitzt die Macht, Begriffsbildungen und Definitionen

im öffentlichen Diskurs zu setzen und durchzusetzen?« (ebd.), soll dennoch

auf eine häufig vorkommende Moralisierung des Machtbegriffs hingewie-

sen sein, deren prominentester Analytiker Foucault ist. Indem er den Mög-

lichkeitshorizont aufzeigt, wird die produktive Dimension von ›Macht‹ deut-

lich, die diese auf diese Weise nicht mehr als einseitigen oder ausschließ-

lich negativen Begriff verstehen lässt (vgl. Foucault 2005: 240ff.). Für Jenkins

geht damit auch die Kategorisierung als Abgrenzung zum »immigrant« ein-

her (Jenkins 2015: 166-147).

Es soll in dieser Arbeit eine Orientierung am Flüchtlingsbegriff auf

zwei Ebenen erfolgen. 1) In Anlehnung an Eppenstein und Ghaderi, die

diesen wählen, um »[…] die Ambivalenz und Uneindeutigkeit deutlich zu

machen, und politische, normativ-moralische oder handlungspraktische

Aushandlungsprozesse [mit diesem] zu analysieren.« (Eppenstein/Ghaderi

2017: 6) Dabei wird der Begriff weiterhin verwendet als »[…] dominan-

te[r] diskursive[r] im Deutschen gebrauchte[r] Begriff, wissend um dessen

›Unreinheit‹ und Varianz« (ebd.; vgl. Friese 2017). Zweitens soll aus ethnolo-

gischer Perspektive darauf geachtet werden, welche Begriffe die Feldakteure

als dominante Feldbegriffe neben der Bezeichnung ›Flüchtling‹ verwenden

und in welchem Kontext dies geschieht. Wann sie, also, von sich selbst als

›Schüler‹ oder ›Bewohner‹ sprechen, und wann sie als ›Klient‹ oder ›Schutz-

suchender‹ angesprochen werden. ›Flüchtling‹ wird demnach im Folgenden

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Forschungsethik 71

vor allem als Kategorisierung und punktuell auch als Selbstbezeichnung

durch Feldakteure verwendet.

4.2. Datenschutz und Schutz der Persönlichkeitsrechte

Hopf verweist auf die »Datenschutzgesetze auf Bundes- und Landesebene«

(Hopf 2015: 590), die »Wahrung der Persönlichkeitsrechte« (ebd.) sowie auf die

Wahrung des »informationellen Selbstbestimmungsrechts des Betroffenen«

(Gola/Schomerus 1997: 113) im Zusammenhang mit qualitativen Forschungs-

vorhaben. Als konkrete Maßnahmen der Gewährleistung des Datenschutzes

haben sich Anonymisierungen und Pseudonymisierungen auf mehreren Ebe-

nen erwiesen. So erinnert Hopf daran, dass jegliche Transkripte und Proto-

kolle in dem Maße eine Anonymisierung benötigen, »[…], dass keine Rück-

schlüsse auf die befragten Personen, die Organisationen und Regionen, in

deren Kontext die Erhebungen durchgeführt wurden, möglich sind […]«. Die

Herausforderung dabei bestehe darin, »[…], dass gleichzeitig der Informati-

onsgehalt nicht so zusammenschmilzt, dass eine Auswertung sinnlos wird.«

(Hopf 2015: 596) In der vorliegenden Arbeit sind daher sämtliche Personen-

und Institutionsnamen geändert. Weiterhin wurden punktuell Funktionsbe-

zeichnungen geändert, um Einzelne zu schützen. Auch der Name der Kom-

mune ist verfremdet worden. Weiterhin werden keine Fotos von Personen

oder Institutionen in der Arbeit verwendet.

4.3. Forschung mit Individuen in prekären Lebensverhältnissen

Gerade die Forschung mit Menschen in widrigen Umständen macht es

notwendig, sich mit deren konkreten Lebenswirklichkeiten und strukturellen

Möglichkeiten in Beziehung zur Forscherrolle auseinanderzusetzen. Im Fol-

genden sollen forschungsethisch relevante Aspekte der Rolle und Interaktion

im Feld, der Agency sowie der Repräsentation vorgestellt werden, die die

ethnologische Forschung durchweg begleiten und formen.

Susann Huschke betont die Notwendigkeit grundsätzlicher ethischer

Überlegungen rund um ethnografisches Forschen, indem sie Fragen vor-

schlägt:

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Religion in Flüchtlingsunterkünften

»[H]ow did all of my relationships in the field shape […] the data that I pro-

duced? From what position are people (including research participants as

well as fellow activists) speaking, for whom, to whom? How is that related

to larger social and cultural structures, hegemonic discourses, and everyday

struggles?« (Huschke 2015: 63)

Mackenzie et al. schlagen weitergehend einen kritischen Umgang mit dem

Agency-Begriff vor. So seien »[p]ersons who are subject to oppression or

abuse, or whose social and political environments are highly restrictive […]«

(Mackenzie et al. 2007: 310), dennoch in der Lage, »[…] to express their

autonomous agency in some aspects of their lives.« (ebd.) Überlegungen

um Autonomie und Agency gingen immer auch mit Reflexion einher, die in

einer Forschungsethik als »[…] Ensemble dynamischer Handlungskodizes

und -rahmen« (Krause 2016: 16) bestimmt werden sollten. Damit geht auch

einher, wie komplex das Anbieten von Hilfe, Hilfestellung und die Annahme

dieser durch ›Hilfsbedürftige‹ mitunter sein kann und welche Implikationen

dies beinhaltet (vgl. Harrell-Bond 1986; Bochow 2015). Patrick Heiss und

Albert Piette sprechen sich in diesem Zusammenhang dafür aus, zwischen

Individuum und sozialer Rolle zu unterscheiden und zu reflektieren: »[…]

how to conceive the individual, on the role of the individual in the production

and reproduction of society [and], the mutual perception of individuals

[…]« (Heiss/Piette 2015: 16). Dies kann besonders dann gelten, wenn es um

Menschen geht, die aufgrund ihres Status oder ihrer Biografie verletzlich

sind. Daher sei es besonders in Projekten, in denen mit Flüchtlingen gear-

beitet werde, notwendig, vertrauensvolle Beziehungen zwischen Forscher

und Feldakteuren zu etablieren, »[…] given the facts of different actors with

different interests, working with people possibly traumatized through expe-

riences of violence, mistrust in institutions and their representatives, and a

highly public sphere […]« (Vertovec et al. 2017: 53). Dem fügen Voutira und

Doná die Flüchtlings-Besonderheit hinzu: »[…] people remain in a state of

limbo for longer periods of time without themselves knowing where the final

destination is or if there is one.« (Voutira/Doná 2007: 168) Umso wichtiger sei

es daher für die Feldakteure ›da‹ zu sein und diese zu unterstützen, wenn sie

Hilfe brauchen, so Huschke, um ihnen die Gewissenheit zu geben, »[…] that

there is someone you can call, somewhere you can go to.« (Huschke 2015: 59)

So beschreibt es einer der Feldakteure, der mit Huschke arbeitet, als Schock,

in Europa erstmalig mit Phänomenen von Einsamkeit und Anonymität

umgehen zu müssen, dies habe er in Lateinamerika so bisher nicht erfahren

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Forschungsethik 73

(vgl. ebd.). Huschke nutzt dies, um unter anderem über die Bedeutung von

Sozialkapital (vgl. Bourdieu 1983) hinsichtlich des Einlebens in einem neuen

Kontext zu reflektieren.

Mackenzie et al. benennen eine zentrale ethische Herausforderung be-

züglich der spezifischen Arbeit mit Flüchtlingen:

»[…] how to be attentive and respond to the effects of forced displacement,

encampment, and dependence on humanitarian assistance on refugee

participantsʼ capacities for autonomy, while also recognizing and respecting

their resilience and agency.« (Mackenzie et al. 2007: 300)

Wenn Forscher sich die Verletzlichkeit ihrer Feldakteure bewusst machten

und einen angemessenen Umgang pflegten, könnten diese bereits Autonomie

in Form von Selbstbestimmung ausüben (vgl. ebd.: 302f.) Das Reflektieren von

Machtbeziehungen im Feld (Hierarchien und Autoritäten, auch Dolmetscher

und Übersetzer als Autoritäten) und der Einhaltung von Absprachen über ver-

trauliche Angelegenheiten mit Feldakteuren (also welche Informationen als

Datenmaterial verwendet werden dürfen und welche nicht), könnten erste

Schritte hierfür sein (vgl. ebd.: 303ff.). Auch Rückbesprechungen tragen zur

Autonomieerfahrung von Feldakteuren bei, indem ihre Sichtweise auf Nar-

rative erfragt und ernst genommen wird. Breuer et al. bringen weiterhin die

Problematik der Repräsentation ins Spiel, indem sie, mit Verweis auf Gotto-

wiks Überlegungen zu Geertzʼ Konstruktionen des jeweils Anderen (vgl. Got-

towik 1997: 78ff.), die »Ethnografierten als Leser ethnografischer Darstellun-

gen« (Breuer et al. 2018: 381) einbeziehen.Diese seien »[…] in bestimmterWei-

se Beschriebene, Analysierte, Typisierte, explizit oder implizit Beurteilte. Sie

sehen sich gewürdigt, belobigt oder auch bloßgestellt, gekränkt, verraten.«

(ebd.) Daher plädieren Mackenzie et al. für eine intensive Feldphase, der ei-

ne explorative Forschung vorausgeht, um die Feldteilnehmer kennenzulernen

und auf sie eingehen zu können (vgl. Mackenzie et al. 2007: 314-315). Sie ver-

weisen an dieser Stelle vor allem auf den Ansatz von Rodgers (2004), der teil-

nehmend forsche, indem er intensiv mit den jeweiligen Feldteilnehmern Zeit

verbringe und sich daher für »small-scale qualitative approaches« (Mackenzie

et al. 2007: 315) ausspreche, die besser zu realisieren seien. Sein Ansatz des

›hanging out‹beinhaltet besonders interpersonale Interaktionen und informel-

les Handeln und Gespräche während der Forschung. Dabei sei es bedeutsam,

offen für die tatsächlichen Belange der Flüchtlinge selbst zu bleiben, ohne zu

beanspruchen, diese zu repräsentieren. Nur so könne die Multidimensiona-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Religion in Flüchtlingsunterkünften

lität der verschiedenen Lebenswirklichkeiten der Teilnehmer verstanden und

ihr damit Rechnung getragen werden (vgl. Rodgers 2004: 49).

4.4. Forschung mit Kindern und Jugendlichen

Hinsichtlich der Forschung mit Kindern und Jugendlichen als besonderer

Gruppe ist zu beachten, dass diese sich in bestimmten Hinsichten von

Erwachsenen unterscheiden. So stellt MacDougall heraus:

»Children are the first andmost ferocious students of culture.Moreover, they

move within society as witnesses and agents, constantly re-imagining and

modifying it. They are concerned, in their ownway, with themost important

questions of human fulfillment and survival. Their conceptions of the world

may be largely for themselves, but over the generations these inevitably af-

fect the thinking of adults.« (MacDougall 2006: 144-145)

Gerade Kinder und Jugendliche mit Migrationsbiografien seien mit besonde-

renHerausforderungen konfrontiert, die es im Forschungsprozess zu berück-

sichtigen und in der Darstellung zu zeigen gelte, so Ragazzi, die mit Kindern

und Jugendlichen mit »›transcultural experience« (Ragazzi 2009: 4) arbeitet,

unter ihnen auch Flüchtlingskinder. Zum einen befänden sich diese Kinder

in der Situation, sich neben der Neuorientierung in Europa weiterhin mit

ihrer Vergangenheit auseinanderzusetzen und diese in ihr neues Leben zu

integrieren. Auf der anderen Seite seien sie dabei einem immensen Druck

ausgesetzt (vgl. ebd.). So geht Ragazzi näher darauf ein, mit welchem Druck

die Heranwachsenden konkret konfrontiert sind:

»As I hope to argue in this study, migrant children can often teach us crucial

knowledge about the condition of displacement, since they occupy a very

critical position: one demanding that they constantly adapt despites com-

peting allegiances of family and community. They are also often under ex-

tremepressure as part of a generation thatmust ›manage‹migratory success

and achievement, given that inmany cases they are the generation forwhom

the act of cultural displacement was first planned and executed.« (ebd.)

Dieser Druck ist den Kindern und Jugendlichen, die Teil dieser Arbeit sind,

ebenfalls punktuell anzumerken. Er geht auch mit der religiösen Praxis und

den Erwartungshaltungen der Eltern einher, wie am Fallbeispiel des ›Zucker-

festes‹ (Kapitel 8) anlässlich des Ramadans deutlich wird. Die Schwestern Al-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Forschungsethik 75

doniza und Anduena, 11 und 10 Jahre alt, sollen im Jahr 2016 auf Geheiß ihrer

Mutter erstmalig fasten und müssen Wege finden, damit umzugehen. Dabei

versuchen sie, einen Konflikt mit ihren Eltern zu vermeiden, in der Schu-

le vor Lehrern und Mitschülern als glaubwürdige Muslima aufzutreten und

gleichzeitig die eigenen Bedürfnisse nicht zu vernachlässigen.

Zito erinnert jedoch daran, dass auch Flüchtlingskinder als heterogene

Individuen zu betrachten sind, »[…] in unterschiedlichen sozialen Konstella-

tionen und Kontexten, mit unterschiedlichen Erfahrungshintergründen und

aktuellen Möglichkeiten.« (Zito 2017: 235) Das neue Leben beinhaltet mög-

licherweise »[…] Spannung[en], ein Doppelleben, […] Entwurzelung, [oder]

Haltlosigkeit […]« (ebd.: 237), bietet jedoch auch Chancen imRahmen »neue[r]

Horizonte [und] Wahlmöglichkeiten« (ebd.). Weiterhin müssten viele Kinder

sich damit auseinandersetzen, dass Kindheit in den meisten europäischen

Kontexten als ›entökonomisiert‹ gelte: »Kinder tragen nicht zur Sicherung des

Lebensunterhaltes bei, sondern die Kindheit wird als Phase des Spiels und der

Ausbildung definiert« (ebd.: 238). Dies beziehe mitunter ein, dass ältere Kin-

der oder Jugendliche irritiert darüber sein können, imAufnahmelandweniger

Entscheidungsspielraum oder Verantwortung zu haben, als sie es von ihrem

Herkunftskontext gewohnt sind (vgl. ebd.). So fand sich auch der 15-jährige

Jawid Bakhtari, der mit seinem Vater aus Afghanistan floh, in einem beson-

deren Spannungsverhältnis hinsichtlich der an ihn gestellten alltäglichen Er-

wartungen wieder: In der Flüchtlingsunterkunft trug er gleichberechtigt mit

seinem Vater die Verantwortung für die Bedarfe des täglichen Lebens. Er ging

einkaufen, kochte, putzte und nahm Termine selbstständig wahr. Weiterhin

besprach er mit seinem Vater jegliche Post der Behörden, übersetzte, dol-

metschte und setzte sich mit der Situation um eine mögliche Abschiebung

ins Heimatland auseinander. In der Schule wiederum fühlte er sich oft bevor-

mundet. Die Lehrerin trug ihm auf, in welchem Buch er zu arbeiten hatte; der

Stundenplan schrieb vor, wann er sich in welchem Klassenraum zu befinden

hatte; und wenn er die Toilette aufsuchen wollte, muss er zunächst aufzei-

gen, um der Lehrerin dies mitzuteilen, sodass sie ihm den Schlüssel für die

entsprechenden Räumlichkeiten aushändigen konnte. So verstand Jawid es

an manchen Tagen als Entlastung, weniger Entscheidungen treffen zu müs-

sen, an anderen Tagen, besonders dann, wenn er innerlich aufgewühlt war,

machte es ihn aggressiv und ließ ihn am Nutzen des Schulbesuchs zweifeln.

Einen direkten Zusammenhang mit Jawids Herkunft zu unterstellen, wäre

möglicherweise zu kurz gefasst. Es kann davon ausgegangen werden, dass

er auch in Afghanistan festgelegte und altersgerechte Privilegien genoss, sich

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Religion in Flüchtlingsunterkünften

dafür in anderen Kontexten jedoch an ein Regelwerk zu halten hatte. Die Un-

terordnung in der Schule in Deutschland könnte somit auch als Rationalisie-

rung Jawids gedeutet werden, in der sich seine Unzufriedenheit über seinen

neuen Alltag ausdrückt. In der Folge idealisiert er sein Herkunftsland, indem

er der Forscherin gegenüber argumentiert, welche Freiheiten er in Afghani-

stan hatte und dass er dort als ›Mann‹ behandelt worden sei. So wird deut-

lich, dass auch Jawid eine »Phase des Spiels und der Ausbildung« (ebd.: 238)

erlebt hatte, diese sich jedoch anders ausgestaltete als die seiner deutschen

Mitschüler, indem sie anderen Rahmenbedingungen unterlag. Auch weitere

Umstände, welche die Alltagswirklichkeit geflüchteter Minderjährige betref-

fen, die Zito in den Blick nimmt, können so durch eine andere Perspektive

ergänzt werden. Hinsichtlich der Vulnerabilität der geflüchteten Kinder und

Jugendlichen stellt die Autorin fest:

»Kindern stehen in Flüchtlingsunterkünftenmeist keine Rückzugsräume zur

Verfügung, sie sind in der Regel gemeinsam mit ihren Familien unterge-

bracht, oft in einem Raum, und häufig haben alle Beteiligten nur Zugang zu

gemeinschaftlich genutzten Küchen und Sanitäranlagen in zweifelhaftem

hygienischem Zustand.« (ebd.: 246-247)

Obgleich die beschriebenen Umstände in den meisten Fällen zutreffend sein

mögen, so muss dennoch festgehalten werden, dass die Autorin diese Bege-

benheiten als Missstände beschreiben kann, indem sie diese an den Umstän-

den der meisten deutschen Kinder und Jugendlichen misst. Für die meisten

in Deutschland sozialisierten Minderjährigen wäre eine solche Art der Unter-

bringung möglicherweise ungenügend oder würde als unzureichend aufge-

fasst werden. Gleichzeitig entspricht sie in anderen kulturellen Kontexten ge-

wissermaßen der Lebenswirklichkeit des familiären Zusammenlebens. Den-

noch sind es diese Umstände, die auch für die Kinder und Jugendlichen dieser

Arbeit zutreffend sind. Umso notwendiger sei es, Verantwortung als Forscher

zu übernehmen und eine »[…] Forschungsethik als fundamentale Handlungs-

prinzipien und somit Verhaltenskodizes […] in der wissenschaftlichen Aus-

einandersetzung mit Teilnehmenden und der Umgebung im Feld […]« ernst

zu nehmen, so Krause (Krause 2016: 16). Dabei seien besonders die Punkte

»[…] Schadensminimierung, Verbindungen und Verantwortungen von Teil-

nehmenden und Forschenden sowie [eine] adäquate Datennutzung« (ebd.)

zu berücksichtigen. Ethnologisches Forschen mit minderjährigen Flüchtlin-

gen biete viele Chancen, so Hart, denn:

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Forschungsethik 77

»[…] the ethnographic approach […] focuses on displacement not primarily

as cause but as context for children’s experience […] to inform a set of circum-

stances in which everyday life and aspirations continue to be pursued by the

young.« (Hart 2014: 389)

Dennoch müssen während des Forschens wie auch hinsichtlich des Erstellens

der Ethnografie bestimmte Aspekte bedacht werden. So sind die Forschungs-

legitimation (vgl. vonUnger et al. 2016), das Prinzip der Nichtschädigung (vgl.

Hopf 2015: 594), die Reziprozität im Forschungsprozess (vgl. Mackenzie et al.

2007: 310; Huschke 2015: 64) sowie das Schreiben über Flüchtlinge (vgl. Jenkins

2015: S. 144ff.; Kondo 1986: 83) zu berücksichtigen.

4.5. Selbstreflexion

Die Frage, ob mein Vorgehen »so richtig« ist, stellte ich mir wiederholt wäh-

rend meiner Feldphase im Zusammenhang mit den Notizen in meinem Feld-

forschungstagebuch wie auch aufgrund der Gespräche mit Kollegen. Hin-

sichtlich unterschiedlicher Dimensionen machte ich dabei Notizen, sei es da-

zu, wie ich mein Forschungsprojekt in der Unterkunft ankündigte, nämlich

auf Vorschlag der Sozialarbeiterin über einen Aushang, der meinen Namen

samt E-Mail-Adresse, mein Forschungsinteresse sowie ein Bild von mir zeig-

te,wie ich ihre Zustimmung zur Teilnahme einzuholen beabsichtigte undwel-

che Vereinbarungen ich mit den Feldakteuren individuell wollte. Dabei orien-

tierte ich mich an den Ethik-Leitlinien der Deutschen Gesellschaft für Sozial-

und Kulturanthropologie1. Ich erklärte meine Forschungsabsichten und ach-

tete besonders auf den Schutz der Persönlichkeitsrechte der vorkommen-

den Individuen.Weiterhin arbeitete ich an keiner Stelle mit Versprechungen,

Kompensationen oder Aufwandsentschädigungen, sodass die Teilnahme der-

jenigen Familien, die sich dafür entschieden, eine freiwillige Entscheidung

sein konnte.

1 Vgl. Hahn et al. 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten

und Zuschreibungen am Fallbeispiel des

Ramadan

Im Folgenden werden die vier Dimensionen anhand von Fallbeispielen vorge-

stellt, in denen sich ›Religion‹ in Flüchtlingsunterkünften durch unterschied-

liche Phänomene zeigt. Dabei fungieren sowohl eine nordrhein-westfälische

Erstaufnahmeeinrichtung als auch eine kommunale Unterkunft als Setting.

Die Fallbeispiele werden jeweils eingeleitet und in Beziehung zur For-

schungsfrage gesetzt. Im Anschluss erfolgt eine Beschreibung des Kontex-

tes auf der Grundlage teilnehmender Beobachtungsprotokolle sowie eine Be-

schreibung der sozialen Akteure des Falles aufgrund narrativer beziehungs-

weise Experten-Interviews. Anschließend werden die jeweiligen Interaktio-

nen im Fall beschrieben und erfahren daraufhin eine Analyse. Diese wird im

Schluss des Kapitels zusammengefasst.

Hinsichtlich der Frage, welche Erscheinungsformen von ›Religion‹ sich in

Flüchtlingsunterkünften zeigen und wie jene Phänomene dort ausgehandelt

werden, zeigt das Fallbeispiel ›Ramadan‹ das Geschehen um den Fastenmo-

nat ›Ramadan‹ anhand zweier Ebenen im Setting einer Erstaufnahmeeinrich-

tung in Nordrhein-Westfalen auf. Zunächst wird hierbei die Erstaufnahme-

einrichtung als Standort vorgestellt und theoretisch mitsamt den verbunde-

nen Herausforderungen dieser Unterbringungsart verortet. Auch der Fasten-

monat ›Ramadan‹ wird erläutert. Im Folgenden wird zunächst der Prozess

geschildert, in den sich der Einrichtungsleiter gemeinsam mit zwei Sozialar-

beiterinnen begibt, um die Möglichkeit einer Bedarfsermittlung um das Fas-

ten unter den geflüchteten Einrichtungsbewohnern zu eruieren. Es folgen die

Beschreibung der dem Leiter plausibel erscheinenden Vorgehensweise sowie

die Schilderung weiterer Beobachtungen, die mit der gefundenen Art der Be-

darfsermittlung in Zusammenhang stehen. Dem schließt sich eine Analyse

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Religion in Flüchtlingsunterkünften

des Einrichtungshandelns wie auch des Bewohnerhandelns an. Beide Ebenen

werden daraufhin zusammengeführt.

5.1. Die Erstaufnahmeeinrichtung

Die Erstaufnahmeeinrichtung stellt den Lebensmittelpunkt für diejenigen

Flüchtlinge dar, die in den Jahren 2015 und 2016 die Kommune Mittstadt

erreichen. Sie fungiert als zentrale Unterkunft zur Aufnahme und späteren

Umverteilung der Antragssteller. Nur wenige Bewohner der Einrichtung

bleiben letztlich in Mittstadt. Einige werden des Landes verwiesen, an-

dere werden auf weitere Kommunen umverteilt, in denen sie fortan in

kommunalen Unterkünften leben. Im Folgenden wird das Leben in der

Erstaufnahmeeinrichtung mitsamt seinen Herausforderungen geschildert

und theoretisch fundiert. Weiterhin wird der Ramadan als Fastenzeit für

muslimische Bewohner nähere Erläuterung erfahren.

5.1.1. Das Leben in der Unterkunft

Die Unterkunft wurde ab November 2015 besucht. Zum Zeitpunkt des Fallbei-

spiels, das sich über einen Zeitraum vonMai bis Juli 2016 erstreckte, wohnten

einige der Familien und Einzelpersonen, die ich im November kennengelernt

hatte, noch immer dort. Noch immer warteten sie auf einen Asylbescheid und

damit auf einen »transfer« – also darauf, einer nordrhein-westfälischen Kom-

mune zugeteilt zu werden.Doch viele Bewohner warteten zudem auf eine Ab-

schiebung. Sie waren aus den Balkanstaaten angereist, hatten zum Teil schon

mehrereMonate in deutschenUnterkünften verbracht oder auf der Straße ge-

lebt. So ist es auch im Fall einer Familie aus Mazedonien. Die Kinder, 10 und

acht Jahre alt, sprachen gut Deutsch und erklärten, die Hälfte ihres Lebens

hätten sie in der »Heimat« verbracht, die andere Hälfte in Deutschland. Sie

seien »viel rumgekommen«, hätten unterschiedliche Schulen auf ihren un-

zähligen Stationen kennengelernt und seienmittlerweile vertraut damit, dass

den Eltern nach einigen Monaten ein Schriftstück zugeht, das ihnen mitteile,

die Familie müsse erneut das Land verlassen. Dieses könne man noch »ein

paar Wochen« ignorieren, erzählen die Kinder. Dann komme »irgendwann

die Polizei«, meist in der Nacht und bringe sie »nach Hause«. Damit verfü-

gen diese Bewohner der Unterkunft bereits übermehr Erfahrungswissen zum

Aufenthalt in Deutschland. Im Forschungszeitraum stammen bundesweit die

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen 81

meisten Flüchtlinge aus Syrien, Afghanistan, dem Irak, dem Iran und Eritrea

(vgl. BAMF 2017: 12). Diese Herkunftsverteilung deckt sich mit der der Erst-

aufnahmeeinrichtung. 500 Personen bezogen das Gelände im Sommer 2015,

bis zum Sommer des Jahres 2016 waren es teilweise über 1000 Personen, die

auf dem Gelände der Erstaufnahmeeinrichtung in zum Teil umfunktionier-

ten Turnhallen Platz fanden. Zum Zeitpunkt der Forschung lebten etwa 800

Personen in der Einrichtung. Alle von ihnen lernten täglich Neues. Die deut-

sche Sprache wie auch Wissenswertes über das deutsche Sozialsystem. Sie

lernten deutsches Essen kennen, das ihnen täglich ausgeteilt wurde, und mit

unterschiedlichen Personengruppen auf dem Gelände umzugehen – mit So-

zialarbeitern, mit den Mitarbeitern der Sicherheitsfirma, die sich selbst ›Se-

curities‹ nannten, mit Studierendengruppen, die die Unterkunft besuchten,

mit interessierten Besuchern aus dem Stadtviertel, mit der Presse, mit der

Polizei, die die Einrichtung in Konfliktfällen aufsuchte, und mit Ehrenamtli-

chen. Die Engagierten kamen in größeren Gruppen, zum Beispiel als Vereins-

mitglieder, allein oder mit ihren Ehepartnern oder Kindern. Es waren junge

Menschen, die zum Beispiel als Unterstützer für NGOs tätig waren, ältere

Menschen, die pensioniert waren und zum Beispiel in der Kleiderkammer

aushalfen, oder Menschen mittleren Alters, die sich punktuell engagierten:

in der Kinderbetreuung, der Essensausgabe oder indem sie Sprachkurse auf

dem Gelände anboten. All diese Personen mussten von den Bewohnern in die

Kategorie ›Ehrenamtliche‹ eingeordnet werden. Dabei war auszuloten, von

wem sie zum Beispiel einen Rat annahmen, also wer ihnen kompetent und

vertrauenswürdig erschien, und wem sie ihre Kinder zur Betreuung anver-

trauten. Sie mussten weiterhin lernen, dass ihre Kinder erst beschult werden

durften, sobald die Familie einer Kommune zugewiesen wurde, und dass da-

mit viele Phasen der Langeweile einhergingen,was wiederumKonflikte in der

Unterkunft verursachte, da die Kinder und Jugendlichen gerade im Herbst

und Winter jeden Tag auf engstem Raum mit ihren Familien verbrachten −

ohne eine Aufgabe.

Im November 2015 verband ich mit der Unterkunft anfangs ein unan-

genehmes Gefühl, da der Zugang restriktiv gehandhabt wurde. Ich musste

mich stets mit Vor- und Nachnamen an- und abmelden, mein Dasein erklä-

ren und dann auf dem Gelände nach einem ansprechbaren Sozialarbeiter su-

chen, der mir den Aufenthaltsraum öffnen konnte. Die Bewohner selbst tru-

gen farbige Armbänder, die mit einem Chip versehen waren, sodass sie sich

beim Betreten und Verlassen der Unterkunft ›ein- und ausloggen‹ konnten.

Es war verboten und folgenreich, das Armband abzulegen. Wer ohne Arm-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Religion in Flüchtlingsunterkünften

band zur Essensausgabe erschien, erhielt beispielsweise kein Essen. Eltern

sorgten sich daher stets darum, dass ihre Kinder die Armbänder beim Spie-

len beschädigen oder verlieren könnten. Sich als Forscherin ohne Armband

auf dem Gelände zu bewegen, bedeutete, in jeglicher Hinsicht frei zu sein.

Frei zu kommen und zu gehen, wann es einem beliebt und vor allem frei

in den eigenen Entscheidungen: der Wahl des Wohnraumes mitsamt eige-

nem Badezimmer oder dasjenige zum Abend zu essen und zu kochen, für

das man sich selbst entscheidet.1 Es war außerdem zuweilen unangenehm,

von den Kindern auf dem Gelände ›begrüßt‹ zu werden, da einige es sich zum

Spaß machten, ihre Besucher zu empfangen, indem sie an ihnen hochspran-

gen oder versuchten, sich an deren Körper festzuklammern, zum Beispiel am

Bauch oder indem sie huckepack auf den Rücken sprangen. Brachte man ih-

nen Süßigkeitenmit, rissenmanche Kinder diese regelrecht aus den Händen,

ähnlich verhielt es sich mit anderen Mitbringseln wie Stiften und Spielzeu-

gen. Die Anfangszeit der Forschung,mitten imWinter, war zunächst verbun-

den mit dunklen und kalten Tagen und dem Aufenthalt in beengten Räumen.

Die Fluktuation der Menschen machte mir zusätzlich zu schaffen, da nur we-

nige länger als ein paar Wochen blieben und man nicht immer erfuhr, wann

und wohin Familien oder Einzelpersonen einer Kommune zugewiesen oder

des Landes verwiesen wurden. Nie vorab zu wissen, was mich im Feld er-

wartete, war zwar spannend, aber auch zehrend und kräfteraubend. Genauso

verhielt es sich mit der Tatsache, ständig improvisieren zu müssen. Konnte

kein Sozialarbeiter aufgefunden werden, hockte ich mich an manchen Tagen

in den Flur oder in die kleinen Privaträumemit Familien. Brachte ich Teemit,

gab es keinen Wasserkocher mehr im Aufenthaltsraum. Freute ich mich auf

ein Folgegespräch mit jemandem, war die Person zur verabredeten Zeit nicht

da, womöglich nicht mal mehr im Land. Auch Sprachbarrieren machten es

ab und zu schwierig, sich zu unterhalten in dieser frühen Forschungsphase.

Manche Personen sprachen nur Arabisch oder Lokalsprachen, sodass wir we-

nig kommunizieren konnten, obgleich es viel zu sagen gegeben hätte. Eine

ältere Dame kam mir einmal weinend entgegengelaufen. Sie sprach dring-

lich auf mich ein – ich wusste nicht, in welcher Sprache –, hielt meine Hand

und vergrub dann ihr Gesicht in ihren Händen. Sie wurde von zwei kleinen

Jungen im Vorschulalter begleitet. Einer sagte »Warte!« zu mir, und zu dritt

liefen sie in Richtung des Sozialarbeiterbüros. Ich ging ihnen hinterher, doch

1 In der Einrichtung herrscht aufgrund der Hygiene- und Brandschutzvorschriften ein

striktes Kochverbot.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen 83

da das Büro nicht besetzt zu sein schien, sagte der Junge erneut: »Warte!«

Die Drei liefen daraufhin zurück in eines der Wohnhäuser auf dem Gelände,

diesmal schneller. Immer wieder sah die ältere Frau sich dabei panisch um.

Ich machte mir Sorgen und betrat kurz nach ihnen das Wohnhaus, konn-

te die Drei aber nicht mehr finden. Daraufhin klopfte ich an ein paar Türen

vonWohnräumen im ersten Stock, doch niemand öffnete. Schließlich sah ich

sie nie wieder und werde nie erfahren, was die ältere Frau und die beiden

Jungen dermaßen verunsichert hatte. Solche Erfahrungen prägten auch mein

Verhalten in der Kontaktaufnahme in der Unterkunft. Ich wurde nach Beginn

der Forschung zunächst zunehmend schüchtern, schließlich wusste ich nicht,

mit wem ich sprechen kann undmit wem ich es zumindest versuchen könnte.

Waren arabischeMuttersprachler aus der Gruppe der Studierenden dabei, die

mich manchmal begleiteten, war ich offener. Nicht nur konnte ich mich dann

besser mit einzelnen Bewohnern unterhalten, sondern mir war es so auch

möglich, mich mit einem Peer über die geführten Gespräche austauschen.

Mit zunehmender Zeit, die ich auf dem Gelände verbrachte, legte sich meine

Zurückhaltung, nachdem ich einen Kreis von Feldakteuren identifiziert und

auch ein besseres Verhältnis zu den Sozialarbeitern und dem Sicherheitsper-

sonal aufgebaut hatte. Ich erhielt deren Handynummern, sodass ich nur an-

zurufen brauchte, wenn ich einen Schlüssel für einen Aufenthaltsraum be-

nötigte, und ich musste mich nicht mehr am Eingang ausweisen, sondern

wurde von den Mitarbeitern am Einlass erkannt und zugeordnet. Das entste-

hende Vertrauensverhältnis zu einzelnen Mitarbeitern auf dem Gelände, das

mir besonders dadurch deutlich wurde, dass wir plötzlich auch miteinander

ironisch sprechen und lachen konnten, trug maßgeblich dazu bei, dass ich

wieder zu meiner ursprünglichen Offenheit im Feld zurückfand.

5.1.2. Herausforderungen des Lebens in der Unterkunft

Flüchtlingslager oder ›Camps‹ unterliegen einer langen Forschungstraditi-

on, deren Machtbeziehungen und -gefälle wurden unter anderem von Fou-

cault (1979), Arendt (1958) und Agamben (1998, 2005) untersucht. Bakewell er-

klärt dies, indem er Flüchtlingslager als Orte mit unterschiedlichen räum-

lichen, ökonomischen und politischen Konfigurationen beschreibt (vgl. Ba-

kewell 2014: 127), die von denen einer Stadt abwichen. Auch die historische

Etablierung dieser Orte wird damit deutlich, da aus organisatorischer Per-

spektive eine möglichst große Anzahl von Menschen hinsichtlich der Res-

sourcenverteilung von Wasser, Schutz und medizinischer Versorgung unter-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Religion in Flüchtlingsunterkünften

stützt werden könne (vgl. ebd.: 128, 134). In Europa und Nordamerika gäbe es

darüber hinaus die Möglichkeit des »self-settlement« (ebd.: 129): »[…] once a

refugee’s status has been determined, he or she is free to settle where they

please (although refugee welfare provision may be limited to a particular lo-

cation).« (ebd.) Doch gerade die Lager seien es, die Herausforderungen für

ihre Bewohner bärgen, stellt Agier in seiner Analyse von Flüchtlingslagern

als »urban ethnographic case« (Agier 2002: 318) fest, indem er unter ande-

rem auf ein hohes Aufkommen sexueller Gewalt (vgl. ebd.: 327) an jenen Or-

ten verweist. Eine weitere Besonderheit sehe er darin, dass »[…] nationalities

become ethnicities in the relational sense.« (ebd.: 333) Dies begründet er da-

mit, dass sich unterschiedliche Gruppen zuweilen zusammenschließen, um

eine bessere gemeinsame Sichtbarkeit zu erreichen. Dabei übergingen sie be-

wusst Unterscheidungen, die sie in ihren Herkunftsländern als verschieden

markierten. Für die Zeit des Lageraufenthaltes sei dieses Vorgehen beson-

ders hilfreich: »These ethnonyms do not erase former affiliations but become

quite real, operational idetity terms, for as long as the camp lasts.« (ebd.: 334)

Hinsichtlich dieser Tatsache komme Trägern der Einrichtungen eine bedeut-

same Rolle zu. Ob diese einen Dialog in Form von interethnischen Treffen

und damit auch ein kulturelles Lernen förderten oder dies vermieden, da sie

eine Konfliktquelle hierin sähen, sei entscheidend (vgl. ebd.: 337), besonders

hinsichtlich der Liminalität, die die Bewohner mit ihrem Aufenthalt erlebten

(vgl. ebd.) und die sie dazu veranlasse, »[to redefine] his or her place by taking

advantage of the ambivalence of the life oft he camp, between emergency and

duration, the here-and-now and the long term, the sentiment of physical or

social death and the recommencement of life.« (ebd.)

Weiterhin sei das Leben in jenen Einrichtungen in besonderemMaße aus-

gezeichnet durch das Warten, wie Dilger et al. zeigen:

»Der Alltag der Geflüchteten zeichnet sich durch die Ambivalenz aus, einer-

seits aufgrund von Verwaltungsangelegenheiten und Kinderbetreuung (ge-

fühlt) keine Zeit zu haben, andererseits jedoch im Zustand von Ereignislo-

sigkeit, Lethargie und des ständigen Wartens verhaftet zu sein. Dieser limi-

nale Zustand des in-between führt dazu, dass sich die Erwartungen an die

Zukunft bis ins Unrealistische projizieren […]« (Dilger et al. 2017: 131; siehe

auch Bruhn et al. 2016).

Besonders die strukturellen Bedingungen der Unterbringung seien es, die das

Zusammenleben der Bewohner punktuell erschwerten, so Christ et al., die

Konflikte in Flüchtlingseinrichtungen in fünf Kategorien unterteilen: »Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen 85

flikte auf der individuellen Ebene […,] Konflikte zwischen Gruppen[,] aggres-

sives Verhalten und Kriminalität[,] geschlechterbasierte und häusliche Ge-

walt [sowie] Konflikte mit Mitarbeitern und zwischen Institutionen« (Christ

et al. 2017: 3). Auch religiöse Konflikte verorten sie in diesem Schema, wo-

bei fraglich ist, ob diese tatsächlich allein der Unterbringungsart geschuldet

sein können. Nagel stellt diesbezüglich fest, »[…] die Fluchtmigration nach

Deutschland [sei] v[or] a[llem] muslimisch geprägt: […] im Jahr 2015 waren es

drei von vier Asylsuchenden.« (Nagel 2018: 71) Dies lässt ihn in der Folge fra-

gen: »Aber welche Rolle spielt Religion überhaupt im Leben der Flüchtlinge?«

(ebd.: 72)

5.1.3. Ramadan

Die Unterkunftsleitung im Fallbeispiel antizipiert, dass vor allem das Fasten

im Rahmen des Ramadans ein Wunsch der muslimischen Bewohner sei. Das

Fasten, als vierte, verpflichtende Säule des Islam, ist bestimmt durch Sure

2,185. Die Fastenzeit beginnt dabei mit einer Absichtserklärung des Gläubi-

gen. Ausnahmen bestehen für kranke Menschen, Reisende sowie für schwan-

gere und stillende Frauen, auch können versäumte Tage nachgeholt werden.

Während des Ramadans soll keine Nahrungsaufnahme zwischen Sonnenauf-

und -untergang erfolgen. Dies beinhaltet auch die Zunahme von Getränken.

Am Abend findet jeweils ein Fastenbrechen statt. Nach Ende des Fastenmo-

nats wird ein dreitägiges Fest gefeiert, das Eid al-Fitr.

5.2. Die Interaktionen

Im Folgenden werden die beobachteten Handlungsabläufe und Interaktionen

aufgrund von Beobachtungsprotokollen der teilnehmenden Beobachtung so-

wie von Gesprächenmit Sozialarbeitern und Personal des Sicherheitsdienstes

in der Notunterkunft geschildert. Damit werden situative Dynamiken deut-

lich, auf deren Grundlage wiederum eine Analyse erfolgen kann.

Vor Beginn des Ramadans im Jahr 2016 antizipierte die Einrichtungslei-

tung der Erstaufnahmeeinrichtung, dass aufgrund der etwa 800 Bewohner

aus mehrheitlich muslimischen Herkunftsländern ein Bedarf bestehen könn-

te, statt der üblichen Mahlzeiten ein abendliches Fastenbrechen stattfinden

zu lassen.Dabei orientierte sich der Leiter der Einrichtung,Herr Schuhmann,

der diese Idee mit zwei leitenden Sozialarbeiterinnen, Marlen und Isabell,

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Religion in Flüchtlingsunterkünften

besprach, an anderen nordrhein-westfälischen Aufnahmeeinrichtungen, mit

denen er imKontakt stand.Er erklärte imGespräch, dass einige ihmbekannte

Einrichtungsleiter aus anderen Kommunen entschieden hätten, die Möglich-

keit zu prüfen, während des Ramadans eine abendliche Essenslieferung zu

bestellen. Dies sei jeweils abhängig vom Cateringunternehmen gewesen, das

die Großunterkünfte belieferte.

Da eigenständiges Kochen auf dem Gelände der Erstaufnahmeeinrich-

tung aus Brandschutz- und hygienischen Gründen nicht gestattet war und es

somit nicht infrage kam, dass die Bewohner eigenständig darüber entschie-

den, ein spätes Abendessen zu sich zu nehmen, besprach auch Herr Schuh-

mann die Möglichkeit einer spätabendlichen Essenslieferung für die Bewoh-

ner telefonisch mit dem zuständigen Caterer. Dabei wurden jedoch konkrete

Zahlen benötigt. Für das Catering-Unternehmen, das das Frühstück, Mittag-

essen und Abendessen für die Unterkunft stellte, indem es diese täglich belie-

ferte, war es hierbei relevant, 1) welche Mengen an Abendessen geliefert wer-

den sollten, 2) was zu liefern war, 3) um welche Uhrzeit dies erfolgen sollte

und ob 4) während des Fastenmonats weiterhin ein Frühstück und Mittag-

essen bereitzustellen waren.

Herr Schuhmann besprach infolge des Telefonats mit den beiden Sozi-

alarbeiterinnen, die die Koordination übernehmen sollten, zunächst, dass

das bisherige Abendessen – bestehend aus hellem und dunklem Brot mit

verschiedenen Belagmöglichkeiten (Schnittkäse), einer Variation an Aufstri-

chen (Frischkäse, Marmeladen und Nugatcreme) sowie einem Nachtisch (ein

Pudding oder ein Cremedessert) und nicht-alkoholischen Getränken (Wasser

und eine Saftvariante) – weiterhin zu liefern war. Er begründete dies damit,

dass diese Abendessenvariation bereits in den Organisationsabläufen erprobt

und den Bewohnern bekannt war sowie einen gut kalkulierbaren Posten im

Einrichtungshaushalt darstellte. Bezüglich der Organisationsabläufe bedach-

te Herr Schuhmann auch, dass die Bewohner ihre Mahlzeiten stets zur glei-

chen Uhrzeit im Rahmen eines festen Zeitfensters erhielten. Die Essensaus-

gabe erfolgte eigenständig, indem sich die Bewohner selbst bedienten,was al-

lerdings von Ehrenamtlichen unterstützt wurde. Dabei nahmen sie zum Bei-

spiel die Verteilung von Brot vor, schenkten Getränke aus und portionierten

und verteilten den Nachtisch in kleinen Schälchen. Auch die Begrenzung der

Mengen, insbesondere beim Nachtisch, wurde von den Ehrenamtlichen ge-

steuert, um zu vermeiden, dass einige Bewohner keinen Nachtisch erhalten,

sodass Konflikten vorgebeugt werden konnte. Der Einrichtungsleiter zeigte

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen 87

sich dankbar für den ehrenamtlichen Einsatz und war darauf bedacht, den

Engagierten keine weiteren Umstände zu machen.

Bezüglich der Uhrzeit der Lieferung traf er in Absprache mit dem Ca-

teringunternehmen die Entscheidung, dass diese um 20 Uhr erfolgen sollte,

da der Sonnenuntergang im Juni 2016 um etwa 21:45 Uhr stattfand, 20 Uhr

war die spätestmögliche Lieferzeit des Dienstleisters. Für die späte Lieferung

musste Herr Schuhmann jedoch einen Aufpreis einkalkulieren. Dieser war

vom Unternehmen noch zu berechnen und sollte ihm mitgeteilt werden, so-

bald alle weiteren Variablen feststanden. Aufgrund dieses Aufpreises in noch

ungewisser Höhe sowie der Tatsache, dass Herr Schuhmann keine Zahlen

darüber zur Hand hatte, wie viele Personen sich am Fasten beteiligen würden

und somit kein Frühstück und Mittagessen in Anspruch nähmen, überlegte

er Anfang Mai 2016 gemeinsam mit den Sozialarbeiterinnen, welche Mög-

lichkeiten infrage kämen, um den Bedarf der Bewohner zu ermitteln, sodass

dieser schnellstmöglich an den Caterer weitergeben werden konnte. Dabei

musste Herr Schuhmann sich an der Vorgabe des Lieferunternehmens orien-

tieren, zwei Wochen vor Beginn der Lieferung eine Rückmeldung zum Auf-

trag zu geben, indem er konkrete Zahlen nannte, sodass die Kosten hierfür

berechnet und der Auftrag vom Unternehmen für den Zeitraum des Rama-

dans umgestellt werden konnten.

Zu dritt besprachen die Sozialarbeiterinnen gemeinsam mit Herrn

Schuhmann zwei Möglichkeiten der Bedarfsermittlung. Die erste Mög-

lichkeit bestand darin, eine schriftliche Abfrage unter den Bewohnern

durchzuführen. Dies musste jedoch in die Arbeitsabläufe der Sozialarbeite-

rinnen integrierbar sein. Man könne nicht »den ganzen Tag rumlaufen und

Zettel verteilen«, äußerte sich Sozialarbeiterin Marlen in der Reflexion des

Gespräches. Dieser Einwand leuchtete allen ein, da die Sozialarbeiterinnen

ihre Zeit für die Beratung der Bewohner benötigten und es auf dem großen

Gelände ohnehin schon schwierig war, »vom einen Ende zum anderen zu

kommen«. Einige Mitarbeiter nutzten daher Fahrräder oder Roller, um die

einzelnen mitunter weit auseinanderliegenden Wohngebäude zu erreichen.

In den Wintermonaten fuhren manche sogar mit dem Auto die Strecken

ab, wenn die Zeit drängte. Die daran anschließende Überlegung bestand

darin, Ehrenamtliche damit zu beauftragen, eine schriftliche Umfrage unter

den Bewohnern zu verteilen, dies lehnte Herr Schuhmann jedoch mit der

Begründung ab:

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Religion in Flüchtlingsunterkünften

»Wir hätten denen jetzt auch nicht noch mehr aufhalsen können. Die über-

nehmen ja schon die Kinderbetreuung, das Sortieren in der Kleiderspende,

die Essensausgabe, und manche machen noch die Sprachkurse und bieten

Ausflüge an. Letztlich sind das ja auch immer die Gleichen. Und die müssen

schon, in gewissemMaße, entscheiden können, wo sie sich einsetzen.« (Herr

Schuhmann, 2016)

Auch die Möglichkeit, die Mitarbeiter der Reinigungsfirma oder das Perso-

nal des Sicherheitsdienstes damit zu beauftragen, bei ihren Rundgängen die

Zettel an die etwa 800 Personen zu verteilen, wurde schließlich mit der Be-

gründung verworfen, dass man deren Hilfsbereitschaft nicht überstrapazie-

ren dürfte, zumal diese Tätigkeit zum einen nicht in deren Aufgabenpro-

fil vorgesehen und zum anderen nicht absehbar war, wie zeitaufwendig es

tatsächlich war, ein Schriftstück an sämtliche Bewohner auszuteilen, insbe-

sondere unter der Berücksichtigung der Tatsache, dass zu diesem Zeitpunkt

zwischen 80 und 100 Bewohner in einer Turnhalle auf dem Gelände in darin

aufgestellten Holzpritschen schliefen und nicht absehbar war, wann all diese

Bewohner eine schriftliche Umfrage erreichen würde. Marlen sagt dazu:

»Stell dir das mal vor. Die haben ja keinen Briefkasten oder so. Am Ende lie-

gen die Zettel dann alle in der Turnhalle rum und wir bekommen Ärger mit

der Putzfirma, weil die das dann wegräumen müssen.« (Marlen, 2016)

Dabei sprach sie die Komponente ihres Berufs an, der eine vorausdenkende

Planung notwendig machte und nicht nur auf die unmittelbaren Bedarfe der

Bewohner, sondern auch auf die der Mitarbeiter der an den Abläufen der Un-

terkunft beteiligten Firmen reagieren musste. Ihre Kollegin Isabell griff zu-

sätzlich auf ein gemeinsames Erfahrungswissen in der Arbeit mit Flüchtlin-

gen zurück, indem sie auf die Alphabetisierungsrate der Bewohner referiert,

die »ja gar nicht alle lesen und schreiben können«, und dann weiterhin anti-

zipiert: »Und da haben doch auch nicht alle einen Stift zum Ausfüllen. Dann

müssten wir ja noch 800 Stifte bestellen und verteilen.« Für Herrn Schuh-

mann war auch aufgrund dieses potenziellen weiteren Postens klar, dass ei-

ne schriftliche Bewohnerabfrage nicht infrage kam. Marlen unterstrich die

Überlegungen ihrer Vorrednerin mit dem Hinweis darauf, dass Schriftstücke

allgemein selten eine Beachtung im Unterkunftsalltag fänden:

»Flyer zum Beispiel oder Briefe, das geht schon sehr, sehr oft verloren bei

den Leuten. Und Aushänge liest ja eigentlich gar keiner. Da hat manmanch-

mal das Gefühl, das hängt man nur für sich und die Kollegen aus. Und ich

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen 89

kann mir gar nicht vorstellen, wie wir das dann hinterher alles einsammeln

sollten, weil die meisten würden das [die Umfrage] jetzt eh nicht zurück ins

Büro bringen. Also, davon würde ich auf jeden Fall ganz stark ausgehen.«

(Marlen, 2016)

Die zweite Überlegung der Drei bezog sich daher auf einemündliche Abfrage,

die jedoch ebenfalls vonMarlen kritisch hinterfragt wurde. Ähnlich wie bei ei-

ner schriftlichen Abfrage könneman nicht »rumgehen und an alle Türen klop-

fen«, zumal dieser Vorgang so lang wiederholt werden müsste, bis tatsäch-

lich alle Bewohner zu Hause angetroffen worden wären, was sich über einen

nicht absehbaren Zeitraum hätte ausstrecken können. Eine mündliche Ab-

frage könnte außerdem nicht im Büro der beiden Sozialarbeiterinnen statt-

finden, da dort nur ein weiterer Sitzplatz für Beratungsgespräche vorhanden

sei. Außerdem sei es unmöglich, individuelle Uhrzeiten mit allen Bewohnern

für einen Gesprächstermin zur Abfrage zu vereinbaren, so Isabell. Im weite-

ren Gespräch wurde deutlich, dass sich die Sozialarbeiterinnen gemeinsam

mit Herrn Schuhmann lediglich vorstellen konnten, eine mündliche Abfrage

zu einem Zeitpunkt durchzuführen, an demmöglichst viele, wenn auch nicht

alle Bewohner anzutreffen wären. Schnell waren die Zeiträume der Mahlzei-

ten Gegenstand des Gesprächs. Damit war auch ein zentraler Ort gefunden:

das Zelt der Essensausgabe mitten auf dem Gelände. Da die Teilnahme die

Bewohner am Frühstück am höchsten sei, sollte die Abfrage mit Beginn des

Frühstücks von 7:30 Uhr bis 8:30 Uhr erfolgen und bis zum Ende des Mittag-

essens um 14 Uhr andauern. So erfolgt denn auch die Umsetzung.

Am Montag, dem 23. Mai 2016, etwa zwei Wochen nach dem Gespräch

zwischen Herrn Schuhmann, Isabell und Marlen, stellten die Sozialarbeite-

rinnen morgens gegen 7 Uhr einen Tisch mit einem Stuhl im Essenszelt auf.

Da ihr Dienst üblicherweise um 8 Uhr begann, waren die beiden an dem Tag

schon früher da. AufmeineNachfrage, ob sie diese Überstunde später geltend

machen und vorzeitig nach Hause gehen könnten, lachten beide nur: »Schön

wär’s«, sagte Isabell. Die Abfrage sei schon vorbereitet, erzählte mir Marlen,

und zeigt eine Liste mit zwei Spalten. Auf der linken Seite standen Nachna-

men und in Klammern dahinter eine Zahl, die sich auf die Personenanzahl

einer Familie bezog. Die rechte Spalte war mit ›Fasten?‹ übertitelt. Hier be-

absichtigte Marlen in den nächsten Stunden anzukreuzen, ob und wie viele

Personenwährend des Ramadans fastenwerden.Kurz vor 7:30 Uhr, als bereits

viele Bewohner zur ersten Essensausgabe vor dem Einlass standen und ihre

Armbänder in Richtung der Mitarbeiter hielten, sah ich Isabell einen zwei-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Religion in Flüchtlingsunterkünften

ten Stuhl an den Tisch mit den Fragebögen tragen. Wer denn da noch kä-

me, frage ich sie. »Yasin«, antwortete sie mir und lächelte ausweichend. Der

junge Mann vom Sicherheitspersonal hatte sich kurzfristig bereit erklärt, die

Sozialarbeiterinnen sprachlich zu unterstützen. In den Planungen sei völlig

untergegangen, »dass uns die meisten ja gar nicht verstehen«, sagte Isabell.

»Das ist ja auchmal ›ne schöne Abwechslung«, erzählte derWachtmann dann,

während er neben Marlen Platz nahm und sich die von den Sozialarbeiterin-

nen erstellte Liste ansahen.

»Ansonsten bin ich immer da vorne [am Einlass der Einrichtung] und da ist

schonwenig los, sagʼ ichmal.Wenn ichmitMichael und Birgit eingeteilt bin,

dann müssen wir meistens die Zimmer kontrollieren und so. Da ist schon

mehr los, sagʼ ich mal. Von daher ist das hier mal ganz nett«, erzählte Yasin

(Yasin, 2016).

Auf meine Nachfrage, wie er Marlen und Isabell denn heute konkret unter-

stützen werde, erklärte er, Isabell habe ihm mitgeteilt, dass man jemanden

»zumÜbersetzen« benötige. »Ich kann ja Arabisch, das ist keinThema«, so Ya-

sin. Er sei vor 23 Jahren in Deutschland zurWelt gekommen, sein Vater stam-

me aus Tunesien und habe seine deutscheMutter inMittstadt kennengelernt.

Er sei stolz, in ›seiner Stadt‹ geboren zu sein, aber auch, dass er »die Kultur«

seines Vaters »mitbekommen« habe, was er besonders an der Sprache fest-

machte. Yasin trug während seiner Tätigkeit die dunkle Uniform des Sicher-

heitsdienstes: dunkelblaue Hose und schwarze Stiefel sowie eine dunkelblaue

Pilotenjacke aus Nylon, auf deren Rücken in Großbuchstaben »SECURITY«

aufgedruckt war. Um seinen Hals hing ein Schild an einem Band mit seinem

Vor- und Zunamen, seinem Passbild sowie demNamen der Sicherheitsfirma.

Er müsse sich jederzeit ausweisen können, so Yasin, vor allem bei Polizeiein-

sätzen in der Einrichtung sei dies entscheidend, sodass die Beamten »in dem

Trubel« sehen könnten, »mit wem sie es zu tun haben«. Der 23-Jährige hat

eine sportliche Figur mit breiten Schultern. Nach Schichtende fahre er oft

mit dem Fahrrad ins nahegelegene Fitnessstudio, um noch etwa zwei Stun-

den gedanklich abzuschalten. Erst dann sei er bereit nach Hause zu fahren

und die Arbeit hinter sich zu lassen. »In der Arbeit« machten ihm am meis-

ten Bewohner zu schaffen, die sich nicht »zu benehmen« wüssten. Besonders

in Konfliktsituationen unter männlichen Bewohnern der Einrichtung wurde

Yasin dann von seinen Kollegen hinzugezogen, um zu dolmetschen, jedoch

vor allem, um die Lage zu beruhigen, indem er muttersprachlich schlichtete:

»Ich bin da wie ein Feuerwehrmann. Wenn’s brennt, muss ich ran«, erzählt

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen 91

er grinsend. Er habe dabei zwar keine Angst, in eine Schlägerei zu geraten,

jedoch belaste es ihn, oft derjenige zu sein, der »durchgreifen« müsse, da er

von seinen Kollegen vorgeschickt werde. »Durchgreifen« bedeutet für Yasin

unter Umständen auch, randalierende, alkoholisierte oder anderweitig auf-

fällige Männer so lange fixieren zu müssen, bis die Polizei eintrifft.

Im Verlauf der weiteren Stunden sah ich Isabell die Frühstücksteilneh-

mer ansprechen und nach ihren Namen fragen. Ich sah zu, wie sie sie in

der Schlange arrangierte, damit sie möglichst in alphabetischer Reihenfolge

standen, und wie sie zuweilen entnervt durch die Listen blätterte und Namen

abstrich. Dabei gab sie Marlen Handzeichen und machte zwischendurch eine

Pause, um einen Kaffee am Frühstücksbuffet zu trinken. »Es läuft eigentlich

okay«, erzählte sie dabei. »Für mich ist es halt stressig, aber die Bewohner

machen gut mit.« Nur mit den Namen klappe es »nicht so gut«, da viele Be-

wohner irritiert seien, was den Nachnamen betreffe und immer wieder auf

ihren Vornamen verweisen würden. Isabells Liste war jedoch nach Nachna-

men geordnet, und viele Bewohner-Vornamen tauchten immer wieder auf,

sodass manche Personen schwer zu unterscheiden waren.

Ich sah in den weiteren Stunden auch Yasin mit Erwachsenen, Jugendli-

chen und Kindern vor Beginn ihres Frühstücks beziehungsweise des Mittags-

essens sprechen. Die Abfrage durch ihn schien in den meisten Fällen schnell

zu funktionieren. Yasin sprach die Bewohner kurz an, konzentrierte sich bei

Familien stets auf die Väter und grüßte sie auf Arabisch. Dabei beugte er

sich freundlich lächelnd ein wenig über den Tisch und nickte in Richtung der

Bewohner. Dann zeigte er mit seinem Stift auf das Blatt vor ihm und stell-

te eine Frage in Richtung der vor ihm stehenden Bewohner − der Familien

oder Einzelpersonen. Manchen Bewohnern gestikulierte er zusätzlich, beide

Handflächen übereinander haltend, dass es sich um einen Sachverhalt hande-

le, der ein wichtiges Dokument beinhaltete. Die Adressaten seiner Ansprache

lächelten in der Regel zustimmend undwirkten freundlich.Marlen, die neben

Yasin saß, wirkt währenddessen beinahe wie dessen Sekretärin, da sie kaum

in den Abfrageprozess einbezogen wurde. Sie suchte vielmehr in ihren Listen

dieNachnamen der Personen heraus undwartete darauf, dass Yasin ihr knapp

mitteilte »ja« oder »nein«, also ob gefastet werden würde oder nicht, um dies

sodann anzukreuzen. Lediglich wenn Bewohner nicht auf die arabische An-

sprache reagierten oder irritiert aufgrund der Sprache wirkten, suchen sie

Marlens Blick oder sprachen sie direkt an. Marlen erklärte dann auf Deutsch

oder Englisch den Hintergrund der Abfrage und bat um eine Antwort. Gerade

Bewohner mit Kindern wurden von diesen häufig gedrängt, sich zu beeilen,

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Religion in Flüchtlingsunterkünften

da die Mahlzeit wartete, doch auch andere Bewohner schienen der Situati-

on möglichst schnell, wenn auch höflich, entkommen zu wollen, indem sie

sich freundlich lächelnd langsam Richtung Buffet entfernten. Manch andere

Bewohner, insbesondere Männer, schienen das Gespräch mit Yasin zu genie-

ßen und begannen eine Konversation, die Yasin schließlich in Richtung eines

Endes lenken musste, um weitere Bewohner befragen zu können.

Gegen 14:15 Uhr beendeten Marlen, Isabell und Yasin die Befragung. Mar-

len überschlug, dass sie, obwohl die Befragungen selbst recht zügig verlief,

innerhalb von knapp sieben Stunden nur etwa 350 Bewohner befragt hätten.

Sie erklärte dies damit, dass einige Bewohner zuweilen außerHaus äßen, Ter-

mine wahrnähmen oder bis zu dreitägige Besuche bei der Familie oder Freun-

den im Bundesland angemeldet hätten. Dennoch ist sie unzufriedenmit dem

Ergebnis: »Das ist ja nicht mal die Hälfte.« Isabell stellt anlässlich der ersten

Durchsicht von Marlens Liste direkt nach der Befragung fest: »Krass, da ha-

ben ja fast alle ›ja‹ gesagt.« Yasin beendete seinen Dienst an diesem Tag. Er

war bereits seit 20 Uhr des Vortages im Einsatz2 und hatte mit seinen Kolle-

gen besprochen, dass er nach Hause gehen und den morgigen Tag aufgrund

seiner Unterstützung der Sozialarbeiterinnen freinehmen könne, seine Kol-

legen würden ihn vertreten.

Herr Schuhmann, mit dem das Resultat der Umfrage später ausgewer-

tet wurde, betonte zunächst, dass er froh sei, dass »alles geklappt« habe. Er

benötige »das Ergebnis« schließlich sofort zur Auswertung, um sich erneut

mit dem Caterer in Verbindung setzen zu können. Auch werde keine weite-

re Umfrage durchgeführt. Dafür hätten die Sozialarbeiterinnen »keine Zeit«,

schließlich sei »fast der ganze Arbeitstag dafür draufgegangen«. Auch wenn

etwas weniger als die Hälfte der Bewohner befragt werden konnte, zeige »das

Ergebnis« die Bedeutung des Fastens für diese, was ihn darin bestätige, eine

Umstellung der Mahlzeiten mit dem Caterer zu organisieren. Seine Auswer-

tung der Befragung habe konkret ergeben, dass von 312 Befragten 304 ange-

geben hätten, fasten zu wollen.Wenn man dies auf die Gesamtbewohnerzahl

2 Die Mitarbeiter des Sicherheitsdienstes arbeiten jeweils 12 Stunden pro Schicht, von

8 bis 20 Uhr sowie von 20 bis 8 Uhr. Dabei wechseln sich insgesamt sechs Teams, zu-

sammengesetzt aus jeweils sechs Personen, ab. Der Einrichtungsleiter hat die Sicher-

heitsfirmadarumgebeten, bei der ErstellungderDienstplänedarauf zu achten, dass in

jedem Team und pro Schicht mindestens ein Mitarbeiter mit Sprachkenntnissen der

größten Bewohnersprachgruppen (vor allem Arabisch und Farsi) zugegen sei, um in

Notfällen den Sozialarbeitern assistieren zu können oder in Konfliktfällen ansprech-

bar zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen 93

hochrechne und davon ausginge, dass ohnehin viele »woanders essen«, sei es

nicht notwendig ein Frühstück undMittagessen während der »Ramadanzeit«

anzubieten. Schließlich müsse verhindert werden, dass durch eine »Fehlkal-

kulation« die überschüssigen Mahlzeiten »umsonst bezahlt und dann weg-

geschmissen« würden. Auch könne man den Ehrenamtlichen so möglicher-

weise anbieten, statt bei der Ausgabe von drei Mahlzeiten täglich, während

des Ramadans nur bei der Ausgabe des Abendessens zu assistieren. So sei es

»vielleicht besser zu verschmerzen, dass das dann so spät stattfindet«.

Herrn Schuhmanns Absprachen mit dem Caterer wurden während des

Ramadans wie geplant umgesetzt. Die Lieferung jeweils einer Mahlzeit, des

Abendessens, erfolgte vom 6. Juni bis zum 5. Juli 2016 um 20 Uhr. Die Über-

schüsse wurden jeweils am Folgetag um 20 Uhr abgeholt. Die Essensausga-

be fand täglich zentral ab 21:45 Uhr statt. Etwa ein Drittel der Ehrenamtli-

chen leistete Unterstützung bei der Mahlzeit, was jedoch ausreichend zu sein

schien. Die Stimmung der anwesenden Bewohner beim gemeinsamen Es-

sen war vergnüglich. Um 22:45 Uhr wurden die letzten Teller eingesammelt

und die Essensreste inMetallboxen zur Abholung durch die Cateringfirma am

nächsten Tag verwahrt. Gegen 23 Uhr verließen die ersten Ehrenamtlichen

dann das Gelände. Herr Schuhmann zeigte sich zufrieden mit dem organisa-

torischen Ablauf. Der Aufpreis für die spätere Lieferung sei glücklicherweise

»noch im Rahmen« gewesen.

Im Gespräch mit den Sozialarbeiterinnen und einzelnenMitarbeitern des

Sicherheitsdienstes zum ›Ramadan‹ stellte sich heraus, dass die leitenden So-

zialarbeiterinnen Isabell und Marlen den Ablauf ebenso positiv bewerteten

wie ihr Vorgesetzter. »Ich finde, wir können echt froh sein, dass es läuft«,

sagte Isabell, »und dass die Bewohner bei uns die Möglichkeit haben, zu fas-

ten«, fügte Marlen hinzu.Martin, ein 32-jähriger Kollege Yasins, der während

seiner Schicht im ›Begegnungsraum‹ auf dem Gelände eingeteilt war, machte

noch eine weitere Beobachtung. Der Raum, in dem neben zwei Sofas und

einem Kickertisch auch der einzige Süßigkeitenautomat auf dem Gelände

stand, wurde seit Beginn des Ramadans täglich von großen Kindergruppen

frequentiert. »Das sind immer so 15 bis 20 Kinder etwa«, erzählt er. Dabei

seien ihm unterschiedliche Gruppen aufgefallen.

»Die Ersten kommen gegen acht, wenn ich hier aufschließe. Das ist schon

was. Normalerweise kommen so drei, vier Kinder am Tag. Aber auch erst

nachmittags. Und dann holen die sich meistens M&Ms. Oder irgendwas mit

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Schokolade. Aber jetzt holen die sich ja praktisch alles. Auch Caprisonne und

Brausebonbons.« (Martin, 2016)

Martin berichtete weiter, dass die Kinder mehrmals am Tag kämen und ihn

auch schon darum gebeten hätten, Geldscheine zu wechseln, um dem Au-

tomaten Süßigkeiten entnehmen zu können. »Das kann ich natürlich nicht.

Ich hab‹ hier ja nur mein eigenes Geld bei. Ich kann hier nicht groß Geld

wechseln«, erklärt er. Außerdem sei es ihm in den ersten beiden Wochen des

Phänomens unangenehm gewesen, die Betreiberfirma täglich anzurufen und

um eine Nachfüllung des Automaten zu bitten:

»Die denken ja erst mal, du willst die verarschen. Normalerweise kommen

die einmal dieWoche und füllen den [Automaten] auf, und ich hab‹ da plötz-

lich jedenTag angerufen.Daswar schon krass. Aber jetzt schicken sie einfach

jeden Morgen jemanden her. Das ist ja für die auch kein Thema, eigentlich.

Die denken sich bestimmt, wir Securities sind einfach mal mega verfressen.

[lacht].« (ebd.)

5.3. Analyse

Aus Perspektive der Einrichtung, die zum Zeitpunkt der Abfrage 1) über kein

Erfahrungswissen in der Betreuung und Unterbringung von einer derart gro-

ßen Anzahl an Bewohnern verfügte, 2) erstmalig einen Ramadan mit einem

Caterer koordinierte, der sich überhaupt bereit erklärte, am Abend Lebens-

mittel zu liefern und 3) einenWeg findenmusste, zu vermeiden, dass die tags-

über zu den üblichen Mahlzeiten gelieferten Lebensmittel ungenutzt blieben,

kamen noch weitere Herausforderungen hinzu, für die eine Lösung gefunden

werden musste. So stand für Herrn Schuhmann weiterhin im Fokus, religi-

onssensibel zu agieren und den Bedarfen der Bewohner bezüglich des Fastens

gerecht zu werden. Damit konnte zum Beispiel unter anderem zusammen-

hängen, dass er sich in Kontakt und Austausch mit anderen nordrhein-west-

fälischen Einrichtungsleitern befand, die sich bereits mit der Durchführung

der abendlichen Essenslieferung an Ramadan befasst hatten, sodass er von

dieser Gruppe Anerkennung bezüglich seiner Bemühungen erfahren wollte.

In diesen Zusammenhang fiel auch der weitere Aufgabenschwerpunkt Herrn

Schuhmanns – nämlich, die organisatorischen Abläufe in der Unterkunft zu

gewährleisten und dabei sowohl auf die Bedarfe der Sozialarbeiter als auch

auf die der Ehrenamtlichen zu achten. Beide Gruppen waren in der Einrich-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen 95

tung, trotz hoher Frustrationstoleranz, einer hohen Fluktuationsrate ausge-

setzt, undHerr Schuhmannwusste um die Schwierigkeit, neue Sozialarbeiter

einzuarbeiten, die dann sukzessive mehr Verantwortung übernahmen, so-

wie um die Herausforderung, Ehrenamtliche, zu akquirieren und vor allem

zu koordinieren, die die Abläufe der Einrichtung möglichst langfristig durch

ihr Engagement unterstützen sollten. In seiner Arbeit musste sich der Lei-

ter stets an zeitliche Vorgaben und Fristen wie auch an ein Budget halten.

Somit waren auch seine Überlegungen auf Grundlage der Einschätzung der

beiden Sozialarbeiterinnen zur Bedarfsermittlung um das Fasten der Bewoh-

ner nachvollziehbar. Diese berieten ihn aufgrund ihres Erfahrungswissens zu

den Arbeitsabläufen in der Einrichtung, also dazu,was unter bestimmtenKri-

terien möglich und umsetzbar war und was ihnen nicht möglich erschien.

Somit bezog sich auch Herrn SchuhmannsWahrnehmung des Ramadans

auf rein organisatorische Kriterien. Indem er vor allem die Kostenkalkulati-

on und die Personalsituation sowie die Unterstützung der Ehrenamtlichen in

seiner Reflexion erwähnte, benannte er jene Kriterien, denen er gerecht wer-

den wollte und musste. So musste er unter anderem ausloten, was den Eh-

renamtlichen zugemutet werden konnte. Die Spätessensausgabe mit Ehren-

amtlichen zu realisieren, erschien ihm zunächst unwahrscheinlich, da diese

normalerweise von 18 bis 19 Uhr arbeiteten. Dennoch schlug er ihnen dann

vor, dass sie während des Ramadans die Essensausgabe ab 21:45 Uhr unter-

stützten, dafür jedoch nur einmal täglich. Auch schien sein Wissen um den

Islam ein schematisches zu sein, was unter anderem daran deutlich wurde,

dass er die Auswertung der Abfrage als »das Ergebnis« bezeichnete, also von

einer absoluten, endgültigen Tatsache auszugehen schien.

Auch die Sozialarbeiter mussten im Rahmen ihrer Tätigkeit die organi-

satorischen Abläufe gewährleisten, sie bewerteten die Abfrage in diesem Zu-

sammenhang als positiv, zum Beispiel mit einer Äußerung wie der folgenden:

»Ich finde, wir können echt froh sein, dass es läuft«, so Isabell. Jedoch wur-

de auch der religionssensible Anspruch der Sozialarbeiter deutlich, insofern

Marlen darauf hinwies: »und dass die Bewohner bei uns die Möglichkeit ha-

ben, zu fasten«. Die Konformität der Bewohner spielte insofern eine Rolle,

als Isabell feststellte, diese »machen gut mit.« Damit spielt sie möglicherwei-

se darauf an, dass die Bewohner sich von ihr beim Anstellen in der Schlange

arrangieren ließen. Es hatte sogar den Anschein, als wären die Bewohner in

diesemMoment Organisationseinheiten, die es zu ordnen galt. Auch die Her-

ausforderung, dass nicht alle Bewohner ihren Nachnamen kannten, erwähnte

Isabell in diesem Prozess als hinderlich. Anhand der Analyse des Fallbeispiels

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Religion in Flüchtlingsunterkünften

um die Abfrage des Fastens wird deutlich, dass religiöse Zugehörigkeit von-

seiten der Einrichtung als Zuschreibungskategorie gehandhabt wurde und

auch mit einer Verhaltenserwartung korrelierte: indem die geflüchteten Be-

wohner aus Gründen des organisationalen Handelns entweder in der Rolle

des ›Muslim‹ oder des ›Nicht-Muslim‹ wahrgenommen wurden.

Auch hinsichtlich der konkreten Abfragesituation sind Besonderheiten

abzulesen, zum Beispiel bezüglich der Umkehrung des Hierarchiegefälles

zwischen Marlen und Yasin. Yasin, der als ›Security‹ üblicherweise den

Sozialarbeitern unterstellt war oder zumindest seine Aufgabenerfüllung an

deren Vorgaben anzupassen hatte, sah sich nun in der Situation, dass diese

ihn um Hilfe baten, um die Befragung unter den Bewohnern überhaupt

durchführen zu können. Yasin schien klar zu sein, dass Marlen und Isabell in

dieser Situation nicht ohne ihn auskämen und regelrecht abhängig von seiner

Unterstützung waren, und es scheint, dass er diese ungewohnte Rolle genoss.

Auch scheint es, dass er erleichtert darüber war, zugewandt und freundlich

gegenüber den Bewohnern auftreten zu können, anstatt ihnen, wie es häufig

der Fall war, in Konfliktsituationen zwischen Bewohnern gegenüberzutreten.

Im Folgenden soll die Bewohnerperspektive des Fallbeispiels analysiert

werden, was zum einen eine Herausforderung darstellt, weil es sich um vie-

le Individuen handelt, die an diesem Tag an der Befragung teilnahmen, und

zum anderen herausfordernd ist, da aufgrund der hohen Fluktuation in der

Unterkunft nur zu einigen wenigen Bewohnern während der Forschung in

der Erstaufnahmeeinrichtung als Transitort tiefere Beziehungen entstehen

konnten. Weiterhin sei speziell die ethnologische Forschung mit Muslimen

eine Herausforderung, so Marranci. Zum einen sei Wissen über die Religion

des Islam notwendig, zum anderen sei der Erfolg des Forschungsprojektes je-

doch abhängig von »[…] the capacity of the fieldworker to develop emotional

empathy with his or her studied community.This process […] requires trust.«

(Marranci 2008: 86) Ein Vertrauensverhältnis zu einzelnen Bewohnern in der

Erstaufnahmeeinrichtung aufzubauen, stellte aufgrund der hohen Fluktua-

tion jedoch mitunter eine Herausforderung dar. Hier kann dagegengehalten

werden, dass eine Forschung mit Akteuren anderer oder keiner Religionszu-

gehörigkeit dieselben Herausforderungen mit sich bringt. Auch kann argu-

mentiert werden, dass ein konkretes Wissen um den Islam nicht nötig ist,

sofern genaue Beobachtungen und Analysen erfolgen, die die Feldakteure als

soziale Akteure und Individuen mitsamt ihren spezifischen Hintergründen

deutlich werden lassen. Weiterhin ist es Marranci zufolge entscheidend, sich

darüber bewusst zu sein, dass »[…] the power relationship within the field

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen 97

is more complex than can be expected in other contexts; particularly if the

fieldwork is conducted in the west.« (ebd.) Die unterschiedlichen Dynami-

ken aufgrund von vorgenommenen Kategorisierungen allein unter muslimi-

schen Bewohnern der Einrichtung, die unter anderem Vorbehalte, Vorurteile,

Werturteile und Stereotypisierungen einer jeweils anderenGruppe umfassen,

unterliegen eben jenen von Marranci benannten Machtbeziehungen im Feld

und drücken sich auch durch Positionierungen um Zugehörigkeiten aus. So

spielt es aus Bewohnerperspektive durchaus eine Rolle, wer, von wo aus, aus

welchen Gründen und zu welchem Zeitpunkt geflüchtet ist. Auch die konfes-

sionelle Zugehörigkeit, die Sprachkenntnisse sowie der soziale und ökonomi-

sche Status haben Einfluss darauf, mit wem man im Aufnahmekontext Zeit

verbringt, von wemman Ratschläge annimmt und wemman vertrauen kann.

»Gemeinsamkeit wird oftmals durch einen sozialen Wir-Grenzhorizont

wahrgenommen, der zwischen den Insidern und den Outsidern zu unter-

scheiden hilft, und zugleich wird sie durch diese Unterscheidung gefestigt.«

(Pfaff-Czarnecka 2012: 22)

Dabei würden vor allem Narrative als Instrument genutzt, um sich einem

solchen Horizont zuzuordnen und sich eindeutig in diesem zu positionieren

(vgl. Sigona 2014: 378). Diese seien daher als Kohärenzkonstrukte als situa-

tiv, positional und relational zu betrachten (vgl. ebd.). Malkki unterstreicht

dabei die Komplexität der Narrative als komplexe Produkte, indem sie dar-

auf verweist, dass diese einer bestimmten Dramaturgie unterlägen und unter

anderem mit Sprichwörtern als Überzeugungsinstrument angereichert wür-

den (vgl. Malkki 1995: 53). Daher bezeichnet sie derartige Konstrukte als »my-

thico-history« (ebd.: 54), da sie sowohl eine Reinterpretation des Erlebten als

auch eine moralische Deutung der eigenen Erfahrungen miteinander verein-

ten (ebd.).

Da der Schwerpunkt der Datenerhebung im Fallbeispiel darauf lag, den

konkreten Ablauf der Befragung zu erfassen, soll im Folgenden die Schwie-

rigkeit der Abfrage für die Bewohner mittels Hypothesen erfasst werden. Im

Fallbeispiel spiegeln sich diese Schwierigkeiten nun in zwei Aspekten: zum

einen in der unzureichenden Kenntnis des sozialen Rahmens durch die Be-

wohner, dessen Komplexität für die meisten Befragten zum Zeitpunkt der

Abfrage kaum zu erschließen war, gerade in Anbetracht der Tatsache, dass

viele Bewohner nur für wenige Wochen, maximal jedoch drei bis vier Mona-

te in der Erstaufnahmeeinrichtung lebten, bevor ihr nächster Standort fest-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Religion in Flüchtlingsunterkünften

stand. Goffman beschreibt die Wahrnehmung dieses gesellschaftlichen Rah-

mens wie folgt:

»[e]in Spiel wie das Schach schafft für den, der ihm folgen kann, eine be-

wohnbare Welt, eine Ebene des Seins, ein Ensemble von Gestalten mit an-

scheinend unbegrenzt vielen verschiedenen Situationen und Handlungen,

in denen sich ihre Eigenart und ihr Schicksal verwirklicht.« (Goffman 1980:

13)

Ein Großteil des beobachtbaren Handlungskomplexes des Rahmens sei dabei

auf nur wenige »aufeinander bezogene Regeln und Praktiken zurückführbar«

(ebd.). Die Unsicherheit in Bezug auf die Deutung dieser Regeln und Prak-

tiken wurde in der Abfrage-Situation deutlich. So schienen einige Bewohner

verwirrt gewesen zu sein, was die alphabetische Aufstellung in der Schlan-

ge nach Nachnamensbeginn betraf. Nicht nur war das alphabetische Aufstel-

len den meisten Flüchtlingen unbekannt, auch nutzten viele Bewohner ihren

Nachnamen in den Herkunftsländern nicht oder nur selten. Manche Bewoh-

ner berichteten den Sozialarbeitern, sie hätten erstmaligmit demGrenzüber-

tritt nach Deutschland oder sogar erst mit der Zuteilung in die Erstaufnah-

meeinrichtung einen Nachnamen erhalten, indem sie von Behördenbeauf-

tragten einen zugewiesen bekommen hätten oder so lange danach befragt

worden seien, bis sie ihren Vornamen als Nachnamen genannt hätten oder

sich schlichtweg einen für sie plausiblen zu ihrem Vornamen passenden Na-

men ausgedacht hätten, erläuterte Marlen. Der erhaltene Name stünde nun

zwar in einem Dokument, das sie als Flüchtlinge aufzubewahren hätten und

zuweilen vorzeigen müssten, habe für sie im Alltag jedoch keinerlei Bedeu-

tung. So ist auch zu erklären, weshalb ein Arrangement nach Nachnamen ein

schwieriges Unterfangen für die Sozialarbeiterin darstellte – weil es nämlich,

bis auf wenige Ausnahmen, von ihr allein ausging (Marlen 2016).

Der zweite Aspekt, der die Befragung als problematisch kennzeichnet, ist

deren Funktion als Bekenntnisinstrument. Dabei spielt es durchaus eine Rol-

le, dass die Befragung der Bewohner öffentlich und für alle Nebenstehenden

hörbar stattfindet. Zunächst ist davon auszugehen, dass dem Handeln der

Einrichtung als Organisation ein bestimmtes Religionsverständnis zugrunde

liegt. Dieses kann auf die Konfessionalität des Trägers zurückgeführt wer-

den und lässt sich unter anderem an den Bemühungen des Leiters sowie der

Sozialarbeiterinnen ablesen, religionssensibel agieren zu wollen, indem orga-

nisatorische Maßnahmen ergriffen werden, um die Zeit des Ramadans mög-

lichst angemessen für die Bewohner der Einrichtung zu gestalten. Im Folgen-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen 99

den kann argumentiert werden, dass mit der Organisation, die auf bestimm-

te Art und Weise Religion thematisiert, indem sie sie ermöglicht oder nicht

ermöglicht, ein Verständnis der Innerlichkeit des Glaubens einhergeht, das

nahelegt, dass man sich bei der Frage nach dem Fasten als Bewohner ledig-

lich entscheiden müsse. Die Einrichtungsleitung kommt so ihrem religions-

sensiblen Anspruch nach, indem ein jeder Bewohner samt seines Glaubens

Berücksichtigung findet. Für die meisten Bewohner ist jedoch die Annahme

naheliegend, dass diese ein Verständnis von Bekenntnisreligiosität teilen, das

Kulturalismus und Ritualismus als Dimensionen des Religionsverständnisses

einbezieht. Dabei steht nicht der Glaube selbst, sondern vor allem der öffent-

liche Vollzug desHandelns durch Praktiken imVordergrund (vgl. Stauth 1993).

Man kennt die Regeln des sozialen ›Spiels‹ und spielt im Sinne Goffmans

›Theater‹. Dieser veranschaulicht den Komplex unterschiedlicher Techniken

mit den Worten:

»[…] wie […] der Einzelne sich selbst und seine Tätigkeit anderen darstellt,

mit welchenMitteln er den Eindruck, den er auf jenemacht, kontrolliert und

lenkt, welche Dinge er tun und nicht tun darf, wenn er sich in seiner Selbst-

darstellung vor ihnen behaupten will.« (Goffman 2003: 3)

Hinsichtlich des Auf- und Durchführens sozialer Praktiken sind im gewohn-

ten Umfeld Möglichkeiten und Wege bekannt, sich bestimmten zum Beispiel

unliebsamen oder heiklen Situationen zu entziehen. Eine öffentlich präsen-

tierte Zuwiderhandlungwird jedoch als Tabubruch angesehen.Ob den Sozial-

arbeitern aber dieses Konzept der Religion als ›Spiel‹ bekannt ist, ist fraglich.

Für die muslimischen Bewohner ist jedoch davon auszugehen, dass die so-

ziale Dimension des Glaubens durchaus relevant ist: Wie verhält man sich in

der Öffentlichkeit und wie nicht, und wie erfolgt der Umgang mit Tabus? Da-

bei gibt es immer auch Grauzonen. So kann in unterschiedlichen kulturellen

Kontexten während der Fastenzeit an Straßenständen hinter Tüchern oder

Stellwänden gegessen werden,3 oder es gibt andere vorbeugende Maßnah-

men wie verdunkelte Scheiben an Restaurants, sodass die Gäste von außen

nicht sichtbar sind und Vorbeigehende nicht in Versuchung gebracht wer-

den. Diese Möglichkeiten hatten die Bewohner der Erstaufnahmeeinrichtung

in der Situation der Abfrage, auf die sie zum Zeitpunkt ihrer Durchführung

3 Es sei darauf hingewiesen, dass bestimmte Gruppen temporär oder grundsätzlich vom

Fasten ausgeschlossen sind. Auch besteht die Möglichkeit, Tage des Fastens nachzu-

holen.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Religion in Flüchtlingsunterkünften

nicht vorbereitet waren, jedoch nicht und sahen sich damit konfrontiert, eine

Entscheidung treffen zu müssen. Bewohner, die das Fasten aktiv verneinten,

mussten sich gleichsam der Tragweite dessen bewusst sein und damit rech-

nen, dass ihre Entscheidung Effekte auf ihre Zugehörigkeitskonstellationen

und sozialen Status in der Einrichtung haben konnte. Somit war die Abfra-

ge zum Fasten für viele Bewohner möglicherweise eine Herausforderung, die

schwer zu handhaben war. Bejahten sie, verhielten sie sich in der Situation er-

wartungsgerecht als Muslime und konform. Das Bejahen war daher mit einer

niedrigen Hemmschwelle verbunden, zumal den Bewohnern nicht bewusst

war, welche Auswirkungen ihre Antwort in der Folge auf ihren Alltag haben

würde. Der Grund, warum also viele Bewohner angaben, fasten zu wollen,

könnte vor allem auf dieser Entscheidungsebene liegen.

Weiterhin musste der Umstand berücksichtigt werden, dass den Bewoh-

nern in der Erstaufnahmeeinrichtung kein tatsächlich privater Raum zur Ver-

fügung stand. Zwar erhielten sie mit ihrem Einzug ein Zimmer, jedoch wur-

de dieses einmal wöchentlich unangekündigt auf Alkohol, Drogen und Waf-

fen durchsucht,4 was sich aus der besonderen Art der Unterbringung ergab.

Auch boten die Räumlichkeiten den Bewohnern keine Möglichkeit, selbst zu

kochen. Familien, die vomEinkaufen kamen und Einkaufstütenmit sich führ-

ten, konnten auf den langen Fluren zwischen den Wohnräumen nicht unent-

deckt bleiben. Somit war es auf dem Gelände nahezu unmöglich, von seinen

Mitmenschen unbemerkt nicht zu fasten. Auch wurde mir während der For-

schung durch Bewohner von Tabus wie dem Verzehr von Schweinefleisch be-

richtet. Jedoch entwickelte sich dies nicht zum Bekenntnisgegenstand, da es

in der Unterkunft nicht angeboten wurde. Vielmehr konnte Schweinefleisch

unbemerkt privat beim Imbiss im Stadtteil oder beim Mittagstisch in der

Metzgerei eine Querstraße weiter konsumiert werden. Es wäre jedoch ge-

mäß Goffman durchaus ein Tabubruch, Schweinefleisch in der Unterkunft

zu verzehren oder dort auf den Verzehr hinzuweisen. Die unterschiedlichen

4 Dieses Vorgehen wird vor allem von geflüchteten Familien stark kritisiert, da die Frau-

en sich in solchen Situationen oftmals nicht genügend bedecken können und dem zu-

meist männlichen Sicherheitspersonal, das die Kontrollen durchführt, plötzlich ohne

Kopftuch gegenüberstehen. Häufig gibt es Situationen, in denen die Ehemänner, so-

fern sie anwesend sind, dann aggressiv gegenüber dem durchsuchenden Sicherheits-

personal reagieren und dieses aus der Wohnung bitten. Nicht selten eskalieren diese

Situationen. Auch scherzen Bewohner infolgedessen oft, sie verstünden nicht, wozu

sie einen Wohnungsschlüssel hätten, schließlich könne ohnehin jederzeit eine ihnen

unbekannte Person die Wohnung betreten.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen 101

Mechanismen und Vorgehensweisen, mit diesen alltäglichen Herausforde-

rungen umzugehen, bezeichnet de Certeau als taktisches Handeln. Demnach

handelten jene Akteure taktisch, die nicht über strategische Macht verfügten,

sondern eher eingeschränkte Handlungsspielräume hätten (vgl. de Certeau

1988: 16ff.). Auch die Person Yasins kann Teil dieser taktischen Überlegungen

im Fallbeispiel der Abfrage zum Fasten gewesen sein. So ist es möglich, dass

aufseiten der Bewohner eine Irritation darüber herrschte, dass Yasin während

der Abfrage präsent war und diese sogar selbst durchführte. Auch, dass er da-

bei seine gewohnte Uniform trug, die ihn als Mitglied des Sicherheitsperso-

nals kennzeichnete, hat möglicherweise irritiert. Hinsichtlich der Frage, wie

er dabei von den Bewohnern wahrgenommen wurde, kann gemutmaßt wer-

den, dass er vor allem als eine Autorität galt. Schließlich übernahm er anstatt

Marlen in der Situation das Gespräch. Weiterhin war der Tisch der beiden,

die die Abfrage durchführten, so positioniert, dass er den Weg zum Früh-

stücksbuffet versperrte. Somit musste ein jeder Bewohner aus der Schlange

sich auf ein Gespräch mit Yasin einlassen. Auch war anhand der körperli-

chen Reaktionen einiger Bewohner ablesbar, dass diese sich höflich dem Ge-

spräch entziehen wollten, indem sie auf Abstand gingen und subtil auf ein

Gesprächsende hinzuwirken schienen. Möglicherweise hatten sie Yasin aus

früheren konflikthaften Situationen erkannt oder von ihm gehört und fürch-

teten, ihn mit ihrer Antwort zum Fasten zu enttäuschen, oder sie rechneten

möglicherweise mit Nachteilen für ihren weiteren Aufenthalt.5 Andere ver-

5 Ein Gemeindereferent der evangelischen KircheMittstadts, Herr Rostam, äußerte sich

zu diesen Bedenken im Jahr 2017, indem er auf dieWahrnehmung von Autoritäten aus

Perspektive der Flüchtlinge einging: »DieMenschen haben hier einfachmehr Freiheiten und

sie haben auch nichtmehr so viel Angst. Vorletztes [2015] und letztes Jahr [2016] dawar das ja

noch anders. Da hatten viele Angst, dass sie nicht hierbleiben dürfen und abgeschobenwerden.

Aber die, die hierbleiben durften, sag ich mal, die haben jetzt mehr Selbstvertrauen. Als diese

Interviews waren. Die meisten haben ja gar nicht verstanden, was das BAMF ist und wer die

Leute da sind. Die haben immer gedacht, das ist ein Gericht. Haben gesagt: ›Der Richter hat

mir das gesagt oder dieses gesagt‹. Aber ich habe dann erklärt: ›Nein, das ist kein Richter. Das

ist einfach ein Angestellter. Wenn du irgendwo hingehst, oder, ich sag mal hinwillst, musst du

ja immer erklären, warum. Das musst du ja auch erklären, wenn du in eine Wohnung ziehen

willst. Warum will ich hier einziehen. Und wenn du in ein neues Land willst, musst du das

den Leuten eben auch erklären.‹ Das habe ich dann immer gesagt. Und: ›Sei einfach ehrlich,

hab keine Angst. Erzähl ganz in Ruhe deine Geschichte.‹« (Herr Rostam, 2017) Auch Yasin

scheint von den Bewohnern als Autorität wahrgenommen zu werden, die jedoch, wie

im Beispiel des ›Richters‹, der sich als einfacher Angestellter herausstellt, nicht infrage

gestellt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Religion in Flüchtlingsunterkünften

hielten sich ihm zugewandt und schienen das Gespräch zu genießen, indem

sie scherzten oder ihm schmeichelten. Auch dies kann als ein Taktieren ge-

mäß de Certeau gedeutet werden, zum Beispiel in der Hoffnung, sich Yasin

zum Verbündeten zu machen, um ihn in schwierigen Situationen zum Teil

des eigenen Netzwerkes zählen zu können. Es wurde jedoch deutlich, dass

Yasin von den Bewohnern der Unterkunft als Autorität wahrgenommen wur-

de.

Somit kann festgestellt werden, dass das Entscheidungsmoment der be-

fragten Bewohner nicht nur die beiden Aspekte des gesellschaftlichen Rah-

mens und der Befragung als Bekenntnisinstrument umfasste, sondern eben-

so die kontextuellen Bedingungen und Machtgefälle, die vor allem auch Yasin

in seiner Funktion einbezogen. Am Beispiel der Aussagen eines Referenten

einer Moscheegemeinde Mittstadts, Herrn Karami, und dessen Erläuterung

des sozialen Drucks im Zusammenhang mit dem Fasten im Jahr 2017 wird

deutlich, welche Rolle das Fasten für einen Teil der Flüchtlinge spielte:

»Ich würde sagen, 50 % der Flüchtlinge, mit denen ich zu tun habe, fasten.

Aber es wird jedes Jahr weniger. Das lässt immer mehr nach. Wenn sie hier-

herkommen [nach Deutschland], dann ziehen sie das durch, aber irgend-

wann merken sie: Das ist schwer in Deutschland! Aber man darf auch nicht

vergessen: viele haben auch zu Hause nie gebetet oder gefastet. Das wird

hier aber ganz oft erwartet von anderen Muslimen. Man macht das dann

eben mit. So wie man als Jugendlicher auch mal probiert hat, Zigarette zu

rauchen [lacht].Weil es alle anderen eben auch gemacht haben. Da entsteht

eben so ein Druck. Und die, die nicht fasten, gehen aber trotzdem zum Fas-

tenbrechen der [Moschee-] Gemeinden. Das ist ja auch klar: da ist was los,

da gibt’s lecker Essen. Da fragt ja niemand: ›Hast du auch gefastet?‹« (Herr

Karami, 2017)

Das Fasten als Bekenntnisinstrument kommt durch die Teilnahme der Be-

wohner der Unterkunft am Fasten zum Ausdruck. Hier referiert Herr Karami

auf eine gegenseitige Erwartungshaltung. Gleichsamwird deutlich, dass man

sich dieser kaum entziehen kann und es leichter ist, an den gemeinschaftli-

chen Aktivitäten wie dem Fastenbrechen teilzunehmen als nicht daran teilzu-

nehmen undmöglicherweise in Erklärungsnot deswegen zu geraten. Auf dem

Fest selbst werde zudem das Fasten als Teilnahmebedingung nicht infrage ge-

stellt, sodass die Bewohner es durchaus genössen, in festlicher Atmosphäre

beisammen zu sein und gemeinsam zu essen.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen 103

Die Effekte der Befragung für zumindest einen Teil der Bewohner sind

an den mitgeteilten Beobachtungen Martins ablesbar, die als weitere Hin-

weise auf das Bewohnerverhalten an Ramadan dienen können. Seit Beginn

des Ramadans suchten mehrere Gruppen von jeweils »15 bis 20 Kinder[n] et-

wa« (Martin, 2016) den einzigen Süßigkeitenautomaten auf dem Gelände der

Erstaufnahmeeinrichtung über den Tag verteilt auf, wobei eine Besonderheit

auffiel: »[a]ber jetzt holen die sich ja praktisch alles. Auch Capri-Sonne und

Brausebonbons.« (ebd.) Zuvor holten sie sich gewisse Mengen an Schokola-

densnacks. Dies kann als ein Anlass genutzt werden, verschiedene Lesarten

als Hypothesen darzustellen. So wäre es denkbar, dass die Kinder aus musli-

mischen Familien stammten, aber durch die fehlende soziale Praxis und Ein-

gebundenheit in Ramadan noch orientierungslos waren. Auch könnte es sein,

dass es sich um Kinder aus muslimischen Familien handelte, deren Eltern ih-

nen ein Fasten nicht zumuten wollten und sie daher zum Süßigkeitenauto-

maten schickten. Schließlich konnten sie Kinder zum Beispiel christlicher Fa-

milien aus dominant muslimischen Herkunftsländern sein, die von anderen

Bewohnern jedoch als muslimisch wahrgenommen wurden und den Famili-

enmitgliedern auf diese Weise ermöglichten, nicht zu fasten. Es ist jedoch

auch plausibel, dass diese Kinder aus Familien stammten oder von diesen ge-

schickt wurden, die bisher entweder an noch keinemRamadan teilgenommen

hatten oder sich lieber gegen eine Teilnahme am Fasten entschieden hätten.

Das in diesem Fall taktische Handeln dieser Bewohner, also die Frage nach

dem Fasten zu Bejahen und im Laufe des Ramadans dann nach einer Mög-

lichkeit zu suchen, dennoch unbemerkt Nahrungsmittel zu sich zu nehmen,

was mithilfe der Kinder, die in der Regel vom Fasten ausgenommen sind,

und dem Automaten auf dem Gelände möglich war, könnte dann darauf zu-

rückzuführen sein, dass aufseiten der Bewohner die Sorge um Nonkonfor-

mität bestand. Es existierte also der Wunsch, sich nicht den antizipierten

Erwartungen der Einrichtung, während der Abfrage repräsentiert durch Ya-

sin, anzupassen, und ebenso die Sorge vor der Erfahrung sozialen Drucks

von Menschen, denen man sich zugehörig fühlte oder zugehörig fühlen woll-

te − seien es Angehörige derselben Konfession oder Landsleute. Damit ginge

auch einher, dass sich Bewohner um den Eindruck, den sie als Vertreter einer

religiösen Gruppe hinterließen, zum Beispiel Yasin gegenüber, sorgten, oder

dass Angehörige sozialer Minderheiten ihre religiöse Zugehörigkeit mögli-

cherweise nicht preisgaben, um sich anzupassen. Diese Lesart scheint vor al-

lem dann plausibel, wenn, de Certeau folgend, die Feldakteure als Individuen,

die eher eingeschränkte Handlungsspielräume haben (de Certeau 1988: 16ff.),

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Religion in Flüchtlingsunterkünften

betrachtet werden. In diesem Fall wäre auch damit zu rechnen, dass Feldak-

teure einige Entscheidungen aus dem Grund treffen, weiteren Erklärungen

zu entgehen.

5.4. Zusammenfassung

Das Fallbeispiel schildert die Ausgangssituation der Leitungsebene der Erst-

aufnahmeeinrichtung sowie den Prozess des Findens einer passenden Be-

darfsermittlung, um festzustellen, ob die geflüchteten Bewohner daran in-

teressiert sind, anlässlich von Ramadan zu fasten. Erwartungen der Bewoh-

nerschaft diesbezüglich wurden imVorfeld nicht geäußert. Es wurden die un-

terschiedlichen Kriterien in Bezug auf Personal, organisatorischer sowie zeit-

licher Planung und Kostenkalkulation ersichtlich, die den Einrichtungsleiter

schließlich zur Entscheidung bewegten, die Bedarfsermittlung in Form einer

mündlichen Abfrage durch die Sozialarbeiterinnen durchführen zu lassen.

Wie deutlich wurde, bestand der Anspruch der Leitungsebene sowie der So-

zialarbeiter darin, besonders religionssensibel zu agieren, insbesondere auf-

grund des Bewusstseins hinsichtlich der Tatsache, dass überwiegend musli-

mische Bewohner zu beherbergen waren.

Die Frage, welche Erscheinungsformen von ›Religion‹ in der Unterkunft

auftreten, kann für das Fallbeispiel um die Organisation Ramadans somit in

derWeise beantwortet werden, dass ›Religion‹ im Beispiel als Zuschreibungs-

kategorie durch die Organisation fungiert und mit bestimmten Verhaltenser-

wartungen um Konformität der Bewohner einhergeht. Indem die Befragung

zum Fasten für die Bewohner zum Bekenntnisinstrument wurde, verlangte

sie diesen eine Entscheidung ab, die nicht nur untereinander und hinsicht-

lich der Zugehörigkeit zu einem Kollektiv und den damit verbundenen Pri-

vilegien, sondern auch vor dem Mitglied des Sicherheitspersonals Yasin Be-

stand habenmusste, der die Befragung durchführte. Es zeigte sich,wie sozia-

ler Druck entstand, indem zwei unterschiedliche Glaubensverständnisse sich

einander gegenübersahen. Diesbezüglich wird davon ausgegangen, dass viele

Bewohner ein Verständnis von Bekenntnisreligiosität teilten, das auf soziale

Praktiken referierte und den öffentlichen Vollzug des Handelns in den Vor-

dergrund stellte (vgl. Stauth 1993; Tezcan 2019). Somit kann im Sinne dieser

Deutung ›Religion‹ als soziales ›Spiel‹ (Goffman 2003) verstandenwerden,wo-

hingegen die Einrichtungsleitung eher ein Verständnis der Innerlichkeit des

Glaubens vertrat. Demnach ist die Befragung eine legitime Möglichkeit der

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen 105

Erfragung des Fastens. Angesichts dessen muss die oder Befragte sich ledig-

lich entscheiden, ob sie oder er fastet oder nicht, was letztlich vom eigenen

Glauben abhängt.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die kommunale Unterkunft als

Bedeutungsträger

Im Folgenden wird die kommunale Unterkunft als Lebensmittelpunkt und

Handlungsrahmen samt ihres Bedeutungshorizontes für die Akteure vorge-

stellt. Dabei wird auf die konkreten Räumlichkeiten sowie deren Ausgestal-

tung, Nutzung und Bedeutung für die Bewohner eingegangen. Weiterhin er-

folgt eine Beschreibung derer, die sich in der kommunalen Unterkunft bewe-

gen, und der Art und Weise, wie diese Personen miteinander interagieren.

Dabei wird auch das Sample jener vorgestellt, die als Feldakteure Teil dieser

Arbeit sind. Auf Grundlage dieser Beschreibungen wird die Unterkunft für

die folgenden Fallbeispiele erfahrbar.

6.1. Die kommunale Unterkunft

›Die Unterkunft‹, ›Einrichtung‹, ›mein Haus‹ oder auch nur der Straßenna-

me bezeichnen allesamt einen konkretenOrt für einen bestimmten Personen-

kreis in Mittstadt. Jede Begrifflichkeit wird aus einer bestimmten Perspektive

heraus verwendet und dient der Bezeichnung eines Ortes, der aus politischer

Perspektive eine Unterbringung gewährleisten soll und aus Perspektive der

Bewohnerschaft vorübergehend Schutz und Rückzugsmöglichkeiten bietet.

Die Unterkunft ist der Ort, an dem geflüchtete Menschen einen Großteil ih-

res Alltags in Mittstadt verbringen. Sie schlafen, kochen und essen in den

Räumen. Sie waschen ihre Wäsche, putzen die Hausflure und bearbeiten ih-

re Post. Sie feiern Geburten und Geburtstage, Weihnachten und Ramadan,

Ostern und das Opferfest. Sie gründen Familien, erziehen ihre Kinder, tau-

schen sich untereinander aus und sind im Gespräch mit den Sozialarbeitern

und Ehrenamtlichen. Sie schließen Freundschaften und Kompromisse, erle-

ben Konflikte und suchen Lösungen. Derjenige Aspekt jedoch, der die Be-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Religion in Flüchtlingsunterkünften

sonderheit ihres Status beschreibt, ist das Warten. Denn sie bewohnen die

Unterkunft vor allem wartend und hoffend.

Im Folgenden wird die kommunale Unterkunft als Raum des Geschehens

für Flüchtlinge und ihre Mitmenschen in Mittstadt vorgestellt. Es werden die

Räumlichkeiten mitsamt ihrer Bedeutung für die Bewohner vorgestellt, fer-

ner wird dargestellt, welche Personengruppen sich in der Unterkunft bewe-

gen oder mit dieser in Verbindung stehen und wie diese Kontakte entstehen.

In der Vorstellung der einzelnen empirischen Fallbeispiele wird die Unter-

kunft auch als Bedeutungsträger erfahrbar, sodass erschlossen werden kann,

welche Bedeutung für die jeweiligen Akteure sich aus den Räumlichkeiten

und deren konkreter Nutzung ergibt.

6.1.1. Standortbeschreibung und Wahrnehmung der Unterkunft

Die Unterkunft ist eine von etwa 70 Standorten der Kommune und wird als

temporäre Einrichtung geführt. Als kommunale Unterkunft wird sie von den-

jenigen Flüchtlingen bewohnt, die bereits eine dreijährige Aufenthaltserlaub-

nis haben, unter subsidiärem Schutz stehen oder noch auf ihren Asylent-

scheid warten. Die Einrichtung beherbergt ausschließlich Familien, insge-

samt 150 Personen. Etwa zwei Drittel der Bewohner sind Minderjährige. Sy-

rien, Afghanistan, der Irak und Eritrea sind die Hauptherkunftsländer. Nur

wenige Familien stammen aus den sogenannten Balkanländern.

Während der Zeit der Nutzung als Familienunterkunft gibt es immer wie-

der Aus- und Zuzüge, bedingt durch Ausweisungen oder die Tatsache, dass

Familien die Stadt verlassen, um zumBeispiel mit Verwandten eineWohnung

im Ruhrgebiet zu beziehen, oder dadurch, dass sie mithilfe von Ehrenamt-

lichen auf dem freien Wohnungsmarkt in Mittstadt eine Wohnung finden.

Weiterhin ziehen zuweilen Flüchtlinge aus anderen kommunalen Unterkünf-

ten mit ihren Kindern ein. Es gilt die Vorgabe der Stadt, die kommunalen

Unterkünfte maximal zwei Jahre zu bewohnen, bis im Idealfall dem Asyl-

antrag zugestimmt und ein Bleiberecht gewährt werde. Dann solle idealty-

pisch der Umzug in eine Privatwohnung erfolgen. Da dies in vielen Fällen

aufgrund des Wohnraummangels und Schwierigkeiten bei der Finanzierung

jedoch nicht realisierbar ist, leben einige Familien, die bereits 2013 oder 2014

als Flüchtlinge nach Mittstadt kamen, mehrere Jahre dauerhaft in kommu-

nalen Unterkünften. Doch nicht nur die betroffenen Familien, sondern auch

die sie unterstützenden Ehrenamtlichen sind frustriert von der Wohnraum-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger 109

suche. Sozialarbeiterin Lisa berichtet von den Bemühungen vieler Ehrenamt-

licher, die unterstützen möchten, jedoch schnell an ihre Grenzen stoßen:

»Die meisten suchen einen Monat jeden Tag lang eine Wohnung, telefonie-

ren und hängen sich rein, und wenn sie dann kein Erfolgserlebnis haben,

dann sieht man sie irgendwann auch nicht mehr wieder. Es ist aber auch

nahezu unmöglich in [Mittstadt] was zu finden, das passt. Und wenn die Fa-

milien noch gar keinDeutsch können, nimmt kein Vermieter sie.« (Lisa, 2017)

Aufgrund der vielen Nachfragen habe sogar eine große Immobilien AG, die

sich auf sozialenWohnungsbau in der Region spezialisiert hat, zwischenzeit-

lich ihr Büro geschlossen. Die Sozialarbeiterin sieht dies als zusätzliches Hin-

dernis bei der Wohnungssuche:

»Das war sehr frustrierend, weil es praktisch die einzige ›Face-to-Face-

Anlaufstelle für unsere Bewohner und Ehrenamtlichen war. Alles andere

läuft übers Telefon und E-Mails. Aber bei E-Mails kommt fast nie eine

Antwort zurück, und am Telefon ist es oft auch schon schwer, sobald der

Vermieter hört, dass die Wohnung für Flüchtlinge sein soll. Und wenn die

Familie dann noch mehrere Kinder hat, ist das fast unmöglich.« (ebd.)

Die Wohnsitzauflage übt dabei zusätzlichen Druck auf die angespann-

te Situation aus. Bedingt durch einen Beschluss der Landesregierung

Nordrhein-Westfalens, der am 1.12.2016 in Kraft tritt, sind Flüchtlinge fortan

für drei Jahre an die ihnen zugewiesene Kommune gebunden, was mit einer

verbesserte[n] Integrationsperspektive begründet wird. Diejenigen, die bis

dato der Wohnungssuche in Mittstadt überdrüssig geworden sind, dürfen

die Stadt dennoch nicht verlassen, was insbesondere kinderreiche Familien

zunehmend vor eine Herausforderung stellt, zumal ihnen bekannt ist, dass

es sich bei der Familienunterkunft um eine temporäre Einrichtung handelt.

Im April 2017 wird den Bewohnern ein voraussichtlicher Schließungstermin

zum Sommer 2017 kommuniziert, der erneut unter Druck setzt. Auch die

Sozialarbeiter wissen bis dato nicht, ob, wie und wo sie dann weiterbe-

schäftigt sind. Die Familien aber sehen sich nun akut in der Situation, eine

Wohnung finden zu müssen. Nur noch wenige von ihnen haben ehrenamt-

liche Unterstützer, die in diesem Anliegen helfen. Diejenigen, die nicht die

Möglichkeit haben einer dauerhaften kommunalen Einrichtung in Mittstadt

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Religion in Flüchtlingsunterkünften

zugewiesen zu werden, da sie nicht in der höchsten Prioritätsstufe1 einge-

ordnet sind, werden anderweitig aktiv. Shabnam Rahmani, die seit 2015 in

der Familienunterkunft lebt, beschreibt ihr Vorgehen wie folgt:

»Für uns, wir haben gefunden ein[e] Wohnung in Essen. Essen schön Stadt.

Die Kinder können da Schule gehen, können da Kita gehen.Wir nicht dürfen

raus.Nicht raus aus [Mittstadt]. Ichweiß, ichweiß. Aber die Kinder jeden Tag

weinen. Ich jeden Tag weinen auch: ›Was ist mit mein[em] Haus? Wo woh-

nen? Wo wir wohnen?‹ Weißt du? In [Mittstadt] es gibt kein[e] Wohnung.

Kein[e] Wohnung! [Wischt sich Tränen mit dem Handrücken von der Wan-

ge]. Ich muss machen, [dass] wir haben ein[e] Wohnung. Wir gehen [nach]

Essen. GroßeWohnung. Wir gehen da. Wir wohnen da. Wir suchen Arbeit.«

(Shabnam, 2017)

Auch andere Familien, wenn auch wenige, finden eine solche Lösung für sich,

obgleich sie sich der Konsequenzen2 bewusst sind. Die Sozialarbeiterin Lisa

erläutert, dass sie zwar vermute, dass einige Familien diesenWeg gingen, bei

einer Familie habe sie sogar einen konkreten Verdacht, da sich diese nur in

unregelmäßigen Abständen ihre Post abhole, die Wohnsitzauflage habe je-

doch nur Bestand, solange die Asylsuchenden Sozialleistungen empfangen.

Daher nähmen diese Familien die Möglichkeit einer eigenen Wohnung in ei-

ner anderen Kommune auch in der Hoffnung auf eine Arbeitsstelle wahr, die

sie wiederum von der Auflage befreien und ihnen mehr Unabhängigkeit ver-

schaffen würde. Dennoch sieht Sozialarbeiter Thomas einen zusätzlichen As-

pekt in der Suche von Flüchtlingen nach eigenem Wohnraum:

»Man darf aber auch nicht vergessen, welche Vorteile es für die Familien hat,

hier [in der Unterkunft] so behütet zu wohnen.Weil, nicht alle Familien sind

auch schon so weit, allein zu wohnen. Das betrifft zum Beispiel die Spra-

che, aber auch das Klarkommen im Alltag. Dass man seine Post öffnet und

1 Die Sozialarbeiter führen eine unverbindliche interne Prioritätenliste, sodass sie auf

Nachfrage des Sozialamtes Auskunft darüber geben können, welche Familie zwin-

gend eine kommunale Unterbringung in einer dauerhaften Einrichtung benötigt. In

der obersten Prioritätsstufe sind zum Beispiel Familien mit einem behinderten Kind

oder einem Kind, das pflegebedürftig ist, eingeordnet. Aus dieser Zuordnung ergibt

sich jedoch kein Anspruch für die Familien, und auch die Sozialarbeiter wissen nicht,

wessen Wünsche erfüllt werden können.

2 »Verlassen [Asylsuchende] den definierten Bereich ohne Genehmigung, droht ein

Bußgeld von 2.500 Euro. Ab dem zweiten Verstoß ist sogar eine einjährige Haftstra-

fe möglich.« Berufsverband der Rechtsjournalisten e. V. 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger 111

beantwortet, dass man an Termine denkt und auch hingeht, zum Beispiel.

Manchen, denke ich, ist gar nicht so richtig bewusst, was wir alles überneh-

men für sie. Und das ist ja gar nichts Schlimmes. Siemüssen sich ja auch hier

einleben. Aber letztlich hilft es manchen auch nichts, eine fertigeWohnung

präsentiert zu bekommen. Sie müssen sich schon auch lernen, sich alleine

zu kümmern.« (Thomas, 2017)

Auch auf einer Sitzung des Trägers mit Sozialarbeitern der Unterkunft als

auch Vertretern anderer Organisationen im Juni 2017 ist der Unmut der bis

dato noch 78 Bewohner aufgrund der baldigen Schließung der Einrichtung

ein Gesprächsthema.

6.1.2. Außerhalb der Unterkunft

Die Eingangstür des Gebäudes besteht hauptsächlich aus Glas und zwei me-

tallenen Griffleisten. Links und rechts des Eingangs erstrecken sich lange

Fensterreihen, die mit weißer Holzverkleidung und weißen Fensterbrettern

ausgestattet sind. Ein Großteil der unteren Fensterreihen im Erdgeschoss ist

von innen mit Tüchern, Stoffen und Zeitungspapier verhangen, um vor Bli-

cken von außen zu schützen. Seitlich des Eingangs ist ein circa zwei Me-

ter langes Schild des Trägers mit der Aufschrift »Kommunales Flüchtlings-

wohnheim« gut sichtbar angebracht. Es stehen vereinzelt Fahrräder vor dem

Eingang sowie Mitarbeiter und Bewohner, die eine Zigarettenpause machen.

Vorbeigehende Fußgänger und vorbeifahrende Radfahrer richten ihre Auf-

merksamkeit jeweils mit interessierten Seitenblicken auf das Gebäude.

6.1.3. Der Eingangsbereich

Die Besonderheit des Gebäudes besteht zum Beispiel in seinen hohen Decken

mit den an den gelblichen Wänden angebrachten Notausgang-Symbolen.

Weiterhin besonders ist der orangefarbene Linoleumboden mit Marmoref-

fekt und schwarz gummierten Abschlussleisten, der auch auf den steinernen

Treppen angebracht ist, sowie das weiß-grelle Licht der weitläufig ange-

brachten Rasteranbauleuchten. Die Wirkung der Farbtöne des verblichenen

Weiß und Gelb der Wände, die Farbgebung des grellen Lichtes von den

Decken und das matte Orange des verlebten zweckmäßigen Bodenbelages

tragen zu einer kühlen und nüchternen Atmosphäre bei, die von der tat-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Religion in Flüchtlingsunterkünften

sächlichen Kühle im Gebäude noch unterstützt wird, die zu jeder Jahreszeit

präsent scheint.

Frontal im Eingangsbereich der Unterkunft hängt ein hölzernes ›Schwar-

zes Brett‹ mit aktuellen Informationsbroschüren zu zum Beispiel Sprach-

kursen sowie Aushängen einzelner Angebote Ehrenamtlicher in der Unter-

kunft. Weiterhin hängt ein Gesamtprogramm an Terminen aus, die regelmä-

ßig stattfinden. So gibt eine Person montags bis freitags von 9 Uhr bis 12:30

Uhr sowie an drei weiteren Tagen von 14 Uhr bis 16:30 Uhr Deutschunterricht.

Angehende Sozialpädagogen veranstalten einmal wöchentlich einen »Kinder-

und Jugendtreff«, und es gibt weitere Sprachkursangebote für die Zielgrup-

pen der ›Senioren‹, der ›Frauen‹, der ›Männer‹, der ›Erstklässler‹, der »Zweit-

klässler‹ und der ›Jugendliche[n]‹. Außerdem gibt es mehrere Angebote für

Kinder wie ein

›Schachtraining (6-12 Jahre)‹, ›Physik für Flüchtlinge (Grundschüler)‹,

›Theater mit Kindern‹, ›Fußball (6-12 Jahre)‹ und ›Nachhilfe‹. Jugendliche

und junge Erwachsene haben weiterhin die Möglichkeit, extern an einem

›Jugendtreff‹ in einem nahegelegenen Jugendklub teilzunehmen. Im Laufe

der Zeit ändern sich die Teilnahme an den Angeboten sowie die Angebots-

struktur selbst, sodass bis zur Schließung der Einrichtung nur noch der

wöchentliche Nachmittagstreff für Jugendliche mit wechselndem Personal

stattfindet. Die Gründe liegen zum einen darin, dass die Bewohnerschaft

bereits extern zur Teilnahme an Sprach- und Integrationskursen verpflichtet

ist, und zum anderen darin, dass ehrenamtliches Engagement allgemein

nachlässt oder Unterstützer zielgerichtet als Mentoren für einzelne Familien

fungieren möchten.

Dem Flur rechter Hand folgend, ist ein Waschmaschinenraum eingerich-

tet. Sechs Maschinen sowie zwei Trockner stehen der Bewohnerschaft zur

Verfügung. An der Tür ist eine Information zu den Waschzeiten angebracht.

Nach 22 Uhr sollen die Maschinen aufgrund der Nachtruhe nicht mehr be-

nutzt werden. Die Information ist mit drei Ausrufungszeichen versehen.

6.1.4. Die Büros der Sozialarbeiter

Linker Hand des Flures befinden sich die Büros der beiden Sozialarbeiter Lisa

und Thomas. Im hinteren Büro sitzt Thomas, der noch eine weitere Einrich-

tung betreut und daher an dreiWochentagen imGebäude präsent ist. Im grö-

ßeren vorderen Büro sitzt Lisa, der die Leitung der Einrichtung obliegt. Sie ist

an fünf Tagen in der Woche anwesend. Der Raum ist einem dunklen Grauton

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger 113

gestrichen, der Boden mit hellgrauem Linoleum-Belag ausgekleidet. Die bei-

den Fenster im Raum sind – an der Gebäuderückseite – in den Außenbereich

gerichtet, eines davon auf die Sanitärcontainer der Frauen. Die Büromöbel

in Birkennachbildung sind zweckmäßig im Raum angeordnet. Ein Schreib-

tisch mit Computer und Plastikablagen mit einem vorstehenden Tisch als Ab-

stellmöglichkeit für einen Tintenstrahldrucker und ein Laminiergerät ist quer

zur Steckdosenleiste ausgerichtet. Daneben stehen ein schwarzer Drehstuhl

mit Armlehnen und Rollen sowie ein schwarzer Plastik-Papierkorb unter dem

Tisch. Ein Festnetztelefon gibt es nicht. Telefonate werden mit dem Dienst-

handy getätigt.

Im Raum sind Informationen für die Angestellten sowie für die Bewoh-

ner verteilt. Eine Wanduhr aus Plastik, angebracht zwischen den beiden

Fenstern, informiert über die Zeit. Der darunter hängende Kalender gibt

Auskunft über das Datum. Hinter dem Schreibtisch hängen Pinnwän-

de mit Telefonnummern und Ansprechpartnern, Behördenadressen und

Muster-Formularen, daneben eine Jahresübersicht des Trägers, in der Ur-

laubstermine und Feiertage eingetragen sind. An der Innenseite der weißen

Holztür hängt ein Busfahrplan für das Stadtgebiet, rechts daneben ein oran-

gefarbener Kasten mit dem Aufdruck ›Erste Hilfe‹. Auf dem runden Tisch

liegen Broschüren der Stadt zu aktuellen Angeboten aus.

Lediglich die selbstgemalten Bilder der Kinder mit Herzen und dem Na-

men ›LISA‹ in verschiedenen Varianten, zum Beispiel in Verbindung mit ei-

nem selbstgeschriebenen ›SEHER LIEBE‹ oder ›Ich lieben dein Herz‹, sowie

die Wohnzimmerpflanzen scheinen keinem erkennbaren Zweck zu dienen,

außer dem, den Raum als nahbaren Ort erscheinen zu lassen, an dem man

sich gerne aufhält. »Wie es hier aussah, als wir übernommen haben«, erinnert

sich Lisa: »Wir hatten nichts.« Dann lachend: »Da stand ein Stuhl im Raum

und den Rest mussten wir dann organisieren.«

Die weiße nach innen öffnende Tür des Büros ist stets geschlossen auf-

grund des Luftzuges im Gebäude und um eine Diskretionsmöglichkeit zu ge-

währleisten, während Telefonate oder persönliche Gespräche und Beratun-

gen geführt werden. An der Außenseite der Tür sind die Sprechstundenzeiten

der Sozialarbeiterin von einem laminierten A4-Dokument abzulesen. Da die-

se nicht beachtet werden, weil die Sozialarbeiterin jeden Tag vor Ort ist und

dadurch ansprechbar erscheint, wird dennoch mehrmals pro Stunde ange-

klopft. Auch strecken Kinder häufig den Kopf ins Zimmer in Verbindung mit

der Frage: ›Lisa?‹ Das Büro fungiert in erster Linie als Ort für Gespräche zwi-

schen der Sozialarbeiterin und den Bewohnern und mitunter externen Per-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Religion in Flüchtlingsunterkünften

sonen, jedoch auch für Erledigungen im Sinne der Bewohnerschaft sowie für

Planungen und Absprachen mit Lisas KollegenThomas. Hinter den restlichen

Türen im Erdgeschoss befinden sich dieWohnräume der Flüchtlingsfamilien.

6.1.5. Die oberen Stockwerke

Über eine Tür im Erdgeschoss und den Treppenaufgang führt eine Wendel-

treppe in die oberen beiden Stockwerke des Gebäudes sowie in das Unter-

geschoss, um die Außenanlage mit den Toiletten zu erreichen. Der Bereich

des Treppenaufgangs ist ebenfalls mit orangefarbenem Linoleum ausgelegt.

Auch die Treppenstufen sind damit überzogen. Das grelle Licht der Flurbe-

leuchtung erhellt den Bereich, in dem zwischen acht und zehn Kinderwagen

und Buggys für Kleinkinder stehen – die einzige Abstellmöglichkeit für die

Familien. Jacken, Mäntel, Decken, Regenplanen und Fußsäcke für die Buggys

hängen über dem metallenen Treppengeländer. Regenschirme stehen aufge-

spannt zum Trocknen daneben oder baumeln verschlossen amGeländerende.

Ein Rutschauto und zwei Roller stehen auf dem Boden.

Die Gemeinschaftsküche liegt zentral in der Mitte des langen Flures. Sie

ist gesäumt von weißen Kacheln und wirkt durch ihre Edelstahlausstattung

professionell. Zwei Herde mit insgesamt vier Herdplatten stehen nebenein-

ander. Über ihnen hängt eine große Dampfabzugshaube mit Haken für Pfan-

nen, Töpfe und Suppenkellen an den Seiten. Die Küchenschränke mit Schie-

betüren aus Edelstahl bieten Stauraum für Teller und weitere Utensilien. Die

offenen Regale, die sich in die Höhe stapeln, sind leer. Abgedeckte Steckdo-

sen und eine Durchreiche mit Warm- und Kaltausgabe erinnern ebenfalls an

die frühere Kantine. An den Seiten sind an die Ecken angepasste Gewürzre-

gale aus Edelstahl an die Kacheln angeschraubt. Eine Tablettablage aus Edel-

stahl grenzt an eine breite Arbeitsfläche sowie an eine gläserne Auslage, in

der früher vielleicht Teilchen oder Kuchen als Dessert angeboten wurden. Auf

der Rückseite der Arbeitsfläche befindet sich ein großes Spülbecken mit ei-

nem hoch sitzendenWasserhahn. Um die Ecke steht eine leere Tiefkühltruhe.

Wenn die Familien hier kochen, ist es laut. Es klappert, zischt und spritzt. Die

Stimmen hallen laut wider und sind auch in den Fluren und Privaträumen zu

hören.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger 115

6.1.6. Die Wohnräume

Die Wohnräume liegen jeweils einander gegenüber und säumen den langen

mit Linoleumboden ausgelegten Flur. An den an den Wänden angebrach-

ten Namensschildern aus Plastik stehen Familiennamen. So steht auf einem

Schild handschriftlich: ›RAHMANI‹. Darunter, links neben der Tür, stehen

acht Paar Schuhe vor den Zimmern im Flur: ein paar rosafarbene Zehen-

sandalen, ein größeres Paar schwarze Zehensandalen, ein Paar braune An-

zugschuhe, ein paar helle Turnschuhe und vier Paar Kinderschuhe in unter-

schiedlichen Größen – einmal gelbe Gummisandalen, zwei Paar identische

schwarze Turnschuhe in unterschiedlichen Größen und ein Paar Gummistie-

fel. Die Schuhe stehen der Größe nach nebeneinander aufgereiht.

Die weiße hölzerne Bürotür mit einem Sichtfenster aus Ornamentglas,

die in den Wohnraum führt, schließt nicht ganz am Boden ab. Im dadurch

entstehenden Schlitz liegen zwei Briefe. Es handelt sich um Post vom Jobcen-

ter. Das gläserne innere Viereck der Tür ist verhangen mit hellblauem Stoff.

Klopft man an die Tür, so hallt es im gesamten Flur. Von innen sind Stimmen

zu hören. Eine Frauenstimme, säuselnd auf arabisch, und zwei Kinderstim-

men. Der dünne metallene Türgriff sitzt locker und wackelt leicht hin und

her, wenn er von innen heruntergedrückt und die Tür geöffnet wird. Mit dem

Betreten des Raumes fällt auf, dass es darin sehr warm ist. Dennoch tragen

die Bewohner Pullover. Schnell wird die Tür nach Eintritt wieder geschlossen.

Beim Betrachten der Innenseite der Tür fällt auf, dass der von außen sicht-

bare blaue Stoff Teil eines großen Tuches ist, dass mithilfe zweier Nägel im

oberen Bereich der Tür fixiert wurde und so als Sichtschutz von außen dient.

Der Raum ist etwa 12 Quadratmeter groß und schließt an einen weiteren Bü-

roraum an. Hier leben sechs Personen. Der Boden ist mit mehreren unter-

schiedlichen Teppichen in verschiedenen Größen ausgelegt. Frontal zur Tür

befindet sich ein fast deckenhohes Fenster im Raum. Auch hier wurden Tü-

cher eingeklemmt oder festgenagelt. Gedämpftes Tageslicht sowie eine klei-

ne Nachttischlampe erhellen den Raum. Unter dem langen schmalen Fenster

fällt ein kleiner gusseiserner Heizkörper auf. Links im Raum führt eine Tür

zum nächsten Büro, dem zweitenWohnraum der Familie Rahmani. Im ersten

Raum schlafen die Eltern Shabnam und Khaled mit dem jüngsten Sohn Jamal

auf einem Ausziehsofa. Im Nebenraum schlafen Shabnams Schwester Jasina

und der mittlere Sohn Saad auf einer Matratze. Der 17-jährige Adil schläft im

selben Raum auf einer eigenen Matratze, die quer vor dem Fenster an der

Heizung steht.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Im Eingangsbereich der Wohnung steht ein kleiner gläserner rechtecki-

ger Couchtisch, der mit grauen Servietten auf denen Sterne abgebildet sind,

ausgelegt ist. Darauf steht ein gläserner Aschenbecher, der sauber gespült ist.

Neben der Tür steht ein offenes Bücherregal. Es ist mit Kleidung gefüllt, die

mehrfach gefaltet dort Platz findet. Im obersten Regalbrett liegen dicke Pull-

over aus Fleece und Wolle in unterschiedlichen Farben. Darunter gefaltete

Jeanshosen und mehrere dunkle gefaltete Stoffpakete. Auf den unteren Reg-

albrettern liegen Jacken, Mützen, Schals und Kinderhandschuhe sowie un-

terschiedlich farbige Tücher aus glatten, fließenden Stoffen, mit denen sich

die Frauen ihre Kopfbedeckung binden. Die unteren Regalbretter sind mit

einem angenagelten Tuch verhangen, dort befinden sich Unterwäsche und

Socken der Familie. Links neben der Eingangstür steht ein ähnliches Regal.

Ebenfalls aus dunklem Sperrholz. Ebenfalls mit Kratzern versehen. Bunte

Kinderaufkleber sind an den Seiten angebracht. Im Regal stehen einWasser-

kocher, fünf kleine Teegläser, eine weiße Teekanne und eine blaue Keramik-

Zuckerdose. Mutter Shabnam erzählt, dass ein Teeglas zu Bruch ging. Da sie

kein ähnliches zu kaufen finde, müsse eines der Kinder warten, wenn es Tee

gebe. Aber die Erwachsenen und Gäste würden ohnehin zuerst trinken, sagt

sie lachend. Im Regalbrett darunter steht eine dunkelblaue Packung ›XXL-

Gebäckmischung‹, eine Packung graue Servietten mit weißen Sternen, eine

Packung Reis sowie eine Packung Linsen. Zwischen Regal und Eingangstür

hängt ein schwarzes Amulett, das mit bunten Kügelchen verziert ist. Es hat

den Umriss einer Hand. In seiner Mitte ist ein Text in arabischer Schrift ab-

gebildet. Das Hamsa-Amulett lässt vermuten, dass die Familie muslimisch

ist.

Etwa auf Hüfthöhe zieht sich eine Steckdosenleiste durch den Raum. Auf

dem Fenstersims liegen zwei an Ladegeräte angeschlossene Smartphones, die

wiederum mit Steckdosen verbunden sind. Daneben ist ein Konvektor als

elektrischer Heizstrahler angeschlossen, der neben der Heizung steht. Eine

kleine Leselampe steht ebenfalls auf dem Fenstersims, deren Kabel führt zur

darunterliegenden Steckdosenleiste. Die Luft im Raum ist warm und trocken.

Es riecht nach Tee und Zigarettenrauch. Aus einem der Smartphones klingt

leise Musik. Ein Mann singt auf Arabisch. Streicher spielen dazu.

6.1.7. Der Außenbereich

Im Außenbereich der Unterkunft stehen sechs Sanitärcontainer, nahtlos an-

einandergereiht, die von den Bewohnern der Unterkunft genutzt werden. Die

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger 117

Container sind quaderförmig, etwa zwei Meter hoch und in hellgrauem Farb-

ton mit Lamellen. Über ein Rastergitter aus Metall als Anhöhe erreicht man

die Container, die sich durch einemetallene graue Tür betreten lassen. An den

Containerecken ist ein gelber Streifen angebracht, auf dem ein schwarzes Pik-

togramm abgebildet ist, das jeweils eine Frau oder einenMann zeigt. Drei der

Container sind demnach für Frauen, drei weitere für Männer zugängig. Die

Container beinhalten Duschen und Toiletten sowie Waschbecken. Für Frau-

en und Männer stehen jeweils zwei Dusch- und ein Toilettencontainer zur

Verfügung mit insgesamt sechs Toilettenkabinen und 12 Duschkabinen dar-

in. Jungen und Mädchen benutzen die Toiletten ebenfalls getrenntgeschlech-

tig. In jedem Container sind ein bis zwei kleine Ornamentglas-Sichtfenster

zu sehen, die tageslichtdurchlässig sind, jedoch keinen Einblick von außen

ermöglichen. Sie sind etwa auf Kopfhöhe eines Erwachsenen an den Con-

tainerseiten angebracht. Die Innenbereiche der Container sind mit weißem

Kunststoff ausgekleidet. Jeweils vier Waschbecken stehen auf der linken und

rechten Seite des Containers zur Verfügung. Darüber hängen vier Spiegelflie-

sen an den Wänden. Zwischen zwei Spiegelfliesen ist jeweils ein metallener

Papierspender angebracht, aus dem grüne zweilagige Papiertücher zu ziehen

sind. In den Duschcontainern ist zusätzlich eine Ablagemöglichkeit für Hy-

gieneprodukte über den Waschbecken installiert. Auf der gegenüberliegen-

den Seite sind sechs graue Plastikkabinen zu sehen. Über eine etwa 30 cm

hohe Schwelle zur Verhinderung des Auslaufens des Duschwassers können

diese betreten werden. In jeder Kabine ist eine dunkle Metallstange am obe-

ren Kabinenrand angebracht. An dieser hängt ein durch weiße Plastikringe

befestigter Duschvorhang ausweißemPolyester.Weiterhin stehen zwei Boiler

zur Warmwasseraufbereitung am Ende des Containers versetzt vor den bei-

den Fenstern. In den Toilettencontainern befinden sich auf einer Seite jeweils

sechs Toilettenkabinen, die durch weiße Stellwände mit grauen abschließba-

ren Plastikgriffen an den sechs weißen Türen getrennt sind. Die Kabinen-

ränder reichen nicht bis an den Boden und die Decke, sodass jeweils ein Ab-

stand entsteht. Auch ein offener Spalt zur Nachbarkabine entsteht somit. In

allen Containern sind drei weiße Beleuchtungselemente an der Decke ange-

bracht, die ein grelles Licht ausstrahlen. Der Boden ist jeweils mit grauem

PVC-Kunststoff ausgelegt.

Im Container stehend hört man von draußen Hundegebell, Gespräche

vorbeigehender Passanten an den Hecken hinter den Containern sowie Kin-

derlachen. Obwohl man im Container steht, befindet man sich im Freien,

geschützt nur durch Plastikwände.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Religion in Flüchtlingsunterkünften

6.2. Wer bewegt sich in der Unterkunft?

In der Unterkunft bewegen sich täglich circa 180 Personen. Davon 150 Be-

wohner, zwei Sozialarbeiter, zwei Hausmeister, drei bis fünf Personen des Si-

cherheitsdienstes, zwischen 10 und 20 Ehrenamtliche und Praktikanten sowie

zwischen sieben und zehn Externe, die die Unterkunft in ihrer Funktion als

Dolmetscher, Hebamme, Lehrer, Fachkräfte sozialer Dienst, Psychologe oder

Behördenmitarbeiter aufsuchen. Im Folgenden soll erläutert werden, welche

Personengruppen sich mit welcher Absicht in der Unterkunft aufhalten be-

ziehungsweise diese aufsuchen.

6.2.1. Die Bewohner

Die größte Personengruppe in der Unterkunft stellen die Bewohner. Sie be-

steht aus 150 Personen, die als Familien kamen oder mit ihrer Ankunft in

Deutschland Familien gründeten. Der Großteil der Bewohner lebt seit Herbst

oder Winter 2015/2016 in der kommunalen Einrichtung. Demnach ist auch

der Sprachstand im Deutschen im Herbst/Winter 2016/2017 so weit, dass mit

den meisten Bewohnern problemlos eine Konversation in deutscher Sprache

möglich ist. Viele Bewohner haben einen Integrationskurs3 bereits mit dem

Sprachniveau B1 abgeschlossen oder bereiten sich auf diese Prüfung vor. Zwei

Bewohner interessieren sich zu diesem Zeitpunkt für die Aufnahme eines

Studiums und beschäftigen sich mit den Lehrinhalten für den C1-Sprachtest

sowie mit Möglichkeiten der Kostenübernahme eines Intensivsprachkurses

an der Universität. Der Großteil der Familien stammt aus den Herkunftslän-

dern Syrien, Afghanistan, Irak und Eritrea. Männer und Frauen sind anteilig

ausgeglichen vertreten. Sämtliche Altersgruppen bewohnen die Einrichtung,

vom Neugeborenen bis zum Senior.

Der Alltag der Familien gestaltet sich, abhängig vom Alter der Kinder,

unterschiedlich. Es ist üblich, dass bereits früh morgens Betrieb in der Un-

terkunft herrscht. Noch vor sieben Uhr werden die ersten Sanitärcontainer

3 Auf den Seiten des BAMF zur skalierten Sprachprüfung wird die Information angege-

ben, dass, »[u]m das ›Zertifikat Integrationskurs‹ zu erhalten […]«, man »zunächst in

der Sprachprüfung ›Deutsch-Test für Zuwanderer‹ (DTZ) das Gesamtergebnis B1 nach-

weisen« müsse, um zu »zeigen […], dass ein wesentliches Ziel des Integrationskurses

erreicht« wurde. Siehe Bundesamt für Migration und Flüchtlinge 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.bamf.de/SharedDocs/Glossareintraege/DE/S/sprachniveau.html?view=renderHelp%5bCatalogHelp%5d&nn=1655146
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger 119

aufgesucht. Kinder laufen durch die Flure und verabreden sich mit Freun-

den. Tee und Verpflegung für die Kindertagesstätte oder die Schule werden

hauptsächlich von den Müttern oder Großmüttern in den Wohnungen zube-

reitet. In manchen Familien gibt es morgens schwarzen Tee zum Frühstück,

in anderen Limonade oder Milch. Beliebt zum Frühstück sind Fladenbrote

mit Schokocreme, Nüsse, Weintrauben oder Kartoffelchips. Bei vielen Fami-

lien sind weiterhin Trinkpäckchen mit Fruchtsaft oder Kakao für die Kinder

beliebt. Kleine Kinder werden häufig gestillt oder bekommen morgens ein

wenig Reis oder Salzbrezeln gefüttert, während die Eltern die Kinder beim

Umziehen unterstützen oder dabei, deren Schulmaterialien zusammenzusu-

chen. Großeltern schlafen meist länger oder helfen den jüngeren Kindern.

Etwa 7:15 Uhr verlassen die älteren Kinder einer Gruppe das Haus. Sie laufen

zur etwa fünf Minuten entfernten Bushaltestelle, um weitere 15 Minuten zur

weiterführenden Schule zu fahren. Ihr Unterricht beginnt um 7:50 Uhr in der

›Klasse International‹. Mit ihnen gehen einige Jugendliche, die an der gegen-

überliegenden Bushaltestelle warten. Sie sind knapp 30 Minuten unterwegs

zum Berufskolleg. Die erste Stunde beginnt dort um 8 Uhr.

Die jüngeren Schulkinder verlassen die Unterkunft kurz nach den Älte-

ren, ebenfalls gemeinsam, um circa 7:30 Uhr. Sie laufen etwa 15 Minuten,

manchmal länger, zu einer in der Nähe gelegenen Grundschule mit offenem

Ganztagsbereich. Oft bringen zwei Väter die Kinder bis zur Haustür der Un-

terkunft, um sie dort zu verabschieden und dann eine Zigarette gemeinsam

zu rauchen. Etwa eine Stunde später werden sie gemeinsam dieselbe Bushal-

testelle wie ihre Kinder aufsuchen, um zum Integrationskurs zu fahren. In

den meisten Sprachschulen beginnt der Unterricht um 9 Uhr. Die Schulkin-

der verlassen die Unterkunft imWinterhalbjahr stets imDunkeln.Mütter mit

drei- bis sechsjährigen Kindern verlassen das Haus meist zwischen 7:30 Uhr

und 8:45 Uhr, um die Kinder zur Kindertagesstätte zu bringen, Arzttermi-

ne oder eine Behördensprechstunde wahrzunehmen, Besorgungen zu tätigen

oder ebenfalls zum Sprach- oder Integrationskurs zu fahren. Alle Bewohner

bewegen sich zu Fuß, mit dem Fahrrad oder mit dem Bus in der Stadt.

Im weiteren Verlauf des Morgens werden Besorgungen erledigt, Sprech-

stundentermine bei den Sozialarbeitern zum Verstehen und Beantworten der

Post oder ehrenamtliche Angebote wahrgenommen – vor allem von denjeni-

gen, deren Kinder bereits unterwegs oder krank sind und daher zu Hause

bleiben oder noch unter drei Jahren alt sind, hauptsächlich nutzen jedoch

Frauen dieses Angebot. Da der Zeitunterschied zu Syrien lediglich eine Stun-

de beträgt, sind viele Familien bereits morgens im Kontakt mit ihren Angehö-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Religion in Flüchtlingsunterkünften

rigenmittels Instant-Messaging-Diensten oder durch soziale Netzwerke. Vie-

le erwachsene Bewohner nutzen die morgendliche Busfahrzeit dazu, Nach-

richten aus ihren Heimatländern auf dem Handy zu lesen oder mit Familie

und Freunden zu chatten. Die morgendliche Suche nach Wohnungsangebo-

ten auf dem Handy hat nachgelassen, da sie als frustrierend empfunden und

häufig darauf gehofft wird, dass ehrenamtliche Unterstützer oder Sozialar-

beiter Termine für Wohnungsbesichtigungen vereinbaren oder sich passende

Angebote über andere persönliche Kontakte ergeben. Die älteren Schüler, die

ein Handy besitzen, nutzen die morgendliche Zeit im Bus eher dazu, mit ei-

nem Ohrstöpsel im Ohr Musik zu hören und sich mit ihren Freunden zu un-

terhalten. Häufige Gesprächsthemen sind andere Mitschüler, bevorstehende

Ausflüge, Leistungsanforderungen in den Unterrichtsfächern, einzelne Lehr-

kräfte sowie der aktuelle Stundenplan: ob Schwimmunterricht oder Sport-

unterricht, ob die Englischlehrerin immer noch krankgeschrieben ist, ob im

Ganztag das wöchentliche Tanzangebot stattfinden wird.

Am Nachmittag sind die Schüler erst spät zurück in der Unterkunft. Sie

besuchen den Ganztag bis 15:30 Uhr. Manche nehmen im Anschluss noch ein

Vereinsangebot wahr, indem sie zum Beispiel Fußball spielen. Oder eine Ar-

beitsgemeinschaft dauert etwas länger, sodass sie häufig erst den Bus um

kurz vor 16 Uhr zurücknehmen können. Gerade imWinterhalbjahr kommt es

auf der Strecke des Heimwegs nachmittags durch den Pendlerverkehr nicht

selten zu Staus, sodass die Kinder erst zwischen 16:30 Uhr oder 16:45 Uhr die

Unterkunft erreichen. Währenddessen ist es dunkel geworden. Das Mittag-

essen liegt bereits einige Stunden zurück, sodass die Schüler zu diesem Zeit-

punkt oft hungrig sind und sich ab und zu im nahegelegenen Supermarkt

noch mit Brötchen oder Süßigkeiten verpflegen. Zurück in der Unterkunft

beginnen die meisten Angebote für Kinder und Jugendliche täglich zwischen

16 Uhr und 17:30 Uhr. Vor allem die Teilnahme am Kinder- und Jugendtreff

ist beliebt. Dort treffen sich auch Geschwisterkinder nach einem langen Tag

wieder. Einige Stunden später, meist zwischen 20 und 21 Uhr, gibt es das

Abendessen, das vorwiegend die Mütter in der Gemeinschaftsküche zuberei-

tet haben. Es muss nun oftmals nochWäsche gewaschen werden, was nur bis

22 Uhr erlaubt ist, eventuell ist auch ein Einkauf zu tätigen oder der Putz-

plan noch abzuarbeiten. Schulaufgaben sind zu erledigen oder etwas für den

nächsten Tag vorzubereiten. Ein Unterstützer kommt zu Besuch, um beim

Ausfüllen von Anträgen behilflich zu sein oder über eine Wohnungsbesichti-

gung zu informieren. Jemand aus der Heimat meldet sich über das Telefon.

Eine Nachbarin erzählt eine Anekdote von ihrem Tag, oder jemand berichtet

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger 121

über einen Vorfall beim Jobcenter. Die Kinder müssen gewaschen und umge-

zogen werden. Es ergibt sich womöglich auch noch eine Frage, die für den

Integrationskurs oder die Schule zu klären ist. Vielleicht erwischt man den

arabischsprachigen Hausmeister noch vor Dienstschluss auf dem Flur . Ge-

gen 22 Uhr schlafen die meisten Kinder, gegen Mitternacht auch die meis-

ten Erwachsenen. Aus manchen Wohnungen dringt noch leise Musik oder

Geräusche einer Fernsehsendung, aus anderen sind Gespräche oder Streite

zu hören, aus wieder anderen kann ein Weinen oder Schluchzen vernommen

werden.Woanders schreit ein zahnender Säugling. Im Erdgeschoss unterhält

sich das Sicherheitspersonal.

In der Arbeit werden insgesamt sieben Familien vorgestellt, die intensiv

in ihrem Alltag begleitet wurden und das Sample4 der Studie stellen. Weiter-

hin werden die von ihnen besuchten Einrichtungen aufgeführt.5 Die Familien

treten jeweils im Rahmen der Fallbeispiele in Erscheinung.

6.2.2. Die Sozialarbeiter

Die beiden Sozialarbeiter Lisa undThomas arbeiten an drei Tagen in der Wo-

che zusammen. Lisa leitet und betreut die Einrichtung 40 Stunden in derWo-

che und nimmt ihre Arbeit ab 8 Uhr auf. Ab 7:45 Uhr ist sie in der Unterkunft,

begrüßt die Kollegen und Bewohner, die sie antrifft, und winkt den Schul-

kindern zu, die morgens den Schulweg antreten, wenn sie mit dem Fahrrad

ankommt. Ab 8 Uhr sind dann die ersten Anrufe zu erledigen. Hierbei han-

delt es sich meist um Telefonate, die sie für Familien führt, um zum Beispiel

Sachverhalte beim Jobcenter oder der Versicherung zu erfragen oder zu klä-

ren. Weiterhin kommt sie der Pflicht nach, bestimmte Auflagen des Trägers

oder der Stadt zu erfüllen, indem sie sich beispielsweise um die Einhaltung

und Umsetzung der Brandschutzverordnung kümmert. Dabei ist sie damit

beschäftigt, Aushänge für die Flure und im Eingangsbereich zu laminieren

und die Bewohner anzusprechen, ihre Schuhe nicht im Flur stehen zu las-

sen. Auch zur Umsetzung der Auflagen muss sie oftmals telefonieren. Hinzu

kommen Telefonate zu Aus- und Einzügen von Bewohnern, Telefonate mit

Behörden wie dem Jugendamt, mit Dolmetschern, Ärzten, Migrantenorga-

nisationen oder Beratungsstellen mit rechtlicher Expertise, um zum Beispiel

gegen die Abschiebung einer Familie vorzugehen. Auch wenn Bewohner in

4 Siehe Anhang Sample der Studie.

5 Siehe Anhang besuchte Einrichtungen der Feldakteure.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Religion in Flüchtlingsunterkünften

anderen zentralen Einrichtungen negativ auffallen, erfährt Lisa telefonisch

davon.Dannwird darüber gesprochen, ob eine Verlegung in ›ihre Unterkunft‹

denkbar sei, wie sich die dortige Zusammensetzung gestaltet und ob noch

ausreichend ›Platz‹ vorhanden sei. Parallel nimmt sie Bewohner in Empfang,

die sich vor ihrem Büro sammeln, indem sie sie einzeln aufruft, im Büro

Platz nehmen lässt und ihnen zuhört. Aus diesen Gesprächen ergeben sich

nicht selten weitere Punkte für die von ihr geführte ›Tagesliste‹, die es abzu-

arbeiten gilt. Manche Bewohner müssen auch weitergehend betreut werden,

brauchen medizinische, psychologische oder rechtliche Unterstützung oder

müssen in den Arm genommen und getröstet werden. Wieder andere reden

sich in Rage, werden wütend oder randalieren sogar. Dannmuss Lisa schlich-

ten und »schauen, dass ich Thomas oder einen Hausmeister dazu hole oder

die Ehefrau.«

Um 10 Uhr beginnt sie ihre ›Post-Runde‹, bei der sie die Post an alle Fami-

lien der Unterkunft verteilt. Hierbei klopft sie an jede Tür. Wer nicht da ist,

bekommt die Post vor die Tür gelegt oder unter dem Schlitz hindurchgescho-

ben. Diejenigen, die sich gerade in der Wohnung aufhalten, meistens Frauen

mit kleinen Kindern, bitten sie herein und laden sie auf einen Tee ein. Diese

gemeinsame Zeit nutzt Lisa, um die Post zu besprechen und Fragen vorab

zu klären. Dies sei gerade wichtig in Hinblick auf offizielle Schreiben, deren

Beantwortung mit einer bestimmten Frist einhergeht. Weiterhin haben die

Bewohner in dieser Zeit genügend Raum, um mit Lisa über familiäre oder

private Probleme zu sprechen. Zum Beispiel über Streit mit dem Ehemann,

ein unverständliches Verhalten der Kinder, über Sorgen umAngehörige in der

Heimat oder auch über gesundheitliche Probleme. Lisa achtet daher darauf,

dass stets sie die Post verteilt, auch wenn Thomas an diesem Tag in der Ein-

richtung ist, sodass die Bewohner eine feste Ansprechpartnerin haben. Nicht

zuletzt seien diese Besuche auch eine Möglichkeit, sich ein Bild von den in-

dividuellen Lebensumständen der Bewohner zu machen, so Lisa:

»Wenn da zum Beispiel Zigarettenstummel rumliegen, erinnere ich noch

mal an die Brandschutzordnung, aber auch daran, dass der Rauch für Kin-

der gefährlich ist. Das wissen viele ja gar nicht. Oder ich kann ›nen Tipp ge-

ben und sagen ›Sollen wir mal lüften? Hier ists gerade so stickig.‹ Ansonsten

entdecktman so natürlich auch viel schneller Schimmel in denWohnungen.

Die Leute kommen jetzt nicht zu mir und sagen ›Ich hab‹ ›nen Schimmelbe-

fall‹, sondern das kriege ichmeistens eigentlich bei der Postrundemit.« (Lisa,

2016)

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger 123

Gegen 13 Uhr macht Lisa eine kurze Mittagspause in ihrem Büro. Nicht län-

ger als 20 Minuten nimmt sie sich Zeit für ihr belegtes Brot und einen Apfel

oder eine Banane, während sie die neusten Nachrichten ihrer Kollegen mit

der Bitte um Rückruf auf dem Diensthandy liest. Stehen in dieser Zeit Ter-

mine mit Externen an, verschiebt sie ihre Mittagspause. Im Anschluss setzt

sie erneut Schreiben auf, telefoniert, bespricht Fragen oder Problememit dem

Hausmeister oder dem Sicherheitspersonal und berät fortwährend Bewohner

in ihrem Büro. An Nachmittagen finden häufig Termine oder Besprechungen

mit ihrem Kollegen Thomas, Externen, der Trägervertretung oder dem Sozi-

alamt statt, zu denen sie hinfährt, wenn sie nicht die jeweiligen Personen in

der Unterkunft empfängt. Um 16 Uhr endet ihr Dienst, wobei Lisa nicht sel-

ten länger bleibt, um eine Angelegenheit zu besprechen. Am Ende des Tages

ist bereits eine neue Tagesliste für den kommenden Tag entstanden.

6.2.3. Die Hausmeister

Die beiden Hausmeister Amir und Kerem teilen sich eine volle Stelle in der

Unterkunft.Da Amir der ältere ist und einen engen Kontakt zu den beiden So-

zialarbeitern pflegt, wird er von Bewohnern und Externen häufig als Kerems

Vorgesetzter wahrgenommen.Weiterhin kocht er sich seinen Kaffee vorzugs-

weise im Büro der Sozialarbeiter und trinkt diesen dort gernmitThomas oder

Lisa, anstatt die Kaffeemaschine im Aufenthaltsraum des Sicherheitsperso-

nals zu benutzen, so wie Kerem es tut. Die beiden kümmern sich im Alltag

um verstopfte Toiletten, defekte Waschmaschinen, Schimmelentfernung und

kleinere technische Arbeiten. Amir überschreitet diesen Aufgabenradius je-

doch regelmäßig, da er mit vielen Bewohnern in engem Kontakt steht, und

um ihre Sorgen und Nöte weiß und diese zuweilen in ihren Angelegenheiten

berät. Als arabischer Muttersprachler, der in Marokko aufwuchs und im Kin-

desalter nach Deutschland kam, ist er den Bewohnern somit näher als Kerem,

dessen Eltern aus der Türkei stammen und der in Mittstadt geboren wurde

und aufwuchs. Kerem spricht kaum Türkisch und kein Arabisch und ist mit

seinen 29 Jahren »froh, dass ich ‘ne vernünftige Stelle hab‹.« Er verlässt die

Unterkunft pünktlich zu Dienstschluss und freut sich, sich im Anschluss sei-

ner Frau und seiner kleinen Tochter widmen zu können, von der er seinen

Kollegen vom Sicherheitsdienst gern stolz Fotos auf seinem Handy zeigt. Der

48-jährige Amir hingegen hat zwei erwachsene Söhne, die nichtmehr zuHau-

se wohnen. Seine Frau arbeitet abends für eine Reinigungsfirma und verlässt

die gemeinsame Wohnung bereits um 17 Uhr, sodass Amir die Abende stets

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Religion in Flüchtlingsunterkünften

allein verbringt. Daher bleibt er gern nach Dienstende in der Unterkunft, un-

terhält sich mit Bewohnern oder raucht mit ihnen auf den Eingangsstufen

sitzend eine Zigarette. Jedoch treibt ihn auch ein persönliches Interesse an:

»Also ichmöchte schon wissen, was sind das so für Leute, weißt du? Sind das

echt so Schmarotzer, die hier auf der faulen Haut rumliegen? Weil das weiß

man ja nicht. Und ich sprech‹ ja die Sprache, da kann ich sowas viel schneller

rauskriegen als die [Lisa], zum Beispiel.« (Amir, 2016)

Darauf angesprochen, ob bislang auch Freundschaften zwischen ihmund ein-

zelnen Bewohnern entstanden sein, äußert er sich ambivalent. Zum einen sei

der Umgang mit den meisten sehr wohl freundschaftlich und in die Situati-

on vieler könne er sich hineinversetzen, wenn er ihre Lebensgeschichte ken-

ne. Auf der anderen Seite würden ihm viele kritische Fragen zum Leben in

Deutschland gestellt, die ihm unverständlich erscheinen oder ihn ärgern. So

werde er zum Beispiel häufiger gefragt, weshalb er nur ein Fahrrad statt eines

Autos besäße, und es würden Witze darüber gemacht. Einige Männer wür-

den ihm stets Fotos ihrer Häuser und Autos in der Zeit vor demKrieg auf dem

Handy zeigen und ihn damit necken, dass sie sogar Chauffeure gehabt hätten.

Amir ärgert dieses Gehabe, und er argumentiert, dass ein verschwenderischer

Lebensstil nicht dem seinen entspräche, schließlich sei er »ein ehrlicher Ar-

beiter« und müsse nicht »dem Staat auf der Tasche liegen«. Auch, dass die

Ausübung seiner Religion häufig Anlass zur Kritik gibt, ärgert ihn. Er wer-

de zuweilen als »kein echter Muslim« dargestellt, sagt er. Auch, »wenn das ja

immer so scherzhaft verpackt« sei. Insbesondere Tarek Ahmadi mache gern

Witze darüber, dass er mit der ansässigen Moscheegemeinde besser vernetzt

sei als Amir. Amir hält dagegen, dass er »keine Zeit habe« zum Freitagsgebet

zu gehen und auch nicht ohne seine Frau gehen wolle, da er schließlich »nicht

so viele da kenne«.

Amirs Solidarisierung mit einzelnen Bewohnern und seine ambivalente

Rolle verlangen ihm unter anderem ab, dass er bei Streitigkeiten zwischen

Familien als Dolmetscher und Vermittler von Lisa hinzugerufen wird. Zusätz-

lich schaltet er sich in solchen Situationen auch selbst ein, indem er beispiels-

weise während eines Polizeieinsatzes in der Unterkunft spontan Lisas Rolle

und Verantwortung übernimmt, die in der Situation unsicher ist undmit den

Polizeibeamten die Situation und das weitere Vorgehen bespricht, sodass er

von diesen sogar für den Einrichtungsleiter gehalten wird. Dennoch geht mit

seinem Engagement auch ein Erwartungsdruck einher. Als er für eine Woche

krankgeschrieben ist, erhält er permanent Anrufe von Kerem, der das Handy

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger 125

an Bewohner weiterreicht, die darauf bestehen,mit Amir über bestimmte All-

tagsprobleme zu sprechen. Amir fühlt sich verpflichtet und kann diese Anrufe

nicht ablehnen, fühlt sich jedoch unwohl, da er zu diesem Zeitpunkt auch sei-

ner Frau gegenüber seine Involviertheit in die Angelegenheiten der Bewohner

rechtfertigen muss.

6.2.4. Das Sicherheitspersonal

Das Sicherheitspersonal besteht aus einer Gruppe von fünf Personen, wo-

von jeweils zwei bis drei Mitarbeiter tagsüber arbeiten und zwei bis drei im

Nachtdienst eingesetzt sind. Die Gruppe besteht aus vier Männern und einer

Frau im Alter zwischen 30 und 60 Jahren. Die Kollegen nennen sich intern

und anderen in der Unterkunft gegenüber »Securities«. Sie sind akzeptiert

von den Bewohnern, obgleich weniger nahbar als die beiden Hausmeister. Sie

treten in Erscheinung, indem sie Bewohner grüßen, darauf achten, dass sich

keine Unbekannten im Gebäude aufhalten, und indem sie zuweilen mit den

Kindern herumalbern. Außerdem sind sie für die Einhaltung der Ruhezeiten

zwischen 22 Uhr und 7 Uhr morgens zuständig und greifen in Notfällen wie

häuslicher Gewalt in den Abendstunden ein. Sie teilen sich den Aufenthalts-

raum mit den beiden Hausmeistern und tauschen sich dort vor allem über

ihre Dienstpläne und Abläufe in der Unterkunft aus. Es sind keine arabischen

Muttersprachler unter ihnen, und abgesehen vom freundlichen Umgang mit

den Kindern, pflegt keiner von ihnen Freundschaftenmit den Bewohnern wie

Amir es tut.

6.2.5. Externe in der Unterkunft

Eine Vielzahl von externen Personen bewegt sich regelmäßig im Gebäude.

Dolmetscher, Übersetzer, Hebammen, Behördenmitarbeiter, Lehrer, Psycho-

logen sowie weitere Sozialarbeiter. Die größte Gruppe unter ihnen stellen je-

doch die Ehrenamtlichen. Eine fluktuierende Anzahl von Ehrenamtlichen un-

terstützt die Bewohner der Unterkunft unter der Woche mithilfe freiwilliger

Angebote. Auf einem Aushang im Erdgeschoss ist stets ein aktueller Plan der

Angebote zu sehen. Außerdem hat Lisa eine Facebook-Gruppe eingerichtet,

um die Ehrenamtlichen untereinander zu vernetzen. Der Personenkreis der

Ehrenamtlichen kann unterteilt werden in zwei Hauptgruppen: pensionierte

Anwohner aus der Peripherie der Unterkunft sowie Studierende der unweit

gelegenen Hochschulen. Zwar engagierten sich vereinzelt auch Hausfrauen

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Religion in Flüchtlingsunterkünften

und, anlässlich der Eröffnung der Unterkunft, sogar Familien, doch dies ha-

be schnell nachgelassen, erklärt Lisa, der zugleich die Aufgabe obliegt, das

ehrenamtliche Engagement zu koordinieren.

Die Ambivalenz des Ehrenamts in der Unterkunft besteht für Lisa dar-

in, dass sie zum einen dankbar die Angebote und Impulse der Freiwilligen

aufnimmt, auf der anderen Seite aber die Engagierten in ihren Vorstellungen

zuweilen bremsen muss. Schließlich müsse sie stets die Interessen der Be-

wohner im Blick behalten und gleichzeitig »die Ehrenamtlichen bei der Stan-

ge halten«, so Lisa. Als Beispiel fungiert eine pensionierte Gymnasiallehrerin,

Frau Müller, die einen täglichen Deutsch-Sprachkurs in der Zeit von 8 bis 11

Uhr anbietet. Sie gestaltet diesen mit der Erwartungshaltung, dass eine re-

gelmäßige Teilnahme an Werktagen verpflichtend ist, und führt daher eine

Anwesenheitsliste. Bereits nach einigen Wochen nehmen sukzessive weniger

Bewohner am Kurs teil. Sie erscheinen zunächst an einzelnen Tagen nicht

und kommen bald gar nicht mehr.

Frau Müller wiederum argumentiert mit ihrem Zeiteinsatz und man-

gelnder Wertschätzung. Lisa muss nun vermitteln zwischen den Kursteil-

nehmern, die hauptsächlich aus Frauen mit jungen Kindern oder älteren

Damen bestehen, und der ehrenamtlichen Kursleiterin. Sie muss erklären,

dass die Frauen nicht täglich teilnehmen können, da sie unterschiedliche

Verpflichtungen haben, und dass der Kurs in einem Zeitrahmen gestaltet

sein müsse, der realistisch sei. Die Anzahl der Wochentage oder der Stunden

zu verkürzen, ist für Frau Müller jedoch ein Affront.

Das Rollenverständnis von Frau Müller kann Lisa nun zunächst lediglich

akzeptieren. In den folgendenWochen zeigt sich jedoch, dass kaumnoch Teil-

nehmer zum Kurs erscheinen, was für immer mehr Frustration bei FrauMül-

ler sorgt. Regelmäßig erscheint sie nach demKurs in Lisas Büro, um ihr davon

zu berichten. Lisa wiederum versucht, sie zu beschwichtigen und von einer

Änderung der Kursstruktur zu überzeugen. Dies lehnt Frau Müller jedoch ab

und beruft sich dabei erneut auf ihre beruflichen Erfahrungen. Indes macht

Amir Scherze darüber, dass die Frauen in der Unterkunft sich morgens und

vormittags bewusst Frau Müller entziehen würden, indem sie ihre Wäsche

eher mittags erledigen würden, um Frau Müller nicht auf dem Flur zu begeg-

nen, oder indem sie die jüngeren Kinder vorschickten, um zu prüfen ob Frau

Müller vor Lisas Büro warte. So berichtet Amir [lachend]:

»Stell dir das mal vor, als der Kleine von den Sayeds krank war, der Aftab,

da hat Nimaz den ganzen Morgen auf dem Flur zu ihm gesagt: ›Du darfst

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger 127

im Flur Fußballspielen, aber dann musst du auch Bescheid sagen, wenn die

Deutsche kommt.‹ Dann hat Nimaz den Flur geputzt und Aftab musste gu-

cken, ob die Müller kommt!« (Amir, 2016)

Das Beispiel zeigt, dass beide Seiten, Sozialarbeiter und Ehrenamtler, bereit

sein müssen sich auf die jeweilige Expertenfunktion des Anderen einzulas-

sen. Vor allem müssen dabei die Rahmenbedingungen und die Wünsche der

Zielgruppe, der Bewohner der Unterkunft, miteinbezogen werden und Be-

rücksichtigung finden.Das Beispiel zeigt weiterhin, dass andernfalls die Ziel-

gruppe Wege findet, sich den Erwartungen der Beteiligten zu entziehen.

6.3. Die Unterkunft als Bedeutungsträger für die Akteure

Die Familienunterkunft dient als zentraler Aufenthaltsort für die Bewohner,

die dort unter anderem ihre Kinder bekommen und versorgen, ihre Mahl-

zeiten zu sich nehmen, gemeinsam Tee trinken, Briefe erhalten und bear-

beiten müssen, sich um die Schulangelegenheiten der Kinder kümmern und

permanent auf Wohnungssuche sind. Sie haben besonders viel Kontakt zu

den Sozialarbeitern und Ehrenamtlichen, denen sie Fragen stellen und auch

ihr Leid klagen. Sie suchen nach Rückzugsräumen, Ausbildungen, Studien-

plätzen und Arbeit und wünschen sich auch Prestigeobjekte wie einen gro-

ßen Fernseher oder ein aktuelles Smartphone-Modell. Sie halten Kontakt zu

ihrer Heimat über ihre Familien und sind dabei stets darauf bedacht, kei-

nen schlechten Eindruck bei den Angehörigen zu erwecken.Manche Familien

videochatten daher vorzugsweise in den Abendstunden, wenn Dämmerlicht

herrscht und die Wohnungseinrichtung für die Familie aus dem Heimatland

im Video nicht erkennbar ist. Andere Familien telefonieren immer dann mit

der Familie, wenn sie etwas Positives zu berichten oder ›etwas erreicht haben‹

in Deutschland: wenn der Sohn einen Ausbildungsplatz oder die Tochter den

Sprachkurs erfolgreich bestanden hat. Doch der Alltag der Bewohner ist vor

allem durch das Warten geprägt. Warten auf Post, auf Anrufe, auf Informa-

tionen, Bescheide, Geld vom Jobcenter, den Asylbescheid, eineWohnung, eine

Arbeit, einen Sprachkursplatz, einen Kitaplatz, einen Schulplatz, und immer

wieder auf ein Lebenszeichen von Verwandten und Freunden aus der Heimat.

Auch die Räumlichkeiten sind für die Bewohner der Einrichtung mit Be-

deutung gefüllt. So steht der Aufenthaltsraum für die jungen Bewohner, vor

allem für den Ort des Kinder- und Jugendtreffs. Gleichzeitig ist er der Ort

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Religion in Flüchtlingsunterkünften

großer Feierlichkeiten wie der Adventsfeier, auch für die Erwachsenen. Die

Jugendlichen kommen, um gemeinsam Zeit am Kicker- oder Billardtisch zu

verbringen. Die jüngeren Kinder nutzen den Raum vor allem im Winter, um

darin zu toben. Viele der gespendetenGesellschaftsspiele sind beschädigt und

frustrieren die Kinder, andere sind nicht zu verstehen, da niemand die Anlei-

tung verstehen kann. Das Basteln imWinter mit den Kindern ist nur bedingt

möglich: »Es ist sehr kalt hier.Wennwir basteln, ichmuss immer somachen«,

sagt Zainap Ahmadi und schüttelt sich, als ob sie fröre. Auch der Toiletten-

und Duschgang wird für viele Bewohner mit Kälte assoziiert. Selbst in Früh-

jahr und Sommer ist esmorgens kalt.Das Verlassen der Unterkunft durch den

Hof, um die Sanitärcontainer aufzusuchen, sei jedoch auch schambehaftet.

Jogger und Spaziergänger mit Brötchentüten in der Hand spähen zuweilen

in den Hinterhof der Unterkunft. Das grelle Licht im Innenraum der Con-

tainer und die Kälte in ihnen sind für viele Bewohner schwierig zu ertragen.

Shabnam Rahmani erklärt, besonders für Frauen sei es unzumutbar, unbe-

kleidet hinter den Plastikwänden zu stehen, um zu duschen und morgens

die Kinder zu waschen, in dem Wissen, die Männer der Unterkunft täten im

Container nebenan genau dasselbe. Auch die Toiletten im zweiten Stock der

Unterkunft werden von einigen Bewohnern nur ungern aufgesucht. Solomon

Gestar, dessen Wohnraum am anderen Ende des Flures liegt, erklärt, dass

er den 10-jährigen Gabriel seit dem Einzug ins Gebäude nachts immer zur

Toilette begleiten müsse, da er sich vor dem Flur fürchte, den er als lang und

dunkel wahrnehme, sowie vor den Stimmen, die aus den angrenzendenWoh-

nungen zu hören seien. Die Situation sei unzumutbar, und er wisse nicht, wie

dies in absehbarer Zeit zu lösen sei.

Doch auch die Wohnräume, als intimster Bereich, gehen mit bestimmten

Herausforderungen für die Bewohner einher. Auch diese seien häufig kalt und

böten keinen Sichtschutz. So erklärt Shabnam Rahmani die Notwendigkeit,

Türen und Fenster mit Tüchern zu verhängen, sodass ein Umziehen in den

Räumen ohne Einsicht von außen überhaupt möglich sei. Die Räume schei-

nen ungenügend isoliert zu sein. Dies betreffe auch die Fenster, was zu einer

durchgehend hohen Lärmbelastung für die Familien führt, deren Wohnun-

gen zur Hauptstraße liegen. Busse, Taxis, Autos und Motorräder werden Tag

und Nacht wahrgenommen.

An diesen Beispielen wird deutlich, weshalb die meisten Bewohner sich

dringend eine eigene Wohnung wünschen. Die Geräumigkeit und Privatheit,

die diese verspricht, stellt einen besonderen Anreiz dar. Doch auch die Mög-

lichkeit, eigene (statt gebrauchter oder gespendeter) Möbel und Matratzen,

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger 129

Kleidung, Schuhe und Küchenutensilien zu besitzen, ist attraktiv für die Be-

wohner.Weiterhin wünschen sich die Bewohner, eigene Räumlichkeiten auch

zu etwas Eigenem zu machen, indem sie eigene Regeln befolgen: zum Bei-

spiel zu ihren Wunschzeiten kochen, die Wäsche waschen, Musik zu hören

oder eine Zigarette zu rauchen .

Sensorische Eindrücke6 des Gebäudes, die wahrzunehmen sind, bezie-

hen sich unter anderem auf die verwendeten Materialien in der Unterkunft

wie Linoleum, Metall, Glas und Gusseisen, die pflegeleicht und daher zweck-

mäßig sind. Die Farben in der Unterkunft sind, bis auf den orangefarbenen

Fußbodenbelag, vorwiegend dunkel. So dominiert dunkles Holz die Einrich-

tung der meisten Bewohnerräume, bedingt durch die vielen Möbelsachspen-

den und Sperrmüllfunde in diesem Farbton: Möbel, die frühere Besitzer aus-

sortiert haben, weil sie ihnen nicht mehr angenehm erschienen. Weiterhin

entsteht durch die Rasteranbauleuchten im Gebäude ein Licht, dass als un-

angenehm wahrgenommen wird. Es beleuchtet zwar die Räume und Flure

der Bewohner, jedoch wirkt es unnatürlich und kalt. Auch der Geruch in der

Einrichtung ist ein besonderer. Es riecht auf den Fluren intensiv nach frisch

gewischten Linoleum-Fußböden und dem dafür verwendeten Zitronenreini-

ger, vereinzelt nach Zigarettenrauch vor den Zimmertüren sowie nach Parfüm

und demWeichspülmittel der Wäsche. Die akustischen Wahrnehmungen im

Gebäude sind zum einen Geräusche, die durch Geräte und Gegenstände er-

zeugt werden, beispielsweise durch Waschmaschinen, Fernsehapparate und

Mobiltelefone, die Rutschautos im Flur sowie das Geschirr und Besteck in

der Küche. Zum anderen wird die Umgebung durch die unterschiedlichen

Stimmen im Gebäude akustisch erlebt: Kinderstimmen, Erwachsenenstim-

men, Lachen undWeinen, Flüstern und Rufe sind in verschiedenen Sprachen

zu hören. Männer- und Frauenstimmen, hohe wie tiefe, junge wie alte. Es

sind die Stimmen der Bewohner, der Ehrenamtlichen, der Sozialarbeiter, des

Sicherheitspersonals, der Hausmeister; die Stimmen aus Telefonaten und Vi-

deochats von fernen Orten7 sowie die Stimmen direkt aus der Unterkunft.

6 Hier findet der sensorisch-ethnographische Ansatz Pinks Anwendung: »[…] a sensory

analysis will usually begin from the assumption, that people inhabit multisensory en-

vironments, places which themselves are constantly being remade.« (Pink 2010: 131)

7 Die Bedeutung der Kommunikation für Flüchtlinge durch Mediennutzung mittels

Plattformen und Angeboten wie Videochats, Übersetzungs-Apps und soziale Medien,

stellen Emmer et al. heraus. Ihnen zufolge bestehe eine hohe Internetaffinität vor al-

lem unter syrischen und irakischen Flüchtlingen, die aufgrund ihrer Herkunftsländer

besseren Zugang zu Smartphones besäßen als andereGruppen (vgl. Emmer et al. 2016:

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Der Forschungsfrage nachgehend, welche Erscheinungsformen von Reli-

gion in der Familienunterkunft auftreten und wie die damit zusammenhän-

genden Interaktionen dort verhandelt werden, wird für die Dimension ›Re-

ligiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des Gemeinsamen

Wohnens‹ das Fallbeispiel des Putzplans ein-geführt. Ausgangslage dafür ist,

dass sich die Nachbarsfamilien Rahmani undGestar einen Flur teilen, den sie,

gemäß den Vorgaben der Sozialarbeiter, gemeinsam reinigen beziehungswei-

se sauber halten sollen.

51). Die Mediennutzung konkreter untersuchend, falle auf, dass Syrer vorwiegend die

Plattform ›WhatsApp‹ nutzten, wohingegen Iraker eher auf Facebook zugriffen (vgl.

ebd.). Die Autoren zeigen weiterhin, dass auch die Wahrnehmung Deutschlands in

Zusammenhang mit der Mediennutzung steht (vgl. ebd.: 52). Diese Befunde decken

sich mit meinen Daten.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zweite Dimension: Religiöse und ethnische

Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des

gemeinsamen Wohnens am Fallbeispiel des

Putzplans

Welche Erscheinungsformen von Religion treten in der kommunalen Unter-

kunft auf und welche Aushandlungsprozesse ergeben sich daraus für die be-

teiligten Akteure? Für die Dimension des gemeinsamenWohnens soll anhand

des Fallbeispiels um den Putzplan herausgearbeitet werden, was konkret im

Alltag geschieht und woraus sich die Konflikte für die beteiligten Familien er-

geben. Im Folgendenwerden die beiden beteiligten Familien näher vorgestellt

und verortet. Anhand von Beobachtungsprotokollen und Interviewausschnit-

ten wird dann in der ersten Ebene des Fallbeispiels den beiden Akteursper-

spektiven nachgegangen, indem ein Fokus auf ihrenHandlungspraktiken und

Narrativen liegt. Dabei werden Differenzkriterien herausgearbeitet sowie der

Einsatz und die Wirksamkeit von Grenzziehungen und ihre Markierungen

für die Akteure analysiert. In der zweiten Kapitelebene wird die Rolle der So-

zialarbeiter in der Einschätzung und im Umgang mit dem Konflikt um den

›Putzplan‹ analysiert. Weiterhin wird ihr Lösungsansatz anhand ihrer struk-

turellen Arbeitsbedingungen erläutert, ferner werden dessen Effekte für die

Praktiker wie auch für die Bewohner dargestellt. Gleichsam wird reflektiert,

wie und in welchen Situationen sich die Feldakteure gegenüber der Forsche-

rin präsentieren und was sie dazu veranlasst, bestimmte Taktiken im Feld

anzuwenden oder zu vernachlässigen.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Religion in Flüchtlingsunterkünften

7.1. Fallbeispiel ›Der Putzplan‹ – aus Bewohnersicht

Es folgt eine Vorstellung der beiden beteiligten Familien Gestar und Rahma-

ni, vor allem der Frauen, die als Hauptakteure des Fallbeispiels fungieren.

Dem schließen sich die Schilderungen der Interaktionen aus der teilnehmen-

den Beobachtung an. Daraufhin folgen eine Analyse des Falles mitsamt der

Verortung der Akteursperspektiven sowie die Präsentation der Feldakteure

gegenüber der Forscherin.

7.1.1. Hintergrundinformationen und Narrative der Familien

7.1.1.1. Familie Rahmani

Familie Rahmani stammt aus Halab/Aleppo in Syrien. Sie floh aufgrund

des Krieges und rechnet sich der Gruppe der Sunniten zu. Vater Khaled ist

alphabetisiert und spricht Englisch, Mutter Shabnam ist Analphabetin. Auf

›WhatsApp‹ schickt sie sich Sprachnachrichten mit der Familie in Syrien

oder kommuniziert per Videotelefonie. Sie spricht kaum Englisch, jedoch

besseres Deutsch als ihr Mann. Der älteste Sohn Adil spricht brockenweise

Englisch. Die jüngeren Söhne Saad und Jamal haben in Deutschland in der

Schule Englisch gelernt und sprechen mittlerweile gut Englisch und Deutsch.

Shabnams Schwester Jasina spricht kein Englisch und tut sich als Einzige

aus der Familie auch sehr schwer mit der deutschen Sprache. Sie hat keine

eigene Schulerfahrung. Die Familie lebt in Deutschland seit dem Frühjahr

2015.

Beschreibung Shabnam

Shabnam ist eine kleine und zierliche Frau von etwa 1,60 m mit wachen hell-

blauen Augen, einer geraden Nase und heller Haut. Sie schminkt sich täglich.

Ihre Augen betont sie mit schwarzem Kajal undWimperntusche, für ihre Lip-

pen benutzt sie einen dezenten roséfarbenen Lippenstift. Sie tue dies, um von

einer Narbe abzulenken, die sie auf der linken Schläfe trägt, da sie als Kind

gestürzt sei, aber auch, weil eine Ehefrau und Mutter sich »schön machen«

solle. Sie lackiert ihre Nägel gern und ärgert sich, wenn die Farbe nach eini-

gen Tagen abblättert. Zum Spaß schimpft sie dannmit sich selbst, dies sei ein

Zeichen dafür, dass bestimmte Nagellackfarben (zum Beispiel knallrot) nicht

für »alte Frauen« (Shabnam, 2016) wie sie gedacht seien. Shabnam trägt stets

einen locker gebundenen Hijab in deckenden Farben wie weinrot, dunkel-

grün, hellbraun oder marineblau. »Das ist Farben für mich« (ebd.), sagt sie

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 133

und lacht und erklärt, für mehrfarbige und gemusterte Kopftücher sei sie zu

alt. Ihren Nichten in Syrien habe sie jedoch oft Stoffe dieser Art gekauft, um

ihnen eine Freude zu machen. Dazu trägt sie vor allem langärmlige, weite

Oberteile sowie weite schwarze Polyesterhosen oder lange Röcke und entwe-

der Turnschuhe odermit Strasssteinen besetzte Flipflops dazu. Zwar finde sie

die Gummistiefel ihrer Kinder praktisch, die sie erst in Deutschland kennen-

gelernt habe, bricht jedoch in ein lautes Lachen aus, als ich sie frage, warum

sie selbst kein Paar besitze. Die Vorstellung sei einfach absurd, antwortet sie.

Eine erwachsene Frau. In ihrem Alter. Das müsse sie ihrer Schwester erzäh-

len, sagt sie lachend.

Shabnam steht ihrer zwei Jahre älteren Schwester Jasina sehr nah. Zu-

sammen reden die beiden viel miteinander. Dabei fällt auf, dass Shabnam

weitaus lauter spricht und impulsiver ist als ihre ältere Schwester. Diese wie-

derum scheint sich stets nach Shabnam und ihrem Mann zu richten. Sie ist

es, die tagsüber die Einkäufe für die Familie erledigt, ihren jüngsten Neffen

von der Schule abholt und für die Familie Tee kocht und Gebäck serviert. Au-

ßerdemkleidet sie sich stets in Schwarz und trägt ausschließlich geschlossene

schwarze Schuhe. Zwar lackiert auch sie sich die Nägel, jedoch ist Jasina un-

geschminkt, was sie auf ihre Rolle als unverheiratete Frau zurückführt. Jasina

fragt Shabnam häufig um Erlaubnis oder holt sich eine Rückmeldung bezüg-

lich des Tagesablaufs ihrer Neffen ein: ob sie Jamal schon ins Bett bringen

solle; ob sie Saad nicht noch ein wenig Reis bringen könne, da er nicht genü-

gend zu Abend gegessen habe; ob sie Adils Sportkleidung in dieWäsche geben

könne. Shabnam wiederum spricht vertraut, aber bestimmt mit ihr. Die bei-

den nehmen sich häufig in den Arm, lachen gemeinsam oder beratschlagen

sich.

Shabnam ist lebensfroh und genießt ihre Stellung in der Familie und Un-

terkunft. Sie beweist häufig Sinn für Humor. Ihre Aussagen sind nicht selten

ironisch gemeint. Sie stößt ihren Gesprächspartner gern neckend mit dem

Ellenbogen an und ihr typisches kehliges Lachen scheint die gesamte Fami-

lie zu vereinen, sogar den in sich gekehrten und manchmal wortkargen Adil.

Wenn Shabnam spricht, steht sie meist im Mittelpunkt der Unterhaltung.

Mit erhobenem Zeigefinger und hochgezogenen Augenbrauen gibt sie etwas

zum Besten und macht sich damit nicht nur bei der eigenen Familie, son-

dern auch bei anderen Familien aus der Unterkunft beliebt. Ihre Meinung

wird von anderen arabischen Frauen sehr geschätzt. Sie vertrauen ihr und

suchen sie häufig auf, um einen Rat einzuholen oder sich über etwas mit ihr

auszutauschen. Shabnam wird daher häufig in benachbarte Wohnungen im

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Gebäude zum Tee eingeladen oder lädt zu sich ein. Manchmal werden sogar

kleine Geschenke von den Kindern anderer Familien für sie und ihre Familie

abgegeben, zum Beispiel selbstgemachtes Gebäck.

Geschichte der Familie Rahmani

Der älteste Sohn Adil besuchte die Schule in Syrien bis zur 9. Klasse und ar-

beitete von 2013 bis 2015, im Alter von 13 bis 15 Jahren, im Auto-Geschäft des

Onkels mit. Der Onkel und der Vater Khaled verkauften die Autos, Adil ar-

beitete in der Werkstatt. Der mittlere Sohn Saad ging bis 2014 in die Schule.

Damals war er 10 Jahre alt. Saad habe die Schule geliebt, erzählt er. Morgens

holten drei Freunde aus der Nachbarschaft ihn von zu Haus ab, und dann sei-

en die vier Jungen gemeinsam die circa 20 Minuten zur Schule zu Fuß gegan-

gen. In der Schule sei es zwar strenger zugegangen als in Deutschland, jedoch

habe die Gesellschaft seiner Freunde dies kompensiert. Mitten im Schuljahr

hätten die Eltern aufgrund der zunehmenden Gefahr dann den Schulbesuch

untersagt. Fortan musste Saad zu Hause bleiben und habe selbstständig ler-

nen sollen. Vor der Flucht im Frühjahr 2015 wurde durch die Familie abge-

wogen, ob Shabnams ältere, unverheiratete Schwester Jasina, die ebenfalls

im Haus der Familie Rahmani lebte, mitzunehmen sei oder bei den Eltern

bleiben solle. Sie entschieden sich dafür, sie mitzunehmen, da die Großel-

tern argumentierten, Shabnams jüngste Schwester Sabire, 30 Jahre alt, bleibe

schließlich mit ihrer Familie in der Nachbarschaft wohnen. Da Sabire und

ihr Mann auch zwei Töchter im Alter von 6 und 8 Jahren haben, solle Shab-

nams Familie nach Europa gehen, um eine gute Ausbildung für die Söhne zu

erhalten, die älter seien als Sabires Kinder. Shabnams Mann Khaled erklärt

hierzu, dass Sabires Töchter aufgrund des Krieges nie eingeschult worden

und ohnehin nicht alphabetisiert seien. Seine Söhne hingegen hätten bessere

Chancen in Europa und seien überdies mutiger, um ein solches Unterfangen

zu wagen. Die Flucht der Familie Rahmani wurde dann über den Verkauf des

gemeinsamen Wohnhauses finanziert, in dem die drei Generationen bislang

gelebt hatten. Die Großeltern, Shabnams Eltern, zogen daraufhin bei Sabires

Familie ein. Sabires Mann, der ebenfalls ein eigenes Autohaus besaß, gab der

Familie zusätzlich Geld und besorgte die Flugtickets. Für Jasina blieb nun kein

Platz mehr im Haus, daher sollte sie mit nach Europa gehen, beschlossen die

beiden Schwäger gemeinsam mit den Großeltern. Jasinas Rolle bestand im

Hause der Rahmanis vor allem in der Kinderbetreuung, der Unterstützung

der übrigen Familienmitglieder beim Einkauf und als Begleitung zu Arztbe-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 135

suchen oder dabei, Botengänge zu erledigen. Sie sei stets unterwegs gewe-

sen, sagt sie. Immer habe es eine Erledigung gegeben, so war zur Apotheke,

zum Arzt oder auf den Markt zu gehen. Auch ein Großteil der Hausarbeit

fiel ihr zu. Sie habe das Haus »sauber« (Jasina, 2016) gehalten, geputzt und

Wäsche gewaschen. Außerdem habe sie täglich alles fürs Kochen vorbereitet:

»Kartoffel[n] schälen,Möhre[n], Fleischmachen« (ebd.). Gekocht wurde dann

gemeinsammit Schwester Shabnam und der Mutter. Was mit Khaleds Eltern

sei, frage ich ihn. Die seien früh gestorben, erzählt er mir. Er sei bei einer

Tante aufgewachsen und habe mit 16 Jahren Shabnam kennengelernt und ge-

heiratet. Im Jahr darauf starb auch seine Tante. Er sei froh darum, dass seine

Familie die heutigen Ausmaße des Krieges nicht erleben muss, sagt er.

Da der jüngste Sohn, Jamal, 2015, kurz vor der gemeinsamen Flucht, erst

sieben Jahre alt gewesen sei, habe er am wenigsten verstanden, was vor sich

geht und viel geweint. Er habe besonders viel Nähe bei der Mutter gesucht,

obgleich er sich gerade seinen Brüdern angenähert hatte und seit Neustem

viel Kontakt mit ihnen pflegte, was Shabnam sehr freute. Er solle selbststän-

diger werden, sagt sie. Das habe sich auch ihr Mann gewünscht. Mit sechs

Jahren hätte er 2014 eingeschult werden sollen, doch wegen der Luftangriffe

blieben er und sein Bruder Saad zu Hause bei der Familie. Für Saad war es die

Zeit, in der er sich viel zu Hause langweilte und Gespräche mit dem Großva-

ter führte, der mit im Haus lebte. Zunehmend sei er an Religion interessiert

gewesen, und der Großvater hätte es gern gesehen, wenn er eineMadrasa1 be-

sucht hätte, so Shabnam. Der Krieg nahm der Familie die Entscheidung dar-

über jedoch ab. ImMärz 2015 brach die Familie nachts zum Flughafen auf. In

Deutschland angekommen, lebten sie zunächst in einer Landeseinrichtung in

Nordrhein-Westfalen, in der sie sechs Monate blieben, bevor sie Anfang Ok-

tober 2015 der Kommune Mittstadt zugewiesen wurden und in die kommu-

nale Unterkunft einzogen. Noch im Oktober erhielten Jamal und Saad einen

Schulplatz. Jamal wurde mit acht Jahren in die erste Klasse eingeschult, da er

über keine schulische Erfahrung verfügte. Und der 12-jährige Saad besuchte

fortan die internationale Klasse einer Hauptschule und wurde in das fünfte

Schuljahr eingestuft. Für den damals 15-jährigen Adil ist es schwieriger. Es

habe die Möglichkeit bestanden ihn in die 10. Klasse derselben Hauptschule

einzuschulen, doch da sein letzter Schulbesuch zu diesem Zeitpunkt bereits

1 Eine traditionelle Schule, an der vorwiegend die Auslegung des Koran, der Hadithen

und der Scharia gelehrt wird (Schweizer 2015: 224ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Religion in Flüchtlingsunterkünften

mehr als zweieinhalb Jahre zurückliegt, solle die Familie seinen 16. Geburts-

tag im Dezember abwarten und ihn dann an einem Berufskolleg anmelden,

erinnern sich die Rahmanis an den Ratschlag des damals zuständigen Sozi-

alarbeiters. Im Februar 2016 besucht Adil schließlich ein Berufskolleg und tut

sichmit der Sprache zwar anfangs schwer, jedoch freut es ihn, dieMöglichkeit

zu haben, im Rahmen des Schulbesuchs handwerkliche Praktika absolvieren

zu dürfen.

7.1.1.2. Familie Gestar

Familie Gestar stammt aus Asmara in Eritrea und gibt religiöse Verfolgung

als Fluchtmotiv an. Sie fühlt sich einer christlichen Pfingstgemeinde zugehö-

rig.Mutter Deborahs Sprachkenntnisse umfassten die Lokalsprache Tigrinya,

ein wenig Arabisch, wenig Englisch und sehr gute Deutschkenntnisse. Vater

Solomon spricht ebenfalls fließend Tigrinya und ein wenig Arabisch sowie gu-

tes Englisch und Deutsch. Die Familie lebt in Deutschland seit dem Sommer

2015.

Solomon

Solomon, Jahrgang 1976, stammt aus einer Pfingstkirchenfamilie und wur-

de mit 18 Jahren, kurz nach Ende seines Schulabschlusses, zum Militärdienst

eingezogen, was ihm Angst machte, da dieser in Eritrea viele Jahre andauern

könne und kein verbindliches Ende habe, wie er sagt.2 Als er nach 6 Jahren

entlassen wurde, schrieb er sich an der Universität von Asmara zum Studi-

um der katholischenTheologie ein und studierte fünf Jahre lang bis zum Jahr

2005. Er erinnere sich gern an diese unbeschwerte Zeit zurück, sagt er mit

einemmilden Lächeln. Ruhig und bedacht spricht Solomon in sicherem Eng-

lisch. Beim Sprechen schaut er häufig auf seine Hände. Nach Beendigung

eines Satzes lächelt er gewissenhaft. Er ist ein etwa 1,80 m großer Mann mit

kurzgeschorenen Haaren und spricht für seine Erscheinung mit recht hoher

Stimme.Er trägt eine Brille sowie gebügelte Hosen undHemdenmit gestrick-

ten Pullundern darüber.Wenn er die Unterkunft verlässt, trägt Solomon stets

2 Hierzu beschreibt Treiber auf Grundlage seiner ethnografischen Forschungsarbeiten,

dass Korruption im eritreischen Militär ein häufiges Phänomen sei. Dies betreffe so-

wohl die Dauer des Wehrdienstes als auch die Anerkennung der Mitgliedschaft, die

stets auch in Zusammenhang mit Machtdemonstrationen stünden und somit für Ver-

unsicherung und Misstrauen sorgten (vgl. Treiber 2005; Treiber 2016; Treiber 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 137

einen Regenschirm bei sich, den er meist als Spazierstock verwendet und der

ihm Halt zu geben scheint.

Noch im Jahr seines Abschlusses bittet ihn der Pfarrer seiner kleinen

Pfingstgemeinde, das Amt fortzuführen, da dieser seine Gesundheit beein-

trächtigt sah. Rückblickend schätzt Solomon: »But he was afraid, also. Even

in the year 2005 it was not acceptable to be Christian as we are«. (Solomon,

2016) Damit spielt er auf die Verfolgung von Christen vor allem aus protes-

tantischen Freikirchen in Eritrea an. Seine etwa 50-köpfige Gemeinde habe

sich damals noch offener getroffen als in den Jahren darauf, in denen die

Bibelkreise ausschließlich im Privaten stattgefunden hätten und als zum

Beispiel Geburtstagsfeiern getarnt waren. In den drei Jahren vor der Flucht,

etwa von 2012 bis 2015, seien es aufgrund mehrerer Verhaftungen nur noch

bis zu 10 Personen gewesen, die Solomon als Pfarrer betreute. Aufgrund

seines Studiums der katholischen Theologie und seiner späteren Anstellung

als Lehrer an einer katholischen Schule, die ihn vor dem Verdacht, einer

Pfingstkirche anzugehören, schützte, sowie aufgrund seines geringen Alters

sei Solomon in den Augen des Priesters im Jahr 2005 offenbar ein passender

Nachfolger gewesen, mutmaßt er. Ein Jahr später, im Jahr 2006, heiratete

er mit 30 Jahren eine fünf Jahre jüngere Kollegin. Die junge Lehrerin wird

jedoch in den folgenden sechs Jahren nicht schwanger, sodass die Leute be-

ginnen, darüber zu reden und Gerüchte entstehen. Die Gemeindemitglieder

begegneten der Tatsache, dass Solomons Ehe kinderlos blieb, kritisch und

begannen, seine Frau zu meiden und schlecht über sie zu sprechen. Auch

von anderen Lehrerinnen wird Solomons Frau zunehmend gemieden. 2012

raten seine Eltern ihm schließlich sogar dazu, eine andere Frau zu nehmen,

doch er ist unentschlossen und schiebt die Entscheidung immer weiter auf.

Seine Frau war zu dieser Zeit bereits häufig krank, und er hätte sie nicht im

Stich lassen wollen, erzählt er. 2013 starb sie dann unerwartet mit 31 Jahren

an einer Lungenentzündung und Solomon fühlte sich »guilty and betrayed at

the same time« (ebd.). Schuldig habe er sich gefühlt, weil er nichts habe tun

können, damit es ihr besser geht, und weil er in dem Glauben gewesen sei,

sie werde sich bald wieder erholen. Er habe sich von Gott verraten gefühlt,

da dieser erlaubt habe, dass Solomon seine »best years« (ebd.) mit einer Frau

verbrachte, die ihm keine Kinder gebären konnte.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Deborah

Deborah lerne ich kennen, als sie 23 Jahre alt ist. Sie ist eine große hagere

Frau mit langer Stirn und hohem Haaransatz. Ihr krauses Haar fällt offen

herab. An manchen Tagen fixiert sie es mit Haarklemmen, doch es sei nicht

lang genug, um es zurückzubinden, beschwert sie sich spielerisch. Blondes

Haar wachse schneller, sagt sie, und nickt in meine Richtung. Ihre Hautfar-

be ist etwas heller als Solomons. Deborah hat eine lange gerade Nase und

wache, ausdrucksstarke Augen. Sie beobachtet jeden Raum, den sie betritt,

aufmerksam. Nicht selten dreht sie sich in Gesprächen unvermittelt ruckar-

tig um, wenn wir uns an für sie bislang unbekannten Orten treffen. Außer-

dem sitzt sie nicht gern mit dem Rücken zur Tür. Im Gegensatz zu Solomon

scheint Deborah ihr Gegenüber in Gesprächen stets ausführlich zu mustern,

als ob sie jede Regung im Gesicht als mögliche Andeutung wahrnehmen woll-

te. Auch sie spricht überlegt und kontrolliert wie ihr Mann. Deborah verwen-

det kein Make-up, habe sich aber für ihre frühere Stelle als Sekretärin täglich

geschminkt. Sollte sie in Deutschland Arbeit finden, werde sie sich wieder

schminken. In der Unterkunft sehe sie keinen Sinn darin, geschminkt zu sein.

Zunächst spreche ich unbeschwert mit ihr über sie und ihre Familie. Dar-

über, dass beide Kinder ihre Grübchen hätten, und über die Besonderheit,

dass beide Kinder angewachsene Ohrläppchen hätten wie ihre Mutter. Eines

Abends beim spätsommerlichen Spaziergang im Park nahe der Unterkunft

bricht es aus Deborah hervor. Solomon sei nicht der Vater ihres Sohnes Ga-

briel. Ihm sehe er daher nicht ähnlich und es belaste sie sehr, dass es so sei.

Sie bekam Gabriel mit 15 Jahren, im Jahr 2007, nachdem sie von einem

Mann aus der Nachbarschaft vergewaltigt wurde. Die Mutter glaubte ihr, der

Vater zunächst nicht, er schlug sie. Die Mutter konnte den Vater jedoch be-

sänftigen, sodass er entschied, da die Gemeinschaft der Familie nicht ge-

glaubt hätte, sollte nichts unternommen werden. Deborahs Peiniger galt als

angesehener Geschäftsmann, von dem viele Menschen im Viertel sich Geld

liehen oder in seiner Schuld standen. Außerdem hatte er den Bau der Mäd-

chenschule bezuschusst, die Deborah damals besuchte, erzählt sie. Auch in

ihrer Pfingstgemeinde sei er angesehen gewesen. Sein Vater war derselbe

Pfarrer, der zwei Jahre zuvor Solomon bat, das Amt zu übernehmen. Solomon

sollte erst in Deutschland davon erfahren, wenn Deborah genügend Mut und

Distanz zur Heimat hat, um ihm zu gestehen, wer Gabriels biologischer Vater

ist. Ob Gabriel es wisse? Das sei nicht klar, erzählt Deborah. Sie spreche nicht

mit ihrem Sohn darüber. Er kenne den Mann aus der Gemeinde schließlich

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 139

von klein auf. Es könnte verwirrend für ihn sein und sie könne sich nicht

vorstellen, dass sie je den Mut für ein solches Gespräch aufbringe.

Während Deborahs Schwangerschaft war ihre Mutter selbst erst 32 Jahre

alt, sie wies ihre Tochter an, fortan das Haus nicht zu verlassen, sodass die

Schwangerschaft geheim bliebe. Deborah war sich jedoch darüber im Kla-

ren, dass zu diesem Zeitpunkt dennoch Familienmitglieder und Nachbarn

von der Schwangerschaft wussten, und vermutet rückblickend, dass die Mut-

ter sie aus Scham zuHause ließ: »Vielleicht sie möchte nicht, dass ich gehe [in

die] Schule weil alle werden reden über mich und mein[en] Bauch.« (Debo-

rah, 2016) IhreMutter argumentierte außerdem, es sei besser, demNachbarn,

ihrem Peiniger, vorerst nicht zu begegnen. Es wurde daraufhin eine Krank-

heit vorgetäuscht, an der Deborah leide. Die Großeltern wussten ebenfalls

Bescheid. Deborahs Großmutter kaufte sogar Medikamente für sie und er-

zählte im Krankenhaus ihren Bekannten von der angeblich kranken Enkelin.

Das Kind brachte Deborah schließlich zu Hause im Beisein ihrer Mutter und

Großmutter zur Welt. Sie sagt dazu: »Der letzte Tag von mein[er] Kindheit.«

(ebd.) Ihr Sohn wurde fortan als Deborahs jüngster Bruder aufgezogen. Da-

her wählten auch ihre Eltern den Namen für den Jungen: Gabriel. Deborah

fühlt sich entlastet und sagt, sie habe in dieser ersten Zeit manchmal sogar

vergessen, dass es eigentlich ihr Kind sei. Sie erlebte keinen Milcheinschuss

und war beruhigt, dass ihre Mutter Gabriel aufzog, da sie ohnehin erfahrener

in dieser Rolle gewesen war. Bald durfte Deborah auch wieder zur Schule ge-

hen, sie gesteht, sie seimanchmal froh gewesen, den Jungen so tagsüber nicht

sehen zu müssen, da er sie an »was passiert [ist]« (ebd.) erinnerte. Abschlie-

ßend stellt sie fest: »Ich war ein Baby selber und wie kann ich eine Mutter

sein für ein Baby?«

2010, als Gabriel 3 und Deborah 18 Jahre alt war, sollte sie aufgrund ih-

rer Volljährigkeit zum Militär eingezogen werden. Dies zu verhindern war

nur möglich, wenn eine 18-Jährige verheiratet, schwanger oder bereits Mut-

ter war, erzählt sie. Da Gabriel nicht als ihr Sohn registriert war, zahlten die

Eltern einem befreundeten Arzt Geld, der ihr eine Schwangerschaft beschei-

nigte, sodass eine Aussetzung desMilitärdienstes erwirkt werden konnte.De-

borah begann im Anschluss an ihren Schulabschluss als Sekretärin für ein

mittelständisches Unternehmen zu arbeiten, das von einem Gemeindemit-

glied geführt wurde.

Im Jahr 2014 wurden Deborahs Eltern und ihre drei Jahre jüngere Schwes-

ter Rita nach dem Gottesdienst gemeinsam mit anderen Gemeindemitglie-

dern inhaftiert. Es heißt, sie seien im Gefängnis getötet worden. Deborah

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Religion in Flüchtlingsunterkünften

und Gabriel waren an diesem Tag bei den Großeltern, die krank geworden

waren, um für sie einzukaufen. Deborah, die damals 22 Jahre alt war, hielt

Kontakt mit dem Pfarrer Solomon ihrer Pfingstgemeinde, um zu erfahren,

was geschah. Solomon war damals 37 Jahre alt und Witwer. Er nahm sich

Deborahs an, und sie und Gabriel zogen in sein Haus. Er habe sie schließ-

lich auch davon überzeugt, Gabriel die Wahrheit zu sagen, erzählt Deborah.

So erfuhr der damals 7-Jährige, dass seine Schwester eigentlich seine Mut-

ter ist und seine Eltern seine Großeltern sind. Solomon heiratete Deborah

kurz darauf und erkannte Gabriel als seinen Sohn an. Aufgrund der zuneh-

mend angespannten Situation in Asmara riet er Deborah, bis auf Weiteres ei-

nen anderen Vornamen anzunehmen, um religiösen Angriffen vorzubeugen.

Sie nannte sich fortan ›Almaz‹ und ihren Sohn ›Batha‹, jeweils Namen aus

der Tigrinya-Sprache. Bei der Heirat ging es Solomon vor allem um Schutz,

doch bald darauf stellte sich auch Liebe ein, erzählt er lächelnd. Ende 2015

wurde die Situation für die kleine Familie immer brenzliger. Der Schullei-

ter hatte herausgefunden, dass Solomon einer Pfingstgemeinde angehörte

und Regierungsbehörden informiert. Deborah erfuhr über Umwege davon.

Die Familie versteckte sich etwa eine Woche bei Deborahs Großeltern. Die

Gemeinde konnte sich zu diesem Zeitpunkt ohnehin nicht mehr treffen, da

das Risiko zu groß war. Als Deborah Schwangerschaftssymptome aufwies,

entschied Solomon schließlich, dass die Familie nach Europa fliehen sollte.

Solomon zahlte einem Freund etwa 3000 Euro, der Kontakt zu Schleppern

hatte, die die Gestars wiederum über die Grenze in den Sudan bringen soll-

ten. Deborahs Großeltern unterstützten sie dabei finanziell, wollten jedoch

selbst zurückbleiben. Seitdem haben sie nichts mehr von ihnen gehört. Ei-

ne ehemalige Nachbarin fand Deborah jedoch auf Facebook (unter wiederum

einem anderen Namen als ›Almaz‹) und schrieb ihr, ihre Großeltern seien an

Altersschwäche gestorben und drückte ihre Anteilnahme aus. Deborah weiß

bis heute nicht, ob dies stimmt, und traut sich nicht auf die Nachricht zu ant-

worten, da sie Angst hat, es könne sich um einen Trick handeln, um sie in ein

Gespräch zu verwickeln und ihren Aufenthaltsort zu erfahren. Es sei unwahr-

scheinlich, dass beide gleichzeitig an Altersschwäche gestorben seien, sagt sie

kontrolliert. Vielmehr sei nicht auszuschließen, dass sie ermordet wurden.

Als der Familie die Flucht über die Grenze in den Südsudan gelang, ging

es weiter über Libyen nach Italien. Die Überfahrt im Schlauchboot im Ju-

li 2015 kostete Solomon erneut etwa 3000 Euro. Circa 200 Personen waren

es im Schlauchboot, erinnert sich Deborah. Gabriel erlebte dort, wie Men-

schen ertranken und verhungerten, und sei seit der Überfahrt »ein andere[r]

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 141

Mensch« (ebd.). Der ausgeglichene Junge sei plötzlich aufbrausend gewesen,

dann wieder in sich gekehrt. Er habe verzweifelt geweint, dann wieder So-

lomon und seine Mutter angeschrien. Er sagte erstmalig, er vermisse »seine

Eltern« und Rita sowie die Großeltern. Sie sei nie seine Lieblingsschwester

gewesen, gesteht Deborah. Gabriel habe immer mehr Kontakt zu Rita gehabt

und lieber Zeit mit ihr verbracht. Rita war immer zu Haus und habe ihren El-

tern im Haushalt geholfen, während Deborah zur Schule ging und später ar-

beitete. Als er erfuhr, dass gerade sie seineMutter sei, sei das auch deshalb ein

Schock für ihn gewesen, weil die beiden so unterschiedliche Charaktere sei-

en, erklärt sie. Auch das Verhältnis zu Solomon sei in der Zeit der Flucht, vor

allem während der Zeit in Italien und Österreich, spannungsbehaftet gewe-

sen, so Deborah. Solomon sei zwar stets wie ein Vater zu ihm gewesen, doch

während der Flucht sei auch er oft gereizt und wütend gewesen, dass Gabri-

el ihn nicht immer als solchen sehe, sondern stattdessen seinem Großvater

hinterhertrauerte. Er habe sein Leben aufs Spiel gesetzt, um die beiden zu

beschützen und all seine Ersparnisse aufgebraucht, um die Flucht zu ermög-

lichen.Mit Gabriels Gefühlsausbrüchen habe er zu dieser Zeit nicht umgehen

können, so Deborah. »Solomon [wollte] für uns neue Zukunft und nicht, dass

wir schauen in [die] Vergangenheit.« (ebd.) So sucht sie das Verhalten ihres

Mannes zu dieser Zeit zu entschuldigen.

Ende August 2015 erreichen sie Deutschland und landen schließlich in

Nordrhein-Westfalen, in derselben Aufnahmeeinrichtung, in der zu diesem

Zeitpunkt seit fünf Monaten auch Familie Rahmani lebt. Jedoch begegnen

sie sich dort nie. Nach knapp sechs Monaten beziehen sie die kommunale

Unterkunft in Mittstadt, im Februar 2016. Zu diesem Zeitpunkt lebt Familie

Rahmani wiederum bereits seit fünf Monaten dort.

Deborah ist mittlerweile im achten Monat schwanger. Den Sozialarbei-

tern möchte sie nichts sagen, da sie sie kaum kenne und außerdem fürchte,

das Kind zu verlieren. Als sie Blutungen hat, wendet sie sich schließlich doch

an Lisa, die sie wiederum an eine Gynäkologin vermittelt. Deborah hat Angst

vor dem Termin. Solomon und Gabriel begleiten sie, warten jedoch imWarte-

zimmer. Die Ärztin bestätigt schließlich, dass es dem Ungeborenen gut gehe

und prognostiziert, es sei ein Mädchen. Deborah freut sich sehr darüber. So-

lomon wählt einen Namen, der ihm passend erscheint: Hope. Das Mädchen

wird schließlich im April 2016, etwa drei Wochen zu früh, geboren.

In der Unterkunft wohnen die Gestars zunächst neben einer albanischen

Familie, mit denen sie sich auch den Flur teilen. Solomon dazu:

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Religion in Flüchtlingsunterkünften

»I can’t remember the name. They were a Muslim family. But I only know

that because I talked to the husband about it. Nice family. Good children.

Just a hard [überlegt] future for them. The woman could not sleep at night

because of all the stress. The children were very young. About Hope’s age.

Three children. One baby and two toddlers. One afternoonmy wife knocked

at their door. The children at Kinderbetreuung had gotten some sweets and

shewanted [to] offer [some] to their children, but no onewas there. The next

day, Lisa told us, they had been sent back to their country during the night.«

(Solomon, 2017)

Nach acht Monaten werden die Nachbarn der Gestars im Oktober 2016 des

Landes verwiesen. Noch im selben Monat zieht Familie Rahmani vom Erdge-

schoss in die beiden benachbarten Räume. In einem Raum schlafen die Eltern

Shabnam und Khaled mit dem jüngsten Sohn Jamal auf einem Ausziehsofa.

Im Nebenraum schlafen Shabnams Schwester Jasina und der mittlere Sohn

Saad auf einer Matratze. Der 17-jährige Adil schläft im selben Raum auf einer

eigenen Matratze, die quer vor dem Fenster an der Heizung steht.

Familie Gestar schläft nebenan zu viert in einem Bett in ihrer Wohnung.

Deborah schläft mit Hope im Arm, da sie diese nachts am äußersten Rand des

Bettes stillt. Sie scherzt, Solomon und Gabriel bräuchten viel Platz. Solomon

sagt, seine Frau schlafe am äußersten Rand, da dort der Heizstrahler stehe

und sie diesem mit der gemeinsamen Tochter am nächsten sein solle.

7.1.2. Die Interaktionen

Bereits kurz nach dem Einzug der Rahmanis in die benachbarte Wohnung

kommt es zu Konflikten. Anhand von Beobachtungsprotokollen und narrati-

ven Interviews mit den Familien ergibt sich ein Konfliktpotenzial, das sich

hauptsächlich auf den gemeinsam zu erledigenden Putzplan konzentriert.

Dieser sieht vor, dass diejenigen Familien, die sich einen Flurbereich teilen,

diesen sauber halten. Der Bereich soll täglich von Müll und Schuhen befreit,

gefegt oder gesaugt und im Anschluss gewischt werden. Ob dies abwechselnd

geschieht und in welchem Turnus die Familien sich dies aufteilen, obliegt ih-

nen. Die Sozialarbeiter Lisa und Thomas kontrollieren jedoch die Flure, und

auch der Hausmeister Amir achtet darauf, dass diese sauber sind.

Zunächst äußert die Familie Rahmani Unzufriedenheit. So ist im Beob-

achtungsprotokoll festgehalten, dass Shabnam beginnt, die Sauberkeit des

Flures an Tagen zu vergleichen, an denen ihre Familie ihn gereinigt hat, im

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 143

Vergleich zu den Tagen, an denen Familie Gestar diesen gereinigt hat. Dabei

geht sie mehrmals vorm Betreten ihrer Wohnungstür den Flur auf und ab,

blickt sich um, und schnalzt mit der Zunge. Am nächsten Morgen um neun

Uhr, als die Kinder bereits in der Schule sind, beginnt sie den Flur gemein-

sammit Jasina zu reinigen.Dabei stellen sich die beiden Schwestern zunächst

zwei Stühle in den Flur. Während Jasina mit gebeugtem Rücken und einem

Handfeger den Flur reinigt, sitzt Shabnam mit gekreuzten Beinen auf einem

der beiden Stühle und unterhält sich mit ihr. Nachdem Jasina einen Putzei-

mer geholt und mit heißemWasser gefüllt hat, schickt sie sich an, diesen mit

Reinigungsmittel zu füllen. Shabnam nimmt ihr dieses jedoch plötzlich aus

der Hand, um es nach ihrem eigenen Ermessen zu dosieren. Sie macht dabei

eine Bemerkung, die Jasina ein wenig zu kränken scheint, diese geht jedoch

nicht näher darauf ein. Shabnam taucht den Wischmopp nun in das heiße

Wasser und zieht zwei lange Bahnen über den Linoleumboden des Flures.

Dann drückt sie den Mopp ihrer Schwester in die Hand und setzt sich wieder

auf den Stuhl. Diesmal stützt sie ihren rechten Ellenbogen auf dem Ober-

schenkel ab und legt den Kopf dabei in die rechte Hand. Die beiden sprechen

nicht mehr, doch die Situation scheint vertraut. Shabnam beobachtet gedan-

kenversunken Jasina beimWischen des Flures. Als dieser gewischt ist, verlässt

Jasina erneut die Etagemit dem Putzeimer. Nach einigenMinuten kommt sie

zurück.Nun befindet sich kaltesWasser imEimer. Shabnamknibbelt an ihren

Fingernägeln,macht einen Kommentar und sieht im Folgenden zu,wie Jasina

den Flur erneut wischt. Im Anschluss setzen sich beide im Schneidersitz auf

die Stühle, die sie nun mit dem Rücken zur Wand geschoben haben, sodass

sie sich unterhalten können, während der Flur trocknet. Im Anschluss räumt

Jasina die Putzutensilien ein Stockwerk tiefer zurück in den Haushaltsraum.

Der Flur riecht nun intensiv nach Zitronenputzmittel.

An Tagen, an denen Familie Gestar den Flur geputzt hat, prüft Shabnam

diesen erneut kritisch. Sie erklärt dann verärgert, dass Familie Gestar den

Flur stets abends putzen würde. Er solle laut Putzplan jedoch morgens ge-

putzt werden, da er sonst zu Lisas Postrunde am Mittag bereits wieder ver-

dreckt sei. Außerdem würde Deborah den Flur nicht gründlich genug reini-

gen. Zu der Kritik hinsichtlich des Einhaltens der Putzzeiten kommen die

Zweifel hinzu, dass Deborah den Flur tatsächlich jeden zweiten Tag putze, da

sie abends keine Putzgeräusche aus ihrer Wohnung höre. Sie bespricht diese

Vermutung auch mit ihrem Mann Khaled, mit Schwester Jasina und mit den

Nachbarn Nimaz Sayed und Fatima Ahmadi. Häufig sitzen die Frauen ge-

meinsam beim Tee und reden über Familie Gestar und deren Putzverhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Bei einem dieser Treffen in der Wohnung der Ahmadis wirft der 10-jährige

Sohn Khadir, der eine Klasse mit Gabriel Gestar besucht, ein, dass Gabri-

el einmal den Flur putzen sollte, weil Deborah mit der zweijährigen Tochter

beschäftigt war. Dies nehmen die Frauen in ihr Gespräch auf und reagieren

sehr emotional darauf. Es sei nicht richtig, seine Kinder die Hausarbeit er-

ledigen zu lassen, sagt Shabnam. Sie habe sogar drei Kinder und habe diese

Arbeit nie ihremMann oder ihren Kindern überlassenmüssen.Nimaz stimmt

ihr zu und betont, dass sie und Fatima sogar noch ganz junge Kinder, zwei

Sechsjährige, zu betreuen hätten und dennoch tagsüber den Flur wischten.

Ein weiterer Kritikpunkt der Frauen besteht darin, dass Familie Gestar der

Aufforderung Lisas Folge leistet, die Schuhe der Familie in derWohnung statt

im Flur vor der Wohnungstür abzustellen, da dies aus Brandschutzgründen

nötig sei. Die Frauen beschreiben dies als »schmutzig« und schnalzen ableh-

nend mit den Zungen. Für muslimische Familien sei dies undenkbar.

In den folgenden Wochen ist zu beobachten, dass mehr und mehr Putzu-

tensilien im Haushaltsraum fehlen. Jedoch scheint dies nur Familie Gestar zu

bemerken, die es mir gegenüber anspricht. Zunächst fehlt der Mopp, dann

auch der Plastikeimer und schließlich mehrere Flaschen des Putzmittels. In

den Teerunden der Frauen umShabnamkommenweitere Vorwürfe auf. Stän-

dig bleibe die Post der Familie Gestar vor der Wohnungstür liegen. Dies sei

unordentlich und offenbar sei die Familie daher nicht interessiert daran, ihre

Post zu beantworten und sich um ihre Angelegenheiten bezüglich des Asylbe-

scheides und des Jobcenters zu kümmern. Bei einer Postrunde stellt Lisa bald

darauf fest, dass sich Shabnam weigert, die Post für ihre Nachbarn, die Ge-

stars, anzunehmen.Da es sich um einen wichtigen Brief handelt,möchte Lisa

ihn ungern vor der Wohnungstür ablegen. Doch Shabnam schrickt regelrecht

davor zurück und ist bedacht darauf, diesen nicht zu berühren.

Deborah ist tagsüber mit der 2-jährigen Hope beschäftigt. Sie erledigt,

sobald Gabriel in der Schule ist, die Einkäufe, räumt in der Wohnung auf

und bereitet Essen zu, während Solomon einen Sprachkurs besucht. Nach-

mittags treffen sich Solomon und Deborah ab und zu in einer evangelischen

Gemeinde in der Nähe, die sie zu Fuß erreichen können, um den Bibelkreis

zu besuchen. An manchen Abenden reinigt Deborah den Flur, während Hope

von Gabriel betreut wird, der mit ihr spielt. An anderen Abenden übernimmt

Gabriel dies, wenn seine Mutter das Essen zubereitet oder telefoniert. Der

Junge benutzt dafür lediglich den Wischeimer, den er mit kaltemWasser aus

dem Wasserhahn im zweiten Stock füllt sowie das Putzmittel. Wenn Debo-

rah putzt, tut sie es ähnlich wie Shabnam und Jasina, jedoch wischt sie nicht

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 145

nach. Auch wischt sie schneller und beschränkt das Staubsaugen zuvor auf ei-

nige Sekunden. An manchen Abenden putzt die Familie den Flur nicht. Es ist

weiterhin zu beobachten, dass Solomon und Khaled sich größtenteils igno-

rieren. Sie grüßen sich nur mit einem kurzen Nicken bei Begegnungen in der

Unterkunft. Die Frauen der Familie Gestar und Rahmani ignorieren sich so-

gar morgens im Flur bei dem Gang zum Gemeinschaftsbad und auch dann,

wenn sie die Kinder in die Schule bis zur Haustür der Unterkunft begleiten.

Aus den Beobachtungsprotokollen geht ebenfalls das Verhalten der beiden Fa-

milien hervor, wenn sie einen Raum teilen müssen, zum Beispiel wenn sie ge-

meinsam vor dem Büro der Sozialarbeiterin warten müssen. Shabnam und

Jasina schnalzen dann häufig mit der Zunge, um ihre Ablehnung auszudrü-

cken. Auch nehmen sie körperlich Platz ein, indem sie die drei freien Stüh-

le vor dem Büro zu zweit besetzen. Beide sitzen auf den äußersten Stühlen,

schräg einander zugewandt,mit übereinandergeschlagenen Beinen, dass kei-

ne weitere Person sich setzen kann. Sie mustern Deborah demonstrativ von

oben bis unten und sprechen und kichern dabei. Auf diese Weise grenzen sie

sich gezielt von ihr ab. Deborah nimmt in solchen Situationen keinen Blick-

kontakt auf. Sie spielt mit ihren Händen3 oder führt ein Gespräch mit Gabriel

auf Tigrinya.

7.1.3. Analyse des Fallbeispiels

Aus den Gesprächen mit den beiden Frauen ergeben sich zwei Perspektiven,

die im Folgenden aufgezeigt werden. Es wird deutlich, dass Shabnam ihren

jüngsten Sohn regelmäßig befragt, wie sich Gabriel Gestar in der Schule ma-

che, und warnt ihn davor, Kontakt zu dem ebenfalls 10-Jährigen aufzuneh-

men. Gabriel und Jamal Rahmani besuchen eine Klasse, kennen die Dyna-

miken der Eltern und halten sich daher zurück. Die beiden Jungen sitzen in

ihrer Klasse aufgrund des Sitzplans nebeneinander, den ihre Lehrerin fest-

gelegt hat. Sie bezeichnen sich jedoch nicht als Freunde. Vielmehr antwortet

Jamal, als ich ihn frage »Was weißt du über Gabriel?«: »Er ist ein Christ und

er ist auch zehn Jahre alt« (Jamal, 2017). Hierbei wird deutlich, dass Jamal die

3 Deborah ist eine der wenigen Frauen in der Unterkunft, die kein eigenes Handy be-

sitzt. Die meisten Wartenden vor Lisas Büro schreiben Nachrichten auf ihrem Handy,

sehen sich Fotos darauf an oder spielen Spiele darauf. Dass Deborahmit ihrenHänden

spielt, wirkt in diesem Kontext sehr ungewöhnlich und kindhaft. Deborah benutzt ab

und zu Solomons Telefon, möchte jedoch kein eigenes Handy, da sie Angst hat, ihr

Aufenthaltsort könne so bekannt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Religion in Flüchtlingsunterkünften

religiöse Argumentation seiner Mutter übernimmt und Gabriel vorrangig als

Christenwahrnimmt.Diese Argumentation hat ihrenGrund zumeinen in der

Bezeichnung »die Christen«, (Shabnam, 2016), mit der seine Eltern Familie

Gestar benennen (obgleich es noch andere christliche Familien in der Unter-

kunft gibt), und zum anderen in ShabnamsWarnungen gegenüber ihren Kin-

dern und anderen Familien, Familie Gestar sei ungepflegt, was sie ebenfalls

religiös konnotiert, indem sie ihreWahrnehmungen immer wieder in Verbin-

dung mit der christlichen Konfession der Familie bringt. Auch gegenüber der

Forscherin äußert sie sich entrüstet. So beschreibt sie die zweijährige Hope

mit der Aussage: »Kleine[s] Mädchen haben so [hält die Hände in einem Bo-

gen über ihremKopf] Haare! [schnalztmit der Zunge]« (ebd.). Gleichermaßen

bietet auch Deborahs kurzes krauses Haar Anlass für Entrüstung. Auf Shab-

nam wirkt dies unrein. Doch nicht nur die Struktur ihres Haares, sondern

auch die Tatsache, dass sie es so kurz trägt und nicht bedeckt, ärgert sie.

Deborah wirkt auf Shabnam weiterhin durch ihr hageres, ungeschminktes

Erscheinungsbild unfraulich und nicht mütterlich. Diese Fremdheit spiegelt

sich für sie auch in Deborahs dunkler Hautfarbe. Als diese im Gespräch the-

matisiert wird, schaltet sich Shabnams Schwester Jasina ein und bittet Shab-

nammir zu übersetzen: »Schmutzig[e] Haut. Ist schmutzig[e] Familie« (ebd.).

In diesem Dreiergespräch erklären die beiden Schwestern auch, sie würden

einige Putzutensilien imWaschmaschinenraum hinter denWaschmaschinen

verstecken, sodass diese der Familie Gestar nicht zugängig seien. Dabei be-

tonen sie die Notwendigkeit es zu vermeiden, dass »schmutzig[e] H[ä]nde«

(ebd.) diese berührten. Als sie erfahren, dass Gabriel zuweilen die Putzdienste

seiner Familie übernimmt, beziehen Shabnam und Jasina dies auf ihr Rollen-

verständnis als Frau und ihre damit einhergehenden Erwartungen. Dass ein

Kind die Aufgaben der Mutter erfüllen müsse, noch dazu ihr Sohn, bestätigt

sie darin, dass Deborah keine gute Mutter sei, da ihr Verhalten vom dem Ja-

sina und Shabnam bekannten Standard abweicht. Als die beiden ihren Ärger

gegenüber Lisa ansprechen, beschränken sie sich jedoch auf die Schilderung,

dass Deborah den Flur nicht ordnungsgemäß sowie selten putzen würde. Sie

schildern weiterhin, dass sie eine Ungerechtigkeit darin sähen, allein für den

Zustand des Flures zuständig zu sein. Einen weiteren Sachverhalt, der ein Är-

gernis für Shabnamdarstellt und deren Bild vonDeborah prägt, verschweigen

sie Lisa jedoch. Nämlich, dass Familie Gestar der Aufforderung der Sozialar-

beiterin Folge geleistet hat, die Schuhe der Familie statt auf dem Flur im Inne-

ren derWohnung aufzustellen. Shabnam äußert erneut, dies sei »schmutzig«

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 147

(ebd.) und nicht nachvollziehbar, die Sichtweise der Sozialarbeiter außer Acht

lassend.

Aus Deborahs Perspektive besteht zunächst ein großes Unwissen hin-

sichtlich ihrer Nachbarn. Sie kennt die Familienmitglieder vom Sehen im

Flur und weiß, dass Gabriel und Jamal eine Klasse besuchen. Die Namen

aller Familienmitglieder der Rahmanis kennt sie jedoch nicht. Die Familie

oder auch Shabnam als Einzelperson bezeichnet sie daher stets als »Rah-

mani« (Deborah, 2016), was auf eine Distanz zu den Nachbarn hindeutet.

Dass das Putzen konfliktbehaftet ist, fällt Deborah durch das Verhalten,

vor allem aber durch Mimik und Gestik von Shabnam und Jasina auf. Was

Rahmanis jedoch nicht wissen, ist, dass Solomon und Deborah ein wenig

Arabisch verstehen und daher auch, wenn schlecht über sie gesprochen

wird. Dies führt zusätzlich dazu, dass sich Deborah von den Nachbarn

distanziert. Deborah führt die von ihr wahrgenommene Feindseligkeit ihrer

Familie gegenüber auf religiöse Differenzen zurück. Zwar hatten die Gestars

bereits Kontakt und positive Erfahrungen zu und mit einer muslimischen

Familie aus Albanien, die vor den Rahmanis die Wohnung bewohnte, jedoch

argumentiert Solomon, dass sie aus einem Land kämen, in dem es normal

sei, Muslimen gegenüber vorsichtig zu sein, da von diesen potenziell eine

Bedrohung ausgehen könne. Die persönliche Verfolgungserfahrung stärkt

diese Ansicht der Familie. Zudem steht Shabnam im engen Kontakt mit

einer weiteren syrischen Frau aus der Unterkunft, die zufällig den Namen

Almaz trägt. Dies war Deborahs muslimischer Deckname in Eritrea, der

sie noch immer Angst erleiden lässt, sobald sie ihn hört. Deborah geht den

Rahmanis auch daher aus demWeg. Das Putzen verschiebt sie so weit auf die

späten Abendstunden, dass es ihr unwahrscheinlich erscheint, ein Familien-

mitglied der Rahmanis auf dem Flur anzutreffen. Hört sie laute Geräusche

aus der benachbarten Wohnung oder hat sie den Eindruck, jemand komme

auf den Flur, stellt sie zum Beispiel das Staubsaugen sofort ein. In einem

weiteren Gespräch erklärt sie mir, sie sauge stets nur kurz, um niemanden

zu stören. Ein anderes Mal sagt sie, sie sauge abends schnell den Flur, um

die Ruhezeiten einzuhalten, daher werde manchmal nicht alles sauber. Als

sukzessive Putzutensilien verschwinden, erklärt Deborah zunächst für etwa

zwei Wochen, sie habe das Putzen »vergessen« (Deborah, 2016). Sie zuckt

dabei mit den Schultern und meidet meinen Blick, obgleich sie mich sonst in

Gesprächen genau mustert. Als sie den zunehmenden Unmut der Rahmanis

in dieser Zeit bemerkt, teilt sie zunächst Gabriel für den Putzdienst ein und

begründet seine Mithilfe mir gegenüber wie folgt: »Ist kein Baby, Natalie!

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Ist er 10 Jahre!« (ebd.) Doch der Zehnjährige kann den schweren Industrie-

staubsauger nicht die Treppen hinauftragen, sodass er auf das Staubsaugen

verzichtet. Als er dann weder Kehrblech und Besen noch Wischmopp, Eimer

und Putzmittel findet, gibt er schließlich auf, möchte dies seinen Eltern

gegenüber jedoch nicht zugeben. Zunächst erzählt er seiner Mutter, das

Putzen sei besonders schnell gegangen, dafür wird er von Deborah damit

belohnt, dass er ein Spiel auf Solomons Smartphone spielen darf. Doch

nach weiteren drei von Gabriel ausgeführten Putzdiensten, die tatsächlich

nicht stattfinden, wird Deborah vor dem Büro der Sozialarbeiterin böse von

Shabnam und Jasina angesehen und hört, wie diese von ihr auf Arabisch

als »schmutzig« (ebd.) sprechen. Daraufhin ist sie bestürzt und erzählt

mir, dass sie nun das Gespräch mit Lisa suchen werde, um deren Hilfe zu

erbitten. Lisa gegenüber stellt sie die Situation zunächst so dar, dass sie von

den Nachbarn schikaniert werde, obgleich sie ihre Putzdienste regelmäßig

ausführe. Bei weiterer Nachfrage räumt sie ein, dass sie abends oft müde sei

und daher ab und zu einen Putzdienst nicht ausgeführt habe. Als Lisa sie mit

den Vorwürfen der Rahmanis konfrontiert, wird Deborah jedoch ungehalten

und ärgert sich über die Regeln in der Unterkunft, die nicht nachvollziehbar

seien. Weiterhin äußert sie: »Warum ich muss sauber machen? Flur ist nicht

schmutzig. Flur ist sauber!« (ebd.) Die Situation mit den Rahmanis ärgere

sie, es gehe nur darum, zu zeigen, wer den Flur besser reinigen könne.

Ein sauberer Flur müsse jedoch nicht geputzt werden, nur um den Dienst

eingehalten zu haben. Wütend verlässt sie das Büro der Sozialarbeiterin.

Als ich sie nach dem Gespräch allein antreffe, frage ich sie, weshalb sie Lisa

gegenüber die fehlenden Putzutensilien nicht erwähnt habe. Deborah tut so,

als wüsste sie nicht, wovon ich spreche. Auch die Tatsache, dass die Schuhe

der Familie Rahmani noch immer im Flur stünden, sei ihr nicht aufgefallen.

Die beschriebenen Alltagspraktiken der beiden Familien können mit de

Certeau als nicht zufällig oder bewusst beschrieben werden (vgl. de Certeau

1988: 11). In der Untersuchung jener kreativen Praktiken zieht de Certeau vor

allemVerbindungslinien zu Foucault (1977), indem er Praktiken alsMittel zum

Umgang mit einer Disziplinierung thematisiert. Jene Praktiken dienten da-

zu, sich einen bestimmten Raum anzueignen und seien in ihrer Vielzahl mit

»Handlungsweisen« (de Certeau 1988: 16) am besten umschrieben (vgl. ebd.).

Die dabei anzuwendenden »Praktiken und Listen« (ebd.) bilden die Grundlage

seiner wesentlichen Unterscheidung in Strategien und Taktiken, die de Cer-

teau in ein bestimmtes Machtverhältnis einbettet. Dabei setzten Strategien

ein »mit Macht und Willenskraft ausgestattetes Subjekt« (ebd.: 23) wie auch

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 149

einen Ort voraus, der diesem Subjekt eigen sei (vgl. ebd.). Taktiken wieder-

um bezeichneten »ein Kalkül, das nicht mit etwas Eigenem rechnen kann«

(ebd.), schon gar keinen eigenen Ort: »Die Taktik hat nur den Ort des An-

deren.« (ebd.) Die Taktik sei daher fluider als die Strategie, müsse flexibler

reagieren, »günstige Gelegenheiten« (ebd.) abpassen und das Kräfteverhält-

nis an den Stellen zu ihren Gunsten nutzen, an denen es sich anbiete (vgl.

ebd.: 23f.). Gerade am »Ort des Anderen« (ebd.: 23) stelle dies eine Herausfor-

derung dar. Damit sind auch die Feldakteure dieser Arbeit konfrontiert. Im

Fallbeispiel des Putzplanes taktieren Shabnam und Deborah beide im Rah-

men ihrer Möglichkeiten. Shabnam, indem sie Putzutensilien versteckt sowie

ihre Einschätzung der Familie Gestarmit anderen Familien teilt und soMehr-

heiten in der Unterkunft für sich gewinnt. Deborah taktiert, indem sie zum

Beispiel ihr arabisches Sprachverständnis nicht offenbart und genau abwägt,

welche Details im Konflikt um den Putzplan sie Lisa anvertraut um sich deren

Unterstützung gegen Familie Rahmani zu sichern. Weiterhin gibt sie mir ge-

genüber vor, über bestimmte Sachverhalte nicht im Bilde zu sein. Möglicher-

weise ist es ihr unangenehm, da sie dann vorherige Argumentationslinien

nicht aufrechterhalten könnte oder ihr diese nicht mehr kohärent erschei-

nen würden. Eventuell sind ihr bestimmte Details wie die Schuhe im Flur vor

der Wohnung der Rahmanis jedoch auch nicht aufgefallen. Eine andere Be-

gründung wäre, dass sie dies ignoriert – vor Erschöpfung oder aus Sorge um

eine Intensivierung des Konflikts. Nach de Certeau geschieht das Taktieren

im Alltag nie zufällig (vgl. de Certeau 1988: 11). Vielmehr sollen die beobach-

teten Interaktionen der Feldakteure vor dem Hintergrund ihrer persönlichen

Biografien und Werdegänge beleuchtet werden. So findet Deborah einen in-

dividuellen Umgang mit ihrer religiösen Zugehörigkeit vor dem Hintergrund

dessen,was ihr in Eritrea widerfahren ist. Sie bezeichnet sich als Christin und

besucht regelmäßig die Gottesdienste einer Gemeinde außerhalb der Unter-

kunft, legt jedoch Wert darauf, in der Unterkunft selbst kein Kreuz um den

Hals zu tragen. Dies kann im Sinne von Malkkis Konzept des pragmatischen

Umgangs mit Identität (vgl. Malkki 1995: 155) verstanden werden, die argu-

mentiert, dass Flüchtlinge häufig bereits in ihren Herkunftsländern Erfah-

rungen mit ethnischer und religiöser Pluralität gesammelt und dabei gelernt

hätten, mit dieser flexibel umzugehen (vgl. ebd.). Dabei seien neben ethni-

schen und religiösen Zugehörigkeiten zum Beispiel auch Sprachzugehörig-

keiten pragmatisch gehandhabt worden. Mittels dieses Managens multipler

Identitäten sei es möglich gewesen, zum Beispiel Unannehmlichkeiten oder

Bedrohungen abzuwenden (vgl. ebd.: 156). Dies spiegelt sich in Deborahs Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Religion in Flüchtlingsunterkünften

wendung des arabischen Vornamens ›Almaz‹ während ihrer letzten Monate

in Eritrea sowie in ihrer Flucht, auf der sie eine muslimische Zugehörigkeit

suggeriert. Weiterhin wird durch Malkkis Ansatz deutlich, dass Deborah in-

nerhalb der Unterkunft möglicherweise keine Aufmerksamkeit auf die Tatsa-

che ziehen möchte, dass sie Christin ist, um potenzielle weitere Konflikte zu

vermeiden.

Ein Taktieren nach de Certeau geht zudem einher mit der Präsentation

gegenüber der Forscherin. So ist Shabnam darauf bedacht, mir gegenüber

als leidgeplagt aufzutreten, wenn es um ihre Nachbarn geht, sie drückt dies

durch vielfaches Seufzen oder für sie dramatische Mimik und Gestik aus. Sie

legt weiterhin wert darauf, dass mir deutlich wird, dass sie dem Rollenbild

entspricht, dass sie von anderen Frauen ebenfalls erwartet: als liebende, auf-

opferungsvolle, reinliche Mutter, die sich um ihre Pflichten zum Wohle der

Familie kümmert. Sie appelliert damit auch an das Rollenbild, das sie von

mir hat.

Deborah möchte ebenfalls kohärent mir gegenüber argumentieren, was

erklären könnte, weshalb sie bestimmte Details nicht erinnert oder besonders

betont. Die Interaktionen der beiden Frauen mit mir machen mir zusätz-

lich klar, dass beide mich nicht nur als hellhäutige deutsche Frau und Mutter

wahrnehmen, sondern zudem als Christin, was sich bei Deborah darin aus-

drückt, dass sie mich ab und zu nach meinem Kreuzschmuck fragt. Schließ-

lich könne ich diesen bedenkenlos bei mir tragen. Auch fragt sie mehrfach,

welcher »Gemeinde« (Deborah, 2017) meine Familie angehöre, und ist stets

unzufrieden mit der Antwort, dass ich keiner Gemeinde angehöre. Bei der

nächsten Nachfrage gibt sie dann vor, vergessen zu haben, welcher Gemein-

de ich angehöre. Ich solle ihr nur den Namen noch mal nennen und dürfe sie

auch gern dorthin führen.

Shabnams Wahrnehmung meiner religiösen Zugehörigkeit kommt unter

anderem im folgenden Interviewausschnitt zum Ausdruck, der zugleich zen-

tral für den Konflikt zwischen den beiden Familien ist:

»Familie Gestar nicht gut. Nicht sauber machen. Immer meine Schwester

und ich machen Flur sauber. Familie Gestar stellen Schuhe ab vor der Tür.

So viele [überlegt] Schmutz. Nicht waschen [sie zeigt auf denWaschmaschi-

nenraum]. Kinder [von] Familie Gestar nicht sauber. Nicht riechen gut. Haare

schmutzig. Das ist, weil Familie Gestar aus Afrika, weißt du. Ja, aus Eritrea.

Viele Menschen da. Nicht viele Christen, glaube ich. Nur wenig. Aber Fami-

lie Gestar ist Christen. In Deutschland Christen sind sauber, weil deutsche

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 151

Menschen sind sauber. Sehr sauber. Aber in Afrika Christen sind nicht sau-

ber. Wir Muslime sind sauber. Sind saubere Familien. Kochen und sauber

machen. Wohnung sauber. Kind sind sauber. Ich nicht gehe an der Tür von

Familie Gestar [sie hält sich die Nase zu]. Ich kann nicht, weil Muslim. Nicht

gut fürmich und fürmein[e] Familie. In Islam ist einfach so.« (Shabnam,2016)

Dabei ist zunächst erkennbar, dass ihre Aussage einer bestimmten Gliede-

rung folgt. Sie beginnt mit ihrer feststehenden Einschätzung der Familie Ge-

star hinsichtlich des konkreten Problems des Putzplanes. Dabei betont sie,

dass stets sie es sei, die gemeinsam mit ihrer Schwester den Flur reinige.

Dem schließt sich der Hinweis darauf an, dass Familie Gestar die Schuhe im

Inneren der Wohnung abstellt, für sie »vor der Tür«, was Shabnam als unzu-

mutbar empfindet. Sie suggeriert außerdem, die Familie würde ihre Wäsche

nicht waschen, indem sie auf den Waschraum zeigt, und stellt im Folgenden

eine direkte Verbindung zu den Kindern her, die daher nicht »sauber« sei-

en. Sie lässt zunächst offen, ob sie sich dabei zum Beispiel auf Kleidung oder

auf Körperhygiene bezieht, unterstreicht ihr Empfinden jedoch mit der ein-

deutigen sensorischen Wahrnehmung »Nicht riechen gut.«. Daraufhin geht

sie über zu äußerlichen Merkmalen der Familienmitglieder und bezieht sich

hier auf die Haare der Familie, die sie ebenfalls als »schmutzig« beschreibt.

Im Anschluss folgt ihr Erklärungsmodell für ihre Feststellungen: »Das ist,

weil Familie Gestar aus Afrika, weißt du. Ja, aus Eritrea. Viele Menschen da.«

Durch die Nennung der Herkunft der Familie, zunächst des Kontinents, dann

des Landes sowie der Tatsache, dass viele Menschen dort lebten, soll deutlich

werden, weshalb die Familie »schmutzig« sei. Daraufhin folgt ihre Verortung

der Familie Gestar als christlich sowie der Hinweis, dass nur wenige Christen

in Eritrea lebten. Dem schließt sich eine erneute Feststellung Shabnams an,

die vier Punkte umfasst und von ihr als Common-Sense-Tatsache dargestellt

wird: 1) seien Christen in Deutschland »sauber«, 2) dies sei nur der Fall, weil

Deutsche »sauber« seien, 3) seien afrikanische Christen unsauber, 4) seien

Muslime »sauber«. Für den letzten Punkt findet sie dann vier Begründungen

und benutzt diese für ihr abschließendes Argument, dass ihre religiöse Zuge-

hörigkeit sie daran hindere, sich in der Nähe der Familie Gestar aufzuhalten.

Ihr Schlussstatement ist zugleich ein Kommunikationsstopp: »In Islam ist

einfach so.« Dies lässt dem Gesprächspartner keine Möglichkeit, das Gesagte

zu hinterfragen. Ihre Aussage endet damit.

Hinsichtlich der Präsentation gegenüber der Forscherin wird hier zu-

nächst deutlich, wie Shabnam jene wahrnimmt. Indem sie »Christen in

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Deutschland« als eigene Religionsgruppe anspricht und zusätzlich betont,

dass diese »sauber« sei, kann davon ausgegangen werden, dass Shabnam die

Forscherin dieser Gruppe zuordnet. Weiterhin erscheint es möglich, dass

die Forscherin hier als Vertreterin des Aufnahmelandes angesprochen wird.

Zudem kann diese Tendenz dem Ausloten des gesellschaftlichen Rahmens

(vgl. Goffman 1980) zugerechnet werden, den sich die Feldakteure schritt-

weise erschließen müssen. Dabei taktieren sie, indem sie abwägen, was

wem gegenüber sagbar ist (vgl. 3.6.2). Diesen Handlungsspielraum verstehen

Hansen und Oliver-Smith als Hinweis darauf, dass Flüchtlinge nicht per se

abhängig und verletzlich sind, sondern vielmehr ein Fokus auf den von ihnen

erlebten Konflikten und Aushandlungsprozessen liegen sollte, um ihre Mög-

lichkeitshorizonte und somit auch die Subjekte selbst besser zu verstehen

(vgl. Hansen/Oliver-Smith 1982: 5). Diesem Appell soll hier gefolgt werden. So

zeigt die Strukturanalyse des Interviewausschnitts weiterhin, dass Shabnam

zunächst die Kategorien ›Sauberkeit‹, dann ›Ethnie‹, ›Herkunft‹, ›Religion‹

erneut ›Sauberkeit‹ und wiederum ›Religion‹ anspricht. Dabei zieht sie

deutliche Grenzen. Grenzziehungen, die auf Grundlage der Kodierungen als

zentrale Kategorie der Arbeit herausgearbeitet wurden, unterliegen vor allem

dem Verständnis Barths, der diese auf den Umgang ethnischer Gruppen un-

tereinander zurückführt, indem er zunächst feststellt, dass Grenzziehungen

erst durch soziale Interaktion deutlich und wirksam würden (vgl. Barth 1969:

10). Dabei bildeten Prozesse von Exklusion und Eingliederung die Grundlage

für ethnische Distinktion (vgl. ebd.: 9f.). Diese Distinktionen wiederum seien

Grundlage für soziale Systeme (vgl. ebd.: 10). Barth erklärt weiterhin, die

ethnische Grenze ›kanalisiere‹ soziales Leben (vgl. ebd.: 15). Auch ließe sich

ihre Aufrechterhaltung im täglichen Miteinander ablesen, wenn Personen

unterschiedlicher Kulturen in Kontakt stünden: »[…] ethnic groups only

persist as significant units if they imply marked differences in behaviour,

i.e.« (ebd.: 15) Im Folgenden erläutert Barth, wie ein Grenzziehungsprozess

konkret aussehen kann:

»[…] a dichotomization of others as strangers, as members of another ethnic

group, implies a recognition of limitations on shared understandings, differ-

ences in criteria for judgement of value and performance, and a restriction

of interaction to sectors of assumed common understanding andmutual in-

terest.« (ebd.: 15)

Durch den Interviewausschnitt wird nun deutlich: Indem Shabnam ein Bild

der Familie Gestar konstruiert, dass sie aufgrund deren Zugehörigkeit zu ei-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 153

ner anderen ethnischen Gruppe, nämlich »aus Afrika«, als von der Norm ab-

weichend und ›fremd‹ herleitet, grenzt sie sich vor allem ethnisch, jedoch im

weiteren Verlauf des Ausschnitts auch religiös ab. Dabei werden ihre Grenz-

ziehungen dadurch wirksam, dass sie im Rahmen der Kategorie ›Sauberkeit‹

zwischen den Konzepten ›Sauberkeit‹ und ›Reinheit‹ unterscheidet und sich

von den Negierungen abgrenzt. Zwar spricht sie im Ausschnitt lediglich von

der Dichotomie ›sauber‹ und ›schmutzig‹, die Verwendung eben dieser beiden

Termini könnte jedoch auch auf ihren im Deutschen noch begrenzten Wort-

schatz zurückzuführen sein. Die Nicht-Verwendung von Synonymen könnte

ebenfalls für diese These sprechen. Unter dieser Prämisse wäre es auch denk-

bar, dass sie eine doppelte Unterscheidung, nämlich von ›sauber‹ und ›unsau-

ber‹ sowie ›rein‹ und ›unrein‹ anspricht. Letzteres Gegensatzpaar kann hier-

bei auf Douglasʼ Konzept von ›purity‹ (vgl. Douglas 1966) zurückgeführt wer-

den, die dieses kosmologisch verortet und darauf hinweist, dass Anomalien

und Ambiguitäten als Notwendigkeiten sämtlicher religiöser Systeme fun-

gierten. Im Rahmen dieser Konzepte verortet Shabnam auch die Haarform

und -struktur ihrer benachbarten Familie und begründet dies mit konkreten

Sinneseindrücken, nämlich dem ›Sehen‹ und dem ›Riechen‹, alsomit ihren je-

weiligenWahrnehmungen.Diese erscheinen ihr spezifisch und intersubjektiv

nachvollziehbar, indem sie einen sichtbaren Ausdruck haben. Ihre Eindrücke

seien daher für jeden wahrnehmbar, was diese für sie bestätigt.

Die der Familie Gestar zugeschriebene Anomalie drückt sich für Shab-

nam jedoch auch in weiteren Punkten aus. Einer davon ist der gesellschaft-

liche Status der eritreischen Familie, der als bedeutende Differenzkategorie

fungiert. So sind viele Feldakteure an der Vergangenheit der jeweils anderen

interessiert, besonders hinsichtlich deren Zugehörigkeiten sowie des gesell-

schaftlichen und ökonomischen Status im Herkunftsland. Dies wird jedoch

üblicherweise indirekt ausgelotet, indem zum Beispiel von bestimmten Aus-

sagen, Verhaltensweisen oder einem bestimmten Habitus auf einen Status

geschlossen wird. Indem Shabnam sagt »[…] Familie Gestar aus Afrika, weißt

du. Ja, aus Eritrea. Viele Menschen da. Nicht viele Christen, glaube ich. Nur

wenig. Aber Familie Gestar ist Christen.« Somit führt sie die Devianz der Fa-

milie Gestar zunächst auf deren afrikanische Herkunft zurück. Im Folgen-

den bringt sie die religiöse Zugehörigkeit ins Spiel und suggeriert die Nicht-

Akzeptanz der christlichen Familie in der Herkunftsgesellschaft. Damit geht

einher, dass Shabnam selbst stolze Sunnitin und sich der Tatsache bewusst

ist, in ihrem Herkunftsland zur religiösen Mehrheit zu gehören. Aus voran-

gegangen Gesprächen ist weiterhin bekannt, dass sie religiösen Minderhei-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Religion in Flüchtlingsunterkünften

ten im eigenen Herkunftsland zurückhaltend gegenübersteht. Die deutsche

Gesellschaft nimmt sie scheinbar als mehrheitlich christlich wahr, was da-

für sprechen würde, dass Familie Gestar gut in die deutsche Aufnahmege-

sellschaft passt. Dies passt jedoch nicht zur Intention der Aussage der Spre-

cherin. Um ihr Bild der Gestars zu unterfüttern, argumentiert sie demnach

im Folgenden mit Unreinheit, mit dem Nachschub, dass deutsche Christen

jedoch davon ausgenommen seien, da ›deutsche Menschen‹ allgemein ›sau-

ber‹ seien. Es ist auch ihr Taktieren, das sie Gemeinsamkeiten zwischen den

Deutschen herstellen lässt, die sie als Christen wahrnimmt. Schließlich zieht

sie die Grenze auch zwischen der Forscherin und Familie Gestar. Aus wei-

teren Gesprächen geht hervor, dass sie die Vorstellung von ›Sauberkeit‹ und

›Deutschland‹ unter anderem mit dem Zustand der Schulen, die ihre Söh-

ne besuchen, dem Straßenbild Mittstadts wie auch mit der Kleidung, die sie

Ehrenamtliche und Sozialarbeiter tragen sieht, assoziiert.

In dem exemplarischen Ausschnitt wird ebenfalls deutlich, dass Grenzzie-

hungen nicht unabhängig von Zugehörigkeiten untersucht werden können.

Diese spielen insofern eine Rolle, als sie von Pfaff-Czarnecka als besonde-

re Herausforderung der heutigen Zeit, vor allem in pluralen Gesellschaften,

beschrieben werden. Dabei werde gerade »in den Kommunikationsräumen

der Zuwanderungsgesellschaften« (Pfaff-Czarnecka 2012: 9) derWunsch nach

eindeutiger Verortung und Zugehörigkeit deutlich. Unter Zugehörigkeit ver-

steht sie »individuell erworbenes Lebenswissen und Empfinden, deren Pra-

xis sich in höchst konfliktiven Konfrontationen mit sozialen Grenzziehungen

entfaltet.« (ebd.: 9) Soziale Grenzziehungen führten wiederum neue Span-

nungsfelder ein, deren Rahmen ausgehandelt werden müsse (vgl. ebd.):

»Für unser Verständnis der Zugehörigkeit ist bedeutsam,wie dieseGrenzzie-

hungen sich in den verschiedenartigen Lebenswelten entfalten und wie sie

unter den Rahmenbedingungen von Machtasymmetrien zwischen denjeni-

gen, die gesellschaftliche Normen setzen, also den Inkludierten einerseits,

und den Exkludierten andererseits ausgehandelt werden.« (ebd.)

Den individuellen Lebenspfaden »zwischen verschiedenen sozialen Welten«

(ebd.) folgend, sei Barths Ansatz ausbaufähig hinsichtlich eines umfassende-

ren Verständnisses von Ethnizität, das »sowohl die gefühlte Zusammengehö-

rigkeit und kulturelle Selbstvergewisserung als auch die ethnische ›Grenzar-

beit‹« (ebd.: 64) einbeziehen solle. Hierbei sei soziale Konfrontation bedeut-

sam, um eine Reflexion »über die Grenzen der Gemeinsamkeit« (ebd.: 22)

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 155

zu ermöglichen. Diese könne in ihrem Resultat gleichermaßen »Widerstand«

(ebd.) und »Grenzziehung, aber auch Grenzüberschreitung« (ebd.) evozieren.

Dem Beispiel folgend, wird ersichtlich, dass die Sprecherin, Shabnam,

unter den gegebenen Rahmenbedingungen Grenzen so zieht, dass bestimm-

te Zugehörigkeiten zutage treten. Dabei scheinen ethnische und religiöse Zu-

gehörigkeit eng miteinander verwoben. Als Begründung dafür, weshalb diese

beiden miteinander in Beziehung gesetzt werden, bietet Baumann an: »In

complex situations of social strife, one can often find ethnic, national, or mi-

gratory boundaries transformed into religious ones.« (Baumann 1999: 23) Dies

scheint für Shabnams Argumentation plausibel. So ist im Interview zu sehen,

dass sie zwar ethnische und auch nationale Merkmale anspricht, jedoch stets

wieder auf religiöse Zugehörigkeit rekurriert. Zwar sind der Forscherin neben

dem gesellschaftlichen Status noch weitere Kriterien bekannt, die potenziel-

le Differenzkriterien für die Familien darstellen und ab und zu Erwähnung

finden, so der Bildungshintergrund (beispielsweise die Tatsache, dass Debo-

rah und Solomon beide alphabetisiert sind und Solomon sogar die Universi-

tät besucht hat, wohingegen Shabnam Analphabetin ist), die Sprachfähigkeit

der Familien im Deutschen (die sich unter anderem in der Kontakthäufigkeit

der Familien zur Sozialarbeiterin Lisa spiegelt, die gleichsam eine Informa-

tionsressource darstellt) sowie das individuelle Fluchtmotiv (so argumentiert

Shabnam häufig, ihre Familie sei aus drängenderen Gründen geflohen als Fa-

milie Gestar),was auchmit dem aufenthaltsrechtlichen Status inDeutschland

in Verbindung gebracht wird (Familie Gestar erhält lediglich den subsidiären

Schutzstatus4, wohingegen die Mitglieder der Familie Rahmani bereits früh-

zeitig als Flüchtlinge anerkannt werden), jedoch soll im Folgenden der Fo-

kus auf der religiösen Grenzziehung und Zugehörigkeitskonstruktionen der

Sprecherin liegen. Schließlich sieht Shabnam, dem Angebot Baumanns fol-

gend, aufgrund der Intensität des Konflikts offenbar die Notwendigkeit ei-

ner religiösen Abgrenzung. Zwar wird in der Literatur stets darauf verwie-

sen, dass Religion in der Migration lediglich eine von mehreren Quellen zur

Selbstverortung darstelle (vgl. Baumann 2018: 43f.), für Shabnam scheint die-

se jedoch zentral zu sein. Religion dient ihr zudem als Differenzmarker, den

sie verschiedentlich einsetzt: implizit, indem sie auf Reinheitsvorstellungen

rekurriert, die für sie mit religiöser Zugehörigkeit in Verbindung zu stehen

scheinen (›Aber in Afrika Christen sind nicht sauber‹), wie auch explizit, vor

4 Diese Eritrea-spezifische Kontroverse greift unter anderem ProAsyl im Jahr 2017 auf

(vgl. Bartolucci 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Religion in Flüchtlingsunterkünften

allem in der zweiten Hälfte des Ausschnitts, indem sie neben derThematisie-

rung des religiösen Minderheitenstatus der Gestars im Herkunftsland Bezug

auf die eigene religiöse Zugehörigkeit nimmt. Dabei rechnet sie sich mit der

Aussage ›Wir Muslime‹ explizit der Gruppe der Muslime zu, die sie scheinbar

als imaginäre länderübergreifende Gruppe oder Community versteht, die, im

Gegensatz zu den ›Christen‹, die lediglich in Deutschland ›sauber‹ seien, in

jedem Land als reinlich und damit, ihrem Verständnis nach, auch als tugend-

haft gelten.

Da Shabnam im weiteren Verlauf des Interviews auch andere muslimi-

sche Familien einbezieht, die ebenfalls ›sauber‹ seien, um so ihre Argumen-

tation zu stützen – nämlich die sunnitische Familie Ahmadi, die schiitische

Familie Sayed und die albanische sunnitische Familie Bozhdaraj –, wird deut-

lich, dass sie zugunsten ihrer Argumentation 1) ihr bekannte binnenislami-

sche Rivalitäten und Konflikte außen vor lässt und 2) von ihre bisher prak-

tizierten Herkunftsunterscheidungen als Indikator für ›Muslimsein‹ außer

Acht lässt.5 Daran ist mit Pfaff-Czarnecka ablesbar, dass Grenzziehungen als

situativ und relational zu verstehen sind – sie »[…] lassen Menschen krea-

tiv werden« (Pfaff-Czarnecka 2012: 9). Die Relationalität Shabnams sozialer

Grenzziehungen spiegelt sich dabei darin, wie sie Grenzen zieht (ob religi-

ös oder ethnisch) sowie wann (in welchen Situationen, unter welchen Rah-

menbedingungen) sie dies tut. Exemplarisch für diese Situativität soll das

Beispiel des Elternabends stehen, den Shabnam und Deborah anlässlich der

Einschulung ihrer beiden Söhne in die dritte Klasse der Grundschule besuch-

ten. Ich begleitete die beiden an dem Abend und war zunächst überrascht,

als auf dem circa 15-minütigen Fußweg zur Schule ein freundliches Gespräch

zwischen uns Dreien darüber entstand, was die Schulzeit die beiden Söhne

Gabriel und Jamal lehren werde und dass diese hoffentlich eine positive Zu-

kunft in Mittstadt erwarte. Shabnam und Deborah nahmen mich dabei in ih-

re Mitte, sodass ich stets nach rechts oder links schaute, um einen von ihnen

im Gespräch zuzunicken oder eine Frage zu stellen. Als wir das Schulgebäu-

de erreichten, warteten wir zunächst vor dem Klassenraum mit den anderen

Eltern der Drittklässer. Deborah und Shabnam beobachteten die Eltern auf-

merksam und suchten abwechselnd Blickkontakt mit mir. Der Elternvertre-

terin fielen wir drei Frauen offenbar auf, sodass sie uns ansprach. Shabnam

5 Dies wird vor allem im Fallbeispiel des Zuckerfestes deutlich, in dem Konflikte mit

benannten Familien schwelten aufgrund der Tatsache, dass diese den Ramadan und

das Eid al-Fitr nicht einheitlich begingen. Diesen Umstand lässt sie jedoch außen vor.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 157

und Deborah verdeutlichten mir durch Zunicken und Lächeln, ich solle mit

der Elternvertreterin kommunizieren, sodass die Situation darauf hinauslief,

dass ich deren Fragen zu Gabriel und Jamal beantwortete. Aus welchem Land

sie kämen, wie alt sie seien, ob sie schon eine Schule besucht hätten. Zwar

sieht meine Gesprächspartnerin dabei immer wieder auch Shabnam und De-

borah an, doch die beiden hielten sich einvernehmlich etwas hintermir. Shab-

nam wiegte lächelnd ihren Kopf und Deborah nickte freundlich. In meinen

Feldnotizen sollte später stehen: »Ich glaube nicht, dass die beiden jemals

so dicht zusammenstanden. Frau Schubert [die Elternvertreterin] muss ge-

dacht haben, sie sind Freundinnen.« Als der Klassenraum geöffnet wurde,

schob Shabnam mich sanft durch die Tür und setzte sich selbst dann links

außen ans Fenster. Deborah blieb hinter mir stehen, deutete dann auf den

freien Platz neben Shabnam und sagte: »Sitzen, Natalie.« Ich setzte mich,

woraufhin Deborah neben mir Platz nahm. Dass die beiden mich, wie auch

auf dem Hinweg, in ihre Mitte nahmen, schien mir kein Zufall zu sein. Ich

fühlte mich wie eineMittlerin, die zwischen den beiden Frauen stand und de-

ren Schauspiel beobachtete. Im weiteren Verlauf des Abends baten mich die

beiden abwechselnd im Flüsterton um Erklärungen dessen, was die Klassen-

lehrerin erzählte, tauschten dabei Blicke aus und grinsten sich gegenseitig

und auch mich an, wenn die Klassenlehrerin oder ein Elternteil etwas äu-

ßerte, das allgemeine Belustigung auszulösen schien. Auch auf dem Heim-

weg verhielten sich beide höflich im Umgang miteinander. Erneut ging ich

zwischen den beiden Frauen. Sie diskutierten dabei die Kopien, die sie von

der Lehrerin erhalten hatten, stellten mir Fragen zu einzelnen Terminen im

Schuljahr und lachten beide, als Shabnam einwarf, bei so vielen Feiertagen

und Ferien frage sie sich, wann die Söhne überhaupt in die Schule gingen.

Als wir die Unterkunft erreichten, wirkten sie regelrecht fröhlich und sogar

ein wenig ausgelassen, noch positiver gar, als vor Beginn des Elternabends.

Ich führte dies auf ihre Erleichterung zurück, endlich Gewissheit darüber zu

haben, welche Klasse und Schule ihre Söhne besuchen werden, wer die Lehre-

rin und wie der Klassenraum ist und möglicherweise auch darüber, dass die

beiden Söhne in derselben Klasse sind und sich somit beide Familien, trotz

des Konflikts, potenziell über deren Befinden austauschen könnten.6 Weiter-

6 Khadir Ahmadi besucht zu diesem Zeitpunkt noch die vierte Klasse. Er wird erst in den

nächsten Monaten zurückgestuft, sodass er fortan die Klasse mit Gabriel und Jamal

besucht. Er erhält den Sitzplatz hinter den beiden Jungen im Klassenraum. Zu diesem

Zeitpunkt ist der Konflikt zwischen Familie Gestar und Familie Rahmani jedoch be-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Religion in Flüchtlingsunterkünften

hin ist daraus zu ersehen, dass die Mütter sich in der konkreten Situation

des Elternabends darüber bewusst waren, dass sie im Verhältnis zur Klas-

sengemeinschaft der anderen Eltern 1) fremd waren und 2) beide das Beste

für ihre gleichaltrigen Söhne wünschen, nämlich einen guten Schulstart und

dass sie in der Schule ankommen und sich in das Schulsystem einleben sowie

eine erfolgversprechende Bildungslaufbahn absolvieren. In dieser Konstella-

tion sind Deborah und Shabnam Verbündete, die Gemeinsamkeiten teilen.

Das Situative geht wiederum daraus hervor, dass es einer Dynamik unter-

worfen ist, was in welchem Kontext verbindend und was distinktiv ist. Pfaff-

Czarnecka bezeichnet verbindende neue Zusammenlebensformen in diesem

Kontext als »Zusammengehörigkeit« (ebd.: 26):

»So hängen Bestrebungen, neue Mitglieder zu inkludieren […], mit dem Er-

schaffen eines neuen ›gemeinsamenNenners‹ zusammen, der nicht auf kol-

lektiver Identität fußt, sondern vielmehr auf gemeinsamen Interaktionen,

zivilbürgerlichenUmgangsformen, EngagementunddemAnbahnengegen-

seitiger Verpflichtungen. Solche Praktiken sind zwar umkämpft, finden aber

immer wieder in Zuwanderungskontexten statt.« (Pfaff-Czarnecka 2012: 25-

26)

Indem der Zugehörigkeitsbegriff7 die unterschiedlichen Dimensionen von

›Verortung‹ einschließe (»›Gemeinsamkeit‹, ›Gegenseitigkeit‹ und ›Anbin-

reits in einem solcheMaße ausgeprägt, dass Jamal dankbar ist, Khadir in der Klasse zu

haben, dessen Eltern sich gut mit seinen Eltern verstehen. Gerade angesichts der Tat-

sache, dass weder Jamal noch Gabriel es zum damaligen Zeitpunkt geschafft haben,

Freundschaften zu anderen Kindern aus der Klasse aufzubauen, verbringen die beiden

Jungen fortan viel Zeit in den Pausen sowie in der schulischen Nachmittagsbetreuung

miteinander. Gabriel bleibt hier außen vor und ist weiterhin auf sich allein gestellt. Die

Situation veranlasst ihn auch dazu, an manchen Tagen bewusst mit dem Bus zu fah-

ren, wenn Jamal und Khadir zu Fuß zur Schule gehen, oder einen Umweg zur Schule zu

nehmen, um nicht mit den beiden gehen zu müssen. Zuvor gingen Jamal und Gabriel

einvernehmlich zusammen zur Schule, obgleich sie sich nicht als Freunde bezeichne-

ten.

7 In dieser Arbeit wird mit dem Belonging-Ansatz Pfaff-Czarneckas gearbeitet, der in

besonderemMaße Relationalitäten von Zugehörigkeiten betont.Weitere bedeutende

Ansätze umfassen zumBeispiel die »politics of belonging« (Yuval-Davis 2006: 197), Zu-

gehörigkeit in Bezugnahme auf Mobilität und Transnationalismus (vgl. Ingold 2000),

das emotionale Zugehörigkeitsgefühl zu einem Ort (vgl. Antonsich 2010) sowie die

(Re-)Konstruktion von Orten und Erinnerungen hinsichtlich einer Zugehörigkeit (vgl.

Ahmed 1999; Assmann 1995).

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 159

dung‹« (ebd.)), sei er besonders vorteilhaft8 (ebd.) und genau deswegen zu

unterscheiden vom Identitätsbegriff (vgl. Pfaff-Czarnecka 2011). Beide näh-

men Bezug auf unterschiedliche Parameter (vgl. Pfaff-Czarnecka 2012: 27).

Dabei referiere ›Zugehörigkeit‹ auf das persönliche ›Aufgehoben Sein‹-Gefühl

des Einzelnen in einer Gruppe: »So werden Grenzziehungen erst dann zum

Thema der Zugehörigkeit, und wird die Zugehörigkeit reflexiv, wenn es zu

konfliktiven Konfrontationen oder […] zu Verlust kommt.« (ebd.) Schließlich

bewirken die verbindenden Elemente und Gemeinsamkeiten beider Frau-

en keine Änderung ihres Verhaltens in der Unterkunft. Sie treten jedoch

deutlicher hervor. Grenzziehungen müssen sich an diesem pragmatischen

Umgang stets bewähren. Pfaff-Czarnecka stellt daher die Bedeutung der

Relationalität für Zugehörigkeiten heraus: »Belonging’s relationality consists

in forging and maintaining social ties and in buttressing commitments and

obligations.« (Pfaff-Czarnecka 2011: 4) Die Relationalität, insbesondere in

Bezugnahme auf Ethnizität, hebt auch Baumann hervor:

»[…] just as people emphasize different aspects of their language, body lan-

guage, behavior, and style in different situations, so too do they emphasize

or abjure the attributes of their ethnicity. In social science code, we therefore

speak of ›shifting identity‹ or ›contextual ethnicity‹. […] Analytically speak-

ing, ethnicity is not an identity given by nature, but an identification created

through social action.« (Baumann 1999: 21)

Ethnische klar von religiösen Grenzziehungen zu trennen, fällt aufgrund der

vielschichtigen Verbundenheit beider besonders schwer. Dies wird im ex-

emplarischen Fall Shabnams deutlich. Die religiöse Grenzziehung zwischen

Shabnam und Familie Gestar lässt vermuten, dass Shabnams eigene religiöse

Zugehörigkeit für sie von großer Bedeutung ist. Möglicherweise stellt eine

religiöse Abgrenzung für sie zugleich das Betreiben von »religioning« nach

Nye (Nye 2000) dar, indem sie sich durch die religiöse Abgrenzung auf ihren

eigenen Glauben und dessen Ausübung beruft. In Nyes Verständnis seien

8 Der sozialpsychologische Ansatz Shibutanis, »reference groups« (Shibutani 1955: 562)

als analytisches Werkzeug zu nutzen, könnte dem Fallbeispiel ebenfalls zuträglich

sein, da er sowohl die selektive Wahrnehmung sowie die unterschiedlichen Organisa-

tionsformen von Erfahrungen betont (vgl. ebd.: 564) als auch auf die Eingebundenheit

von Individuen in unterschiedliche »social worlds« (ebd.: 566) verweist. Diese seien

als »cultural areas« (ebd.) strukturiert, deren Grenzen anhand von Kommunikationsfä-

higkeiten bemessen würden (vgl. ebd.) und ihren Teilnehmern Loyalität abverlangten

(vgl. ebd.: 567).

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Phänomene, die unter ›Religion‹ gefasst werden, vor allem im praktischen

Handeln zu beobachten: »[…] [w]hat we observe as ›religion‹ is to be found in

processes, in doing, and through interactions at a number of structural and

personal levels.« (Nye 2000: 217) Die Interaktion (vgl. ebd.: 217) mit Familie

Gestar und der Forscherin ist demnach zentral für Shabnam, um sich nicht

nur ihrer Religionszugehörigkeit, sondern auch ihres Glaubens zu vergewis-

sern. Auch Lauser und Weißköppel verstehen derartige Akteursstrategien

als Religionshandeln (vgl. Lauser/Weißköppel 2008: 17). Ihr Verständnis

ermöglicht es zum Beispiel, Rollenambivalenzen der Feldakteure deutlich

werden zu lassen (vgl. ebd.: 18). Die Autorinnen sprechen sich auch deshalb

für eine ethnologische Religionsforschung aus,

»[…] die ausgehend von religiösen Phänomenen Licht auf die komplexen

Verflechtungen und Wirkungen mit anderen Domänen der Identitätskon-

struktion (Ethnizität, Nationalität, Geschlecht, Klassen- und Bildungsstatus,

Alter) werfen will, wie sie sich in kulturell pluralen Einwanderungsgesell-

schaften zeigen.« (ebd.: 11)

Shabnams Grenzziehungen können somit nur hinsichtlich ihrer jeweiligen

Eingebundenheit in Zusammenhänge um Nationalität, Ethnie, Geschlecht

und sozialen Status sowie unter Zuhilfenahme ihrer Biografie verstanden

werden. In diese Gleichung muss jedoch zusätzlich einbezogen werden, dass

religiöse Zugehörigkeit als Differenzmarker gerade im Kontext der Situation

häufig eine neue Sichtbarkeit erfahre (vgl. Baumann 2018: 44; siehe auch

Krech 2008). Baumann argumentiert hierbei, dass »der gleiche Glaube«

(ebd.: 43) das Potenzial habe, Zugewanderte im Aufnahmeland zusammen-

zuführen. Demnach scheint es ebenso nachvollziehbar, dass abweichende

Religionszugehörigkeiten das Potenzial bergen, Konflikte entstehen zu

lassen, die wiederum Grenzziehungsprozesse notwendig machen.

Im Fall von Shabnam Rahmani scheint es, als entspräche religiöse Zuge-

hörigkeit für sie beinahe ethnischer Herkunft. Beide scheinen in ihren Aus-

sagen untrennbar miteinander verbunden und korrespondieren stark. Eben-

so scheinen beide für sie nicht ablegbar zu sein oder zur Diskussion zu ste-

hen. Dies wird auch im Fallbeispiel Nagels und Rückamps deutlich, in dem

es zu einem »interreligiösen Übergriff von Asylsuchenden aus Nordafrika ge-

gen Flüchtlinge aus Eritrea« (Nagel/Rückamp 2018: 17) kommt. Dabei schil-

dert ein Polizist die akute Bedrohung einer Gruppe Eritreer dadurch, dass

diesen das Kreuz vom Hals abgeschnitten worden sei. Die Angreifer hätten

»sich selbst als gläubige Moslems ausgegeben« (ebd.), so der Beamte. Die Au-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 161

toren stellen anhand der Argumentation des Interviewpartners im Folgenden

fest, dass dieser den Übergriff als rassistisch statt als religiös motiviert wer-

tet. Ausgangspunkt sind für ihn dabei vor allem Hinweise, »auf die Diskre-

panz zwischen religiöser Selbstdarstellung und Lebensführung« (ebd.). Auch

hieraus geht die Herausforderung einer Trennung von Ethnie und Religi-

on hervor, deren Grenzen als verschwommen wahrgenommen werden. Er-

schwert wird eine Differenzierung zusätzlich durch den von den Interview-

teilnehmern der Autoren beobachteten »rassistische[n] Überlegenheitsges-

tus von ›Arabern‹ gegenüber ›Afrikanern‹« (ebd.) in Flüchtlingsunterkünften.

Dieses Konfliktfeld sei vor allem anhand der Hautfarbe festzumachen (vgl.

ebd.) und werde dann als »ethnische[r] Konflikt« (ebd.) in den Unterkünften

wahrgenommen. Nagel und Rückamp stellen hierzu fest:

»Im Sammelbegriff der Ethnie verbinden sich auf diffuse Weise kulturalis-

tische, religiöse, nationalistische und teilweise auch rassistische Deutungen

gruppenbezogener Differenz.« (ebd.)

Es ist demnach eine Annäherung der sozialen Kategorie ›Religion‹ an ande-

re Kategorien wie ›Ethnie‹ festzustellen, was im Interviewausschnitt Shab-

nams dadurch deutlich wird, dass Elemente, die mit ›Religion‹ in Verbindung

stehen, stets wieder in Erscheinung treten. Konkret verbindet Shabnam ein

bestimmtes Rollenbild als Frau mit ethnischer wie auch mit religiöser Zu-

gehörigkeit, da sie als Reinheits-Beispiele den Sektor Haushalt und Familie

anspricht. Am Ende ihrer Aussage argumentiert sie dann, es falle ihr schwer,

an der Wohnungstür der Gestars vorbeizugehen, da ihrem Empfinden nach

schlechte Gerüche von der Wohnung ausgingen, was sie dazu nötige, sich die

Nase zuzuhalten. Bezüglich solcher Empfindungen Shabnams stellt Kristeva

bestimmte Eigendynamiken hinsichtlich des Empfindens von Ängsten auf-

grund von Abscheu fest. Für sie zeichnet sich dabei das Entsetzen auslösende

Abjekt durch eine einzige Qualität aus: »The abject has only one quality of

the object – that of being opposed to I.« (Kristeva 1982: 1) Die individuellen

Erfahrungen des Subjekts bei einer Konfrontation mit dem Abjekt könnten

für dieses traumatisch sein, so Kristeva. Dabei müsse es sich nicht um real

existente Bedenken um Abjektion handeln, wie einem Mangel an Sauberkeit,

sondern es gehe vielmehr umdie Sorge davor, »[…] what disturbs identity, sys-

tem, order« (ebd.: 4) Dies sei für die Betroffenen schwer erträglich, da diese

Empfindungen auch kulturell konnotiert seien: »On the edge of nonexistence

and hallucination, of a reality that, if I acknowledge it, annihilates me.There,

abject and abjection are my safeguards.The primers of my culture.« (Kristeva

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Religion in Flüchtlingsunterkünften

1982: 2) Unter Einbeziehung dieses Ansatzes kann verständlich werden, wes-

halb Shabnamdie in unterschiedlichen Bereichen ausgeprägte Fremdheit, die

sie amHerkunftsland, an äußerlichenMerkmalen, Reinheit wie auch Religion

festmacht, als solche versteht und sogar ein Ekelempfinden äußert, indem sie

sich im Interview die Nase zuhält. Die sprachliche Begründung für ihr Emp-

finden erfolgt im Zitat schließlich erneut religiös. Dadurch, dass sie Muslima

sei, empfinde sie nun mal so (›In Islam ist einfach so.‹). Offen bleibt die Fra-

ge, wie Shabnam sich Familie Gestar gegenüber verhalten würde, wenn diese

eine muslimische Religionszugehörigkeit aufwiese.

7.1.4. Zwischenfazit

Nagel und Rückamp 2018 argumentieren für Flüchtlingsunterkünfte: »Als

Konfliktarenen par excellence erweisen sich dabei die Essensausgabe sowie

gemeinschaftlich genutzte Küchen und Waschräume, da hier alle Bewohne-

rinnen und Bewohner aufeinandertreffen.« (Nagel/Rückamp 2018: 17) Meine

Befunde spezifizieren hierbei, dass es vor allem gemeinschaftlich genutzte

Räume (spaces) sind, die durch die sie nutzenden Menschen zu placeswerden.

So kann, wie im Fallbeispiel deutlich wird, durchaus auch ein Flur ein solcher

Ort sein. Am Beispiel der Spannungen um den Putzplan der Unterkunft

wird ebenfalls deutlich, wie ein Konflikt entsteht und über Grenzziehungen

mittels ›Ethnie‹ zu ›Religion‹ von den beteiligten Familien wahrgenommen

und auf dieser Grundlage argumentiert wird.

Die für die Analyse wichtigsten Aspekte aus dem Beispiel ›Putzplan‹, die

für die Dimension des GemeinsamenWohnens herausgearbeitet wurden, be-

treffen zunächst das Wissen um die Nachbarn in der Unterkunft. Obgleich

vermeintlich ein großes Wissen um die jeweils andere Familie zum Beispiel

in Bezug auf deren Status und Hintergrund existiert, trifft dies häufig nicht

zu. Vor allem handelt es sich bei diesem Wissen um implizites Wissen, das

durch individuelle Vorerfahrungen, Vorannahmen, Sozialisationen und Ab-

jektionen geprägt ist, die dann auch den Eindruck von der jeweils anderen

Familie prägen.

Auch beobachtete kreative Alltagspraktiken sind nicht zufällig, sondern

bestimmten Taktiken unterworfen, insofern Gelegenheiten abgepasst und

zum eigenen Vorteil im Zusammenleben genutzt werden können (vgl. de

Certeau 1988: 23). Dabei ist ein pragmatischer Umgang mit Identität, auch

hinsichtlich religiöser Zugehörigkeiten, für Flüchtlinge oftmals ein erprobter

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 163

Weg, den sie bereits aus ihren Herkunftsländern kennen, er dient besonders

als Schutz (vgl. Malkki 1995: 155f.).

Durch soziale Interaktion werden Grenzziehungen deutlich und wirksam

(vgl. Barth 1969: 10). Diese stehen in einem direkten Zusammenhang mit

Zugehörigkeiten und bieten Anlass zur Aushandlung (vgl. Pfaff-Czarnecka

2012: 9). Unter bestimmten Umständen und zu bestimmten Zwecken können

Grenzziehungen religiös erfolgen (vgl. Baumann 1999: 23). Religion stelle

dabei eine Quelle der Selbstverortung dar (vgl. Baumann 2018: 43f.) und

diene so als Differenzmarker. Eine religiöse Abgrenzung kann auch der

Vergewisserung des eigenen Glaubens dienen (vgl. Nye 2000: 217).

Grenzziehungen sind als situativ und relational zu verstehen (vgl. Pfaff-

Czarnecka 2012: 9). Ethnisches klar von religiösen Grenzziehungen zu tren-

nen, ist dabei kaum möglich. Die Empirie zeigt, dass beide Kategorien als

diffus wahrgenommen und unterschiedlich eingesetzt werden können (vgl.

Nagel 2018: 17). Rollenbilder und -erwartungen können dabei ebenso mit ei-

nem Verständnis von Ethnie und Religionszugehörigkeit einhergehen. Auch

ist ein kulturell oder religiös begründetes Abscheuempfinden in diesem Zu-

sammenhang zu erklären (vgl. Kristeva 1982: 2).

In Rückbezug auf die Forschungsfrage, welche Erscheinungsformen von

Religion in der Familienunterkunft auftreten und wie die damit zusam-

menhängenden Interaktionen dort verhandelt werden, wird im Folgenden

geschildert, wie die Sozialarbeiter den Konflikt um den Putzplan auffassen

und welchen Umgang sie damit gefunden haben. Daraus geht hervor, dass

ein Konflikt von außen zwar als ›Stellvertreterkonflikt‹ aufgefasst wird, für

die beteiligten Akteure jedoch gleichermaßen durchaus religiös und ethnisch

markiert sein kann. Dies zeigt erneut, dass ›Ethnie‹ und ›Religion‹ zuwei-

len stark miteinander verwobene Kategorien sind, die sich in bestimmten

Zugehörigkeitsverständnissen kaum voneinander trennen lassen.

7.2. Fallbeispiel ›Der Putzplan‹ – aus Sozialarbeitersicht

Der Umgang der beiden Sozialarbeiter mit dem Konflikt der Familien Gestar

und Rahmani um den Putzplan lässt sich zum einen aus teilnehmenden Be-

obachtungen ableiten und zum anderen anhand eines zentralen Interviews

verstehen, das mit Lisa, Thomas und dem Hausmeister Amir geführt wurde.

Weiterhin verdeutlicht ein Interviewausschnitt aus einemEinzelgesprächmit

Lisa, inwiefern diesbezüglich strukturelle Bedingungen und Konfliktlösung

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Religion in Flüchtlingsunterkünften

für sie als Sozialarbeiterin zusammenhängen. Daraus gehen die Perspekti-

ven der beteiligten Akteure auf die Problematik sowie ihre Lösungsansätze

hervor.

In der Folge wurden Interviews9 mit Lisa, Thomas und Amir sowie ein

Einzelinterview mit Lisa10 geführt, die anschließend eine Analyse erfuhren.

7.2.1. Analyse

Aus den Interviews geht zunächst hervor, dass in denUnterkünften keine offi-

zielle Datenerhebung zur Religionszugehörigkeit erfolgt. Die Wahrnehmung

Lisas lautet: »Muslime aber hauptsächlich. Das ist wohl der Großteil.« Diese

Einschätzung hinsichtlich der Religionszugehörigkeit der Bewohnerschaft ist

statistisch zutreffend. So sind im Jahr 2015 überwiegend sunnitischeMuslime

eingewandert (siehe Bundesamt für Migration und Flüchtlinge 2016: 22).

Weiterhin geht aus dem Fallbeispiel hervor, dass die Sozialarbeiter punk-

tuell ein religiöses Befremden aufzeigen. Dem soll sich mit dem Konzept der

religious illiteracy angenähert werden, dem in der Literatur zumeist eine reli-

gionskundliche und habituelle Dimension zugerechnet wird, die unter ande-

rem ›uneasyness‹ im Umgang mit Religion implizieren kann. Koch et al. ha-

ben ein religionswissenschaftliches Arbeitsverständnis zur Religionskompe-

tenz entwickelt, das diese Dimensionen aufgreift. Demnach umfasse Reli-

gionskompetenz zunächst eine Dimension der Wissenskompetenz, die sich

»[…] von einem alltäglichen Religionsverständnis unterscheidet« (Koch et al.

2013: xiv) und in Deutschland vor allem vom christlichen Glauben geprägt

sei. Eine weitere Dimension stelle die Selbstkompetenz dar, also die eige-

ne gesellschaftliche Verortung wahrzunehmen, um den persönlichen Blick-

winkel bestimmen zu können, so die Autorinnen (vgl. ebd.: xv). Dem schließt

sich die Interventionskompetenz an, die vor allem umfasse, »Konfliktpoten-

ziale zu erkennen, Lösungen zu entwickeln, [und] interreligiöse Prozesse zu

steuern […]« (ebd.). Nagel und Rückamp konkretisieren dies für den Kon-

text der Flüchtlingsunterbringungen als »[…] Unkenntnis und ggf. Verunsi-

cherung der Mitarbeitenden gegenüber unterschiedlichen religiösen Tradi-

tionen oder auch Religion an sich […]« (Nagel/Rückamp 2018: 19). Auch an-

hand Thomasʼ Aussage im Interview »Naja, man macht die ganzen, äh, die

9 Siehe Anhang Interviewausschnitt mit Lisa, Thomas und Amir.

10 Siehe Anhang Einzelinterviewausschnitt mit Lisa.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 165

ganzen Bräuche ja auch nicht zu Hause.« wird eine latente Befremdung be-

züglich religiöser Praktiken deutlich. Eine Zugehörigkeit zu einem konfes-

sionellen Träger bedeutet für ihn persönlich demnach nicht, dass er sich als

religiös versteht. Sein Konzept von ›religiös sein‹ verbindet er vielmehr mit

der Durchführung von ›Bräuche[n]‹. Amir suggeriert wiederum diesbezüg-

lich, dass er stets als religiös wahrgenommen und nicht gefragt werde, ob er

überhaupt religiös sei: »Also ich weiß gar nicht, wovon ihr redet. Ich werd‹

sowas nicht gefragt [lacht].« Er führt dies aus, indem er seine äußeren Er-

scheinungsmerkmale anspricht, dadurch, dass er an sich herunter zeigt. Als

weiteres Indiz nennt er seine Sprachkenntnis des Arabischen. Diese beiden

Merkmale würden ihn in den Augen der Bewohner nicht nur als ›religiös‹ er-

scheinen lassen, sondern sogar eine eindeutige Zuordnung nach sich ziehen:

»Ich könnt‹ ja auch Christ sein, klar. Aber die gehen eben davon aus, dass ich

Moslem bin.«

Auf die Frage, wann Religion in der Unterkunft in Erscheinung tritt, wird

von Thomas als erstes Beispiel der Putzplan genannt. Dass dieser auch in

der Wahrnehmung vieler Bewohner konfliktbehaftet ist, spiegelt sich in den

Beobachtungsprotokollen und Gesprächen mit den Familien Gestar und Rah-

mani wider. Dass auf die Nennung des Putzplans auch Amir und Lisa in Tho-

masʼ Lachen einfielen, könnte zum einen darauf hindeuten, dass dieser einen

Scherz gemacht habe, zum anderen jedoch auch auf die Brisanz des fortwäh-

renden Themas, das allen Akteuren bereits gut bekannt war. Da Lisa direkt

auf Thomasʼ Äußerung eingeht und diese erläutert, ist die zweite Deutungs-

art wahrscheinlicher. In ihrer Erläuterung der Problematik zog sie zunächst

die religiös begründete Argumentationslinie der Familie Rahmani heran: »Ja,

also da wird schon mal gesagt, man kann bestimmte Aufgaben nicht erledi-

gen wegen der Religion. Oder mit manchen Leuten den Flur nicht teilen, weil

die zum Beispiel Christen sind und nicht so reinlich.« Gemäß dieser Argu-

mentationslinie gab sie auch die Vorurteile um bestimmte Hautfarben wie-

der: »Oder bei Hautfarben wird das auch oft gesagt, afrikanische Familien

haben’s da auch nicht so leicht, zum Beispiel.« Damit sprach sie gezielt den

Konflikt zwischen Familie Gestar und Familie Rahmani an, der allen Anwe-

senden zum Zeitpunkt des Interviews bekannt war.

Daraufhin thematisierte Thomas den bisherigen Lösungsansatz der bei-

den Sozialarbeiter, auf den sie sich geeinigt hatten, indem er dieWünsche der

Bewohner ansprach: »Aber das WLAN-Passwort wollen trotzdem alle.« Lisa

stimmte dem zu und übernahm abermals die Rolle derjenigen, die Thomasʼ

Aussage erläuterten. Sie erklärte: »Ja, wenn esmal wieder eine ganz schlimme

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Phase gab und Familien haben sich in die Haare gekriegt, weil niemand put-

zen wollte, haben wir ja das WLAN-Passwort nicht ausgegeben, bis die Sache

geklärt war.« Anhand ihrer Aussagewurde deutlich,wie die Sozialarbeitermit

dem Konflikt um den Putzplan umgingen, nämlich indem sie als letzte Maß-

nahme nach Gesprächen die Bewohner sanktionierten. Aus Lisas Äußerung,

»[…] Familien haben sich in die Haare gekriegt, weil niemand putzen wollte

[…]«, geht zudem hervor, dass die beiden Sozialarbeiter den Konflikt nicht

als religiös wahrnahmen, was er gemäß der Argumentation Shabnams war„

sondern als Konflikt um die Flurreinigung. Shabnams Argumentation wurde

somit zum Stellvertreter für die Putzproblematik erklärt. Thomas bestärkte

diese Wahrnehmung, indem er einen Vergleich zwischen dem Zustand der

Wohnräume und der Flure anführte: »In ihrer Wohnung müssen sie ja auch

putzen – und wenn es drinnen tip top aussieht, kann es draußen [im Flur] ja

nicht aussehen wie Sau.« Thomasʼ Äußerung »Da muss man dann mal über

seinen Schatten springen« bestärkt die Konfliktwahrnehmung der Sozialar-

beiter, dass es sich um einen Konflikt organisatorischer Natur handelte.

Im Folgenden bezog Thomas den Konflikt auf allgemeine Herausforde-

rungen in der Unterkunft. Er benutzte dabei zunächst den von der Forsche-

rin genannten Begriff der ›Religion‹ und setzte diesen in Verbindung mit

seinem Begriff der ›Nationen‹: »Ja aber du fragtest ja wegen Religion. Ich

denke manchmal, dass es auch viel um Nationen geht.« Daraufhin nennt er

sein Beispiel: »Afghanen und die Araber, [die] oft ja überhaupt nicht mitein-

ander können.« Auch dies machte er an Auseinandersetzungen fest, in die

die Sozialarbeiter einbezogen würden, was scheinbar eine Belastung für ihn

darstellte: »Das müssen wir uns dann auch oft anhören.« Auch unter diesen

Gruppen gebe es Konflikte um das Putzen, argumentierte Thomas im Sin-

ne seiner Wahrnehmung eines Stellvertreterkonflikts. Dabei fällt auf, dass er

seinem Argument dadurch Ausdruck verlieh, dass er ›Religion‹ von ›Natio-

nalitäten‹ entkoppelte. Lisa stützt dieses Argument der Konflikte aufgrund

unterschiedlicher Nationalitäten mit ihrem Beispiel einer afghanischen Fa-

milie, die ihr vorwarf, sie »[…] würde nur für die arabischen Familien eine

Wohnung suchen.« Damit führte sie eine weitere Konfliktarena ein, nämlich

den eigenen Wohnraum. Auch hier würden Bewohner ein Ungerechtigkeits-

empfinden aufgrund gefühlter unterschiedlicher Behandlung häufig auf die

Zugehörigkeit zu einer bestimmten Nationalität zurückführen. Diese Wahr-

nehmung stützte Thomas wiederum, der als eine Begründung der Bewoh-

ner für ihr Ungerechtigkeitsempfinden die Sprachzugehörigkeit des Haus-

meisters Amir anführte. So würden nicht-arabischsprachige Bewohner ei-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 167

nen möglichen Ressourcennachteil darin sehen, nicht in ihrer Muttersprache

und somit schwellenfrei mit einer als Entscheidungsträger wahrgenomme-

nen Person aus der Unterkunft sprechen zu können.Thomas sprach in diesem

Zusammenhang einen weiteren Aspekt an, der das Taktieren (vgl. de Certeau

1988) der Bewohner sowie Unklarheiten wegen des Rahmens (vgl. Goffman

1980) betraf:

»Viele denken aber immer, dass wir das alles klären könnten. Manche dach-

ten ja auch wirklich lange, dass wir Einfluss auf den Asylentscheid hätten.

Da kann man erklären so viel man will. Wenn das Gerücht rumgeht, dann

glauben die Leute das. Die setzen ja auch Hoffnung darein. Ich verstehʼ das

schon.«

Thomasʼ Aussage bestätigt die Auffassung der Sozialarbeiter, dass ein Stell-

vertreterkonflikt stattfinde. Sobald ein Gerücht kursiere, dass den Bewohnern

Hoffnung auf Ressourcen verspreche, würden diese taktisch vorgehen, um

einen Vorteil zu erlangen. Im Fall des Asylentscheides gab es tatsächlich ge-

rade in den Jahren 2015 und 2016 Annahmen auf der Seite vieler Bewohner

der Unterkunft, dass zum Beispiel ein höflicher Umgang mit den Sozialar-

beitern oder die Schulleistungen der Kinder Auswirkungen auf den Asylent-

scheid hätten. Thomasʼ Aussage lässt sich in den Argumentationsstrang ein-

gliedern, der zeigt, dass die beiden Sozialarbeiter zunächst ein Ungerech-

tigkeitsempfinden der Bewohner wahrnahmen, was ihnen aus Einzelgesprä-

chen, Beschwerden, jedoch auch aus konfliktbehafteten Situationen deutlich

wurde. Sie waren diejenigen, die sich in der Pflicht sahen, die Ordnung in

der Unterkunft zu gewährleisten und diese gegebenenfalls wiederherzustel-

len. Als Manager der Ordnung in der Unterkunft war für sie zweitrangig,

ob die Konflikte von der Bewohnerschaft auf die Kategorien ›Religion‹, ›Na-

tionalität‹, oder ›Ethnie‹ zurückgingen. Vielmehr war ihnen daran gelegen,

eine effektive Lösung herbeizuführen. Diese fanden sie mit dem Entzug des

WLAN-Passwortes für die Bewohner, die sich in einer konflikthaften Ausein-

andersetzung befanden. Damit ging allerdings auch einher, dass die eigent-

liche Konfliktursache nicht zur Sprache kommen konnte beziehungsweise

nicht ihr entsprechend vermittelt werden konnte. Die Lösungsstrategie der

Sozialarbeiter war dafür umso effektiver, wenn man ihre Funktion in der Un-

terkunft betrachtete – als Manager und Verwalter. Das Putzen musste erle-

digt werden und es wurde erledigt, indemman die Bewohner mit Sanktionen

konfrontierte. Aufgrund der Bedeutung des Internetzugangs für die Bewoh-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Religion in Flüchtlingsunterkünften

ner (siehe Kapitel 6.3; siehe Emmer et al. 2016) ist deren Verhalten angesichts

der zu befürchtenden Sanktionen nachvollziehbar.

Die Effekte ihres Vorgehens scheinen für Lisa eindeutig gewesen zu sein:

»Ja, also diese Machtkämpfe, wie gesagt. Zwischen arabischen und afghani-

schen Familien. Das war alles mal viel schlimmer. Da hat sich wirklich viel

getan. Viele sind auch gut befreundet jetzt.« Allerdings liegt die Vermutung

nahe, dass nicht die ›Machtkämpfe‹ selbst abgenommen haben, sondern sich

vielmehr ihre Sichtbarkeit für die Sozialarbeiter änderte, nämlich dadurch,

dass die beteiligten Familien aus Sorge vor den Konsequenzen ihre Konflikte

unter sich austrugen. Damit war die Ordnung in der Unterkunft zwar dem

Anschein nach gewährleistet, allerdings bestand die Gefahr, dassWarnsignale

für schwere Konflikte sowie die Austragung derselben sich der Einflussnah-

me der Sozialarbeiter entzogen. Lisas Aussage, dass viele dieser Konflikte sich

aufgelöst hätten und mehr Freundschaften entstanden seien, steht zur Dis-

kussion. Als Beispiel nennt sie die Einschulung, die Deborah und Shabnam

mit ihren Söhnen erlebten. Zu deren Anlass »[…] mussten die Eltern sich eben

auch mal zusammenraufen und sich austauschen.« Möglicherweise spielte

Lisa hier auf das scheinbar harmonische Miteinander Deborahs und Shab-

nams an, die anlässlich des Elternabends höflich und freundlich miteinander

umgingen. Lisa musste davon überrascht gewesen sein, nachdem ich ihr von

der Situation berichtet hatte, und deutete dies als ›zusammenraufen‹ der bei-

den Frauen,was abermals darauf hinweist, dass in ihrerWahrnehmung zuvor

lediglich ein lapidares Problem bestanden haben könne. Möglicherweise hat-

ten die beiden Frauen auch einen taktischen Umgang mit dem öffentlichen

Raum gefunden, in welchem sie bewusst zivilisiertes Verhalten demonstrier-

ten. Lisas Schlussfolgerung: »Manche der Mütter trinken jetzt auchmal einen

Tee zusammen. Das ist ganz schön. Das hat dann nicht immer nur mit Her-

kunft und Sprache zu tun.« Dies traf auf die Familien Rahmani und Gestar

allerdings nicht zu. Vielmehr haben sich Khadirs Mutter Fatima und Jamals

Mutter Shabnam nach Khadirs Hinzustoßen zur dritten Klasse regelmäßig

zum Tee verabredet. Allerdings standen die beiden Frauen bereits anlässlich

des Konflikts zwischen Familie Rahmani und Familie Gestar in regelmäßi-

gem Kontakt, um sich über eben jene auszutauschen. Der gemeinsame Be-

such derselben Klasse durch die gleichaltrigen Söhne hat diesen Kontakt noch

intensiviert. Es ist denkbar, dass Lisa dies anders wahrnahm. Dafür spricht,

dass sie in einem weiteren Einzelinterview zum einen die strukturellen Rah-

menbedingungen ihres Berufes sowie die Herausforderungen, die damit ein-

hergehen, anspricht: »Ich bin hier als Sozialarbeiterin mit dem Betreuungs-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 169

schlüssel 1:100.Und das ist nochwenig. In anderen Städten liegt der bei 1:300«

(Lisa, 2016). Zum anderen nimmt sie zu der Frage der Forscherin nach den un-

terschiedlichen Religionszugehörigkeiten Stellung: »Das weiß ich so ja nicht.

Selbst beiMuslimen gibt es da ja nochmal Unterschiede.Das könnenwir auch

gar nicht alles nachvollziehen. Da haben wir doch keinen Überblick« (ebd.).

Zusätzlich wird noch ein dritter Faktor deutlich, nämlich der der Verantwor-

tung. Indem Lisa zwischen den Pronomen ›ich‹ und ›wir‹ changierte, stellt sie

heraus, dass die Problematik zwar für sie und ihren KollegenThomas bestehe,

sie als Leiterin der Unterkunft jedoch die Verantwortung trage. Diese Belas-

tung geht auch aus dem zweiten Interviewausschnitt des Einzelinterviews

hervor. So nutzte sie das Pronomen ›wir‹ in Bezug auf das Helfen bei Ver-

ständigungsproblemen, um Konflikte zwischen Bewohnern zu lösen, jedoch

das Pronomen ›ich‹, um deutlich zu machen, dass sie entscheiden muss, in

welchen Situationen ein Dolmetscher bestellt werden müsse. Da dieser nicht

immer bewilligt werde,müsse die Kommunikation zuweilen »[…]mit Händen

und Füßen« erfolgen.11

Deutlich Bezug nimmt sie im Einzelinterview auf den Aspekt der Vorur-

teile als Hauptkonfliktursache, die viele Bewohner bereits mitbrächten. Als

Beispiel bezieht sie sich auf den Konflikt zwischen Familie Rahmani und Fa-

milie Gestar, indem sie sagt: »Da wollen die arabischen Familien oft nicht,

dass afrikanische Familien mit ihnen sich den Flur teilen, weil die so dreckig

seien« (ebd.). Eine Lösung hierfür sieht sie zunächst darin, dass die Familien

dennoch nebeneinander wohnen bleiben, es sei denn, »[…] wenn es mensch-

lich gar nicht passt.« Am Beispiel zweier syrischer Familien, die sich einen

Flur teilten und in Streit gerieten, stellt Lisa weiterhin fest: »Es gibt aber auch

Familien, die man zusammenpackt, bei denen zwar die Nationalitäten pas-

sen, aber alles andere anscheinend nicht.« (ebd.) Mit »alles andere« lässt sie

11 Die von Lisa sprachlich geäußerten teilweise diffusen Verantwortlichkeiten in der Un-

terkunft spiegeln sich auch in Amirs ambivalenter Rolle. Viele männliche Bewohner

fühlen sich ihm nah und vertrauen ihm Sorgen, Ängste und Probleme an, die sie

nicht mit Lisa teilen. Amir muss dann entscheiden, ob Lisa etwas mitteilt und was

und gelangt somit zuweilen in Loyalitätskonflikte. Weiterhin hat er kaum Reflexi-

onsmöglichkeiten, abgesehen von seiner fehlenden Ausbildung in dem Bereich. Dass

Amir auch Verantwortung beimDolmetschen und Übersetzen von Dokumenten über-

nimmt, scheint Lisa auf den ersten Blick zu entlasten. Tatsächlich fällt es ihr jedoch

umso schwerer, zu agieren, wenn Amir nicht in der Unterkunft ist. Die Tatsache, dass

sie bei bestimmten Aspekten von Amir abhängig ist, stellt sie abwechselnd als Vorteil

und gegenseitige Unterstützung, in anderen Situationen wiederum als Belastung dar.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Religion in Flüchtlingsunterkünften

dabei einen gewissen Spielraum für Konfliktursachen offen, der zum Beispiel

auch religionsbezogene Auseinandersetzungen beinhalten kann. Diese Ein-

schätzung Lisas trifft sich mit den Befunden Nagels und Rückamps, welche

die »Wahrnehmung und Einordnung dieser Konfliktlinien in hohem Maße

der Interpretation der Mitarbeitenden« (Nagel/Rückamp 2018: 17) in Flücht-

lingsunterkünften zuschreiben.

Aus Lisas Perspektive wird ihr zunächst bewusst, dass nicht alle Bewohner

ihren Anweisungen Folge leisten, zum Beispiel ihre Schuhe aus den Hausflu-

ren zu entfernen und stattdessen in der Wohnung abzustellen. Aus Brand-

schutzgründen muss sie dies als Einrichtungsleiterin jedoch gewährleisten.

Sie tut dies, indem sie Aushänge anfertigt und die Bewohner in kurzen per-

sönlichen Beratungsgesprächen oder auf der ›Post-Runde‹ daran erinnert. Ihr

ist jedoch nicht nachvollziehbar, weshalb manche Familien dies nicht umset-

zen, sodass sie auf Vergesslichkeit der Erwachsenen und Kinder spekuliert.

Weiterhin kann sie nicht täglich prüfen, wessen Schuhe zu welchen Tages-

zeiten noch immer im Flur stehen. Auch bleibt ihr keine Zeit, dies selbst

zu erledigen. Bei einem Post-Rundgang nimmt Lisa wahr, dass Shabnam die

Post für Familie Gestar nicht annehmen möchte. Shabnam weicht regelrecht

vor den ihr von Lisa hingehaltenen Briefumschlägen zurück. In den Feldno-

tizen wird dies mit ›Berührungsangst‹ beschrieben. Lisa deutet es in einem

Gespräch anders: »Die ist nur eingeschnappt, weil ich wegen Deborah noch

nichts gemacht habe«, sagt sie mir. Damit meint Lisa, dass Shabnam belei-

digt sei, weil die Sozialarbeiterin ihr bisher nicht den Wunsch erfüllt habe,

eine andere Familie auf dem Flur einzuquartieren. Aus Lisas Perspektive ist

dies nachvollziehbar, da sie vor allem dannmit den Familien ausführliche Ge-

spräche führt, wenn Klärungsbedarf anlässlich problematischer Situationen

besteht. Um Umsetzungsschwierigkeiten wie im Beispiel ›Schuhe‹ oder sogar

konkrete Konfliktursachen zu ergründen, fehlt Lisa der Überblick, was sie

mit dem Hinweis auf den Betreuungsschlüssel thematisiert, ferner mangelt

es auch an Zeit: Zeit mit den Familien, um deren das Zusammenleben be-

treffende Dynamiken verstehen zu können; Zeit, um Auseinandersetzungen

nachvollziehen zu können; Zeit, um gezielte Konfliktlösung betreiben zu kön-

nen. Neben dem Faktor ›Zeit‹ fehlen ihr jedoch auch Kenntnisse um Konflikt-

linien aus den einzelnen Herkunftsländern. Idealerweise wäre Lisa zusätzlich

auch noch mit den jeweiligen Sprachkenntnissen der Herkunftsregionen der

Bewohnerschaft ausgestattet. Gegenüber der Forscherin präsentiert sie sich

daher ambivalent. Auf der einen Seite als ambitionierte und tüchtige Leite-

rin, die ihrer Verantwortung nachkommt und ›sich kümmert‹, wie sie sagt.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 171

Sie notiert sich alle Bewohneranliegen in Listen, nimmt Anrufe immer so-

fort entgegen und hakt mehrmals täglich bei Behörden bezüglich der Anlie-

gen ihrer Klienten nach. Sie ist darauf bedacht, ihre Verantwortung ernst zu

nehmen. Auf der anderen Seite lässt sie auch Einblicke zu, die sie als über-

lastet und verletzlich zeigen, aber auch darauf hinweisen, dass sie gern mehr

leisten würde, wenn sie die Zeit und Kenntnisse hätte. Gerade die fehlenden

Arabischkenntnisse ärgern sie oft, noch mehr ärgert es sie jedoch, wenn statt

ihr Amir von den Bewohnern hinzugezogen wird, um den ›Sprachmangel‹

zu kompensieren12. Auch kommentiert die Sozialarbeiterin die ›Dynamik im

Team‹ ambivalent. So sieht sie ihre Stellung als einzige Frau zwischen Tho-

mas, Amir und ihr zuweilen als etwas Positives, indem sie sich als »Henne im

Korb« und die beiden Männer als »meine Jungs« bezeichnet. In anderen Si-

tuationen fühlt sie sich zurückgedrängt, besonders von Amirs Präsenz, dem

sie sich ihrer Wahrnehmung nach gegenüber behaupten muss. Weiterhin ist

Lisa die jüngste der drei Sozialarbeiter und als Berufsanfängerin auch die

Unerfahrenste.13 Besonders die Anfangszeit in der Unterkunft sei ihr schwer-

gefallen, erzählt sie. Während der ersten Monate im Dienst habe sie abends

keine Zeitung mehr lesen oder die Nachrichten schauen können: »Sobald es

da um ›Flüchtlinge‹ ging,war ich raus.Das war einfach zu viel. Das konnte ich

nicht haben, privat.« Auch dieses Zitat verdeutlicht Lisas Wahrnehmung ih-

rer eigentlichen Aufgabe in der Unterkunft. So ist sie nicht für sicherheitspo-

12 Gerade zum Ende der Forschung im Jahr 2017 sprechen die meisten Bewohner gut ver-

ständliches Deutsch, sodass Lisa kaum mehr Verständigungsprobleme hat. In Einzel-

fällen möchten Bewohner jedoch lieber in ihrer Muttersprache kommunizieren oder

nutzen diese, um Informationen in Lisas Gegenwart auszutauschen, die die Sozialar-

beiterin nicht hören soll. In anderen Fällen empfände Lisa es als hilfreich, Gespräche

zwischen Kindern und Eltern zum Beispiel im Arabischen nachvollziehen zu können,

um besser mit der Schule über die Wünsche oder Sorgen der Bewohner kommunizie-

ren zu können.

13 Dass Berufsanfänger die Einrichtungen leiten, ist kein Einzelphänomen. Ausmehreren

Gesprächen mit Sozialarbeitern Mittstadts im Forschungszeitraum geht hervor, dass

im Jahr 2015 aufgrund des hohen Personalbedarfs sehr viele Berufsanfänger einge-

stellt wurden. Viele sehen dies zunächst als Chance und bemühen sich sehr, jedoch

teilen sie auch Lisas Erfahrung ›ins kalte Wasser geschmissen‹ worden zu sein und ha-

dern in vielen Situationen damit, was ›das Richtige‹ sei. Weiterhin ist zu beobachten,

dass städtische Sozialarbeiter besonders im Jahr 2016 häufigdie Stellewechselten. Die

Arbeit bei einem freien Träger biete bessere Rahmenbedingungen, so Lisa, was siemit

besseren Arbeitszeiten von 8 bis 16 Uhr, keinen Wochenendschichten und keinem In-

nendienst im Sozialamt begründet.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Religion in Flüchtlingsunterkünften

litische, juristische oder gesellschaftspolitische Belange zuständig, sondern

dafür, in der Unterkunft ein geregeltes Zusammenleben nach den Vorgaben

der Einrichtung zu gewährleisten. Diese Einstellung hilft ihr im Umgang mit

den Bewohnern und ihren persönlichen Schicksalen und individuellen Kon-

flikten. Allerdings führen ihrWunsch, ›sich kümmern‹ zu wollen und sich um

die Bewohner zu sorgen, sowie die persönliche Involviertheit Amirs in diese

Aufgaben stets vor Augen, dass sie noch mehr leisten könnte. Bei Konflik-

ten, in denen Bewohner wie Shabnam religiös argumentieren, wird ihr ihre

»religious illiteracy« (Nagel/Rückamp 2018: 19) bewusst, was sie verunsichert.

Ihre Aussage – »Das können wir auch gar nicht alles nachvollziehen. Da ha-

ben wir doch keinen Überblick.« – bezüglich der religiösen Zugehörigkeiten

der Bewohner in der Unterkunft verdeutlicht dies und zeigt, dass diese ei-

ne Belastung für sie darstellen. Bewohnerkonflikte auf einer anderen Ebene

zu regeln, nämlich auf Ebene der Organisation, indem mit Sanktionen ge-

arbeitet wird, um ein gewünschtes Handeln zu erreichen, ist daher ein aus

Perspektive der Sozialarbeiter nachvollziehbares Vorgehen.

7.2.2. Zwischenfazit

Anhand des Konflikts um die Erfüllung des Putzplanes konnte aus Sozialar-

beiterperspektive gezeigt werden, dass alle Sozialarbeiter sich intensiv mit

dem Benachteiligungsempfinden vieler Bewohner auseinandersetzten, das

von Lisa und Thomas exemplarisch in den Bereichen ›Asylentscheid‹, ›Woh-

nungssuche‹ sowie in Aushandlungen um die zu erledigenden Tätigkeiten

verortet wird. Den Wunsch nach einer Veränderung der Lebensumstände ih-

rer Klienten können sie nachvollziehen.

Hinsichtlich der Konfliktlösung werden aus Sozialarbeiterperspektive

auch deren strukturelle Rahmenbedingungen relevant. Dabei spielte vor

allem die Ressource ›Zeit‹ eine zentrale Rolle. Konflikte, die Bewohner als

religiös markieren, werden von den Sozialarbeitern nicht per se als sol-

che wahrgenommen, sondern vielmehr als Stellvertreter betrachtet. Dabei

kommt erneut die Fluidität in der Unterscheidungsproblematik ethnischer

und religiöser Kategorien zum Tragen. Auch kann dies auf das Konzept

der »religious illiteracy« (Nagel/Rückamp 2018: 19) zurückgeführt werden,

das Verunsicherungen im Umgang mit religionsbezogenen Themen für die

Mitarbeiter in Unterkünften umschreibt. Auch auf dieser Ebene wäre zu

erklären, weshalb Begriffe wie ›Nationalität‹, ›Ethnie‹ und ›Religion‹ beinahe

austauschbar verwendet werden. Am Fallbeispiel um den Putzplan wird

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 173

deutlich, dass Erscheinungsformen von Religion, die als konfliktbehaftet

wahrgenommen werden, von den Sozialarbeitern als Stellvertreterkonflikt

gehandhabt und durch Sanktionen gelöst werden. Dieses Vorgehen ist pro-

blematisch für die Bewohner, die sich nicht ernst genommen fühlen und

einen individuellen Umgang miteinander finden, in dessen Folge sie die

Sozialarbeiter wahrscheinlich weniger einbeziehen, um weitere Sanktio-

nen zu vermeiden. Aus Sicht der Sozialarbeiter ist dieses Vorgehen jedoch

nachvollziehbar, da diese sich somit durch ihr Handeln absichern und ihrer

Aufgabe nachkommen, eine Ordnung in der Unterkunft zu gewährleisten.

Dabei nehmen sie die Effekte ihrer Lösungen jedoch mitunter anders wahr

als die Bewohner, indem sie zum Beispiel vermeintliche Freundschaften als

Resultat von ›Machtkämpfen‹ unter Bewohnern sehen.

Ein letzter Punkt bezieht sich auf das Gefühl Lisas in ihrer Rolle als Sozi-

alarbeiterin, die sich zuweilen als ihrer Aufgabe nicht gewachsen fühlt. Da die

Sozialarbeiter und die Bewohner jedoch als unterschiedliche Statusgruppen

in der Unterkunft zu verstehen sind und differente Funktionen in dieser er-

füllen, bleibt Lisas Wunsch, noch mehr zu leisten, um den Bewohnern näher

zu sein, im Rahmen ihrer Tätigkeit unerreichbar. In diesem Zusammenhang

werden auch die individuellen biografischen Hintergründe und Erwartungen

an das Berufsbild für die Praktiker in der Unterkunft relevant, die auch da-

mit einhergehen, welche Dynamiken unter den Kollegen vorherrschen und

wie die Verantwortlichkeiten und Aufgabenbereiche eingeteilt sind. Ebenso

bedingt die Unterstützung durch andere Statusgruppen eine Kontroverse. So

kann die Einbeziehung des Hausmeisters in seiner ambivalenten Position als

hilfreich und gleichzeitig als störend oder gar übergriffig empfundenwerden.

7.3. Zusammenfassung

Der Forschungsfrage nachgehend, welche Erscheinungsformen von Religi-

on in der Unterkunft auftreten, kann für die Dimension des Gemeinsamen

Wohnens am Fallbeispiel des Putzplans festgestellt werden, dass ›Religion‹

als Konflikt in Erscheinung treten kann, der möglicherweise unterschiedlich

markiert wird: als religiös, ethnisch oder als Stellvertreterkonflikt.

Am Beispiel des Putzplans wurde gezeigt, wie ein solcher Konflikt entste-

hen, mittels Grenzziehungen markiert und unter den beiden Familien aus-

gehandelt werden kann. Die Bezugnahme auf Zugehörigkeiten der situativen

und relationalen Grenzziehungen ist dabei entscheidend. Wer sich wem aus

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Religion in Flüchtlingsunterkünften

welchen Gründen zugehörig fühlt, kann durch eine religiöse Grenzziehung

markiert werden und unter anderem der Vergewisserung des eigenen Glau-

bens dienen (vgl. Nye 2000: 217).

Das Beispiel zeigt jedoch auch, dass die Markierungen der Grenzziehun-

gen nicht für alle Beteiligten gleichermaßen ersichtlich sind. Nicht nur sind

verschiedene Lesarten aufgrund unterschiedlicher Zugehörigkeitsverständ-

nisse möglich, was die Differenzierungen der Kategorien ›ethnisch‹ und ›re-

ligiös‹ betrifft, sondern auch dieWahrnehmung von ›außen‹ kann von den in-

tendierten Markierungen abweichen. So nehmen die Sozialarbeiter den Kon-

flikt um den Putzplan vor allem als Stellvertreterkonflikt wahr. Neben der Be-

rufung auf die Uneindeutigkeit der Unterscheidung religiöser und ethnischer

Kategorien könnte auch das Konzept der »religious illiteracy« (Nagel/Rückamp

2018: 19), das religionsbezogene Verunsicherungen der Mitarbeiter in Flücht-

lingsunterkünften umschreibt, als möglicher Erklärungsansatz dienen. Dies

zeigt, dass auch unter den Praktikern Unklarheit hinsichtlich der Verwen-

dung der unterschiedlichen Kategorien besteht.

Zur Handhabung des Konflikts finden die Sozialarbeiter eine für sie prak-

tikable Lösung, indem sie den Internetzugang restringieren, mit dem für sie

positiven Effekt, dass das Putzen fortan scheinbar einvernehmlich erledigt

wird. Aus Bewohnerperspektive muss daraufhin ein individueller Umgang

mit demEntzug des Internetzugangs gefundenwerden, der die Sozialarbeiter

künftig möglichst wenig einbezieht, um weitere Sanktionen zu vermeiden.

Im Folgenden treten die Sozialarbeiter als Akteure auf, indem sie die Aus-

richtung des Fastenbrechens als Fest planen und dabei beabsichtigen, beson-

ders religionssensibel zu agieren. Inwiefern sich dies als herausforderungs-

voll herausstellt und welche Faktoren dabei aus Perspektive der Bewohner un-

berücksichtigt bleiben, zeigt das Fallbeispiel um das ›Zuckerfest‹.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Dritte Dimension: Erwartungen und

Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse

Praktiken am Fallbeispiel des ›Zuckerfests‹

Das Fallbeispiel ›Zuckerfest‹ gliedert sich in zwei Ebenen. Zunächst werden

die Erwartungen und Missverständnisse aufseiten der Sozialarbeiter um die

Ausrichtung des Festes des Fastenbrechens beschrieben und analysiert. Da-

bei wird die Komplexität des Falles deutlich, die für die Sozialarbeiterin trotz

ihrer Bemühungen, religionssensibel zu handeln, eine Herausforderung dar-

stellt. Auf der zweiten Ebene, in der die Familiendynamiken um Eid, des-

selben Festes, anhand von Interviewmaterial sowie auf Grundlage von Beob-

achtungsprotokollen analysiert werden, spielen nicht nur Wahrnehmungen

und Deutungen von Konzepten um Freund- und Nachbarschaft der Bewoh-

ner eine Rolle, sondern es wird auch gezeigt, inwiefern Zugehörigkeiten über

Gemeinsamkeiten hergestellt werden und welchen Stellenwert eine geteil-

te religiöse Zugehörigkeit dabei einnehmen kann. Somit wird deutlich, dass

›Religion‹ in der Unterkunft zum Beispiel auch durch die Wahrnehmung ge-

mutmaßter unterschiedlicher politischer Zugehörigkeiten oder anderer ge-

sellschaftlicher Konfliktlinien im Heimatland in Erscheinung treten kann.

8.1. Erwartungen und Missverständnisse aufseiten der
Sozialarbeiter

Im Folgenden wird auf Grundlage von beobachteten Interaktionen sowie ei-

nem Einzelinterview mit der Sozialarbeiterin Lisa und einem gemeinsamen

Interview mit ihr, ihrem Kollegen Thomas sowie dem Hausmeister Amir ge-

schildert, mit welchen Erwartungen die Sozialarbeiter den Bewohnern hin-

sichtlich der Ausrichtung eines Festes zum Fastenbrechen in der Unterkunft

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Religion in Flüchtlingsunterkünften

begegnen. Im Rahmen der Analyse wird die Erwartungsgrundlage der Sozial-

arbeiter anhand der Beobachtungsprotokolle sowie der Interviewausschnit-

te herausgearbeitet, sodass die Irritationen und Missverständnisse vor allem

aufseiten der Sozialarbeiterin Lisa deutlich werden.

8.1.1. Die Interaktionen

Auf Grundlage der Beobachtungsprotokolle der teilnehmenden Beobachtung

sowie aus dazu geführten Interviews geht hervor, dass die beiden Sozialarbei-

ter Lisa undThomas eine übereinstimmende Erwartungshaltung hinsichtlich

der Begehung des Fastenbrechens hatten. Beide gingen davon aus, dass alle

muslimischen Bewohner der Unterkunft nach Ende des Ramadans gemein-

sam ein großes Fest zu diesem Anlass feiern werden, und reservierten da-

für den größten Aufenthaltsraum im Gebäude, den ehemaligen Sitzungssaal,

für den 7. Juli 2016. Sie sprachen zuvor diejenigen Familien, von denen sie

aus persönlichen Gesprächen wussten, »dass das Muslime sind«, mehrfach

darauf an, zum Beispiel während der Sprechzeiten im Büro, wenn diese mit

bürokratischen Anliegen zu ihnen kamen, beim täglichen Verteilen der Post

oder bei kurzen Gesprächen in den Fluren der Unterkunft. Auch die drei Fa-

milien Rahmani, Ahmadi, und Sayed wurdenmehrmals auf ein gemeinsames

›Zuckerfest‹ von Lisa angesprochen. Aus ihren Beobachtungen schloss die So-

zialarbeiterin, dass die drei Familien muslimisch und befreundet waren. Dies

führte sie unter anderem auf die Gemeinsamkeiten der Familien zurück, da

zum Beispiel Aftab Sayed und Zainap Ahmadi, beide sechs Jahre alt, morgens

gemeinsam zur Schule gingen und auch die beiden 17-jährigen JungenMoha-

mad Sayed und Adil Rahmani morgens gemeinsam zur Berufsschule fuhren.

Weiterhin stellte Lisa fest, dass sich die Familien im regen Austausch befan-

den, da sie die drei Mütter Nimaz, Fatima und Shabnammit deren Schwester

Jasina häufig bei den Vorbereitungen zum gemeinsamen Teetrinken sah. Da-

her ging Lisa davon aus, dass die drei Familien, gemeinsammit anderenmus-

limischen Familien aus der Unterkunft, ein Fest ausrichten würden, um das

Ende des Ramadans und somit das Fastenbrechen zu feiern. Lisa bezeichnete

das Fest der Forscherin sowie den Bewohnern gegenüber als ›Zuckerfest‹. Es

lässt sich vermuten, dass sie die Bezeichnung ›Zuckerfest‹ verwendete, da ihr

diese im Kontext türkischer Migration nach Deutschland zum Beispiel aus

den Medien oder aus dem persönlichen Umfeld bekannt war.

Am Tag des von ihr erwarteten Festes schloss die Sozialarbeiterin mor-

gens den ehemaligen Sitzungssaal in der Unterkunft auf und öffnete die gro-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 177

ßen Flügeltüren. Sie hatte diesen Raum in Erwartung der Feierlichkeiten für

den Tag reserviert, zwischenzeitlich spielten Kinder darin, die an diesem Tag

schulfrei hatten, ansonsten blieb der Raum jedoch ungenutzt. Die Sozialar-

beiter Thomas und Lisa konnten dies nicht nachvollziehen und suchten in

der Folge nach Gründen. Außerdem empfanden sie Undankbarkeit ihren Be-

mühungen gegenüber. Einige Tage später fand ein Interview mit Lisa zum

Tag des Fastenbrechens statt. Dazu trafen wir uns in ihrem Büro. Dort hing

ein gemaltes A4-Bild mit der Aufschrift ›Eid Mubarak‹, das einen Gruß so-

wohl zum Fest des Fastenbrechens Eid al-Fitr als auch zum sogenannten Op-

ferfest bezeichnet. Ein Mädchen aus der Unterkunft habe es gemalt und ihr

geschenkt, sagte Lisa, als sie meinen Blick darauf bemerkte. Auf meine Nach-

frage zum Ablauf des Festes antwortete sie wie folgt:

L: »Du, das war richtig komisch mit dem Zuckerfest. Thomas und ich verste-

hen das gar nicht. Wir haben alle immer wieder gefragt, wo wir wissen, dass

das Muslime sind. Thomas hat ja diesen interkulturellen Kalender, und da

steht das ja auch drauf vom Datum her, und, [leiser] also man weiß das ja

auch, dass das Fest ist. Man kennt das ja. Und das ist ja auch wichtig für die

Bewohner. Also für die Muslime. Und wir haben uns schon Mühe gegeben,

würde ich sagen. Wir haben ja den Raum extra reserviert, damit die es sich

schön machen können. Und morgens bin ich dann ja so kurz vor acht ge-

kommen, hab aufgeschlossen, weil ich ja jetzt nicht wusste, wie viel Uhr das

losgeht, und dann hab‹ ich dann an demTag immermal wieder nachgeguckt

in dem Raum, und dann natürlich auch ein paar Bewohner gefragt, wieso da

keiner drin ist. Da wurde ja nicht mal was dekoriert oder so. Manche hat-

tenmir ja aufs Diensthandy so Bilder per ›WhatsApp‹ geschickt. EidMubarak

und so. Zum Beispiel Mohamad. Mit dem verstehen wir uns ja auch super.

Und dann hab‹ ich bei ihm geklopft. Seine Mutter war nur da und ich habe

sie beglückwünscht und sie war schon ziemlich, naja, zurückhaltend irgend-

wie und dann dachte ich schon, dass das ja voll komisch ist. Weil, die sind ja

Muslime.«

I: »Wie hat sie das denn geäußert? Also ihre Zurückhaltung?«

L: »Sie hat zum Beispiel nur so gelächelt und genickt. Sonst reden wir aber

viel mehr oder sie fragt, ob ich einen Tee mit ihr trinken will. Aber ich denk

mal, sie wollte so ihre Ruhe haben, weil, das feiert ja auch sicher jeder an-

ders. Auf jeden Fall anders als sonst. Du kennst doch Nimaz. Die ist ja auch

›ne ganz Liebe. Aber sie wirkte jetzt nicht so offen an dem Tag.«

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Lisa überlegte in der Folgemit ihremKollegenThomas, ob das Festmöglicher-

weise an einem anderen Tag stattfinde und ob es unhöflich sein könnte, den

Bewohnern vorab zu gratulieren. Im weiteren Gespräch erklärte sie, wie sie

die Bewohner bereits zwei Wochen vor Ende des Ramadans stets auf die Aus-

richtung eines gemeinsamen Fests angesprochen habe und wie diese darauf

reagiert hätten:

L: »Die haben eigentlich immer genickt undwaren freundlich und naja, also,

ich hatte schon den Eindruck, dass die sich total gefreut haben. Der Moha-

mad sagte ja auch immer ›Sehr gut, sehr gut; freu ich mich‹.«

Im Folgenden artikuliert sie daraufhin:

L: »Ich hätte mich halt auch gefreut, das mal zu feiern. Das soll ja richtig toll

sein, und die Kinder hatten ja auch alle schulfrei. Also, man macht sich da

halt schon wirklich lange Gedanken um alles, und dann passiert gar nichts.

Das ist schon irgendwie enttäuschend. Aber das müssen sie halt selber wis-

sen. Dann brauchen wir das eben auch nicht mehr anbieten.«

Der folgende Interviewausschnitt thematisiert den Verlauf des Ramadans im

Jahr 2016 im Vergleich zum Jahr 2017. Das Interview wurde mit den Sozialar-

beitern Lisa und Thomas im Beisein des Hausmeisters Amir geführt.

L: »Bei Ramadan sind die Küchen ja nachts nicht abgeschlossen, damit jeder

kochen kann. Wir haben da auch extra Schilder für angefertigt und die aus-

gehangen. Letztes Jahr war da schon mehr Stress. Aber das kommt alles im

Miteinander.«

T: »Zumal ja jetzt weitaus weniger das Angebot genutzt haben oder allge-

mein da mitgemacht haben.«

L: »Ja, das ist wirklich viel weniger geworden. Auch viel weniger Kinder, die

dieses Jahr mitgemacht haben. Ich denke, das war letztes Jahr auch wirk-

lich ein Lernprozess. Das erste Mal Ramadan für die meisten Familien, und

dannmusstemanerstmal klarkommenund schauen,was geht undwas geht

nicht.«

T: »Oder das ist einfach zu anstrengend. Letztes Jahr haben sich ja manche

wirklich um die Herdplatten in der Küche gekloppt. Das war total laut. Und

das Kochen in der Nacht ist ja so schon laut.«

A: »Das ganze mit den Töpfen klappern.«

T: »Ja, und dann waren ja auch die Kinder manchmal zu Hause, die eigent-

lich zur Schule müssten, weil die so kaputt waren. Das gab auch Stress.«

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 179

L: »Da hat dann immer die Grundschule angerufen und nachgefragt. Nur wir

wussten das ja teilweise nicht. Wir fangen ja auch erst 8 Uhr an, da beginnt

ja schon die Schule. Und dann musste ich erst mal nachschauen, wer über-

haupt da ist undwer nicht undwarum oder warumnicht. Undmit den Eltern

reden. Das war wirklich… [seufzt].«

T: »Nee, dieses Jahr war’s viel ruhiger und es gab viel weniger Beschwerden,

wirklich.«

L: »Mit den BAMF-Anhörungen, das hat sich ja auch eingependelt. Letztes

Jahr hatten um Ramadan ja die meisten ihre Anhörungen. Und ich weiß

noch, wie ich da an der [Ort der Anhörungsstelle] saß, bestimmt vier Stun-

den saßen wir da in der Hitze. Alima und ich. Und Alima war ja im achten

oder neunten Monat [schwanger] mit ihrem Kleinen. Wir haben stunden-

lang gewartet auf ihr Interview, und sie ist mir fast weggekippt, aber sie

wollte auf keinen Fall was trinken. Sie hat dann immer nur vor sich hinge-

murmelt. Und ich hab‹ mir richtig Sorgen gemacht, was mit ihr oder dem

Baby passieren könnte. Und der Termin ist ja auch total wichtig. Damuss sie

doch konzentriert sein. Daswar schlimm. Irgendwie hat sie’s dann geschafft.

Frag mich nicht wie [kopfschüttelnd].«

T: »Dieses Jahr wüsste ich nicht, dass Schwangere gefastet hätten. Also, kon-

trollieren kannman es ja eh nicht, aber daswürdemich schonwundern. Und

die ganz Kleinen eben auch nicht mehr. Wo manche Eltern mir letztes Jahr

noch erzählten: ›Diewollen das unbedingt von sich aus.‹ [verdreht die Augen]«

A: [lacht kurz auf] »Ja, genau.«

8.1.2. Analyse

Der Beginn des Einzelinterviews veranschaulicht zunächst eine persönliche

Beziehung zwischen der Sozialarbeiterin und der Forscherin, die auf die

Gemeinsamkeit eines ähnlichen Alters, die persönliche Ebene aufgrund der

Duz-Kultur unter Sozialarbeitern sowie auf die lange Forschungsarbeit in

der Unterkunft zurückgeführt werden kann. Vonseiten Lisas erfolgt eine

Vergemeinschaftung mit der Forscherin, die durch den Beginn mit ›Du‹ zum

Ausdruck kommt, was in Experteninterviews unüblich ist und die Sozialar-

beiterin hier als Feldakteur und reguläre Forschungsteilnehmerin verstehen

lässt. Im Folgenden beginnt sie mit ›das war richtig komisch‹ etwas zu schil-

dern, das ihr nicht nachvollziehbar und unverständlich erscheint und somit

nicht zu ihren Normalitätserwartungen passt. Daraufhin folgt die Nennung

dessen, das sie irritiert: ›mit dem Zuckerfest‹. Dieser Ausdruck zeigt auch,

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Religion in Flüchtlingsunterkünften

dass der Sachverhalt für die Sozialarbeiterin schwer zu fassen ist. Im folgen-

den Interviewverlauf wird ihr Kollege Thomas einbezogen, möglicherweise,

um das Auftreten gegenüber der Forscherin zu stärken. Die Irritation sei eine

gemeinsame Tatsache. Man wolle das Verhalten der Bewohner verstehen,

könne es aber nicht. Gemeinsam überlegen beide, wo das Missverständnis

entstanden sein könnte. Hierbei wird die Bedarfsermittlung deutlich: ›Wir

haben alle immer wieder gefragt‹, mit der Einschränkung ›wo wir wissen,

dass das Muslime sind‹ lasse darauf schließen, dass mehrere Bewohner

in der Einrichtung Muslime seien, jedoch haben die Sozialarbeiter keine

konkreten Daten hierzu. Es lässt auch darauf schließen, dass von mehreren

Bewohnern keine Religionszugehörigkeit bekannt ist. Sie vermuten dies

aus persönlichen Gesprächen mit einigen Bewohnern und gehen weiterhin

wegen der Tatsache, dass einige Frauen Kopftücher tragen und zuvor am

Ramadan teilnahmen, davon aus, dass sie Muslime sind. Auch, dass Lisa

weiß, dass das Zuckerfest ein Fest ist, das nur Muslime feiern, rekurriert auf

spezifisches Wissen. Hier nennt sie den interkulturellen BAMF-Kalender, der

im Jahr 2016 das Fest wie folgt ausgezeichnet: »Id al-Fitr (Ramadan Ende)

Fastenbrechen 5.7.-7.7.«1 Alle drei Tage sind farbig im Kalender markiert.

Das Fest kann somit nicht auf einen Tag komprimiert werden. Dennoch geht

Lisa davon aus, was ein unzureichendes Wissen ihrerseits belegt. Weiterhin

hat der Hausmeister Amir am 7. Juli 2016 frei und ist so nicht ansprechbar für

die Sozialarbeiter, die sich in religiösen Belangen oder Nachfragen üblicher-

weise an ihn wenden. Die Unterkunft ist zu diesem Zeitpunkt erst seit acht

Monaten geöffnet, sodass es auch für die Bewohner das erste Fastenbrechen

in einer kommunalen Unterbringung ist.

Der Religionswissenschaftliche Medien- und Informationsdienst (REM-

ID) beschreibt das Fest wie folgt:

»[…] zusammen mit dem Opferfest, eines der beiden Hauptfeste im Islam.

Es wird von allen islamischen Traditionen begangen. Das Fest findet an den

ersten zwei bzw. drei Tagen des Monats Schawwal statt. Schawwal folgt auf

den Fastenmonat Ramadan; zur Bestimmung desMonatsanfangs gelten die

gleichen Regeln wie für den Ramadan auch, d.h. die Mondsichel muss ge-

sichtet werden.«2

1 Bundesamt für Migration und Flüchtlinge 2016.

2 Religionswissenschaftlicher Medien- und Informationsdienst e. V. 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 181

Dabei feiere man, die Entbehrungen der 30 Fastentage erfolgreich bewältigt

zu haben, und werde mit einem Festessen für seine Anstrengungen belohnt.

»Zur ausgelassenen Feierstimmung trägt natürlich auch bei, dass sich die

Muslime bewusst sind, sich in der Fastenzeit intensiv mit ihrem Glauben

auseinandergesetzt und eine der fünf religiösen Pflichten – das Fasten –

erfüllt zu haben. Nun hoffen die Gläubigen, dass Allah ihre Bemühungen

anerkennt. […] In islamischen Ländern finden Lichterumzüge und Volksfes-

te statt, oft wird auch ein Feuerwerk veranstaltet. Dies ist in Ländern der

Diaspora nicht möglich, so dass das Fest wesentlich durch den Besuch der

Moscheee [sic!] und die Feiern in den Familien bestimmt ist. […] Die Bezeich-

nung ›Zuckerfest‹, die für das Fest des Fastenbrechens auch Verwendung fin-

det, stammt aus dem Türkischen (Seker Bayrami). Hier drückt sich aus, dass

in den drei Festtagen viele Süßspeisen verzehrt werden.« (ebd.)

Der REMID zeigt, wie das Fastenbrechen in muslimischen Ländern gefeiert

wird undwie es konnotiert ist, nämlich sowohl religiös als auch kulturell.Wei-

terhin wird ersichtlich, wie üblicherweise in der Migration gefeiert wird. Da

einige Familien keine Kontakte zu Moscheegemeinden wünschen oder keine

persönlichen Kontakte zu Personen jener Gemeinden haben, da ihnen zum

Beispiel die Gemeinden oder Netzwerke in Mittstadt noch unbekannt sind,

stellt das Feiern des Fastenbrechens für diese Familien möglicherweise keine

Option dar.Weiterhin ist zu bedenken, dass die Familien als Flüchtlingeweni-

ger soziale Beziehungen in Mittstadt haben als in ihren Herkunftsländern, in

denen sie zum Beispiel Familienbesuche abgestattet oder empfangen haben,

zumal viele Familien zum Zeitpunkt des Festes im Jahr 2016 erst seit etwas

mehr als einem halben Jahr in der Kommune leben.

Die Vermutung liegt daher nahe, dass das Wissen der Sozialarbeiterin

über das ›Zuckerfest‹ nicht auf Kenntnissen der Religion des Islam beruht,

sondern auf sogenanntem ›Rezeptwissen‹ als schematischem Wissen, in

das sie den Sachverhalt einordnet, um auf dieser Wissensgrundlage den

Tag zu organisieren. Dieses ›Rezeptwissen‹ ist jedoch nicht verwerflich,

sondern kann durchaus hilfreich sein. So ist es nützlich, um Orientierung

zu bieten, Sachverhalte einzuordnen und zu kategorisieren. Lisa nimmt ihr

›Rezeptwissen‹ jedoch als alleinigen Anhaltspunkt für ihre Bemühungen, ein

Fest ausrichten zu lassen. Sie fragt die Bewohner nicht, was sie mit dem Fas-

tenbrechen verbinden. Gründe dafür könnten zum Beispiel Sprachbarrieren

in der Artikulation oder ein ›Aneinandervorbeireden‹ sein, bedingt durch

sprachliche Verlegenheit. Dieses Phänomen ist häufig bei Bewohnern zu

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Religion in Flüchtlingsunterkünften

sehen, die sich noch unsicher im Deutschen fühlen, wie Jasina Rahmani. Sie

nutzt vor allemWörter wie ›ja‹ oder ›nein‹, die sie also gut kennt, im Gespräch

mit den Sozialarbeitern. Auch könnte es sein, dass die Rückmeldungen der

Bewohner, die Lisa erhält, unauthentisch sind, da sie aus Höflichkeit oder

als Schutz, den anderen nicht zu enttäuschen, geäußert werden.

Bezüglich des Termins des ›Zuckerfestes‹ beruft sich Lisa auf den Inter-

kulturellen Kalender. Ein ›Datum‹ zu haben, erscheint ihr sinnvoll, da es na-

helegt, dass das Fest an einem Tag stattfindet. Hier ist eine Analogie zum

Beispiel ›Weihnachtsfest‹ zu vermuten. Dabei projiziert die Sozialarbeiterin

ihre Vorstellungen in die Organisation und Erwartungen mit hinein. Eben-

falls wird ihr Bemühen deutlich, sich zu versichern, dass es das Fest über-

haupt gibt und dass es stattfindet, indem sie den Kalender konsultiert sowie

die Bewohner in Gesprächen darauf anspricht. Typische Situationen seien da-

bei Small-Talk-Situationen in den Fluren der Unterkunft, bei Post-Gängen,

während Beratungen zur Jobcenter-Post oder bei ärztlichen Behandlungen in

der Sozialarbeitersprechstunde. Ihre Bemühungen werden weiterhin deut-

lich durch die Aussage ›man weiß ja auch, dass das Fest ist‹. Damit möchte

sie zeigen, dass sie darum weiß und nicht ignorant ist. Sie präsentiert sich

als zugewandt, liberal und anerkennend. ›[M]an‹ könnte hierbei auch jemand

aus dem Kollektiv derer meinen, die sich um Flüchtlinge bemühen. Dass zu

diesem Zeitpunkt im Jahr 2016 die sogenannte ›Willkommenskultur‹ in der

öffentlichen Diskussion scheinbar abnahm und die Debatte um die Kölner

Silvesternacht noch im Gange war, spiegelte sich darin, dass viele Ehren-

amtliche aufgehört hatten, in der Einrichtung weiterhin Unterstützung zu

leisten. Möglicherweise zählt die Sozialarbeiterin sich im Interview zu den

verbliebenen Engagierten. Mit ›wichtig für die Bewohner‹ bekräftigt sie, dass

es wichtig sei, sich um deren Gepflogenheiten zu kümmern. Sie zeigt sich

fürsorglich, spricht jedoch auch in einem Rechtfertigungsduktus. Möglicher-

weise sieht sie sich der Religionsforscherin gegenüber einer stärkeren Be-

gründungslast ausgesetzt. Mit ›Man kennt das ja‹ macht sie in diesem Zuge

deutlich, dass sie empathiefähig ist, und vergleicht das Fastenbrechen mit

ihr bekannten Festen. Die Bewohner der Einrichtung sollen demnach auch

›ihr Fest‹ feiern dürfen. Mit ›kennen‹ ist in der Aussage der Sozialarbeite-

rin möglicherweise ›wissen‹ gemeint. Sie rekurriert dabei auf ein kulturelles

Erfahrungswissen, wie Feste üblicherweise gefeiert werden, und benutzt im

Interview dabei das Pronomen ›wir‹ für ihren Kollegen und sich selbst und

das Pronomen ›die‹ für die muslimischen Bewohner. Wenn sie sich rechtfer-

tigt, wird das ›Wir‹ hingegen zum allgemeineren ›Man‹. Auch indem sie sagt,

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 183

sie habe sich ›Mühe gegeben‹ macht sie auf verschiedenen Ebenen ihre Be-

mühungen deutlich: indem sie 1) zu verstehen versucht, was der Bedarf der

Bewohner ist, indem sie 2) zu verstehen versucht, wie die Muslime das Fest

feiern wollen, 3) indem sie ihnen zu vermitteln versucht, dass sie in ihrer Tra-

dition unterstützt würden, indem sie 4) das Einplanen und Organisieren der

Rahmenbedingungen zum Stattfinden des Festes übernimmt, indem sie 5)

gemeinsam mit ihrem Kollegen versucht, das Problem des Nichtstattfindens

zu verstehen und indem sie 6) den muslimischen Bewohnern ihre offene Hal-

tung zeigt. ›Wir haben ja‹ lässt dabei auf ein gemeinsames Erfahrungswissen

mit der Interviewerin schließen und suggeriert zumindest ein geteiltes Wis-

sen. Weiterhin verdeutlicht Lisa, dass der Raum, der für die Feierlichkeiten

genutzt werden soll, für andere bestehende Zwecke nicht einfach verfügbar

ist, sondern vielmehr ein Teil ihrer aufgewendeten Mühe darin besteht, orga-

nisatorisch tätig zu werden, um diesen zu reservieren und somit zum Gelin-

gen des Festes beizutragen. ›[E]xtra‹ weist an dieser Stelle auf ein besonderes

und gezieltes Bemühen hin. Im Folgendenwird sukzessive eine Enttäuschung

der Sozialarbeiterin deutlich: ›damit die es sich schönmachen können‹. Dabei

wird ›die‹ erneut zur Abgrenzung zwischen der Sozialarbeiterin und den Be-

wohnern verwendet und argumentiert, dass die Bedingungen und Möglich-

keiten zur Ausrichtung des Festes gestellt würden, das Fest selbst allerdings

von den Bewohnern ausgerichtet werden müsse. Weiterhin kann gefolgert

werden, dass der hierfür reservierte Raum kein einladender gemütlicher Ort

ist, sondern vielmehr Arbeitsaufwand erforderlich ist, diesen herzurichten,

um ihn ›schön‹ zu haben. ›Komisch‹ aus ihrer Perspektive ist dann, dass ihre

Erwartungen nicht erfüllt werden. Die Sozialarbeiterin hat durch die forma-

len Akte des Reservierens und Aufschließens aus ihrer Perspektive ihre Pflicht

getan. Sie sieht die muslimischen Bewohner der Unterkunft, insbesondere

die Familien Rahmani, Sayed und Ahmadi, als homogene Gruppe, deren Ge-

meinsamkeit der Flüchtlingsstatus ist. ›Man kennt das ja‹ kann ebenfalls dar-

auf verweisen, dass die Sozialarbeiterin das Schmücken des Raumes mit dem

Schmücken für eine Geburtstagsfeier oder einWeihnachtsfest vergleicht. Na-

gel und Rückamp weisen in diesem Zusammenhang auf die von ihnen beob-

achtete Diskrepanz hin, dass von Praktikern in Flüchtlingsunterkünften der

Ramadan vor allem als »fremde religiöse Praktik« (Nagel/Rückamp 2018: 11)

gedeutet werde,wohingegen »[…]Weihnachten als ›eigenes‹ kulturelles Ereig-

nis beschrieben [werde], das die Flüchtlinge kennenlernen sollen.« (ebd.: 12)

Die Vermutung liegt daher nahe, dass die Sozialarbeiterin die von ihr als ›Zu-

ckerfest‹ benannte Feier ebenfalls als exotisch und fremd, vor allem jedoch als

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Religion in Flüchtlingsunterkünften

religiös wahrnimmt. Daher ist es möglich, dass sie besonders religionssensi-

bel agieren wollte.

Sie schildert weiter, am nächsten Morgen sei sie noch vor Dienstbeginn

›so kurz vor acht‹ angekommen, was ein zusätzliches Bemühen ihrerseits be-

legt, ›weil ich ja nicht wusste, wie viel Uhr das losgeht‹. Hier stellt sie sich

als zugewandt dar, da sie gleich morgens den Raum aufschließt. Sie möch-

te keine Restriktionen für die Bewohner und antizipiert hier, anstatt vorher

klar mit den Bewohnern abzusprechen, was diese sich wünschen. Dies spie-

gelt abermals ihr Bemüht-Sein, dermuslimischen Bewohnerschaft gerecht zu

werden. ›[W]ieviel Uhr das losgeht‹ wiederum zeigt ihre Vorstellung und Er-

wartung, dass an diesem Tag ein ihr kulturell fremdes Fest stattfinden wird.

Ihr Organisationsaufwand wird dadurch deutlich, dass sie das Fest in ihre Ar-

beitsabläufe einplant und den Raumaufschließt. Sie geht jedoch von dem aus,

was sie antizipiert, dass die muslimischen Bewohner planen. Etwas anderes

erscheint nicht in ihrem Möglichkeitshorizont. So hat sie zwar eine konkrete

Erwartung, dass etwas passiert, hat jedoch nicht konkret besprochen, ob der

Raum wie, weshalb und von wem benötigt wird. Sie stellt jedoch die Bedin-

gung ›Die sollen es sich schön machen‹ und kontrolliert auch, was vor Ort

geschieht (›nachgeguckt in dem Raum‹). Daraufhin ist sie irritiert und be-

fragt einzelne Bewohner, was wiederum bestätigt, dass zuvor nichts Konkre-

tes besprochen worden ist. Nun spricht sie ihre Erwartungshaltung erstmals

im Interview aus: »Da wurde ja nicht mal was dekoriert, oder so«, was zeigt,

dass sie nicht versteht, dass die Bewohner nicht anwesend sind, obgleich ›ex-

tra‹ der Raum für sie reserviert wurde. Sie denkt, diese Geste reiche, und ist

nun enttäuscht, dass nichts zurückkommt. Mit ›viele waren ja auch gar nicht

da‹ nimmt sie dann eine vorwurfsvolle Haltung ein.

Indem sie die Glückwunschbilder benennt, die ihr per ›WhatsApp‹ von Be-

wohnern zugegangen sind, macht sie im Folgenden deutlich, woran sich ihre

Vorstellungen noch orientiert haben. Es bestärkt sie weiterhin darin, dass ein

Fest stattfindenwerde und es eine besondere Bedeutung für die Bewohner ha-

be. Sie macht außerdem deutlich, dass sie eine gute Beziehung zu Mohamad

habe, was nahelegt, dass dies nicht mit allen Bewohnern der Fall ist. Dass sie

sein Beispiel nennt, soll des Weiteren bestätigen, dass ihre Erwartungen als

Ausgangsgrundlage richtig sind. Sie geht davon aus, dass man Glückwünsche

nur an Personen schickt, zu denen man eine gute Beziehung hat oder mit de-

nen man sich gut versteht. Dies trägt zum Narrativ bei, dass sie die Entwick-

lung nicht verstehe und diese ›komisch‹ finde. Auch eine weitere Bewohnerin,

mit der sie sich gut versteht, wird im Interview angeführt. Mohamads Mut-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 185

ter Nimaz Sayed, auf die sie bei ihrer Suche nach deren Sohn stößt und die

sie ›beglückwünscht‹, was das ihrer Auffassung nach angemessene Verhal-

ten zum Feiertag zu sein scheint. Lisa antizipiert dies als angemessene Form

und ist irritiert von Nimazʼ Reaktion, die sich ›zurückhaltend‹ zeigt. Erneut

äußert sie den Ausdruck ›komisch‹ in der Beschreibung von Nimazʼ Verhalten

ihr gegenüber. Es wird deutlich, dass sich die Sozialarbeiterin mit einer per-

manenten Nichterfüllung der Erwartungen trotz ihrer generösen Geste kon-

frontiert sieht. Diese Geste geht mit einer nicht-reflektierten Erwartung ein-

her, die permanent enttäuscht wird, da sie nicht am tatsächlichen Bedarf der

Bewohner orientiert ist, sondern an ihren eigenen Erwartungen. ›[W]eil die

sind ja Muslime‹ zeigt als Unterstellung und Zuschreibung, dass sie Stereoty-

pen verwendet und damit den Bewohnern verwehrt, eigene Entscheidungen

zu treffen. Sie macht ebenso deutlich, dass sie die Erwartung hat, dass Ni-

maz fröhlich ist. Diese wird enttäuscht, da die Irakerin lediglich ›gelächelt

und genickt‹ habe, also annehmend reagiert, nicht jedoch gesprochen habe

und Lisa somit signalisiert, dass sie nicht redebereit sei. Die Gründe hierfür

sind unbekannt, jedoch erfragt die Sozialarbeiterin sie auch nicht, erlebt sie

allerdings als enttäuschend. Dadurch, dass sie angibt, üblicherweise mit Ni-

maz Tee zu trinken, unterstreicht sie die gute Beziehung zur Bewohnerin, die

ansonsten sehr gastfreundlich sei. Dass sie nun nicht einmal zum Tee ein-

geladen wird, irritiert die Sozialarbeiterin. Das gemeinsame Teezubereiten

und Teetrinken mit der Sozialarbeiterin schätzt diese offenbar sehr, sie hat

zum Tag des ›Zuckerfestes‹ jedoch mehr erwartet. Ihre Erklärung für Nimazʼ

Verhalten beruft sich auf die Individualität der Bewohner (›weil, das feiert ja

auch sicher jeder anders‹), was wiederum eine Analogie zum ihr bekannten

Weihnachtsfest darstellt. Sie zieht jedoch keine Erklärungsmöglichkeit in Be-

tracht, die vorsieht, dass Nimaz zum Beispiel bedrückt ist, da sie ihre Familie

vermissen könnte. Vielmehr versucht sie, allen Bewohnern die Möglichkeit

zu bieten, gemeinsam zu feiern, indem sie ihnen einen Raum hierfür zur

Verfügung stellt. Die Erwartung der Sozialarbeiterin ist dabei stereotyp, dass

Muslime feiern, egal, in welchen Lebensumständen sie sich befinden. Anstatt

nachzufragen, führt sieNimazʼ ungewöhnliches Verhalten auf die individuelle

Begehung des Festes zurück. Dass sie Nimaz als ›ʼne ganz Liebe‹ beschreibt,

legt zusätzlich nahe, dass diese eine Bewohnerin ist, die üblicherweise den

Erwartungen nachkomme und diese erfüllt.

Indem die Sozialarbeiterin den Raum öffnet, berichtet sie auch von ihrer

offenen Haltung. Dass sich Bewohner wie Nimaz ihr gegenüber an gerade

diesem Tag verschließen, irritiert Lisa und enttäuscht ihre Erwartungen.Die-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Religion in Flüchtlingsunterkünften

se orientieren sich an ihren eigenen Vorstellungen davon, wie Feste bezüglich

des Organisierens, Raumschmückens, des Essens, der Musik sowie des Tref-

fens als Gemeinschaft zu begehen seien. Sie erwartet ein kulturell fremdes,

exotisches Fest zu erleben, mitsamt den Aspekten Gastfreundlichkeit, Essen,

Musik, Tanz und vor allem, dazu eingeladen zuwerden,was im Interviewaus-

schnitt anhand ihrer Aussage ›Ich hätte mich halt auch gefreut, das mal zu

feiern« deutlich wird. Hierzu besteht jedoch Klärungs- und Kommunikati-

onsbedarf. Die Kommunikation ist im Fallbeispiel nicht bedarfsgerecht ab-

gelaufen. So gibt es viele Beispiele aus Bewohnerperspektive hinsichtlich des

Zusammenlebens in der Unterkunft dafür, dass für die Familien nicht alles

sofort verständlich ist. Zum Beispiel das ›Stoßlüften‹, das der Hausmeister

häufig im Gespräch mit den Familien thematisiert, oder die Dringlichkeit,

mit der die Sozialarbeiter die Bewohner auf die Aushänge im Flur hinwei-

sen. So liegt die Vermutung nahe, dass die angesprochenen Familien unsi-

cher sind hinsichtlich der Thematisierung des ›Zuckerfestes‹ durch Lisa. Die-

se reflektiert die Enttäuschungen der eigenen Erwartungen nicht. So könnte

das Teekochen der Bewohner für sie auch als Geste der Dankbarkeit gedeutet

werden oder als Versuch, Privatheit zwischen ihnen und der Sozialarbeiterin

herzustellen. Weiterhin könnte es ein Zugewinn für die Bewohner sein, den

Sozialarbeitern, die sie täglich unterstützen, auch etwas zu geben und zu zei-

gen, dass man gerne gibt. Die Enttäuschung Lisas darüber, dass sie einmalig

nicht zum Tee eingeladen wird, erscheint in diesem Zusammenhang unver-

hältnismäßig. Auch wird die Heterogenität der muslimischen Familien nicht

wahrgenommen. Vielmehr wird eine Vergemeinschaftung angenommen, die

Lisa der Forscherin gegenüber häufig als ›Freundschaft‹ bezeichnet, ohne die

konkreten Beziehungsdynamiken zu kennen. So spielen neben religiöser Zu-

gehörigkeit noch weitere Faktoren eine Rolle für den Austausch unter den

drei Familien, wie geteilte Herkunftsländer, Muttersprachen, Milieuzugehö-

rigkeiten und Bildungshintergründe, Altersgruppen oder die Freundschaften

der Kinder untereinander. Vor allem aber der Austausch über gemeinsame

Anforderungen und Herausforderungen im Alltag, zum Beispiel im Umgang

mit Behörden, verbindet die Familien.

Somit wirkt sich das Wissen der Sozialarbeiterin zum Fest des Fasten-

brechens im Fallbeispiel sogar ungünstig und als nicht hilfreich aus, da die-

ses nicht an der Realität geschult ist. Es lässt sich fragen, ob mehr Exper-

tenwissen als religiöses Wissen tatsächlich hilfreich gewesen wäre oder ob

es möglicherweise besser gewesen wäre, mit Individuen direkt ins Gespräch

darüber zu kommen, welche Bedarfe hinsichtlich des Endes des Fastenmo-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 187

nats bestehen. Ein sozialwissenschaftliches Wissen hätte die Sozialarbeiter

jedoch darin unterstützen können, die konkrete Situation besser zu erfas-

sen und handhabbar zu machen. Auch wäre es aus Lisas Perspektive güns-

tiger, einzelne Familien anstatt ›die Muslime‹ zu befragen. Es wird deutlich,

dass ›die Muslime‹ von ihr im Fallbeispiel vor allem als Organisationskatego-

rie wahrgenommen werden. Dabei ist es jedoch auch ihr Wunsch, den Be-

wohnern persönlich nahe zu sein, sich mit diesen auszutauschen und Tee zu

trinken, jedoch scheint dies im Arbeitsalltag nicht immer möglich. Die So-

zialarbeiterin hat demnach nicht den Anspruch, ›Dienst nach Vorschrift‹ zu

machen, sondern zeigt vielmehr persönliches Engagement. Damit gehen je-

doch auch Enttäuschungen einher, und es kommt zum ›Verpersönlichen‹ des

Verhaltens. Das heißt, dass die Sozialarbeiterin das Verhalten der Bewohner

ihr gegenüber persönlich nimmt, was diskutieren lässt, ob mit zunehmen-

der Empathie zwangsläufig Einbußen der Professionalität des Sozialarbeiters

einhergehenmüssen und ob dies auch auf Kosten seiner Autorität geht.3 Um-

so mehr wird nachvollziehbar, dass Thomas wie auch Lisa in Gesprächen zu

ihrem Berufsalltag oftmals auf ihr Aufgabenfeld rekurrieren, indem sie ein-

vernehmlich thematisieren, dass es in erster Linie ihre Aufgabe sei, Ordnung

und Sicherheit in der Unterkunft zu gewährleisten.

Ein weiterer Aspekt, der Lisa in ihrer Erwartungshaltung bestärkt haben

könnte, dass das Fastenbrechen am 7. Juli stattfinden werde, könnte darin

bestehen, dass die Grundschüler der Unterkunft für den 5. Juli freigestellt

sind. Die Eltern der Grundschüler der Familien Sayed, Ahmadi, Rahmani und

Bozhdaraj lassen ihre Kinder jedoch während der gesamten drei Tage zuHau-

se, da Fatima Ahmadi aus einemGesprächmit der Klassenlehrerin ihrer Toch-

ter Zainap verstanden hat, dass dies so angedacht sei und diese Information

an die anderen Eltern weitergibt. Die Kinder der Internationalen Klasse der

Hauptschule aus diesen Familien besuchen jedoch die Schule in diesem Zeit-

raum, da es sich um die letzte Schulwoche vor den Sommerferien 2016 han-

delt und gemeinsame Aktionen und Spieltage in der Schule geplant sind.4

3 Hiermit geht unter anderem die Herausforderung von Nähe und Distanz in der sozi-

alarbeiterischen Tätigkeit mit den Bewohnern einher.

4 Dieser Entscheidung der Schüler der Hauptschule aus der Unterkunft, während der

Eid-Feierlichkeiten in die Schule zu gehen, geht jedoch die Situation voraus, dass wäh-

rend des Ramadans einzelne Schüler nicht zum Sportfest erschienen waren, da es ih-

nen als zu anstrengend erschien und ihre Eltern ihnen aufgrund der Fastenzeit von der

Teilnahme abrieten. Diese Entscheidung irritierte manche Lehrer und einige Mitschü-

ler aus der InternationalenKlasse sowie aus denRegelklassender Schule. ImGanztags-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Die Berufsschüler Adil Rahmani und Mohamad Sayed haben an diesen Tagen

Anwesenheitspflicht in der Schule. Die Sozialarbeiterin geht möglicherweise

weiterhin davon aus, dass am 7. Juli gefeiert werde, da der Hausmeister Amir

an diesem Tag freigenommen hat.

Ihre Erwartungen sind demnach auf verschiedenen Ebenen anzuordnen,

indem sie ihre Vorstellungen auf die Art des Festes, der Institution und die

Art der Gemeinschaft projiziert, und resultieren in einem Empfinden der Un-

dankbarkeit der Bewohner. Eine Überforderung der Sozialarbeiterin könnte,

neben ihrer Erwartungshaltung, ihre Enttäuschung erklären, die damit kor-

reliert, stets in alle Richtungen bemüht zu sein, um es allen ›recht zu ma-

chen‹. Dabei scheint es für die Sozialarbeiterin besonders herausfordernd,

wenn sich durch persönliche Beziehungen, die in ihrem Berufsfeld entschei-

dend sind, die professionelle und private Ebene vermischen, zum Beispiel

durch Duzen oder dem alltäglichen Teilhaben am Leben der Anderen. Der

professionelle Rahmen der formalen Institution schützt hierbei auch vor Ent-

täuschungen. Ebenso schützen Distanz und Anonymität, was das Berufsbild

jedoch möglicherweise nicht zulässt. Die sich im Fallbeispiel zeigende Kehr-

seite des Engagements als emotionale Reaktion ist die Moralisierung der Be-

ziehungen durch die Sozialarbeiterin. Diese changiert zwischen pragmati-

schen Lösungen in ihrenHandlungen,wie im Fallbeispiel des Putzplans durch

denWLAN-Passwort-Entzug, und emotionalen Reaktionen. Die jeweilige Be-

darfsermittlung ist dabei der institutionellen Notwendigkeit geschuldet, im

Fallbeispiel um Ramadanmuss sie stattfinden, um einen Caterer beauftragen

bereichder Schule, denauchder 10-jährigeDinoOkerekebesucht,wird er imZugedes-

sen Opfer von teils ausländerfeindlichen Beschimpfungen durch deutsche Schüler, die

sich darin bestätigt sehen, dass ›Flüchtlinge‹ ›faul‹ seien und ›den Deutschen‹ Arbeits-

plätze wegnähmen. Dino, der aus einer katholischen nigerianischen Familie kommt,

ist wütend darüber, sich stellvertretend für muslimische Mitschüler beschimpfen las-

sen zu müssen. Auch Jawid Bakhtari, der ebenso wie Dino am Sportfest teilnimmt,

wird von anderen Schülern beschimpft. Zwar ist der ausAfghanistan stammende Jawid

zum protestantischen Christentum konvertiert, wird jedoch von seinen Mitschülern

als Muslim wahrgenommen und sieht sich daher ebenfalls mit Beschimpfungen kon-

frontiert. Allerdings widerfährt dem 15-Jährigen keine körperliche Gewalt, da er mit

seinen 1,80 m Körpergröße, breiten Schultern, tiefer Stimme und einem Dreitagebart

mehr Autorität ausstrahlt. Dennoch ärgert sich auch Jawid darüber, stellvertretend für

Nour Sayed, Aldoniza Bozhdaraj und Saad Rahmani, die aufgrund des Fastens nicht

amSportfest teilnahmen, von anderen Schülern beschimpft zuwerden. Das Verhältnis

zum 14-jährigen Saad ist dabei besonders schlecht, da dieser Jawid in der Unterkunft

aufgrund seiner Konversion stets beleidigt und ihm unterschwellig Gewalt androht.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 189

zu können. Im Fallbeispiel des ›Zuckerfestes‹ in der Unterkunft entsteht sie

hingegen aus einem persönlichen Bedürfnis und Mühe heraus.

Aus dem Interviewausschnitt zum Vergleich des Ramadanverlaufs in den

Jahren 2016 und 2017 geht hervor, dass die Sozialarbeiter die geringere Teil-

nahme am Fasten im Jahr 2017 auf der Individualebene verorten, indem Lisa

äußert: »Ich denke, das war letztes Jahr auch wirklich ein Lernprozess. Das

erste Mal Ramadan für die meisten Familien, und dann musste man erst mal

klarkommen und schauen, was geht und was geht nicht.« Thomas pflichtet

ihr bei und zieht als weiteres Indiz die Anstrengungen heran, mit der die

fastenden Bewohner sich am Abend konfrontiert sehen, unter anderem da-

durch, dass sie sich vor nicht-fastenden Bewohnern für die Lautstärke beim

Kochen rechtfertigenmüssen oder weil ihnen Beschwerden über die Sozialar-

beiter kommuniziert wurden. Weiterhin führen Lisa und Thomas das Argu-

ment an, die Eltern der fastenden Kinder seien im Jahr 2016mit der Belastung

konfrontiert gewesen, sich gegenüber der Schule rechtfertigen zu müssen,

besonders dann, wenn Schüler aufgrund von Erschöpfung nicht erschienen

seien und die Lehrer daraufhin bei der Sozialarbeiterin anriefen, um nachzu-

haken.Weiterhin stellten Konzentrations- und Aufmerksamkeitsprobleme im

Unterricht sowie das Nichterledigen von Hausaufaufgaben oder die schlech-

ten Leistungen in Leistungskontrollen während der Ramadanzeit besonders

für die Lehrer der Internationalen Klasse der Hauptschule einen Grund dar,

den Eltern und Sozialarbeitern Mitteilungen zukommen zu lassen, in denen

sie das Fasten kritisieren. All dies hat aus Lisas undThomasʼ Perspektive dazu

geführt, dass im Jahr 2017 nur wenige Familien fasteten.

8.1.3. Zwischenfazit

Die Sozialarbeiterin möchte religionssensibel handeln, was anhand ihrer Be-

mühungen deutlich wird, ein Fest für die Bewohner der Unterkunft anlässlich

des Fastenbrechens auszurichten. Gleichsam spiegeln ihre Bemühungen ihre

Wahrnehmung des Festes als kulturell fremd und vor allem als religiös. Ihre

Erwartungshaltung im Fallbeispiel schließt unter anderem Reziprozität ein,

dass also die Bewohner dieMitarbeiter der Unterkunft einladen und ihnen so-

mit eine Teilnahme ermöglichen. Der Sozialarbeiterin ist allerdings nicht be-

wusst, dass sich die muslimischen Bewohner nicht als eine Gruppe verstehen

und anders feiern. Dieses Missverständnis wird dadurch deutlich, dass Lisa

ihre Beobachtungen sozialer Interaktionen zwischen den Bewohnern anders

deutet als diese selbst. Dies speist sowohl ihre Wahrnehmung der muslimi-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Religion in Flüchtlingsunterkünften

schen Familien als homogene Gruppe als auch die Wahrnehmung der Famili-

en Sayed, Ahmadi und Rahmani als ›Freunde‹, wohingegen Eid traditionell als

Familien- und Nachbarschaftsfest gefeiert wird. Ihre Erwartungshaltung ge-

genüber den Bewohnern hinsichtlich der Organisation des ›Zuckerfestes‹ ist

zurückzuführen auf mehrere Aspekte: auf ein schematisches Wissen aus ei-

nem Kalender, auf persönliche Glückwunsch-Nachrichten einiger Bewohner

zum Fest sowie auf ihre Beobachtungen des Fastens der Bewohner und die

Tatsache, dass die Grundschüler schulfrei haben, wodurch sie auf das Statt-

finden des Festes schließt. Dabei bezieht sie auch ihre eigenen kulturellen

Projektionen mit ein, indem sie Analogien zum ihr bekannten Weihnachts-

fest zieht. Dass ihre Erwartungen enttäuscht werden, irritiert sie in der Folge

und gibt ihr das Gefühl von Undankbarkeit ihren Bemühungen gegenüber. Im

Fallbeispiel wird die Herausforderung deutlich, wie viel die Sozialarbeiterin

antizipieren muss, um Bedarfe ermitteln zu können.

8.2. Familiendynamiken um ›Eid‹

In der zweiten Ebene des Fallbeispiels wird die Bedeutung des Festes des Fas-

tenbrechens aus der Perspektive Mohamad Sayeds erläutert und dabei sein

diesbezügliches Verständnis sowie das zum Konzept von ›Nachbarschaft‹ er-

läutert, wobei er seine Deutungen einbettet. Eine Verortung dessen findet

im Folgenden anhand des Aufzeigens der gesellschaftlichen und religiösen

Konfliktlinien des Iraks statt. Weiterhin wird auf der zweiten Fallebene die

Bedeutung religiöser Zugehörigkeit hinsichtlich geteilter Gemeinsamkeiten

herausgearbeitet und anhand der Dynamiken der Familien Sayed, Ahmadi

und Rahmani erläutert sowie mit dem Beispiel der albanischen Familie Bozh-

daraj verglichen.

8.2.1. Die Interaktionen

Ich spreche mit Nimazʼ Sohn, Mohamad Sayed, über den 7. Juli 2016. Er war

17 Jahre alt und lebte mit seiner Mutter (36 Jahre), Vater Abdul (44 Jahre), den

Schwestern Nour (11 Jahre) und Rya (8 Jahre) sowie seinem Bruder Aftab (6

Jahre) seit Anfang 2016 in der Unterkunft. Die schiitische Familie stammt aus

Bagdad/Irak. Mohamad besuchte ein Berufskolleg. Er war ein lebensfroher,

impulsiver junger Mann, der stets glatt rasiert und mit aufwendiger Frisur

auftrat. Am liebsten trug er Hemden, deren Ärmel er bis zu den Ellenbogen

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 191

aufrollte, sowie eng anliegende Jeanshosen und Turnschuhe. Außerdem be-

nutzt er einen Männerduft, was ihm wichtig war. Mohamad flirtete gern mit

den Mädchen aus seiner Schule und genoss es, mit seinem besten Freund

Ferhat, der in einer anderen kommunalen Unterkunft lebte, zunehmend das

Nachtleben der Stadt zu erkunden.

Als ich Mohamad fragte, ob es stimme, dass er der Sozialarbeiterin eine

Nachricht zum Eid-Fest geschickt habe, reagierte er verwundert:

M: »Ja, klar, das macht man natürlich so. Ich bin ja Muslim. Hab ich bei

›WhatsApp‹ an alle Kontakte geschickt. Weißt du, hab ich da 400 oder so

[lacht]. Ich hab dir auch geschickt!«

I: »Aber letztlich habt ihr das Fest ja nicht gefeiert. Du warst doch an dem

Tag mit Ferhat und den beiden Mädels [aus dem Berufskolleg] im Kino,

dachte ich?«

M: »[grinst] Ja, haben wir X-Men Apocalypse geguckt. Aber es geht nicht nur

um den Film. Wir wollten Zeit verbringen mit den Mädchen auch [lacht].

Und ja, in Irak wir haben gefeiert das, weil meine Oma hat gefeiert und hat

vorbereitet mit den Nachbarn und [der] Familie. Mein[e] Eltern haben auch

für mein[e] Schwestern und mein[en] Bruder gefeiert das, weil die waren so

klein. Na klar, alle mitmachen. Das gehört dazu.«

I: »Aber in Deutschland ist es anders?«

M: »Muss ich sagen, also [überlegt] [es] ist anders hier, weil wir hier nicht

haben Familie, Oma, Opa, Nachbarn. Ist nicht richtig Fest, weißt du. Aber,

also nicht für mich, aber für mein[e] Eltern Eid dieses Jahr geht nicht, weil

es gab ein Explosion in Bagdad bei Shia-Shrine5. Sind wir shia-muslim, und

für mein[e] Eltern das ist sehr schlimm. Mein Onkel wohnt in Bagdad und

meine Cousinen. Zwei und drei Jahre alt [stützt sein Gesicht auf denHänden

auf, reibt sich dann übers Gesicht, belässt die Hände darauf und spricht

weiter]. Kennst du Rahmani, kennst du Ahmadi, ja? Das sind Sunni-Familie[n

aus der Unterkunft]. Wie kann mein[e] Mutter reden mit diesen? [schaut

mich wieder direkt an]. Ich weiß, Rahmani ist aus Syria, aber Ahmadi ist aus

Irak. Ist Hanbali. Mein[e] Mutter weiß nicht, was denken die. Was denken

die ganz wirklich.«

5 Anlässlich einer Eid-Feier hat es am 7. Juli 2016 ein Selbstmordattentat in der iraki-

schen Stadt Balad, unweit von Bagdad, am Eingang eines schiitischen Schreins gege-

ben. Drei Täter seien beteiligt gewesen, mindestens 30Menschen starben. Es wird ge-

mutmaßt, der Anschlag sei von IS-Extremisten verübtworden. Siehe exemplarisch Zeit

Online 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Religion in Flüchtlingsunterkünften

I: »Also, du meinst doch Fatima und Tarek, oder? Was haben die denn

gemacht an dem Tag?«

M: »Weiß ich nicht genau, aber [Familie] Rahmani hat gesagt, sind die ge-

gangen Moschee. Musst du mal fragen. Mein[e] Mutter sagt, haben die gar

nichts gesagt zu uns über Explosion. Einfach geredet über andere Sachen.«

I: »Was meinst du denn, was sie hätten sagen sollen?«

M: »Entschuldigung sagen, na klar!«

I: »Ach so, also dass sie gehört haben, was passiert ist, und es ihnen leidtut,

oder was?«

M: »Na klar! Entschuldigung, haben wir gehört von Explosion. Alles gut bei

eu[rer] Familie? So sagen. So ist richtig.«

I: »Hat Familie Rahmani das denn angesprochen bei euch?«

M: »Ja! Hat Shabnam mein[e] Mutter in Arm [genommen], so [nimmt mich

in den Arm]. Khaled hat geredet mit mein[em] Vater. Adil eigentlich nicht

immer reden, aber ist zu mir gekommen und so. Hat Entschuldigung gesagt

sogar.«

Aus Beobachtungsprotokollen der teilnehmenden Beobachtung und weiteren

Gesprächen konnte rekonstruiert werden, dass die sunnitische Familie Ah-

madi am 7. Juli 2016 anlässlich des Eid-Festes eine Moschee aufgesucht hat.

Den Kontakt hatte ein ehrenamtlicher Unterstützer vermittelt, der der Fami-

lie zuvor beim Übersetzen von Formularen geholfen hatte. Familie Rahma-

ni feierte an diesem Tag nicht. Mutter Shabnam, Schwester Jasina und Vater

Khaled löstenmit den Kindern einen Gutschein für den Zoo ein, den sie in der

Woche zuvor gewonnen hatten. Auch der älteste Sohn Adil war dabei, der ei-

gentlich das Berufskolleg hätte besuchenmüssen. Familie Sayed blieb an dem

Tag zu Haus und hielt sich lediglich in der Wohnung auf, da die drei jünge-

ren Kinder schulfrei hatten. NurMohamad war tagsüber im Berufskolleg und

am Nachmittag mit Freunden im Kino. In einem gemeinsamen Gespräch mit

seiner Mutter Nimaz berichtete Mohamad mir gegenüber, dass die Familien

Sayed, Rahmani und Ahmadi den Vorschlag der Sozialarbeiterin Lisa, ein ge-

meinsames Eid-Fest auszurichten, zwar verstanden hätten, dass dies jedoch

für niemanden infrage gekommen sei, da die Bewohner der Unterkunft aus

›verschiedene[n] Richtungen‹ kämen.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 193

8.2.2. Analyse

Aus dem Interview mit Mohamad geht zunächst seine religiöse Zugehörig-

keit hervor, indem er äußert: ›Ich bin ja Muslim.‹ Da er sich hierin gefestigt

sieht, könnte damit gegebenenfalls seine Verwunderung auf meine Frage, ob

er der Sozialarbeiterin einen Eid-Mubarak-Glückwunsch geschickt habe, er-

klärt werden.

Weiterhin wird die Bedeutung des Festes des Fastenbrechens für den Ju-

gendlichen deutlich. Er bezieht sich dabei zum einen auf sein Herkunftsland

›In Irak wir haben gefeiert das […]‹, wobei er damit Feierlichkeiten in beson-

deremMaße zu verbinden scheint. DesWeiteren bezieht er sich auf familiäre

Tradition: ›[…] weil meine Oma hat gefeiert und hat vorbereitet mit den Nach-

barn und [der] Familie.‹ Es scheint, als sei der von ihm geschilderte Ablauf

jedes Jahr gleich gewesen: dass also seine Großmutter gemeinsammit der Fa-

milie und den Nachbarn die Vorbereitungen für das Fest traf, möglicherwei-

se einer immer gleichen Struktur dabei folgend. Auch wäre es denkbar, dass

Mohamad seine Großmutter als Autoritätsperson wahrnimmt, deren Wün-

sche hinsichtlich der Vorbereitungen und des Verlaufs des Festes respektiert

werden müssen, da er sie in seiner Aussage als erste Person erwähnt. Im Fol-

genden beruft er sich auf eine weitere Dimension, nämlich die Ausrichtung

des Festes als kulturelles Ereignis für die jüngeren Geschwister: ›Mein[e] El-

tern haben auch für mein[e] Schwestern und mein[en] Bruder gefeiert das,

weil die waren so klein.‹ Dies könnte auch implizieren, dass neben der fami-

liären Tradition einWunsch der Familie darin besteht, die jüngste Generation

sukzessive in religiöse Feierlichkeiten einzubeziehen und ihnen diese nahezu-

bringen. Entgegen der Wahrnehmung von Eids als rein religiöses Fest seitens

der Sozialarbeiterin kann demnach festgehalten werden, dass Mohamad das

Fastenbrechen als eine familiäre Feierlichkeit kennengelernt hat. Diese weist

sowohl religiöse als auch kulturelle Komponenten auf. Dass Mohamad sich

der Teilnahme am Fest in seinem Heimatland hätte entziehen können, so wie

er es in Mittstadt tut, als er sich für den Kinobesuch entscheidet, schließt

er aus (›Na klar, alle mitmachen. Das gehört dazu.‹). Hinsichtlich der Un-

terscheidung der Planung und Ausrichtung eines Festes zum Fastenbrechen

im Irak und in Deutschland stellt er weiterhin fest: ›[es] ist anders hier, weil

wir hier nicht haben Familie, Oma, Opa, Nachbarn.‹ Daher sei es kein ›rich-

tig[es] Fest‹ in Deutschland und Lisas Vorschlag somit nicht nachvollziehbar.

Die Aussage Mohamads dazu, was konkret anders in Deutschland ist, ist wie-

derum insofern zentral, als sie nicht nur aufzeigt, wen der Jugendliche als Fa-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Religion in Flüchtlingsunterkünften

milie empfindet, sondern auch, was seinem Konzept von Nachbarschaft und

Zugehörigkeit entspricht. Dabei wird ersichtlich, dass der Familienbegriff für

ihn eine scheinbar große Gruppe von ihm bekannten Menschen einschließt

– nicht allein seine Kernfamilie, vielmehr über diese hinaus mindestens auch

noch ›Oma, Opa, Nachbarn‹. Die Nennung von ›Nachbarn‹, die die Familie

›hier‹ in Mittstadt nicht habe, legt nahe, dass Mohamad ein nahezu familiä-

res Verständnis von Nachbarschaft hat, das neben einem häufigen Kontakt,

wie er auch in der Unterkunft zu den Familien Rahmani und Ahmadi gepflegt

wird, vor allemWissen über die anderen und Vertrauen voraussetzt.Dass ihm

diese beiden Komponenten zumindest in der Beziehung zu der ebenfalls aus

dem Irak stammenden Familie Ahmadi fehlt, geht aus seinen Äußerungen

um das Attentat am 7. Juli in der Nähe Bagdads hervor. Dabei schildert er zu-

nächst den Vorfall einer ›Explosion in Bagdad bei Shia-Shrine‹ und erklärt wei-

terhin seine religiöse Zugehörigkeit: ›Sind wir shia-muslim.‹ Somit wird eine

persönliche Betroffenheit Mohamads und der Familie Sayed der Forscherin

gegenüber artikuliert. Daraufhin wird auch die erweiterte Familie einbezo-

gen, nämlich Mohamads Onkel und dessen beiden Töchter. Mohamads kör-

perliche Reaktion des Reibens über das Gesicht und das Fortfahren, indem er

die Hände auf seinem Gesicht belässt, zeigt seine Bestürztheit über die Si-

tuation. In der Folge scheint er wütend zu werden. Er bezieht nun Familie

Ahmadi ein sowie deren Religionszugehörigkeit, nämlich dass sie eine ›Sun-

ni-Familie‹ seien. Dem schließt sich der Vorwurf an, dass seine Mutter Nimaz

in Kontakt zur Familie Ahmadi stehe. Indem er mich wieder direkt ansieht,

wird der Ernst seiner Aussagen im Folgenden besonders deutlich.Nicht selten

gerät Mohamad in Rage. Zwar ist er oftmals aufbrausend und temperament-

voll, jedoch in persönlichen Gesprächen mit mir bislang stets ausgeglichen

und auch mal zu Scherzen aufgelegt. Ich merke ihm deutlich an, dass ihn

nicht nur der Vorfall aus seinem Heimatland beschäftigt, sondern besonders

auch das Verhalten der Familie Ahmadi, auf das er in der Folge eingeht. Er

bezieht, nach der Nennung der religiösen Zugehörigkeit, als Nächstes das

Herkunftsland ein und betont dabei den Unterschied zur Familie Rahmani,

die aus Syrien stammt und daher nicht Ziel seiner Wut ist. Auch haben sie

trotz der religiösen Differenz Anteilnahme gezeigt. Familie Ahmadi stamme

jedoch aus demselben Land, in dem es zur ›Explosion‹ kam, aus dem Land, aus

dem auchMohamad und seine Familie stammen–dem Irak.Erneut geht er in

seiner Aussage auf religiöse Zugehörigkeit ein und thematisiert, dass Familie

Ahmadi ›Hanbali‹ seien, also Hanbaliten, eine Strömung des sunnitischen Is-

lams. Er setzt gleichsam entweder voraus, dassmir bekannt sei, dass seine Fa-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 195

milie schiitisch sei oder dass ich dies spätestens jetzt verstehen würde. Seine

Aussage endet mit der Einbeziehung seiner Mutter Nimaz, die stets unsicher

sei, was Familie Ahmadi ›denken‹ würde, und zwar ›ganz wirklich‹.Mohamad

geht es offenbar darum, zu verstehen, wie die Familie Ahmadi sich positio-

niert. Dies gelte vor allem nach dem Vorfall im Irak auch für seine Mutter.

Zwar kann Mohamad die Familie hinsichtlich ihrer Herkunft und auch religi-

ös zuordnen, indem er sie als aus dem Irak stammende ›Sunni-Familie‹ und

›Hanbali‹ beschreibt, jedoch scheint es noch weitere Dimensionen zu geben,

in die er sich tiefere Einsichten wünscht. Damit spielt Mohamad im Interview

auf die vielfältigen Konfliktlinien der irakischen Gesellschaft an.

Im weiteren Verlauf des Gesprächs erklärt er, dass die Familie Ahmadi

sich nicht bei seiner Familie gemeldet habe, um ›Entschuldigung [zu] sagen‹,

was seine Erwartung gewesen sei. Hier spricht er möglicherweise stellver-

tretend für seine Mutter. So hätten die Ahmadis lediglich ›[…] geredet über

andere Sachen‹ und im Anschluss das Fest des Fastenbrechens in einer Mo-

schee begangen. Die erwähnte ›Entschuldigung‹ kann hier als Ausdrücken

von Anteilnahme gedeutet werden, die sich Mohamad erhofft hat und die die

syrische Familie Rahmani seiner Familie ebenfalls entgegenbrachte. Konkret

wünscht er sich, dass die Familie äußert: ›Entschuldigung, haben wir gehört

von Explosion. Alles gut bei eu[rer] Familie?‹ Da dies nicht geschieht, könnte

Mohamad die Gründe dafür zum Beispiel darin suchen, dass Familie Ahma-

di nicht über den Vorfall in der gemeinsamen Heimat informiert war, jedoch

scheint ihm dies nicht plausibel –möglicherweise deshalb, weil sich die Fa-

milien sonst häufig über Geschehnisse im Irak austauschen und besonders

durch die Nutzung sozialer Medien über aktuelle politische Entwicklungen

oder Unruhen zeitnah informiert sind. Vielmehr scheint es für Mohamad der

Fall zu sein, dass mehr hinter dem Verhalten der Ahmadis steckt, etwa eine

hidden agenda, wie er mit ›Was denken die ganz wirklich‹ suggeriert. Dabei re-

feriert er nicht nur auf religiöse Zugehörigkeit, indem er eine Grenzziehung

zwischen seiner Familie und den Ahmadis auf dieser Grundlage betreibt, son-

dern möglicherweise auch auf die politische Verortung der Familie.

Farouk-Sluglett und Sluglett erläutern die gesellschaftlichen Konfliktlini-

en des Irak historisch, indem sie darauf hinweisen, dass noch nach Ende des

Ersten Weltkrieges eine gesellschaftliche Verortung über die unmittelbaren

»[…] social units, such as kin, sect, tribe, village, town or quarter« im Irak

erfolgte (Farouk-Sluglett/Sluglett 1992: 259). Sie stellen weiterhin dar, durch

welche Umstände sich dies geändert hat. Zunächst sei festzuhalten, dass 95

Prozent der GesellschaftMuslime seien, die sich in drei ethnische und konfes-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Religion in Flüchtlingsunterkünften

sionelle Gruppen gliedern ließen: »Sunni Kurds, Sunni Arabs and Shi’i Arabs«

(ebd.: 260). Dabei gehörten zwischen 15 bis 20 Prozent zur Gruppe der Kur-

den, weitere 25 Prozent seien Sunniten und 55 Prozent Schiiten (vgl. ebd.).

Der Fall Bagdads als Stadt, in der stets Sunniten und Schiiten zusammen-

gelebt hätten, sei eine Besonderheit, so die Autoren. Vielmehr sei historisch

eine eher homogene Verteilung der Sunniten in den Städten und der Schii-

ten als ländliche Bevölkerung zu beobachten gewesen (vgl. ebd.: 261-262). Die

Schiiten seien proportional einer größeren Armut ausgesetzt und nicht alpha-

betisiert sowie »superstitious than religious« (ebd.: 264) gewesen. Die eher

städtischen Sunniten hingegen hätten schon früh einer »substantial lower

middle class« (ebd.: 263) angehört und sich neben traditionellen Werten auch

von »[…] ›modern‹ goals as secular education, economic development and na-

tional independence« (ebd.) angesprochen gefühlt. Zu Beginn des 20. Jahr-

hunderts sei die sunnitische Elite dann zunehmend von der Idee eines arabi-

schen Nationalismus beeinflusst worden (vgl. ebd.). Die Gruppe der Schiiten,

so die Autoren, habe sich von diesen Ideen weniger angesprochen gefühlt und

sich vielmehr einer strikten religiösen Praxis, besonders hinsichtlich patriar-

chalischer Wertvorstellungen, zugewendet. Während der Herrschaft Saddam

Husseins, der den Sunniten zugerechnet wird, seien die Schiiten dann lan-

ge unterdrückt worden (vgl. ebd.: 271). Darauffolgende Revolten hätten unter

anderem dazu geführt, dass ein allgemeines Misstrauen herrschte.

»Under such circumstances, where the law does not protect the individual,

where access tothe state and its resources cannot normally be obtained on

an individual basis but only through a network of patronage, and where the

state is seen as a potential threat to any kind of individual liberty, citizens

take refuge in family, kinship, regional and sectarian connections. This has

led not to national integration but to particularism and to the fragmentation

of society […].« (ebd.: 272)

Zwar merkt Bashkin an, dass der kulturellen und religiösen Hybridität der

irakischen Gesellschaftsgeschichte zu wenig Aufmerksamkeit geschenkt wer-

de (siehe Bashkin 2009: 3ff., 169ff., 193ff.), da diese unter den vielfach rezi-

pierten »national narratives« (ebd.: 137) verloren gehe, jedoch scheint Moha-

mad diese, zumindest im Interview, nicht entscheidend für sein Verständ-

nis der irakischen Konfliktlinien zu sein. Es ist vielmehr davon auszugehen,

dass die von Farouk-Sluglett und Sluglett beschriebene Folge der ›Fragmen-

tierung der irakischen Gesellschaft‹ besonders die älteren Familienangehö-

rigen Abdul und Nimaz Sayed (Jahrgänge 1972 und 1980) sowie Tarek und

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 197

Fatima Ahmadi (Jahrgänge 1985 und 1986) während des Heranwachsens wie

auch in ihrem Erwachsenenleben begleitete und prägte. Die Generation ihrer

Kinder hingegen hat vielmehr den Terrorismus der jüngeren Vergangenheit

mitsamt seinen Auswirkungen erlebt.6 Jedoch ist nachvollziehbar, dass Mo-

hamad als 17-Jähriger bereits ein Verständnis für die Erfahrungen und Sorgen

seiner Eltern und möglicherweise Großeltern hinsichtlich der Vergangenheit

seines Heimatlandes entwickelt hat, auch wenn er als 1999 Geborener zum

Beispiel die Besetzung des Iraks durch die Vereinigten Staaten nicht bewusst

wahrgenommen haben kann. Dennoch erscheint es plausibel, dass es Mo-

hamad schwerfällt, Vertrauen zu anderen Irakern zu fassen. Offenbar hat er

sogar mehr Vertrauen zu der syrischen Familie Rahmani, die ebenfalls sunni-

tisch ist, als zu seinen Landsleuten, den Ahmadis. Im Zuge dessen wird auch

seine Aussage verständlich, weshalb der Vorschlag der Sozialarbeiterin, das

Fest des Fastenbrechens gemeinsam auszurichten, für ihn und seine Familie

kein ernst zu nehmender Vorschlag gewesen sei. Indem er auf »verschieden[e]

Richtungen« (Mohamad, 2016) zwischen den Familien verweist, könnten hin-

sichtlich der Familie Rahmani unterschiedliche Herkunftsländer, hinsichtlich

der Familie Ahmadi jedoch auch ethnische, religiöse und vor allem politische

Konfliktlinien gemeint sein.7 Auch Nagel und Rückamp weisen darauf hin,

dass intrareligiöse Konflikte gerade zwischen Sunniten und Schiiten in Un-

terkünften vorkämen, jedoch häufig nicht als solche erfasst würden. In einem

Beispiel der beiden Autoren erfahren die Sozialarbeiter erst durch einen Dol-

metscher davon. Ein Teilbereich dieser intrareligiösen Konflikte betreffe die

Auslegung religiöser Vorschriften, »[…] insbesondere die Frage, ob und wie

sich Frauen verhüllen sollten.« (Nagel/Rückamp 2018: 17)

6 Dafür spricht vor allemder im Irak erfolgte ›Seitenwechsel‹ imZugedes IS-Terrorismus.

Dabei sollten arabische Sunniten mit den Gefährdern kooperieren und eine IS-Miliz

bilden, die einzelne Dörfer und Städte kontrolliert, was vor allem in den Jahren 2015

und 2016 zu einer schnell anwachsenden Zahl an Flüchtlingen führte. Siehe Thörner

2016.

7 Der Referent einer Moscheegemeinde Mittstadts, Herr Karami, erläutert diesbezüg-

lich im Jahr 2017: »Beim Fastenbrechen gibt es ja den Imam, der hält erst mal eine

Rede und dann wird gebetet und dann gibt es Glückwünsche, dass das Fasten vorbei

ist, und Süßigkeiten für alle. Aber das dauert nicht so lang. 20 bis 30 Minuten. Danach

gehtman eigentlich noch zu den Familien und Freunden. Die Flüchtlinge haben in der

Unterkunft aber niemanden, der die Verantwortung übernimmt aus ihrer Gruppe, also

einen Imam. Und dann gibt es ja ganz unterschiedliche Konfessionen. Deswegen gibt

es dann die Spaltung und alle feiern in unterschiedlichen [Moschee-]Gemeinden.«

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Die Beziehungen der vier muslimischen Familien untereinander sind

möglicherweise eher nachbarschaftlich statt – wie es auf den ersten Blick

scheint – freundschaftlich, wobei unterschiedliche Auffassungen von ›Nach-

barschaft‹ hierbei zu berücksichtigen sind, wie Mohamads Darstellung im

Interview zeigt. Dennoch haben die Familien in der Unterkunft mit nie-

mandem so viel zu tun wie miteinander. Sie sind aufeinander angewiesen,

indem sie ihre Behördenpost besprechen, sich über den Asylprozess aus-

tauschen und Alltagsinformationen teilen. Nachbarschaft, als theoretische

Kategorie entsteht durch eine Art von Nähe. Dadurch kommen wiederum

legitime Erwartungshaltungen auf. Wenn diese durch eine fehlende Reak-

tion wie dem Zeigen von Anteilnahme durch Familie Ahmadi enttäuscht

werden, kann dies als Ignoranz oder zumindest als Statement verstanden

und gewertet werden. Die Sozialarbeiterin geht aufgrund ihrer Beobach-

tungen und Einschätzungen von freundschaftlichen Beziehungen unter

den muslimischen Bewohnern aus, für die Familien Ahmadi, Sayed und

Rahmani scheint es jedoch vielmehr darum zu gehen, einen gegenseitigen

Austausch und Informationsfluss in der Unterkunft zu gewährleisten. So

wird zuweilen Nähe simuliert, um die soziale Beziehung zu legitimieren und

Feindschaft zu vermeiden. Dementsprechend wird ein respektvoller Umgang

miteinander gepflegt, der sich unter anderem durch eine Hierarchie in den

sozialen Beziehungen auszeichnet, in der die Fürsorge der Erwachsenen

der Gruppe aller Jugendlichen und Kinder der drei Familien zukommt, die

Jugendlichen sich auch um die jüngeren Kinder kümmern und den Älte-

ren Respekt zollen beziehungsweise darauf achten, sich auch gegenüber

Nicht-Familienmitgliedern angemessen zu verhalten. Die jüngeren Kinder

wiederum akzeptieren die Autorität der älteren und der Jugendlichen der

jeweils anderen Familien.

Pfaff-Czarnecka stellt die Komplexität der Aufrechterhaltung und Pflege

dieser Beziehungen heraus, die vor allem Chancen böten: »Freundschaft und

Verwandtschaft bieten den Menschen komplexe Beziehungs-, Handlungs-

und Deutungsrepertoires. Es ist möglich, je nach Erfordernis, aus diesen

Repertoires auszuwählen, denn spezifische Problemlagen bedürfen spezifi-

scher Beziehungskonfigurationen.« (Pfaff-Czarnecka 2012: 93) So wird durch

Beobachtungsprotokolle deutlich, wie die Familien Sayed und Ahmadi vor

dem Vorfall am 7. Juli besonders häufig in Kontakt standen, um aktuelle

Entwicklungen im gemeinsamen Herkunftsland Irak zu besprechen. Meist

geschah dies in der Wohnung der Familie Sayed, die etwas größer ist als die

der Ahmadis. Nimaz bereitete dann üblicherweise Tee zu, bot Gebäck an und

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 199

sprach sich über ›WhatsApp‹ mit Fatima Ahmadi ab. Diese traf kurz darauf

mit zum Beispiel einer Packung Kekse sowie mit ihremMann und den beiden

Kindern ein. Sie klopfte dann an der Wohnungstür der Sayeds und Nimaz

öffnete ihr. Die Frauen begrüßten sich herzlich, die Männer mit Handschlag.

Die Kinder der Ahmadis begrüßten Nimaz und Abdul und widmeten sich

dann den Kindern Aftab, Rya und Nour. Mohamad war seltener Teil dieser

Treffen, da er erst spät von der Berufsschule nach Haus kam. Im Raum saßen

die Sechs- bis Elfjährigen auf dem Boden und sprachen etwas leiser als ihre

Eltern. Khadir Ahmadi war dabei manchmal außen vor. Entweder verließ

er dann den Raum und suchte sich Spielkameraden auf dem Flur, oder eine

der beiden Frauen schickte die Kinder zum Spielen nach draußen, falls

diese zu unruhig wurden. Aftab Sayed bettelte oft noch, auf dem Handy der

Mutter spielen zu dürfen. Manchmal ließ sie ihn gewähren, häufig mochte

sie bei den Treffen mit den Ahmadis jedoch ihr Handy behalten, um Fotos

aus der Heimat mit Fatima und Tarek zeigen und besprechen zu können,

Sprachnachrichten vorzuspielen oder das Handy zum Abspielen von Musik

zu nutzen und so die Atmosphäre angenehm zu gestalten. Tarek und Abdul

saßen bei diesen Treffen auf den einzigen beiden Stühlen im Raum, die sie

sich ans Fenster rückten. Fatima und Nimaz teilten sich den Platz auf einer

Ausziehcouch. Schnell wurde deutlich, dass Familie Sayed in der Hierarchie

etwas höher gestellt zu sein schien, da die beiden Erwachsenen deutlich älter

waren als Fatima und Tarek. Nimaz fühlte sich jedoch mit Fatima verbunden,

da sie beide etwa 20 Jahre alt waren, als sie ihr erstes Kind zur Welt brachten,

und beide einen Sohn als Erstgeborenen hatten.Weiterhin behandelte Nimaz

Fatimas Kinder äußerst zuneigungsvoll. Sie steckte Zainap und Khadir zum

Beispiel Süßigkeiten zu, wenn sie diese auf dem Flur in der Unterkunft traf,

und nahm stets ein Gespräch mit ihnen auf. Auch ließ sie sie stets Grüße

an die Eltern ausrichten. Des Weiteren nahm sie Zainap oft in den Arm und

scherzte mit ihr oder nahm sie mit zum Einkaufen mit ihren beiden Töchtern

Rya und Nour. Im Discounter durfte Zainap sich dann, genau wie die Töchter

der Sayeds, eine Süßigkeit auswählen, und während der Busfahrt achtete

Nimaz darauf, dass Zainap als jüngste einen Sitzplatz erhielt. Zuweilen nahm

Fatima so die Rolle einer jüngeren Schwester Nimazʼ ein. Fatima fragte die

Nachbarin häufig nach ihrer Meinung zu behördlichen Abläufen, machte ihr

Komplimente über ihr Essen, die schulischen Leistungen der Kinder oder

darüber, dass sie stolz auf ihre Söhne und Töchter sein könne. Mohamads

Darstellung im Interview, dass seine Mutter Nimaz enttäuscht über eine

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Religion in Flüchtlingsunterkünften

fehlende Anteilnahme von Fatima und ihrer Familie war, erscheint angesichts

der sozialen Interaktionen der beiden Frauen und ihrer Familien plausibel.

Familie Ahmadi pflegte ebenfalls ein gutes Verhältnis mit Familie Rah-

mani. Da Jamal und Khadir beste Freunde waren, hatten auch ihre Eltern

immer wieder Kontakt. Khadir war stets willkommen bei den Rahmanis, um

zum Beispiel nach der Schule einen Snack zu essen, und Jamal genoss es, auf

dem großen Fernseher der Ahmadis ungestört Serien mit Khadir anschauen

zu können, da dieser entscheiden durfte, was geschaut wird. Khadirs jüngere

Schwester Zainap blieb dabei außen vor. In der eigenen Wohnung musste Ja-

mal sich jedoch stets gegen die beiden älteren Brüder durchsetzen, was ihm

in der Regel nicht gelang. Ein Bündnis mit dem mittleren Bruder Saad war

ebenfalls schwierig, da dieser dem ältesten, Adil, nacheiferte und sich bei Un-

stimmigkeiten zu dessen Gunsten entschied. Auch Jamals Mutter Shabnam

und seine Tante Jasina waren ihm dabei aus seiner Perspektive keine Hilfe.

Auf der einen Seite behandelten sie ihn nicht altersgerecht und bemutter-

ten ihn zu sehr, indem sie ihn zum Beispiel gern Süßigkeiten in den Mund

steckten oder ihm das Trinkpäckchen samt Strohhalm während des Trinkens

festhielten, sodass er sich nicht bekleckerte, auf der anderen Seite gaben sie

ihm bei Auseinandersetzungen mit den älteren Brüdern klar zu verstehen,

dass der 17-jährige Adil das Sagen hatte, wenn Vater Khaled nicht zu Hause

war, und Jamal sich diesem eben unterordnen müsse.Wenn Shabnam zu sich

einlud, dann waren stets beide Familien, die Sayeds und die Ahmadis, mit ih-

ren Kindern eingeladen. Bei diesen Treffen stand jedoch meist Shabnam im

Mittelpunkt, die etwa den neusten Klatsch aus der Unterkunft berichtete oder

davon erzählte, dass Familie Gestar mal wieder nicht ihrer Putzverpflichtung

nachgekommen sei. Ab und an ließen sich die Männer der drei Familien auf

Shabnams Erzählungen ein, indem sie etwas einwarfen,mit den Frauen lach-

ten oder auch zustimmend den Kopf wiegten, an anderen Tagen schien es

ihnen zu viel zu sein und sie verließen die Wohnung, um sich gemeinsam auf

die Stufen im Eingangsbereich der Unterkunft zurückzuziehen. Dann rauch-

ten Abdul und Khaled einvernehmlich Zigaretten und unterhielten sich mit

dem jüngeren Tarek, der nicht rauchte, oder die drei sprachenmit demHaus-

meister Amir, der nach Dienstschluss gern mal länger blieb, um sich auszu-

tauschen.

Die albanische Familie Bozhdaraj war zu diesen Treffen in der Regel

nicht eingeladen. Sie war den anderen drei Familien jedoch scheinbar

freundschaftlich verbunden und stets punktuell involviert in deren Gesprä-

che, da ein positives Verhältnis zwischen ihnen und Familie Ahmadi bestand,

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 201

denn die sechsjährige Zainap Ahmadi spielte gern mit dem dreijährigen

Ardit Bozhdaraj. So trug sie ihn trotz seiner Größe gern auf dem Arm durch

die Unterkunft, erklärte ihm Dinge auf Deutsch und brachte ihm neue

Wörter bei. Dessen Mutter Leonita sah diesen Kontakt gern, da er sie auch

ein wenig entlastete, denn sie musste häufig Streits zwischen ihren beiden

10- und 11-jährigen Töchtern Anduena und Aldoniza schlichten und stritt

deshalb oft mit ihrem Mann Sidrit. Sidrit war nicht involviert, wenn die

Männer der anderen drei Familien sich trafen, da er nachts am Fließband

einer Produktionsfirma arbeitete und tagsüber schlief. Der Streit der beiden

Töchter sowie die drohende Abschiebung der Familie belasteten ihn sehr.8

Die beiden 28-jährigen Eltern gingen dementsprechend rau miteinander

um. Immer wieder machte Leonita Bemerkungen darüber, dass sie mit der

familiären Situation unzufrieden war, was Sidrit schnell wütend werden

ließ. Die Atmosphäre in der kleinen Wohnung schien stets angespannt zu

sein. In Gegenwart der Forscherin wurde wenig miteinander, sondern eher

übereinander gesprochen. So sagte Leonita mir einmal: »Sagst du ihm, ist

scheiße in Albanien. Kein Job, keine [sic!] Geld, keine Schule!«, während

Sidrit im selben Raum zu schlafen versuchte. Dieser verließ dann zuweilen

die Unterkunft für einige Stunden oder versuchte mit Ohrstöpseln in den

Ohren, die an seinem Handy angeschlossen waren, in den Schlaf zu finden,

während die restlichen drei Familienmitglieder ihrem Alltag in der kleinen

Zweiraumwohnung nachgingen, indem sie Hausaufgaben machten, spielten

oder fernsahen. Zwar besuchte die älteste Tochter, Aldoniza, eine Klasse

mit dem mittleren Sohn Saad der Familie Rahmani, jedoch teilten sie bis

auf den gemeinsamen Schulweg keine Gemeinsamkeiten. Umso mehr war

den Eltern, Sidrit und Leonita im Jahr 2016 daran gelegen, im Rahmen

ihres Daseins in der Unterkunft erstmalig an Ramadan teilzunehmen. In

Albanien fasteten sie bislang nicht, sodass sie ihr Dasein in der Unterkunft

hierfür zum Anlass für ihren ersten Ramadan nahmen. Besonders das Zu-

sammenleben mit ihren Nachbarn schien sie an ihre muslimischen Pflichten

zu erinnern. Mutter Leonita betont diese, indem sie sich vor Beginn des

Ramadans zunehmend mit Fatima Ahmadi, die ungefähr so alt wie Leonita

war, darüber austauschte, ob und in welcher Form sie und ihre Kinder

fasten würden. Leonita schien diesen Kontakt mit der sunnitischen Familie

Ahmadi möglicherweise auch deswegen zu intensivieren, weil er ihr eine

8 Siehe dazu van Selm 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Religion in Flüchtlingsunterkünften

gesellschaftliche Anknüpfung an die anderen muslimischen Familien ermög-

lichte und ihr möglicherweise auch eine Ablenkung von ihren Sorgen um

eine Abschiebung der Familie bot. Weiterhin könnte ihr die Teilnahme am

Ramadan durch das Praktizieren des Fastens auch eine neue Orientierung

geboten haben. Indem Leonita nach Rücksprache mit Fatima ihren beiden

Töchtern das Fasten zur Pflicht machte und auch ihren Mann dazu anhielt,

zu fasten, wollte sie sichergehen, den Ramadan korrekt, zumindest im Sinne

der irakischen Familie Ahmadi, zu begehen. Baumann merkt hierzu an, dass

Migranten aus unter anderem arabischen Ländern häufig Halt fänden in

»[…] religiösen Bindungen, Werten und Einstellungen.« (Baumann 2018: 44)

Diese gäben »[…] Halt, Orientierung und Selbstvergewisserung. Religion ist

ihnen eine Ressource, die Sinn und Zuversicht stiftet, Rückhalt und Stärke

gibt.« (ebd.) Im Aufnahmeland werde »[…] die eigene religiöse Zugehörigkeit

oftmals neu und geschärft […]« (ebd.) wahrgenommen. Für Familie Sayed,

die langjährige Erfahrungen mit dem Fasten hatte und das Eid-Fest im Jahr

2016 in einer sunnitischen Moschee unweit der Unterkunft beging, scheint

dies zuzutreffen. Familie Bozhdarajs Teilnahme könnte jedoch auch dadurch

zu erklären sein, dass Mutter Leonita Sorge hatte, bei einer Nicht-Teilnahme

noch weniger zur Gemeinschaft der muslimischen Familien zu gehören.

Beaman hält in diesem Zusammenhang aus einem Gespräch mit einer Feld-

akteurin fest: »She said it was a default when people insist on a religious

rather than non-religious identity […]« (Beaman 2017: 199). In bestimmten

Kontexten sei es einfacher, auf die religiöse Zugehörigkeit als auf andere

zu verweisen, was unter anderem auf die soziale Konditionierung der ver-

handelnden jeweiligen Gesellschaft zurückzuführen und beispielsweise am

Grad der gesellschaftlichen Akzeptanz von Atheismus als Indikator messbar

sei (vgl. ebd.). Sie plädiert im Folgenden dafür, Ähnlichkeiten, »[…] rather

than difference or sameness […]« (ebd.: 201) als Grundlage für Begegnungen

zu stärken und damit einen Raum zu öffnen, der »[…] missteps, mistakes,

forgiveness, and flexibility« (ebd.) erlaube.

Leonita betonte die Tatsache, dass ihre Familie ebenfalls, wie Familie

Rahmani und Familie Ahmadi, sunnitisch war, was sie als verbindendes

Element zwischen den sonst unterschiedlichen Familien sah. Ihr Muslimsein

diente ihr somit als Erwartungsstrukturgrundlage. Die Familie Bozhdaraj

gewann dadurch, denn sie nahmen im Zuge des Ramadans am gemein-

schaftlichen Miteinander teil und stärkten ihre sozialen Beziehungen zu den

anderen muslimischen Familien. Durch die Gruppendynamik des Fastens

wurde ihre religiöse Zugehörigkeit zum Hauptmerkmal. In ihrer Heimat war

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 203

das Muslimsein nicht der einzige Bezugspunkt, in der Unterkunft erfuhren

sie durch das Muslimsein als Selbstbeschreibung jedoch einen emotionalen

Gewinn für ihr Selbstgefühl. Die Tatsache, dass das Fasten während des

Ramadans den beiden Töchtern im Schulalltag schwerfiel, überging Leonita

dabei. Die ältere Tochter Aldoniza fand einen Umgang damit, indem sie

während des Unterrichts an der Internationalen Klasse der Hauptschule die

Toilette aufsuchte, um dort wegen ihrer Kopfschmerzen aus demWasserhahn

zu trinken. Ihren Mitschülern und Lehrern verschwieg sie dies jedoch, da sie

vor ihnen nicht unglaubwürdig wirken mochte und sich geschmeichelt fühl-

te, wenn nicht-muslimische Mitschüler und Lehrer das Fasten würdigten,

indem sie zum Beispiel äußerten: »Ich könnte das nicht.« Oder: »Respekt,

dass du das machst.« Ihrer Mutter gegenüber erwähnte sie lediglich, dass

ihr das Fasten schwerfalle. Leonita tat dies ab. Es sei schließlich nur für

eine begrenzte Zeit. Auch die Rückmeldung der Schule in einem Eltern-

brief diesbezüglich ignorierte sie. Aldonizas jüngere Schwester Anduena

hatte an der Grundschule kaum eine Möglichkeit, zu fasten. Zwar hatte

sie während der Frühstückspausen nach den ersten beiden Schulstunden

kein Frühstück oder Getränk dabei, jedoch schnitt ihr die Klassenlehrerin

in dieser Zeit immer einen Apfel oder bat andere Kinder, Anduena etwas

von ihrem Frühstück abzugeben. Auch der Schulkakao und das Mittagessen

im Rahmen des Offenen Ganztags-Betreuungskonzepts der Grundschule,

die über ein Teilhabepaket des Sozialamts finanziert wurden, waren bereits

bezahlt und standen Anduena zur Verfügung. Da sie es gewohnt war, mit

ihren Mitschülern nach dem Unterricht zu Mittag zu essen, tat sie dies auch

während des Ramadans. Nur ihrer Schwester teilte sie mit, dass sie in der

Schule weiterhin zu Mittag aß. Ob Vater Sidrit fastete, war unklar, da er

sich ausweichend äußerte und sich während des Ramadans noch weniger

in der Unterkunft aufhielt als üblich. Lediglich zum Schlafen war er in der

Wohnung und verließ diese dann besonders früh am Nachmittag, bevor

die Töchter von der Schule nach Haus kamen, obgleich seine Schicht in der

Fabrik erst um 20 Uhr begann. Um fünf Uhr morgens endete seine Tätigkeit.

Mit dem Fahrrad fuhr er dann etwa 20 Minuten zurück zur Unterkunft, da

um diese Uhrzeit die Busse noch nicht regelmäßig unterwegs waren, und

legte sich dann schlafen, bevor die Familie gegen 6:30 Uhr aufstand, um den

Tag zu beginnen. Der dreijährige Ardit fastete nicht.

Das Beispiel der Familie Bozhdaraj zeigt, wie diese eine Gemeinsamkeit

über ihre religiöse Zugehörigkeit herstellte. Pfaff-Czarnecka erinnert jedoch

auch daran, was »[f]amiliäre Reziprozitätsmuster« (Pfaff-Czarnecka 2012: 32)

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Religion in Flüchtlingsunterkünften

den Individuen abverlangen, nämlich: »[…] Gehorsam, Loyalität und das Poo-

len, sprich: Zusammenlegen von Ressourcen […]« (ebd.). Auch »[…] Aufrech-

nungen von gegenseitigen Leistungen und Commitment […]« (ebd.) gehör-

ten dazu und fußten »[…] auf gegenseitiger Kontrolle […]« (ebd.). Diese, nach

Pfaff-Czarnecka, »Regime der Zugehörigkeit« (ebd.) zeichneten sich weiter-

hin dadurch aus, »[k]ollketive[n] Erwartungsdruck in Bezug auf Anwesen-

heit, Investition der eigenen Zeit und finanzielle Beiträge zum Wohle der

Gemeinsamkeit sowie die Bereitschaft zum langfristigen Engagement […]«

(ebd.) einzufordern. Erst dann sei ein »[…] sichere[s] Aufgehobensein in ei-

nem Wir-Gefüge« (ebd.) zu erwarten. Eine mangelhafte Investition in das

Kollektiv werde wiederum sanktioniert durch »[…] Ausschluss, […] Gering-

schätzung, [oder] durch das Versagen von Unterstützung […]« (ebd.). Was

Familie Sayed sich möglicherweise in Rückbezug auf ihre familiäre Tradition

der Begehung des Eid-Festes gewünscht hätte, beschreibt die Autorin mit der

Performativität von Zugehörigkeit: In Bezugnahme auf Butlers Konzept von

Performativität (s. Butler 1993) stellt Pfaff-Czarnecka die Bedeutung von »Ko-

Präsenz« (Pfaff-Czarnecka 2012: 29) heraus, zum Beispiel, indem Migranten

gemeinsame Riten praktizieren, »[…] die zugleich gemeinsame Religiosität

wie die gegenseitige Wahrnehmung und Anerkennung, gemeinsam hier zu

sein und ein gemeinsames Ziel zu verfolgen, zum Ausdruck bringen.« (ebd.)

Nach Butler ist es besonders die Wahrnehmung der Gemeinsamkeit des Akts

für die Beteiligten, die diese Performanz ausmache (vgl. Butler 1993: 12f.). Da

Familie Sayed sich hinsichtlich ihrer religiösen Zugehörigkeit von den Famili-

en Ahmadi und Rahmani unterscheidet, könnte diese binnen-islamische Dif-

ferenz dazu beitragen, sich anlässlich des Ramadan-Endes zurückzuziehen.

Auch der von Mohamad angeführte Vorfall des Anschlages auf den schiiti-

schen Schrein sowie die damit verbundene Erschütterung und Sorge um Fa-

milienangehörige und Freunde könnte erklären, weshalb Familie Sayed sich

nicht an der Ausrichtung einer solchen Feierlichkeit beteiligte. Zusätzlich er-

scheint es nachvollziehbar, dass die Familie verunsichert war, ob und wie im

Aufnahmeland das Ende des Ramadans begangen wird. Eine weitere Vermu-

tung besteht darin, dass die Organisation eines gemeinsamen Festes in der

Unterkunft schwierig war, da sich niemand unter den Bewohnern zuständig

fühlte, als Sprecher zu fungieren und durch den Tag zu leiten und somit die

Rolle zu übernehmen, die in der Heimat religiöse Experten innehatten. Auch

könnten die von den Sozialarbeitern angesprochenen Bewohner unsicher im

Umgang mit den Mitarbeitern gewesen sein, da sie diese mehrheitlich als

christlich wahrnahmen. Dass Mohamad auf Lisas Vorschlag hin ihrer Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 205

sage nach antwortete: ›Sehr gut, sehr gut; freu ich mich‹, könnte wiederum

darauf zurückzuführen sein, dass eine Enttäuschung der Sozialarbeiterin im

direkten Gespräch vermieden werden sollte.

Im Fallbeispiel um das ›Zuckerfest‹ wird deutlich, wie komplex der Sach-

verhalt aus Bewohnerperspektive war. Gerade die beiden Familien Ahmadi

und Sayed, die in den Augen der Sozialarbeiter Landsleute und ›Freunde‹ wa-

ren,mussten einemSpannungsverhältnis standhalten, da sie nicht nur unter-

schiedlichen Konfessionen angehörten, sondern auch jeweils eine bestimmte

Position in der kulturellen und religiösen Geschichte und den politischen Ent-

wicklungen im Irak mit seinen zahlreichen Konfliktlinien innehatten. Unter

bestimmten Bedingungen können dann auch binnen-islamische Dynamiken

eine Rolle spielen, zum Beispiel, als Mohamad der Familie Ahmadi vorwarf,

diese habe keine Anteilnahme im Sinne eines gemeinsamen Schuldbekennt-

nisses gezeigt, das er als ›Entschuldigung‹ bezeichnet. Dabei kann es ver-

schiedene Lesarten geben. So kann eine Erklärungsmöglichkeit sein, dass Fa-

milie Ahmadi noch nicht von dem Vorfall gehört hatte, eine weitere, dass es

ihnen nicht angemessen schien, darüber mit Familie Sayed zu sprechen, oder

wiederum, dass ihnen die Konfliktlinien im gemeinsamen Heimatland derart

bewusst und präsent waren, dass sie sich davor scheuten, diese zu themati-

sieren und damit möglicherweise die Gemeinschaft zu gefährden, indem sie

den Vorfall ansprachen. Möglicherweise hätten sie sich dann auch deutlich

politisch positionieren müssen, was sie ebenfalls gescheut oder als unange-

nehm empfunden haben könnten. Vor allem die potenzielle Schädigung des

Nachbarschaftsverhältnisses könnte somit ein Grund gewesen sein, zu ver-

meiden, Familie Sayed auf die Geschehnisse im Irak anzusprechen. Die so-

zialen Beziehungen zwischen den Familien wurden im Fallbeispiel auf die

Probe gestellt, was dadurch zum Ausdruck kommt, dass Mohamad sie hin-

terfragte und Gemeinsamkeiten anzweifelte. Auch dass Mohamad das Fest

als reines Familienfest kennengelernt hatte, kann angezweifelt und auch da-

hin gehend gedeutet werden, dass er kein Interesse daran hatte, es mit den

Nachbarsfamilien der Unterkunft zu begehen. Er zweifelte Gemeinsamkei-

ten mit den anderen Familien an, diese seien aber »[…] die erste Dimensi-

on der Zugehörigkeit […]« (Pfaff-Czarnecka 2012: 21), indem sie auf »[…] ge-

meinsam[e] Schicksal[e], kulturelle[e] Formen (Sprache, Religion, Lebensstil),

Werte,Wissensvorräte, Erfahrungen und Erinnerungskonstruktionen« (ebd.)

verweist. Die Verhandlung der Gemeinsamkeiten erfolge dabei kollektiv (vgl.

ebd.). Dabei sei folgende Unterscheidung zentral – nämlich die

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Religion in Flüchtlingsunterkünften

»[…] zwischen der Selbstverständlichkeit der gemeinsamen Praktiken einer-

seits sowie der durch soziale Grenzziehungen entstehendenWahrnehmung

eines in sozialen Hierarchien verorteten ›Wir‹ andererseits. Beides kann sich

gegenseitig verstärken, aber auch irritieren.« (ebd.)

Unter den Familien im Fallbeispiel sind soziale Grenzziehungen zu beob-

achten, die von »[…] Gemeinsamkeit[en] aus Kategorisierungen, mentalen

›Checkpoints‹, alltäglichen Unterscheidungen sowie aus öffentlichen Reprä-

sentationen […]« (ebd.) reproduziert würden.

Bezüglich des Verlaufs des Ramadans im Jahr 2017 trifft die Auffassung

der Sozialarbeiter zu, dass einige Familien mit jüngeren Kindern im Jahr 2017

darauf verzichteten, diese am Fasten teilnehmen zu lassen, was auf einzelne

negative Erfahrungen mit den Schulen im Vorjahr zurückzuführen ist, die

mangelnde Konzentration und Leistungen sowie das überdurchschnittliche

Fehlen der Schüler in dieser Zeit kritisierten. So fasteten Khadir und Zainap

Ahmadi im Jahr 2017 nicht. Auch Familie Sayed entschied, dass die jüngeren

Kinder Aftab, Rya und Nour nicht fasten sollten, von ihrem ältesten SohnMo-

hamad erwarteten die Eltern es jedoch. Ebenso hielt es Familie Rahmani. Die

Eltern sowie der fast 18-jährige Adil praktizierten das Fasten, den jüngeren

Söhnen Saad und Jamal war es hingegen freigestellt. Jamal verzichtete darauf,

sein älterer Bruder Saad fastete an den Wochenenden oder an kurzen Schul-

tagenmit Adil und seinen Eltern. Familie Bozhdaraj musste AnfangMai 2017,

drei Wochen vor Beginn des Ramadans, das Land verlassen und wurde nach

Albanien ausgewiesen. Keine der Familien entschied sich jedoch,wie vonTho-

mas vermutet, aufgrund der Umstände des spätabendlichen Kochens gegen

das Fasten oder um Rechtfertigungen gegenüber nicht-fastenden Nachbarn

zu vermeiden. Vielmehr lagerten die fastenden Familien das Abendessen im

Jahr 2017 auf Imbisse aus oder hatten bessere Kontakte zu ortsansässigen

muslimischen Familien,mit denen sie das abendliche Fastenbrechen in deren

Privatwohnungen begingen. Auch wurde das Fasten den Sozialarbeitern ge-

genüber in geringerem Maß als im Vorjahr thematisiert, um möglicherweise

Spannungen mit diesen in der Angelegenheit zu vermeiden. Ein gemeinsa-

mes ›Zuckerfest‹ fand auch im Jahr 2017 in der Unterkunft nicht statt.

8.2.3. Zwischenfazit

Aus der zweiten Ebene des Fallbeispiels geht zunächst die Bedeutung des Fes-

tes zum Fastenbrechen für Mohamad hervor, der dies sowohl als religiöses als

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken 207

auch als kulturelles Fest mit starken Bezugspunkten zu seiner Heimat und

der dort ansässigen ›Familie‹ beschreibt. Dabei rekurriert er auch auf sein

Verständnis von ›Nachbarschaft‹, das durch enge und vertrauensvolle Bezie-

hungen ausgezeichnet zu sein schien. Dass die sunnitische Familie Ahmadi

bezüglich des Anschlags auf einen schiitischen Schrein in der gemeinsamen

Heimat keine Anteilnahme gegenüber der Familie Sayed zeigte, bedeutete für

Mohamad einen Vertrauensbruch und ließ ihn die Beziehung zu den Nach-

barn infrage stellen. Mohamads Grenzziehungen erfolgten jedoch nicht nur

religiös, sondern auch politisch, was gleichsam die »Fragmentierung der ira-

kischen Gesellschaft« (Farouk-Sluglett/Sluglett 1992: 272) spiegelt. Die Analy-

se des Fallbeispiels um das ›Zuckerfest‹ zeigt demnach, dass Zugehörigkeit

nicht nur über die größtmögliche Schnittmenge an Gemeinsamkeiten her-

gestellt werden kann, sondern auch die Intensität der sozialen Beziehungen

als Grundlage und das nötige Vertrauen relevant sind. Eine Gemeinsamkeit

durch eine geteilte religiöse Zugehörigkeit kann sich als profitabel erweisen,

indem sie wie im Beispiel der Familie Bozhdaraj gesellschaftliche Teilhabe

und einen Zugang zu kollektiven Ressourcen ermöglicht, muss jedoch nicht

ausschlaggebend für eine Zugehörigkeit zum ›Wir-Kollektiv‹ sein, was daran

deutlich wird, dass Familie Rahmani und Familie Sayed trotz ihres konfessio-

nellen und nationalen Differenzkriteriums in einem guten Verhältnis zuein-

ander standen, indem sie wechselseitig ihre Anteilnahme am Schicksal des

Anderen ausdrückten.

8.3. Zusammenfassung

Im Fallbeispiel um das ›Zuckerfest‹ konnte anhand der beiden Ebenen, der

Erwartungen und Missverständnisse aufseiten der Sozialarbeiter auf der ei-

nen Seite und der Familiendynamiken der Bewohner um ›Eid‹ auf der an-

deren Seite, gezeigt werden, dass trotz der Bemühungen der Praktiker, re-

ligionssensibel zu agieren, die Komplexität des sozialen Beziehungsgewebes

der Bewohner zuweilen eine Herausforderung darstellte. Dies resultiertemit-

unter in Missverständnissen, Irritationen und Enttäuschungen aufseiten der

Praktiker und in Unverständnis aufseiten der Bewohner. Die Anstrengun-

gen des Erhaltens des ›Wir-Kollektivs‹ sowie die Herausforderung, überhaupt

ein Teil dessen zu werden, wurden am Beispiel der vier Familien Rahmani,

Ahmadi, Sayed und Bozhdaraj herausgearbeitet, was anhand von Analysen

um Gemeinsamkeiten und Zugehörigkeiten erfolgte. Dabei zeigte sich, dass

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Religion in Flüchtlingsunterkünften

religiöse Zugehörigkeit unter Flüchtlingen durchaus bedeutsam sein kann,

jedoch hinsichtlich eines Verbundenheitsgefühls nicht immer entscheidend

sein muss. Vielmehr müssen auch die individuellen biografischen Hinter-

gründe mitsamt ihren spezifischen Familienkonstellationen und -dynamiken

sowie ihren ethnischen und mitunter auch politischen Zugehörigkeiten in

den Heimatländern einbezogen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und

Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

Eine besondere Erscheinungsform von Religion in der Unterkunft stellt das

Phänomen der Konversion dar. Dabei spielt jedoch nicht nur die individuel-

le Motivation des Gläubigen für den Religionsübertritt eine Rolle, auch nicht

allein das Ausleben seiner neuen Zugehörigkeit, sondern in gleichem Maße

sind die äußere Wahrnehmung und die Reaktionen des sozialen Umfeldes

von Relevanz. Im Fallbeispiel wird anhand der Familien- und Fluchtgeschich-

te Rashed und Jawid Bakhtaris, angereichert mit Feststellungen im Rahmen

der teilnehmenden Beobachtung sowie auf Grundlage von Interviews mit re-

ligiösen Experten Mittstadts gezeigt, wie komplex die Aushandlungsprozesse

sind, die sich daraus ergeben, dass Vater und Sohn zu Konvertiten werden.

9.1. Hintergrundinformationen und Narrative der Familie Bakthari

Familie Bakhtari stammt aus einem ländlichen Gebiet in Zentral-Afghanistan

und gehört der ethnischenMinderheit der Hazara an. Die ursprünglich schii-

tische Familie ist aufgrund ihrer Konversion zumChristentum und den damit

einhergehenden Bedrohungen nach Deutschland geflohen. Weder Vater Ras-

hed noch sein Sohn Jawid sind alphabetisiert, als sie im Jahr 2015 der kommu-

nalen Unterkunft in Mittstadt zugewiesen werden. Beide sprechen Hazaragi,

einen Lokaldialekt, undDari und lernen erst inMittstadt Deutsch.Dabei neh-

men Vater und Sohn jeweils zusätzliche Lernangebote wahr und können sich

nach einigen Monaten bereits sehr gut verständigen.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Religion in Flüchtlingsunterkünften

9.1.1. Geschichte der Familie Bakhtari

Rashed Bakhtari ist 42 Jahre alt, lebte in der Provinz Daikondi und arbeite-

te in der Landwirtschaft, indem er Felder bestellte, als er im Jahr 2013 den

aus dem Iran zugezogenen neuen Geldverleiher des Dorfes kennenlernte, der

auch als Schuldeneintreiber tätig war. Dieser war der Sohn des bisherigen

Eintreibers und kurz vor dessen Tod angereist, um die Position seines Vaters

zu übernehmen. Er begab sich auf die Suche nach jemandem im Dorf, der

ihn unterstützen konnte, und wurde an Rashed verwiesen. Er sei damals ver-

mutlich vorgeschlagen worden, da er einer der wenigen im Dorf gewesen sei,

der selbst Land besessen habe und einen guten Ruf genoss, da er aktiv im

Ältestenrat der Gemeinschaft gewesen sei und stets Freunde und Nachbarn

unterstützt habe, erzählt Rashed nicht ohne Stolz. Die beiden vereinbarten,

dass Rashed dem Mann helfen sollte, Schulden bei den Dorfbewohnern ein-

zutreiben, da er diese gut kenne und deren Vertrauen habe. Im Gegenzug

könne er sich ein Zubrot zur Arbeit auf dem Feld verdienen. Diese Arbeit sei

hart, erklärt Rashed. Das Land sei gebirgig und unterlege ständig Schwan-

kungen: mal gebe es monatelang kein Wasser, sodass die Ernte ungenügend

sei, dann wieder gebe es Überschwemmungen durch abrutschende Schnee-

lawinen, sodass das Gemüse verderben würde und nicht mehr zum Verkauf

geeignet sei. Das Angebot des Schuldeneintreibers habe er daher nicht aus-

schlagen können. Auch sei dessen Vater ein ehrenwerter Mann gewesen, und

es habe Rashed interessiert, mehr über die Geschichte des neuen Geschäfts-

partners zu erfahren – speziell, was dieser im Iran erlebt habe, wo Rasheds

Eltern mit seinen jüngeren Brüdern lebten.

Bereits nach einigen Monaten trug Rasheds Nebentätigkeit Früchte. Er

verdiente gutes Geld, und die Familie konnte schon bald weitere Felder an-

kaufen. Im Ältestenrat erhielt er Anerkennung für sein Tun.Man schätzte den

Sohn des Schuldeneintreibers im Dorf, da er gerechte Geschäfte mache, in-

dem er zum Beispiel Pfandleihen anbiete und sogar einen An- und Verkauf

in einem kleinen Ladengeschäft errichtet habe. Rashed profitierte lange vom

neuen Geschäftsmodell. Bald konnte er sogar ein Motorrad für seinen damals

11-jährigen Sohn und einziges Kind Jawid kaufen. Es sei rot gewesen und ha-

be in der Sonne geglitzert. Jawid habe es täglich gewaschen, und das, obwohl

Wasser so kostbar in der Gegend sei. Diesen Luxus habe er ihm jedoch ge-

gönnt. Auch seine Frau sei sehr stolz gewesen, sagt Rashed lächelnd.

Je mehr Rashed mit dem Schuldeneintreiber zusammenarbeitete, desto

besser lernte er ihn kennen. Man habe häufiger Tee zusammen getrunken

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 211

und offen über alles reden können, so über das einstige Taliban-Regime und

über gesellschaftliche Probleme. Die neuen Impulse des Kollegen regten Ras-

hed zum Nachdenken an. Er genoss es, Gespräche mit jemandem zu führen,

der eine gute Ausbildung im Iran genossen hatte und sich gewandt auszudrü-

cken wusste. Auch hatte er schon bald das Gefühl, auf Augenhöhe mit seinem

Geschäftspartner sprechen zu können, was ihm angesichts des Bildungsun-

terschiedes ungewöhnlich erschien. Doch der Schuldeneintreiber schien stets

ebenfalls an seiner Meinung interessiert gewesen zu sein, fragte ihn zuweilen

um Rat und behandelte ihn wie einen Freund. Er freute sich, dass auch Ras-

heds Familie von dessen zusätzlicher Tätigkeit profitierte, und bot sogar an,

der Familie einen Geldbetrag zu einem günstigen Zins zu leihen, sodass Jawid

wieder die Schule besuchen konnte, die er mit 10 Jahren abgebrochen hatte,

um seinem Vater bei der Arbeit zur Hand zu gehen. Der Sohn sollte lernen

und seinen Horizont erweitern, argumentierte der Schuldeneintreiber. Aus

ihm könne ›etwas Großes‹ werden, erinnert sich Rashed an dessen Worte.

Eines Tages hätten die Gespräche dann eine andere Richtung genommen. Es

sei vor allem um ›Freiheit‹ gegangen und darum, dass ein jeder Mensch etwas

Besonderes sei. Langsam sei Rashed eingeführt worden in eine neue Art des

Denkens, in eine neue Weltsicht. Der Geschäftspartner unterhielt sich plötz-

lich mit ihm über das Christentum, über den »Gott, der beschützt« und stets

helfe –unabhängig davon,wieman sich verhalte, unterstütze er und liebe sei-

ne Gläubigen . Rashed beeindruckten diese Ideen, gleichzeitig ängstigten sie

ihn, doch am Ende habe der Gedanke überwogen, dass diese Weltgewandt-

heit mit einem neuen Möglichkeitshorizont für seine Familie einherging. Ei-

nes Tages nimmt er Jawid mit zum Teetrinken. Jawid habe während der ers-

ten Treffen nur zugehört und stets Blickkontakt zu seinem Vater gesucht.

Nicht einen Ton habe er gesagt, erzählt Rashed schmunzelnd. Diese Treffen

wandelten sich bald zu Runden des aktiven Austauschs, an denen sich nach

und nach auch zwei weitere Mitglieder des Ältestenrats beteiligten, die dem

Schuldeneintreiber verbunden gewesen seien. Die Regel lautete jedoch, dass

keine Außenstehenden über die Treffen informiert würden, auch nicht engs-

te Familienmitglieder, selbst Ehepartner und Kinder dürften nichts erfahren.

Heikle Themen seien besprochen worden, erzählt Rashed. Wie mit den Ha-

zara umgegangen werde, dass die Regierung sie nicht unterstütze, und auch

darüber wurde gesprochen, wie die Zustände in anderen Ländern seien. Dass

die Menschen in christlichen Ländern glücklich seien, dass sie frei seien.

Gerade die politischen Entwicklungen der letzten Jahre bedrückten Ras-

hed noch immer.Mit Beginn der Taliban-Herrschaft im Jahr 1996 sei das Dorf

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Religion in Flüchtlingsunterkünften

mehrmals bedroht worden. Immer wieder wurde das Land zerstört. Frauen

undMädchen seien bedrängtworden, undBewohner, die sich gewehrt hätten,

hätten ihren Aufstandmit dem Leben bezahlt. Die Leichen seien als Warnung

mitten im Dorf zu einemHaufen drapiert worden. Viele hätten daraufhin die

Region verlassen. So gingen auch Rasheds Eltern und seine beiden jüngeren

Brüder Ende der 1990er Jahre gemeinsammit weiterenDorfbewohnern in den

Iran. Rashed war damals Ende 20. Er mochte sein Dorf nicht verlassen und

wollte sich stattdessen etwas aufbauen und die restliche Gemeinschaft un-

terstützen, um diese zusammenhalten. Kurz bevor seine Familie ging, wurde

seine Hochzeit mit einemMädchen aus demNachbarsdorf ausgerichtet. Alles

habe sehr schnell gehen müssen, sagte er. Sie war schließlich 15 und Rashed

31 Jahre alt, als sein Sohn Jawid im Jahr 2002 zur Welt kam. Jawid sei sein

größtes Glück, ein weiteres Kind habe es nicht gegeben. Seine Frau habe dies

stets als großes Unglück empfunden und sich zunehmend am Dorfschrein

aufgehalten, um dafür zu beten, ein weiteres Kind zu empfangen. Ihre Mut-

ter habe ihr Kräuter verabreicht, die jedoch nicht halfen, in der Folge habe

seine Frau damals sogar versucht, sich zu ertränken. Rashed führte unter an-

derem den labilen Zustand seiner Frau sowie deren festen Glauben als Grund

dafür an, sie nicht in die heimlich geführten Gesprächemit einbezogen zu ha-

ben. Auch Jawid hätte dies verstanden. Sie habe sich vielmehr daran erfreuen

sollen, dass die Familie keine Geldsorgen mehr hatte.

Im Sommer 2014 seien Rashed und sein Sohn vom abendlichen Ge-

sprächskreis gekommen und auf dem roten Motorrad zu ihrem Haus

gefahren, als sie Schreie hörten. Es seien einzelne Bilder, an die er sich

erinnern kann, erzählt Jawid, der damals 12 Jahre alt war. Die Haustür habe

offen gestanden. Viele Menschen aus dem Dorf hätten vor der geöffneten

Tür gekniet, geschrien und geweint. Sein Vater sei von fremden Männern

beschimpft worden, die Jawid noch nie zuvor gesehen hatte. Das Motorrad

sei plötzlich umgestoßen worden. Als die beiden sich zur Haustür vorkämpf-

ten, entdeckten sie Rasheds Frau, die mit durchtrennter Kehle im Hausflur

lag. Jawid habe zunächst nicht verstanden, dass es seine Mutter gewesen

sei, sagt er. Er habe aufgrund der Dunkelheit auch das Blut nicht als solches

erkannt. Erst als sein Vater ihn packte und zum Motorrad zog, sei ihm klar

geworden, dass es sich um seine Mutter gehandelt habe. Rashed zog seinen

Sohn weg aus der Menschenmenge, die die beiden bedrängte. Sie seien an-

geschrien und beschimpft worden und infolgedessen so schnell wie möglich

zum Motorrad zurückgelaufen, um der Menge zu entkommen. Stundenlang

seien sie in dieser Nacht auf dem Motorrad gefahren und hätten weit ab-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 213

seits des Dorfes in den Bergen geschlafen. Sie erklären sich heute, dass die

fremden Männer aus der Stadt gekommen seien, da sie anders sprachen als

die Dorfbewohner. Sie seien keine Hazara gewesen. Auch hätten sie davon

gesprochen, Rashed zu töten, erinnert sich dieser. Sie mutmaßen weiterhin,

dass jemand sie oder weitere Mitglieder des Gesprächskreises verraten habe.

Vielleicht jemand aus dem Ältestenrat, vielleicht eine neugierige Ehefrau.

Ob der Rest der Gruppe um den Schuldeneintreiber noch lebte, wussten sie

nicht.

Kurz darauf fuhren Vater und Sohn in den Iran. Kurz vor der Grenze ver-

kauften sie das Motorrad und fuhren per Anhalter bis in einen Vorort Tehe-

rans. Zwei Wochen waren sie dorthin unterwegs. In Teheran vergingen noch

einige Tage, bis sie Rasheds Eltern und seine Brüder fanden, die in einer

Hazara-Diaspora-Gemeinde in ärmlichsten Verhältnissen lebten. Seine bei-

den jüngeren Brüder, die Rashed seit 17 Jahren nicht gesehen hatte, arbeite-

ten unter falscher Identität auf einem Markt und hatten mittlerweile selbst

Familie. Seine Eltern saßen tagsüber auf der Straße, um zu betteln. Afgha-

nen hätten es schwer im Iran, erzählt Rashed nachdenklich. Sie dürften nicht

arbeiten und die Kinder nicht die Schule besuchen. Um seine Familie nicht

zu verunsichern sowie um Jawid und sich selbst nicht zu gefährden, erzähl-

ten sie der Familie und anderenMitgliedern der Diaspora-Hazara-Gemeinde,

dass ihr Dorf von einer Gruppe Städter angegriffen worden sei, die unter

anderem Rasheds Frau ermordet hätten. Unter den Zuhörern befanden sich

einige junge Männer, die ebenfalls aus Afghanistan stammten und denen we-

gen kleinerer Vergehen wie Lebensmitteldiebstählen eine Abschiebung in die

Heimat drohte. Sie boten Rashed und Jawid an, sich ihnen auf ihrem Weg

nach Europa anzuschließen, um dort ein neues Leben beginnen zu können.

Die beiden stimmten zu und begaben sich nach zwei weiteren Monaten, in

denen sie sich Geld als Tagelöhner in Teheran verdienten, auf die Reise mit

den insgesamt acht weiteren Männern. Ihr Weg führte sie über die Türkei

und Bulgarien nach Griechenland, wo sie zwischenzeitlich in einem Flücht-

lingslager festsaßen, bis nach Italien. Sie waren größtenteils zu Fuß und per

Anhalter in Lastwagen unterwegs. In Italien blieben zwei der Männer zurück.

Sie witterten ein lukratives Geschäft, indem sie sich einer Schleppergruppe

anschlossen, von derenMitgliedern sie zufällig eine Person aus Teheran kann-

ten. Rashed, Jawid und die restlichen Männer fuhren mit dem Zug weiter

nach Deutschland. Ihre verbliebenen Weggefährten versuchten, nach Schwe-

den weiterzuziehen. Vater und Sohn blieben jedoch vorerst in München und

wurden dort zur Weiterverteilung nach Nordrhein-Westfalen registriert. Es

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Religion in Flüchtlingsunterkünften

sei nicht schlimm, dass die Wege sich getrennt hätten, so Rashed. Die ande-

ren Männer seien stets freundlich ihm und Jawid gegenüber gewesen, man

habe zusammengehalten und aufeinander aufgepasst, dennoch seien sie ›an-

ders‹ gewesen als Vater und Sohn. Jawid erzählte, dass einer der Männer die

Position des Anführers übernommen habe, obgleich Rashed der Gruppenäl-

teste gewesen sei. Er habe dafür gesorgt, dass, sofern möglich, die Gebets-

zeiten eingehalten wurden und zum Beispiel während ihrer Reise durch die

Türkei darauf bestanden, nach schiitischen Moscheen zu suchen, was sich je-

doch schwierig gestaltete und die Gruppe viel Zeit gekostet habe. Der Rest der

Gruppe habe sich dem jedoch gebeugt. Rashed sagt weiter, er habe während

der Flucht ein paar Mal vergessen, wer er sei. Seine eigene Geschichte sei ihm

zunehmend surreal vorgekommen, als sei sie jemand anderem passiert und

er habe diese lediglich erzählt bekommen. Jawid gibt zu, dass es ihm mitt-

lerweile schwerfalle, sich in seinen ehemaligen Alltag im Dorf zu versetzen

und er das Gesicht seiner Mutter kaum noch rekonstruieren könne. Bilder

der Mutter habe er nicht.

Im Juli 2015 kamen Vater und Sohn in einer Erstaufnahmeeinrichtung in

Nordrhein-Westfalen an. Dort lebten sie bis Ende November desselben Jah-

res. Nach etwa drei Monaten, mit Beginn des Herbstes, hätten dort seine An-

fälle begonnen, erzählt Rashed. Er fühlte sich zunehmend krank, da er nicht

schlafen konnte. Immer wieder sah er in seinen Träumen seine Frau imHaus-

eingang liegen. Dann wiederum erinnerte er sich an die Zeit der Taliban, die

jederzeit ins Haus hätten einfallen können. Sein Vater habe ihm damals ge-

heißen, wachsam zu sein, um die jüngeren Brüder im Falle eines Übergriffs

beschützen zu können. Rashed sagt, er habe regelrecht Angst vor dem Abend

und der damit einhergehendenMüdigkeit nach der Arbeit auf dem Feld emp-

funden.

In der Zeit in der Erstaufnahmeeinrichtung sei sein Vater ständigen

Stimmungsschwankungen unterworfen gewesen, erzählt Jawid. Mal sei

er schreckhaft gewesen und habe zu weinen begonnen, als dem Jungen

das Fenster in der Wohnung durch einen Luftzug zuknallte, mal sei er in

ähnlichen Situationen aufbrausend geworden und habe aggressiv Jawid

gegenüber reagiert. An manchen Morgen habe er nicht gewusst, in welchem

Land er sich befinde, erzählt Rashed: »Musste ich Jawid aufwecken. Musste

ich ihn fragen, wo sind wir. Sind wir in Iran, sind wir in Bulgaria?« Die

unterschiedlichen Stimmen auf den Fluren, die vielen Menschen allgemein

hätten dazu beigetragen, schätzt Jawid. Die Zeit in der Großunterkunft sei

ohnehin sehr schwierig gewesen. Niemand sei zum Reden da gewesen. Die

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 215

wenigen Männer, mit denen Vater und Sohn Kontakt hatten, da sie diese

etwa in der Essensausgabe häufiger sehen oder weil sie sich den Flur im

Wohngebäude teilen, sind vorwiegend Syrer und Iraker mit jeweils großen

Familien. Sie seien Sunniten gewesen und hätten großen Wert auf ihren

Glauben gelegt. Zwar sei kein enger Kontakt zwischen den Familien ent-

standen, da nur ein Familienvater bruchhaft Dari sprach und weder Rashed

noch Jawid Arabisch beherrschten, jedoch habe es immer wieder freundliche

Annäherungen gegeben, die aber stets mit kritischen Fragen verbunden

gewesen seien: »Wo kommt ihr her in Afghanistan? Wo genau? Seid ihr

sunni, ja? Wo ist deine Frau? Wo sind die Geschwister?« (Jawid, 2017) All

das habe die fremden Familien interessiert, erzählt Jawid. Sein Vater habe

sich daraufhin zunehmend isoliert, seltener die Wohnung verlassen und

versucht, den benachbarten Familien aus dem Weg zu gehen. Jawid habe

sich ambivalent gefühlt. Er habe gern die Einladungen der anderen Familien

angenommen, gemeinsame Zeit in deren Wohnung zu verbringen, auch

wenn er sich kaum habe verständigen können. Dennoch hätten ihm diese

Treffen ein gutes Gefühl gegeben, indem sie ihn an seine eigene Familie

erinnerten. Auch gaben sie Jawid die Möglichkeit, wieder Kind zu sein:

»Ich habemit den kleinen Kindern gespielt, zumBeispiel. Ein Junge, er heißt

Ali, war 10 Jahre alt. Wir haben uns [die Erstaufnahmeeinrichtung] immer

angeschaut zusammen. Ich weiß noch, wir haben zum Beispiel Spaß ge-

macht mit Sozialarbeitern oder einmal haben wir Fahrr[ä]der bekommen

und sind so rumgefahren.« (ebd.)

Dennoch musste Jawid in dieser Zeit Verantwortung für seinen Vater über-

nehmen, indem er diesen bei den Nachbarsfamilien verleugnete: »Habe ich

eigentlich immer gesagt ›Papa ist müde, Papa muss schlafen‹ oder ›Papa hat

kein[en] Hunger‹. Aber, ja, eigentlich sie haben mich immer gefragt nach

mein[em] Papa.« Besonders schwierig sei es in dieser Zeit für seinen Va-

ter und ihn gewesen, dass kein Kontakt mehr zur Heimat bestanden habe.

Die Beziehungen zum Dorf in Afghanistan waren gekappt, auch zu Rasheds

Familie in Iran bestand kein Kontakt mehr, da die Eltern kein Smartphone

oder Internetzugang besaßen. Abgesehen davon hätte es möglicherweise ein

Nachteil sein können, weiterhin Kontakt zu Jawids Großeltern und Onkeln

und damit auch zur Hazara-Gemeinschaft in Teheran zu pflegen, gibt Rashed

im Gespräch zu bedenken. Die Gemeinschaft sei sicher davon ausgegangen,

dass die Männergruppe während des gesamten Fluchtweges zusammenblieb.

Weiterhin seien er und Jawid in den Augen der Familie Schiiten. Auch nur der

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Religion in Flüchtlingsunterkünften

leiseste Verdacht eines Interesses am christlichen Glauben könnte zum Aus-

schluss aus der Familie führen oder ihnen sogar zur Bedrohung werden.

Die anderen Familien in der Erstaufnahmeeinrichtung hingegen führten

viele Gespräche mit ihren Angehörigen aus den Herkunftsländern. Es schien

ein ständiger Kontakt und Informationsfluss zu bestehen, so kommt es Ja-

wid vor. Dass angesichts dessen mit Skepsis auf die Tatsache reagiert wur-

de, dass Rashed und sein Sohn nicht mal ein Smartphone besaßen,1 erschien

dem Jugendlichen nachvollziehbar, brachte ihn jedoch auch zunehmend in

Bedrängnis, sodass er begann, Geschichten zu erfinden, die anderen plausi-

bel erschienen. Bald verlor er jedoch den Überblick, welchem Kind und wel-

chem Erwachsenen er was erzählt hatte, und war daher jedes Mal erleichtert,

wenn eine benachbarte Familie die Unterkunft verließ und daraufhin eine

neue einzog.

Während ihrer Zeit in der Erstaufnahmeeinrichtung sorgten sich die bei-

den auch um die Gespräche, die den Asylbescheid betrafen. Diese fanden di-

rekt auf dem Gelände der Unterkunft in einem abgetrennten Bereich statt.

Neben dem Personal des BAMF waren stets auch Dolmetscher zugegen. Ei-

ner der Dolmetscher habe sich befremdet gezeigt, dass er nicht auf dessen

1 Im Dorf, in dem die Hazara-Gemeinschaft in Afghanistan lebte, besaßen im Jahr 2013

nur zwei Mitglieder des Ältestenrates sowie der Schuldeneintreiber ein Smartphone.

Jawid kannte den Umgang damit jedoch aus seiner Zeit im Iran sowie von der Flucht.

Er habe häufig auf den Handys der jungen Männer, mit denen sie unterwegs waren,

spielen dürfen, sofern diese es nicht benötigten, um die weitere Fluchtroute zu be-

stimmen. Da weder Rashed noch Jawid zum Zeitpunkt der Flucht und ihrer Ankunft in

Deutschland lesen konnten, ihnen jedoch die Omnipräsenz der Geräte in der Erstauf-

nahmeeinrichtung unter Bewohnern und Mitarbeitern auffiel, zeigten sie sich in der

Reflexion ihrer Zeit in derUnterkunft beschämt. Sie schienen denBesitz sowie dieNut-

zung eines Smartphonesmit einem Zugang zu Bildung in Verbindung zu bringen, was

insbesondere dadurch deutlich wird, dass sie in den Jahren 2016 und 2017 besonders

stolz daraufwaren,mittlerweile versiert imUmgangmit ihrenGeräten zu sein unddar-

auf zum Beispiel täglich Nachrichten oder die Wetter-App aufrufen zu können. Auch

befanden sich Vater und Sohn zum Zeitpunkt der Forschung in ständigem Austausch

über ›WhatsApp‹, wenn Jawid in der Schule und sein Vater im Integrationskurs waren.

Dabei schrieben sie sich, je nach Kontext, entweder auf Dari mittels des lateinischen

Alphabets, das sie in Mittstadt erlernt hatten, oder auf Deutsch. Informationen über

behördliche Post oder über die Schule wurden auf Deutsch kommuniziert, Alltagsin-

formationen, zum Beispiel über den Einkauf, das Wetter oder Nachfragen nach dem

Befinden, hingegen auf Dari.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 217

arabische Ansprache reagierte, erinnert sich Rashed. Dann haben sie wie-

der warten müssen, bis jemand gekommen sei, der ›Persisch‹ sprach, wie der

Dolmetscher der BAMF-Mitarbeiterin erklärt habe. Bis heute zeigt sich Jawid

erstaunt, dass dieser deutsche Begriff seine Sprache bezeichne, da er so an-

ders klinge als der ihm bekannte Name. Sein Vater sei während des Wartens

unruhig gewesen und hätte am liebsten den Raum verlassen, sagt er dann.

Rashed erinnert sich dazu:

»Weiß man nicht, welcher Mann da kommt und was die wollen. Kommt [je-

mand] aus Afghanistan, ist nicht gut für uns, weil, wir sind Hazara und wir

sind Christen. Kommt [jemand] aus Iran, ist nicht gut, weil Afghani in Iran

machen viele Probleme.Wir haben gewartet da, sehr lang und dann kommt

ein Mann und ich schaue an Jawid und denke: ›Bitte, nicht hören mein Dari

so genau, nicht hören, dass wir sind Hazara.« (Rashed, 2017)

In der ersten mehrstündigen Anhörung durch das BAMF schildern die bei-

den Männer infolgedessen in den Einzelinterviews der Behörde, dass sie ihr

Land aufgrund der problematischen wirtschaftlichen Situation haben verlas-

sen müssen. Sie können dabei ihren Herkunftsort glaubhaft machen, indem

sie konkrete Fragen zu diesem beantworten. Rashed ist sich sicher, dass der

Dolmetscher wie auch die BAMF-Angestellte dabei verstanden hätten, dass

Rashed und Jawid einer Minderheit angehörten. Dennoch haben beide im

Interview vermieden, den Begriff ›Hazara‹ zu verwenden. Darauf hatten sie

sich im Vorfeld geeinigt. Die Interviews fanden im Oktober 2015 statt und im

November erhielt Familie Bakhtari den ›Transfer‹, also das Schreiben, das sie

einer Kommune Nordrhein-Westfalens zuteilte. Darüber waren sie froh, sie

erinnern sich, beide geweint zu haben.Mit dem Begriff ›Mittstadt‹ verbinden

sie jedoch nichts. Auch können sie zu diesem Zeitpunkt noch nicht absehen,

wie langwierig und zehrend sich ihr Asylprozess noch gestalten wird.

9.1.2. Das Leben der Familie Bakhtari in der kommunalen Unterkunft

Im Dezember 2015 kamen Rashed und Jawid in Mittstadt an. Es war ihr ers-

ter Winter in Deutschland. Die Sozialarbeiterin Lisa wies ihnen eine Einzim-

merwohnung im Erdgeschoss der kommunalen Unterkunft zu und zeigte ih-

nen die Einrichtung. Jawid kann sich an diese erste Woche in der Unterkunft

kaum mehr erinnern. Er hatte Fieber und Schüttelfrost, schlief viel und kon-

zentrierte sich darauf, viel Wasser zu trinken. Rashed erzählte ihm später,

er müsse schnell gesund werden, die Sozialarbeiterin habe gesagt, er könne

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Religion in Flüchtlingsunterkünften

in seinem Zustand die Schule nicht besuchen, dies sei jedoch eine Pflicht in

Deutschland.

Zunächst tat den beiden Männern die eigene Wohnung gut. Sie waren es

gewohnt, auf engem Raum zusammenzuleben, und genossen es, diesen nun

nach ihren Bedürfnissen einrichten zu können. Als Erstes hätten sie sich ei-

nen Wasserkocher und Tassen gekauft, erzählen sie freudig, da dies in der

Erstaufnahmeeinrichtung für Privaträume nicht erlaubt gewesen sei. In ih-

rem Zimmer in Mittstadt war dies jedoch kein Problem. Eine Woche nach

seiner Krankheit besuchte Jawid dann die Schule. Er wurde der Internatio-

nalen Klasse der Hauptschule zugeteilt, die auch Nour Sayed, Dino Okereke,

Aldonidza Bozhdaraj und Saad Rahmani aus der Unterkunft besuchten. In

der Klasse war er mit 15 Jahren einer der ältesten Schüler. Im Unterricht gab

er sich Mühe und zeigte sich interessiert an den Übungen, die die Lehrer

durchführten − Artikel zuordnen, eine Selbstbeschreibung auf Deutsch for-

mulieren, ein Bild einer landestypischen Mahlzeit malen, kleine Theaterstü-

cke aufführen. Da mit individuellen Lernplänen und Arbeitsmaterialien ge-

arbeitet wurde, besonders in den Jahren 2015 und 2016 eine hohe Fluktuation

unter den Schülern der Internationalen Klasse bestand, es noch kein festes

Lehrpersonal für die Klasse gab,2 und die Unterrichtsstunden immer wieder

2 Das Lehrpersonal wechselte im Schuljahr 2015/2016 mehrmals. Zunächst wurde eine

Lehrerin der Hauptschule zur Übernahme der Klasse eingeteilt. Diese hatte jedoch

keine Erfahrung in der Arbeit mit Flüchtlingen und Neu-Zugewanderten. Daraufhin

übernahm eine Lehrerin, die kurz zuvor ihr Referendariat an einer anderen Schule be-

endet hatte. Auch sie hat keine Berufserfahrungmit der Zielgruppe, in ihrem Studium

jedoch einModul zu ›Interkulturalität‹ absolviert. In Gesprächen offenbarte sie bereits

nach einigen Wochen, wie sehr die Tätigkeit sie belaste und dass sie sich aktiv auf

Beamtenstellen in anderen Kommunen bewerbe, um bessere Arbeitsbedingungen als

im befristeten Angestelltenverhältnis zu haben, vor allem aber auch, um wieder ihre

Kernfächer unterrichten zu können. Die Arbeitmit der Internationalen Klasse stelle ei-

ne zu große Herausforderung dar, die ohne Sozialarbeiter oder Integrationshelfer im

Klassenraum nicht zu bewältigen sei. Als sie mit ihrer Bewerbung Erfolg hatte, wur-

de die Klasse übergangsweise mit Vertretungsstunden beschult. Wenn die entspre-

chendenVertretungslehrer erkranktwaren,musste der Unterricht ausfallen. Die Schü-

ler, die im schulischen Ganztag angemeldet waren, verbrachten den Schultag dann

im Schulgebäude, bis die Nachmittagsbetreuung begann. Kurz darauf übernahm eine

Studierende die Klasse. Sie strebt im Studium zwar keine Lehramtslaufbahn an, ist je-

doch arabische Muttersprachlerin. Mit dem Ende ihrer Semesterferien ging auch sie.

Kurz darauf fand die Schulleitung eine Lehrerin, die sowohl Studien- als auch Berufs-

erfahrung in der Beschulung der Zielgruppe vorweisen konnte und die Klasse fortan,

gemeinsammit einer weiteren Kollegin, unterrichtete. Zwar blieb diese Konstellation

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 219

aufgrund von Störungen oder Konflikten unterbrochen werdenmussten,3 fiel

lange Zeit nicht auf, dass Jawid nicht alphabetisiert war. Als es schließlich

auffiel, wurde Rashed über Lisa von der Schule kontaktiert. Rashed solle zu

einemGespräch kommen, ein Dolmetscher werde organisiert. Es sei notwen-

dig, darüber zu sprechen, über welche Schulerfahrung Jawid verfüge, welcher

Bildungsweg denkbar sei und wie er auf diesem bestmöglich gefördert wer-

den könne, bevor er dem Alter entwachse, die Hauptschule besuchen zu kön-

nen. Rashed glaubt, die Angst vor diesem Gespräch mit einem Dolmetscher

im Januar 2016 habe zu einer Intensivierung seiner Anfälle geführt. Er be-

gann damit, Alkohol zu trinken, um seinen »Körper [zu] beruhigen« (Rashed,

2017). Die Tatsache, dass Alkohol in Mittstadt, im Gegensatz zu Afghanistan,

erlaubt und schnell zugängig war, habe ihn stets mehr trinken lassen. Tags-

über besucht er dennoch seinen Sprachkurs, abends trank er, um einschlafen

zu können. »Ich wollte schlafen ohne Träume«, sagt er, denn noch immer ver-

folgten ihn die Bilder seiner Frau. Er redete sich ein, ihr Geist verfluche ihn,

da ihr Tod seine Schuld gewesen sei. Er fühlte sich schuldig dafür, dass Ja-

auch für das Schuljahr 2016/2017 bestehen, jedoch änderten sich stattdessen die Zu-

sammensetzung und das Engagement der Ehrenamtlichen, die imUnterricht einzelne

Schüler unterstützen sollten.

3 Störungen können hierbei externer wie auch interner Art sein und unterbrechen in

beiden Fällen den Unterrichtsverlauf. Als externe Störungen werden zum Beispiel der

unangemeldete Besuch von Ehrenamtlichen, Lehramtspraktikanten, Therapeuten (Lo-

gopäden oder Ergotherapeuten) oder Sozialarbeiter bezeichnet, die die Klasse unver-

mittelt aufsuchten, um ein Kind zur Individualförderung abzuholen oder dringende

Anliegen mit der Lehrerin zu besprechen. Als interne Störungen werden von der Klas-

se ausgehende Dynamiken bezeichnet, die den Unterrichtsverlauf ebenso beeinträch-

tigen oder sogar unterbrechen. Zum Beispiel dann, wenn Schüler die Lehrerin darauf

hinweisen, dass sie ihre Sporttasche oder Jacke aus einem anderen Klassenraum ho-

len müssen oder ihre Arbeitsmaterialien im dafür vorgesehenen Bereich nicht finden

können. Weiterhin werden Störungen auch dadurch ausgelöst, dass einzelne Schüler

die Lehrerin um etwas zu Essen bitten oder sie nach Geld fragen, da sie noch nicht

gefrühstückt oder keine Verpflegung bei sich haben. Andere interne Störungen sind

zum Beispiel durch Konzentrations- oder Aufmerksamkeitsprobleme zu begründen

oder gehen von einem Unverständnis der Aufgabenstellung aus, was wiederum einen

Kommunikationsprozess unter denjenigen Schülern auslöst, die einer gemeinsamen

Sprachgruppe angehören. Auch kommt es zu internen Störungen aufgrund von Unge-

rechtigkeitsempfindungen einzelner Schüler, die daraufhin laut oder aggressiv ihren

Klassenkameraden oder der Lehrerin gegenüber werden. Daraus können wiederum

größere Konflikte entstehen, oder ältere Konflikte werden neu entfacht.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Religion in Flüchtlingsunterkünften

wid ohne Mutter aufwuchs und dass kein Kontakt mehr zur Familie und dem

Dorf bestand.

Auch die Nachbarn der kommunalen Unterkunft, die der Ankunft der

beiden Männer von Beginn an skeptisch gegenüberstanden, da üblicherwei-

se mindestens Dreierfamilien in die Unterkunft einzogen, begannen Rashed

einzuschüchtern und bestärkten ihn somit darin, sich vor diesen zurückzu-

ziehen. Aus Protokollen der teilnehmenden Beobachtung geht hervor, wie

Shabnam Rahmani Rashed skeptisch beäugte, wenn sie diesen imWaschma-

schinenraum traf. Gemeinsam mit Familie Ahmadi und Familie Sayed dis-

kutierte sie bei einer Tasse Tee darüber, dass Rashed Frauenarbeit erledige,

indem er einkaufen gehe, die Wäsche wasche und den Flur putze. Es sei un-

zumutbar für den Sohn, ohneMutter leben zumüssen. EinMann könne nicht

kochen, dem Jungen ginge es sicher schlecht. Noch im Dezember erfährt Al-

doniza Bozhdaraj von Dino Okereke, Jawid habe sich diesem auf dem ge-

meinsamen Schulweg anvertraut und gesagt, dass er Christ sei. Dino, der sich

darüber freute, einen Verbündeten in der Klasse zu haben, der seine religiöse

Zugehörigkeit teilte, erzählt dies daraufhin Aldoniza. Diese gab die Informa-

tion an ihre beste Freundin Nour weiter, die es wiederum ihrer Mutter Nimaz

erzählte. Somit kam die Information über Familie Bakhtari in der Teerunde

der Frauen an und stieß auf Entsetzen. Dieses äußert sich zunächst darin,

dass, wenn Rashed zuweilen im Hinterhof des Gebäudes verwirrt auf und ab

lief, Shabnam aus dem Fenster schaute und ihn beschimpfte, erzählt Rashed.

Einmal habe sie ihn auch bespuckt.Ob Fatima undNimaz auch dabei gewesen

seien, könne er nicht sagen. Es falle ihm schwer, die Frauen zuzuordnen, mit

denen er damals erst etwa einen Monat in der Unterkunft zusammenlebte.

Außerdem wisse er nicht, woher sie von seinem Geheimnis wüssten. Er und

Jawid trügen bewusst keine religiösen Merkmale und würden mit nieman-

dem über Religion sprechen. Im Februar 2016 trank Rashed bereits in dem

Maße Alkohol, dass er stark danach roch. Durch den Hausmeister Amir, der

schnell darauf aufmerksam wurde, wird auch Lisa darüber informiert. Ge-

meinsammitThomas besuchte sie Rashed in seinem Zimmer. Sie sammelten

die Flaschen ein, die sie finden konnten, und verwarnten ihn. Der Konsum

von Alkohol sei in der Unterkunft verboten.

Amir kam am Nachmittag desselben Tages erneut zu Rasheds Wohnung,

gemeinsammit einem fremden Mann. Rashed ließ die beiden herein und bot

ihnen Tee an. Es stellte sich heraus, dass der Fremde Iraner war, jedoch schon

viele Jahre in Mittstadt lebte. Zu Beginn sei es ein freundliches Gespräch ge-

wesen. Es sei darum gegangen, dass sich Männer helfen müssten. Dass auch

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 221

der Iraner sich habe einleben müssen in Mittstadt − vor vielen Jahrzehnten,

als er zum Studieren nach Deutschland kam. Danach ging es um Rasheds Al-

koholproblem, erinnert er sich. Dass man als Muslim, besonders in Europa,

darauf achten müsse, nicht vom Glauben abzukommen. Dass man sich nun

in besonderem Maße an religiöse Vorgaben festhalten solle. Wie wichtig es

für den Sohn sei, Halt zu finden im Vater und dem Glauben. »Habe ich nur

zugehört«, erinnert sich Rashed, »Ich war ganz, ganz leise.« Bevor die beiden

ihn verlassen, laden sie ihn noch in ihre Moscheegemeinde ein und hinterlas-

sen ihre Telefonnummern auf einem Zettel. Rashed könne jederzeit anrufen.

Man sei für ihn da.

Auch von diesem Gespräch erfuhren die Nachbarsfamilien. Amir deutete

gegenüber den Familienvätern Khaled und Abdul an, dass Rashed ein Alko-

holproblem habe.Daraufhin erfuhren deren Frauen davon.Die Tatsache, dass

Rashed Alkohol trank, entrüstete die Frauen der Familien. Jawid wurde fortan

in der Schule regelmäßig von Mitschülern bedrängt. Meistens gingen diese

Provokationen maßgeblich von Saad Rahmani aus. Zwar war dieser darauf

bedacht, Jawid nicht zu nahe zu kommen, da der 15-Jährige ihm körperlich

überlegen war, dennoch spannte er andere Jungen ein, um Jawid zu irritie-

ren oder einzuschüchtern. Dies geschah zum Beispiel, indem Jawid von einer

Gruppe Jungen während des Mittagessens in der Schule gefragt wurde, ob er

Schweinefleisch esse. Es wurden in der Folge viele Witze darüber gemacht.

Auch dass Jawids Vater Alkohol trank,wurde in der Klasse verbreitet. In einem

langen Gespräch mit der Forscherin berichtet Jawid, dass ihn dieses Verhal-

ten zwar gestört habe, er aber nicht darauf einging und sich immer wieder

ins Gedächtnis rief, dass die anderen Jungen jünger und schmächtiger als er

seien und er sie im Zweifelsfall ernsthaft verletzen könne. Auch habe er ein

13-jähriges Mädchen aus seiner Klasse besonders gern, die ihm manchmal

zulächle, wenn Jawid und seine Freunde ihn provozierten – Hira. Sie habe

schöne Augen und sei sehr schlau, sagt er grinsend. Dadurch sei alles weni-

ger schlimm.

Etwa einen Monat später, im März 2016, spottete Saad auch in der Un-

terkunft über Jawid, mittlerweile auch offen vor seinen Eltern oder den Fa-

milienangehörigen der Familie Sayed oder Ahmadi. Am Ende dieses Monats

erhielt Familie Bakhtari einen Brief. Es war ein Abschiebebescheid. Darauf-

hin versuchte Rashed am nächsten Tag, sich das Leben zu nehmen, als Ja-

wid in der Schule war. Amir fand ihn an diesem Vormittag zufällig in seiner

Wohnung, als er nach ihm sehen wollte, und rief den Notarzt. Rashed wurde

zunächst in die Klinik gebracht und dann nach vier Tagen in die Psychiatrie

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Religion in Flüchtlingsunterkünften

verlegt. Dort blieb er bis auf Weiteres stationär. Es dauerte zwei weitere Mo-

nate, bevor Rashed entlassen wurde und eine Gesprächstherapie im Rahmen

einer psychologischen Beratung speziell für Flüchtlinge begann. Diese und

auch der Frühling im Jahr 2016 schienen ihm gut zu tun. Im Juni erhielt er

schließlich einen Kontakt zu einer evangelischen Gemeinde in Mittstadt, die

er kurz darauf gemeinsam mit Jawid aufsuchte.

9.1.3. Familie Bakhtari in der evangelischen Gemeinde

Im Rahmen der evangelischen Gemeinde lernte Familie Bakhtari zunächst

den Pfarrer, Herrn Schneider, besser kennen, der Gespräche mit ihnen führte

und sie zu Gemeindeaktionen einlud. Jawid und Rashed besuchten Gemein-

deflohmärkte und ein Gemeindesommerfest und wurden bald darauf zum

Gottesdienst und zu Bibelkreisen eingeladen. Auch vermittelte der Pfarrer ih-

nen einen Anwalt, ebenfalls ein Gemeindemitglied, der sie ehrenamtlich be-

riet. Erstmalig konnten sie nun über ihren wahren Fluchtgrund sprechen. Sie

lernten weiterhin viele geflüchtete Iraner und einige andere afghanische Fa-

milien durch die Gemeinde kennen, die bereits konvertiert waren oder diese

Absicht hatten. Beide Männer fühlten sich wohl und besuchten das Gemein-

dezentrum fortan fast täglich. Bis zur Ausstellung des Taufscheins dauerte es

dann noch fast ein weiteres Jahr, in dem sich beide intensiv in die Gemeinde

einbrachten.

Im Mai 2017 kam es zu einem Anschlag auf die deutsche Botschaft in Ka-

bul.4 Infolgedessen erhielten Vater und Sohn die Nachricht ihres Anwaltes,

dass Abschiebungen nach Afghanistan bis auf Weiteres ausgesetzt seien und

sie somit bessere Chancen hätten, in Mittstadt bleiben zu dürfen. Diesbezüg-

lich gab Rashed jedoch zu bedenken: »Wir sind jetzt Christen. Jetzt können

wir nicht mehr zurück« (Jawid, 2017). Als ich Jawid fragte, was Christsein für

ihn bedeute, sprach er vor allem vom »frei sein« (ebd.). Zwar sorgte er sich

noch um den Aufenthaltsstatus der Familie, doch er schmiedete mittlerweile

auch schon Zukunftspläne. Er hatte bereits zwei Praktika absolviert, als Koch

und als Kfz-Mechaniker, und beide Male sehr gute Arbeitszeugnisse erhalten.

Sein Traum sei es aber, »in Deutschland Polizist zu werden«. Er konkretisier-

te seine Zukunftsvorstellungen, indem er aufzählte: »Wir haben später eine

eigene Wohnung, wir gehen zur Gemeinde, ich werde ein Polizist sein und

4 Siehe exemplarisch Spiegel Online 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 223

dann kann mein Papa sehr stolz auf mich sein, wenn ich ein Polizist bin. Ich

beschütze dann meinen Papa.« (Jawid, 2017)

In der Folge wurden Interviews5 mit dem Pfarrer der evangelischen Ge-

meinde, Herrn Schneider, geführt sowie mit dem libanonstämmigen Herrn

Karami, der als Berater für diejenige Moschee agierte, deren Mitglieder auch

der Hausmeister Amir und sein iranstämmiger Begleiter waren, die Rashed

zu Beginn des Jahres 2016 aufsuchten.

9.2. Analyse

Familie Bakhtari sah sich im Fallbeispiel vor allem mit Zugehörigkeitskon-

flikten aufgrund ihrer neuen Religionszugehörigkeit sowie mit Apostasie-

Anschuldigungen konfrontiert. Im Folgenden finden diese eine Erläuterung,

indem sie in eine religionsethnologische Verortung des Konversionsphä-

nomens eingebettet werden. Auch die mentale Gesundheit Rasheds wird

hinsichtlich seiner besonderen Erlebnisse als Flüchtling thematisiert.

9.2.1. Zugehörigkeiten

Die Zugehörigkeit zu einer Minderheit wird für Familie Bakhtari anhand un-

terschiedlicher Konstellationen deutlich. Zunächst gehörten sie der ethni-

schen Minderheit der Hazara in ihrem Heimatland, Afghanistan, an, die in

langer Tradition gesellschaftlicher Diskriminierung stehen (vgl. Bindemann

1987). Ebenso gehörten die Bakhtaris zur religiösen Gruppe der Schiiten, die

in Afghanistan eine religiöse Minderheit stellten. Als Rashed begann, sich

mit dem christlichen Glauben auseinanderzusetzen, und auch seinen Sohn

einbezog, war ihm bewusst, dass dies im Dorf nicht akzeptiert wurde. Er

achtete daher darauf, die selbst auferlegten Regeln der Gruppe einzuhalten

und niemanden außer den Teilnehmern des Gesprächskreises einzuweihen.

Auch in Teheran verstanden sich die Bakhtaris durch ihre Auseinanderset-

zung mit dem christlichen Glauben nicht als zugehörig. Obgleich sie sich für

einen kurzen Zeitraum in einer Hazara-Gemeinschaft aufhielten und dort

auch der Kontakt zu Rasheds Familie bestand, fürchteten sie Konsequen-

zen, wenn sie sich der Familie oder der Gemeinschaft gegenüber offenbar-

ten. Zwar stellten Schiiten die Mehrheit der iranischen Bevölkerung, jedoch

5 Siehe Anhang Interviews mit Pfarrer Schneider und Herrn Karami.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Religion in Flüchtlingsunterkünften

erlebten die Bakhtaris die Stellung afghanischer Flüchtlinge im Land als pro-

blematisch, da der gesellschaftliche Status unsicher und das tägliche Leben

mit vielen Hürden verbunden war. So war es nicht möglich, mit der afgha-

nischen Staatsbürgerschaft zu arbeiten, was lediglich eine Tätigkeit als Tage-

löhner übrig ließ, außerdem durften die Kinder die iranischen Schulen nicht

besuchen.

Auf der Flucht erlebten Rashed und Jawid wiederum Unannehmlichkei-

ten aufgrund ihrer neuen religiösen Zugehörigkeit. Dadurch, dass sie sich

zum Zeitpunkt der Flucht nicht mehr als Muslime verstanden, bereitete es

ihnen Unbehagen, die Gebetszeiten einzuhalten sowie in der Türkei schii-

tische Moscheen aufzusuchen. Zwar waren sie mit ihrer ethnischen Zuge-

hörigkeit als Hazara den restlichen acht Gruppenmitgliedern während der

Flucht ähnlich, erlebten diese jedoch laut Rashed aufgrund der unterschied-

lichen religiösen Orientierung als ›anders‹, sodass die Gruppe vielmehr eine

Solidargemeinschaft für die Zeit während der Flucht bildete. In der Erstauf-

nahmeeinrichtung in Nordrhein-Westfalen waren die beiden Männer dann

damit konfrontiert, unterschiedliche Sprach- und Religionszugehörigkeiten

als solche zu identifizieren und sich entsprechend dazu zu verhalten, ohne

dass ihnen Nachteile entstanden. Sie stellten zunächst fest, dass viele Per-

sonen, mit denen sie in der Unterkunft in Kontakt kamen, zur arabischen

Sprachgruppe gehörten, was zuweilen ein Kommunikationshindernis für sie

darstellte.Weiterhin wurde ihnen klar, dass unter den Familien,mit denen sie

Kontakt hatten,mehrheitlich Sunnitenwaren.Da ihnen dieseDifferenzen be-

wusst waren, fühlten sie sich von den Fragen jener Familien wie »Wo kommt

ihr her in Afghanistan?«, »Wo genau?«, »Seid ihr sunni, ja?«, »Wo ist deine

Frau?«, »Wo sind die Geschwister?« (Jawid, 2017) bedrängt, da ihre Antworten

von denen abwichen, die sie als von den Fragenden erwartete Antworten ver-

muteten. Somit verschwiegen sie erneut ihre religiöse Zugehörigkeit sowie

ihre Zugehörigkeit zur Minderheit der Hazara. Doch auch der Bildungshin-

tergrund sowie der Zugang zur Technik unterschied sie von den meisten an-

deren Bewohnern, wie sie feststellten. Im Gegensatz zu der von ihnen wahr-

genommenen Mehrheit waren Rashed und Jawid nicht alphabetisiert und be-

saßen kein eigenes Smartphone. Auch hatten sie keinen Internetzugang oder

Zugriff auf Plattformen der sozialen Medien. Des Weiteren waren sie in kei-

nerlei soziale Netzwerke eingebunden, da sie keinen Kontakt zu Verwandten

in Afghanistan oder Iran aufrechterhielten, was eine ungewöhnliche Situati-

on für sie darstellte. In der Folge entzog sich Rashed zunehmend der sozia-

len Konfrontation mit den Anderen, indem er das Zimmer nur noch selten

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 225

verließ, einige Mahlzeiten ausließ und versuchte, tagsüber Schlaf zu finden.

Jawid wiederum suchte zwar die Nähe zu anderen Bewohnern, musste aller-

dings auch Verantwortung für die Familie übernehmen, indem er den Vater

verleugnete oder ihnen plausibel erscheinende Antworten auf deren Fragen

gab. Dabei verstrickte er sich zunehmend in unterschiedliche Alternativver-

sionen der eigenen Geschichte. Diese Narrative als »mythico-history« (Malkki

1995: 54) umschreibt Malkki wie folgt:

»It represented not only a description of the past, nor even merely an eval-

uation of the past, but a subversive recasting and reinterpretation of it in

fundamentally moral terms. In this sense, it cannot be accurately described

as either history or myth.« (ebd.)

Das Leben in der Erstaufnahmeeinrichtung stellte für Jawid, entsprechend

Malkkis Beobachtungen (vgl. ebd.: 105f.), einen Anlass dar, die Strukturen sei-

ner Herkunftsgesellschaft zu reproduzieren, indem er die ihm bekannten As-

pekte umMacht und Autorität produktiv für seinemythico-history nachMalkki

machte. So verlieh er in seinen Geschichten seiner Familie eine Zugehörig-

keit zur religiösen Mehrheit Afghanistans, die der der Fragenden gleich ist

– dem sunnitischen Islam. Weiterhin verschwieg er die Zugehörigkeit zur

ethnischen Minderheit der Hazara und sprach mit anderen nicht über den

wahren Fluchtgrund der Familie, der ein Interesse am christlichen Glauben

impliziert. Diese Art der individuellen und flexiblen Handhabung der Zuge-

hörigkeiten zu vor allem ethnischen und religiösen Gruppen diente vorwie-

gend einer strategischen Unsichtbarkeit, um zum Beispiel Unannehmlichkei-

ten oder Gefahren zu vermeiden (vgl. ebd.: 156). Auch Jawid schien die Not-

wendigkeit zu empfinden, sich hinsichtlich seiner Vergangenheit der Mehr-

heit derjenigen anzupassen, auf die er in der Erstaufnahmeeinrichtung traf.

Es war jedoch unklar, ob er dies aus Gewohnheit tat, um Unannehmlichkei-

ten und Dissonanzen vorzubeugen, oder ob er es aus einer Schutzbedürf-

tigkeit heraus verfolgte, um etwaige Konsequenzen zu vermeiden. Im Falle

des Erstgesprächs zum Asylentscheid mit der BAMF-Mitarbeiterin und ei-

nem Dolmetscher scheint es eindeutiger zu sein. Indem Rashed und Jawid

vorab besprachen, ihre ethnische Zugehörigkeit zumindest nicht namentlich

im Gespräch zu erwähnen sowie über ihren wahren Fluchtgrund zu schwei-

gen, wird deutlich, dass sie negative Konsequenzen aufgrund dieser Infor-

mationen befürchteten. Diese Befürchtungen schienen sich insbesondere an

der Person des Dolmetschers festzumachen. So erläutere Rashed:

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Religion in Flüchtlingsunterkünften

»Weiß man nicht, welcher Mann da kommt und was die wollen. Kommt [je-

mand] aus Afghanistan, ist nicht gut für uns, weil, wir sind Hazara und wir

sind Christen. Kommt [jemand] aus Iran, ist nicht gut, weil Afghani in Iran

machen viele Probleme.Wir haben gewartet da, sehr lang und dann kommt

ein Mann und ich schaue an Jawid und denke: ›Bitte, nicht hören mein Dari

so genau, nicht hören, dass wir sind Hazara.« (Rashed, 2017)

Damit wird die Situation für Vater und Sohn erklärbar. Zunächst überwiegt

die Ungewissheit, mit wem die beiden sprechen werden (›Weiß man nicht, wel-

cher Mann da kommt […]‹). Diese siedelt sich auf den Ebenen an, wie viel die

Person hört (›Bitte, nicht hören mein Dari so genau […]‹), welches Erfahrungswis-

sen sie hat (›[…] nicht hören, dass wir sind Hazara‹), und welchen Einfluss sie

auf die Zukunft der Bakhtaris haben kann. Auch die Agenda desjenigen, der

sie interviewen wird, also ›was die wollen‹ treibt Rashed um. Er schätzt die

Chancen für ihn und seinen Sohn in beiden ihm denkbaren Fällen als ungut

ein: Sollte die Person ein Landsmann sein, also aus Afghanistan stammen, sei

dies möglicherweise nicht gut für die Bakhtaris, da sie sowohl von der Mehr-

heitsethnie der Paschtunen abweichen als auch von der religiösen Mehrheit

der Sunniten. Zusätzlich sorgt er sich darum, dass auch das religiöse Inter-

esse am Christentum aufgedeckt werden könnte. Sollte der Dolmetscher je-

doch aus dem Iran stammen, bereitet dies Rashed Sorgen, ›[…] weil Afghani

in Iran machen viele Probleme.‹ Damit spielte er auf die Situation afghanischer

Flüchtlinge im Iran an, indem er auf sein Erfahrungswissen darüber zurück-

griff, wie es seiner Familie und der Hazara-Gemeinschaft in Teheran erging.

Rashed bedachte jedoch nicht die Möglichkeit, dass der Dolmetscher neu-

tral, ebenfalls einer Minderheit angehörig oder aus einem gänzlich anderen

Kontext stammen könnte. Auch wird im Interviewausschnitt deutlich, dass

Rashed sich und seinen Sohn als ›wir sind Hazara und wir sind Christen‹ be-

zeichnete. Das Bekenntnis zum Christentum erfolgte für ihn daher bereits

zu einem sehr frühen Zeitpunkt, schon lange, bevor er einen sogenannten

Taufschein der evangelischen Gemeinde erhielt.

In der kommunalen Unterkunft setzten sich die Nachfragen und Kon-

frontationen mit anderen Bewohnern zum Hintergrund der Familie fort und

wurden sogar zum Dauerzustand. Dadurch, dass die Fluktuation unter den

kommunalen Bewohnern sehr gering war, schienen Rashed und Jawid dar-

auf bedacht, sich möglichst zurückzunehmen und wenig ihrer Vergangen-

heit anderen gegenüber preiszugeben. Rashed gab an, dass er und sein Sohn

keine religiösen Symbole trugen, was sich auch mit den Beobachtungspro-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 227

tokollen deckt. Weiterhin waren sie darauf bedacht, möglichst schnell Fort-

schritte in der deutschen Sprache zu machen. Möglicherweise stellte dies ei-

nen Versuch dar, zügig in der Aufnahmegesellschaft anzukommen, könnte je-

doch auch darauf hindeuten, sich von der Vergangenheit abzulenken und sich

stattdessen einer neuen Perspektive zu zuzuwenden. Dennoch gelang es den

Bakhtaris nicht vollständig, ihren Hintergrund zu verschleiern. Ihr Handeln

wurde vor allem von den Frauen der Familien Sayed, Ahmadi und Rahma-

ni beobachtet und gedeutet. Diese hinterfragten unter anderem, weshalb die

beiden Männer gemeinsam ohne eine Frau zusammenlebten, und kritisier-

ten, dass Rashed den häuslichen Pflichten nachkam. Zum einen wurde unter

den Frauen darüber gesprochen, im extremen Fall äußerte sich das Unbeha-

gen darüber darin, dass Rashed bespuckt wurde. Weiterhin wurde die neue

religiöse Zugehörigkeit der Familie zum Thema in der Unterkunft, nämlich

dadurch, dass Jawid sich Dino anvertraute, von dem er wusste, dass dieser

einer christlichen Familie angehörte. Für Jawid war in diesem Moment nicht

absehbar, dass diese Information in der Unterkunft verbreitet werden könnte,

vielmehr unternahm er den Versuch einer Kontaktaufnahme mit Dino, den

er als jemanden wahrnahm, mit dem er eine Gemeinsamkeit teilte. Dass so-

mit ebenso die Apostasie der afghanischen Familie in der Einrichtung zum

Thema wurde, war Jawid ebenfalls nicht bewusst.

Doch auch, als die beiden Männer Kontakt zur evangelischen Gemeinde

Mittstadts aufnahmen und sich dort qua ihrer religiösen Orientierung zuge-

hörig fühlten, waren sie unter der Gruppe der Flüchtlinge weiterhin in der

Minderheit als Afghanen und Hazara und ebenso als Flüchtlinge in der Grup-

pe der Gemeindemitglieder. Dennoch schien diese Abweichung sie nicht dar-

an zu hindern, sich in der Gemeinde wohlzufühlen und Vertrauen zu fassen,

möglicherweise, weil sie vor allem positive Erfahrungen im Kontakt mit den

Gemeindemitgliedern machten und Unterstützung erhielten, indem sie zum

Beispiel erstmalig eine juristische Begleitung erfuhren.

9.2.2. Konversion

Der Frage der Motivlage für Konvertiten nachgehend, sind eindeutige Un-

terscheidungen zwischen religiöser und sozialer Dimension einer Konversi-

on beinahe unmöglich, da diese sich häufig überlagerten (vgl. Rambo 2003:

214). Die soziale Dimension versteht Buckser hierbei als »[…] social event, a

phenomenon with meanings and consequences for the social groups within

which they occur.« (Buckser 2003: 69) Weiterhin spricht er von Konversion als

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Religion in Flüchtlingsunterkünften

»[…] social act; one does not merely join a faith, but one enters into a set of

new relationships with members of a religious community.« (ebd.) Zu die-

sen Betrachtungen müssten auch die etische sowie emische Perspektive als

Gesamtkomplex hinzugezogen werden (vgl. Rambo 2003: 214.). Dies resul-

tiere in einem »[…] cluster of types of changes that have been observed and

discussed.« (Rambo 2003: 214) Dies sei für das Verständnis, als eine Begriffs-

definition.

Kipp umreißt einen Großteil der religionsethnologischen Forschung um

Konversion, die besagt, dass Konversion häufig als Strategie genutzt werde,

eine soziale oder ethnische Zugehörigkeit zu erwerben (vgl. Kipp 1995). Buck-

ser wiederum, der sich in seinem Standpunkt vor allem darauf bezieht, dass

es zumeist christliche Perspektiven seien, aus denen Konversion betrachtet

werde, kritisiert, dass die beschriebene soziale Dimension der Konversion da-

her häufig nicht als bedeutsam im Diskurs wahrgenommen werde:

»[… Such scholars] have regarded them as less than »true« conversions and

classified them as political or social rather than religious phenomena. Con-

sequently, they have said relatively little about the effects of such conver-

sions on either the experience of converts or on the religious communities

that they join.« (Buckser 2003: 81)

Dabei sei die soziale und praktische Dimension des Glaubens in vielen Fällen

bedeutungsreicher als die spirituelle Einstellung (vgl. ebd.: 82). Gemeinsam

mit Glazier gibt er in der Folge eine religionsethnologische Definition, die

eine kontextuelle Einbettung berücksichtigt:

»Conversion is usually an individual process, involving a change ofworldview

and affiliation by a single person, but it occurs within a context of institu-

tional procedures and social relationships.« (Buckser/Glazier 2003: xi)

Die eigentliche Frage sei jedoch, so Buckser und Glazier, »What effects does

conversion produce in the group that gains a convert, and what does it do

to the group that loses one?« (Buckser/Glazier 2003: xii) In der Folge beant-

worten sie diese damit, dass »Conversion highlights the interaction, and in

many cases the tension, between individual consciousness and the structural

requirements of community life.« (Buckser/Glazier 2003: xii) Dass eine Kon-

version ein gesellschaftliches Zusammenleben erschweren kann, wird auch

im Fallbeispiel um die Familie Bakhtari deutlich, und ist ablesbar an den In-

teraktionen und Befürchtungen der beiden Männer in ihren jeweiligen Le-

benskontexten und -zusammenhängen – im Herkunftsland, bei der Familie

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 229

im Iran, während der Flucht, in der Erstaufnahmeeinrichtung und auch in

der kommunalen Unterkunft. Dies deckt sich mit den Befunden Baumanns,

der argumentiert, die religiöse Zugehörigkeit sei ein möglicher Differenz-

marker und erfahre häufig eine neue Sichtbarkeit im Kontext der Migrati-

on (vgl. Baumann 2018: 44; siehe auch Krech 2008). Dabei stellt er fest, dass

»der gleiche Glaube (ebd.: 43)« zwar das Potenzial habe, Migranten im Auf-

nahmeland zusammenführen, dieMigrationserfahrung jedoch auch eine »[…]

Chance zur Befreiung von religiösen Vorgaben und Kontrolle« (ebd.: 43) bie-

te. Baumann erwähnt jedoch nicht, in welchem Maße die religiöse Zugehörig-

keit im Aufnahmeland entscheidend hinsichtlich der Einfindung in soziale

Netzwerke sein kann, beziehungsweise welchen taktischen Aufwand es für

Flüchtlinge bedeutet, die »Chance zur Befreiung« (ebd.) überhaupt wahrneh-

men zu können. Am Beispiel Jawids, der sich aufgrund der kritischen Nach-

fragen zum Familienhintergrund immer weiter in unterschiedliche Narrative

verstrickt, wird ersichtlich, dass es nahezu unmöglich ist, als ›unbeschriebe-

nes Blatt‹ eine Flucht anzutreten oder sich im Aufnahmeland einzufinden.

Stets sieht er sich der Notwendigkeit ausgesetzt, sich zu positionieren, was

ihn zunehmend unter Druck geraten lässt. Im Kontext der Erstaufnahmeein-

richtung und der kommunalen Unterkunft erreicht dieses Empfinden seine

Klimax. Pfaff-Czarnecka erklärt dies wie folgt: Dadurch, dass Zugehörigkei-

ten stets verteidigt würden, hätten diese exkludierende Wirkung (vgl. Pfaff-

Czarnecka 2012: 9). Daraus resultierten soziale Grenzziehungen, die wieder-

umneue Spannungsfeldermit sich brächten (vgl. ebd.).Westin undHassanen

argumentieren weiter, dass es erst mit der Einfindung in soziale Netzwerke

und Beziehungen zu anderen Ortsansässigen möglich werde, einen eigenen

Weg im neuen Kontext zu finden und zu beschreiten (vgl. Westin/Hassanen

2014: 99). Erst dann, so die Autoren, böten sich auch Chancen, neue Lebens-

modelle und Rollenbilder kennenzulernen (vgl. ebd.: 21).

Aus religionsethnologischer Betrachtung geht daher hervor, dass es vor

allem »[…] the practice of social life in which the various embodiments of

meaning are sustained in relational ways.« (Austin-Broos 2003: 9) ist, die ei-

ner Analyse bedürfe, um Aussagen über die Motivationen einer Konversion

sowie über deren Wahrnehmung in der Gemeinschaft treffen zu können. Am

Beispiel des Nationalhinduismus in Indien zeigt Menon, wie eine Konversi-

on zum Christentum von Hindu-Nationalisten im Kontext des Subkontinents

wahrgenommen wird:

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Religion in Flüchtlingsunterkünften

»Conversion to Christianity is portrayed as an act that threatens the integrity,

security, and cultural essence of the nation. By vilifying Christians, Christian-

ity, andChristianmissionaries not only asmorally suspect but also as a threat

to the sanctity and integrity of the Indian polity, the movement is able to

project its agenda as the moral and patriotic duty of all Indians, thereby es-

tablishing its own legitimacy and mobilizing support for its political plat-

form. Conversion is not seen as simply an individual expression of faith but

rather as a political choice that necessarily implicates questions of national

allegiance, patriotism, and cultural determination. Conversion to Christian-

ity threatens the very raison d’etre of Hindu nationalism: that India is, and

has always been, a Hindu nation in which Hindu values, culture, and beliefs

must be privileged.« (Menon 2003: 51)

Im hauptsächlich politisch motivierten Hindu-Nationalismus wird eine Kon-

version nicht als Individualentscheidung, sondern sogar als Verrat an den

Werten eines vermeintlich kulturell und religiös homogenen Nationalstaates

gedeutet. Am prägnantesten scheint jedoch die Wahrnehmung der Bedro-

hung, die vom Akt der Konversion, wie von der Autorin beschrieben, ausgeht.

Diese Anschauung scheinen auch die Familien Sayed, Rahmani und Ahmadi

im Fallbeispiel sowie Herr Karami als Vertreter einer sunnitischen Moschee-

gemeinde in Mittstadt zu teilen, indem er Konvertiten einen »schmutzige[n]

Weg«6 attestiert. Herr Karami, der libanonstämmig ist und die sunnitische

Moscheegemeinde vertritt, die auch Amir besucht, bietet eine religionszen-

trierte Lebensberatung für Flüchtlinge an, die nach Mittstadt kommen. Die

Kontakte erhält er durch Gemeindemitglieder, die in Unterkünften tätig sind,

oder indem er Flüchtlinge direkt anspricht, die die Moschee erstmalig aufsu-

chen. Die Fragen seiner Klienten erhält er persönlich im Gemeindezentrum,

per E-Mail wie auch per WhatsApp und beantwortet die Anliegen entweder

schriftlich, telefonisch oder persönlich. Mittlerweile bestehe etwa die Hälfte

seiner Klienten aus Flüchtlingen, die mit konkreten Anliegen zu ihm kämen.

Klienten, die darüber nachdenken, sich von den religiösen Vorgaben ihres

Heimatlandes zu trennen, oder sich anderweitig neu zu orientieren, begeg-

net er skeptisch. Indem er sagt:

»Es gibt in all diesen Ländern so viele Muslime, die Atheisten sind. Und das

war auch schon immer so. Ich denke dann immer: ›Es gibt Tausende von

euch! Dafür muss man doch nicht Christ werden‹ […].« (ebd.)

6 Siehe Anhang Interview mit Herrn Karami.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 231

bezieht er sich darauf, dass es der bessere Weg sei, ein Dasein als kultureller

Muslim, im Interview als ›Atheist‹ bezeichnet, fortzuführen, als eine andere

Glaubenszugehörigkeit anzunehmen.

9.2.3. Apostasie

Apostasie als Abfall vomGlauben wird in Ländernmit muslimischerMehrheit

unterschiedlich gehandhabt. Einem christlichen Konvertiten in Afghanistan

drohte im Jahr 2006 die Todesstrafe, die nur abgewendet werden konnte, in-

dem ihm Asyl in Italien geboten wurde.7 Dass Konvertiten somit auch in Auf-

nahmeländern von einigen Landsleuten, die der religiösenMehrheitsstruktur

im Herkunftsland angehören, als ›Abtrünnige‹ behandelt werden, scheint da-

bei nicht verwunderlich.8 In einer Reportage des Deutschlandfunks äußerten

sich geflüchtete ehemalige Muslime dazu, wie Zuschreibungen und Erwar-

tungshaltungen anderer Muslime sie im Alltag beeinträchtigten:

»Das beginnt schon an der Kasse eines Supermarkts. Je nach den Dingen,

die in deinem Einkaufswagen liegen, wirst du mit anderen Augen anschau-

en. Oft kommt es vor, dass der Kassierer oder die Kassiererin selbst Musli-

min ist. Und die wird dich je nach deinem Phänotyp auf eine bestimmte,

vermeintliche Identität festlegen. […] Du wirst schief angesehen, wenn du

Huhn kaufst, das nicht ›halal‹ ist, oder wenn in deinem Einkaufswagen ei-

ne Flasche Wein liegt. Dieser Blick der Anderen begleitet einen auf Schritt

und Tritt. Man muss immer aufpassen und so tun als ob. So tun, als würde

man den Ramadan befolgen, so tun als würde man beten, so tun als wür-

deman gewisse Redewendungen selbstverständlich benutzen. […] Man ent-

wickelt Strategien, um seine wirklichen Überzeugungen zu verbergen und

heikle Situationen von vornherein zu vermeiden. Wie stelle ich es an, um

während des Ramadan trinken zu können? Oder um den Moschee-Besuch

herumzukommen?Was muss ich tun, um bestimmte Freizeit-Aktivitäten zu

rechtfertigen oder zu kaschieren? So kann es auch vorkommen, dass zwei Ex-

Muslime einander nicht als solche erkennen, weil sie sich gegenseitig etwas

vorspielen.« (Deutschlandfunk 2017)

Diese Sorgen eines Flüchtlings decken sich mit den Erfahrungen die Familie

Bakhtari macht. Dass Jawid im Interview angibt, dass er das Christsein mit

7 Siehe exemplarisch FAZ.NET 2006.

8 Siehe exemplarisch Kempkens et al. 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Religion in Flüchtlingsunterkünften

›frei sein‹ verbinde, könnte auch damit einhergehen, frei von den Zuschrei-

bungen und Erwartungen anderer zu sein. Jedoch stellt eine neue religiöse

Zugehörigkeit ebenfalls Ansprüche an die Gläubigen. Buckser äußert dies-

bezüglich:

»Membership in a religious community derives from more than a set of be-

liefs; it also involves a set of relationships with other members, a set of prac-

tices and habits, and a set of aesthetic orientations and discursive styles.

Converts are able to assimilate such elements without the corresponding

beliefs, and indeed these elements may provide a better index of a person’s

conversion.« (Buckser 2003: 81)

Somit müssen sich Rashed und Jawid nicht nur mit neuen Glaubensrichtli-

nien und -praktiken auseinandersetzen, sondern sich auch in eine neue Ge-

meinschaft einfügen. Austin-Broos stellt dies als Herausforderung heraus:

»To be converted is to reidentify, to learn, reorder, and reorient. It involves

interrelatedmodes of transformation that generally continue over time and

define a consistent course. Not mere syncretism, neither can conversion in-

volve a simple and absolute break with a previous social life.« (Austin-Broos

2003: 2)

Dass ein Neuanfang im Sinne eines endgültigen Bruchsmit dem früheren Le-

ben nicht möglich ist,mag nicht im Sinne Jawids und seines Vaters sein, da es

den Anschein hat, dass die Familie ihre Konversion und das Leben inDeutsch-

land durchaus als neuen Lebensabschnitt betrachtet. Dieser beinhaltet nicht

nur eine Beschäftigung mit dem Christentum, sondern auch das Gefühl des

Aufgehobenseins in einer Gemeinschaft, die Unterstützung und den Rück-

halt der Gemeindemitglieder sowie die Möglichkeit der Bildung und Teilhabe

mit sich bringt, indem Vater und Sohn eine Alphabetisierung und Deutsch-

kurse erfahren sowie der Schulbesuch für Jawid ermöglicht wird. Weiterhin

ist beiden durch ihren Aufenthalt in Mittstadt und aufgrund ihrer Bemühun-

gen auch der Besitz eines Smartphones möglich, das sie ohne Lesekenntnisse

nicht in dem Umfang hätten nutzen können, in dem sie es sich wünschen.

Austin-Broos argumentiert daher im Folgenden dafür, eine Konversion als

»passage«, in Bezugnahme auf Turner (1967) zu begreifen:

»The public aspect of this belonging is perhaps a new identity, a newly in-

scribed communal self defined through the gaze of others. But for the who

has converted or allowedherself to be converted, the issue is a larger one and

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 233

also more intimate. Conversion is a type of passage that negotiates a place

in the world. Conversion as passage is also quest, a quest to be at home in a

world experienced as turbulent or constraining or, in some particular way, as

wanting in value. The passage of conversion is a passage to someplace rather

than no place. It is not a quest for utopia but rather for habitus. It involves

a process of continual embedding in forms of social practice and belief, in

ritual dispositions and somatic experience.« (Austin-Broos 2003: 2).

Die dem Pfarrer im Interview9 auffallenden Fragenmuslimischer Konvertiten

zu analogen Glaubensvorschriften bezüglich der Ausübung religiöser Prakti-

ken können mit Sachs Norris dadurch erklärt werden, dass Konvertiten übli-

cherweise zwei verschiedene Wege finden, damit umzugehen: entweder das

eifrige Befolgen der neuen religiösen Riten oder die selektive Durchführung

einzelner Riten (vgl. Sachs Norris 2003: 171). Es sei jedoch zu beachten, dass

Konvertiten dabei einen besonderen Blickwinkel innehätten:

»[…] converts initially understand the symbolism and language of their

adopted religion through the filter of their original language and world-

view. This applies not only to ideas but also to gesture, posture, and ritual,

which involve deeply engrained associations and learned relationships

between bodily practice and inner state of consciousness.« (Sachs Norris

2003: 171)

Auch daher, so Rambo, sei eine »[…] complete conversion […] a goal to work

forward, not a ›finished‹ product […].« (Rambo 200: 214)

In der ethnografischen Studie Hardings wiederum, die sich mit funda-

mentalen amerikanischen Baptisten befasst, wird deutlich, dass Konversi-

on nicht nur über die Durchführung religiöser Praktiken geschehen müs-

se. So zeigt Harding, dass ihre Informanten konvertieren, indem sie darüber

sprechen: »Fundamental Baptist witnessing is not just a monologue that con-

stitutes its speaker as a culturally specific person; it is also a dialogue that re-

constitutes its listeners […]« (Harding 1987: 167). Sie zeigt dadurch, dass Kon-

version durch das Zuhören, das Darüber-Sprechen und durch die Beschäfti-

gung mit dem Diskurs geschieht.

Die Rolle Lisas im Fallbeispiel ist aus der Perspektive Rasheds und seines

Sohnes eindeutig. Lisa wird als Autorität von beiden Männern wahrgenom-

men, die aufzeigt, was zu tun ist, zum Beispiel zügig zu genesen, um der

9 Siehe Anhang Interview mit Pfarrer Schneider.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Religion in Flüchtlingsunterkünften

deutschen Schulpflicht nachzukommen oder ein Gespräch mit der Schullei-

tung zu führen, um den weiteren Bildungsweg Jawids zu besprechen. Gleich-

zeitig kontrolliert Lisa die Einhaltung der Regeln in der kommunalen Un-

terkunft, indem sie mit ihrem Kollegen Thomas beispielsweise den Wohn-

raum der Familie Bakhtari aufsucht, die Alkoholflaschen mitnimmt und ihn

ermahnt, dass in der Unterkunft ein Alkoholverbot herrsche.

Amir wiederum übernimmt eine ambivalente Rolle im Fallbeispiel. Zwar

unterstützt er Lisa, indem er sie auf Rasheds Alkoholkonsum aufmerksam

macht, jedoch agiert er auch außerhalb seines Verantwortungsbereiches, in-

dem er die anderen Bewohner über Rasheds Problem in Kenntnis setzt und

diesen sogarmit einem Freund seinerMoscheegemeinde aufsucht, um ihn zu

dieser einzuladen. Es ist zu vermuten, dass er Probleme damit hat, Rasheds

Konversion zu akzeptieren. Letztlich ist es Amir zu verdanken, dass Rashed

nach seinem Suizidversuch schnellstmöglich geholfen werden kann, da die-

ser den Afghanen in seinem Zimmer auffindet, als er anklopft, um sich mit

ihm auszutauschen.

Dass Rashed durch die Flucht und insbesondere durch deren Auslöser ei-

ne Belastung empfindet, ist nicht ungewöhnlich. So befassen sich Medizin-

ethnologen seit mehreren Jahren mit den Auswirkungen von Migration auf

die psychische Gesundheit von Flüchtlingen (vgl. Weiss 2003; Jenkins 2015;

Huschke 2015; Craig 2010). Allerdings sei hinsichtlich einer Auseinanderset-

zung mit dem Leiden der Migranten nicht nur der Prozess der Migration zu

berücksichtigen, sondern es seien ebenso kulturelle wie ethnische Erfahrun-

gen einzubeziehen, »[…] die das Spektrummöglicher Bewältigungsstrategien

in belastenden Situationen in der Fremde begrenzen.« (Basu/Powroznik [ehe-

mals Gies-Powroznik] 2018: 22)

9.3. Zusammenfassung

Das Fallbeispiel der Konversion der Familie Bakhtari zeigt, dass die Verhand-

lung von Zugehörigkeiten nicht lediglich Produkt einer Migration ist, son-

dern vielmehr einen natürlichen Bestandteil menschlicher Interaktion dar-

stellt. In bestimmten Konstellationen resultieren diese Interaktionen in Aus-

handlungsprozessen, die als belastendwahrgenommenwerden, vor allem von

denjenigen, die nicht der Mehrheitsstruktur angehören. Rashed und Jawid

Bakhtaris Zugehörigkeitsprofil erweist sich, je nach Kontext und Konstella-

tion, als Herausforderung und wird zuweilen konfliktiv. Stets gehören sie

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 235

zu einer Minderheit. Im Herkunftsland, auf der Flucht sowie im Aufnahme-

land sehen sie sich verschiedenen Faktoren ausgesetzt, die ihnen die Not-

wendigkeit abverlangen, ihre religiösen oder ethnischen Zugehörigkeiten zu

verbergen oder mit alternativen Narrativen zu arbeiten, um sich infolgedes-

sen eine neue Zugehörigkeit zu verleihen und ihren Hintergrund ihrem je-

weiligen Gegenüber plausibel zu machen. Dass dies ein Prozess ist, der aus

einem wahrgenommenen Konformitätszwang resultiert und mit dem eine

enorme psychische Belastung einhergeht, zumal stets die eigene Existenz als

bedroht empfunden wird, wird am Beispiel Rasheds deutlich, der nicht nur

unter der bloßen Migrationserfahrung mit den damit verbundenen Rahmen-

bedingungen leidet, sondern vor allem unter den Erlebnissen in Afghanistan

sowie unter den Aushandlungen seiner Zugehörigkeiten auf der Flucht wie

auch im Aufnahmeland. Die soziale Dimension seiner Konversion berück-

sichtigend, wird dabei deutlich, dass diese auch das Selbstverständnis der

Mehrheit infrage stellt, indem sie sich als Bedrohung für deren Wertesys-

tem darstellt. Dies äußert sich in Beschimpfungen und dem Bespucken Ja-

wids durch die anderen muslimischen Familien und deren Kinder. Weiterhin

wird eine Kränkung insbesondere der muslimischen Frauen ersichtlich, die

sich in ihrer Rolle von Rashed gefährdet fühlen. Insbesondere Shabnam zeigt

dies deutlich, da sie sich abwertend darüber äußert, dass Rashed Hausar-

beiten übernimmt, ohne die sozialen Umstände in Betracht zu ziehen. Die

Kränkung durch seine Konversion mag derart stark sein, dass die muslimi-

schen Familien ihn ausgrenzen und ihre Entbehrungen auf den Konvertiten

als ›Sündenbock‹ projizieren. Auf diese Weise wird auch die öffentliche Ag-

gression Rashed gegenüber legitimiert. Familie Bakhtari hingegen hat keine

Referenzgruppe. Rashed, als alleinerziehender Flüchtling, lebt weitestgehend

isoliert in der Unterkunft. Dieser Umstand ist ihm aus seinemHerkunftsland

unbekannt und auch aus Perspektive der anderenmuslimischen Familien un-

gewöhnlich. Hierdurch verstärkt sich die Ablehnung seiner neuen religiösen

Zugehörigkeit noch. Weiterhin erfahren Rashed und Jawid eine zweifache

Stigmatisierung, indem sie mit ihrer Zugehörigkeit als Hazara imHerkunfts-

land wie auchmit ihrer neuen religiösen Zugehörigkeit inMittstadt umgehen

müssen. Das Verschweigen dieser Zugehörigkeiten kann in beiden Fällen als

Teil ihres Habitus betrachtet werden. Es stellt sich die Frage, welches Verhal-

ten die Nachbarn der Bakhtaris gezeigt hätten, wäre die afghanische Fami-

lie muslimisch und somit keine Bedrohung dargestellt hätte. Möglicherweise

hätten dann die sozialen Umstände im Leben der beidenMänner Berücksich-

tigung gefunden und eventuell auchMitgefühl unter den Rahmanis, Ahmadis

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Religion in Flüchtlingsunterkünften

und Sayeds evoziert. Weiterhin ist denkbar, dass die Familien ihre Unterstüt-

zung angeboten hätten und ihre Kinder dazu angehalten hätten, Jawid ein-

zubeziehen, während sich die Männer Rasheds angenommen hätten.

Im Fallbeispiel wird gezeigt, dass Konversion stets als komplexes Phäno-

men betrachtet werden muss, dessen Analyse unter anderem erfordert, dass

möglichst die emische wie auch die etische Perspektive aller Beteiligten in Be-

tracht zu ziehen ist.Weiterhin wird deutlich, dass speziell im Fall zum Chris-

tentum konvertierender Muslime auch die Dringlichkeit, die mit Apostasie

und deren Konsequenzen in muslimischen Ländern einhergeht, Beachtung

erfordert.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Schluss

Die Frage, die sich der Forscherin zu Beginn der Studie stellte, lautet:

Welche Erscheinungsformen von ›Religion‹ treten in nordrhein-westfäli-

schen Flüchtlingsunterkünften auf und welche Interaktionen und Aushand-

lungsprozesse ergeben sich in der Folge?

Die Befunde lassen sich in vier Dimensionen des Aufeinandertreffens in

Flüchtlingsunterkünften verorten: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschrei-

bungen am Fallbeispiel des Ramadan, Religiöse und ethnische Zugehörigkei-

ten im Spannungsfeld des Gemeinsamen Wohnens am Fallbeispiel des Putz-

plans, Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken

am Fallbeispiel des ›Zuckerfests‹, und Religiöse Irritationen und Spannungen

am Fallbeispiel der Konversion. Durch die Herausarbeitung der Schlüsselka-

tegorien ›Zugehörigkeiten‹ und ›Grenzziehungen‹ ist die Forschungsfrage so

zu beantworten, dass zunächst die religiöse Zugehörigkeit nach Lauser und

Weißköppel (2008) als nur ein Teil der Identität neben Ethnizität, Nationali-

tät, Geschlecht, Klassen- und Bildungsstatus sowie demAlter betrachtet wird.

Weiterhin trifft für die Arbeit zu, dass, wie Baumann (2018) herausstellt, Reli-

gion in der Migration eine neue Sichtbarkeit erfährt. Religiöse Zugehörigkeit

kann als Differenzmarker fungieren (vgl. ebd.: 44f.). Dabei kann eine geteil-

te Zugehörigkeit vorteilhaft sein, weil sie verbindet und Nähe in der Fremde

schafft. Zusätzlich lässt sie eine Rückbesinnung auf gemeinsame Werte zu.

Gleichsam kann eine geteilte Zugehörigkeit Andere ausschließen, und wei-

terhin auch als Bürde erlebt werden, weil sie dem Kollektiv gegenüber stets

aufs Neue bekräftigt und legitimiert werden muss und dies von den Mitglie-

dern auch stets aufs Neue eingefordert wird. So werden im Zusammenhang

mit dem Beispiel ›Zuckerfest‹ benachbarte Familien von den Sozialarbeitern

als ›Freunde‹ wahrgenommen. Die Familien, die nur zum Teil religiöse oder

ethnische Zugehörigkeiten teilen, profitieren zum einen von einem Verhält-

nis, das ihnen zum Beispiel das Teilen von gemeinsamen Sorgen ermöglicht,

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Religion in Flüchtlingsunterkünften

müssen auf der anderen Seite jedoch stets die sozialen Beziehungen unter-

einander bekräftigen,was als anstrengendwahrgenommenwird. In Konflikt-

fällen kommt es dann zu Grenzziehungsprozessen, um die eigene Position

herauszustellen, die Verbindung zum einen Kollektiv zu betonen und die Ab-

grenzung vom anderen deutlich zu machen. Die Befunde der Arbeit zeigen,

dass soziale Grenzziehungen (nach Pfaff-Czarnecka 2012) als situativ und re-

lational zu verstehen sind. Dabei spiegelt sich deren Relationalität darin, wie

Grenzen gezogen werden (ob religiös oder ethnisch), sowie die Situativität

darin, wann (in welchen Situationen, unter welchen Rahmenbedingungen)

dies geschieht. So wird auch deutlich, dass religiöse Zugehörigkeiten nicht

davon abhalten, punktuell Allianzen mit ›dem Anderen‹ einzugehen und über

die Grenzen des Kollektivs hinweg zu agieren, was dann für diesen Moment

zu einem bestimmten Zweck in den Hintergrund tritt. Dabei wird pragma-

tisch gehandelt. Indem eine Beschreibung der Interaktionen und Aushand-

lungsprozesse vorgenommen wird, die auf die Situativität und Relationalität

dessen fokussiert, was tatsächlich geschieht, werden Kulturalisierungen (de-

rer sich nicht nur Forscher sondern auch die Feldakteure bedienen können)

vermieden und kann gezeigt werden, wer sich wann, aus welchen Gründen

und mit welchem Ziel abgrenzt oder eine Allianz eingeht.

Weiterhin zeigt die Arbeit, dass Religion als soziale Handlungspraxis in

Flüchtlingsunterkünften Druck erzeugen kann. So kann eine Abfrage zum

Fasten in einer Erstaufnahmeeinrichtung durchaus als Bekenntnisinstru-

ment fungieren, indem sie Zuschreibungen zulässt. Es wird deutlich: Man

muss sich als Bewohner einer Flüchtlingsunterkunft zu Religion verhalten

beziehungsweise sich selbst verorten – und kann nicht indifferent bleiben.

Auch wird gezeigt, dass Religion in Flüchtlingsunterkünften nicht selten

einhergeht mit einem Taktieren (nach de Certeau 1988). Dabei kommen Tak-

tiken als kreative Verhaltensweisen von Akteuren zum Einsatz, die nur ein-

geschränkte Handlungsspielräume ermöglichen. Wer taktisch handelt, kann

Konfrontationen um zum Beispiel seine religiöse Zugehörigkeit aus demWeg

gehen, oder schützt sich dadurch sogar.

Schließlich wurden auch die Rolle und Lebenswirklichkeiten der Sozialar-

beiter in Flüchtlingsunterkünften herausgearbeitet und konnte gezeigt wer-

den, dass deren Rolle durch bestimmte professionelle Rahmenbedingungen

und Widersprüche geprägt ist. Es werden Herausforderungen um Autoritä-

ten sowie um Nähe und Distanz in der sozialarbeiterischen Tätigkeit mit den

Bewohnern beschrieben, ferner wird auf die Emotionalisierung der Klienten-

Beziehungen sowie auf das Professionsverständnis der Praktiker in Flücht-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Schluss 239

lingsunterkünften eingegangen. Indem ich den Blick für diese Aspekte schär-

fe, trage ich mit meiner Arbeit somit auch zu einem Verständnis bei, wie So-

zialarbeiter in der Flüchtlingshilfe mit religionsbezogenen Herausforderun-

gen umgehen können, und dazu, dass Grenzziehungsprozesse eben nicht per

se zwischen Mitgliedern bestimmter Konfessionen auftreten. Vielmehr be-

darf es bestimmter Gelegenheitsstrukturen sowie räumlicher und zeitlicher

Strukturen, einen Austausch zwischen den Bewohnergruppen zu schaffen.

Eine Grenze der Arbeit ist mit der Repräsentativität der Befunde benannt.

Diese könnten gezielt im Rahmen weiterer Forschung, in einem breiteren

Kontext, ausgelotet werden.

Im Oktober 2018 treffe ich Saad Rahmani ein letztes Mal auf dem Jahr-

markt in Mittstadt. Er ist mittlerweile 16 Jahre alt und diesmal statt mit sei-

nem Bruder mit zwei Freunden unterwegs, die ich nicht kenne. Wir treffen

uns zufällig in der Schlange vor einem Stand, der mit Schokolade überzoge-

nes Obst verkauft, und unterhalten uns. Saad wirkt wie jeder andere Jugend-

liche Mittstadts, geht es mir durch den Kopf. Er kleidet sich auf dieselbe Art

wie andere Jungen seines Alters, trägt die Art Frisur, die aktuell unter Jungen

beliebt zu sein scheint, und zeigt mir auf seinem Handy, welche Musik er ge-

rade parallel über den Stöpsel in seinem rechten Ohr hört. Ich frage mich,

wie es ihm in den vergangenen Monaten wohl erging, weiß jedoch gleichzei-

tig, dass meine Forschung bereits ein Ende gefunden hat. Die Familien haben

mir lang genug ihr Vertrauen geschenkt, mich ihren Alltag miterleben lassen

und persönliche Momente mit mir geteilt. Lang genug haben Saad, Aldoni-

za, Dino, Jawid, Nour und ich uns ›WhatsApp‹-Nachrichten geschickt, uns

in der Einrichtung und in der Schule getroffen und nachmittags im Jugend-

klub Zeit zusammen verbracht. Irgendwann nahm die Kommunikation stetig

ab, da meine Feldphase vorbei war und sich kaum noch Gelegenheiten boten,

miteinander ins Gespräch zu kommen.

Während ich dem Standbesitzer nun das Geld aushändige, höre ich, wie

Saad und seine Freunde sich hinter mir unterhalten. Es ist der letzte Tag der

Herbstferien in Nordrhein-Westfalen, und sie sprechen darüber, dass sie nun

morgens nicht mehr ausschlafen könnten. Danach geht es noch darum, dass

bald ein Praktikum in der Schule für alle drei ansteht. Ich frage mich, in wel-

chem Bereich Saad dieses wohl absolvieren wird und wie es ihm und seiner

Familie allgemein wohl geht. Nachdem wir uns verabschiedet haben, denke

ich daran, dass dieser Lebensabschnitt nun auch für mich als Forscherin vor-

bei ist und ich Saad und seiner Familie alles Gute wünsche. Da ruft er mir

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Religion in Flüchtlingsunterkünften

plötzlich hinterher: »Frau Gies1, was ist? Kommst du mich mal wieder besu-

chen?«

1  Zum Zeitpunkt der Forschung trug die Forscherin einen Doppelnamen und wurde in

der Schule daher in Kurzform ›Frau Gies‹ genannt.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografie

Agamben, Giorgio 1998. Homo Sacer: Sovereign Power and Bare Life. Stanford:

Stanford University Press.

Agamben, Giorgio 2005. State of Exception. Chicago: University of Chicago

Press.

Agier, Michel 2002. Between War and City: Towards an Urban Anthropology

of Refugee Camps. In: Ethnography 3(3). 317-341.

Ahmed, Sara 1999. Home and away. Narratives of migration and estrange-

ment. In: International Journal of Cultural Studies, 2(3). 329-347.

Antonsich, Marco 2010. Searching for Belonging – An Analytical Framework.

In: Geography Compass 4 (6). 644-659.

Arendt, Hannah 1958.TheOrigins of Totalitarianism. London: G. Allen & Unwin.

Assmann, Jan 1995. Erinnern um dazuzugehören. Kulturelles Gedächtnis, Zu-

gehörigkeitsstruktur und normative Vergangenheit. In: Platt, Kristin/Da-

bag, Mihran (Hg.), Generation und Gedächtnis. Erinnerungen und kollektive

Identitäten. Opladen: Leske und Budrich.

Aumüller, Jutta/Bretl, Carolin 2008. Die kommunale Integration von Flüchtlingen

in Deutschland. Berlin: Berliner Institut für vergleichende Sozialforschung

Austin-Broos, Diane 2003.The Anthropology of Conversion: An Introduction.

In: Buckser, Andrew/Glazier, Stephen D. (Hg.).TheAnthropology of Religious

Conversion. Lanham: Rowman & Littlefield. 1-14.

Bakewell, Oliver 2014. Encampment and Self-settlement. In: Fiddian-

Qasimeh, Elena/Loescher, Gil/Long, Katy/Sigona, Nando (Hg.).TheOxford

Handbook of Refugee and Forced Migration Studies. New York: Oxford Univer-

sity Press. 127-138.

Barnard, Alan 2000.History andTheory in Anthropology. Cambridge: Cambridge

University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Barth, Fredrik 1969. Introduction. In: Barth, Fredrik (Hg.). Ethnic Groups and

Boundaries. Long Grove: Waveland Press. 9-38.

Bashkin, Orit 2009.The other Iraq: Pluralism and Culture in Hashemite Iraq. Stan-

ford: Stanford University Press.

Basu, Helene/Powroznik [ehemals Gies-Powroznik], Natalie 2018. Ethnologi-

sche Aspekte der Migration. In: Machleidt, Wielant/Kluge, Ulrike/Siebe-

rer, Marcel G./Heinz, Andreas (Hg.). Praxis der interkulturellen Psychiatrie

und Psychotherapie. Migration und psychische Gesundheit.München: Elsevier.

15-22.

Baumann, Gerd 1999. The Multicultural Riddle: Rethinking National, Ethnic, and

Religious Identities. New York und London: Routledge.

Baumann, Martin 2018. Zur Rolle von Religion und religiösen Gemeinschaf-

ten bei Flucht, Zuwanderung und gesellschaftlicher Integration. In: Strö-

bele, Christian/Gharaibeh, Mohammad/Middelbeck-Varwick, Anja/Dziri,

Amir (Hg.). Migration, Flucht, Vertreibung – Orte islamischer und christlicher

Theologie. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet. 39-56.

Beaman, Lori 2017.Deep Equality in an Era of Religious Diversity. Oxford: Oxford

University Press.

Behrendes, Udo 2016. Die Kölner Silvesternacht 2015/2016 und ihre Folgen

Wahrnehmungsperspektiven, Erkenntnisse und Instrumentalisierungen.

In: Neue Kriminalpolitik, Jahrgang 28, Heft 3. 322-343.

Bartolucci, Bellinda 2017: Wehrdienst ist nicht gleich Wehrdienst: Wie Flücht-

lingen aus Eritrea der Schutz verwehrt wird. Internetquelle: https://www.

proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-

fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/(zuletzt abgerufen

am 27.09.2018).

Berger, Peter/Luckmann, Thomas 2013 [1969]. Die gesellschaftliche Konstruktion

der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt a.M.: Fischer.

Berufsverband der Rechtsjournalisten e. V. 2018. Wohnsitzauflage für Flücht-

linge: der vorgeschriebene Wohnort. Internetquelle: https://www.anwalt.

org/asylrecht-migrationsrecht/wohnsitzauflage/(zuletzt abgerufen am

19.10.2017).

Bethmann, Stephanie/Niermann, Debora 2015. Crossing boundaries in quali-

tative research – Entwurf einer empirischen Reflexivität der qualitativen

Sozialforschung in Deutschland und den USA. In: Forum Qualitative Sozi-

alforschung/Forum: Qualitative Social Research, 16(2). Art. 19. 1-31.

Bezirksregierung Arnsberg 2018: Zuweisung von anerkannten Flüchtlingen (Wohn-

sitzauflage). Integration für Flüchtlinge. Internetquelle: https://www.bezreg-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/
https://www.proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/
https://www.proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/
https://www.anwalt.org/asylrecht-migrationsrecht/wohnsitzauflage/
https://www.anwalt.org/asylrecht-migrationsrecht/wohnsitzauflage/
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/
https://www.proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/
https://www.proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/
https://www.anwalt.org/asylrecht-migrationsrecht/wohnsitzauflage/
https://www.anwalt.org/asylrecht-migrationsrecht/wohnsitzauflage/
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php


Bibliografie 243

arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_

fluechtlinge/index.php (zuletzt abgerufen am 19.10.2017).

Bindemann, Rolf 1987. Religion und Politik bei den schi’itischen Hazâra in Afghani-

stan, Iran und Pakistan. Berlin: Verlag Das Arabische Buch.

Bochow, Astrid 2015. »We Are Only Helping!« Volunteering and Social Media

in Germany’s New »Welcome Culture«. In: Blog: Medizinethnologie Körper,

Gesundheit und Heilung in einer globalisierten Welt.

Bourdieu, Pierre 1983. Ökonomisches Kapital – Kulturelles Kapital – Sozia-

les Kapital. In: Kreckel, Reinhard (Hg.). Soziale Ungleichheiten. Göttingen:

Schwartz. 183-198.

Bourdieu, Pierre 1999 [1993]. Narzißtische Reflexivität und wissenschaftliche

Reflexivität. In: Berg, Eberhard/Fuchs, Martin (Hg.): Kultur, soziale Praxis,

Text. Die Krise der ethnographischen Repräsentation. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp. 365-374.

Breuer, Franz/Muckel, Petra/Dieris, Barbara 2018 [2009]. Reflexive Grounded

Theory. Wiesbaden: Springer.

Brubaker, Rogers 2002. Ethnicity without groups. In: European Journal of Socio-

logy/Archives Européennes de Sociologie/Europäisches Archiv für Soziologie. Vol.

43, No. 2, Études critiques. 163-189.

Bruhn, Rebecca/Calvacanti, Rodrigo/Epstude, Katharina/Färber, Clara/Jose

Goncalvez Montero, Gabriela/Mysorekar, Maya Perusin/Ramm,

Ronda/Strott, Laura/Wandke/Rebecca 2016. »Waiting Kills Me« –

Life in a Factory Building. In: Dilger, Hansjörg/Dohrn, Kristina (Hg.).

Living in Refugee Camps in Berlin. Berliner Beiträge zur Ethnologie Band 40.

Berlin: Weißensee Verlag. 63-108.

Bruner, Jerome 1990. Acts of Meaning. Cambridge, Ma.: Harvard University

Press.

Buckser, Andrew 2003. Social Conversion and Group Definition in Jewish

Copenhagen. In: Buckser, Andrew and Glazier, Stephen D. (Hg.).The An-

thropology of Religious Conversion. Lanham: Rowman & Littlefield. 69-84.

Buckser, Andrew/Glazier, Stephen D. 2003. Preface. In: Buckser, An-

drew/Glazier, Stephen D. (Hg.). The Anthropology of Religious Conversion.

Lanham: Rowman & Littlefield. xv-xviii.

Bundesamt für Migration und Flüchtlinge 2016.Das Bundesamt in Zahlen 2015:

Asyl. Nürnberg.

Bundesamt für Migration und Flüchtlinge 2016. Interkultureller Kalender

2016. Internetquelle: https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/

Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://de.wikipedia.org/wiki/Reinhard_Kreckel
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://de.wikipedia.org/wiki/Reinhard_Kreckel
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile


244 Religion in Flüchtlingsunterkünften

pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__

blob=publicationFile (zuletzt abgerufen am 11.11.2018).

Bundesamt für Migration und Flüchtlinge 2018. Skalierte Sprachprüfung:

Deutsch-Test für Zuwanderer. Internetquelle: www.bamf.de/DE/Willkom-

men/DeutschLernen/Integrationskurse/Abschlusspruefung/Skalierte-

Sprachpruefung/skaliertesprachpruefung-node.htm (zuletzt abgerufen

am 11.11.2018).

Butler, Judith 1993. Bodies that matter. On the discursive limits of sex. New York:

Routledge.

Centrum für Religionswissenschaftliche Studien 2017. Praxis-Workshop »Religi-

on unterbringen. Regulierung kultureller und religiöser Vielfalt in Flüchtlingshei-

men«. Internetquelle: https://ceres.rub.de/de/veranstaltungen/religion-

unterbringen/(zuletzt abgerufen am 24.02.2019).

Certeau, Michel de 1988. Die Kunst des Handelns. Berlin: Merve Verlag.

Charmaz, Kathy/Mitchell, Richard 2007. Grounded theory in ethnography. In:

Atkinson, Paul (Hg.). Handbook of Ethnography. London: Sage. 160-174.

Charmaz, Kathy 2014 [2006]. Constructing Grounded Theory. London: Sage.

Chatty, Dawn 2014. Anthropology and Forced Migration. In: Fiddian-

Qasimeh, Elena/Loescher, Gil/Long, Katy/Sigona, Nando (Hg.).TheOxford

Handbook of Refugee and Forced Migration Studies. New York: Oxford Univer-

sity Press. 74-85.

Christ, Simone/Meininghaus, Esther/Röing, Tim 2017. »All DayWaiting«: Kon-

flikte in Unterkünften für Geflüchtete in NRW. Bicc-Workingpaper 3/2017.

Bonn.

Clifford, James 1986. Introduction: Partial Truths. In: Clifford, James/George,

Marcus (Hg.).Writing Culture: the Poetics and Politics of Ethnography. London:

University of California Press. 1-26.

Clifford, James/Marcus, George 1986.Writing Culture: The Poetics and Politics of

Ethnography. Berkeley: University of California Press.

Craig, Tom 2010. Mental distress and psychological interventions in refugee

populations. In: Bhugra, Dinesh/Craig, Tom/Bhui, Kamaldeep (Hg.).Men-

talHealth of Refugees and AsylumSeekers.New York: Oxford University Press.

9-21.

Davie, Grace 1990. Believing without Belonging: Is this the Future of Religion

in Britain? In: Social Compass 37 (4). 455-469.

Devereux, Georges 1988. Angst und Methode in den Verhaltenswissenschaften.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://ceres.rub.de/de/veranstaltungen/religion-unterbringen/
https://ceres.rub.de/de/veranstaltungen/religion-unterbringen/
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://ceres.rub.de/de/veranstaltungen/religion-unterbringen/
https://ceres.rub.de/de/veranstaltungen/religion-unterbringen/


Bibliografie 245

Douglas, Mary 1966. Purity and danger: an analysis of concepts of pollution and

taboo. London: Routledge and Kegan Paul.

Elwert, Frederik 2015. Religion als Ressource und Restriktion im Integrationspro-

zess: Eine Fallstudie zu Biographien freikirchlicher Russlanddeutscher. Wiesba-

den: Springer.

Emmer, Martin/Richter, Carola/Kunst, Marlene 2016. Flucht 2.0. Mediennut-

zung durch Flüchtlinge vor, während und nach der Flucht. Berlin: Institut für

Publizistik- und Kommunikationswissenschaft.

Eppenstein, Thomas/Ghaderi, Cinur 2017. Perspektiven auf Flüchtlinge und

Fluchtdynamiken – Eine Einführung. In: Ghaderi, Cinur/Eppenstein,

Thomas (Hg.). Flüchtlinge: Multiperspektivische Zugänge. Wiesbaden: Sprin-

ger. 1-28.

Eriksen, Thomas Hylland 1993. Ethnicity and Nationalism. Anthropological Per-

spectives. London: Pluto.

FAZ.NET 2006. Politiker setzen sich für bedrohten Christen ein. Internetquelle:

www.faz.net/aktuell/politik/ausland/religionsfreiheit-politiker-setzen-

sich-fuer-bedrohten-christen-ein-1306169.html (zuletzt abgerufen am

29.10.2018).

Freie Universität Berlin 2017: Pressemitteilung: Ethnologischer Fachverband

benennt sich um in »Deutsche Gesellschaft für Sozial- und Kultur-

anthropologie«. Vorsitzende des Fachverbands an der Freien Universität

wiedergewählt. Internetquelle: www.fu-berlin.de/presse/informatio-

nen/fup/2017/fup_17_263-umbenennung-ethnologischer-fachverband-

deutsche-gesellschaft-fuer-sozial-und-kulturanthropologie/index.html

(zuletzt abgerufen am 27.01.2018).

Darnton, Robert 1989. Ein Bourgeois bringt seine Welt in Ordnung: Die Stadt

als Text. In: Darnton, Robert (Hg.). Das große Katzenmassaker. München:

Hanser. 125-168.

DeWalt, Kathleen/DeWalt, Billy 1998. Participant Observation. In: H. Russel

Bernard (Hg.): Handbook of Methods in Cultural Anthropology. Plymouth: Al-

tamira Press. 259-299.

Dilger, Hansjörg/Dittmer, Cordula/Dohrn, Kristina/Lorenz, Danile F./Voss,

Martin 2017. Studentisches Forschen in Not- und Sammelunterkünften

für Geflüchtete. (Selbst-)Kritische Reflexionen aus der sozial- und Kul-

turanthropologie und Katastrophenforschung. In: Z’Flucht. Zeitschrift für

Flüchtlingsforschung. 01/2017. 124-139.

Eppenstein, Thomas/Ghaderi, Cinur 2017. Perspektiven auf Flüchtlinge und

Fluchtdynamiken – Eine Einführung. In: Eppenstein, Thomas/Ghaderi,

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Cinur (Hg.). Flüchtlinge:Multiperspektivische Zugänge.Wiesbaden: Springer.

1-28.

Farouk-Sluglett,Marion/Sluglett, Peter 1992. Sunnis And Shi‘is Revisited: Sec-

tarianism and Ethnicity in Authoritarian Iraq. In: Problems of the Middle

East in Historical Perspective. Oxford: Oxford University Press. 259-273.

Flick, Uwe 2015 [2000]. Konstruktivismus. In: Flick, Uwe/von Kardorff,

Ernst/Steinke, Ines (Hg.).Qualitative Forschung. Reinbek: Rowohlt. 150-163.

Flick, Uwe/von Kardorff, Ernst/Steinke, Ines 2015 [2000]. Was ist qualita-

tive Forschung? Einleitung und Überblick. In: Flick, Uwe/von Kardorff,

Ernst/Steinke, Ines (Hg.). Qualitative Forschung. Reinbek: Rowohlt. 13-29.

Foucault, Michel 1977. Überwachen und Strafen. Berlin: Suhrkamp.

Foucault, Michel 1979. Discipline and Punish. The Birth oft he Prison. Harmonds-

worth: Penguin Books.

Foucault, Michel 2005. Subjekt und Macht. In: Defert, Daniel/Ewald, Fran-

cois/Lagrange, Jaques (Hg.). Analytik der Macht. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Friese, Heidrun 2017. Flüchtlinge: Opfer, Bedrohung, Helden: Zur politischen Ima-

gination des Fremden. Bielefeld: Transcript.

Garz, Detlef/Kraimer, Klaus 1994.DieWelt als Text: ZurTheorie, Kritik und Praxis

der objektiven Hermeneutik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Geertz, Clifford 1963. The Integrative Revolution: Primordial Sentiments and

Civil Politics in the New States. In: Geertz, Clifford (Hg.). Old Societies and

New States: The Quest for Modernity in Asia and Africa. New York: Free Press

of Glencoe. 105-57.

Geertz, Clifford 2015 [1987]: Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kulturel-

ler Systeme. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Taschenbuch Verlag.

Gergen, Kenneth J. 1985. ›The Social Constructionist Movement in Modern

Psychology‹. In: American Psychologist, 40. 266-275.

Gergen, Kenneth J. 1988. If Persons are Texts. In: Messer, S. B./Sass,

L. A./Woolfolk, R. L. (Hg.): Hermeneutics and Psychological Theory. Interpre-

tive Perspectives on Personality, Psychotheraphy, and Psychopathology. New Jer-

sey: Rutgers University. 28-51.

Gergen, Kenneth J. 1994: Realities and Relationships. Soundings in Social Construc-

tion. Cambridge, Ma.: Harvard University Press.

Gergen, Kenneth J. 1999. An Invitation to Social Construction. London,Thousand

Oaks, New Delhi: Sage.

Gobo, Giampietro/Molle, Andrea 2008.Doing Ethnography: Introducing Qualita-

tive Methods. London: Sage.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografie 247

Goffman, Erving 1980 [1977]. Rahmen-Analyse: Ein Versuch über die Organi-

sation von Alltagserfahrungen. Berlin: Suhrkamp.

Goffman, Erving 2003 [1959]. Wir alle spielen Theater: Die Selbstdarstellung im

Alltag. München: Piper.

Glaser, Barney/Strauss, Anselm 1967.TheDiscovery of GroundedTheory.Chicago:

Aldine.

Gola, Peter/Schomerus, Rudolf 1997. Bundesdatenschutzgesetz mit Erläuterungen.

München: C. H. Beck.

Gottowik, Volker 1997.Konstruktionen des Anderen. Clifford Geertz und die Krise der

ethnografischen Repräsentation. Berlin: Reimer.

Gupta, Akhil/Ferguson, James 1997. Discipline and Practice: ›The Field‹ as site,

method and location in anthropology. In: Gupta A./Ferguson. Anthropolog-

ical Locations: Boundaries and Grounds of a Field Science. Berkeley: University

of California Press.1-46.

Guschas, Thilo/Rübel, Jan/Schaap, Fritz/Schenk, Arnfrid 2015. Was glaubt

ihr denn? Internetquelle: https://www.zeit.de/2015/40/religion-glaube-

freiheit-fluechtlinge-deutschland (zuletzt abgerufen am 11.11.2018).

Hahn, Hans Peter/Hornbacher, Annette/Schönhuth, Michael 2008: »Frank-

furter Erklärung« zur Ethik in der Ethnologie. Internetquelle: https://

www.dgska.de/wp-content/uploads/2016/07/DGV-Ethikerklaerung.pdf

(zuletzt abgerufen am 14.10.2018).

Hansen, Art/Oliver-Smith, Anthony 1982. Involuntary Migration: The Problems

and Responses oft he Displaced. Boulder: Westview Press.

Harding, Susan 1987. Convicted by the holy spirit:The rhetoric of fundamental

Baptist conversion. In: American Ethnologist 14 (1). 167-182.

Harrell-Bond, Barbara 1986. Imposing Aid: Emergency Assistance to Refugees. Ox-

ford: Oxford University Press.

Harrell-Bond, Barbara/Voutira, Eftihia 1992. Anthropology of Refugees. In:

Anthropology Today. Volume 8, No. 4. 6-10.

Hart, Jason 2014. Children and Forced Migration. In: Fiddian-Qasimeh,

Elena/Loescher, Gil/Long, Katy/Sigona, Nando (Hg.).TheOxford Handbook

of Refugee and Forced Migration Studies. New York: Oxford University Press.

383-394.

Hefner, Robert 1993. Introduction: World Building and the Rationality of

Conversion. In: Hefner, Robert (Hg.). Conversion to Christianity: Historical

and Anthropological Perspectives on a Great. Berkeley: University of California

Press. 3-44.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/2015/40/religion-glaube-freiheit-fluechtlinge-deutschland
https://www.zeit.de/2015/40/religion-glaube-freiheit-fluechtlinge-deutschland
https://www.dgska.de/wp-content/uploads/2016/07/DGV-Ethikerklaerung.pdf
https://www.dgska.de/wp-content/uploads/2016/07/DGV-Ethikerklaerung.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/2015/40/religion-glaube-freiheit-fluechtlinge-deutschland
https://www.zeit.de/2015/40/religion-glaube-freiheit-fluechtlinge-deutschland
https://www.dgska.de/wp-content/uploads/2016/07/DGV-Ethikerklaerung.pdf
https://www.dgska.de/wp-content/uploads/2016/07/DGV-Ethikerklaerung.pdf


248 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Hegner, Victoria 2013. Vom Feld verführt. Methodische Gratwanderungen in

der Ethnografie. In: Forum Qualitative Sozialforschung/Forum: Qualitative So-

cial Research, 14(3). Art.19. 1-21.

Heiss, Jan Patrick/Piette, Albert 2015. Individuals in Anthropology. In: Zeit-

schrift für Ethnologie. Band 140, Heft 1. 5-18.

Hong, Lawrence K./Duff, Robert W. 2002. Modulated Participant-

Observation: Managing the Dilemma of Distance in Field Research.

In: Field Methods, 14 (2). 190-96.Hopf, Christel 2015. Forschungsethik und

qualitative Forschung. In: Flick, Uwe/von Kardorff, Ernst/Steinke, Ines

(Hg.) Qualitative Forschung. Reinbek: Rowohlt. 589-599.

Huschke, Susann 2015. Giving Back: Activist Research with Undocumented

Migrants in Berlin. In: Medical Anthropology, 34. 54-69.

Hüseyin Topel 2016: Abtrünnige im Islam. Internetquelle: https://www.

deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.

html?dram:article_id=360555 (abgerufen am 11.11.2018).

Ingold, Tim 2000.The perception oft he environment. Essays on livelihood, dwelling

and skill. London: Routledge.

Jackson, Anthony 1987. Reflections on Ethnography at home and the ASA. In:

Jackson, Anthony (Hg.). Anthropology at Home. London: Tavistock. 1−15.

Jenkins, Janis. 2015. Extraordinary Conditions. Culture and Experience in Mental

Illness. Oakland: University of California Press.

Jubany, Olga 2011. Constructing Truths in a Culture of Disbelief: Understanding Asy-

lum Screening fromWithin. In: International Sociology 26 (1). 74-94.

Kay, Diana 1987. Chileans in Exile: private Struggles, Public Lives. Basingstoke:

Palgrave Macmillan.

Kempkens, Sebastian/Tieg, Alexander/Twickel, Christoph 2016. Im Kreuz-

feuer. Internetquelle: https://www.zeit.de/2016/23/fluechtlinge-hamburg-

iran-muslime-christen-fluechtlingsunterkunft-verfolgung (zuletzt abge-

rufen am 29.10.2018).

Kipp, Rita Smith. 1995. ›Conversion by Affiliation: The History of the Karo

Batak Protestant Church‹. In: American Ethnologist 22. 868-882.

Koch, Anne/Tillessen, Petra/Wilkens, Katharina 2013. Religionskompetenz.

Münster: LIT.

Kondo, Dorinne K. 1986. Dissolution and reconstitution of self: Implications

for anthropological epistemology. In: Cultural Anthropology 1 (1). 74-88.

Krause, Ulrike 2016. Ethische Überlegungen zur Feldforschung. Impulse für

die Untersuchung konfliktbedingter Flucht. In: CCSWorking Papers No. 20.

1-22.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.html?dram:article_id=360555
https://www.deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.html?dram:article_id=360555
https://www.deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.html?dram:article_id=360555
https://www.zeit.de/2016/23/fluechtlinge-hamburg-iran-muslime-christen-fluechtlingsunterkunft-verfolgung
https://www.zeit.de/2016/23/fluechtlinge-hamburg-iran-muslime-christen-fluechtlingsunterkunft-verfolgung
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.html?dram:article_id=360555
https://www.deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.html?dram:article_id=360555
https://www.deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.html?dram:article_id=360555
https://www.zeit.de/2016/23/fluechtlinge-hamburg-iran-muslime-christen-fluechtlingsunterkunft-verfolgung
https://www.zeit.de/2016/23/fluechtlinge-hamburg-iran-muslime-christen-fluechtlingsunterkunft-verfolgung


Bibliografie 249

Krech, Volkhard 2008. Religion und Zuwanderung: Die politische Dimensi-

on religiöser Vielfalt. In: Hero, Markus/Krech, Volkhard/Zander, Helmut

(Hg.) 2008. Religiöse Vielfalt in Nordrhein-Westfalen: Empirische Befunde und

Perspektiven der Globalisierung vor Ort. 190-203.

Kristeva, Julia 1982. Powers of Horror: An Essay on Abjection. New York: Columbia

University Press.

Lauser, Andrea/Weißköppel, Cordula 2008. Einleitung: Die neue Aufmerk-

samkeit für Religion in der Migrations- und Transnationalismusfor-

schung. Ein Plädoyer für die ethnografische Mikro- und Kontextanalyse.

In: Lauser, Andrea/Weißköppel, Cordula (Hg.). Migration und religiöse Dy-

namik: Ethnologische Religionsforschung im transnationalen Kontext. Bielefeld:

Transcript. 7-34.

Linska,Marion 2012. Selbst-/Reflexion in der Kultur- und Sozialanthropologie.Nor-

derstedt: Books on Demand.

Linska, Marion 2015. Personale Feld-Reflexion. Überlegungen und Leitfaden

zur Einbeziehung von Selbstfürsorge, Emotion und Selbstreflexion in den

Feldforschungsprozess anhand phänomenologischer Methoden der Exis-

tenzanalyse. In: Curare 38(1-2). 73-86.

Linska, Marion/Strauss, Annika 2015. Selbstreflexion im Kontext medizi-

nethnologischer Langzeitfeldforschung: Einleitung. In: Linska, Mari-

on/Strauss, Annika (Hg.). Selbstreflexion im Kontext medizinethnologischer

Langzeitfeldforschung/Self-reflection in the context of long-term field research in

medical anthropology. Curare 38(1+2). 9-24.

Luft, Stefan 2016. Flüchtlingskrise: Ursachen, Konflikte, Folgen. München: C.H.

Beck.

Lutz, Ronald 2017. Der Flüchtling woanders. Verletzliche Orte des Ungewis-

sen: ein Leben in Lagern. In: Ghaderi, Cinur/Eppenstein, Thomas (Hg.).

Flüchtlinge: Multiperspektivische Zugänge. Wiesbaden: Springer. 367- 384.

MacDougall, David 2006.The Corporeal Image. Ethnography, Film and the Senses.

New Jersey: Princeton University Press.

Mackenzie, Catriona/McDowell, Christopher/Pittaway, Eileen 2007. Beyond

Do No Harm: The Challenge of Constructing Ethical Relationships in

Refugee Research. In: Journal Of Refugee Studies Vol. 20, No. 2. 299-319.

Malkki, Liisa 1995. Purity and Exile: Violence, Memory, and National Cosmol-

ogy among Hutu Refugees in Tanzania. Chigago/London: The University of

Chicago Press.

Malinowski, Bronislaw 1939. Preface. In: Peasant Life in China: A Field Study of

Country Life in the Yangtze Valley, H-T-Fei. Xix-xxvi. New York: Dutton.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Marranci, Gabriele 2008.The Anthropology of Islam. Oxford/New York: Berg.

Menon, Kalyani Devaki 2003. Converted Innocents and their Trickster

Heroes:The Politics of Proselytizing in India. In: Buckser, Andrew/Glazier,

StephenD. (Hg.).TheAnthropology of ReligiousConversion.Lanham: Rowman

& Littlefield. 43-54.

Messerschmidt, Donald (Hg). 1981. Anthropologists at Home in North America:

Methods and Issues in the Study of One’s Own Society. Cambridge: Cambridge

University Press.

Nagel, Alexander-Kenneth 2018. Religiöse Pluralisierung im Schatten der

»Flüchtlingskrise«: Wie Migration und Flucht die deutsche Religionsland-

schaft verändern. In: Beilschmidt, Theresa (Hg.). Flucht, Religion und Inte-

gration: Interreligiöse Impulse. Berlin/Münster: LIT-Verlag. 65-76.

Nagel, Alexander-Kenneth/Rückamp, Veronika 2018. Religiöse Diversität und

Praxis in Flüchtlingsunterkünften. Springer Online-Publikation. 1-21.

Narayan, Kirin 1993. »How native is a ›native‹ anthropologist?«. In: American

Anthropologist 95 (3). 671-686.

Nye, Malory 2000. Religion is Religioning? Anthropology and the Cultural

Study of Religion. In: Scottish Journal of Religious Studies, 20 (2). 193-234.

Oliver-Smith, Anthony/Hansen, Art 1982. Introduction. In: Oliver-Smith, An-

thony/Hansen, Art (Hg.). Involuntary Migration and Resettlement. The Prob-

lems and Responses of Dislocated People. Boulder: Westview Press. 1-12.

Opitz, Peter 1999. Das Jahrhundert der Flüchtlinge. In: Hutter, Franz-

Josef/Mihr, Anja/Tessmer, Carsten (Hg.).Menschen auf der Flucht. Opladen:

Leske + Budrich. 43-58.

Peirano, Mariza 1998. When Anthropology is at home. The different contexts

of a single discipline. In: Annual Review Anthropology 27. 105-128.

Pfaff-Czarnecka, Joanna 2011. From ›identity‹ to ›belonging‹ in social research:

Plurality, social boundaries, and the politics of self. In: Albiez, S./Castro,

N./Jüssen, L./Youkhana E. (Hg.). Ethnicity, citizenship, and belonging: Prac-

tices, theory, and spatial dimensions. Madrid: Iberoamericana. 199-219.

Pfaff-Czarnecka, Joanna 2012. Zugehörigkeit in der mobilen Welt: Politiken

der Verortung. In: Steinmetz,Willibald (Hg.) Das Politische als Kommunika-

tion. Bd. 3. Göttingen: Wallstein Verlag. 7-110.

Pfaff-Czarnecka, Joanna 2013. Multiple belonging and the challenges to biograph-

ical navigation‹. MMG Working Paper 13-05. Max Planck Institute for the

Study of Religious and Ethnic Diversity. Göttingen.

Piaget, Jean 1937. La construction du reel chez l’entfant. Neuchâtel: Delachaux &

Niestlé.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografie 251

Pink, Sarah 2010. Doing Sensory Ethnography. London/Thousand Oaks: Sage.

Pittaway, Eileen/Bartolomei, Linda 2002. Field Research Report Kakuma, Kenya

andThai-Burma Border. Sydney: Centre for Refugee Research, University of

New South Wales.

Pittaway, Eileen/Bartolomei, Linda 2003. Field Research Report Kakuma, Kenya

andThai-Burma Border. Sydney: Centre for Refugee Research, University of

New South Wales.

Pittaway, Eileen/Bartolomei, Linda/Hugman,Richard 2010. Stop StealingOur

Stories: The Ethics of Research with Vulnerable Groups. In: Journal of Hu-

man Rights Practice Vol 2 | Number 2. 177-190

Putnam, Robert D. 2001. Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Com-

munity. New York: Touchstone.

Ragazzi, Rossella 2000.Walking on Uneven Paths: The Transcultural Experience of

Children entering Europe in the Years 2000. Bern: Peter Lang.

Rambo, Lewis. 2003. Anthropology and the Study of Conversion. In: Buckser,

Andrew/Glazier, Stephen D. (Hg.).The Anthropology of Religious Conversion.

Lanham: Rowman & Littlefield. 211-222.

Religionswissenschaftlicher Medien- und Informationsdienst e. V. 2018. In-

formationsplattform Religion: Fest des Fastenbrechens. Internetquelle: https://

www.remid.de/informationsplattform-religion-fest-des-fastenbrechens/

(zuletzt abgerufen am 01.04.2019).

Rodgers, Graeme 2004. »Hanging out« with Forced Migrants: Methodological and

Ethical Challenges. Forced Migration Review 21. 48-49.

Ruhr-Universität Bochum 2018: Bochumer Ethnologie – Fachprofil. Inter-

netquelle: https://www.sowi.ruhr-uni-bochum.de/sozanth/profil.html.de

(zuletzt abgerufen am 27.01.2018).

Ryle, Gilbert 1990. Collected Papers. Band 2, Collected essays 1929 – 1968. Bristol:

Thoemmes.

Sachs Norris, Rebecca 2003. Converting to What? Embodied Culture and the

Adoption of New Beliefs. In: Buckser, Andrew/Glazier, Stephen D. (Hg.).

TheAnthropology of Religious Conversion. Lanham: Rowman & Littlefield. 171-

182.

Schaible, Ira 2017: Neue Konzepte gegen den Terror. So schützen Städte ihre

Weihnachtsmärkte. Internetquelle: https://www.n-tv.de/panorama/So-

schuetzen-Staedte-ihre-Weihnachtsmaerkte-article20116015.html (zu-

letzt abgerufen am 29.01.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.remid.de/informationsplattform-religion-fest-des-fastenbrechens/
https://www.remid.de/informationsplattform-religion-fest-des-fastenbrechens/
https://www.sowi.ruhr-uni-bochum.de/sozanth/profil.html.de
https://www.n-tv.de/panorama/So-schuetzen-Staedte-ihre-Weihnachtsmaerkte-article20116015.html
https://www.n-tv.de/panorama/So-schuetzen-Staedte-ihre-Weihnachtsmaerkte-article20116015.html
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.remid.de/informationsplattform-religion-fest-des-fastenbrechens/
https://www.remid.de/informationsplattform-religion-fest-des-fastenbrechens/
https://www.sowi.ruhr-uni-bochum.de/sozanth/profil.html.de
https://www.n-tv.de/panorama/So-schuetzen-Staedte-ihre-Weihnachtsmaerkte-article20116015.html
https://www.n-tv.de/panorama/So-schuetzen-Staedte-ihre-Weihnachtsmaerkte-article20116015.html


252 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Scherr, Albert/Inan, Cigdem 2017. Flüchtlinge als gesellschaftliche Kategorien

und als Konfliktfeld. In: Ghaderi, Cinur und Thomas Eppenstein (Hg.).

Flüchtlinge: Multiperspektivische Zugänge. Wiesbaden: Springer. 129-145.

Schiffauer, Werner 2004. Der cultural turn in der Ethnologie und der Kultur-

anthropologie. In: Jäger, Friedrich/Liebsch, Burkhard/Rüsen, Jörn (Hg.).

Handbuch der Kulturwissenschaften. Bd 2. Stuttgart: Metzler. 502-517.

Schütz, Alfred 1971.Gesammelte Aufsätze Bd. 1 – Das Problem der sozialenWirklich-

keit. Den Haag: Nijhoff (Original 1962: Collected Papers, Bd. 1The Problem

of Social Reality. Den Haag).

Schweizer, Gerhard 2015. Syrien verstehen: Geschichte, Gesellschaft und Re-

ligion. Stuttgart: Klett.

Seukwa, Louis Henri 2006. Der Habitus der Überlebenskunst: Zum Verhältnis von

Kompetenz und Migration im Spiegel von Flüchtlingsbiographien. Waxmann:

Münster.

Seukwa, Louis Henri. 2007. »Zum Flüchtling wird man gemacht«: Ein

(de)konstruktivistischer Blick auf den Migrationsdiskurs. In: Afrika und

Wissenschaft Band 1 (Heft 2). 69-83.

Shibutani, Tamotsu 1955. Reference Groups as Perspectives. In: American Jour-

nal of Sociology, Vol. 60, No. 6 (May, 1955). 562-569.

Shotter, John/Gergen, Kenneth J. 1989. Texts of Identity. London: Sage.

Sigona, Nando 2014. The Politics of Refugee Voices: Representations, Nar-

ratives, and Memories. In: Fiddian-Qasimeh, Elena/Loescher, Gil/Long,

Katy/Sigona, Nando (Hg.).TheOxford Handbook of Refugee and Forced Migra-

tion Studies. New York: Oxford University Press. 369-382.

Spiegel Online 2015. Politiker wollen Christen und Muslime getrennt un-

terbringen. Internetquelle: www.spiegel.de/politik/deutschland/fluecht-

linge-christen-und-muslime-getrennt-unterbringen-a-1054931.html (zu-

letzt abgerufen am 24.03.2019).

Spiegel Online 2017. Deutsche Botschaft bei Anschlag massiv beschädigt – Dut-

zende Tote. Internetquelle: www.spiegel.de/politik/ausland/afghanistan-

heftige-explosion-im-diplomatenviertel-von-kabul-a-1150001.html

(zuletzt abgerufen am 26.10.2018).

Stauth, Georg 1993. Islam und westlicher Rationalismus: Der Beitrag des Orientalis-

mus zur Entstehung der Soziologie. Frankfurt a.M.: Campus-Verlag.

Strauss, Annika 2015. »Beyond the Black Box and Therapy Culture – ›Verstörende‹

Feldforschungserfahrungen als Zugang zu lokalemWissen verstehen lernen«. Cu-

rare 38 (1+2). 87-102.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografie 253

Tezcan, Levent 2019. From Serene Certainty to the Paranoid Insecurity of Sal-

vation. Remarks on Rsentment in the Current Muslim Culture. In: von

Scheve, C., Berg, A. L., Haken,M. & Ural, N. Y. (Eds.): Inside Out: Affect and

Emotion in Multi-Religious Secular Societies. Routledge: London.

Thörner, Marc 2016: Zerrieben zwischen Regierung und IS. Internetquelle:

https://www.deutschlandfunkkultur.de/sunniten-im-irak-zerrieben-

zwischen-regierung-und-is.979.de.html?dram:article_id=364774 (zuletzt

abgerufen am 12.10.2018).

Treiber, Magnus 2005. It’s just politics…Eritreische Kriegstdienstverweigerer

zwischen Lebensplanung und Asyl. In: Bayrischer Flüchtlingsrat (Hg.): In-

fodienst. 1. 01-03/2005. 32-33.

Treiber, Magnus 2016. Der Traum vom guten Leben. Die eritreische warsay-

Generation in Asmara der zweiten Nachkriegszeit.Münster: LIT-Verlag.

Treiber,Magnus 2017.Migration aus Eritrea.Wege, Stationen, informellesHandeln.

Berlin: Reimer.

Turner, Victor 1967. Communitas: Model and Process. In: Turner, Victor (Hg.).

The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Chicago: Aldine. 131-165.

van Selm, Joanne 2014. Refugee Resettlement. In: Fiddian-Qasimeh,

Elena/Loescher, Gil/Long, Katy/Sigona, Nando (Hg.).TheOxford Handbook

of Refugee and Forced Migration Studies. New York: Oxford University Press.

512-524.

Vertovec, Steven/Becker, Susanne/Fleischer, Annett/Schader, Miriam/Wari,

Shahd 2017. Addressing the diversity of asylum-seekersʼ needs and aspi-

rations. In: Report des Max Planck Institute for the Study of Religious and Ethnic

Diversity. 7-63.

Von Unger, Hella/Dilger, Hansjörg/Schönhuth, Michael 2016. Ethikbegutach-

tung in der sozial-und kulturwissenschaftlichen Forschung? Ein Debat-

tenbeitrag aus soziologischer und ethnologischer Sicht. In: Forum Quali-

tative Sozialforschung/Forum: Qualitative Social Research, 17(3), Art. 20. 1-13.

Voutira, Eftihia/Doná, Giorgia 2007. Refugee Research Methodologies: Con-

solidation and Transformation of a Field. In: Journal Of Refugee Studies Vol.

20, No. 2. 163-171.

Weiss, Regula 2003.MachtMigration krank? Eine transdisziplinäre Analyse der Ge-

sundheit von Migrantinnen und Migranten. Zürich: Seismo.

Westin, Charles/Sadia Hassanen 2014. Introduction. In:Westin, Charles/Has-

sanen, Sadia (Hg.). People on the Move: Experiences of Forced Migration. Tren-

ton: The Red Sea Press. 1-30.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunkkultur.de/sunniten-im-irak-zerrieben-zwischen-regierung-und-is.979.de.html?dram:article_id=364774
https://www.deutschlandfunkkultur.de/sunniten-im-irak-zerrieben-zwischen-regierung-und-is.979.de.html?dram:article_id=364774
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.deutschlandfunkkultur.de/sunniten-im-irak-zerrieben-zwischen-regierung-und-is.979.de.html?dram:article_id=364774
https://www.deutschlandfunkkultur.de/sunniten-im-irak-zerrieben-zwischen-regierung-und-is.979.de.html?dram:article_id=364774


254 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Wimmer, Andreas 2004. Does Ethnicity Matter? Social Categories and Per-

sonal Networks in three Swiss Immigrant Neighborhoods. In: Ethnic and

Racial Studies 27(1). 1-36.

Yuval-Davis, Nira 2006. Belonging and the politics of belonging. In: Patterns

of Prejudice 40(3). 197-214.

Zeit Online 2016. Mindestens 30 Tote bei Anschlag auf Ramadan-Fest. Inter-

netquelle: https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/

irak-attentat-schrein-schiiten-fest-ramadan (zuletzt abgerufen am

11.10.2018).

Ziegler,Meinrad 1998. Überlegungen zur Forschungslogik einesmethodologi-

schenNonkonformisten. In: Fröhlich Gerhard/Möhrt, Ingo (Hg.). Symboli-

sche Anthropologie derModerne: Kulturanalysen nachCliffordGeertz. Frankfurt-

Main/New York: Campus. 51-66.

Ziese, Maren/Gritschke, Caroline 2016. Flucht und kulturelle Bildung. Be-

standsaufnahme, Reflexion, Perspektiven. In: Ziese, Maren/Gritschke,

Caroline (Hg.). Geflüchtete und kulturelle Bildung. Formate und Konzepte für

ein neues Praxisfeld. Bielefeld: Transcript. 23-24.

Zito, Dima 2017. Flüchtlinge als Kinder – Kinderflüchtlinge‹. In: Ghaderi,

Cinur/Eppenstein, Thomas (Hg.). Flüchtlinge: Multiperspektivische Zugänge.

Wiesbaden: Springer. 235-256.2

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/irak-attentat-schrein-schiiten-fest-ramadan
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/irak-attentat-schrein-schiiten-fest-ramadan
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/irak-attentat-schrein-schiiten-fest-ramadan
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/irak-attentat-schrein-schiiten-fest-ramadan


Anhang

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bilder

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Abbildung 1: Screenshot der Chat-Kommunikation via ›WhatsApp‹

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bilder 259

Abbildung 2: Screenshot der Chat-Kommunikation via ›WhatsApp‹

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Abbildung 3: Screenshot der Chat-Kommunikation via ›WhatsApp‹

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tabellen

Sample der Studie

Familie Familienmitglieder Herkunfts-

land

Religionszuge-

hörigkeit

Ahmadi Vater Tarek (31), Mutter Fatima

(30), Sohn Khadir (10), Tochter

Zainap (6)

Irak Sunnitische

Muslime

Bakhtari Vater Rashed (46), Sohn Jawid

(15)

Afghani-

stan

Konvertierte

Christen

Bozhdaraj Vater Sidrit (28), Mutter Leoni-

ta (28), Tochter Aldoniza (11),

TochterAnduena (10), SohnAr-

dit (3)

Albanien Sunnitische

Muslime

Gestar Mutter Deborah (25), Ehe-

mann Solomon (38), Deborahs

Sohn Gabriel (10), gemeinsa-

me Tochter Hope (2)

Eritrea Pfingstkirchler

Okereke Mutter Yola (33), Partner der

Mutter Thaddeusz (38), Yolas

Sohn Dino (11), Yolas Tochter

Yamina (8), Yolas Sohn Kio (1)

Nigeria Katholiken

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Religion in Flüchtlingsunterkünften

 

Rahmani Vater Khaled (40), Mutter

Shabnam (34), Sohn Adil (17),

Sohn Saad (14), Sohn Jamal

(10), Shabnams Schwester

Jasina (36)

Syrien Sunnitische

Muslime

Sayed Vater Abdul (44), Mutter Ni-

maz (36), Sohn Mohamad (17),

Tochter Nour (11), Tochter Rya

(8), Sohn Aftab (6)

Irak Schiitische

Muslime

Besuchte Einrichtungen der Feldakteure

Besuchte Einrichtung NamedesKindes

Kindertagesstätte Ardit Bozhdaraj

Grundschule Klasse 1 Aftab Sayed, Zainap Ahmadi

Grundschule Klasse 2 Rya Sayed, YaminaOkereke

Grundschule Klasse 3 Gabriel Gestar, Khadir Ahmadi,

Jamal Rahmani

Grundschule Klasse 4 Anduena Bozhdaraj

Internationale Klasse der Hauptschule Nour Sayed, DinoOkereke,

Aldoniza Bozhdaraj,

Jawid Bakhtari, Saad Rahmani

Berufskolleg Mohamad Sayed, Adil Rahmani

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interviews

Interviewausschnitt mit Lisa, Thomas und Amir

I (Interviewerin): »Welche Religionen sind denn hier [in der Unterkunft] ver-

treten?«

L (Lisa): »Da haben wir wirklich alles dabei, wie du weißt. Eine bunte Mi-

schung. Muslime aber hauptsächlich. Das ist wohl der Großteil.«

I: »Spielt eure eigene Religiosität denn manchmal eine Rolle im Alltag?«

T (Thomas): »Naja, man macht die ganzen, äh, die ganzen Bräuche ja auch

nicht zu Hause.«

A (Amir): »Also ich weiß gar nicht, wovon ihr redet. Ich werd‹ sowas nicht ge-

fragt [lacht].«

I an A gerichtet: »Was meinst du, wie das kommt?«

A: »Naja, ich bin jaMuslim. Und das erwarten die [Flüchtlinge] ja auch [zeigt

an sich herunter]. Ich sprech‹ ja die Sprache. Aber gut. Ich könnt‹ ja auch

Christ sein, klar. Aber die gehen eben davon aus, dass ich Moslem bin. Und

dass ich mich auskenne mit ihrer Kultur. Aber das kann ich ja auch nur, ich

sag mal, ein Stück weit. Ich war ja noch nie in Syrien oder Irak. Und man-

ches ist auch ganz anders. Mein Arabisch ist ja auch nicht hundertprozentig

gleich wie ihr Arabisch. MancheWörter sind ganz komisch [lacht], abermitt-

lerweile hab‹ ich die drauf.«

I: »In welchen Situationen spielt Religion denn noch eine Rolle in der Unter-

kunft?«

T: »Das ist ja immer das größte Thema beim Putzplan [alle lachen]!«

L: »Ja, also da wird schon mal gesagt, man kann bestimmte Aufgaben nicht

erledigen wegen der Religion. Oder mit manchen Leuten den Flur nicht tei-

len, weil die zum Beispiel Christen sind und nicht so reinlich. Oder bei Haut-

farben wird das auch oft gesagt, afrikanische Familien haben’s da auch nicht

so leicht, zum Beispiel.«

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Religion in Flüchtlingsunterkünften

T: »Aber das WLAN-Passwort wollen trotzdem alle.«

L: »Ja, wenn es mal wieder eine ganz schlimme Phase gab und Familien ha-

ben sich in die Haare gekriegt, weil niemand putzen wollte, haben wir ja das

WLAN-Passwort nicht ausgegeben, bis die Sache geklärt war.«

T: »Damussmandannmal über seinen Schatten springen. In ihrerWohnung

müssen sie ja auch putzen – und wenn es drinnen tipptopp aussieht, kann

es draußen [im Flur] ja nicht aussehen wie Sau.«

A: »Bei manchen sieht’s aber auch drinnen so aus. [grinst]«

L: »Ja gut, aber das muss auch jeder selber wissen, was und wie viel er da

machen will.

[…]

T: »Ja aber du fragtest ja wegen Religion. Ich denke manchmal, dass es auch

viel um Nationen geht. Weil zum Beispiel Afghanen und die Araber oft ja

überhaupt nicht miteinander können. Das müssen wir uns dann auch oft

anhören. So unter demMotto ›Die Afghanen putzen nicht richtig‹.«

L: »Und die afghanischen Familien beschweren sich oft, dass für die arabi-

schen Familienmehr getanwird. Dabei ist das ja gar nicht so. Du kennst doch

Familie Peshwan. Gestern war die Mama wieder bei mir im Büro und hat ge-

sagt, ich würde nur für die arabischen Familien eine Wohnung suchen.«

T: »Ja, das sagen diemir auch immer: ›Die Sozialarbeiter helfen nur den Ara-

bern. Und die Araber haben sogar ihren eigenen Hausmeister‹.«

A: [lacht laut] »Oh Mann, da fällt mir nichts mehr zu ein [an mich gewandt].

Aber ohne Witz, das sagen die wirklich.«

L: »Ja, natürlich ist das Quatsch. Aber so ist das eben immer. Der eine guckt

immer, was der andere hat, und alle denken immer wir könnten ihnen dann

auch mehr verschaffen. Dabei haben wir mit manchen Dingen einfach gar

nichts zu tun. Oder, naja, einfach überhaupt keinen Einfluss darauf. Ich kann

doch nicht wissen, wer eine Wohnung kriegen wird und wer nicht. Den Ver-

mietern ist doch auch egal ob Araber oder Afghane. Wir sind schon froh,

wenn es kein Problem ist, dass wir für Flüchtlinge suchen.«

T: »Viele denken aber immer, dass wir das alles klären könnten. Manche

dachten ja auch wirklich lange, dass wir Einfluss auf den Asylentscheid hät-

ten. Da kann man erklären so viel man will. Wenn das Gerücht rumgeht,

dann glauben die Leute das. Die setzen ja auch Hoffnung darein. Ich ver-

stehʼ das schon.«

I: »Und sonst? Was hat sich denn so geändert in der Arbeit mit den Bewoh-

nern oder an den Bewohnern oder euch selbst im Laufe der Zeit hier?«

L: »Ja, also diese Machtkämpfe, wie gesagt. Zwischen arabischen und afgha-

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interviews 265

nischen Familien. Das war alles mal viel schlimmer. Da hat sich wirklich viel

getan. Viele sind auch gut befreundet jetzt.«

T: »Die Familien sind ja auch einfach zusammengewachsen. Klar kann im-

mer noch nicht jeder mit jedem. Aber ich denke, man kennt sich und man

kann sich auch untereinander mal helfen.«

L: »Gerade als letztes Jahr eine Gruppe von Kindern zusammen eingeschult

wurde. Die Kinder kannten sich ja sowieso schon alle vom Spielen und vom

Kinder- und Jugendtreff. Aber bei der Einschulung mussten die Eltern sich

eben auch mal zusammenraufen und sich austauschen. Das war ja für alle

neu. Manche der Mütter trinken jetzt auch mal einen Tee zusammen. Das

ist ganz schön. Das hat dann nicht immer nur mit Herkunft und Sprache zu

tun.«

[…]

Einzelinterviewausschnitt mit Lisa

I: »Was würdest du sagen sind Hauptursachen für Konflikte hier?«

L: »Klar, jeder kommtmit seinemPäckchen anVorurteilen hier an. Dasmerkt

man schon. Da wollen die arabischen Familien oft nicht, dass afrikanische

Familien mit ihnen sich den Flur teilen, weil die so dreckig seien. Aber das

müssen die dann eben. Natürlich nimmt man die auch auseinander, wenn

es menschlich gar nicht passt. Aber Nationalitäten spielen schon eine gro-

ße Rolle. Es gibt aber auch Familien, die man zusammenpackt, bei denen

zwar die Nationalitäten passen, aber alles andere anscheinend nicht. Neu-

lich hattenwir zwei syrische Familien auf einemFlurwohnen. Trotzdemging

das gar nicht. Die haben sich nur beschimpft.«

I: »Und was machst du dann, wenn du merkst, da ist ein Konflikt unter den

Bewohnern, der gelöst werden muss?«

L: »Also, wenn es eine absolute Krise gäbe, könnte ich einen bestellen, einen

Dolmetscher, und das Sozialamt würde den dann auch zahlen, aber meis-

tensmüssenwir uns anders behelfen. Da spricht dann jemand aus demHaus

Arabisch und gut Englisch oder ein bisschen besser Deutsch oder wir warten

bis nachmittags, wenn die Kinder von der Schule kommen und übersetzen

können. Im Notfall geht’s auch mit Händen und Füßen.«

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Interviewausschnitt mit Pfarrer Schneider

I: »Möchten Sie mir zunächst vielleicht etwas über den Ursprung der Ge-

meinde erzählen?«

S: »Ja, gern. Die Gemeinde gibt es seit den 50er Jahren, und sie ist im Prinzip

aus zwei Gemeinden hervorgegangen, die es ja noch viel länger gab. Was

für Sie vielleicht interessant ist, ist, dass wir damals eine Vielzahl von neuen

Mitgliedern bekamen, die auf der Flucht aus Ostpreußen gewesen waren.

Durch die Flucht waren sie sicher auch traumatisiert, und die Gemeinde

hat sie gewissermaßen auch aufgefangen. Wir haben heute insgesamt

circa 3000 Mitglieder. Das ist natürlich die Summe auf dem Papier. Also

diejenigen, die zum Beispiel registriert sind, weil sie nach Mittstadt ziehen

und so als Gemeindemitglied geführt werden. Aber das sind natürlich nicht

alles aktive Mitglieder. Das ist ja bei jeder Gemeinde so. Und die meisten

Mitglieder sehen wir dann auf den Gottesdiensten. Vor allem auf dem

Sonntagsgottesdienst. Dann haben wir noch verschiedene Arbeitskreise.

Da wäre die Jugendarbeit zu nennen, der Konfirmationsunterricht, unser

Seniorenkreis und unsere Hauskreise. Da steckt dahinter, dass man sich in

privaten Häusern trifft, um zum Beispiel aus der Bibel zu lesen. Und wir

haben auch hier unterschiedliche Altersgruppen, die sich so organisiert

treffen. Insgesamt sind es – ich würde schätzen – aktuell so 25 Hauskrei-

se. Und dann gibt es noch die Freizeiten und Familienfreizeiten, die wir

veranstalten. Wir organisieren auch eine Karnevalsfreizeit. Letztes Jahr

[2016] fand die erstmalig mit Flüchtlingen statt. Da sind wir insgesamt 120

Personen gewesen und davon 70 Flüchtlinge und 50 Deutsche. Das war

schon was.«

I: »Wie gestaltet sich denn das Gemeindeleben seitdem Geflüchtete dabei

sind?«

S: »Mhm. Zunächst mal gab es eine Veränderung bei den Bibelabenden.

Früher, also vor 2015, kamen immer weniger Mitglieder zu den klassischen

Bibelabenden. Bis dann eines Tages Herr Rostam [ein Gemeindereferent,

der sich in der Flüchtlingshilfe engagiert] in der Tür stand mit fünf irani-

schen Männern. Sie hatten Interesse sich bei uns einzubringen und freuten

sich über die Gemeinschaft, denke ich, und dann änderten sich auch lang-

sam die Bibelkreise. Man könnte, denke ich, sagen, dass es einen [überlegt]

epochalen Übergang gab vom klassischen Bibelkreis, der eingebrochen war

und sich in neuen Gruppen zusammensetzte, unseren Hauskreisen und den

geflüchteten Männern, die an unseren Veranstaltungen teilnahmen. Denn

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interviews 267

wir mussten schon überlegen, wie wir unsere Inhalte so vermitteln und

anbieten, dass alle sie verstehen können. Und es kamen ja auch weitere

Menschen dazu. Auch mit ihren Familien. Es sprach sich dann herum, dass

es bei uns ganz schön ist, vielleicht. Manchen konnten wir als Gemeinde

auch helfen, indem wir zum Beispiel eineWohnung finden konnten. Das ist

alles hauptsächlich den Ehrenamtlichen zu verdanken, die sich sehr enga-

giert haben, wobei wir kein klassisches Patensystem haben. Die Familien

und Bedürfnisse haben sich eher von allein gefunden, ohne dass wir groß

vermittelt hätten. Undwie das immer so ist, einige blieben, andere gingen.«

I: »War der Anfang denn schwierig für die Gemeinde? Mit den Neumitglie-

dern, meine ich?«

S: »Ja, es war schon schwierig manchmal. Und wir müssen auch manchmal

noch vermitteln. Das wird sich so schnell nicht ändern. Das ist der eine

Aspekt. Der andere ist, dass die Flüchtlinge ja auch erst mal kein Wort

Deutsch sprachen. Wenn Herr Rostam da war, konnte er ein bisschen über-

setzen, aber ansonsten [lacht] naja, Farsi spricht hier einfach niemand von

uns. Ich habe mir mittlerweile so ein bisschen was angeeignet. Ein kleines

Grundrepertoire, sozusagen. Um jemanden zu begrüßen und ein bisschen

Basisinformationen zu vermitteln, aber ich kann jetzt natürlich auch nicht

fließend Farsi − und lesen und schreiben sowieso nicht. Das ist den Men-

schen auch klar. Mittlerweile, dieses [2017] und letztes [2016] Jahr, hat sich

da aber viel getan. Die meisten sprechen wirklich ganz gutes Deutsch, die

Kinder ja sowieso, und Neuankömmlingen kann jetzt ganz anders geholfen

werden als noch vor zwei Jahren. Sie können sich untereinander viel besser

unterstützen. Die erste Generation von 2015 kann ganz viel Hilfe leisten.«

I: »Und den Kontakt zur Gemeinde hat Herr Rostam jeweils vermittelt?«

S: »In den ersten Fällen ja. Wie er da in der Tür stand mit diesen fünf Män-

nern − das war ein Bild. Das vergisst man nicht. Er und ich arbeiten ja schon

eineWeile zusammen. Er kennt sich gut aus in der Stadt und hat auch seine

Netzwerke. Und wenn die Menschen sich mit christlichem Glauben, mit

protestantischem Glauben beschäftigenmöchten, sind sie bei uns natürlich

richtig, und da würde sie auch niemand wegschicken. Was sich dann wei-

terentwickelt, das muss man sehen. Mittlerweile kommen die Menschen

von selbst zu uns. Es spricht sich herum, dass die Farsi-Sprechenden bei

uns sind. Wir haben mittlerweile Perser aus Iran und Afghanistan aus dem

ganzen Stadtgebiet. Manche haben lange Anreisewege für die Predigten.

Und es gibt in Mittstadt auch so eine Art iranische Community. Das sind

junge Männer, aber auch Familien und Einzelpersonen. Man kennt sich

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Religion in Flüchtlingsunterkünften

dann meist auch aus den Unterkünften, und dann kommen sie zu uns. Wir

möchten auch ganz gern, dass der Schwerpunkt auf den Farsi-Sprechenden

bleibt, weil wir dafür jetzt die Ansprechpartner haben und Kapazitäten

haben. Deswegen machen wir jetzt auch keine öffentliche Werbung oder

so. Die Gruppe, wie sie jetzt ist, das passt gerade so.«

I: »Wie ist denn das Vorwissen zum christlichen Glauben der meisten Men-

schen, wenn sie zu Ihnen kommen?«

S: »Das ist unterschiedlich. Dass es Gott gibt, ist für die Menschen ganz klar.

Da muss man jetzt keine Überzeugungsarbeit leisten [lacht]. Auch wenn sie

vorher an Allah geglaubt haben. Man fühlt sich wie Geschwister im Geiste.

Das hat noch niemand infrage gestellt. Manche wissen etwas mehr über

das Christentum, andere weniger. Einige unserer Mitglieder waren aber

auch schon Christen und haben im Iran oder in Afghanistan an so was wie

Untergrund-Bibelgruppen teilgenommen. Das waren aber nur wenige und,

man muss sich das mal vorstellen, das war natürlich auch sehr gefährlich.

Sobald da einer nicht mehr kam, konnte es sein, dass er aufgegriffen wurde,

und dann sollte man sich überlegen, das Land zu verlassen. So wurde es mir

erzählt, und so haben die Menschen dann auch das Land verlassen. Denn

wenn einer aufgegriffen und gefoltert wird, ist es sehr wahrscheinlich, dass

die ganze Gruppe oder zumindest der Standort auffliegt. Und diese Leute

hatten natürlich unheimlich Angst vor ihrem BAMF-Test, dem Interview.

Wenn man danach abgeschoben wird, ist es einfach sehr gefährlich in den

Herkunftsländern. Gerade wenn man in so einer Gruppe war. Auch wenn

dort nur Bibel gelesen wurde. Dieser Test, das Gespräch, ist einfachmehr als

eine Führerscheinprüfung – das entscheidet über das ganze weitere Leben.

Das ist existenziell. Wir haben da versucht, viel zu unterstützen und den

Menschen beizustehen und haben sie zu den Interviews begleitet.«

I: »Welche Fragen haben die Menschen denn oder was beschäftigt sie

denn?«

S: »Also da gibt es schon mal klassische Unterschiede zu unseren deutschen

Mitgliedern. Vor den Flüchtlingen, 2015, haben wir zum Beispiel immer mal

wieder Theodizee betrieben und Fragen wie ›Gibt es ein Gericht?‹, ›Gibt es

Satan?‹ thematisiert. Den Flüchtlingen geht es eher um die Unterschiede,

würde ich sagen. Also, sie würden gern direkte Vergleiche haben zwischen

Koran und Bibel, zum Beispiel. Oder genau wissen: ›Wo sind die Schnitt-

mengen und wo nicht? ›Was ist zum Beispiel mit Jesus in der Bibel und Jesus

im Koran?‹ Aber das ist natürlich nicht immer so einfach, wie sie sich das

vorstellen. Und für manche ist das auch [überlegt] unbefriedigend. Und sie

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interviews 269

interessieren sich sehr für [überlegt] für praktische Fragen: ›Wie betet man

genau?‹ ›Sitzt man oder steht man? Und wie genau?‹, ›Wie fastet man bei

euch?‹. Sie wünschen sich da analoge Regeln, die sie befolgen können. Aber

so ist das bei uns nun mal nicht. Da muss jeder seinen eigenen Weg finden.

Aber sie lernen natürlich auch, indem sie am Gemeindeleben teilnehmen.

Auf unserer Karnevalsfreizeit, zum Beispiel. Dass Christsein auch heißt,

tanzen zu dürfen, mal ein Bier trinken zu dürfen [lacht], naja, wir hatten da

abends so ein Disco-Programm, aber auch, sich rasieren zu dürfen und eben

keinen Bart tragen zu müssen, gehört dazu. Sie sind dann ganz überrascht

gewesen, dass das erlaubt ist. Und dass man trotzdem kein schlechterer

Mensch ist. Das ist eine ganz neue Offenheit, die sie hier mitkriegen und

natürlich auch eine Freiheit.«

I: »Was erhoffen sich die Geflüchteten denn von ihrer Mitgliedschaft in der

Gemeinde?«

S: »Sie möchten wahrscheinlich gern Anschluss und einen Ort, um zur Ruhe

zu kommen. Aber, hier ist eben auch was los, hier sind auch junge Leute,

das ist wahrscheinlich auch nicht ganz unwichtig. Und ein großes Anliegen

ist natürlich die Taufe.«

I: »Wie viele Taufen von Geflüchteten haben Sie denn bisher durchgeführt?«

S: »Also, es ist so: Bei den Flüchtlingen geht wohl das Gerücht um, dass

man nach dreimaliger Teilnahme am Gottesdienst eine Taufbescheinigung

erhält und dann damit zum BAMF gehen kann. Aber das stimmt nicht. Wir

machen das ganz individuell. Offiziell heißt es, dass vorher eine ›genaue

Unterweisung‹ zu erfolgen habe. Das heißt zwar nicht, dass wir rigorose

Glaubensprüfungen machen, aber schon, dass wir die Menschen erst mal

am Gemeindeleben teilhaben lassen und schauen, wer sich wie einbringt.

Und sie besuchen den Konfirmandenunterricht, sofern das sprachlich

möglich ist. Ein Mädchen macht das zurzeit. Hier gibt es manchmal auch

Möglichkeiten, zu übersetzen. Das ist bisher der Weg, den wir für uns

gefunden haben. Und bisher habe ich circa 40 Bescheinigungen ausgestellt.

Die werden individuell verfasst. Und da hatman schon nochmal Handhabe,

um zu betonen, dass jemand besonders engagiert ist, oder ob jemand nur

teilgenommen hat. Manche sieht man dann auch nicht mehr, aber der

Großteil bleibt. Ich verstehe auch die Vorbehalte, die manche haben. Dass

Flüchtlinge nur zu uns kommen, um Vorteile davon zu haben. Aber, [über-

legt], letztlich kann man niemandem ins Herz gucken – einem Deutschen

auch nicht.«

I: »Taufen Sie auch Babys und Kinder der Geflüchteten?«

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Religion in Flüchtlingsunterkünften

S: »Nein. Erst ab circa 10 Jahre. Die Kinder aus der Gemeinde besuchen

aber alle regelmäßig den Kindergottesdienst, und so werden sie ja auch im

christlichen Glauben groß.«

I: »Und wie empfinden Sie das Gemeindeleben jetzt?«

S: »Es gab schon viele Veränderungen. Wir haben jetzt zum Beispiel eine

reine Frauengruppe bei uns. Das hatten wir früher nicht. Damit die Frauen

bestimmte Themen auch unter sich besprechen können. Und im Presbyte-

rium gibt es einen neuen Bereich, der sich nur mit geflüchteten Menschen

befasst. Tja, und die Predigten haben sich natürlich geändert. Die werden

jetzt übersetzt von den Persern mit so einer App: ›Live-Übersetzer Farsi‹ für

den Gottesdienst. Das ist natürlich toll, aber es funktioniert auch nicht im-

mer reibungslos und ist schon auch anstrengend für alle. Also, das heißt, die

Form der Predigt musste sich natürlich auch ändern.Wir sind hier eine, eine

gutbürgerliche Gemeinde mit einem hohen Akademiker-Anteil. Da bin ich

es gewohnt, sprachlich auch auf einem abstrakten Niveau zu sprechen. Das

musste sich aber ändern, um alle zu erreichen. Und da muss man auch erst

mal einen Konsens finden innerhalb der Gemeinde. Und auch die Freizeiten,

die ja eine tolle Sache sind, müssen jetzt noch mal neu überlegt werden.

Die Karnevalsfreizeit zum Beispiel, da hatten wir beim ersten Mal, 2016,

mit den Flüchtlingen über Sponsoren nur einen symbolischen Beitrag von

10 Euro erhoben, also für die Flüchtlinge. Und es waren circa 30 Flüchtlinge

dabei. Wir hatten dann das Thema ›Iran‹, damit sie auch über ihre Heimat

sprechen können, und es wurden Bilder aus dem Iran gezeigt und über das

Buch Ester gesprochen. Das spielt ja im heutigen Persien und ist dort auch

recht bekannt. Die meisten Flüchtlinge kannten auch den König und die

Hauptorte aus dem Buch. Und sie kennen auch die alten Verfilmungen aus

den 60er Jahren. Bei uns ist das gar nicht so [überlegt] populär. Viele unserer

Mitglieder kannten es nicht. Und, naja, das war natürlich schon schön, da

auch was Neues zu lernen, aber manchen Mitgliedern war es auch zu viel.

Sie hätten sich eine traditionellere Freizeit gewünscht. Und dieses Jahr

[2017] bei der Freizeit waren es dann ja schon 70 Flüchtlinge, und da haben

wir vorher vom Programm alles etwas traditioneller gehalten. Das Thema

war das Reformationsjubiläum, das hatten sich auch viele gewünscht. Aber

es hatte sich [unter den Flüchtlingen] offenbar rumgesprochen, dass man

sich für 10 Euro eine schöne Zeit machen kann inklusive Verpflegung und

Disco [lacht]. Und da gab es schon ein paar Beschwerden. Weil wir dann

immer jemanden haben mussten, der manche Leute morgens aus den

Betten holt zur Morgenpredigt oder daran erinnert, dass jetzt Bibelkreis ist,

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interviews 271

weil manche da ständig am Handy gespielt haben. Das hat manchen von

unserenMitgliedern überhaupt nicht gefallen, sodass wir wieder überlegen

mussten, was wir für nächstes Jahr anders gestalten sollten. Und momen-

tan ist die Überlegung, den Beitrag für 2018 etwas an den der Deutschen

anzugleichen, sodass nur noch die mitfahren, denen es wirklich auch um

die Inhalte geht. 10 Euro für ein ganzes Wochenende ist schon sehr wenig.

Vielleicht sogar zu gut gemeint. Und diejenigen, die schon zwei Jahre in

Mittstadt sind, die können sicher auch etwas mehr erübrigen. Und sie

können es ja auch einplanen, die Fahrt ist ja nur einmal im Jahr. [seufzt]

Wir sind eben eine typische [überlegt] mittelständische westeuropäische

Gemeinde, und da wird es auch noch einige Herausforderungen geben. Es

wird alles weiter zusammenwachsen, aber es wird auch irritieren. Und es

geht ja genau darum,Menschen zusammenzuführen auf diesen Freizeiten.«

I: »Also erhalten Sie manchmal auch Beschwerden darüber, wie sich Dinge

geändert haben oder dass sie sich geändert haben?«

S: »Ja, natürlich. Im Verhältnis sind das aber wenige. Ich habe schon Briefe

von Einzelpersonen bekommen oder es gibt mal ein schwieriges Gespräch,

gerade auch, weil sich die Gottesdienste ja ändern. Dafür strukturiert sich

anderes neu, und es bilden sich plötzlich neue Hauskreise. Und insgesamt

nimmt die Gemeinde die Flüchtlinge wohlwollend auf, und die ehrenamt-

lich Engagierten sammeln auch Sachspenden ein oder unterstützen gezielt

Familien. Manche sind auch Taufpaten für die Flüchtlinge, und das ist schön

zu sehen. Manche Wünsche können wir als Gemeinde aber auch nicht

erfüllen. Wenn Flüchtlinge uns nach Arbeit und Wohnungen fragen, zum

Beispiel. Oder wenn ich gefragt werde, bei einem bestimmten Kindergarten

in der Nähe vomWohnort anzurufen, damit das Kind einen Platz bekommt.

Bei unserem evangelischen Kindergarten könnte man da vielleicht noch

was drehen, aber nur weil der Pfarrer anruft, kann eine KiTa einem Kind

natürlich keinen Platz geben. Sowas müssen wir dann immer erklären.«

Interviewausschnitt mit Herrn Karami

K: »Wirmachen die Beratung kurzfristig. Viele Flüchtlinge sind sehr dankbar

dafür. Sie rufenmich an und zwei, drei Tage später komme ich vorbei. Das ist

nicht wie bei einem Amt, wo man einen Termin bekommt für einen Monat

später. Man darf das auch nicht unterschätzen. Diese Leute haben ja einen

Grund, warum sie anrufen. Das sind extreme Situationen, und sie brauchen

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Religion in Flüchtlingsunterkünften

schnell Hilfe. Und außerdemmüssen sie bei uns ja nichts bezahlen, und das

spricht sich natürlich rum. Die Beratung ist deswegen so erfolgreich, weil

sie persönlich ist und weil es ja eine seelische Sache ist. Das bekommen die

Menschen nirgendwo anders. Ein Pfarrer oder einMitarbeiter einer anderen

Beratungsstelle kann diese Anliegen ja gar nicht verstehen. Nicht wirklich

verstehen. Nicht mit dem Herzen. Ich beziehe meinen Rat auch immer auf

die konkreten persönlichen Probleme und kann dann natürlich auch die

Überlieferungen des Koran hinzuziehen.«

I: »Was sind denn häufige Fragen Geflüchteter in Abgrenzung zu Fragen

deutscher Muslime?«

K: »Flüchtlinge sind einfach viel vorsichtiger. Die haben in der Regel ganz

andere Lebenskonflikte. Die fragen sich: ›Was kann ich hier einkaufen, das

halal ist, und wo gibt es solche Shops?‹ Und vor allem: ›Wie kann ich mich

in Deutschland im Alltag als Muslim verhalten? Darf ich sagen, dass ich

Muslim bin? Und wie sage ich sowas? Und wie kann man sowas zeigen? Darf

man sowas überhaupt zeigen? Bekommt man Stress mit den Behörden,

wenn man das zeigt?‹ Der Unterschied ist, dass man über viele Sachen, in

Syrien zum Beispiel, nicht nachdenken musste als Flüchtling. Mütter haben

ihren Töchtern gesagt: ›So, du trägst jetzt ein Kopftuch‹, › und das Mädchen

würde es nicht hinterfragen. Da müssten die Eltern nur sagen: ›Weil wir das

so machen‹, und es wäre klar. Klar würde die Tochter vielleicht ein bisschen

meckern, aber großer Aufstand ist da nicht möglich. Weil, die Gesellschaft

trägt das ja mit. Und deswegen ist es schon ein Zwang für die Tochter. Da

gibt’s nichts infrage zu stellen für die Tochter. Das ist aber auch bequem für

die Eltern. Hier [in Mittstadt] fühlt man sich aber mehr als Einzelperson. Da

hat die Tochter schon einen Grund zu fragen oder versteht es nicht, weil sie

zum Beispiel die Einzige in ihrer Klasse ist, die plötzlich ein Kopftuch tragen

muss, und die Mitschüler das ja auch nicht kennen. Hier gibt es dann aber

einen großen Konflikt in der Familie, und ich helfe dann in diesen Fällen, zu

beraten.«

I: »Sprichst du in der Beratung dann eher mit Männern, mit Frauen oder

allgemein mit Familien?«

K: »Mit beiden. Geflüchtete Frauen sind besonders gehemmt, sich an

Fremde zu wenden. Nicht nur wegen der Sprache, auch weil man mit Nicht-

Muslimen keine religiösen Probleme besprechen kann oder möchte. Man

scheut sich davor. Weil man Angst hat, dass man sowieso nicht verstanden

wird. Nach häuslicher Gewalt zumBeispiel. Ichmache dann ja auchHausbe-

suche. Ich spreche mit der Frau und demMann einzeln. Ich nehme sie ernst.

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interviews 273

Ich kann zum Beispiel auch ein Scheidungsritual ausführen. Das mache ich

aber nicht so leichtfertig. Wenn ich deswegen gerufen werde, dann spreche

ich immer erst mit dem Paar. In der Beratung, wenn man zuhört und auch

noch mal an das erinnert, was das Paar zusammen erlebt hat oder was sie

verbindet, besonders die Kinder, dann kann manmanchmal doch noch eine

Versöhnung herbeiführen.«

I: »Und wie gehst du mit Menschen in der Beratung um, die sich unsicher

sind, ob der muslimische Glaube noch der richtige für sie ist?«

K: »Ja, also wenn ich höre, dass Muslime in Deutschland plötzlich Chris-

ten werden wollen [überlegt], ich weiß nicht. Ich finde, das ist einfach

ein schmutziger Weg. Ich glaube nicht, dass die in Deutschland plötzlich

Anhänger von Christus geworden sind, sondern dass es da ganz klar um

Vorteile geht. Für den Asylbescheid. Es gibt in all diesen Ländern so viele

Muslime, die Atheisten sind. Und das war auch schon immer so. Ich denke

dann immer: ›Es gibt Tausende von euch! Dafür muss man doch nicht

Christ werden‹. Für mich sind alle Muslime gleich. Egal, wie die sich selbst

verstehen und ob sie beten oder nicht. Das mache ich auch in der Beratung

klar. Es gibt so viele Flüchtlinge, die machen in meiner Beratung erst mal

andere muslimische Strömungen schlecht und reden schlecht über sie. Ich

sage dann aber immer gleich, dass das nicht richtig ist. Manmuss Empathie

mit allen haben. Nicht nur mit Christen oder Atheisten, sondern auch mit

anderen muslimischen Konfessionen. Ich meine, ich bin am Anfang ja auch

immer in die Unterkünfte gegangen. Die haben mich ständig angerufen.

Eigentlich fast jeden Tag. Wegen allen möglichen Sachen. Mittlerweile

haben die ja wenigstens Securities, die arabisch sprechen. Die können dann

auch mal was dolmetschen. Aber die wissen ja auch nicht das, was ein

Sozialarbeiter weiß. Man braucht wirklich Kulturmittler in den Unterkünf-

ten. Jemand anderes kann das eigentlich nicht machen. Wir sind ja auch

immer so naiv. Die [Flüchtlinge] erzählen den Sozialarbeitern ja manchmal

nur Quatsch. Angeblich wollen die die Hand nicht geben aus religiösen

Gründen. Und in der Beratung sagen die mir dann, dass sie einfach keinen

Respekt haben, weil das [die Sozialarbeiterin] eine Frau ist. Also manche

machen wirklich eine Show. Das ist total ärgerlich [energisch]! Manche tun

so religiös, und in ihren Heimatländern waren das manchmal Straftäter, da

war ihnen auch egal, ob sie ein guter Muslim sind!«

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Ethnologie und Kulturanthropologie
 Victoria Hegner 

 Hexen der Großstadt  
Urbanität und neureligiöse Praxis in Berlin  

2019, 330 S., kart., 20 Farbabbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4369-5
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4369-9 

 Stefan Wellgraf 

 Schule der Gefühle  
Zur emotionalen Erfahrung von Minderwertigkeit 
in neoliberalen Zeiten  

2018, 446 S., kart., 16 SW-Abbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4039-7
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4039-1
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4039-7 

 Sandro Ratt 

 Deformationen der Ordnung  
Bausteine einer kulturwissenschaftlichen 
Katastrophologie  

2018, 354 S., kart., 20 SW-Abbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4313-8
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4313-2 

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Ethnologie und Kulturanthropologie
 Martin Heidelberger 

 Korrespondenten des Wandels  
Lokale Akteure der globalen Nachrichtenindustrie  

2018, 328 S., kart.
39,99 € (DE), 978-3-8376-4173-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4173-2 

 Daniel Kofahl, Sebastian Schellhaas (Hg.) 

 Kulinarische Ethnologie  
Beiträge zur Wissenschaft von eigenen, fremden 
und globalisierten Ernährungskulturen  

2018, 320 S., kart., 9 SW-Abbildungen, 12 Farbabbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-3539-3
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3539-7 

 Márcio Vilar 

 Calon-Welten  
Eine Ethnografie über das Leben, 
Sterben und Weiterleben bei Ciganos in Brasilien  

April 2020, 342 S., kart., 11 SW-Abbildungen, 8 Farbabbildungen
40,00 € (DE), 978-3-8376-4438-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4438-2 

https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452509 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danksagung
	1. Einleitung
	2. Theoretische Grundlagen
	2.1. Fragestellung
	2.2. Erkenntnisziele
	2.3. Forschungsstand

	3. Methodik
	3.1. Qualitative Methodik in den Sozialwissenschaften
	3.2. Ethnologie und ethnologisches Arbeiten
	3.3. Bezüge der Forscherin
	3.4. Konstruktion des ›Feldes‹
	3.5. Forscherin sein
	3.6. Reflexive Grounded-Theory-Methode

	4. Forschungsethik
	4.1. Begrifflichkeiten
	4.2. Datenschutz und Schutz der Persönlichkeitsrechte
	4.3. Forschung mit Individuen in prekären Lebensverhältnissen
	4.4. Forschung mit Kindern und Jugendlichen
	4.5. Selbstreflexion

	5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen am Fallbeispiel des Ramadan
	5.1. Die Erstaufnahmeeinrichtung
	5.2. Die Interaktionen
	5.3. Analyse
	5.4. Zusammenfassung

	6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger
	6.1. Die kommunale Unterkunft
	6.2. Wer bewegt sich in der Unterkunft?
	6.3. Die Unterkunft als Bedeutungsträger für die Akteure

	7. Zweite Dimension: Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens am Fallbeispiel des Putzplans
	7.1. Fallbeispiel ›Der Putzplan‹ – aus Bewohnersicht
	7.2. Fallbeispiel ›Der Putzplan‹ – aus Sozialarbeitersicht
	7.3. Zusammenfassung

	8. Dritte Dimension: Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken am Fallbeispiel des ›Zuckerfests‹
	8.1. Erwartungen und Missverständnisse aufseiten der Sozialarbeiter
	8.2. Familiendynamiken um ›Eid‹
	8.3. Zusammenfassung

	9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion
	9.1. Hintergrundinformationen und Narrative der Familie Bakthari
	9.2. Analyse
	9.3. Zusammenfassung

	10. Schluss
	Bibliografie
	Anhang
	Bilder
	Tabellen
	Interviews
	Interviewausschnitt mit Lisa, Thomas und Amir
	Einzelinterviewausschnitt mit Lisa
	Interviewausschnitt mit Pfarrer Schneider
	Interviewausschnitt mit Herrn Karami



