Natalie Powroznik

RELIGION
IN FLOCHTLINGS-
UNTERKUNFTEN

Sozialanthropologische Perspektiven



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalie Powroznik
Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Kultur und soziale Praxis

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalie Powroznik, geb. 1987, ist Sozialanthropologin und promovierte im Fach So-
ziologie an der Universitit Minster. Sie forscht und lehrt zur Arbeit mit Menschen
in sensiblen religionsbezogenen Kontexten, die Gewalt-, Flucht- oder Krankheits-
erfahrungen gemacht haben. Aktuell arbeitet sie an einer Studie zur Aufarbeitung der
Missbrauchsfille von Kindern und Jugendlichen im Bistum Miinster an der Universi-
tit Minster. Sie lehrt ebendort in der Kultur- und Sozialanthropologie sowie an der
Fachhochschule Miinster am Fachbereich Sozialwesen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natalie Powroznik

Religion in Fliichtlingsunterkiinften
Sozialanthropologische Perspektiven

[transcript]

https://dol.org/10:14:361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHm—.


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Arbeit wurde durch den Publikationsfonds der Westfilischen Wilhelms-Uni-
versitit Minster geférdert.

Die Publikation ist zugleich die Dissertationsschrift der Autorin, mit der sie 2020
unter dem Titel »Erscheinungsformen von Religion in Flichtlingsunterkiinften
Nordrhein-Westfalens — eine qualitative Analyse« im Rahmen des Forschungskol-
legs »Religiose Pluralitit und ihre Regulierung in der Region« (RePliR) an der West-
falischen Wilhelms-Universitit Miinster im Fach Soziologie promoviert wurde.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir be-
liebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/
by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld
© Natalie Powroznik

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Umschlagabbildung: Max Grénert, Kolner Stadt-Anzeiger
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5250-5

PDF-ISBN 978-3-8394-5250-9
https://doi.org/10.14361/9783839452509

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: hitps://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Danksagung ............oooiiiiii 9
Lo Einleitung. .. ..o e n
2. Theoretische Grundlagen ..................ccooiiiiiiiiiiiii i eieeeens 15
2.0, Fragestellung. . ....ooeeeeeee e e 15
2.2, ErKeNNINISZIEIE ..ottt ettt 16
2.3. Forschungsstand .........ooouuieeiiiiie i e 16
3. Methodik........ooooii 27
3.1. Qualitative Methodik in den Sozialwissenschaften ....................ooett. 27
3.2. Ethnologie und ethnologisches Arbeiten.........ccooevvieiiiiiiiiiiinne... 29
3.3. Bezlige der FOrsCherin . .....o.uueee e 33
3.4, Konstruktion des »Feldese .....ovvvnieiiii e 4
3.5, FOrSCREIIN SBIN .. ettt e 43
3.6. Reflexive Grounded-Theory-Methode ..........c.cooviiiiiiiiiiiiiii ... 49
4. Forschungsethik...................oiiiii 67
4.1, BegrifflichKeiten. . .....oveeee e 68
4.2. Datenschutz und Schutz der Persénlichkeitsrechte ..............coooeveinae... 7
4.3. Forschung mit Individuen in prekéren Lebensverhaltnissen ..................... 7
4.4, Forschung mit Kindern und Jugendlichen ..., 14
4.5, SelbStreflexion ......cooeieii e 77
5.  Erste Dimension: Religiose Zugehérigkeiten und Zuschreibungen am
FallbeispieldesRamadan ..........................oiiiiiiii i 79
5.1. Die Erstaufnahmeeinrichtung ..........ccoviiiiiiiiii e 80
5.2. Die INteraklionen .. ...ttt e 85

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3.
5.4.

6.1.

6.2.
6.3.

ANAlYSE et e 94

ZUSAaMMENTASSUNG ...ttt ettt et e e e e e e e e eeaeaaaas 104
Die kommunale Unterkunft als Bedeutungstrager............................ 107
Die kommunale Unterkunft ........coeiiiiii e 107
Wer bewegt sich in der Unterkunft? ..... ... 18
Die Unterkunft als Bedeutungstrager fir die Akteure ...............coeeeennt 127
Zweite Dimension: Religidse und ethnische Zugehérigkeiten im

Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens am Fallbeispiel des Putzplans... 131

1.). Fallbeispiel >Der Putzplan< - aus Bewohnersicht...............c.ooeieennet. 132
7.2. Fallbeispiel >Der Putzplan«< - aus Sozialarbeitersicht.......................... 163
1.3, ZuSamMENfaSSUNG «..uueeet ettt et e e e e et e e e e e e et 173
8.  Dritte Dimension: Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf

religidse Praktiken am Fallbeispiel des >Zuckerfests«........................ 175
8.1. Erwartungen und Missverstandnisse aufseiten der Sozialarbeiter .............. 175
8.2. Familiendynamiken um Eid<........ooiiiiiiiiii 190
8.3. ZuSammENfasSUNG ......oouuiieii et 207
9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel

der Konversion ..............ooiiiiiiiiiiiii e 209
9.1.  Hintergrundinformationen und Narrative der Familie Bakthari................. 209
0.2, ANAIYSE ettt s 223
9.3, ZuSammENfaSSUNG «..uueeeeettee et et et e e et e e e e 234
10, SChIUSS ..o 237
Bibliografie............cooviniiiii e 24
Anhang
Bilder. ..o 257
Tabellen ..o 261

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IOV WS ..ot 263

Interviewausschnitt mit Lisa, Thomas und Amir ........oooviiiiiiiiiiiiiiiiinne, 263
Einzelinterviewausschnitt mit Lisa.........ceveieieiiiiiiiiiiiiii e 265
Interviewausschnitt mit Pfarrer Schneider ..........cooiiiiiii i, 266
Interviewausschnitt mit Herrn Karami ..........coooviiiiiiiiiiiiiii e 27

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Danksagung

Ich danke meinen Betreuern Levent Tezcan, Christel Girtner und Eva Gerharz
herzlich fir ihre gewissenhafte Beratung, fiir ihre kontinuierliche Begleitung
und fiir den regelmifligen Austausch.Dariiber hinaus danke ich meinen Kol-
legen des interdiszipliniren NRW- Forschungskollegs Religiose Pluralitit und
ihre Regulierung in der Region (RePliR) vom Centrum fiir Religionswissenschaft-
liche Studien (CERES) der Ruhr-Universitit Bochum und dem Centrum fiir
Religion und Moderne (CRM) der Universitit Minster fiir drei spannende
und prigende Jahre wihrend der gemeinsamen Promotionszeit: Heike Haar-
hoff, Linda Hennig, André Kastilan, Anna Wiebke Klie, Martina Loth, Anna
Raneck, David Riischenschmidt, Mathias Schneider, Susanne Stentenbach-
Petzold und Dilek Aysel Tepeli. Weiterhin danke ich den Koordinatoren und
assoziierten Wissenschaftlern des Kollegs: Maren Freudenberg, Daniel Gers-
ter, Sarah J. Jahn, Astrid Reuter und Judith Stander-Dulisch sowie den Spre-
chern der beiden Standorte Volkhard Krech und Ulrich Willems. Auch bedan-
ke ich mich bei Alexander-Kenneth Nagel, der mir im Rahmen des RePliR-
Workshops ,Zur Rolle von Religion in Migrationskontexten‘ wertvollen Input
zu meiner Arbeit gab. Von allen Genannten habe ich lernen kénnen und mit
jedem wiirde ich jederzeit wieder zusammenarbeiten.

Meiner Freundin und Sozialanthropologin Constantina Rokos gebiihrt ein
Dank fir die vielen Gesprichen iiber meine Forschung, deren Rahmenbe-
dingungen und ethnologische Spezifika. Meinem Mann und meinen Kindern
danke ich fur ihre Riicksichtnahme und den >freien Riicken«. Herzlich danke
ich auch meinen Eltern, die mich stets unterstiitzt haben.

Schliefdlich méchte ich mich bei allen gefliichteten Familien und sozial-
pidagogischen Mitarbeitern bedanken, die ich im Laufe der Forschungsar-
beit begleiten durfte. Die Jahre 2015, 2016 und 2017 waren geprigt von un-
terschiedlichen Dynamiken und Turbulenzen. Umso mehr bedanke ich mich
dafiir, dass sie ihre Geschichten und ihren Alltag wihrend dieser Zeit mit mir

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Religion in Fliichtlingsunterkiinften

geteilt haben und es mir somit erméglichten, zu verstehen, in welcher Form
>Religion« in ihren Leben in Erscheinung tritt und was daraufhin geschieht.

Natalie Powroznik, April 2020

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Seit 2015 sehen sich Deutschland und Nordrhein-Westfalen, als bevolkerungs-
reichstes Bundesland, mit einer verantwortungsvollen Aufgabe konfrontiert,
nimlich den ankommenden Menschen, die die Region als Fliichtlinge errei-
chen, einen Ort zu bieten, an dem sie sicher leben kénnen. Dies sind zunichst
grofie Ankunftszentren als Sammelunterkiinfte — Erstaufnahmeeinrichtun-
gen und Zentrale Unterbringungseinrichtungen. Erhalten die Menschen die
Erlaubnis, im Land zu bleiben, werden sie sodann einer Kommune zugewie-
sen und erfahren eine neue Alltagswirklichkeit. Diese implizierte insbeson-
dere in den Jahren 2015 bis 2017, dem Forschungszeitraum dieser Arbeit, hiu-
fig gegenldufige Erfahrungen. Zum einen erleben Fliichtlinge in Nordrhein-
Westfalen ein Umfeld, das von engagierten und euphorischen Biirgern' und
deren Angeboten geprigt ist und mit dem Begriff der >Willkommenskultur«
einhergeht, auf der anderen Seite, insbesondere nach der Kolner Silvester-
nacht im Dezember 2015, machten viele Fliichtlinge Erfahrungen mit Skepsis,
Vorurteilen, Ressentiments oder offenen Anfeindungen ihnen gegeniiber.

Wer sind diese Menschen, deren Wahrnehmung so unterschiedlich aus-
fille? Woher kommen sie und was bringen sie mit?

»Was glaubt ihr denn? Ankunft in der Religionsfreiheit: Fliichtlinge be-
richten, welchen Gott sie nach Deutschland mitbringen«” titelt die ZEIT im
Herbst 2015. Kurz darauf beginnt eine mediale Debatte darum, welche An-
hinger welcher Konfessionen kommunal zusammenleben kénnen: »Politiker
wollen Christen und Muslime getrennt unterbringen<®, so exemplarisch der
SPIEGEL.

1 Aus Grinden der Lesbarkeit wird in vorliegender Arbeit die maskuline Form verwen-
det. Die Angaben beziehen sich dabei jeweils auf beide Geschlechter, sofern nicht an-
ders angegeben.

2 Guschas et al. 2015.

3 Spiegel Online 2015.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Auch auf wissenschaftlicher Ebene wird der Thematik nachgegangen. So
findet im Frithjahr 2017 ein Praxis-Workshop* des Centrums fiir Religionswis-
senschaftliche Studien der Universitit Bochum statt. Unter dem Titel >Religion
unterbringen. Regulierung kultureller und religiéser Vielfalt in Fliichtlings-
heimenc treten erstmalig Wissenschaftler gemeinsam mit Praktikern, Behor-
denvertretern und zivilgesellschaftlichen Vereinigungen in einen Austausch
dariiber ein, was in Flichtlingsunterkiinften tatsichlich geschieht und auf
welche Weise die Bewohner damit umgehen.

Dabei scheint religiése Zugehorigkeit von Fliichtlingen eine entscheiden-
de Rolle zu spielen und das gemeinsame Wohnen mitunter als konfliktbehaf-
tet wahrgenommen zu werden. Das Zusammenleben der Bewohner, das auch
die Sozialarbeiter als Praktiker in den Unterkiinften miteinbezieht, ist unter-
schiedlichen Dynamiken unterworfen und gestaltet sich scheinbar punktu-
ell als Herausforderung. Insbesondere dann, wenn >Religion« relevant wird,
scheint es weiterhin zuweilen zu Irritationen aufseiten der Sozialarbeiter zu
kommen. Hier setzt die Arbeit an. Indem die Art und Weise untersucht wird,
in der >Religion« in den Unterkiinften relevant wird, kann gezeigt werden,
dass die Konfliktlinien unter den Bewohnern oftmals ethnisch beziehungs-
weise religios gepragt sind und dass die Zugehorigkeit zu einer religiésen
Gruppe und Abgrenzung von einer anderen nicht bedeutet, dass sich nicht
situativ Allianzen bilden koénnen.

Fir Fliichtlingsunterkiinfte in Nordrhein-Westfalen entsteht so eine qua-
litative Analyse, die neben den in den Unterkiinften auftretenden Phinome-
nen auch nach den sich aus diesen ergebenden Interaktionen und Aushand-
lungsprozessen fragt und diese darstellt. Im Folgenden soll also nicht die indi-
viduelle Religiositit der Bewohner im Mittelpunkt stehen, sondern herausge-
arbeitet werden, wie Religion das gemeinschaftliche Leben von Fliichtlingen
als Bewohnern und Sozialarbeitern als Praktikern in der Unterkunft affiziert.
Dabei werden die individuellen Perspektiven der mitwirkenden Feldakteure
dicht beschrieben und analysiert. Dies geschieht mittels eines ethnologischen
Zugriffs, der es erlaubt, die Akteure in ihren Lebenswelten zu begleiten und
im Kontext dieser sowie anhand ihrer jeweiligen biografischen Hintergriin-
de zu verorten. Der Ansatz der Anthropology at home, der Ethnologie in der
Heimat der Forscherin, in Nordrhein-Westfalen kommt dabei in besonderem
Mafle zum Tragen. Der regionale Bezug ist begriindet durch die Einbettung in
das interdisziplinire Forschungskolleg Religiose Pluralitit und ihre Regulierung

4 Centrum fiir Religionswissenschaftliche Studien 2017.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

in der Region (RePliR), das vom Ministerium fiir Kultur und Wissenschaft des
Landes Nordrhein-Westfalens getragen wird und sich mit den Folgen der re-
ligiésen Pluralisierung fiir die Regionen >Miinsterland« und >Ruhrgebiet< aus-
einandersetzt.

Die herausgearbeiteten Befunde zu den Erscheinungsformen von >Reli-
gion« und religiésen Zugehorigkeiten werden in vorliegender Untersuchung
anhand von vier Dimensionen vorgestellt.

Fir die Dimension >Religiose Zugehdorigkeiten und Zuschreibungen«< wird
am Fallbeispiel der Ausgestaltung des Fastenmonats Ramadan der Prozess
einer Bedarfsermittlung um das Fasten unter den gefliichteten Einrichtungs-
bewohnern einer Erstaufnahmeeinrichtung aus Perspektive der Praktiker ge-
schildert. Die sich daraus ergebenden Aushandlungen der Bewohner der Un-
terkunft zeigen, dass >Religion« als Zuschreibungskategorie fungieren und
mit bestimmten Verhaltenserwartungen einhergehen kann.

Fir die Dimension >Religiése und ethnische Zugehdorigkeiten im Span-
nungsfeld des Gemeinsamen Wohnens am Fallbeispiel des Putzplans< wird
gezeigt, wie ein Konflikt zwischen zwei Familien entstehen und mittels
Grenzziehungen als sethnisch« oder sreligiés< markiert werden kann. Es
wird jedoch ebenso deutlich, dass die Perspektive der Praktiker von der
Wahrnehmung der Bewohner abweichen kann.

Fir die Dimension »Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf re-
ligiose Praktiken am Fallbeispiel des >Zuckerfests« werden die Erwartungshal-
tungen der Sozialarbeiter hinsichtlich einer gemeinsamen Feier rekonstruiert
und mit der Perspektive der Bewohner der Unterkunft kontrastiert. Dabei
wird gezeigt, dass religiose Zugehorigkeit in der Unterkunft auch von der
Wahrnehmung gemutmafiter unterschiedlicher politischer Zugehérigkeiten
oder anderer gesellschaftlicher Konfliktlinien in den Herkunftslindern der
Bewohner bestimmt sein kann.

Das Fallbeispiel der Konversion zeigt schlieflich fiir die vierte Dimension
>Religiose Irritationen und Spannungens, dass Konversion als komplexer Pro-
zess, der neben individuellen Uberzeugungen auch die Wahrnehmungen und
Deutungen des sozialen Umfeldes mit einbezieht, dazu beitragen kann, re-
ligiése und ethnische Zugehorigkeiten zu verschleiern, um Konfrontationen
zu vermeiden oder sich vor anderen zu schiitzen.

Die gefliichteten Familien sowie die Mitarbeiter in den Unterkiinften ha-
ben sich dazu bereit erklirt, ein Teil dieser Arbeit zu sein, indem ich sie als
Forscherin begleiten durfte.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Es heif3t,

»Die Aufmerksamkeit, die eine ethnographische Erklarung beanspruchen
kann, beruht nicht auf der Fahigkeit des Autors, simple Fakten an entlege-
nen Orten einzusammeln [...], sondern darauf, inwieweit er zu erhellen ver-
mag, was sich an derartigen Orten ereignet, und die Ritsel zu l6sen weifd
—was fir Leute sind das? — die befremdliche Handlungen in unbegriffenen
Zusammenhingen zwangslaufig hervorrufen.« (Geertz 2015: 24)

Ich hoffe, im Rahmen dieser Arbeit ebendies leisten zu kénnen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theoretische Grundlagen

Im Folgenden soll der Forschungsstand des Feldes der Fluchtmigration, vor
allem hinsichtlich religionsethnologischer Perspektiven, vorgestellt werden.
Dabei spielen zunichst Heimatkonzeptionen, Narrativ-Konstrukte und Ver-
ortungsmoglichkeiten der Feldakteure eine Rolle. Ebenso wird aufgezeigt, wie
multiple Identititen, die meist einen pragmatischen Umgang erforderlich
machen, im Alltag flexibel gehandhabt werden. In diesem Zusammenhang
wird auf soziale Konstruktionen im Rahmen ethnologischer Fluchtforschung
eingegangen und die Besonderheit der Forschung hinsichtlich der Lebens-
umstinde und Verletzlichkeiten der Akteure erldutert. Hierbei ist besonders
das Taktieren im Alltag von Bedeutung, das einen Umgang mit den vielfil-
tigen Anforderungen an die Akteure erméglicht. Diese werden in der Arbeit
vor allem anhand der Begriffe sEthnie« und >Religion« deutlich und im Folgen-
den hinsichtlich eines Zugehdorigkeitsansatzes erliutert sowie im Zusammen-
hang mit Grenzziehungsprozessen als Folge dieser Interaktionen diskutiert.
AbschliefRend wird der ethnologische Umgang mit Erscheinungsformen von
Religion, Religionshandeln als Prozess sowie der Relationalitit und Situativi-
tit ethnologischer Religionsforschung mit Fliichtlingen thematisiert.

2.1. Fragestellung

Das Zusammenleben der Feldakteure im Sample der Arbeit ist unterschiedli-
chen Dynamiken unterworfen und gestaltet sich punktuell als Herausforde-
rung. Insbesondere dann, wenn >Religion« relevant wird, scheint es zuweilen
zu Irritationen aufseiten der gefliichteten Bewohner oder der Praktiker in den
Unterkiinften zu kommen. Die Fragestellung der Arbeit lautet daher:

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Welche Erscheinungsformen von >Religion« treten in nordrhein-westfili-
schen Flichtlingsunterkiinften auf und welche Interaktionen und Aushand-
lungsprozesse ergeben sich in der Folge?

2.2. Erkenntnisziele
Folgende Erkenntnisziele verfolgt die Studie:

1. die Erscheinungsformen und Phinomene von >Religions, die im gemein-
samen Zusammenleben der Akteure auftreten, beschreiben;

2. die konkreten Interaktionen, die diese Phinomene begleiten, sowie deren
Bedeutungsgehalt fiir die beteiligten Akteure analysieren;

3. und die Aushandlungen, in Form von Grenzziehungsprozessen, die sich
hieraus ergeben, darstellen.

Die Befunde werden hierbei im Rahmen der Dimensionen >Religiése Zuge-
hérigkeiten und Zuschreibungen, >Religiése und ethnische Zugehérigkeiten
im Spannungsfeld des Gemeinsamen Wohnens¢, >Erwartungen und Zuschrei-
bungen in Hinblick auf religiose Praktiken > sowie >Religiose Irritationen und
Spannungen« vorgestellt.

2.3. Forschungsstand

1999 prognostiziert Opitz:

»[...] eine Zunahme der nationalen und internationalen Verteilungskonflikte
und damit ein weiteres Anwachsen der Fliichtlingszahlen. Die Gefahr [sei]
deshalb grof}, daR [sic!] das 21. Jahrhundert das Erbe des 20. antritt und
ebenfalls zu einem >Jahrhundert der Flichtlinge und Migranten< wird.«
(Opitz 1999: 55)

Luft legt den Schwerpunkt dabei jedoch auf das individuelle Erleben der
Beteiligten und kritisiert gleichsam den medial diskutierten Krisenbegriff
des Jahres 2015 in Zusammenhang mit der Fliichtlingsbewegung: »Wenn von
sFliichtlingskrise« die Rede ist, muss zu allererst die Krise der Fliichtlinge
selbst in den Blick genommen werden.« (Luft 2016: 10) Vergleichbare Flicht-
lingsbewegungen wie in den Jahren 2014 und 2015 habe es zudem seit dem

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theoretische Grundlagen

Ende des Zweiten Weltkrieges nicht mehr gegeben (vgl. ebd.: 11). Weiterhin
zeigt er auf, dass Deutschland demnach als ein Land wahrgenommen werde,
»[...] das Schutz gewihrt und Perspektiven verheifit.« (ebd.: 122) Lutz erinnert
hinsichtlich des Krisenbegriffs daran, »[...] dass der iiberwiegende Teil der
Fliichtlinge in ihren Heimatlindern bleibt oder von Anrainerstaaten aufge-
nommen wird.« (Lutz 2017: 367) Das Leben als Fliichtling »woanders« (ebd.:
367), insbesondere aber in Lagern, die als »verletzliche Orte des Ungewissenc
(ebd.: 376) gesehen werden, sei nicht nur gefihrlich, sondern reproduziere
gleichsam »alte und neue Konflikte.« (ebd.: 378) Diesen ist in der Arbeit
nachzugehen, indem die Perspektiven der gefliichteten Feldakteure her-
ausgearbeitet und mit denen der Praktiker in den Fliichtlingsunterkiinften
zusammengefithrt werden. Der ethnologische Ansatz eignet sich dabei vor
allem hinsichtlich des Blicks auf einzelne religionsbezogene Phinomene, die
eine ausfithrliche Beschreibung und Analyse erfahren.

Auch Harrell-Bound und Voutira sprechen sich fiir eine ethnologische For-
schung aus, da diese mafigeblich zur Erforschung von Flucht beitragen (vgl.
Harrell-Bond/Voutira 1992: 6), indem sie einen Beitrag fir Fliichtlinge selbst
als auch fiir politische Entscheidungstriger (vgl. ebd.: 8) leiste, jedoch auch
erkenne, was reziprok die Feldakteure der Disziplin zuriickgeben, indem sie
es ermoglichen, dass soziale Wandlungsprozesse dokumentiert werden (vgl.
ebd.:9). Sigona warnt hierbei jedoch davor, dass es keine einheitliche Stimme
»der Flichtlinge« gebe, und die Gefahr einer >Standardisierung von Fliicht-
lingserfahrungenc bestiinde (vgl. Sigona 2014: 375). Der Autor befiirchtet, die-
se triigen zur Entscheidung dariiber bei, welche Erfahrungen im Fluchtkon-
text als >normal« angesehen wiirden und welche als weniger glaubhaft (vgl.
ebd., vgl. Jubany 2011: 82). Sigona argumentiert, Fliichtlinge nutzten Narra-
tive durchaus als Strategien, um mit den Machtverhiltnissen im jeweiligen
Kontext umzugehen (vgl. Sigona 2014: 378). Daher sollten diese stets als si-
tuativ, positionell und relational betrachtet werden (vgl. ebd.). In der Arbeit
wird diesem Ansatz Rechnung getragen, indem zum einen von konkreten In-
teraktionen ausgegangen wird, und zum anderen konkrete an jenen Interak-
tionen beteiligte Akteure mitsamt ihren Hintergriinden beschrieben werden.
Auch Jenkins argumentiert dahin gehend, herkémmliche ethnologische Dis-
kurse tiber Kultur, das Selbst und Emotionen wiirden nicht ausreichen, um
zu beschreiben, was in Menschen mit Fluchterfahrung vorgeht, sie bewegt,
ihre Lebenswelten strukturiert und ausmacht (vgl. Jenkins 2015: 144). Indem
sie zwischen »immigrant« (ebd.: 146) und »refugee« (ebd.) unterscheidet, fo-
kussiert sie vor allem auf die Tatsache, dass Fliichtlinge weniger Entschei-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

dungsspielraum als sMigranten«< gendssen, unter anderem, da eine Auswei-
sung stets moglich sei (vgl. ebd.: 146-47; van Selm 2014). Aufbauend darauf ge-
ben Westin und Hassanen zu bedenken, dass auch die individuellen Motiva-
tionen zur und Entscheidungen wihrend der Flucht variierten, nimlich hin-
sichtlich sozialer Rahmenbedingungen, Gelegenheitsstrukturen sowie sozia-
ler Netzwerke (vgl. Westin/Hassanen 2014: 20). Das Forschungsspektrum in
Aufnahmelindern umfasse unter anderem Identititsprobleme, Anpassungs-
prozesse, Effekte auf Familienstrukturen sowie Diskriminierungs- und Ex-
klusionserfahrungen von Fliichtlingen (ebd.) und habe zeigen konnen, dass
eine solche Erfahrung auch Chancen biete, neue Lebensmodelle und Rollen-
bilder kennenzulernen (vgl. ebd.: 21). Besonders Frauen hinterfragten in die-
sem Prozess gesellschaftlich und kulturell akzeptierte Normen (vgl. ebd.).
Auch weise die ethnografische Forschung auf die Verschiedenheit von Hei-
matkonzeptionen hin. So werde >Heimat« als entweder geo-politischer, phy-
sischer Ort (vgl. ebd.:102) wahrgenommen, ausgehend vom Gefiihl kérper-
licher Sicherheit beschrieben (vgl. ebd.: 98) oder hinsichtlich seiner Chancen
auf Bildung und gesellschaftlicher Teilhabe konstruiert (vgl. ebd.: 99ff.). Je-
doch wiirden sich auch die Erinnerungen an den urspriinglichen Heimatort
andern und je nach Lebenssituation variieren (vgl. ebd.:102). Stets entschei-
dend fiir das Einleben in der Aufnahmegesellschaft seien jedoch die Einbin-
dung in soziale Netzwerke und Beziehungen zu anderen Ortsansissigen (vgl.
ebd.: 99ff.). Welche unterschiedlichen Beziige zu ihren Herkunftslindern die
Feldakteure aus dem Sample der Arbeit haben und wie sie ihr Leben in der
Kommune ausgestalten und fithren, wird anhand der einzelnen Narrative der
Familien deutlich. Daraus geht auch hervor, inwiefern die sozialen Beziehun-
gen unter den benachbarten Bewohnern als komplexes Konstrukt zu verste-
hen sind, das unterschiedlichen Dynamiken unterliegt.

Der Frage nach Erscheinungsformen von >Religion< in nordrhein-west-
falischen Flichtlingsunterkiinften nachgehend, ist festzustellen, dass neben
der Beschreibung sozialer Interaktionen der Akteure im Feld ein besonderer
Fokus auf deren Hintergriinde und Narrative liegt. Malkki macht dies nach-
vollziehbar, indem sie die Narrative ihrer Feldakteure hinsichtlich ihrer Bio-
grafien und Erlebnisse analysiert. Dabei ist auffillig, dass die Narrativstruk-
tur stets einen Anfang, eine Steigerung, eine Klimax sowie einen Schluss auf-
weist und somit das Narrativ als komplexes Produkt verstehen lisst, das reich
angefiillt mit Listen zentraler Punkte wie auch mit Sprichwértern als Uber-
zeugungsinstrumenten auftritt (vgl. Malkki 1995: 53). Fir Malkki fungieren
jene Narrative daher als »mythico-history« (ebd.: 54):

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theoretische Grundlagen

»It represented not only a description oft he past, nor even merely an eval-
uation of the past, but a subversive recasting and reinterpretation of it in
fundamentally moral terms. In this sense, it cannot be accurately described
as either history or myth.« (ebd.)

Die mythico-history fungiert fiir die Feldakteure als paradigmatisches Modell
und Interpretationsinstrument, um der soziopolitischen Gegenwart im
Camp Bedeutung zu verleihen und sich zu ihr entsprechend verhalten zu
kénnen (vgl. ebd.:105). Das Camp gebe dabei Anlass, die hierarchischen
Strukturen der Herkunftsgesellschaft der Flichtlinge zu reproduzieren,
indem all seine spezifischen Aspekte um Macht und Autoritit produktiv
fur die mythico-history gemacht wiirden (vgl. ebd.:105-106). Dabei arbeitet
Malkki den >pragmatischen Umgang mit Identitit« heraus, indem sie fest-
stellt, dass die Feldakteure, mit denen sie arbeitet, Flichtlinge aus Burundi,
sowohl in threm Herkunfts- als auch in ihrem Aufnahmeland mit Pluralitit
in Form von ethnisch und religiés heterogenen Nachbarschaftsverhiltnissen
konfrontiert waren und sind (vgl. ebd.:155). Die eigenen Zugehorigkeiten
und Zuordnungen, zum Beispiel zu ethnischen Gruppen, religiosen Grup-
pen oder anderen Mehr- beziehungsweise Minderheiten, wiirden flexibel
gehandhabt. Auch Sprachgruppen- und Staatsbiirgerschaftszugehorigkeiten
wiirden dabei individuell nutzbar gemacht: »Most people managed one or
more adoptive identities or labels [...]« (ebd.: 156) Diese multiplen Identititen
dienten zumeist einer strategischen Unsichtbarkeit, um zum Beispiel Unan-
nehmlichkeiten oder Gefahren zu vermeiden (vgl. ebd.). So wird auch das
Fliichtlingslabel flexibel eingesetzt. Eine Nennung oder Selbstbezeichnung
konne kontextabhingig zum Beispiel betont, vermieden, suggeriert oder
umschrieben werden (ebd.: 158ff.). Auch die Feldakteure aus dem Sample der
Arbeit machen sich einen solchen pragmatischen Umgang zuweilen zunutze,
was insbesondere aus dem Fallbeispiel der Konversion der afghanischen
Familie Bakhtari hervorgeht. Diese Fluiditit rekurriert dabei vor allem auf
die sozialkonstruktivistisch-ethnologische Forschungslinie. So argumentiert
Chatty fiur den Fluchtkontext »[...] that places and cultures are socially, po-
litically, and historically constructed.« (Chatty 2014: 81). Auch die Erfahrung
eines sozialen Raumes (>space<) sei demnach stets sozial konstruiert und
werde von denjenigen etabliert, »[..] with the power to make places out of
spaces.« (ebd.; vgl. Eppenstein/Ghaderi 2017: 2; Friese 2017; Seukwa 2007;
Scherr/Inan 2017: 137). Jedoch geben Hansen und Oliver-Smith zu bedenken,
dass Fliichtlinge zu hiufig als machtlos und abhingig gesehen wiirden (vgl.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

19


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Hansen/Oliver-Smith 1982: 5). Es gelte daher, im Forschungsprozess vielmehr
die richtigen Fragen zu stellen, nimlich:

»[...] how do people recognize and handle the loss and deprivation experi-
enced during resettlement? How do they establish themselves in the new
place? What are the coping strategies developed?« (ebd.: 8)

Ferner wird weiter gefragt: Welche Arten von Konsens und Konflikt herrschen
tatsdchlich unter ihnen und ihren Mitmenschen vor (vgl. ebd.)? Die Forschung
mit Menschen in der Fremde gestalte sich jedoch stets als Herausforderung,
so Kay, die mit Fliichtlingen im Exil arbeitet. So sei es besonders problema-
tisch, Bedeutungen zu rekonstruieren, da der neue Aufenthaltsort viele Ver-
anderungen der privaten und 6ffentlichen Sphire mit sich bringe, die hiufig
plétzlich eintriten und mitunter drastisch fir die Feldakteure seien (vgl. Kay
1987:12). Daher liegt der Fokus der ethnologischen Arbeit stets auf der indivi-
duellen Handhabe herausfordernder Situationen. Hierzu schligt de Certeau
vor, Taktiken als kreative Verhaltensweisen von Akteuren, die nur iiber ein-
geschrinkte Handlungsspielriume verfiigen, zu untersuchen (vgl. de Certeau
1988: 90; s. auch Seukwa 2006: 250). Diese Analyse erfolgt im Rahmen der Ar-
beit insbesondere am Fallbeispiel um die Organisation von Ramadan, in dem
gezeigt wird, welche Taktiken Fliichtlinge in Form sozialer Praktiken einset-
zen, um einen Umgang mit den Anforderungen der Unterkunft, deren Mitar-
beiter sich um ein religionssensibles Handeln bemithen, wie auch mit denen
des sozialen Umfeldes zu finden und gleichsam moglichst wenige Nachteile
durch ihr Handeln zu erfahren.

Im gegenseitigen Miteinander spielen in den Dimensionen der Arbeit vor
allem die Begriffe >Ethnie< und >Religion< eine Rolle, indem sie zum Gegen-
stand von Grenzziehungen werden. Dabei kursieren unterschiedliche Ver-
stindnisse und Ansitze:

»For many anthropologists, ethnicity is generally defined as a sense of be-
longing to a group, based on shared ideas of group history, language, ex-
perience, and culture. Commonly in this sense, nationality and ethnicity are
frequently interchanged with one another, while some anthropologists see
nationalism as a variant of ethnicity.« (Chatty 2014: 82; vgl. Eriksen 1993)

So schligt Geertz vor, Ethnizitit als »primordial attachment« (Geertz 1963:
107) zu verstehen — eine Zugehorigkeit, die man mit der Geburt erwirbt (vgl.
Geertz 1963). Barth hingegen versteht Ethnizitit als sozial konstruiert sowie
als Ergebnis von Grenzziehungsprozessen unterschiedlicher Gruppen. Der

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theoretische Grundlagen

Inhalt der Grenzziehungen sei hierbei sekundir, entscheidend sei der Akt
selbst (vgl. Barth 1969). Wimmer nimmt Bezug auf Barth, indem er seinen
Begriff von Grenzziehungen anhand eines Schemas ausbaut und weiterent-
wickelt. Er pladiert dabei fiir eine deutliche Unterscheidung von »discourse
(social categories) and practice (networks)« (Wimmer 2004: 29) und erklart,
dass er als Ethnologe an tatsichlichen Praktiken interessiert sei. Diskurs ver-
steht er demnach lediglich als »Sprechen iiber die Empirie«. Er fihrt fort:
»ethno-national categories are secondary principles of classification only but
[...] social networks are ethnically largely homogeneous [..]J« (ebd.:1). Eth-
nisch-nationale Gruppenzugehorigkeiten spielten demnach keine tragende
Rolle darin, die soziale Welt der Feldakteure zu verstehen und zu beschrei-
ben (vgl. ebd.: 27). Brubaker kritisiert den sogenannten »groupism« als »[...]
the tendency to treat ethnic groups, nations and races as substantial enti-
ties to which interests and agency can be attributed.« (Brubaker 2002: 164)
Produktiver fir die Analyse sei es, den Fokus auf zum Beispiel »[...] practi-
cal categories, cultural idioms, cognitive schemas, commonsense knowledge,
organizational routines and resources [...]« zu legen (ebd.: 186).

Baumann spricht sich zusitzlich fiir ein relationales, kontextuelles Ver-
stehen aus und kritisiert gleichsam ein zu starres Ethnizititsverstindnis, wie
Geertz es propagiert:

»[..] just as people emphasize different aspects of their language, body lan-
guage, behavior, and style in different situations, so too do they emphasize
orabjure the attributes of their ethnicity. In social science code, we therefore
speak of >shifting identity< or >contextual ethnicity<. [..] Analytically speak-
ing, ethnicity is not an identity given by nature, but an identification created
through social action.« (Baumann 1999: 21)

Pfaff-Czarnecka betont die Rolle der Zugehorigkeiten in diesem Kontext,
die eine besondere Herausforderung der heutigen Zeit, insbesondere in plu-
ralen Gesellschaften, darstelle. In Zeiten der Konfrontation mit Fremdheit,
»in den Kommunikationsriumen der Zuwanderungsgesellschaften« (Pfaff-
Czarnecka 2012: 9) sei der Wunsch »nach dem Vertrauten und Dauerhaften«
(ebd.: 8) besonders ausgeprigt. So sei Zugehorigkeit »individuell erworbenes
Lebenswissen und Empfinden, deren Praxis sich in hochst konfliktiven Kon-
frontationen mit sozialen Grenzziehungen entfaltet« (vgl. ebd.: 9). Dadurch,
dass Zugehorigkeiten stets verteidigt witrden, wirkten sie exkludierend (vgl.
ebd.). Es komme zu sozialen Grenzziehungen, die wiederum neue Span-
nungsfelder einfiithrten, deren Rahmen ausgehandelt werden miisse (vgl.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

ebd.): »Fiir unser Verstindnis der Zugehorigkeit ist bedeutsam, wie diese
Grenzziehungen sich in den verschiedenartigen Lebenswelten entfalten und
wie sie unter den Rahmenbedingungen von Machtasymmetrien zwischen
denjenigen, die gesellschaftliche Normen setzen, also den Inkludierten
einerseits, und den Exkludierten andererseits ausgehandelt werden.« (Ebd.)
In diesem Zusammenhang weist Pfaff-Czarnecka auch auf die »Multidimen-
sionalitit [..] soziale[r] Verortung« (ebd.:11) hin, die ein Kaleidoskop von
Kombinationsmoglichkeiten zulasse. Durch verschiedene Zugehorigkeiten
und Zugehorigkeitsriume entspricht dieser Ansatz dem Wunsch Brubakers,
indem er »[...] den individuellen Dispositionen, Aspirationen und Sachzwin-
gen [..]J« (Pfaff-Czernecka 2012: 49) eines Menschen folgt und somit die
»facettenreiche Personlichkeit« (ebd.) eines jeden herausarbeitet, »die ihren
Lebensweg gestaltet« (ebd.). Jene »navigiert mehr oder weniger bewusst
zwischen verschiedenen sozialen Welten: wihlt aus, engagiert sich, verlisst
sie, iiberschreitet Grenzen und macht sich darauf einen Sinn.« (ebd.) Soziale
Grenzziehungen triigen daher zur Erschaffung der Wahrnehmung eines Kol-
lektivs bei, das sich wiederum in sozialen Hierarchien verorte (vgl. ebd.: 21).
Allein durch soziale Konfrontation sei eine Reflexion »iiber die Grenzen der
Gemeinsambkeit« (ebd.: 22) moglich und kénne sowohl »Widerstand« (ebd.)
als auch »Grenzziehung, aber auch Grenziiberschreitung« evozieren (vgl.
ebd.). Dieser Ansatz Pfaff-Czarneckas ist fiir die Arbeit besonders bedeutend,
da er treffend einfingt, welche sozialen Aushandlungsprozesse zwischen den
Familien Rahmani und Gestar in der Dimension des gemeinsamen Wohnens
geschehen. Weiterhin bietet er einen offen analytischen Zugang zur Unter-
scheidung zwischen ethnischen und religiésen Grenzziehungsprozessen, wie
sie im Fall um den Putzplan rekonstruiert werden.

Eine eindeutige Unterscheidung zwischen diesen kénne problematisch
sein, so Baumann, der herausstellt: »In complex situations of social strife,
one can often find ethnic, national, or migratory boundaries transformed in-
to religious ones.« (Baumann 1999: 23) Weiterhin warnt er zugleich vor einer
Essentialisierung von Religionen, da dies deren Instrumentalisierung ermég-
liche (vgl. ebd.). Um religiése und ethnische Grenzziehungsprozesse zu un-
tersuchen, konne sich Barths Ansatz eignen, so Elwert:

»Versteht man Ethnie [...] mit Fredrik Barth als Resultat von Grenzziehungs-
prozessen [...], wird das Verhiltnis dynamischer: Religion kann dann ein Mar-
ker sein, mit dem ethnische Grenzen erzeugt und verstarkt werden. Nach
dieser Lesart ist Religion in bestimmten Konstellationen ein Teil von Ethnie,

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theoretische Grundlagen

wéahrend sie in anderen Konstellationen zu einem distinkten Faktor wird.«
(Elwert 2015: 60)

Dass eine deutliche Trennung ethnischer und religiéser Grenzziehungen pro-
blematisch ist, da diese auch empirisch nicht eindeutig nachgewiesen wer-
den kann, wird in der Arbeit am Fallbeispiel des Putzplanes aus der Dimen-
sion des gemeinsamen Wohnens deutlich. Dabei scheinen es unterschiedli-
che Faktoren zu sein, die dazu fithren, auf ethnischer oder religiéser Ebene
zu argumentieren. Elwert schligt weiterhin vor, in der Untersuchung »[...]
wie sich Migranten auf Religion beziehen, muss auf der anderen Seite be-
trachtet werden, wie die Aufnahmegesellschaft Religion verhandelt.« (Elwert
2015: 60) Dies geschieht in der Arbeit durch die Einbeziehung der Perspek-
tiven der Praktiker, vor allem der Sozialarbeiter, die sich in regelmiigem
Kontakt mit den Bewohnern der Unterkunft befinden. Dabei wird >Religion«
in unterschiedlicher Art im Alltag relevant und kann punktuell auch konflike-
haft werden. Im Rahmen eines ethnologischen Zugriffs auf Religion betonen
Lauser und Weikdppel in diesem Zusammenhang:

»Religitse Praxen und belief systems<[...] nicht nur als Ausdruck eines spe-
zifischen Menschen- und Gottesbildes sowie der damit verbundenen Welt-
erklarung zu analysieren, sondern es geht vor allem auch darum, religiéses
Handeln in ibergreifende soziale, politische und 6konomische, eben kultu-
relle Prozesse und Phanomene einzubetten.« (Lauser/WeiRképpel 2008: 17)

So biete Religion eine von mehreren Quellen zur Selbstverortung (vgl. ebd.: 9;
Baumann 2018). Die Geltendmachung von Zugehorigkeiten im neuen Le-
benskontext erfolgt laut Lauser und Weif3kdppel auf drei Ebenen. Zunichst
durch »individuell[e] und familiir[e] Glaubensvorstellungen und Praktiken«
(ebd.:15) unter Bezugnahme auf >Religion« (vgl. ebd.). Die Autorinnen be-
nennen hier unter anderem die Partizipation an religiésen Festen sowie
ein performatives Religionshandeln, das zum Beispiel Angehorige aus dem
Heimatland in Gebete einbezieht (vgl. ebd.:16) sowie die Neuschaffung sa-
kraler Raume durch »Rituale und Kérperpraktiken« (ebd.). Unter der zweiten
Ebene werden »religidse Institutionen, Organisationen oder Kongregationen
und deren Strukturen« (ebd.) gefasst, die hiufig als verbindendes Element
zwischen Herkunfts- und Aufnahmeland fungieren (vgl. ebd.). Die dritte
Ebene bilden der jeweilige Staatsapparat sowie dessen legislative Vorgaben,
die Migrationspolitiken und eine Strukturierung religiésen Lebens gestalten
(vgl. ebd.). In der von den Autorinnen beschriebenen ersten Ebene religio-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

23


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

sen Handelns, die Nye mit seinem Begriff »religioning« (Nye 2000: 193) als
prozessuales Religionshandeln umreiflt, seien lediglich »kulturell, sozial
und historisch konkrete Praktiken und artikulierte Glaubensvorstellungen«
(Lauser/Weilkdppel 2008: 17) empirisch zuginglich. Nye betont zudem:
»[...] [wlhat we observe as sreligionc is to be found in processes, in doing,
and through interactions at a number of structural and personal levels.«
(Nye 2000: 217) Daher argumentiert er weiterhin, >Religion< als Verb und
prozessuales Handeln zu verstehen (vgl. ebd.: 224). Um den Wandel des eth-
nologischen Kulturbegriffs analytisch fassen zu kénnen, sollten Ethnologen
zudem kinftig >religion« als aktive und auf Erfahrungen basierende Kategorie
rekonzeptionalisieren (vgl. ebd.:231), denn: »[R]eligioning is to be located
in actions and doings, whether they be mediated through performances,
ritualisations, or the creations and uses of texts.« (ebd.) Dieser Ansatz kommt
in der Arbeit jedoch nicht zum Tragen, um Offenheit fiir unterschiedliche
Deutungen des Handelns der Feldakteure zu gewihrleisten. So schlagen auch
Lauser und Weif3koppel, die drei Arten von Religionshandeln unterscheiden,
die sie auf unterschiedlichen Ebenen ansiedeln, einen akteurzentrierten An-
satz vor: Akteurstrategien, Wissensformen (unter der Beriicksichtigung von
Erfahrungswissen) sowie Formen der Sozialorganisation (vgl. Lauser/Weif3-
koppel 2008: 17). Dessen Verwendung ermogliche es, »[..] institutionelle
Einbindungen und strukturbedingte Positionierungen der Subjekte mehr
sukzessive nachvollziehbar zu machen, statt vorschnell Kategorisierungen
oder Typisierungen zu verwenden.« (ebd.: 18) Sie argumentieren weiterhin,
dass dadurch insbesondere Rollenambivalenzen zutage triten (vgl. ebd.).
Damit sprechen sie sich fiir eine ethnologische Religionsforschung aus,

»[..] die ausgehend von religiésen Phanomenen Licht auf die komplexen
Verflechtungen und Wirkungen mit anderen Domanen der Identitatskon-
struktion (Ethnizitit, Nationalitat, Geschlecht, Klassen- und Bildungsstatus,
Alter) werfen will, wie sie sich in kulturell pluralen Einwanderungsgesell-
schaften zeigen.« (ebd.: 11)

Der Aspekt der Rollenambivalenzen ist auch in der Arbeit relevant und wird
insbesondere am Fallbeispiel des Eid-Festes in der Dimension » Erwartungen
und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken > deutlich, in der eine
Darstellung dessen erfolgt, was die Familien Ahmadi, Sayed und Rahmani aus
deren Perspektiven verbindet, jedoch gleichsam der Blick der Sozialarbeiter
Lisa und Thomas auf deren Beziehungen sowie deren Erwartungen hinsicht-
lich des Eid-Festes rekonstruiert. Dabei ist vor allem auch die religiose Zu-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Theoretische Grundlagen

gehorigkeit ein Differenzkriterium, das situativ relevant wird. Diese erfahre
hiufig eine neue Sichtbarkeit im Kontext der Migration, so Baumann (vgl.
Baumann 2018: 44; siehe auch Krech 2008). Er hilt dafiir, dass »der gleiche
Glaube (ebd.: 43)« das Potenzial habe, Zugewanderte im Aufnahmeland zu-
sammenfithren, jedoch die Migrationserfahrung auch eine »[...] Chance zur
Befreiung von religiosen Vorgaben und Kontrolle (43)« biete. Es zeige sich
demnach »[..] ein Spektrum von nichtreligiésen bis stark religiosen Zuwan-
derern, und es ist insofern eine Zuschreibung von auflen, dass alle Migran-
ten [...] sehr religiés und praktizierend seien.« (ebd.: 44) Dass Baumanns Ein-
schitzung mit den Befunden der Arbeit iibereinstimmen, zeigt vor allem das
Fallbeispiel der Konversion aus der Dimension >Religiose Irritationen und
Spannungenc. Deutlich wird dabei allerdings auch, in welchem Maf3e die re-
ligiése Zugehorigkeit im Aufnahmeland entscheidend hinsichtlich der Ein-
findung in soziale Netzwerke sein kann, sowie, welchen taktischen Aufwand
es fur Fliichtlinge bedeutet, die »Chance zur Befreiung« (ebd.) als solche tiber-
haupt wahrnehmen zu konnen.

Zum kommunalen Leben von Fliichtlingen in Deutschland sind hinsicht-
lich der Erscheinungsformen von »>Religion« bisher nur marginal Untersu-
chungen vorgenommen worden. So finden sich einzelne Verweise in Fallstu-
dien, die sich beispielsweise auf das Konfliktpotenzial beim gemeinschaftli-
chen Kochen in Fliichtlingsunterkiinften aufgrund unterschiedlicher religis-
ser Vorschriften beziehen (vgl. Aumiiller/Bretl 2008: 60). Weiterhin sind Stu-
dien zu Konflikten in Unterbringungen (vgl. Christ/Meininghaus/Réing 2017)
zu verzeichnen, die vor allem auf »Gruppenbildung anhand religiéser Krite-
rien« (ebd.: 27f.) hinweisen und Konfliktpotenzial vor allem aufgrund von re-
ligiésen Gepflogenheiten und Konversionen ausmachen (vgl. ebd.). Aushand-
lungsprozesse hinsichtlich jener Phinomene auf kommunaler Ebene fanden
jedoch noch keine weitere Beachtung in der Literatur. Speziell die kommuna-
le Unterbringung stellt jedoch einen besonderen Raum des Zusammenlebens
dar, der in der Arbeit als Bedeutungstriger fir die Feldakteure als soziale
Akteure vorgestellt und beschrieben wird. In der Folge werden religionsbezo-
gene Erscheinungsformen im konkreten Raum und anhand der einzelnen Di-
mensionen verortet. Nagel weist hinsichtlich der Bewohner der Unterkiinfte
auf Folgendes hin: »[...] die Fluchtmigration nach Deutschland [ist] v.a. mus-
limisch geprigt: [...] im Jahr 2015 waren es drei von vier Asylsuchenden.« (Na-
gel 2018: 71) Die Hauptherkunftslinder seien Syrien, Albanien und der Kosovo
gewesen (vgl. ebd.). Laut einer Statistik des BAMF seien iiberwiegend sunni-
tische Muslime eingewandert (vgl. Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

25


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

2016: 22). Gerade in Fliichtlingsunterkiinften stellten daher »[...] der Umgang
mit religiéser Praxis und Festen sowie die Deutung und Regulierung religio-
ser und ethnisch-nationaler Konflikte [...]« (Nagel/Riickamp 2018: 1) eine prak-
tische Herausforderung dar. Wihrend Nagel fragt »Aber welche Rolle spielt
Religion iiberhaupt im Leben der Fliichtlinge?« (Nagel 2018: 72), sucht vorlie-
gende Arbeit der Frage nachzugehen, wie und wann spielt Religion eine Rol-
le im gemeinsamen Zusammenleben in Fliichtlingsunterkiinften Nordrhein-
Westfalens? Dabei werden religiose und kulturelle Zugehorigkeitsprofile der
Bewohner genauer untersucht, sowie der Prozess sozialer Grenzziehungen
(nach Pfaff-Czarnecka 2012) in seiner Situativitit und Relationalitit analy-
siert, der die Bewohner der Fliichtlingsunterkiinfte als aktive Gestalter ihrer
sozialen Eingebundenheiten verstehen lisst.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

3.1. Qualitative Methodik in den Sozialwissenschaften

Die herausgearbeiteten Befunde der Arbeit unterliegen den Regelhaftigkei-
ten und Vorgaben der reflexiven Grounded-Theory-Methode als qualitativer
sozialwissenschaftlicher Methode nach Breuer et al. (2018). Aufgrund des
Erkenntnisinteresses, der Herausarbeitung von Sinnstrukturen und deren
Merkmalen sowie von Handlungs- und Ablaufmustern im empirischen
Material wurde dieses Vorgehen als theoriegenerierende Forschungslogik
ausgewihlt. Die qualitativ-explorative Forschung soll dem Anspruch Rech-
nung tragen, »[..] Lebenswelten svon innen heraus«< [..]J« (Flick et al. 2015:
14) erfahrbar zu machen, um soziale Wirklichkeiten zu beschreiben: Was
bedeutet es zum Beispiel, unter bestimmten Rahmenbedingungen in einer
kommunalen Unterkunft zu leben oder als Sozialarbeiter eine solche zu
leiten?

Qualitative Forschung zeichne sich dadurch aus, dass sie eine besonde-
re Nihe zu den Feldakteuren schaffe, und zwar »[glerade in Zeiten, in de-
nen sich [...] das soziale Leben aus immer mehr und neueren Lebensformen
und -weisen zusammensetzt [...]J« (ebd.:17). Um die Perspektiven der Feld-
akteure, die Akteursperspektiven, verstindlich und sogar erfahrbar zu ma-
chen, um die »[...] subjektiven und sozialen Konstruktionen ihrer Welt [...]J«
(ebd.: 17) nachvollziehen zu kénnen, bedarf es der qualitativen Forschung mit-
samt ihren (Re-)Konstruktionsleistungen. Der Konstruktivismus als soziolo-
gische Theorie erlaubt dies in seiner Beschiftigung »[...] damit [...], wie Wis-
sen entsteht, welcher Wissensbegriff angemessen ist und welche Kriterien
zur Bewertung von Wissen herangezogen werden konnen.« (Flick 2015: 152)
Die Relevanz fiir qualitative Forschung sei hoch, da diese zum einen Wis-
sen reproduziere, zum anderen jedoch empirisches Material zu bestehenden
Wissensbestinden beitrage, so Flick (vgl. ebd.). Derartige Konstruktionsleis-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

tungen erfiillten verschiedene Funktionen. So sei die Tradition Jean Piagets
(1937) zu nennen, in der sowohl das Erkennen der Welt, ihre Wahrnehmung
sowie das Wissen iiber die Welt als menschliche Konstruktionen zu verste-
hen sind. Im sozialen Konstruktivismus nach Schiitz (1971) sowie Berger und
Luckmann (1969) und Gergen (1985, 1999) stehe vor allem die Frage nach Kon-
ventionalisierungen im Vordergrund, »[...] die Wahrnehmungen und Wissen
im Alltag beeinflussen. (ebd.: 151) Nach Gergen seien wiederum soziale Aus-
tauschprozesse grundlegend in der Konstruktion von Wissen. Dabei komme
Sprache eine soziale Funktion zu, indem sie dazu diene, soziale Beziehungen
auszugestalten (vgl. Gergen 1994: 94). Schiitz versteht sozialwissenschaftliche
Erkenntnis selbst als soziale Konstruktion, da sich diese auf bereits vorhan-
denes Alltagswissen stiitze und so eine mafigeblich neue Version der Welt
konstruiere (vgl. Schiitz 1971: 7). Sein Ansatz wurde vor allem von Berger und
Luckmann (1969) weiterentwickelt, die das Alltagswissen in all seinen Dimen-
sionen stirker fokussieren. In Bezugnahme auf Garz und Kraimer (1994a),
Darnton (1989), Bruner (1990) und Gergen (1988) sowie Shotter und Gergen
(1989) erfahren sozialwissenschaftliche Konstruktionen eine Interpretations-
wende als textuelle Konstruktionen, die >Stadt¢, sWelt, »das Leben, bis hin zu
>Identititen« als Text erfahrbar machen sollen. Flick beschreibt, wie dabei das
Leben mithilfe einer spezifischen Fragestellung rekonstruiert werde, indem
lediglich eine Erfahrungsversion einer Person aufgenommen werden konne.
Diese erfahre eine Interpretation. Dabei liefle sich wiederum »[..] feststel-
len, welche Konstruktion das erzihlende Subjekt [...] prisentiert und auch
welche Version in der Forschungssituation entsteht.« (Flick 2015: 162) Diese
werde in der Rekonstruktion herausgearbeitet. Unter Beriicksichtigung des-
sen wird deutlich, dass qualitative Forschung keine >Wirklichkeit< abbilden
kann, sondern vielmehr »[...] das Fremde oder von der Norm abweichende als
Erkenntnisquelle und Spiegel [nutzt], der in seiner Reflexion das Unbekann-
te im Bekannten und Bekanntes im Unbekannten als Differenz wahrnehmbar
macht [...]J« (Flick et al. 2015: 14). Die qualitative Arbeit solle vielmehr leisten,
»[...] die allgemeinen Prinzipien zu erforschen, nach denen der Mensch im All-
tag seine Erfahrungen und insbesondere die der Sozialwelt ordnet.« (Schiitz
1971: 68)

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

3.2. Ethnologie und ethnologisches Arbeiten

Ethnologen untersuchen die Phinomene sozialen Eingebundenseins, indem
sie Fallstudien erstellen, um vom Speziellen auf Allgemeines schliefRen be-
ziehungsweise um Sonderfille als solche identifizieren zu kénnen. Dabei fo-
kussieren sie auf die Reprisentation dieser Einzelfille, statt Reprisentativi-
tat fur die von ihnen untersuchten Phinomene zu beanspruchen. Der For-
schungsprozess zeichnet sich durch eine zumeist mehrere Monate oder Jahre
andauernde Datenerhebung aus, also durch die Feldforschung. Dabei wird
der Forscher jedoch nicht nur als objektiver Betrachter verstanden, der sich
durch seine prizisen Beschreibungen legitimiert, sondern vielmehr auch als
Subjekt mit individuellen Prigungen und Sichtweisen. Durch deren Reflexi-
on sowie die konkreten Forschungsumstinde und Rahmenbedingungen der
Studie wird nachvollziehbar, welcher spezifische Zugang der Forscherin zu
welchem impliziten Wissen moglich war und auf welcher Grundlage dies ge-
schah.

3.2.1.  Ethnologie als wissenschaftliche Disziplin

Die Ethnologie als wissenschaftliche Disziplin hat ihre Wurzeln in der An-
thropologie, der Kunde vom Menschen, die sich stets weiter ausdifferenzier-
te, sodass sich um 1770 >Vélkerkunde« oder >Ethnografie« (spiter Ethnologie
genannt) als Teilgebiet vor allem der Geografie an deutschen Universititen
etablierte. Seitdem kam es im Zuge eines Ausdifferenzierungsprozesses' im-
mer wieder zu Neu- oder Umbenennungen, jedoch auch zu immer weiter-
gehenden Abgrenzungen und Spezialisierungen innerhalb des Fachs,* sodass

1 Im Zuge dessen erfolgte auch die Umbenennung des ethnologischen Fachverbandes,
der Deutschen Gesellschaft fiir Volkerkunde e. V., in Deutsche Gesellschaft fiir Sozial-
und Kulturanthropologie e. V. im Oktober 2017. Siehe Freie Universitat Berlin 2017.

2 Auch die Bochumer Ethnologie orientiert sich beispielsweise im September 2017 mit-
tels ihrer Umbenennung neu, indem der Name des Lehrstuhls von >Sozialanthropolo-
gieczu>Ethnologiecgedndert wird. Dies wird wie folgt begriindet: »Der Bochumer Lehr-
stuhl fir Ethnologie (frither: Sozialanthropologie) vermittelt in Lehre und Forschung
das, was international Cultural und/oder Social Anthropology genannt wird. Innerhalb
der Sektion teilt die Ethnologie mit der Sozialpsychologie nicht nur verschiedene theo-
riegeschichtliche Wurzeln, sondern auch denselben Gegenstandsbereich, namlich den
Zusammenhang zwischen Kultur, Individuum und GCesellschaft. [...] Ethnologie ist die
adiquate Bezeichnung fiir den Lehrstuhl, weil er auf der Uberzeugung basiert, dass ei-
ne kluge Anthropologie und Ethnographie zusammengehdren: unsere theoretischen

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

29


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

im deutschsprachigen Raum inzwischen zwischen Kulturanthropologie (ehe-
mals >Volkskunde<) und Sozialanthropologie (ehemals >V6lkerkunde<) unter-
schieden wird.

Ein besonderer Zweig in der ethnologischen Forschung stellt die soge-
nannte Anthropology at home dar. Hierbei forschen Ethnologen in demjenigen
Kontext, in dem sie selbst sozialisiert worden sind. Schiffauer nennt diese
Entwicklung »[...] Anthropologie der industriellen und postindustriellen Ge-
sellschaften und globaler Verflechtungszusammenhinge« (Schiffauer 2004:
502), die er zudem als »befreiend« (ebd.) beschreibt. Die Bemithungen des
Forschens in der Heimat werden von Malinowski zwar als beschwerlich, je-
doch auch als wertvoller Verdienst fiir Ethnologen angesehen (vgl. Malinowski
1939: xix). Auch Jackson sieht keine Notwendigkeit, ethnologische Forschung
ausschliefllich in der Ferne zu betreiben, und pliddiert dafiir, auch Phinome-
nen in unmittelbarer Nihe des Ethnologen eine Chance zu geben: »The exoctic
might be only five miles away — it is, indeed, all around one.« (Jackson 1987: 8) Mit der
Dichotomie von >home« und >abroad< hitten Ethnologen sich jedoch erstmalig
intensiver mit der aufkommenden Exotismus-Debatte auseinandergesetzt,
so Clifford und Marcus (1986). Ein weiterer Kritikpunkt an der herkdémm-
lichen Forschung in der Ferne sei die Wahrnehmung des Ethnologen, der
durch die iibliche grofie Distanz zwischen sfield< und >home« weniger als Per-
son und mehr als forschendes Subjekt im Feld wahrgenommen werde (vgl.
Gupta/Ferguson 1997). In der Anthropology at Home werde dies aufgebrochen,
indem nicht nur der Forscher, sondern auch die Feldakteure differenzierter
wahrgenommen wiirden, so Peirano: »[...] others [in the field] are both our-
selves and those relatively different from us, whom we see as part of the same
collectivity.« (Peirano 1998: 123) Durch diesen Perspektivwechsel nihern sich
Ethnologen zunehmend auch diszipliniren methodologischen Fragen neu an
(vgl. Messerschmidt 1981). Jackson zeigt sich daher iiberzeugt: »[...] it is clear
that>anthropology at home« is here to stay from now onwards.« (Jackson 1987:
13)

3.2.2. Ethnologisches Arbeiten

Ethnologisches Arbeiten bedeutet vor allem, empirisch zu arbeiten. Der For-
scher fungiert hierbei als Ethnograf. Auf Grundlage seiner empirischen Erhe-

Entwirfe basieren notwendigerweise auf langanhaltender und tiefer Felderfahrung
mit Menschen vor Ort.« Siehe Ruhr-Universitdt Bochum 2018.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

bungen entsteht als Endprodukt eine Ethnografie, ein schriftliches Erzeugnis,
in dem die Beobachtungen des Forschers analysiert, diskutiert und theore-
tisch verortet werden. Durch den Beitrag der einzelnen Ethnografien kén-
nen Theorien bestitigt, angezweifelt oder neu generiert werden und liefern
so einen Beitrag zum wissenschaftlichen Diskurs. Der Frage nachgehend, was
ethnografisches Arbeiten konkret bedeute, nennen Gobo und Molle neben der
aufmerksamen Einbeziehung der finf Sinne des Forschers fiinf weitere An-
haltspunkte dafiir, was Ethnologen bei ihrer Arbeit tun, nimlich (1) eine direk-
te Verbindung zu den Feldakteuren — den sozialen Akteuren — aufbauen und
sich (2) mit ihnen in deren Umgebung aufhalten. Wihrend des Verbringens
gemeinsamer Zeit (3) beobachte der Ethnologe die Feldakteure in ihren so-
zialen Interaktionen, wobei (4) er selbst Teil davon werde, indem er an ihrem
alltiglichen Leben teilnimmt. Er beschreibe deren Verhalten und (5) erlerne
ihre sozialen Codes, um die Bedeutung ihrer Handlungen verstehen zu kén-
nen (vgl. Gobo/Molle 2008: 4f.). Gewihrleistet wird diese Arbeit durch die Me-
thoden, derer Ethnologen sich vorwiegend bedienen: der teilnehmenden Be-
obachtung sowie qualitativer Interviewforschung. Mittels dichter Beschrei-
bung werden diese Daten verschriftlicht und stellen die Materialsammlung
des Forschers dar.

3.2.3. >Dichte Beschreibung« und ihre Herausforderungen

Geertz verwendet den Begriff der »Dichten Beschreibung« Ryles (1990), um
»[...] die besondere geistige Anstrengung, die hinter allem steht, das kompli-
zierte intellektuelle Wagnis [..]J« (Geertz 2015: 10) der ethnografischen Arbeit
und Analyse zu umreifen. Dabei sieht Geertz die Arbeit des Ethnologen dar-
in begriindet, Bedeutungsstrukturen und Begrifflichkeiten der Feldakteure
herauszuarbeiten. Jedoch liefert er auch eine Beschreibung der Herausforde-
rung, die damit einhergeht, nimlich das »Problem des ethnologischen Verste-
hens« (ebd.: 289). In Bezugnahme auf Malinowski und die an ihm geduferte
Kritik, in seinen privaten Forschungstagebiichern abwertend von seinen For-
schungsteilnehmern zu sprechen, fragt sich Geertz, wie eine Wissensproduk-
tion dariiber, wie Feldakteure »denken, fithlen und wahrnehmen« (ebd.: 290)
moglich werde. Konkreter fragt er:

»Wenn wir auf der strengen Forderung beharren, die Dinge aus der Perspek-
tive des Eingeborenen zu betrachten —was wir meiner Meinung nach miis-
sen—, wie stellt sich dann unsere Position dar, wenn wir nicht langer eine ein-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

3


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

zigartige psychologische Nihe oder eine Art transkultureller Identifikation
mit unserem Gegenstand beanspruchen kénnen? Was wird aus dem Verste-
hen, wenn das Einfiithlen entfallt?« (ebd.: 290)

Eine Losung sieht er in der Entschlisselung von »Symbolsystemen«
(ebd.:308) im Feld. So gelinge ein besseres Verstindnis, ohne dem An-
spruch gerecht werden zu miissen, selbst zum Forschungsteilnehmer in
seiner jeweiligen Lebenswelt zu werden, um beide verstehen zu kénnen. Um
diese Akteursperspektiven aufzuzeigen, sei die dichte Beschreibung ideal.
Eine weitere Losung bietet die Selbstreflexion und Offenlegung des For-
schungszugangs (vgl. Charmaz/Mitchell 2007), ferner deren Einbeziehung in
die Datenanalyse sowie ihre Sichtbarmachung in der Ethnografie.

Ziegler (1998) kritisiert zurecht, dass Geertz’ Ansatz methodologisch her-
ausfordernd sei. Es mangele an konkreten Regeln fiir die Datenerhebung und
es sei nicht nachvollziehbar, in welcher Weise ein Blickwinkel, der »noch eng
an den Bedeutungsrahmen des untersuchten Feldes haftet« (Ziegler 1998: 52),
schlieRlich zu einer dichten Perspektive beitragen konne. Dennoch habe ich
mich bewusst fiir die Dichte Beschreibung entschieden, um Besonderheiten
der Feldakteure herausarbeiten und diese deuten zu kénnen. Diese Vorge-
hensweise ermdglicht es auch, die Individualitit der Feldakteure als aktiv
Handelnde aufzuzeigen. Die Offenheit des Umgangs in der Erhebung habe
ich wiederum nutzen kénnen, um mich im Feld keinen Beobachtungen zu
verschlieflen. Weiterhin ermdglicht mir die Nihe zum Bedeutungsrahmen
des Feldes, wie ich ihn durch Beobachtungen, gemeinsame Interaktionen und
Gespriche mit den Feldakteuren erfahre, sicherzustellen, dass sich mir dieser
in der Art und Weise erschlossen hat, wie die Feldakteure ihn wahrnehmen.
Auch dieser Vorzug der interpretativen Ethnologie nach Geertz, nimlich »sich
die soziale Welt aus der Perspektive ihrer Bewohner zu erschlief3en (ebd. 51)
[...], ohne den Anspruch, eine [vermeintlich] objektive Realitit nachzubilden«
(ebd.), trug schliefilich zur Entscheidung bei, die Dichte Beschreibung in der
Arbeit als methodisches Werkzeug zu nutzen.

Um herauszuarbeiten, nach welchen Prinzipien die Akteure dieser Studie,
die in ihrer Rolle als Fliichtlinge und Sozialarbeiter auftreten, ihre sozialwelt-
lichen Erfahrungen hinsichtlich des Auftretens der Erscheinungsformen von
Religion ordnen (vgl. Schiitz 1971: 68), bedarf es einer gezielten Reprisentati-
on dieser Einzelfille. Diesem Anspruch wird in der Arbeit durch eine dichte
Beschreibung nachgekommen, indem konkrete Verhaltensweisen und beson-
dere Merkmale der Feldakteure eine Nennung und Deutung erfahren.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

3.3. Beaziige der Forscherin

Im Folgenden sollen der Zugang zum Forschungsthema durch die Person der
Forscherin, ihre lebensgeschichtlichen und forschungsbiografischen Beziige
zum Thema sowie ihre Prikonzepte vor Antritt der Forschung vorgestellt wer-
den. Weiterhin werden die Rahmenbedingungen der Forschung, der konkrete
Forschungszeitraum sowie die Herausforderungen des Projekts vorgestellt.

3.3.1. Lebensgeschichtliche Beziige und Prakonzepte

Als 27-jihrige, herkunftsdeutsche, hellhiutige Studierende in Nordrhein-
Westfalen erlebte ich im Sommer 2015 den Beginn dessen, was spiter medial
als >Fluchtlingskrise« diskutiert werden wiirde. In den nordrhein-westfi-
lischen Kommunen wurden Losungen erarbeitet, ankommende Menschen
unterzubringen. Die Gesprache im Kollegen- und Freundeskreis waren stets
gepragt von dem, >was gerade passiert¢, und allgemein waren Sommer und
Herbst 2015 in meiner Wahrnehmung von Ungewissheit und Unklarheit
geprigt, besonders aufgrund der Auswirkungen des syrischen Biirgerkrieges
und der Unruhen in den als »Herkunftsstaaten« bezeichneten Gebieten
sowie der nahezu kaum abschitzbaren Folgen fiir die europiische und vor
allem fur die deutsche Aufnahmegesellschaft beziiglich der Unterbringung
und die Mittel- oder Langfristigkeit dieser Arrangements. Im September
2015 besuchte ich die Konferenz des gréften ethnologischen Fachverbandes
Deutschlands, deren Thema lautete: »Krisen. Re-Formationen von Leben,
Macht und Welt.« Die Diskussionen in den Kaffeepausen und wihrend
der abendlichen Kneipenbesuche drehten sich auch hier vor allem dar-
um, dass Ethnologen sich nun mafgeblich beteiligen miissten, um einen
gesamtgesellschaftlichen Beitrag zu leisten.?

Ich interessierte mich dafiir, wer die Menschen, die in Deutschland an-
kommen, eigentlich sind. Was sind ihre Hoffnungen, Befiirchtungen und wel-
che Perspektiven sehen sie fiir sich und ihre Familien? Im Oktober 2015 entwi-
ckelte ich als wissenschaftliche Hilfskraft ein erstes Exposé, in dem ich beab-
sichtigte, Ankommende auf kommunaler Ebene zu begleiten, um zu untersu-

3 Diesistaufinnerdisziplinire Diskussionen zurlickzufithren, ob und inwiefern Ethnolo-
gen sich als Berater fiir Presse, Medien oder Politik zur Verfiigung stellen beziehungs-
weise inwiefern und weshalb sie so in Legitimierungszwange gegeniiber der wissen-
schaftlichen Community geraten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

33


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

chen, wie jene Menschen ihr neues Dasein zu ihrer Fluchtgeschichte und ih-
rem fritheren Leben in Beziehung setzen. Im November iibernahm ich daher
die Koordination und Organisation eines universitiren Projektes, das Studie-
rende und Flichtlinge am Standort einer Notunterkunft des Landes in einen
Austausch bringen sollte. Dieses Projekt ermdglichte es mir nicht nur, ers-
te Beobachtungen zu machen und Gespriche zu fithren, sondern vor allem
brachte es auch die Besonderheit eines fachlichen Austauschs mit sich, der
durch die Reflexionssitzungen mit den teilnehmenden Studierenden und ih-
ren unterschiedlichen kulturellen und sprachlichen Hintergriinden entstand.
Ab Dezember 2015 suchte ich zusitzlich stidtische Unterbringungseinrich-
tungen auf und fand so zunehmend Forschungsteilnehmer, die bereits in der
Kommune angekommen waren. Bald darauf erweiterte ich mein Feld um ei-
ne stadtische weiterfithrende Schule, die zum Schuljahr 2015/16 drei Inter-
nationale Klassen erdffnet hatte. Als ich ab Dezember 2016 die Moglichkeit
der Mitarbeit im RePliR-Forschungskolleg erhielt, inderte sich der Blickwin-
kel meines Projektes. Ich entwickelte eine handlungspraktische Fragestellung
und legte den Fokus meiner Felduntersuchung auf Erscheinungsformen von
Religion, die ich beobachtet hatte.

3.3.2. Forschungshiografische Beziige

Im Rahmen der ersten Gespriche, die ich 2015 in der Notunterkunft zunichst
mit Flichtlingen fiihrte (spiter folgten Gespriche mit Sozialarbeitern und
dem Sicherheitspersonal), interessierte ich mich vor allem dafiir, welche The-
men diese selbst im Gesprach zur Sprache bringen und wie dies geschieht.
Dabei spielten verschiedene Variablen eine Rolle. Zum Beispiel, mit wem und
in wessen Beisein ich sprach. Frauen waren oftmals gesprichiger, wenn ih-
re Minner nicht anwesend waren, und auch dann, wenn ihre Kinder spiel-
ten und sie Zeit hatten, bei einem Tee zu sprechen. Jugendliche waren im
Einzelgesprich aktiver als in der Gruppe, vor allem dann, wenn wir Unter-
nehmungen titigten, wie zum Beispiel einen Besuch der Biicherei. Linge-
re und tiefgriindige Gespriche mit Minnern konnte ich zu Beginn der For-
schung nur fithren, wenn ich mit einem méannlichen Studierenden anwesend
war. Die Minner schienen mir als Frau, die sie allein anspricht, skeptisch
gegeniiber. In diesem Fall wurde ich hiufig an deren Ehefrauen oder Schwes-
tern verwiesen. Mit jiingeren Frauen und Minnern ins Gesprich zu kom-
men, gelang meist ohne Umstinde. Auch Kinder waren stets offen fir ein
Gesprich. Auch die kontextabhingige Wahrnehmung meiner Person interes-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

sierte mich sowie, welche Themen von welchen Personen thematisiert wur-
den. So sprachen zunichst vor allem Menschen in den 20er- bis 40er-Jahren
mit mir itber ihre Religionszugehdrigkeit. Etwa anlisslich ihrer Fluchthinter-
griinde, bestimmter religioser Traditionen oder Feierlichkeiten oder weil sie
sich mit einer Konversion beschiftigten oder sogar (im Herkunftsland oder in
Deutschland) bereits konvertiert waren. Kinder und iltere Menschen thema-
tisierten religionsbezogene Themen seltener. Auch gab es hierzu kaum Dis-
kussionen mit Kindern im Grundschulalter oder dlteren Menschen, wohin-
gegen die zuvor beschriebene Gruppe mir hiufiger Fragen zur Religionsaus-
iibung oder der Rolle der Religion in Deutschland stellte und teilweise offen
in Diskussionen eintrat. Eine grof3e Rolle fiir alle Bewohner schien die Ver-
pflegung in der Unterkunft zu spielen. Nicht nur, inwiefern die Mahlzeiten
halal waren, sondern vor allem wurden typische Speisen und Gewiirze aus
den Herkunftslindern vermisst. Kaltes Abendessen, Schwarz- und WeifRbrot
mit Aufstrich, Aufschnitt, Obst und Gemiise sowie Pudding als Nachspeise,
waren alles andere als beliebt. Vielen war unverstindlich, wie kalte Kost als
Abendessen gelten kénne. Trotz der grofen Heterogenitit hinsichtlich der
Hintergriinde der Menschen wiesen meine gesammelten Daten stets auch
religionsbezogene Kategorien auf, sodass ich bald einen Schwerpunkt darauf
legte. Gerade am Beispiel des Ramadans konnte ich ablesen, welchen Stellen-
wert dieser Zeitraum fiir einige der Feldakteure hatte, indem ich zum Beispiel
beobachtete, wie und von wem die angebotenen Aktivititen der Studierenden
fiir die Feldakteure angenommen wurden. Dabei interessierte mich auch: Wie
gestaltet sich Ramadan 2016 an der Unterkunft tiberhaupt aus und welche
(Entscheidungs-)Prozesse gehen dem voraus? Ist ein Imam zu dieser Zeit auf
dem Geldnde erlaubt oder nicht? Suchen die Bewohner anlisslich des Eid-
Festes eine Moschee auflerhalb der Unterkunft auf und falls ja, wie erfolgt
die Kontaktherstellung zu dieser? Wo verrichten muslimische Bewohner ihre
Gebete beziehungsweise wie sieht die Kommunikation unter den Bewohnern
itberhaupt aus? Ist >Religion« ein Bonding- oder sogar Bridging-Kriterium*, um

4 In Anlehnung an Bourdieus Sozialkapital-Theorie (1983), die tatsachliche wie auch po-
tenzielle Ressourcen durch soziale Beziehungen definiert, identifiziert Putnam soziales
Vertrauen und Kooperationsbereitschaft von Akteuren zur Schaffung von Sozialkapital.
In seinem Bridging-und- Bonding-Ansatz argumentiert Putnam, dass bonding die Fahig-
keit sei, mit Menschen Kontakt aufzunehmen, die bestimmte Merkmale oder Vorlie-
ben teilen, zum Beispiel Alter, Geschlecht, Religion oder Fan eines bestimmten Foot-
ballteams zu sein. Bridging hingegen bezeichne die Fahigkeit, Kontakte dariiber hinaus

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

35


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

mit einem der knapp 800 bis dato fremden Bewohner in einer Notunterkunft
ins Gesprich zu kommen?

Ab Dezember 2016 hatte ich die Moglichkeit, diesen Fragen im Rahmen
meiner Titigkeit im Forschungskolleg >Religiose Pluralitit« und ihre Regulie-
rung in der Region nachzugehen.

3.3.3. Prakonzepte

Nach Breuer et al. bezeichnen Prikonzepte »personlich[e] Vorstellungen, Ko-
gnitionen, Emotions- und Handlungsmuster beziiglich des [Forschungs-]Ge-
genstands [...] die eigen[e] Denk- und Herangehensweisen in Bezug auf die
Themenstellung prigen.« (Breuer et al. 2018: 119)

Dahin gehend waren mir zwar einige wissenschaftliche Theorien um Mi-
gration und Flucht bekannt, viele praktische und juristische Dimensionen je-
doch weniger. So musste ich mir zunichst das aktuelle Asylsystem und damit
einhergehende Fachtermini erschlief}en. Weiterhin arbeitete ich mich darin
ein, wie und nach welchen Vorgaben die konkrete Zuteilung der Ankommen-
den in die Bundeslinder und letztlich Kommunen und Einrichtungen erfolg-
te. Dieses Wissen um zum Beispiel das konkrete Zuteilungsverfahren auf die
Unterkiinfte in Nordrhein-Westfalen war insofern hilfreich, als es mich fiir
die bisherigen Stationen der Feldakteure sensibilisierte, mit denen ich sprach.
So wurde mir klar, dass alle, die ich in der kommunalen Unterkunft traf, vor-
her in einer Grofdeinrichtung auf eine Entscheidung gewartet hatten und dass
die meisten von ihnen eine Zuweisung in eine Kommune als freudigen Um-
stand aufnahmen, auch wenn es sich méglicherweise nicht um die bevorzugte
Kommune handelte, in der schon Familien aus dem Herkunftsland lebten.

3.3.4. Rahmenbedingungen der Forschung

Nachdem Mitte Oktober 2015 eine Projektidee fiir ein Austauschprojekt zwi-
schen Fliichtlingen und Studierenden entwickelt worden war und Kontakt zu
Ansprechpartnern in der Notunterkunft bestand, die dem Projekt zustimm-
ten, begann Anfang November 2015 die Zeit der Feldforschung mit wochent-
lichen Besuchen im Feld, die sich sukzessive steigerten. Zunehmend fanden

zuerschlieRRen, also mit Menschen, die einem selbst undhnlich seien, also zum Beispiel
mit einem Fan eines gegnerischen Footballteams (Putnam 2001: 22f).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

Gespriche auflerhalb der Unterkunft statt (zum Beispiel im gegeniiberliegen-
den Café) oder, ab 2016, sogar aufderhalb des Stadtteils im Stadtzentrum, der
fir die Teilnehmer nur durch eine 20 bis 30-miniitige Busfahrt erreichbar
war. Die Feldforschung wurde parallel ab Februar 2016 im Schuljahr 2015/16
auch in einer internationalen Klasse einer Hauptschule durchgefiihrt und en-
dete im Juli 2017 mit dem letzten Schultag in Nordrhein-Westfalen wihrend
des Schuljahrs 2016/2017. Im August und September 2017 folgten noch ein-
zelne Gespriche mit Experten im Feld, um punktuelle Nachfragen zu kliren.

3.3.5. Herausforderungen

Neben den Vorziigen einer Forschung in der Heimat stellte die Konzeption
des Forschungsvorhabens als Anthropology at Home auch eine Herausforde-
rung, dar. Diese ist in vier Punkte zu unterteilen: (1) Wann ist der Schluss-
punkt der Feldforschung erreicht? Wann habe ich ausreichend Material zu-
sammengetragen, um meine Forschungsfrage zu beantworten? Die Beendi-
gung der Forschung und damit der Ausstieg aus dem Feld gestaltete sich, im
Unterschied zu ethnografischen Forschungsunternehmungen »in der Frem-
de<, zunichst offen. Diese Flexibilitit fithrte jedoch zunehmend auch zu ei-
ner Belastung. (2) Wie gehe ich damit um, dass ich mitunter frustriert von
einzelnen Situationen im Feld bin aufgrund der Tatsache, dass ich so viel
Zeit dort verbringe? In den meisten Wochen verbrachte ich ein bis zwei volle
Tage zu jeweils sechs bis acht Stunden in der kommunalen Unterkunft und
zwei volle Tage mit den Schiilern in der Schule. An Freitagen fiihrte ich vor-
mittags Lehrauftrige durch und war nachmittags ab 16 Uhr im Jugendklub
der Einrichtung, wo ich oft bis zum Ende um 20 Uhr mit den jungen Er-
wachsenen sprach und spielte (vor allem Billard, Mario Kart und FIFA 17). An
Wochenenden war ich ebenfalls regelmifig in der Unterkunft zum Teetrin-
ken, gemeinsamen Essen oder zu besonderen Feierlichkeiten wie Beschnei-
dungszeremonien oder Geburtstagen eingeladen. In der tibrigen Zeit fithrte
ich Experteninterviews, transkribierte und kodierte Erlebtes, schrieb Memos
dazu und durchlebte somit die jeweiligen Situationen erneut. Zum Ende der
Feldforschung hatte ich an einigen Tagen das Gefiihl, meine Familie ledig-
lich im Feld zu sehen (zum Beispiel, wenn wir explizit als Familie zum Es-
sen bei Feldakteuren eingeladen waren) oder gemeinsam an Feierlichkeiten
der Unterkunft teilnahmen. Dies machte wiederum die Herstellung von Di-
stanz zum Feld (3) notwendig, die es mir erlaubt, mit geschirftem Blick eine
Analyse meiner Daten vorzunehmen. All diese Fragen stellten sich mir. Auch

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

37


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

die Gesprache mit meiner Familie und Freunden sowie die Medienbericht-
erstattung in dieser Zeit waren, in meiner Wahrnehmung, durchdrungen von
sFlucht< und >Gefliichteten<.® Ich brauchte daher Distanz vom Feld und muss-
te meiner Datenerhebungsphase ein Ende setzen. Eine zunichst riumliche
Distanz fand ich dann erstmalig nach Ende der Feldforschungsphase im Som-
mer 2017. Aufgrund der medialen Konzentration auf Fliichtlinge und deren
Aufnahme wurde mir gleichermafien (4) eine Positionierung abverlangt, die
mich selbst im 6ffentlichen Diskurs um Flucht und Fliichtlinge verortet. Es
galt, die politisch aufgeladenen und vielfach 6ffentlich-medial diskutierten
Aspekte des Themenspektrums um Fliichtlinge mit diesen als Vertreterin der
deutschen Bevolkerung auszuhandeln. Nicht selten wurde ich in Diskussio-
nen in der Notunterkunft beziehungsweise der spiteren Erstaufnahmeein-
richtung verwickelt, die direkt oder indirekt eine Positionierung erforderlich
machte. Diese Diskussionen vermittelten mir unter anderem, wie ich im Feld
wahrgenommen und eingeordnet wurde, sowie, welche Erwartungen an mich
herangetragen werden. Ein besonderes Moment dieser Art waren die Gespri-
che in den Wochen nach der sogenannten Kélner Silvesternacht 2015/16°. In
der GrofBunterkunft wurden Aushinge des Ereignisses in den Hausfluren an-
gebracht und auf Arabisch iibersetzt. Einige Feldakteure duflerten sich dar-
authin mir gegeniiber beschimt diesbeziiglich, andere jedoch wollten mich
mit Nachdruck wissen lassen, wie sehr sie die Ubergriffe verurteilten, sie
furchteten einen >Generalverdacht« gegeniiber gefliichteten Minnern bezie-
hungsweise eine harsche Ablehnungspolitik infolge der Geschehnisse. Dabei
wurde ich explizit als deutsche Frau in die Diskussionen einbezogen, die ge-
fragt wurde, ob sich ihr jemals ein Mann aus der Unterkunft mit den falschen

5 An dieser Stelle danke ich loannis Manos, der mich gut beriet, indem er feststellte:
»The field is taking its toll on you. It doesn’t matter when you'll stop research -- now
[Mai 2017] or in December. You'll never be done collecting data.« Die Gespriache mit
ihm und auch mit Levent Tezcan bestarkten mich letztlich darin, den Endpunkt der
Felduntersuchungen eindeutig festzulegen.

6 In der Nacht des Jahreswechsels 2015/2016 auf der Kélner Domplatte war es zu se-
xuellen Ubergriffen auf Frauen sowie Diebstihlen gekommen (vgl. Behrendes 2016:
326). Behrendes erldautert zur Herkunft der Tater: »Die Polizei Kiln ermittelte bis Mitte
Juli 2016 rund 200 Tatverddchtige, von denen ca. 85 % erst vor kurzem als Fliichtlinge, Asyl-
suchende bzw. irregulir eingereiste Migranten nach Deutschland gekommen waren. Jeweils
rund 30 % dieser Tatverdichtigen stammen aus Marokko oder Algerien. Nur ca. 5 % der Ver-
ddchtigen hatten zur Tatzeit einen Wohnsitz oder Aufenthaltsort in Koln.« (Behrendes 2016:
327).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

Absichten gendhert habe. Weiterhin wurde von einigen Feldakteuren eine kla-
re Positionierung von mir gefordert, ob und inwiefern sich die Geschehnis-
se auf meinen Kontakt zur Einrichtung und zu den Feldakteuren auswirken
wiirden.

Zu einer weiteren Situation dieser Art kam es ein Jahr spiter im Dezem-
ber 2016 anlisslich des Attentats auf einen Berliner Weihnachtsmarkt’. Am
Dienstagnachmittag, dem 20. Dezember 2016 bin ich mit dem 17-jihrigen
Mohamad Sayed® auf dem Weihnachtsmarkt verabredet. Es wire sein ers-
ter Besuch gewesen. 9 Uhr morgens schickt er mir eine Sprachnachricht auf
>WhatsApp«:

»Natalie, I'm Muslim but I'm shocked about what happened yesterday. | don't
think we should go to the Christmas Market today. | wish the best to you and
your family. Wir konnen ndchstes Mal uns treffen. Wann und wo mdéchtest
du?Yeah, ein bisschen Deutsch, ein bisschen progress habe ich gemacht. Sag
hallo zu deine grofle Mann und kleine Mann. Es tut mir sehr leid.«

In derselben Woche fithrte ich viele Gespriche an der Unterkunft mit Men-
schen, die sich bei mir entschuldigten. Sie nahmen mich erneut als Vertrete-
rin der deutschen Gesellschaft wahr, jedoch auch als Christin. Die Dimension
und Unverhofftheit des Attentats dngstigte viele. Die 11-jihrige Nour Sayed
sagt mir dazu weinend im Zwiegesprich: »Weiflt du, sind wir weggelaufen
von Leute, die machen sowas. Jetzt kommen her. Gibt es kein Ende«. Es wird
nicht nur eine Schidigung des Rufes der Gruppe der Fliichtlinge befiirchtet,
sondern zusitzlich eine Welle von Attentaten im neuen Ankunftsland, das
fur die Flichtlinge aus bestimmten Herkunftslindern bis dato als sicher galt.
Nachdem einige Wochen vergangen waren und das Attentat erneut thema-
tisiert wurde, sprachen wir dariiber, dass ich zwar keine Christin bin, das
Ereignis mich aber dennoch verletzt. Mohamad, mit dem ich einen Tag nach
den Geschehnissen verabredet war, argumentiert, dass es fiir Christen jedoch
besonders verletzend sein miisse, da er das Christentum als friedliche Religi-
on wahrnehme.

7 Am 19. Dezember 2016 wurde ein Attentat auf den Berliner Weihnachtsmarkt an der
Gedéachtniskirche veriibt. Der Tater hatte zuvor Asyl beantragt und tétete im Zuge des
Attentats elf Menschen, indem er einen Lkw in eine Menschenmenge steuerte. Seit-
dem sind auf vielen deutschen Weihnachtsmarkten Barrieren errichtet worden. Wei-
terhin sehen neue Sicherheitskonzepte vor, dass verstéarkt Polizeibeamte im Einsatz
sind. Siehe exemplarisch Schaible 2017.

8 Jegliche Personennamen sind anonymisiert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

39


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Die Asymmetrie zwischen Forscherin und Feldakteuren stellte sich als
weitere Herausforderung heraus. Ich hatte mich zu Beginn der Forschung
dazu entschlossen, den Feldakteuren meine private Handynummer zu ge-
ben, da wir so ohne Umwege auch kurzfristig in Kontakt stehen konnten.
Schnell wurde ich auch tiber andere soziale Netzwerke und Messenger >ge-
funden«< und kontaktiert, sodass ich nicht nur Anrufe erhielt, sondern auch
>WhatsApp<-Nachrichten, Instagram-Nachrichten und -Kommentare sowie
Facebook-Nachrichten. Dies war vor allem hilfreich, um mit denjenigen in
Kontakt zu bleiben, die des Landes verwiesen wurden und nun, teilweise
nach mehreren Jahren in Deutschland, wieder Fufl in der alten Heimat fas-
sen mussten. Jedoch war gerade das Nachrichtenverhalten der Kinder und
Jugendlichen, mit denen ich arbeitete, iiberfordernd.® Es spiegelte ein unge-
zwungenes Erkunden nach dem Anderen, genau so, wie man es im Flur der
Fliichtlingsunterkunft tut, wenn man sich begegnet. Mir war es jedoch bis
dato fremd und irritierte mich teilweise. Es war durchaus auch von Vorteil,
im stindigen Kontakt zu stehen und mit Kindern, deren Eltern und auch de-
ren Lehrern kommunizieren zu kénnen. Dennoch war es insbesondere nach
Abschluss der Feld-Phase schwierig, einen Weg zu finden, die Kommunika-
tion auf den bisherigen Weg zu reduzieren. Einen Weg fand ich unter ande-
rem durch personliche Gespriche, um meine Situation zu erkliren. Einige Ju-
gendliche argumentierten, da ich nach Abschluss der Forschung nicht mehr in
der Schule sei, wollten sie mich auf dem Laufenden halten, was dort geschehe,
und konnten nicht nachvollziehen, dass ich nicht mehr immer erreichbar war.
Ich versuchte insofern damit umzugehen, als ich mir einen festen Zeitraum
am Tag zum Lesen und Beantworten der Nachrichten reservierte. Die Asym-
metrie zwischen Forscher und >Beforschtem« ist unaufléslich und wird von
Hong und Duff in Hinblick auf Distanz zu Recht als »Dilemma« beschrieben
(Hong und Duff 2002: 190; vgl. DeWalt und DeWalt 1998). Die strukturelle Un-
gleichheit zwischen beiden Gruppen ist Teil des Systems und zeigt sich unter
anderem darin, dass ich als Forscherin bestimmte Privilegien geniefie, wie
zum Beispiel dahin gehend, mich jederzeit dem Feld entziehen zu konnen,
indem ich meine Forschungsarbeit beende.

Die Vorteile der Anthropology at Home fur die Forschung sind damit zu be-
griinden, dass mir das kulturelle und organisatorische System sowie dessen
spezifische Muster mitsamt den Interaktionsweisen und kulturellen Kodes

9 Beispiele fiir die Kommunikation als Screenshot siehe Anhang.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

bereits bekannt waren. Auch die gute Erreichbarkeit der einzelnen Feldsta-
tionen machte es moglich, entsprechend viel Zeit vor Ort zu verbringen. Be-
deutsame Akteure meines Feldes waren mir in einigen Fillen bereits bekannt
oder wurden mir durch kommunale Kontakte vermittelt, sodass ich diesen
Hinweisen ziigig nachgehen konnte. Somit war es mir moglich, die Erfah-
rungen der Feldakteure einzuordnen und in Beziehung zu setzen und auch
an den jeweiligen Orten Auskiinfte einzuholen.

Herausforderungen dieser Art, eine Positionierung und Haltung im Feld
einzunehmen und iiber diese Rolle zu reflektieren, die Vorziige der Anthropolo-
gy at Home sowie deren Schwierigkeiten, zum Beispiel eine strukturell beding-
te Asymmetrie zu akzeptieren und die Grenzen und Spannungsverhiltnisse
von Nihe und Distanz im Feld auszuloten, haben das Forschungsvorhaben
und vor allem -verhalten stets geformt und geprigt.

3.4. Konstruktion des >Feldes:«

Das Forschungsfeld als solches wird vom Forscher um seinen Untersuchungs-
gegenstand herum konstruiert. Einzelne Settings des Feldes konnen physisch
begehbar sein, das gesamte >Feld« besteht jedoch als Konstrukt, das zur Un-
tersuchung eines bestimmten Sachverhalts gewihlt wird. Die im Feld be-
findlichen Menschen, deren soziale Interaktionsprozesse im jeweiligen So-
zialraum untersucht werden, werden als Feldakteure bezeichnet. Diejenigen
Feldakteure, die in der vorliegenden Studie mitwirken, indem sie Teil von ihr
sind, zum Beispiel dadurch, dass ihr Handeln in Beobachtungsprotokollen
beschrieben wird, oder dadurch, dass sie an Interviews teilnehmen, werden
als Feldakteure bezeichnet. Die Konstruktion des Feldes erfolgt sukzessive
mithilfe der Begleitung der Feldakteure durch ihren Alltag. Damit kann ihr je-
weiliger Interaktionsradius festgestellt werden. Auf dieser Grundlage erfolgt
jeweils eine Entscheidung, von den Feldakteuren aufgesuchte Orte als Feld-
setting hinzuzuziehen oder nicht. In Abhingigkeit von der Hiufigkeit des
Aufsuchens des jeweiligen Ortes sowie von seiner Funktion als Bedeutungs-
trager fir die Feldakteure wurde diese Entscheidung gefillt. Im Folgenden
werden die einzelnen Forschungssettings vorgestellt.

Das Hauptsetting bilden Fliichtlingsunterbringungen in einer nordrhein-
westfilischen Kommune, die im Folgenden Mittstadt heif3t. Diese setzen sich
zusammen aus einer zentralen Unterkunft des Landes — ausgelegt fiir bis zu
800 Personen, die bis November 2016 als Landesnotunterkunft fungierte, spi-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

4


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

ter dann als Erstaufnahmeeinrichtung, ferner sowohl >kommunale« als auch
sLandesfliichtlinge< aufnahm und zudem ein Ankunftszentrum des Bundes-
amtes fiir Migration und Flichtlinge (BAMF) beherbergte — sowie einer kom-
munalen Unterkunft in einem ehemaligen Behordengebiude in Mittstadt. Da
in der kommunalen Einrichtung eine Vielzahl von Familien lebt, deren iltere
Kinder meist Schiiler einer Internationalen Klasse einer stidtischen Haupt-
schule Mittstadts sind, bildet diese ein Nebensetting der Forschung. Mit einer
Gesamtschillerschaft von etwa 300 Schiilern nahm die Schule zum Schuljahr
2015/16 50 gefliichtete Kinder in die sogenannte Internationale Klasse auf. Die
Schiiler im Alter von 10 bis 17 Jahren werden in drei Gruppen mit individu-
ellen Stundenplinen unterrichtet. Die Schule als zweites Forschungssetting
wurde von Februar 2016 bis Juli 2017 besucht, vormittags im Unterricht sowie
als Begleitung auf Ausfliigen und nachmittags im Ganztagsbereich.

Das dritte Setting als Nebenschauplatz ist ein Jugendclub, in dem sich
einige Feldakteure, zumeist Jugendliche und junge Erwachsene zwischen
14 und 25 Jahren, freitags zwischen 16 und 20 Uhr aufhalten. Das Angebot
des nahegelegenen Kirchenvereins bietet mehrere Riume im Unterge-
schoss des Gemeindegebiudes unweit der kommunalen Unterkunft. Im
Eingangsbereich steht ein Billardtisch. Auflerdem gibt es eine kleine Theke
mit Barhockern, an denen man nicht-alkoholische Kalt- und Heif3getranke
sowie Snacks erwerben kann. In demselben Raum stehen zwei Sofas und
ein kleiner runder Couchtisch. In den Riumen nebenan sind verschiedene
Spielekonsolen vor Sitzgelegenheiten aufgebaut. In einem weiteren Raum
stehen Tische und Stithle. Dieser Raum wird vorrangig dazu genutzt, ein
Sprachangebot durchzufithren. Betreut wird der Jugendtreff von einem
angehenden Sozialarbeiter, der das Projekt als Studienleistung eigenstindig
ausgearbeitet hat und fiir sechs Monate leitet. Die Kirche hat dafur die
Riumlichkeiten gestellt. Im Jugendklub verbringe ich vor allem Zeit mit
Mohamad Sayed und den Briiddern Saad und Adil Rahmani.

Das letzte Forschungssetting des Feldes umfasst simtliche Bereiche des
taglichen Lebens, in welche die Feldakteure eintreten: Supermairkte, Arzt-
praxen, Kindertagesstitten, Behérden wie das Jobcenter sowie religiése und
nicht-religiése Organisationen und Vereine. Die Studie fokussiert im Folgen-
den jedoch auf den Kontext der Fliichtlingsunterkunft, konkreter der Erstauf-
nahmeeinrichtung sowie der kommunalen Unterkunft, um Erscheinungsfor-
men von Religion und sich daraus ergebende Aushandlungsprozesse zu be-
obachten und zu beschreiben.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

3.5. Forscherin sein

Im Folgenden wird die Forscherin in Aspekten ihrer Positionierung beschrie-
ben und reflektiert. Dabei wird davon ausgegangen, dass die Feldakteure je-
weils als Subjekte agieren und reagieren und sich wechselseitig beeinflussen.

3.5.1.  Positionierung

Unter >Positionierung« des Forschers werden dessen Verortung und Wahrneh-
mung im Feld verstanden. Dazu werden bereits vor Forschungsantritt sowie
konsequent wihrend der Forschung Uberlegungen angestellt, die folgende
Fragen einzubeziehen: Wie positioniere ich mich im Feld? In welchen Rollen
befinde ich mich? Wie werde ich im Feld jeweils eingeordnet? Welche Erwar-
tungshaltungen gehen mit welcher Rolle einher? Welche Hierarchien bedin-
gen dies oder gehen daraus hervor?

Es war mein methodischer Anspruch, im Feld authentisch zu sein. Das
heifdt, Emotionen, die ich zum jeweiligen Zeitpunkt empfand, auch zu zeigen
und die Reaktionen der anderen Feldakteure darauf jeweils zu erfahren und
zu reflektieren. Allerdings gab es durchaus Situationen, in denen ich mich
bewusst zuriickgenommen habe und mich in Form der teilnehmenden Beob-
achtung auf das Beobachten fokussierte. Dies war vor allem in Situationen der
Fall, in denen die Interaktionen im Feld oder eine Narration eines Feldakteurs
im Vordergrund stehen sollten. So unterbrach ich zum Beispiel in narrativen
Interviews die Erzihlenden nicht, um ihnen Raum zu geben, ihre Erzihlung
so auszugestalten und fortzufiihren, wie sie es fuir richtig hielten. Weiterhin
unterbrach ich Konfliktsituationen zwischen Feldakteuren nur dann, wenn
meiner Einschitzung nach niemand anderes hitte eingreifen kénnen, um ei-
nen eskalierenden Konflikt aufzulésen oder Schutz zu gewihrleisten. Somit
kam mir punktuell auch die Rolle einer Schlichterin im Feld zu.

Um mich selbst in der Wahrnehmung der Feldakteure verstehen zu kon-
nen, machte ich mir Notizen zu deren Aussagen oder Andeutungen sowie
zu meinem jeweiligen Auftreten und Emotionen, die im Feld zum Tragen
kamen. Die Grundlage hierfiir sind unter anderem meine duflerlichen Er-
scheinungsmerkmale: circa 1,60 m grof, blonde Haare, die ich meist in ei-
nem Pferdeschwanz oder Dutt trug, helle Haut und ein akzentfreies Deutsch.
Im Forschungszeitraum war ich zwischen 27 und 29 Jahren alt. Um meinen
»Reizwert« (Devereux 1988: 40ff.), also die Wahrnehmung meiner Person, aus
Perspektive der Feldakteure verstehen zu konnen, achtete ich darauf, wel-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

43


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

che Resonanzen oder Reaktionen mein Dasein ausldste. Anhand bestimmter
Kriterien wird somit nachvollziehbar, welche Rollen mir im Feld zugewiesen
wurden und mit welcher Legitimation dies erfolgte. Durch meine jeweilige
Verortung, die punktuell nicht immer konfliktfrei verlief, wurden mir auch
Hierarchien unter den Feldakteuren, von denen ich selbst einer bin, deut-
lich. Dieses Verstindnis wiederum ist niitzlich, um beobachtete Phinomene
in bestimmten Situationen verstehen zu kdnnen.

3.5.2. Feldzugang und Herausforderungen

Mein Feldzugang gestaltete sich je nach Setting unterschiedlich. So galt es
nicht nur, einen Zugang als hellhdutige Frau zu finden, sondern auch als
wahrgenommene Mit-Zwanzigerin sowie als Mutter. Auch meine Korpergro-
3e von 1,60 m wurde relevant, als die Kontaktaufnahme mit potenziellen Gate-
keepern begann, da sie zusitzlich dazu beitrug, von diesen im Feld als jung und
moglicherweise unerfahren oder unprofessionell wahrgenommen zu werden.
Die Gatekeeper im Setting der Unterkiinfte waren jeweils Sozialarbeiterinnen.
Auch deren (jeweils midnnliche) Vorgesetzte galt es, von meinem Forschungs-
vorhaben zu iiberzeugen. Im Setting der Schule war es ein intensives Kennen-
lernengesprich mit der Schulleiterin, das dariiber entschied, ob ich das Set-
ting meinem Forschungsfeld hinzurechnen konnte oder nicht. Meine Wahr-
nehmung, die mir nach einer E-Mail-Korrespondenz beim ersten personli-
chen Treffen unter anderem durch Aussagen wie »Huch, na Sie hab< ich mir
aber alter vorgestellt.« oder »Und wie lange machen Sie das eigentlich schon?«
bestitigt wurde, versuchte ich mittels eines selbstbewussten und bestimm-
ten Auftretens zu kompensieren. Weiterhin erliuterte ich klar und deutlich
Motivation, Ziel und Inhalt meines Forschungsvorhabens und fragte gezielt
nach, ab wann mit einer Riickmeldung hierzu zu rechnen sei, um Verbind-
lichkeit zu signalisieren. Auch das duflerliche Erscheinungsbild passte ich
dahin gehend an, dass ich anlisslich der ersten Feldkontakte mit Experten
eher formlich jedoch dem Feld angemessen auftrat. So trug ich zum Beispiel
Jeanshose und Blazer und trug die Haare zuriickgebunden. Nach und nach
erarbeitete ich mir jeweils einen individuellen Zugang zu den verschiedenen
Settings innerhalb der Institutionen — der Kinderbetreuung und des Jugend-
klubs im Setting der Unterkunft — sowie zu den Klassenrdumen, zum Lehrer-
zimmer, zum Pausenhof und zur Ganztagsbetreuung im Setting der Schule.
Im Feld angekommen erfolgte das >Rekrutierungsvorgehen< dann nach dem
sogenannten Schneeballprinzip. Insofern gestaltete sich die Akquise von Feld-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

akteuren recht offen. Ich ging auf Menschen zu, fithrte erste Gespriche und
folgte jeweils Hinweisen, die ich erhielt, um weitere Menschen kennenzuler-
nen. Einige Kontakte l8sten sich auf, da Feldakteure zum Beispiel des Landes
verwiesen wurden oder weiterzogen. Andere Kontakte wiederum verstetig-
ten sich und wurden intensiver. Sukzessive ergab sich so ein Netzwerk, in
dem ich wiederum Beziehungsgeflechte, Hierarchien und Interaktionsmus-
ter identifizieren konnte, je linger ich die Menschen begleitete und an ihrem
Alltag teilhatte.

Um den Kontakt zu den Feldakteuren zu halten, stellte sich bereits in der
Sondierungsphase im Feld heraus, dass eine Kommunikationsentscheidung
getroffen werden miisse. Regelmif3ig wurde ich nach der Handynummer ge-
fragt, um Kontakt iiber den Messenger-Dienst sWhatsApp« zu halten. Dies
wagte ich anhand der Kriterien der Erreichbarkeit sowie der Abgrenzung der
Forschung von meinem Privatleben ab. Meine Uberlegungen ergaben, dass
die Erreichbarkeit per E-Mail bei den wenigsten Personen gewihrleistet ist,
da die Kommunikation fir die meisten Feldakteure iiber Messenger-Dienste
funktioniert, die auch Sprachnachrichten ermdglichen, da nicht alle Feldak-
teure alphabetisiert sind. Weiterhin erlaubt es die Smartphone-App, auch per
Videotelefonie zu kommunizieren, was viele Fliichtlinge regelmifig nutzen,
um mit Familie und Freunden in den Herkunftslindern Informationen aus-
zutauschen. Vor allem aber sind die Gruppenchats beliebt, in denen ganze
Familien miteinander in Echtzeit kommunizieren, sowie die Funktion der
Status-Updates, die schnell dariiber informieren, was der Nutzer gerade tut
oder wo er sich befindet.’® Das Aufsuchen in der Unterkunft als einzige Kon-
taktmoglichkeit wire ebenfalls moglich gewesen, beziehungsweise ist dies
ein nicht uniiblicher Zugang einzelner Forscher. Dabei wird das Feld regel-
mifig aufgesucht, um Feldakteure zu treffen und Gespriche zu fithren. Kri-
tisch an diesen >Stippvisiten<im Besuchsformat erschien mir jedoch, dass der
Kontakt einseitig von mir ausgegangen ware und die Teilnehmer zwar hat-
ten entscheiden kénnen, ob sie die Forschende an diesem Tag treffen méch-
ten oder nicht, damit wire jedoch die Moglichkeit ausgefallen, aktiv Kontakt
aufzunehmen. Ein weiterer Nachteil hitte darin bestanden, Ereignisse und
Entwicklungen im Feld zu verpassen und nur erzihlt zu bekommen oder gar
nicht informiert zu werden, sofern man lediglich eine Besucherrolle innehat.

10 So lautete die Status-Mitteilung eines Teilnehmers lange Zeit: »Inschallah DEUTSCH-
LAND« und sollte die Angehorigen in Syrien wissen lassen, dass er es geschafft habe,
in Deutschland anzukommen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

45


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Das Kriterium der Privatsphire hingegen erschien mir schwieriger abzuwai-
gen. Die Sozialarbeiter im Feld rieten dringend davon ab, Handynummern
auszutauschen und beriefen sich dabei darauf, dass sie selbst nur Diensthan-
dys in der Unterkunft verwendeten. Zugleich warnten sie vor »unmoralischen
Anfragen« nach finanzieller Unterstiitzung oder davor, eingebunden zu wer-
den in den Asylprozess mitsamt der Begleitung zu Terminen oder Uberset-
zungsarbeiten. Doch nicht nur vor Fliichtlingen, die versuchen Ressourcen
anzuzapfen, wurde ich gewarnt, sondern auch davor, in Situationen zu ge-
raten, aus denen man nicht mehr herauskime, sei es, weil man itberrumpelt
werde oder aus einem Verpflichtungsgefiihl heraus handele. Und tatsichlich
berichteten Studierende in Reflexionssitzungen von Grenziiberschreitungen,
die ihnen unangenehm gewesen seien. Ein Flirt, der zu weit geht, indem
ein junger Mann beim gemeinsamen Sitzen auf einer Couch immer niher
riickt, oder eine Liebesbekundung, der man sich in dem Moment der Au-
Rerung nicht habe entziehen koénnen. Auch ich machte einmalig die Erfah-
rung, gemeinsam mit einer Kollegin von jungen Minnern bedringt worden
zu sein, was ich unter anderem auf ostentative Macht- und Minnlichkeits-
demonstrationen sowie die bestehende Gruppendynamik zuriickfithrte. Das
Argument der Sozialarbeiter, sich abzugrenzen, indem man weder Adresse
noch Handynummer kommuniziere, erschien daher nachvollziehbar, wobei
es auch Liicken aufwies. SchlieRlich kénnte die ergatterte Handynummer bei
einem jungen Mann zwar den Eindruck erwecken, es lohne sich, sich um eine
junge Studentin oder Forscherin zu bemiihen, gleichzeitig konnte dieser Ein-
druck auch ohne Handykontakt entstehen und schlicht der sozialen Situation
geschuldet sein. Dass, um sich in solchen Momenten behaupten zu kénnen,
zuvor Strategien mit Kollegen und Studierenden durchdacht und besprochen
werden, erschien mir daher hilfreicher. Zudem tragen jene Uberlegungen, im
Sinne der Sensory Ethnography (vgl. Pink 2010), zur Wahrnehmung des Feldes
als solchem bei und formen zukiinftige Begegnungen in diesem. Doch soll-
te ich forcieren, das Feld von meinem Privatleben zu trennen? In der Besu-
cherrolle wire dies eventuell gelungen, jedoch widersprach diese all meinen
Vorannahmen und Vorhaben als Ethnologin, die sich auf das Feld und dessen
Akteure einlisst, diese begleitet und an deren Leben teilhat. Wie sollte ich
dies gewihrleisten, ohne zumindest punktuelle Verschrinkungen mit mei-
nem Privatleben zuzulassen? Und in welchem zeitlichen Rahmen wire dies
iiberhaupt realisierbar? Basierend auf diesen Uberlegungen um Positionie-
rung entschied ich mich dafiir, Handynummern im Feld zu tauschen, um in
Kontakt zu bleiben. In einem Fall tauschte ich auch Facebook-Benutzernamen

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

mit einem ausgewiesenen 11-jihrigen Madchen, Aldoniza Bozhdaraj, die kein
eigenes Handy besafd. Der Kontakt wurde jedoch nie bestitigt und das Pro-
fil, zuriick im Herkunftsland Albanien, geléscht. Auch der Kontaktaufnahme
tiber die App >Instagrams, die das Hochladen und Kommentieren privater Fo-
tos ermdglicht, stimmte ich in einem Fall zu. Der 17-jihrige Iraker Mohamad
hatte auf seinem Profil eine Bilder-Sammlung seiner Eindriicke aus seiner
Heimat, wihrend der Flucht, in Deutschland und schliefllich auch seiner Er-
kundungen Mittstadts angelegt. Ich sah durch sein virtuelles Fotoalbum und
lernte einen damals 14-jahrigen wohlgenihrten Jugendlichen kennen, der sich
auf den ersten Bildern nach der Flucht zu einem hageren Barttriger mit aus-
druckslosen Augen gewandelt hatte. Auf seinen Bildern aus der Zeit im Irak
war er stets umringt von Gleichaltrigen, vermutlich Freunden. Auf den ers-
ten Bildern in Deutschland hingegen sah man ihn lediglich allein auf Selfie-
Aufnahmen", in denen er ernst in die Kamera blickt. So hatte ich die Mog-
lichkeit, mehr iiber Mohamads Geschichte und damit auch tiber seine heutige
Person und Perspektive zu erfahren. Weiterhin ermoglichte mir der Kontakt,
iber diese Portale und Apps eingeladen zu werden und somit teilzuhaben
an Veranstaltungen wie Geburtstags- und Beschneidungsfeiern, Schulfesten,
Theaterauffithrungen, aber auch an kurzfristigen informellen privaten Tref-
fen. Jedoch erfuhr ich auch von Anhérungen, Anwaltsterminen und Asylent-
scheiden und konnte mich somit besser darauf einstellen, wie es den Per-
sonen gerade geht, was sie bewegt, sorgt oder dngstigt, bevor wir uns das
nichste Mal begegneten.

Trotz vieler Vorteile brachte die Entscheidung, sich in dieser Form auf das
Feld einzulassen und Kontakt zu pflegen, auch bestimmte Herausforderun-
gen mit sich. Die wohl grof3te lag in eben jener Kommunikationsbereitschaft
begriindet, die stindige Erreichbarkeit ermdglicht: die Tatsache, dass die Di-
stanz zum Feld kontinuierlich geringer wurde. Zwar ist die Forscherin stets
informiert, aber es ist auch kein Abschalten der Informationen mehr mog-
lich, beziehungsweise geht dies mit Verpflichtungsgefiihlen einher, die auf
zwei Ebenen angesiedelt sein konnen.

1. Es entsteht ein Verpflichtungsgefithl dem Feld und seinen Akteuren ge-
geniiber. Die Menschen teilen so viel mit der Forscherin, dass diese sich

11 Selbstportrits, die mit dem Handy am ausgestreckten Arm entstehen. Hier fiir l4sst
sich auch ein sogenannter Selfiestick verwenden, an dem das Handy befestigt und der
Ausloser per Knopfdruck betatigt wird.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

47


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

verpflichtet fithlt, auch Fragen tiber ihr Leben zu beantworten oder Einbli-
ckeinihr Leben zu gewihren. Die Nachfragen der Forscherin werden stets
beantwortet, womit es den Feldakteuren nicht nachvollziehbar erscheint,
wenn ihre eigenen Anfragen unbeantwortet bleiben oder mit lingerer Ver-
zogerung beantwortet werden, was in der strukturellen Ungleichheit be-
griindet liegt.

2. Es entsteht ein Verpflichtungsgefiihl dem Forschungsprojekt gegeniiber.
Dabei erscheint es wihrend der Phase der Datenerhebung als nicht zu
rechtfertigen, sich aus dem Feld zuriickzuziehen oder zu pausieren. Die
Sorge, etwas zu verpassen, wichtige Informationen nicht zu erhalten oder
Zusammenhinge nicht verstehen zu kénnen, ist wihrend des gesamten
Erhebungsprozesses prisent.

Aus dem ersten Verpflichtungsgefiihl ergeben sich auch Uberlegungen um
Grenzen und Grenziiberschreitungen. Was scheint vertretbar und was nicht?
Und aus welchen Griinden? Ist es zu rechtfertigen, die Feldakteure stets in
ihren Unterkiinften aufzusuchen, sie durch verschiedene Lebensbereiche zu
begleiten, sich offen zu zeigen, aber eine (subtile) Anfrage nach der Einla-
dung in die eigene Wohnung zu umgehen oder sogar abzulehnen? Ahnlich
verhilt es sich mit dem zweiten Verpflichtungsgefiithl dem eigenen Projekt
gegeniiber. Ist es legitim, die Moglichkeit zuzulassen, durch das dauerhaf-
te geplante oder zufillige Antreffen von Feldakteuren und der andauernden
Kommunikation itber Apps und Messenger des Feldes oder Projektes iiber-
driissig zu werden? Schliefilich kennt das Feld kein Wochenende, Feiertage
oder Urlaub. Schule findet morgens und vormittags statt, das Leben in der
Unterkunft blitht nachmittags mit dem Eintreffen der Kinder und Jugend-
lichen auf, bedeutsame Nachrichten in Gruppenchats werden auch abends
versendet und Abschiebungen erfolgen in der Regel nachts. Das Feld schlift
nicht und mir wurde zunehmend bewusst, dass ich eindeutige Grenzen fiir
mich ziehen musste, gerade in Hinblick auf das Verlassen des Feldes. So ent-
schied ich, dass mein Privatbereich mir vorbehalten bleiben sollte, schlief3lich
teilte ich ihn noch mit zwei weiteren Personen, meiner Familie. Auf Nach-
fragen machte ich daher Gegenvorschlige. Zum Beispiel gemeinsam ein Eis
essen zu gehen, auf >neutralem« Boden, auflerhalb der Unterkunft oder mei-
nes Wohnbereichs. Diese bewussten Entscheidungen treffen zu kénnen, war
ein Privileg, dass sich aufgrund meines Status als Forscherin ergab und mich
deutlich von den anderen Feldakteuren unterschied. Diese Tatsache erschien
mir wihrend des Forschungsprozesses jedoch oftmals problematisch. Auf-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

grund dieser suggerierten Strukturgleichheit bezeichnen DeWalt und DeWalt
teilnehmende Beobachtung auch als tiuschend und sogar unethisch (vgl. De-
Walt und DeWalt 1998: 273).

Auf die Ereignisse im Feld versuchte ich stets flexibel zu reagieren, hielt
einzelne Wochenenden jedoch bewusst frei, wenn wieder mehr Distanz né-
tig wurde. Hinweise darauf erhielt ich beim abendlichen Durchsehen meines
Feldtagebuches, in dem ich auch meine Emotionen als Forscherin festhielt.
Dabei stellte sich heraus, dass auch private Hiirden wie beispielsweise der
Misserfolg bei meiner eigenen Wohnungssuche an einigen Tagen zum Ge-
fithl des Uberdrusses fithrten. Jedoch auch Sorge und Ungewissheiten um das
Schicksal einzelner Feldakteure, die des Landes verwiesen wurden und sich
daraufhin nicht mehr meldeten, wie im Falle der Familie Bozhdaraj, trugen
zuweilen zu einem Gefiihl des Uberdrusses bei. Auch Kinder, die sich aus Per-
spektive der Lehrer jegliche Chancen durch ihr Verhalten verbauten, wie der
11-jahrige Dino Okereke, hinterlieRen einen bleibenden Eindruck in meinen
Notizen und Gedanken. Der Feldzugang macht somit Entscheidungen not-
wendig, deren Konsequenzen bis zum Abschluss der Datenerhebungsphase
getragen werden miissen. Weiterhin sollten diese Entscheidungen reflektiert
und in den Auswertungsprozess einbezogen werden.

3.6. Reflexive Grounded-Theory-Methode

Die Grounded Theory als qualitativ-sozialwissenschaftliche Methode und Me-
thodologie nach Anselm Strauss und Barney Glaser (1967) erfuhr vielfiltige
Weiterentwicklungen in Form unterschiedlicher Ausrichtungen und Schwer-
punkte. Dabei dienen »[...] empirische Phinomene (Daten) aus alltagsweltli-
chen Zusammenhingen [...] [als] Handlungs- und Interaktions-Felde[r] [...]«
als Ausgangsgrundlage (Breuer et al. 2018: 7). Diese »[...] kommen durch Teil-
nahme und Beobachtung in lebensweltlichen Kontexten oder durch (zumeist
auf Ausfithrlichkeit und Reflexionstiefe angelegte) Interviewgespriche mit
Feldmitgliedern zustande.« (ebd.) Zusitzlich

»[..] konnen die aufseiten der Forschenden ausgel6sten gedanklichen und
emotionalen Resonanzen aus der Beschiftigung mit dem Problemthema
oder aus dem Forschungskontakt von Interesse [..] sein. Auf Grundlage der
gefundenen Phianomene bzw. der produzierten Daten werden abstrahieren-
de Konzepte entwickelt.« (ebd.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

49


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

In der Tradition nach Breuer et al. (2018), der Reflexiven Grounded-Theory-
Methode, erfolgt eine Fokussierung auf das selbstreflexive Moment sowie auf
die individuelle Perspektive und den Zugang des Forschers. So sei es »[...] die
(sozialisierte) Forscherin-als-Person [..], die wissenschaftliche Erkenntnis her-
vorbringt [...]«, wobei Erkenntnis stets »[...] durch eine bestimmte Sicht-der-
Dinge, durch eine Subjekt-Perspektive gekennzeichnet [..]J« sei (Breuer et al.
2018: 5). Durch eine Selbstreflexionsbereitschaft, die unter anderem die Re-
flexion eigener Werte und Empfindlichkeiten sowie die Positionierung des
Forschers einschliefle (vgl. ebd.:93), konne ein »epistemologisches Fenster«
(ebd.: 85) gedffnet werden. Die Besonderheit fiir ethnografische Arbeiten se-
hen Kathy Charmaz und Richard Mitchell im reflexiven und bewussten Um-
gang des Forschers mit Entscheidungen, die im Verlaufe des Forschungspro-
zesses getroffen wiirden (vgl. Charmaz/Mitchell 2007: 171). Weiterhin betonen
sie die Besonderheit der Einbindung der aus den Daten herausgearbeiteten
Kategorien (bei Strauss und Glaser urspriinglich >Konzepte« genannt) in die
Ethnografie: »When writing ethnographic stories, researchers imbed their ca-
tegories in the narrative. They may use these categories as a means of orga-
nizing their description.« (ebd.: 169)

Die beiden harmonierenden reflexiven Grounded-Theory-Ansitze Breuers
und Charmaz’ dienen als methodologische Arbeitsgrundlage und Ausgangs-
punkt der Arbeit hinsichtlich des gesamten Forschungsprozesses. Neben der
Vorstellung der Erhebungsinstrumente werden auch die Rekrutierung und
Teilnahmebereitschaft der Feldakteure sowie der Prozess der Fallauswahl dar-
gestellt. Dem schlief3en sich die Ausfithrungen um die Durchfithrung der Aus-
wertung sowie eine Selbstreflexion als Bestandteil der Reflexiven Grounded-
Theory-Methode an.

3.6.1.  Erhebungsinstrumente

Als Erhebungsinstrumente wihrend des Datenerhebungsprozesses fungier-
ten insbesondere narrative Interviews. Diese wurden offengehalten und
kniipften an alltigliche Gespriache an. Am Beginn eines Interviews stand zu-
meist eine Impulsfrage, auf welche die Gesprichspartner eingehen konnten.
In ihrem Redefluss sollten sie nicht unterbrochen werden, sofern sie diesen
nicht selbst beendeten. Punktuell stellte die Forscherin dann Nachfragen
oder fithrte das Erzihlte auf einen bestimmten Punkt zuriick. Leitfiden
fir Interviews wurden lediglich fir Expertengespriche erstellt und kamen
zur Anwendung, sofern dies vom Gesprichspartner gewiinscht war, zum

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

Beispiel wenn fiir ein Interview vorab ein fester Zeitrahmen besprochen wor-
den war. Sofern die Gesprichspartner es zulieflen, wurden die Interviews
aufgezeichnet. Abweichungen traten auf, wenn sich Feldakteure aufgrund
von Aufzeichnungen unsicher, unwohl oder verletzlich fithlten. In diesem
Fall wurden Notizen wihrend des Interviews angefertigt. In Gesprichs-
situationen, die eine besondere Zuwendung erforderten, wurde mit der
Mental-Notes-Technik gearbeitet, die es ermdoglicht, das Erlebte (Inhalt und
Wortlaut des Geduferten, die Gesprichssituation, Gestiken und Mimiken
sowie die Umgebung) nach Ende des Gespriches schriftlich zu fixieren und
zu rekonstruieren. Simtliche Interviews wurden anschliefRend transkribiert.
Dem schlossen sich jeweils mehrere Kodierungsprozesse an.

Als zweites Erhebungsinstrument kam die teilnehmende Beobachtung
zur Anwendung, bei der die Feldakteure durch ihren Alltag begleitet wer-
den. Somit wurden alltigliche Situationen in der jeweiligen Lebenswelt der
begleiteten Person von der Forscherin erlebt. Weiterhin boten gemeinsame
Erlebnisse stets Gesprichsanlisse, das Erlebte einzuordnen und ihm somit
Bedeutung aus der Perspektive der Feldakteure zu verleihen. Durch die
Erlebnisse und auch die Gespriche iiber diese konnten bis dato fremde
Perspektiven erschlossen und kontrastiert werden. Diese wiederum wur-
den mithilfe der Sensory Ethnography-Methode angereichert mit Notizen zu
Sinneseindriicken wie Geriichen oder der Raumtemperatur (vgl. Pink 2010),
was neue Deutungen zulief}, zum Beispiel hinsichtlich der Linge oder Er-
giebigkeit von Interviews (beispielsweise ein kalter Raum, andere Personen
in Horweite, unangenehme Geriiche oder laute Gerdusche dienten hierfiir
als Anhaltspunkt).Die konkreten Beobachtungen wurden jeweils in Form von
Beobachtungsprotokollen schriftlich fixiert.

Auch der Korper der Forscherin als »fokussierte[r] Resonanzraum« (Breu-
er et al. 2018: 94) wurde zum Instrument der Datenerhebung, indem seine
»Auswirkungen auf die Untersuchungspartnerinnen« (ebd.) in die Analyse
von Feld-Interaktionen einflossen (vgl. Linska/Strauss 2015). Dieser Zugang
wird von Bethmann und Niemann (2015) als Engaging beschrieben. Dabei tritt

»[d]er Korper der Forscherin [..] als Instrument der Datenerhebung in Er-
scheinung. [..] Sie prasentiert ihre Involvierung ins Feld [..] als Quelle der
Erkenntnis und als Ausweis der Qualitat ihrer Forschung. [...] Interpretatio-
nen vollziehen sich im gesamten Prozess einer Forschung, im kontinuierli-
chen Teilnehmen, Beobachten, Interviewen und Schreiben —und nichtin ei-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

51


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

ner hermetisch abgetrennten, methodisch kontrollierten Auswertung zuvor
erhobener Daten« (Bethmann/Niermann 2015: 10).

Durch die Merkmale meines Korpers (hellhiutig, blond, eher kleine Person,
mit Kleidung, die je nach Anlass leger, sportlich oder festlich ist), werden bei
den Feldakteuren unterschiedliche Emotionen und Assoziationen geweckt,
die wiederum Reaktionen hervorrufen kénnen, die meine Forschung erleich-
tern oder erschweren. So war es generell der Fall, dass ich aufgrund meines
Geschlechts einen schnelleren und besseren Kontakt zu Frauen als zu Min-
nern aufbauen konnte. Auch wurde mir von Frauen und Kindern gesagt, ich
wirke freundlich und jung, sodass sie mich zu Beginn fiir eine Ehrenamtliche
in der Unterkunft gehalten hitten.

DasFeldtagebuch diente mir wihrend der Erhebungsphase dazu, (Sinnes-)
Eindriicke und Merkmale des Feldes wie auch konkrete Situationen und Ge-
spriche festzuhalten.” Es wurde analog gefithrt und regelmifig digital iiber-
arbeitet, indem Notizen abendlich digital aufbereitet wurden.

3.6.2. Rekrutierung und Teilnahmebereitschaft der Feldakteure

Im Folgenden sollen konkrete Umstinde und Erfahrungen hinsichtlich der
Durchfithrung der Interviews erliutert werden. Das Kennenlernen der Feld-
akteure erfolgte zunichst zufillig nach dem >Schneeballprinzip«< in den Un-
terkiinften. Die Teilnahmebereitschaft beruhte auf Freiwilligkeit. Es wurde
also weder mit Versprechungen noch mit Belohnungen, Aufwandsentschidi-
gungen oder anderen Kompensationen gearbeitet. Besonders in der Erstauf-
nahmeeinrichtung war die Bereitschaft an Gesprichen grof3, da die meisten
Bewohner ihre Zeit mit Warten® auf vor allem eine Aufenthaltsgenehmigung
verbrachten und sich weniger frei bewegen konnten als in den kommunalen
Unterkiinften. In diesen wiederum war die Personengruppe der Bewohner
geringer, sodass eine Forscherin nicht nur schneller >auffiel;, sondern auch
ein gegenseitiges Kennenlernen erleichtert wurde, indem die Forscherin in-
tensiver Zeit mit den Bewohnern verbringen konnte. Dies war in der Erstauf-
nahmeeinrichtung aufgrund der hohen Bewohner-Fluktuation nur bedingt
moglich.

12 Uber die Geschichte und Bedeutung von Feldtagebiichern fiir ethnografische For-
schungsarbeiten siehe Linska 2012: 99ff.

13 Zur Ambivalenz des Wartens vgl. Dilger et al. 2017 und Bruhn et al. 2016. Zu potenzi-
ellen Folgen des Wartens in Verbindung mit Ungewissheiten vgl. Christ et al. 2017.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

Nachdem ein fester Personenstamm identifiziert war, wurden die einzel-
nen Akteure dann in weiteren Settings des Feldes in ihrem Alltag begleitet. Die
Erhebungskontexte der Interviews waren somit vielfiltig. Experten wurden
in Behdrden angetroffen, und Interviews mit Praktikern erfolgten zumeist in
deren Biiros in der Unterkunft. Interviews mit Fliichtlingen wurden indivi-
duell nach deren Bediirfnissen und der voraussichtlichen Interviewthematik
abgestimmt. So fanden einige Gespriche an éffentlichen Orten in der Peri-
pherie der Unterkunft (zum Beispiel in einem Park oder in einem Café) statt,
andere wiederum in der Unterkunft selbst, so etwa in den Privatriumen mit
Miittern, die parallel iiber ihre Sduglinge oder Kleinkinder wachten, oder mit
Jugendlichen im zentralen Aufenthaltsraum. Weitere Interviews wurden an
externen Orten gefithrt, zum Beispiel wihrend eines Schulausfluges oder in
der grofien Unterrichtspause am Rand des Schulhofes. Dabei wurde darauf
geachtet, dass die Gesprachspartner jeweils mit Zeitpunkt, Ort und Aufnah-
mesituation der Erhebung einverstanden sind.

Besonders in frithen Interviews werden inhaltliche Antworttendenzen aus
dem Bereich der sozialen Erwiinschtheit deutlich. So lassen erste Interviews
aus dem Jahr 2015 hiufig bestimmte gesellschaftliche und politische Diskur-
se sichtbar werden, indem Feldakteure Antworten geben, von denen sie glau-
ben, dass diese die Forscherin als Vertreterin des Aufnahmelandes nicht ent-
tiuschen. So wurde zu Beginn der Forschung zum Beispiel wiederholt geiu-
Bert: »I love Angela Merkel.« oder »I love Germany.« Im Jahr 2016 kommen
zunehmend die Begriffe >Integration< und >Arbeit« in dieser Art Gesprachen
vor, zum Beispiel: »Mochte ich hier arbeiten. Weil mochte ich Integration.«
Diese Begriffe als Schlagworte spiegeln gesellschaftliche Diskurse der jewei-
ligen Zeit. Wurden Sommer und Herbst 2015 noch in die Phase der eupho-
rischen >Willkommenskultur«< eingeordnet, wandelten sich die Schlagworte
insbesondere nach der Kélner Silvesternacht im Jahr 2016 gemif dem Dis-
kurs, sodass und sollten Feldakteure als harmlose, anpassungsfihige und flei-
Rige Mitmenschen erscheinen lassen. Weiterhin wurde in ersten Interviews
die Erstaufnahmeunterkunft oder Deutschland als Wirtschaftsnation gelobt,
obgleich in informellen Gesprichen ohne Aufzeichnung tiber Missstinde ge-
klagt und Sorgen artikuliert wurden. Diese Tendenzen konnen der Situati-
on mit einer hellhiutigen, herkunftsdeutschen Forscherin zugerechnet wer-
den, jedoch gleichermafien den Unklarheiten des gesellschaftlichen Rahmens
(vgl. Goffman 1980), der zunichst abgesteckt werden muss. Dabei miissen die
Feldakteure sukzessive entdecken, was relevant ist, was legitim ist und was
wem gegeniiber sagbar ist. Diese Unklarheiten werden zusitzlich gespeist

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

53


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

von Irritationen und Sorgen um den Asylentscheid und damit um eine Per-
spektive im Aufnahmeland. Hierbei ist die besondere Rolle, die die Forscherin
einnimmt, von Bedeutung, die sich in einer Ambivalenz aufgrund der Struk-
turungleichheit zwischen Forscherin und >Erforschten«< ausdriickt. So ist es
wahrscheinlich, dass sich die Feldakteure auch deswegen bereit erkliren, an
der Forschung teilzuhaben, weil sie sich Unterstiitzung von der Forscherin
zum Beispiel hinsichtlich des Kontakts zu Behdrden erhoffen. Weiterhin be-
stehen Unsicherheiten beziiglich der eigenen Rechte in Deutschland. So iden-
tifizieren Dilger et al. exemplarisch die »[...] gedufRerten Angste dariiber, dass
[den Fliichtlingen] ihre Kinder genommen wiirden, wenn sie sich bspw. [sic!]
auf dem Spielplatz versehentlich verletzten.« (Dilger et al. 2017: 131)

Die Sprache der Interviews variierte zwischen Englisch und Deutsch. Da-
bei ist auffillig, in welchem Mafle sich die Deutschkenntnisse einiger Teil-
nehmer im Laufe der Erhebungen von November 2015 bis Juli 2017 entwi-
ckelten. Somit lassen sich die teilnehmenden Akteure in zwei Gruppen ein-
ordnen: diejenigen, mit denen bis zum Ende der Erhebungsphase auf Eng-
lisch kommuniziert wurde, und diejenigen, die sukzessive Gesprache in deut-
scher Sprache fithren wollten. Beide Gruppen belegten im Erhebungszeit-
raum Deutsch-Sprachkurse, jedoch verhielten sich vor allem jiingere Feld-
akteure zunehmend selbstbewusst im Umgang mit der deutschen Sprache,
sodass sich zunichst sprachliche Mischformen ergaben, was sich auch in der
Messenger-Kommunikation niederschlug. Durch die Arbeit mit beiden Grup-
pen war die Forscherin nicht auf Dolmetscher angewiesen.

Mit den Hauptakteuren des Forschungsfeldes erfolgten Riickbesprechun-
gen zu einzelnen Interviews, um Richtigstellungen oder unklare Details zu
erfragen, jedoch auch, um die Reaktionen der Feldakteure auf ihre Narra-
tive zu erfahren. Dabei wurden verschiedene Strategien deutlich. So gab es
Personen, die brisante Interviews nicht erneut besprechen wollten, da sie ih-
nen zu aufwithlend erschienen. Andere wiederum wollten genau an diesen
Gesprichen ansetzen, um das Erlebte besser verarbeiten zu kénnen. Wieder
andere wechselten bei Riickbesprechungen potenziell sensibler Themen in die
Betrachterrolle, die eine Distanzierung erlaubt, und sprachen zum Beispiel in
der dritten Person iiber eigene frithere Auflerungen, zum Beispiel: »Why did
she do this? I cannot understand. This is a stupid woman.«

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

3.6.3. Fallauswahl

Die sich auf die Charakteristika des einzelnen Falls beziehende Fallauswahl
im Rahmen der Reflexiven Grounded-Theory-Methode ermoglicht bestimmte
Auswahlentscheidungen,

»[...] sowohl hinsichtlich der einbezogenen Personen, Gruppen, Ereignisse
und Datenarten wie hinsichtlich des Umfangs—nichtim Vorhinein, sondern
forschungsprozess-begleitend [..].« (Breuer 2018: 165)

Diese Entscheidungen erfolgen »[..] konsekutiv in Abstimmung mit dem
jeweiligen Stand der Erkenntnis- und Theorieentwicklung [..]J« (ebd.) auf
Grundlage konzeptueller Relevanz (vgl. ebd.). Dabei werden

»[s]olche Félle, Variationen und Kontraste [...] gesucht, die das Wissen iiber
Merkmale des Untersuchungsfeldes auf dem Hintergrund des bisherigen
Bildes vom Gegenstand (voraussichtlich) erweitern, prazisieren und anrei-
chern, absichern und verdichten oder auch infrage stellen kdnnen.« (ebd.)

Der Auswahlprozess™ gestaltet sich auf Grundlage des erhobenen Materials
und der theoretischen Uberlegungen der Konzeptentwicklung flexibel (vgl.
Breuer 2018: 156f.). Demnach wurde das Material zunichst hinsichtlich
der Dimensionen der Forschungsfrage sortiert. Dieser Uberblick iiber das
Gesamtspektrum der Erscheinungsformen von Religion in Fliichtlingsunter-
kiinften war ausschlaggebend fiir erste Sampling-Entscheidungen. Weiterhin
liefRen die Kodierungen der beiden Kodierphasen sukzessive Dimensionen
erkennen, in denen bestimmte Phinomene beobachtbar sind. Diesen wur-
den wiederum Fille zugeordnet, die die Spezifika der Erscheinungsformen
aufzeigen. Ausschlaggebend fiir das finale Sample™ waren relationale Erkli-
rungsansitze und die Kontrastierung situativer Bezugnahme der Feldakteure
aufeinander. Die ausgewahlten Fille zeigen verschiedene Eigenschaften und
Ausprigungen dieser Bezugnahme hinsichtlich der Erscheinungsformen von
Religion in Flichtlingsunterkiinften. Die Besonderheit, die der individuellen
Aneignung des RGTM-Forschungsstils beziiglich der Schwerpunktsetzung in
der Vorgehensweise innewohnt, beschreiben Breuer et al. als »gegenstands-
sensitive und kreative Forschung, jenseits vorgegebener Denkschablonen«
(Breuer et al. 2018: 434).

14  Cezieltes Sampling (vgl. Patton 1990).
15 Das Sample der Arbeit befindet sich im Anhang.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

55


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

3.6.4.  Durchfiihrung der Auswertung

Im explorativen Analyseverfahren der Reflexiven Grounded-Theory-Methode
steht der jeweilige Einzelfall im Mittelpunkt. Dieser werde »[..] auf seinen
theoretischen Gehalt hin abgeklopft, und es wird versucht, unter einer
bestimmten Perspektive (hypothetisch) verallgemeinerungsfihige Kon-
zepte/Kategorien herauszudestillieren.« (Breuer et al. 2018: 8) In einem
Modellbildungsprozess werden die systematisierten Konzepte anschliefiend
so arrangiert, dass ein »hypothetisches Beziehungsgefiige« (ebd.) entstehe.

Im reflexiven Ansatz Charmaz’ werden Feldakteure und Forscher als
strukturgleich betrachtet, die jeweils als Subjekte agieren und reagieren
und sich wechselseitig beeinflussen. Die beiden Kodierphasen im For-
schungsprozess nennt Charmaz »initial coding« (Charmaz 2014: 47ff.) und
»focussed coding« (ebd.: 57ff.), die als aufeinander aufbauend zu verstehen
sind und Zusammenhinge des jeweiligen Phinomens und seine Einbettung
in verschiedene Kontexte sichtbar machen sollen. Charmaz’ Ansatz war
insofern hilfreich, als er es erlaubte, die Kategorienbildung aufgrund un-
terschiedlicher Kodierphasen und -zusammenhinge voranzutreiben, wobei
Raum fiir unerwartete Phinomene bestehen blieb. Die hieraus gewonnenen
Befunde wurden im Folgenden als Analysen kollegial validiert. Als Schliissel-
kategorien der Arbeit wurden dabei >Zugehorigkeit< und >Grenzziehungenc
herausgearbeitet, indem die hiufigsten Kodierungen der ersten Kodierphase
(>Status¢, >Stigmatisierungens, >Zuschreibungens, >Abgrenzungens, >Exklu-
sion<) in Bezug zu den wihrend des Forschungsprozesses entstandenen
Memos gesetzt worden sind, was neue Zusammenhinge deutlich werden
lief3. Dabei wurde beispielsweise der Blick fiir »Abgrenzungen von Anderenc
geschirft, sodass ein Gewicht fortan auf diesem Phinomen im Kontext
von Religion in Flichtlingsunterkiinften lag. Mit diesem eruierten Konzept
wurde weitergearbeitet und ein erneuter Kodierungsprozess des Materials
begonnen, der das Konzept der Abgrenzungen schlieflich zur Schliissel-
kategorie >Grenzziehungen« zu entwickeln erméglichte und des Weiteren
Gewicht auf das Konzept >Mitgliedschaft«< legte, das unter anderem aus der
Kodierung »>Teilhabe« hervorgegangen war. Der zweite Kodierungsprozess
fithrte tber diesen Schwerpunkt schlieRlich zur zweiten Schliisselkategorie
»Zugehorigkeit«. Das In-Beziehung-Setzen der beiden Schliisselkategorien
war einer Dynamik unterworfen, die optimal von Pfaff-Czarneckas Zuge-
hérigkeitsansatz (2012) aufgegriffen wird, der Zugehorigkeit auf der einen
Seite als »individuell erworbenes Lebenswissen und Empfinden« (ebd.:9)

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

umschreibt und sie gleichzeitig als besondere Herausforderung pluraler
Gesellschaften identifiziert (vgl. ebd.). Obgleich die RGTM einen groflen
Erkenntnisgewinn bringt, indem sie auch Raum fiir Unerwartbares lisst und
vielseitig sowie flexibel anwendbar ist, ist die Methode ungemein zeit- und
arbeitsaufwendig.

3.6.5.  Selbstreflexion

»Obwohl Selbst-/Reflexion jedem Menschen grundgelegt ist, muss diese Fa-
higkeit erst ausgebildet und trainiert werden, um bewusst angewandt wer-
den zu kdnnen. Dabei handelt es sich um einen Prozess, der an Denk- und
Handlungsprozesse gebunden ist. Phinomenologisch betrachtet, bedeutet
ein sich in Beziehung zu sich und zur Welt setzen zu kénnen immer auch,
sich in Relation zu etwas oder jemandem zu setzen.« (Linska 2012: 116)

Gerade ethnologisches Arbeiten bereichert die Bereitschaft zur Selbstreflexi-
on nicht nur, sondern ist eine methodische und methodologische Vorausset-
zung fir das Erheben von und den Umgang mit Daten, um diese zu verstehen
und verstindlich zu machen. Dabei wird der individuelle Zugang des For-
schers zum Untersuchungsgegenstand und -feld deutlich gemacht. Barnard
stellt dazu fest: »[...] reflexivity became a byword of ethnographic method [...]«,
und bezieht sich dabei hinsichtlich der ethnologischen Forschung auf den
Zeitraum »in the late 1970s and early 1980s« (Barnard 2000: 158f.). Bourdieu
sieht zusitzlich die Notwendigkeit der Einbeziehung der Position des For-
schers im universitiren Kontext. So sei der Forscher-Habitus ein ,Produkt
wirtschaftlicher, gesellschaftlicher und politischer Bedingungen, fiir die er
produziert«, er misse als solcher Beriicksichtigung finden (vgl. Bourdieu 1999:
369). Linska nennt weiterhin fiir den Bereich der Wissenschaft spezifische
strukturelle Rahmenbedingungen wie »Zeit, finanzielle Ressourcen, [und] he-
gemoniale Krifte«, die eine Reflexion erfahren sollten (Linska 2012: 119).

Drei weitere zentrale Aspekte sollen im Rahmen der Selbstreflexion der
Forscherin diskutiert werden:

1. Uberlegungen um Emotionen und Selbstfiirsorge in herausfordernden Si-
tuationen im Feldforschungsprozess,

2. Herausforderungen der Positionierung in der Feldforschung

3. und die Schwierigkeit des Feldausstieges.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

57


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

3.6.5.1.  Uberlegungen zu Emotionen und Selbstfiirsorge in
herausfordernden Situationen im Feldforschungsprozess
Die Feldakteure erleben mitunter unvorhergesehene, unerwartete oder irri-
tierende Situationen, zu denen sie sich verhalten miissen. Diese gehen mit
Emotionen einher, die nicht immer fiir alle Feldteilnehmer sichtbar sind oder
als solche erkannt werden sollen. Gerade Situationen um die existenzielle Be-
drohung der Ausweisung von Feldakteuren in ihrer Rolle als Asylantragssteller
habe ich als besonders herausfordernd erlebt. So sorgten mich besonders die
Schicksale der albanischen Familien Bozhdaraj sowie der afghanischen Fami-
lie Bakhtari und l6sten Irritation und Ungewissheit aus. Im Falle der Familie
Bozhdarajs wurde der Asylantrag bereits wenige Wochen nach der Einreise im
Frithjahr 2015 abgelehnt. Nachdem die Familie einen Hartefallantrag gestellt
hatte, der ebenfalls abgelehnt wurde, erhielt sie zunichst den Duldungssta-
tus. Seitdem hatte es mehrere Schreiben gegeben, die auf die Ausreise der
Bozhdarajs hinwirkten, da Albanien als sicheres Herkunftsland galt. Die Fa-
milie nahm mehrfach eine anwaltliche Beratung in Anspruch und stellte im
Jahr 2016 sogar einen Antrag auf Bleiberecht, der jedoch ebenfalls abgelehnt
wurde. Schon bald darauf erreichte die Familie eine Nachricht, dass sie in
wenigen Tagen das Land zu verlassen habe. Die Eltern liefien die Frist ver-
streichen, doch die iltesten beiden der drei Kinder, Aldoniza und Anduena,
verabschiedeten sich bereits von ihren Schulfreunden. Daraufthin tauschte ich
Facebook-Kontaktdaten mit Aldoniza. Zwei Wochen spiter wurde die Familie
nachts aus der Unterkunft abgeholt und nach Tirana geflogen. Andere Be-
wohner aus der kommunalen Unterkunft und Schulfreunde versuchten, die
Familie zu erreichen, doch ihre Handys blieben ausgeschaltet, und auch das
Facebook-Konto war fiinf Tage nach der Rickfithrung der Familie geloscht.
Familie Bakhtari hatte ihre Anh6érung zum Asylantrag im Oktober 2015.
Seitdem warteten Vater Rashed und sein Sohn Jawid auf Neuigkeiten. 2016
folgte die Ablehnung ihres Antrages durch das Bundesamt fiir Migration und
Fliichtlinge (BAMF). Die beiden sorgten sich tiglich um ihren Verbleib in
Deutschland und rangen um Abgrenzung zu ihrer Vergangenheit in Afgha-
nistan. Als beide einer evangelischen Kirchengemeinde beitraten, sahen sie
sich dem Unmut und der Ausgrenzung vonseiten einiger Bewohner der kom-
munalen Unterkunft ausgesetzt. Mithilfe eines Anwaltes versuchten sie, eine
Abschiebung zu verhindern, die jedoch erst im Jahr 2017 bis auf Weiteres aus-
gesetzt wurde.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

Beide Familien-Schicksale sind nur schwer fiir die Betroffenen auszuhal-
ten, auch wenn im Falle der Bakhtaris mit einer Erleichterung zu rechnen
ist. Doch zu tief sitzen die Angst wegen der existenziellen Bedrohung und
die Aussichtslosigkeit, als dass sich Vater und Sohn hitten freuen kénnen.
Im Falle der Familie Bozhdarajs waren Sozialarbeiter und die Nachbarn aus
der Unterkunft in Aufruhr, als die Familie schliefflich ausgewiesen wurde und
nicht mehr erreichbar war. Der englische Begriff »deportation< kursierte vor al-
lem 2015 und 2016 in den Unterkiinften, als die deutschen Sprachkenntnisse
noch wenig ausgeprigt und die Sorgen um eine Ausweisung am prisentesten
waren. Er findet immer wieder Erwidhnung in meinen Feldnotizen und dngs-
tigte nicht nur die Feldakteure, sondern auch mich, bis mir bewusst wurde,
dass ich ihn stets mit den Massendeportationen aus der Zeit des Nationalso-
zialismus in Deutschland in Verbindung bringe. Mit deutschen Feldakteuren,
Lehrern und Praktikern, verwende ich in Gesprichen hingegen die Begriffe
»Ausweisung« und »Abschiebung«. In der Zeit der Forschung passten sich ge-
fliichtete Feldakteure dahin gehend an und verwendeten zunehmend selbst
den Begrift >Abschiebung«. Meine Emotionen im Feldtagebuch hinsichtlich
der beiden Familien hielt ich beispielsweise wie folgt fest:

»Es ist unertraglich, nicht zu wissen, ob Jawid und Aldoniza morgen in der
Schule sind oder nicht.«

Meine Sorgen gingen auch darauf zuriick, dass ich als Forscherin in der Un-
terkunft manchmal einen >Informationsvorsprung« gegeniiber den Lehrern
hatte und so regelmifig im Schulsetting nach Asyl-Neuerungen oder fami-
lidgren Gegebenheiten gefragt wurde. Dies brachte mich hiufig in eine Zwick-
miihle, der ich mich zu entziehen versuchte, da ich erstens loyal gegeniiber
den Familien und den mit mir geteilten Informationen sein wollte, und zwei-
tens mir unsicher war, wie schnell sensible Informationen sich in der Schule
verbreiten wiirden. Dieses Spannungsverhiltnis belastete mich oft und ver-
stirkte sich in der Zeit, als die Familien von Abschiebung bedrohten waren.
Als Familie Bakhtari erstmalig von der Asylablehnung erfuhr, begann Jawid
in der Schule apathisch zu wirken. Er nahm nicht mehr aktiv am Unterricht
teil, a® nicht mehr wihrend der Schulzeit und wirkte, als habe er seinen Le-
bensmut verloren. Als eine Lehrerin mich um Rat fragte, entschied ich, sie
zu informieren, da zu dieser Zeit auch Jawids Vater nicht von der Schule zu
erreichen war. Dieser, so zeigte sich erst spiter, unternahm einen Suizidver-
such.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

59


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Die Notwendigkeit der Auseinandersetzung mit den eigenen Emotionen
zu Feldinhalten sind nicht nur als Technik der Selbstreflexion zum Zwecke
von Forschungserkenntnissen anzusehen, sondern auch dahin gehend, eine
entsprechende Fiirsorge fiir das eigene Wohl zu gewihrleisten (vgl. Linska
2015; Strauss 2015). So habe ich im Laufe meiner Forschungserfahrung fest-
stellen miissen, dass auch ich verletzlich bin und bestimmte Feldereignisse
ihre >Spuren hinterlassenc.

3.6.5.2. Herausforderungen der Positionierungen der Feldforschung
Selbstreflexionen um Positionierung begleiteten einen Grofsteil meiner For-
schung, da sich Feldbeziehungen mit und zu Feldakteuren immer wieder an-
derten oder bestimmten Dynamiken unterworfen waren. So umarmte mich
der 10-jahrige Dino zur Begriiflung zunichst regelmiRig, bis eines Tages der
14-jahrige Saad einen Witz dariiber machte. Fortan nickte mir Dino wochen-
lang zur Begriflung nur zu, bis er sich bei ilteren Schiilern den Handschlag
abschaute, um dann einen solchen mit mir zu praktizieren. Mit anderen Feld-
akteuren, wie Deborah, war es ein langer Prozess, bis vertraute Gespriche
gefithrt werden konnten. Doch jedes Mal, wenn sie sich 6ffnete und ich an
unsere herzlichen Begrilungen oder Witze ankniipfte, schien sie sich be-
sonders verletzlich zu fithlen und ging mir kurz darauf wieder aus dem Weg,
bis sie sich wieder wohler fithlt, offenbar Kraft gesammelt hatte und erneut
meine Nihe suchte, sodass wir unsere Gespriche fortsetzten. Mit anderen
Teilnehmern schien der Kontakt stetig besser zu werden. Langsam entwi-
ckelten sich Beziehungen, die Freundschaften gleichten, bis auf die Tatsa-
che, »dass ich ja eigentlich hier bin, weil es mein Job ist«, wie ich in mei-
nem Feldtagebuch beschimt festhielt. Privates von Beruflichem zu trennen,
fillt wihrend der Feldforschung immer schwerer, nicht allein durch die rege
Messenger-Kommunikation, sondern hauptsichlich, weil Beziehungen sich
vertiefen, und auch dadurch, dass man sich hiufig sieht. Narayan plidier-
te in seiner Vorstellung der »enact[ed] hybridity« dafiir, dass der Forscher,
unabhingig vom Feld, auch in seiner >Heimat« Teil einer privaten und einer
beruflichen Welt sei und sich dazu verhalten miisse (Narayan 1993). Wihrend
der Feldforschung finde sich das Selbst des Forschers dann zusitzlich frag-
mentiert in Form unterschiedlicher Rollen und damit einhergehender Erwar-
tungen wieder, so Kondo (1986: 78). Dieser Belastung sah ich mich ebenfalls
ausgesetzt und besann mich zunichst auf die positiven und der Forschung
zutraglichen Aspekte, wie Hegner sie beschreibt:

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

»Die ldee unterschiedlicher Referenzrahmen, zwischen denen Ethnolog_in-
nen bestdndig hin und her wechseln und die doch immer (mehr oder we-
niger intensiv) gleichzeitig prasent sind, stellt ein griffiges Konzept dar, mit
dem das methodische >Ndhe- und Distanz-Problemc«sich gleichsam auflést.
Man lasst sich gleichermafRen auf die verschiedenen Kontexte ein, in denen
man sich bewegt, und dies voll und ganz. Es kommt nicht auf die besondere
Fertigkeit der kognitiven Distanzierung an, sondern auf das ethnografische
Talent, sozial und kulturell >durchldssig« zu werden und — ganz postmodern
—mehrere Rollen gleichzeitig und riickhaltlos einnehmen zu kénnen.« (Heg-
ner2013:13)

Dennoch blieben Uberlegungen um Distanzierung fiir mich wihrend der
Feldforschungsphase prisent. Nicht nur hinsichtlich der Méglichkeit zur
Reflexion, sondern auch aus einem Verpflichtungsgefiihl den Feldakteuren
gegeniiber. Als Forscherin war ich zuweilen beschamt, weil mir klar war, dass
die Forschung einen Endpunkt hatte. Klarer, als es den Familien mitunter zu
sein schien. »Einmal da, bin ich einfach immer dabei, ohne dass es infrage
gestellt wird«, notierte ich im April 2016 in meinem Feldtagebuch. Diese
Asymmetrie zwischen den Familien und mir und die Tiicke der teilnehmen-
den Beobachtung nach DeWalt und DeWalt (1998) waren zuweilen schwer
auszuhalten.

So auch kurz nach der Geburt von Deborahs Tochter Hope. Wir salen
redend auf dem Bett im Zimmer der Familie in der Unterkunft. Thr Mann
Solomon safd mit dem 10-jihrigen Gabriel im Schneidersitz auf dem Boden
und besprach die Mathematik-Hausaufgaben. Deborah hatte ihre neugebore-
ne Tochter auf dem Arm, als es an der Tiir klopfte. Eine Hebamme kam, um
die erste Untersuchung von Mutter und Kind vorzunehmen. Ich hatte von
diesem Termin nichts gewusst und beobachtete, wie Deborah die Hebamme
hereinbat und begriifite. Als Solomon plotzlich aufstand, sich die Hosenbeine
abklopfte und den interessiert wirkenden Gabriel bat, mit ihm hinauszuge-
hen, mochte auch ich gehen, doch Deborah signalisierte mir, dass ich mich
wieder setzen sollte, sodass ich aufmerksam der Untersuchung ihrer kleinen
Tochter (das Vermessen, Wiegen und die Nabelschnuruntersuchung) sowie
der Untersuchung von Deborahs Bauch durch die Hebamme beiwohnte. Die-
sen intimen Moment durften aufgrund der sozial geregelten Geschlechter-
trennung nicht ihr Mann und ihr Sohn als Familienmitglieder, aber ich als
Frau mit ihr teilen. Hatte ich anfangs noch die Uberlegung, dass sie mich
wahrscheinlich als Unterstiitzung zur Kommunikation mit der Hebamme be-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

61


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

notigte, stellte ich schnell fest, dass Deborah der bis dato fremden Frau ge-
geniiber nicht nur offen, sondern sogar sehr selbstbewusst gegeniiber war. Es
war schlieRlich ihr zweites Kind, sagte sie ihr und hielt dabei gewissenhaft
und routiniert ihre Tochter im Arm.

Der Herstellung einer Verbindung zu Feldakteuren wie Deborah, die in-
time Momente ihres Lebens mit mir teilten, Rechnung tragend, folgte eine
stindige Abwigung um Positionierung und Grenzen sowie, nicht zuletzt, um
die Rolle als Ethnologin. Schlieflich war es mir ein Anliegen, zu vermeiden,
dass sich die Beschreibungen Kondos eines »[..] subtle sense of superiori-
ty over the >people studieds,[...]« (Kondo 1986: 84), der in vielen Ethnografien
mitschwinge, fiir meine Arbeit bewahrheiteten. Diese >Gefahr« liegt vor allem
in der Ausgangssituation begriindet, dass sich Forscher und Feldakteure ein
Begegnen auf Augenhdhe sukzessive erarbeiten miissen, indem sie wihrend
des Forschungsprozesses Zeit miteinander verbringen und gemeinsame Er-
fahrungen machen. Dennoch kann die zugrunde liegende systemische Asym-
metrie zwischen beiden nicht aufgehoben werden (vgl. DeWalt 1998).

3.6.5.3. Schwierigkeit des Feldausstiegs

Die Schwierigkeiten des Feldausstieges stehen in einem Zusammenhang mit
der Positionierung im Feld. Die Herausforderung gestaltete sich fir mich auf
den Ebenen >den richtigen Zeitpunkt findens, slernen, sich aus dem Feld zu-
riickzuziehen und Distanzierungsmoglichkeiten finden< und >damit umzu-
gehen lernen, dass die Forschung abgeschlossen ist<. Die in Abschnitt 3.3.5
geschilderte Herausforderung zum Zeitpunkt des Feldausstieges konnte ich
mithilfe eines vertrauensvollen kollegialen Gespraches bewiltigen, in dem ich
den Ratschlag und die Unterstiitzung erhielt, dass ein Feldausstieg in Be-
tracht gezogen werden miisse, sobald der Forscher sich ernsthaft ausgelaugt
fithle und bereits eine grofle Menge Datenmaterial gesammelt habe. Ab dem
Zeitpunkt dieses Gespriches dauerte es jedoch abermals 10 Wochen, bis der
Feldausstieg tatsichlich erfolgte, indem ein fester Termin gesetzt wurde, der
sich an der SchlieBung der kommunalen Unterkunf, in der ich forschte, so-
wie am Sommerferienbeginn der Schule orientierte. Doch auch nach dem of-
fiziellen Abschluss der Forschung blieb das Feld noch lange fiir mich bestehen,
da ich zum einen punktuell insgesamt vier Nachfolgeinterviews fihrte, und
zum anderen Feldakteuren im Alltag zuweilen regelmiRig begegnete. Dies
machte es wiederum notwendig, zu >lernen, sich aus dem Feld zuriickzuzie-
hen und Distanzierungsmoglichkeiten zu findenc. Dies gelang mir zunichst

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

nur in geringem Mafe. Ich war weiterhin in rege Messenger-Unterhaltungen
eingebunden und erhielt Informationen dariiber, wer wohin verzogen be-
ziehungsweise welcher Unterkunft in welchem Stadtteil zugewiesen worden
war und wie es sich dort lebte. Weiterhin wurde ich nach Ende der Schul-
sommerferien erneut in elterliche Fragen und Sorgen um Schulabschliisse,
Praktika-Moglichkeiten und Sozialverhalten der Kinder wihrend des Schul-
alltages eingebunden. Offenbar hatte es einige Eltern beruhigt, mich wihrend
der Schulzeit in der Nihe ihres Kindes zu wissen, um spiter von mir horen zu
konnen, wie sich dieses benommen oder ob es Konflikte gegeben hat. Zwar
versuchte habe ich stets, mich von dieser Mittlerrolle zu befreien, jedoch gab
es immer wieder Anfragen und Erkundigungen hierzu. Somit fand ich eine
Losung darin (neben personlichen Gesprichen zu meinem Feldausstieg und
dem Abschluss der Forschung, die ich bereits Monate zuvor immer wieder
gefiihrt hatte), mich sukzessive aus den Messenger-Unterhaltungen zuriick-
zuziehen. Ich nahm mir vor, nicht mehr sofort zu antworten, was auch in
dem Mafle nicht mehr méglich war, da ich nun wieder zunehmend Zeit am
Schreibtisch verbrachte, um Daten aufzubereiten und zu sortieren, Artikel
zu lesen und in einen kollegialen Austausch einzutreten. Ich setzte mir eine
feste abendliche Zeit, um zu lesen, was in den virtuellen Gruppen bespro-
chen wurde und ob ich einbezogen worden war oder ob es Direktnachrichten
zu beantworten gab. Diese festen Zeiten entlasteten mich sehr. Bald stellte
ich fest, dass ich stets weniger in Unterhaltungen dieser Art eingebunden
war. Auch direkte Nachrichten nahmen stetig ab. Dies konnte dahin gehend
gedeutet werden, dass man sich weniger sah und somit weniger am Leben
des Anderen teilhatte. SchlieRlich waren die Feldakteure selbst auch in neue
Unterkiinfte oder sogar Privatwohnungen verzogen und hatten jeweils neue
Stadtteile kennenzulernen und Netzwerke zu kniipfen, vielleicht gab es aber
auch Gefiihle der Enttduschung, die sich neuerdings im >Kurzangebunden-
sein¢< duferten. Allgemein dnderte sich der Nachrichtenstil im Jahr 2017 zu
Small-Talk-Unterhaltungen, von denen viele abbrachen (zum Beispiel durch
neu erworbene Vertrags-Smartphones samt Telefonnummern) oder nur noch
punktuell reaktiviert wurden, etwa um (nicht-personalisierte) Gliickwiinsche
zu Feiertagen zu senden. Rya und Nour Sayed (im April 2018 10 und 13 Jahre
alt) wichen jedoch davon ab und sendeten auch neun Monate nach meinem
Feldausstieg noch regelmiRig Nachrichten mit Fotos, Emojis' und Nachfra-
gen zu meinem Befinden. Damit ist die letzte Ebene der Schwierigkeiten

16  Emotionen ausdrickende Piktogramme.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

63


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

des Feldausstiegs zu thematisieren: >damit umzugehen lernen, dass die For-
schung abgeschlossen ist<. Dies war nicht nur herausfordernd hinsichtlich
einzelner virtueller Unterhaltungen, sondern auch beziiglich zufilliger Tref-
fen, die jedoch anteilig ebenfalls abnahmen, und damit in Verbindung ste-
henden aufkommenden Fragen. So kam es zum Treffen auf dem Jahrmarkt
in Mittstadt im Herbst 2017, als mir die Jugendlichen Saad (15 J.), Adil (18
J.) und Mohamad (18 J.) begegneten, die gerade das Autoscooterfahrgeschift
verlassen hatten und aus ihren Pilotenjacken jeweils eine Flasche Bier her-
ausholten. Mohamad 6ffnet die drei Flaschen mit einem Offner, den er am
Schliisselbund befestigt hatte, und die drei prosteten sich zu, als sie mich
sahen. Mohamad und Adil grinsten lediglich, Saad jedoch zuckte zusammen,
blickte erschrocken zu seinem Bruder Adil und zu Mohamad, dem er wihrend
meiner Forschungszeit stets nacheiferte, und entschied sich dann dazu, Adil
seine Flasche in die Hand zu driicken und auf mich zuzugehen. Wir griifiten
uns und er sagt als Nichstes: »Das ist nur ein Witz mit Alkohol, das weif3t du,
ja?« Vermutlich sorgt ihn der Gedanke, ich kénne seine Eltern informieren.
Dann stiefRen Adil und Mohamad zu uns, die kein Problem damit zu haben
schienen, ihr Bier vor mir zu trinken. Immer wieder stiefSen die beiden mit
ihren Flaschen an und grinsten ein wenig provokant in meine Richtung. Ich
ignorierte die Flaschen und unterhielt mich mit Saad, als Mohamad ihn dar-
auf hinwies, dass er seine Flasche noch austrinken miisse, schliefSlich wollten
sie nun zur Achterbahn weiterziehen. Saad ist die Situation sichtlich unange-
nehm. Er fiihlte sich offenbar unwohl, die Bierflasche wihrend meiner Anwe-
senheit zu halten. Ich versuchte es ihm zu erleichtern, indem ich den Dreien
viel Vergniigen auf der Achterbahn wiinschte und mich freundlich verabschie-
dete. Wihrend meines Heimweges fragte ich mich immerfort, warum die Si-
tuation mich so irritierte. Weil Saad ein Bier trank trotz seines Alters? Weil
seine Eltern vermutlich nicht Bescheid wussten? Weil Adil und Mohamad so
provokant waren? Ich durchforstete noch am selben Abend meine Notizen zu
den Dreien und stelle fest, dass vor allem Mohamad und Saad mir gegen-
iiber wihrend der Ramadan-Zeit hiufig erwihnten, dass sie keinen Alkohol
trinken und somit >gute Muslime« seien. Zu diesen Auferungen kam es vor
allem dann, wenn wir zuvor iiber die zum Christentum konvertierte Familie
Bakhtari gesprochen hatten, vermutlich um sich abzugrenzen. Saad fiel das
Fasten damals nicht leicht, aber Mohamad lief$ es aussehen, als sei nichts da-
bei, sodass Saad sich besonders anstrengte. Dass er Mohamad nacheiferte,
wurde dann wiederum in Aussagen deutlich, in denen er stolz betonte, noch
nie Alkohol getrunken zu haben, nicht wie die deutschen Jugendlichen. Wa-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Methodik

ren die Drei nun einfach ilter geworden und probierten sich aus? Hatte die
Pubertit begonnen und sie provozierten deshalb? Oder hatten sich tatsichlich
Werte gewandelt? Oder war dies nicht der Fall und sie hatten nur Strategi-
en gefunden, ihren Werten zum Trotz Alkohol auszuprobieren? Oder ging es
um ein Nachahmungsverhalten Dritter? Wussten ihre Eltern Bescheid oder
hatten sie zumindest eine Ahnung? Und lief3en sie sie gewdhren oder igno-
rierten sie es, falls sie etwas wussten? Fragen iiber Fragen iiberkamen mich
und letztlich wieder die Feststellung, dass die Forschung abgeschlossen war,
die Leben der Jungen aber nicht, und die Erkenntnis, dass nicht iiberall Kohi-
renz nachzuvollziehen ist und die Feldakteure selbst Kohirenz ihres Handelns
herstellen miissen.

Um mit diesen Herausforderungen umzugehen, war es hilfreich, das
Feldtagebuch zu fithren und auch lange nach Abschluss der Forschung mei-
ne Gedanken um Positionierung und Feldausstieg zu beschreiben und zu
sortieren. So wurde es mir zunehmend méglich, eine Sprache zu finden,
um meine Selbstreflexionen auch mit meiner eigenen Bezugsgruppe, mit
Kolleginnen und Kollegen, besprechen zu kénnen, um andere Deutungen,
vor allem aber auch gegenseitigen Riickhalt zu erfahren.

Indem ich in den vergangenen Jahren der Frage nachgegangen bin, welche
Erscheinungsformen von Religion in den Fliichtlingsunterkiinften, in denen
ich mich bewegte, auftraten und wie mit diesen umgegangen wurde, konn-
te sukzessive erschlossen werden, worin die Leistungen meiner ethnografi-
schen Arbeit bestehen, aber auch, welche Grenzen ihr gesetzt sind. So hoffe
ich dazu beitragen zu kénnen, religionsbezogenen Phinomenen, die ich in
den Dimensionen religiéser Zugehorigkeiten und Zuschreibungen, des ge-
meinsamen Wohnens, der Erwartungen an religiose Feste und Praktiken so-
wie im Rahmen religiéser Irritationen und Spannungen verorte, fiir den spe-
zifischen Kontext nordrhein-westfilischer Fliichtlingsunterbringungen Auf-
merksambkeit zu verschaffen, indem ich sie dicht beschreibe und samt ihres
Bedeutungsgehaltes fiir die sozialen Akteure analysiere. Dabei leistet meine
Arbeit vor allem auch die Zusammenfithrung der Perspektiven der Fliichtlin-
ge und der Praktiker in den Einrichtungen hinsichtlich jener Phinomene und
der aus ihnen resultierenden Interaktionen. Grenzen sind der Arbeit jedoch
dann gesetzt, wenn nach >Reprisentativitit« gefragt wird. Diese ist mittels
des ethnografischen Ansatzes nicht zu leisten, sodass ihr auf anderem Weg
nachgegangen werden muss.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

65


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Forschungsethik

Was ist Forschungsethik und welche Dimensionen umfasst sie im Speziellen
bei einem ethnologischen Projekt? Christel Hopf verweist darauf, dass der
Begriff ein Sammelbecken all der

»[...] ethischen Prinzipien und Regeln [darstelle], in denen mehr oder minder
verbindlich und mehr oder minder konsensuell bestimmt wird, in welcher
Weise die Beziehungen zwischen den Forschenden [..] und den in sozial-
wissenschaftliche Untersuchungen einbezogenen Personen [...] zu gestalten
sind.« (Hopf 2015: 589-590)

Diese Regelungen erfolgen im Rahmen disziplindrer oder institutsinterner
ethischer Leitlinien oder durch einen diszipliniren Ethik-Kodex, der For-
schern Orientierung bietet. Ein Orientierungspunkt umfasst die informierte
Einwilligung der Teilnahme an einem Forschungsprojekt, den informed
consent. Dabei miissen die Feldakteure ihrer Teilnahme zustimmen. Diese
Zustimmung kann auf unterschiedlichen Ebenen erfolgen. So ist es beispiels-
weise nicht in allen Kulturkreisen und Settings iiblich, Unterschriften von
Feldakteuren einzuholen, insbesondere in Kontexten, in denen Feldakteure
nicht iiberwiegend alphabetisiert sind oder in denen der Umgang mit Doku-
menten nur im behordlichen Kontext iiblich ist, in dem das Erfahrungswissen
Wachsambkeit lehrt, da moglicherweise Machtausiibung durch Korruption
und Nachteile fiir die eigene Person oder Familie entstehen konnten. Auch
iiber »Identitit und Ziele von Sozialforschern« (Hopf 2015: 592) muss in
diesem Zusammenhang reflektiert werden. Reicht es aus, Teilnehmer nach
ihrer Teilnahme an einem »Projekt« zu fragen und sie zu bitten, sie begleiten
zu diirfen, oder miissen diese iiber Forschungsfrage und Erkenntnisabsicht
im Bilde sein? Miissen sie sich dariiber bewusst sein, was konkret fortan in
ihrem Alltag fiir den Forscher von Interesse sein wird; auf welche Praktiken
der Forscher Wert legen wird? Hopf wendet dazu ein, dass insbesondere

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

im explorativen Forschen Schwerpunkt und Fragestellung einer Dynamik
unterworfen seien und die Erklirung des Forschungsvorhabens moglicher-
weise anders oder falsch verstanden werde (vgl. ebd.:592f). Es sei daher
besonders von Néten sich »[..] auf den Wahrnehmungs-, Interpretations-
und Werthorizont der untersuchten Gruppe ein[zu]stellen [...].« (ebd.:593)
Weiterhin hitten Feldakteure stets die Moglichkeit, ihre Teilnahme abzu-
sagen und damit die mit ihnen im Zusammenhang stehenden erhobenen
Daten zuriickzuziehen. Forschungspraktisch jedoch ist dies schwierig, wenn
der Forscher seine Teilnehmer nur fir eine kurze Zeit an einem >fernen
Ort< aufsucht und sich dann nie wieder bei diesen meldet. Mackenzie et al.
nennen diese Form »fly in, fly out« research« (Mackenzie et al. 2007: 314) und
legen nahe, dass es somit zu einer Form der Ausbeutung der Feldakteure
und deren Schicksal komme (vgl. ebd.). Pittaway und Bartolomei bekriftigen
dies, indem sie Aussagen ehemaliger Feldakteure aus Thailand und Kenia
teilen, die verirgert dariiber sind, wie mit ihren Geschichten und Fotos
umgegangen werde (Pittaway/Bartolomei 2002 und 2003; vgl. Pittaway et al.
2,010).

Im Folgenden werden zentrale Aspekte forschungsethischer Uberlegun-
gen wie Agency, Schutz der Personlichkeitsrechte, Verantwortung und Rezi-
prozitit vorgestellt und ein Umgang im Forschungsprozess der vorliegenden
Arbeit mit jenen besprochen.

4.1. Begrifflichkeiten

Bereits wihrend der Forschung wird deutlich, dass Begrifflichkeiten gefun-
den werden miissen, um angemessen mit Feldakteuren und iiber sie im Rah-
men ihrer neuen Existenz und Rolle sprechen zu konnen. Dass eine Ausein-
andersetzung dariiber jedoch nicht von political correctness und Sorgen iiber
die externe Positionierung im Diskurs geprigt sein, sondern vielmehr dazu
dienen soll, angemessen beschreiben zu kénnen, ist eine Erkenntnis, die am
Beispiel Mohamad Sayeds verdeutlicht werden soll, den ich im Jahr 2016 zu
einer stidtischen Bibliothek begleitete, um einen Leihausweis fiir ihn zu be-
antragen. Gemeinsam standen wir am Informationsschalter vor einer Mitar-
beiterin. Ich sprach sie darauf an, dass Mohamad gern einen Ausweis hitte.
Sie nannte die iiblichen Konditionen und fragte nach seinem Personalaus-
weis, um seinen Namen und seine Adresse zur Ausweisausstellung aufzuneh-
men, bezahlen kénnten wir dann direkt vor Ort. Ich merkte, dass ich sie nun

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Forschungsethik

darauf hinweisen musste, dass Mohamad ein Flichtling war und er den da-
mit verbundenen giinstigeren Leihausweis beantragen wollte. Da der Begriff
des >Flichtlings< zu diesem Zeitpunkt gesellschaftlich ungemein aufgeladen
und ich mir unsicher dariiber war, inwiefern Mohamad dieser Diskurs be-
kannt war, versuchte ich, ihn im Gesprich mit der Bibliothekarin zu vermei-
den. Mein Ziel war es dabei, Mohamad nicht vor den Kopf zu stofden und die
Mitarbeiterin zeitgleich vorsichtig auf seinen Status aufmerksam zu machen,
sodass er bald das Bibliotheksangebot nutzen konnte. Ich erklirte umstind-
lich, Mohamad kime nicht »von hier« und verwies darauf, dass es wichtig
fir ihn sei, am Angebot der Bibliothek und vor allem am deutsch-arabisch-
sprachigen Angebot steilhaben< zu kénnen. Die Mitarbeiterin fragte jedoch,
nun sichtlich verwirrt, erneut nach dem Personalausweis oder einem Pass, es
stiinden schliefilich noch weitere Wartende in ihrer Beratungsschlange. Nun
schien es Mohamad zu reichen. Er nahm zunichst Blickkontakt mit mir auf,
wie um sich riickzuversichern, dass er nun das Gesprich mitfithren wollte, er
grinste ein wenig verlegen, und sagte dann, in Richtung der Mitarbeiterin an
die Theke gelehnt, lichelnd: »Entschuldigung. Bin ich ein Fliichtling. Eigent-
lich, Natalie wissen das. Hab ich nicht Personalausweis.«, Darauthin begann
die Mitarbeiterin, die notwendigen Unterlagen auszudrucken, die er ausfil-
len sollte. Mohamads Blick in meine Richtung, der zunichst beobachtete, wie
nun alles in die Wege geleitet wurde, sprach nun Binde. Mit hochgezogenen
Augenbrauen drehte er sich, ein wenig belustigt, in meine Richtung und sag-
te: »Kein Problem.«

In der Reflexion scheint dieses Erlebnis zentral fiir meine folgenden Uber-
legungen zu sein. Es zeigt es so vieles, fithrt aber zunichst zu vielen Fragen:
Weshalb habe ich das Gesprich mit der Mitarbeiterin eigentlich begonnen?
Ging ich davon aus, dass Mohamad schiichtern sein kénnte oder aufgeregt
wegen des Gespriches mit einer Fremden, oder aufgrund seiner Deutsch-
kenntnisse? Oder wollte ich ihn gar »an die Hand nehmen<, um ihm zu hel-
fen? War ich moglicherweise selbst unter Zeitdruck und wollte das Gesprich
moglichst schnell erledigen mit dem positiven Ergebnis des Erhalts des Leih-
ausweises? Doch warum dann der Verzicht auf den Fliichtlingsbegriff? Fiir
Mohamad sind sein Status und der damit verbundene Begriff offensichtlich
und eindeutig. Beides ist nicht zu indern. Seine Hautfarbe und fremde Spra-
che verdeutlichen dies, wie er sagte. Er sei eben kein Deutscher, sondern aus
dem Irak. Auch ein Reziprozititsanspruch kommt mir in den Sinn und Be-
griffe wie >Agency<und >no harme. »Weil es das ist, was man eben so liest, wenn
man mit Fliichtlingen forscht?«, schreibe ich dazu fragend in mein Feldta-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

69


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

gebuch. Schliefilich habe ich der Mitarbeiterin gegeniiber eindeutig gefirbte
Begriffe benutzt. So sollte mich der Begriff der >Teilhabe<in ihren Augen még-
licherweise in ein gutes Licht im komplexen Diskurs stellen, als jemand, der
den Fliichtlingen hilft, ihnen sogar einen Bibliotheksausweis besorgt. Ich hit-
te im Boden versinken vor Scham, als wir kurz darauf die Bibliothek gemein-
sam verliefen. Doch Mohamad schien die Situation mit Humor zu nehmen.
Und vermutlich hielt er mich von da an fiir ein wenig schrig. Schlielich sind
srefugee« und >Fliichtling« Begriffe, die er tiglich nutzt, um sein Dasein in
Mittstadt zu erkliren oder um einen bestimmten Bedarf zu begriinden und
Ressourcen zu erlangen. Mit erneut hochgezogenen Augenbrauen und an-
gedeutetem Grinsen fragt der 17-Jahrige mich beim Verlassen des Gebaudes
schlieRlich: »Hast du vergessen, oder was?«

Auch wenn Ziese und Gritschke zurecht darauf hinweisen, dass »[d]er Be-
griff >Flichtling« insofern [...] problematisch [ist], als er die so Bezeichneten
auf den Aspekt der Flucht reduziert und gleichzeitig einen Rechtsbegriff be-
schreibt.« (Ziese/Gritschke 2016: 24), und nachfragen »Wer spricht hier al-
so itber wen und wer besitzt die Macht, Begriffsbildungen und Definitionen
im 6ffentlichen Diskurs zu setzen und durchzusetzen?« (ebd.), soll dennoch
auf eine hiufig vorkommende Moralisierung des Machtbegriffs hingewie-
sen sein, deren prominentester Analytiker Foucault ist. Indem er den Mog-
lichkeitshorizont aufzeigt, wird die produktive Dimension von >Macht« deut-
lich, die diese auf diese Weise nicht mehr als einseitigen oder ausschlief3-
lich negativen Begriff verstehen lasst (vgl. Foucault 2005: 240ff.). Fiir Jenkins
geht damit auch die Kategorisierung als Abgrenzung zum »immigrant« ein-
her (Jenkins 2015: 166-147).

Es soll in dieser Arbeit eine Orientierung am Flichtlingsbegriff auf
zwei Ebenen erfolgen. 1) In Anlehnung an Eppenstein und Ghaderi, die
diesen wihlen, um »[..] die Ambivalenz und Uneindeutigkeit deutlich zu
machen, und politische, normativ-moralische oder handlungspraktische
Aushandlungsprozesse [mit diesem] zu analysieren.« (Eppenstein/Ghaderi
2017: 6) Dabei wird der Begriff weiterhin verwendet als »[...] dominan-
te[r] diskursive[r] im Deutschen gebrauchte[r] Begriff, wissend um dessen
>Unreinheit< und Varianz« (ebd.; vgl. Friese 2017). Zweitens soll aus ethnolo-
gischer Perspektive darauf geachtet werden, welche Begriffe die Feldakteure
als dominante Feldbegriffe neben der Bezeichnung >Fliichtling« verwenden
und in welchem Kontext dies geschieht. Wann sie, also, von sich selbst als
»Schitler< oder >Bewohner« sprechen, und wann sie als >Klient« oder >Schutz-
suchender« angesprochen werden. >Fliichtling« wird demnach im Folgenden

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Forschungsethik

vor allem als Kategorisierung und punktuell auch als Selbstbezeichnung
durch Feldakteure verwendet.

4.2. Datenschutz und Schutz der Personlichkeitsrechte

Hopf verweist auf die »Datenschutzgesetze auf Bundes- und Landesebene«
(Hopf 2015: 590), die »Wahrung der Personlichkeitsrechte« (ebd.) sowie auf die
Wahrung des »informationellen Selbstbestimmungsrechts des Betroffenen«
(Gola/Schomerus 1997: 113) im Zusammenhang mit qualitativen Forschungs-
vorhaben. Als konkrete Mafinahmen der Gewihrleistung des Datenschutzes
haben sich Anonymisierungen und Pseudonymisierungen auf mehreren Ebe-
nen erwiesen. So erinnert Hopf daran, dass jegliche Transkripte und Proto-
kolle in dem Maf3e eine Anonymisierung bendgtigen, »[...], dass keine Riick-
schliisse auf die befragten Personen, die Organisationen und Regionen, in
deren Kontext die Erhebungen durchgefiithrt wurden, méglich sind [...]«. Die
Herausforderung dabei bestehe darin, »[..], dass gleichzeitig der Informati-
onsgehalt nicht so zusammenschmilzt, dass eine Auswertung sinnlos wird.«
(Hopf 2015: 596) In der vorliegenden Arbeit sind daher simtliche Personen-
und Institutionsnamen geindert. Weiterhin wurden punktuell Funktionsbe-
zeichnungen geindert, um Einzelne zu schiitzen. Auch der Name der Kom-
mune ist verfremdet worden. Weiterhin werden keine Fotos von Personen
oder Institutionen in der Arbeit verwendet.

4.3. Forschung mit Individuen in prekaren Lebensverhaltnissen

Gerade die Forschung mit Menschen in widrigen Umstinden macht es
notwendig, sich mit deren konkreten Lebenswirklichkeiten und strukturellen
Moglichkeiten in Beziehung zur Forscherrolle auseinanderzusetzen. Im Fol-
genden sollen forschungsethisch relevante Aspekte der Rolle und Interaktion
im Feld, der Agency sowie der Reprisentation vorgestellt werden, die die
ethnologische Forschung durchweg begleiten und formen.

Susann Huschke betont die Notwendigkeit grundsitzlicher ethischer
Uberlegungen rund um ethnografisches Forschen, indem sie Fragen vor-
schlagt:

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

n


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»[H]ow did all of my relationships in the field shape [..] the data that | pro-
duced? From what position are people (including research participants as
well as fellow activists) speaking, for whom, to whom? How is that related
to larger social and cultural structures, hegemonic discourses, and everyday
struggles?« (Huschke 2015: 63)

Mackenzie et al. schlagen weitergehend einen kritischen Umgang mit dem
Agency-Begriff vor. So seien »[plersons who are subject to oppression or
abuse, or whose social and political environments are highly restrictive [...J«
(Mackenzie et al. 2007: 310), dennoch in der Lage, »[..] to express their
autonomous agency in some aspects of their lives.« (ebd.) Uberlegungen
um Autonomie und Agency gingen immer auch mit Reflexion einher, die in
einer Forschungsethik als »[..] Ensemble dynamischer Handlungskodizes
und -rahmen« (Krause 2016: 16) bestimmt werden sollten. Damit geht auch
einher, wie komplex das Anbieten von Hilfe, Hilfestellung und die Annahme
dieser durch >Hilfsbediirftige< mitunter sein kann und welche Implikationen
dies beinhaltet (vgl. Harrell-Bond 1986; Bochow 2015). Patrick Heiss und
Albert Piette sprechen sich in diesem Zusammenhang dafiir aus, zwischen
Individuum und sozialer Rolle zu unterscheiden und zu reflektieren: »[...]
how to conceive the individual, on the role of the individual in the production
and reproduction of society [and], the mutual perception of individuals
[...]J« (Heiss/Piette 2015: 16). Dies kann besonders dann gelten, wenn es um
Menschen geht, die aufgrund ihres Status oder ihrer Biografie verletzlich
sind. Daher sei es besonders in Projekten, in denen mit Fliichtlingen gear-
beitet werde, notwendig, vertrauensvolle Beziehungen zwischen Forscher
und Feldakteuren zu etablieren, »[...] given the facts of different actors with
different interests, working with people possibly traumatized through expe-
riences of violence, mistrust in institutions and their representatives, and a
highly public sphere [...]« (Vertovec et al. 2017: 53). Dem fiigen Voutira und
Dona die Fliichtlings-Besonderheit hinzu: »[..] people remain in a state of
limbo for longer periods of time without themselves knowing where the final
destination is or if there is one.« (Voutira/Dond 2007: 168) Umso wichtiger sei
es daher fiir die Feldakteure »da< zu sein und diese zu unterstiitzen, wenn sie
Hilfe brauchen, so Huschke, um ihnen die Gewissenheit zu geben, »[...] that
there is someone you can call, somewhere you can go to.« (Huschke 2015: 59)
So beschreibt es einer der Feldakteure, der mit Huschke arbeitet, als Schock,
in Europa erstmalig mit Phinomenen von Einsamkeit und Anonymitit
umgehen zu miissen, dies habe er in Lateinamerika so bisher nicht erfahren

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Forschungsethik

(vgl. ebd.). Huschke nutzt dies, um unter anderem iiber die Bedeutung von
Sozialkapital (vgl. Bourdieu 1983) hinsichtlich des Einlebens in einem neuen
Kontext zu reflektieren.

Mackenzie et al. benennen eine zentrale ethische Herausforderung be-
ziiglich der spezifischen Arbeit mit Fliichtlingen:

»[...] how to be attentive and respond to the effects of forced displacement,
encampment, and dependence on humanitarian assistance on refugee
participants’ capacities for autonomy, while also recognizing and respecting
their resilience and agency.« (Mackenzie et al. 2007: 300)

Wenn Forscher sich die Verletzlichkeit ihrer Feldakteure bewusst machten
und einen angemessenen Umgang pflegten, konnten diese bereits Autonomie
in Form von Selbstbestimmung ausiiben (vgl. ebd.: 302f.) Das Reflektieren von
Machtbeziehungen im Feld (Hierarchien und Autorititen, auch Dolmetscher
und Ubersetzer als Autorititen) und der Einhaltung von Absprachen iiber ver-
trauliche Angelegenheiten mit Feldakteuren (also welche Informationen als
Datenmaterial verwendet werden diirfen und welche nicht), konnten erste
Schritte hierfir sein (vgl. ebd.:303ff.). Auch Riickbesprechungen tragen zur
Autonomieerfahrung von Feldakteuren bei, indem ihre Sichtweise auf Nar-
rative erfragt und ernst genommen wird. Breuer et al. bringen weiterhin die
Problematik der Reprisentation ins Spiel, indem sie, mit Verweis auf Gotto-
wiks Uberlegungen zu Geertz’ Konstruktionen des jeweils Anderen (vgl. Got-
towik 1997: 78fF.), die »Ethnografierten als Leser ethnografischer Darstellun-
gen« (Breuer et al. 2018: 381) einbeziehen. Diese seien »[...] in bestimmter Wei-
se Beschriebene, Analysierte, Typisierte, explizit oder implizit Beurteilte. Sie
sehen sich gewiirdigt, belobigt oder auch blofigestellt, gekrinkt, verraten.«
(ebd.) Daher plidieren Mackenzie et al. fir eine intensive Feldphase, der ei-
ne explorative Forschung vorausgeht, um die Feldteilnehmer kennenzulernen
und auf sie eingehen zu kénnen (vgl. Mackenzie et al. 2007: 314-315). Sie ver-
weisen an dieser Stelle vor allem auf den Ansatz von Rodgers (2004), der teil-
nehmend forsche, indem er intensiv mit den jeweiligen Feldteilnehmern Zeit
verbringe und sich daher fiir »small-scale qualitative approaches« (Mackenzie
et al. 2007: 315) ausspreche, die besser zu realisieren seien. Sein Ansatz des
shanging out«beinhaltet besonders interpersonale Interaktionen und informel-
les Handeln und Gesprache wihrend der Forschung. Dabei sei es bedeutsam,
offen fiir die tatsichlichen Belange der Fliichtlinge selbst zu bleiben, ohne zu
beanspruchen, diese zu reprasentieren. Nur so konne die Multidimensiona-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

73


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

litat der verschiedenen Lebenswirklichkeiten der Teilnehmer verstanden und
ihr damit Rechnung getragen werden (vgl. Rodgers 2004: 49).

4.4. Forschung mit Kindern und Jugendlichen

Hinsichtlich der Forschung mit Kindern und Jugendlichen als besonderer
Gruppe ist zu beachten, dass diese sich in bestimmten Hinsichten von
Erwachsenen unterscheiden. So stellt MacDougall heraus:

»Children are the first and most ferocious students of culture. Moreover, they
move within society as witnesses and agents, constantly re-imagining and
modifying it. They are concerned, in their own way, with the most important
questions of human fulfillment and survival. Their conceptions of the world
may be largely for themselves, but over the generations these inevitably af-
fect the thinking of adults.« (MacDougall 2006: 144-145)

Gerade Kinder und Jugendliche mit Migrationsbiografien seien mit besonde-
ren Herausforderungen konfrontiert, die es im Forschungsprozess zu beriick-
sichtigen und in der Darstellung zu zeigen gelte, so Ragazzi, die mit Kindern
und Jugendlichen mit mtranscultural experience« (Ragazzi 2009: 4) arbeitet,
unter ihnen auch Fliichtlingskinder. Zum einen befinden sich diese Kinder
in der Situation, sich neben der Neuorientierung in Europa weiterhin mit
ihrer Vergangenheit auseinanderzusetzen und diese in ihr neues Leben zu
integrieren. Auf der anderen Seite seien sie dabei einem immensen Druck
ausgesetzt (vgl. ebd.). So geht Ragazzi niher darauf ein, mit welchem Druck
die Heranwachsenden konkret konfrontiert sind:

»As | hope to argue in this study, migrant children can often teach us crucial
knowledge about the condition of displacement, since they occupy a very
critical position: one demanding that they constantly adapt despites com-
peting allegiances of family and community. They are also often under ex-
treme pressure as part of a generation that must>manage<migratory success
and achievement, given thatin many cases they are the generation forwhom
the act of cultural displacement was first planned and executed.« (ebd.)

Dieser Druck ist den Kindern und Jugendlichen, die Teil dieser Arbeit sind,
ebenfalls punktuell anzumerken. Er geht auch mit der religiésen Praxis und
den Erwartungshaltungen der Eltern einher, wie am Fallbeispiel des >Zucker-
festes« (Kapitel 8) anlisslich des Ramadans deutlich wird. Die Schwestern Al-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Forschungsethik

doniza und Anduena, 11 und 10 Jahre alt, sollen im Jahr 2016 auf Geheif} ihrer
Mutter erstmalig fasten und miissen Wege finden, damit umzugehen. Dabei
versuchen sie, einen Konflikt mit ihren Eltern zu vermeiden, in der Schu-
le vor Lehrern und Mitschillern als glaubwiirdige Muslima aufzutreten und
gleichzeitig die eigenen Bediirfnisse nicht zu vernachlassigen.

Zito erinnert jedoch daran, dass auch Fliichtlingskinder als heterogene
Individuen zu betrachten sind, »[...] in unterschiedlichen sozialen Konstella-
tionen und Kontexten, mit unterschiedlichen Erfahrungshintergriinden und
aktuellen Moglichkeiten.« (Zito 2017: 235) Das neue Leben beinhaltet mog-
licherweise »[..] Spannung[en], ein Doppelleben, [..] Entwurzelung, [oder]
Haltlosigkeit [...]« (ebd.: 237), bietet jedoch auch Chancen im Rahmen »neue([r]
Horizonte [und] Wahlméglichkeiten« (ebd.). Weiterhin miissten viele Kinder
sich damit auseinandersetzen, dass Kindheit in den meisten europiischen
Kontexten als >entokonomisiert« gelte: »Kinder tragen nicht zur Sicherung des
Lebensunterhaltes bei, sondern die Kindheit wird als Phase des Spiels und der
Ausbildung definiert« (ebd.: 238). Dies beziehe mitunter ein, dass iltere Kin-
der oder Jugendliche irritiert dariiber sein konnen, im Aufnahmeland weniger
Entscheidungsspielraum oder Verantwortung zu haben, als sie es von ihrem
Herkunftskontext gewohnt sind (vgl. ebd.). So fand sich auch der 15-jihrige
Jawid Bakhtari, der mit seinem Vater aus Afghanistan floh, in einem beson-
deren Spannungsverhiltnis hinsichtlich der an ihn gestellten alltiglichen Er-
wartungen wieder: In der Fliichtlingsunterkunft trug er gleichberechtigt mit
seinem Vater die Verantwortung fiir die Bedarfe des taglichen Lebens. Er ging
einkaufen, kochte, putzte und nahm Termine selbststindig wahr. Weiterhin
besprach er mit seinem Vater jegliche Post der Behorden, iibersetzte, dol-
metschte und setzte sich mit der Situation um eine mégliche Abschiebung
ins Heimatland auseinander. In der Schule wiederum fiihlte er sich oft bevor-
mundet. Die Lehrerin trug ihm auf, in welchem Buch er zu arbeiten hatte; der
Stundenplan schrieb vor, wann er sich in welchem Klassenraum zu befinden
hatte; und wenn er die Toilette aufsuchen wollte, muss er zunichst aufzei-
gen, um der Lehrerin dies mitzuteilen, sodass sie ihm den Schliissel fiir die
entsprechenden Riumlichkeiten aushindigen konnte. So verstand Jawid es
an manchen Tagen als Entlastung, weniger Entscheidungen treffen zu miis-
sen, an anderen Tagen, besonders dann, wenn er innerlich aufgewiihlt war,
machte es ihn aggressiv und lief} ihn am Nutzen des Schulbesuchs zweifeln.
Einen direkten Zusammenhang mit Jawids Herkunft zu unterstellen, wire
moglicherweise zu kurz gefasst. Es kann davon ausgegangen werden, dass
er auch in Afghanistan festgelegte und altersgerechte Privilegien genoss, sich

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

75


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

dafiir in anderen Kontexten jedoch an ein Regelwerk zu halten hatte. Die Un-
terordnung in der Schule in Deutschland kénnte somit auch als Rationalisie-
rung Jawids gedeutet werden, in der sich seine Unzufriedenheit iiber seinen
neuen Alltag ausdriickt. In der Folge idealisiert er sein Herkunftsland, indem
er der Forscherin gegeniiber argumentiert, welche Freiheiten er in Afghani-
stan hatte und dass er dort als sMann« behandelt worden sei. So wird deut-
lich, dass auch Jawid eine »Phase des Spiels und der Ausbildung« (ebd.: 238)
erlebt hatte, diese sich jedoch anders ausgestaltete als die seiner deutschen
Mitschiiler, indem sie anderen Rahmenbedingungen unterlag. Auch weitere
Umstinde, welche die Alltagswirklichkeit gefliichteter Minderjihrige betref-
fen, die Zito in den Blick nimmt, kénnen so durch eine andere Perspektive
erginzt werden. Hinsichtlich der Vulnerabilitit der gefliichteten Kinder und
Jugendlichen stellt die Autorin fest:

»Kindern stehen in Fliichtlingsunterkiinften meist keine Riickzugsraume zur
Verfiigung, sie sind in der Regel gemeinsam mit ihren Familien unterge-
bracht, oftin einem Raum, und hdufig haben alle Beteiligten nur Zugang zu
gemeinschaftlich genutzten Kiichen und Sanitidranlagen in zweifelhaftem
hygienischem Zustand.« (ebd.: 246-247)

Obgleich die beschriebenen Umstinde in den meisten Fillen zutreffend sein
mogen, so muss dennoch festgehalten werden, dass die Autorin diese Bege-
benheiten als Missstinde beschreiben kann, indem sie diese an den Umstin-
den der meisten deutschen Kinder und Jugendlichen misst. Fiir die meisten
in Deutschland sozialisierten Minderjihrigen wire eine solche Art der Unter-
bringung moglicherweise ungeniigend oder wiirde als unzureichend aufge-
fasst werden. Gleichzeitig entspricht sie in anderen kulturellen Kontexten ge-
wissermafien der Lebenswirklichkeit des familiiren Zusammenlebens. Den-
noch sind es diese Umstinde, die auch fiir die Kinder und Jugendlichen dieser
Arbeit zutreffend sind. Umso notwendiger sei es, Verantwortung als Forscher
zu iibernehmen und eine »[...] Forschungsethik als fundamentale Handlungs-
prinzipien und somit Verhaltenskodizes [..] in der wissenschaftlichen Aus-
einandersetzung mit Teilnehmenden und der Umgebung im Feld [...]J« ernst
zu nehmen, so Krause (Krause 2016: 16). Dabei seien besonders die Punkte
»[...] Schadensminimierung, Verbindungen und Verantwortungen von Teil-
nehmenden und Forschenden sowie [eine] adiquate Datennutzung« (ebd.)
zu berticksichtigen. Ethnologisches Forschen mit minderjihrigen Fliichtlin-
gen biete viele Chancen, so Hart, denn:

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Forschungsethik

»[...] the ethnographic approach [..] focuses on displacement not primarily
as cause but as context for children’s experience [...] to inform a set of circum-
stances in which everyday life and aspirations continue to be pursued by the
young.« (Hart 2014: 389)

Dennoch miissen wihrend des Forschens wie auch hinsichtlich des Erstellens
der Ethnografie bestimmte Aspekte bedacht werden. So sind die Forschungs-
legitimation (vgl. von Unger et al. 2016), das Prinzip der Nichtschidigung (vgl.
Hopf 2015: 594), die Reziprozitit im Forschungsprozess (vgl. Mackenzie et al.
2007: 310; Huschke 2015: 64) sowie das Schreiben tiber Flichtlinge (vgl. Jenkins
2015: S. 144fT.; Kondo 1986: 83) zu beriicksichtigen.

4.5. Selbstreflexion

Die Frage, ob mein Vorgehen »so richtig« ist, stellte ich mir wiederholt wih-
rend meiner Feldphase im Zusammenhang mit den Notizen in meinem Feld-
forschungstagebuch wie auch aufgrund der Gespriche mit Kollegen. Hin-
sichtlich unterschiedlicher Dimensionen machte ich dabei Notizen, sei es da-
zu, wie ich mein Forschungsprojekt in der Unterkunft ankiindigte, nimlich
auf Vorschlag der Sozialarbeiterin iiber einen Aushang, der meinen Namen
samt E-Mail-Adresse, mein Forschungsinteresse sowie ein Bild von mir zeig-
te, wie ich ihre Zustimmung zur Teilnahme einzuholen beabsichtigte und wel-
che Vereinbarungen ich mit den Feldakteuren individuell wollte. Dabei orien-
tierte ich mich an den Ethik-Leitlinien der Deutschen Gesellschaft fir Sozial-
und Kulturanthropologie®. Ich erklirte meine Forschungsabsichten und ach-
tete besonders auf den Schutz der Persénlichkeitsrechte der vorkommen-
den Individuen. Weiterhin arbeitete ich an keiner Stelle mit Versprechungen,
Kompensationen oder Aufwandsentschidigungen, sodass die Teilnahme der-
jenigen Familien, die sich dafiir entschieden, eine freiwillige Entscheidung
sein konnte.

1 Vgl. Hahn et al. 2008.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

71


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten
und Zuschreibungen am Fallbeispiel des
Ramadan

Im Folgenden werden die vier Dimensionen anhand von Fallbeispielen vorge-
stellt, in denen sich >Religion«in Fliichtlingsunterkiinften durch unterschied-
liche Phinomene zeigt. Dabei fungieren sowohl eine nordrhein-westfilische
Erstaufnahmeeinrichtung als auch eine kommunale Unterkunft als Setting.

Die Fallbeispiele werden jeweils eingeleitet und in Beziehung zur For-
schungsfrage gesetzt. Im Anschluss erfolgt eine Beschreibung des Kontex-
tes auf der Grundlage teilnehmender Beobachtungsprotokolle sowie eine Be-
schreibung der sozialen Akteure des Falles aufgrund narrativer beziehungs-
weise Experten-Interviews. AnschliefRend werden die jeweiligen Interaktio-
nen im Fall beschrieben und erfahren daraufhin eine Analyse. Diese wird im
Schluss des Kapitels zusammengefasst.

Hinsichtlich der Frage, welche Erscheinungsformen von >Religion« sich in
Fliichtlingsunterkiinften zeigen und wie jene Phinomene dort ausgehandelt
werden, zeigt das Fallbeispiel sRamadan« das Geschehen um den Fastenmo-
nat>Ramadan<anhand zweier Ebenen im Setting einer Erstaufnahmeeinrich-
tung in Nordrhein-Westfalen auf. Zunichst wird hierbei die Erstaufnahme-
einrichtung als Standort vorgestellt und theoretisch mitsamt den verbunde-
nen Herausforderungen dieser Unterbringungsart verortet. Auch der Fasten-
monat >Ramadan« wird erldutert. Im Folgenden wird zunichst der Prozess
geschildert, in den sich der Einrichtungsleiter gemeinsam mit zwei Sozialar-
beiterinnen begibt, um die Moglichkeit einer Bedarfsermittlung um das Fas-
ten unter den gefliichteten Einrichtungsbewohnern zu eruieren. Es folgen die
Beschreibung der dem Leiter plausibel erscheinenden Vorgehensweise sowie
die Schilderung weiterer Beobachtungen, die mit der gefundenen Art der Be-
darfsermittlung in Zusammenhang stehen. Dem schliefit sich eine Analyse

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

des Einrichtungshandelns wie auch des Bewohnerhandelns an. Beide Ebenen
werden darauthin zusammengefiihrt.

5.1. Die Erstaufnahmeeinrichtung

Die Erstaufnahmeeinrichtung stellt den Lebensmittelpunkt fiir diejenigen
Fliichtlinge dar, die in den Jahren 2015 und 2016 die Kommune Mittstadt
erreichen. Sie fungiert als zentrale Unterkunft zur Aufnahme und spiteren
Umverteilung der Antragssteller. Nur wenige Bewohner der Einrichtung
bleiben letztlich in Mittstadt. Einige werden des Landes verwiesen, an-
dere werden auf weitere Kommunen umverteilt, in denen sie fortan in
kommunalen Unterkiinften leben. Im Folgenden wird das Leben in der
Erstaufnahmeeinrichtung mitsamt seinen Herausforderungen geschildert
und theoretisch fundiert. Weiterhin wird der Ramadan als Fastenzeit fiir
muslimische Bewohner nihere Erliuterung erfahren.

5.1.1. Das Leben in der Unterkunft

Die Unterkunft wurde ab November 2015 besucht. Zum Zeitpunkt des Fallbei-
spiels, das sich iiber einen Zeitraum von Mai bis Juli 2016 erstreckte, wohnten
einige der Familien und Einzelpersonen, die ich im November kennengelernt
hatte, noch immer dort. Noch immer warteten sie auf einen Asylbescheid und
damit auf einen »transfer« — also darauf, einer nordrhein-westfilischen Kom-
mune zugeteilt zu werden. Doch viele Bewohner warteten zudem auf eine Ab-
schiebung. Sie waren aus den Balkanstaaten angereist, hatten zum Teil schon
mehrere Monate in deutschen Unterkiinften verbracht oder auf der Straf3e ge-
lebt. So ist es auch im Fall einer Familie aus Mazedonien. Die Kinder, 10 und
acht Jahre alt, sprachen gut Deutsch und erklirten, die Hilfte ihres Lebens
hitten sie in der »Heimat« verbracht, die andere Hilfte in Deutschland. Sie
seien »viel rumgekommenc, hitten unterschiedliche Schulen auf ihren un-
zihligen Stationen kennengelernt und seien mittlerweile vertraut damit, dass
den Eltern nach einigen Monaten ein Schriftstiick zugeht, das ihnen mitteile,
die Familie misse erneut das Land verlassen. Dieses kdnne man noch »ein
paar Wochen« ignorieren, erzihlen die Kinder. Dann komme »irgendwann
die Polizei«, meist in der Nacht und bringe sie »nach Hause«. Damit verfii-
gen diese Bewohner der Unterkunft bereits itber mehr Erfahrungswissen zum
Aufenthalt in Deutschland. Im Forschungszeitraum stammen bundesweit die

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten und Zuschreibungen

meisten Fliichtlinge aus Syrien, Afghanistan, dem Irak, dem Iran und Eritrea
(vgl. BAMF 2017: 12). Diese Herkunftsverteilung deckt sich mit der der Erst-
aufnahmeeinrichtung. 500 Personen bezogen das Gelinde im Sommer 2015,
bis zum Sommer des Jahres 2016 waren es teilweise iber 1000 Personen, die
auf dem Gelidnde der Erstaufnahmeeinrichtung in zum Teil umfunktionier-
ten Turnhallen Platz fanden. Zum Zeitpunkt der Forschung lebten etwa 800
Personen in der Einrichtung. Alle von ihnen lernten tiglich Neues. Die deut-
sche Sprache wie auch Wissenswertes tiber das deutsche Sozialsystem. Sie
lernten deutsches Essen kennen, das ihnen tiglich ausgeteilt wurde, und mit
unterschiedlichen Personengruppen auf dem Gelinde umzugehen — mit So-
zialarbeitern, mit den Mitarbeitern der Sicherheitsfirma, die sich selbst >Se-
curities< nannten, mit Studierendengruppen, die die Unterkunft besuchten,
mit interessierten Besuchern aus dem Stadtviertel, mit der Presse, mit der
Polizei, die die Einrichtung in Konfliktfillen aufsuchte, und mit Ehrenamtli-
chen. Die Engagierten kamen in gréfieren Gruppen, zum Beispiel als Vereins-
mitglieder, allein oder mit ihren Ehepartnern oder Kindern. Es waren junge
Menschen, die zum Beispiel als Unterstiitzer fiir NGOs titig waren, iltere
Menschen, die pensioniert waren und zum Beispiel in der Kleiderkammer
aushalfen, oder Menschen mittleren Alters, die sich punktuell engagierten:
in der Kinderbetreuung, der Essensausgabe oder indem sie Sprachkurse auf
dem Gelidnde anboten. All diese Personen mussten von den Bewohnern in die
Kategorie >Ehrenamtliche« eingeordnet werden. Dabei war auszuloten, von
wem sie zum Beispiel einen Rat annahmen, also wer ihnen kompetent und
vertrauenswiirdig erschien, und wem sie ihre Kinder zur Betreuung anver-
trauten. Sie mussten weiterhin lernen, dass ihre Kinder erst beschult werden
durften, sobald die Familie einer Kommune zugewiesen wurde, und dass da-
mit viele Phasen der Langeweile einhergingen, was wiederum Konflikte in der
Unterkunft verursachte, da die Kinder und Jugendlichen gerade im Herbst
und Winter jeden Tag auf engstem Raum mit ihren Familien verbrachten —
ohne eine Aufgabe.

Im November 2015 verband ich mit der Unterkunft anfangs ein unan-
genehmes Gefiihl, da der Zugang restriktiv gehandhabt wurde. Ich musste
mich stets mit Vor- und Nachnamen an- und abmelden, mein Dasein erkli-
ren und dann auf dem Gelinde nach einem ansprechbaren Sozialarbeiter su-
chen, der mir den Aufenthaltsraum 6ffnen konnte. Die Bewohner selbst tru-
gen farbige Armbinder, die mit einem Chip versehen waren, sodass sie sich
beim Betreten und Verlassen der Unterkunft >ein- und ausloggen< konnten.
Es war verboten und folgenreich, das Armband abzulegen. Wer ohne Arm-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

81


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

band zur Essensausgabe erschien, erhielt beispielsweise kein Essen. Eltern
sorgten sich daher stets darum, dass ihre Kinder die Armbinder beim Spie-
len beschidigen oder verlieren kénnten. Sich als Forscherin ohne Armband
auf dem Gelinde zu bewegen, bedeutete, in jeglicher Hinsicht frei zu sein.
Frei zu kommen und zu gehen, wann es einem beliebt und vor allem frei
in den eigenen Entscheidungen: der Wahl des Wohnraumes mitsamt eige-
nem Badezimmer oder dasjenige zum Abend zu essen und zu kochen, fiir
das man sich selbst entscheidet. Es war auflerdem zuweilen unangenehm,
von den Kindern auf dem Gelinde >begriifdt« zu werden, da einige es sich zum
Spafd machten, ihre Besucher zu empfangen, indem sie an ihnen hochspran-
gen oder versuchten, sich an deren Korper festzuklammern, zum Beispiel am
Bauch oder indem sie huckepack auf den Riicken sprangen. Brachte man ih-
nen SiRigkeiten mit, rissen manche Kinder diese regelrecht aus den Hinden,
ahnlich verhielt es sich mit anderen Mitbringseln wie Stiften und Spielzeu-
gen. Die Anfangszeit der Forschung, mitten im Winter, war zunichst verbun-
den mit dunklen und kalten Tagen und dem Aufenthalt in beengten Riumen.
Die Fluktuation der Menschen machte mir zusitzlich zu schaffen, da nur we-
nige linger als ein paar Wochen blieben und man nicht immer erfuhr, wann
und wohin Familien oder Einzelpersonen einer Kommune zugewiesen oder
des Landes verwiesen wurden. Nie vorab zu wissen, was mich im Feld er-
wartete, war zwar spannend, aber auch zehrend und krifteraubend. Genauso
verhielt es sich mit der Tatsache, stindig improvisieren zu miissen. Konnte
kein Sozialarbeiter aufgefunden werden, hockte ich mich an manchen Tagen
in den Flur oder in die kleinen Privatriume mit Familien. Brachte ich Tee mit,
gab es keinen Wasserkocher mehr im Aufenthaltsraum. Freute ich mich auf
ein Folgegesprach mit jemandem, war die Person zur verabredeten Zeit nicht
da, womboglich nicht mal mehr im Land. Auch Sprachbarrieren machten es
ab und zu schwierig, sich zu unterhalten in dieser frithen Forschungsphase.
Manche Personen sprachen nur Arabisch oder Lokalsprachen, sodass wir we-
nig kommunizieren konnten, obgleich es viel zu sagen gegeben hitte. Eine
iltere Dame kam mir einmal weinend entgegengelaufen. Sie sprach dring-
lich auf mich ein - ich wusste nicht, in welcher Sprache -, hielt meine Hand
und vergrub dann ihr Gesicht in ihren Hinden. Sie wurde von zwei kleinen
Jungen im Vorschulalter begleitet. Einer sagte »Wartel« zu mir, und zu dritt
liefen sie in Richtung des Sozialarbeiterbiiros. Ich ging ihnen hinterher, doch

1 In der Einrichtung herrscht aufgrund der Hygiene- und Brandschutzvorschriften ein
striktes Kochverbot.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten und Zuschreibungen

da das Biiro nicht besetzt zu sein schien, sagte der Junge erneut: »Warte!«
Die Drei liefen daraufhin zuriick in eines der Wohnhiuser auf dem Gelinde,
diesmal schneller. Immer wieder sah die iltere Frau sich dabei panisch um.
Ich machte mir Sorgen und betrat kurz nach ihnen das Wohnhaus, konn-
te die Drei aber nicht mehr finden. Daraufhin klopfte ich an ein paar Tiren
von Wohnriumen im ersten Stock, doch niemand 6ffnete. Schliefdlich sah ich
sie nie wieder und werde nie erfahren, was die iltere Frau und die beiden
Jungen dermafien verunsichert hatte. Solche Erfahrungen prigten auch mein
Verhalten in der Kontaktaufnahme in der Unterkunft. Ich wurde nach Beginn
der Forschung zunichst zunehmend schiichtern, schlieflich wusste ich nicht,
mit wem ich sprechen kann und mit wem ich es zumindest versuchen kénnte.
Waren arabische Muttersprachler aus der Gruppe der Studierenden dabei, die
mich manchmal begleiteten, war ich offener. Nicht nur konnte ich mich dann
besser mit einzelnen Bewohnern unterhalten, sondern mir war es so auch
moglich, mich mit einem Peer tiber die gefiithrten Gespriche austauschen.
Mit zunehmender Zeit, die ich auf dem Gelinde verbrachte, legte sich meine
Zuriickhaltung, nachdem ich einen Kreis von Feldakteuren identifiziert und
auch ein besseres Verhiltnis zu den Sozialarbeitern und dem Sicherheitsper-
sonal aufgebaut hatte. Ich erhielt deren Handynummern, sodass ich nur an-
zurufen brauchte, wenn ich einen Schliissel fiir einen Aufenthaltsraum be-
notigte, und ich musste mich nicht mehr am Eingang ausweisen, sondern
wurde von den Mitarbeitern am Einlass erkannt und zugeordnet. Das entste-
hende Vertrauensverhiltnis zu einzelnen Mitarbeitern auf dem Gelinde, das
mir besonders dadurch deutlich wurde, dass wir plotzlich auch miteinander
ironisch sprechen und lachen konnten, trug mafigeblich dazu bei, dass ich
wieder zu meiner urspriinglichen Offenheit im Feld zuriickfand.

5.1.2. Herausforderungen des Lebens in der Unterkunft

Fliichtlingslager oder >Camps«< unterliegen einer langen Forschungstraditi-
on, deren Machtbeziehungen und -gefille wurden unter anderem von Fou-
cault (1979), Arendt (1958) und Agamben (1998, 2005) untersucht. Bakewell er-
klart dies, indem er Fliichtlingslager als Orte mit unterschiedlichen rium-
lichen, 6konomischen und politischen Konfigurationen beschreibt (vgl. Ba-
kewell 2014: 127), die von denen einer Stadt abwichen. Auch die historische
Etablierung dieser Orte wird damit deutlich, da aus organisatorischer Per-
spektive eine moglichst grofle Anzahl von Menschen hinsichtlich der Res-
sourcenverteilung von Wasser, Schutz und medizinischer Versorgung unter-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

83


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

stittzt werden konne (vgl. ebd.: 128, 134). In Europa und Nordamerika gibe es
dariiber hinaus die Moglichkeit des »self-settlement« (ebd.: 129): »[...] once a
refugee’s status has been determined, he or she is free to settle where they
please (although refugee welfare provision may be limited to a particular lo-
cation).« (ebd.) Doch gerade die Lager seien es, die Herausforderungen fiir
ihre Bewohner birgen, stellt Agier in seiner Analyse von Fliichtlingslagern
als »urban ethnographic case« (Agier 2002: 318) fest, indem er unter ande-
rem auf ein hohes Aufkommen sexueller Gewalt (vgl. ebd.:327) an jenen Or-
ten verweist. Eine weitere Besonderheit sehe er darin, dass »[...] nationalities
become ethnicities in the relational sense.« (ebd.: 333) Dies begriindet er da-
mit, dass sich unterschiedliche Gruppen zuweilen zusammenschliefRen, um
eine bessere gemeinsame Sichtbarkeit zu erreichen. Dabei tibergingen sie be-
wusst Unterscheidungen, die sie in ihren Herkunftslindern als verschieden
markierten. Fir die Zeit des Lageraufenthaltes sei dieses Vorgehen beson-
ders hilfreich: »These ethnonyms do not erase former affiliations but become
quite real, operational idetity terms, for as long as the camp lasts.« (ebd.: 334)
Hinsichtlich dieser Tatsache komme Trigern der Einrichtungen eine bedeut-
same Rolle zu. Ob diese einen Dialog in Form von interethnischen Treffen
und damit auch ein kulturelles Lernen forderten oder dies vermieden, da sie
eine Konfliktquelle hierin sihen, sei entscheidend (vgl. ebd.:337), besonders
hinsichtlich der Liminalitit, die die Bewohner mit ihrem Aufenthalt erlebten
(vgl. ebd.) und die sie dazu veranlasse, »[to redefine] his or her place by taking
advantage of the ambivalence of the life oft he camp, between emergency and
duration, the here-and-now and the long term, the sentiment of physical or
social death and the recommencement of life.« (ebd.)

Weiterhin sei das Leben in jenen Einrichtungen in besonderem Mafie aus-
gezeichnet durch das Warten, wie Dilger et al. zeigen:

»Der Alltag der Gefliichteten zeichnet sich durch die Ambivalenz aus, einer-
seits aufgrund von Verwaltungsangelegenheiten und Kinderbetreuung (ge-
fithlt) keine Zeit zu haben, andererseits jedoch im Zustand von Ereignislo-
sigkeit, Lethargie und des stindigen Wartens verhaftet zu sein. Dieser limi-
nale Zustand des in-between flihrt dazu, dass sich die Erwartungen an die
Zukunft bis ins Unrealistische projizieren [..]J« (Dilger et al. 2017: 131; siehe
auch Bruhn et al. 2016).

Besonders die strukturellen Bedingungen der Unterbringung seien es, die das
Zusammenleben der Bewohner punktuell erschwerten, so Christ et al., die
Konflikte in Fliichtlingseinrichtungen in fiinf Kategorien unterteilen: »Kon-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten und Zuschreibungen

flikte auf der individuellen Ebene [...,] Konflikte zwischen Gruppen[,] aggres-
sives Verhalten und Kriminalitit[,] geschlechterbasierte und hiusliche Ge-
walt [sowie] Konflikte mit Mitarbeitern und zwischen Institutionen« (Christ
et al. 2017: 3). Auch religiose Konflikte verorten sie in diesem Schema, wo-
bei fraglich ist, ob diese tatsichlich allein der Unterbringungsart geschuldet
sein konnen. Nagel stellt diesbeziiglich fest, »[...] die Fluchtmigration nach
Deutschland [sei] v[or] a[llem] muslimisch gepragt: [...] im Jahr 2015 waren es
drei von vier Asylsuchenden.« (Nagel 2018: 71) Dies ldsst ihn in der Folge fra-
gen: »Aber welche Rolle spielt Religion tiberhaupt im Leben der Flichtlinge?«
(ebd.: 72)

5.1.3. Ramadan

Die Unterkunftsleitung im Fallbeispiel antizipiert, dass vor allem das Fasten
im Rahmen des Ramadans ein Wunsch der muslimischen Bewohner sei. Das
Fasten, als vierte, verpflichtende Siule des Islam, ist bestimmt durch Sure
2,185. Die Fastenzeit beginnt dabei mit einer Absichtserklirung des Gliubi-
gen. Ausnahmen bestehen fiir kranke Menschen, Reisende sowie fiir schwan-
gere und stillende Frauen, auch kénnen versiumte Tage nachgeholt werden.
Wihrend des Ramadans soll keine Nahrungsaufnahme zwischen Sonnenauf-
und -untergang erfolgen. Dies beinhaltet auch die Zunahme von Getranken.
Am Abend findet jeweils ein Fastenbrechen statt. Nach Ende des Fastenmo-
nats wird ein dreitigiges Fest gefeiert, das Eid al-Fitr.

5.2. Die Interaktionen

Im Folgenden werden die beobachteten Handlungsabliufe und Interaktionen
aufgrund von Beobachtungsprotokollen der teilnehmenden Beobachtung so-
wie von Gesprichen mit Sozialarbeitern und Personal des Sicherheitsdienstes
in der Notunterkunft geschildert. Damit werden situative Dynamiken deut-
lich, auf deren Grundlage wiederum eine Analyse erfolgen kann.

Vor Beginn des Ramadans im Jahr 2016 antizipierte die Einrichtungslei-
tung der Erstaufnahmeeinrichtung, dass aufgrund der etwa 800 Bewohner
aus mehrheitlich muslimischen Herkunftslindern ein Bedarf bestehen kénn-
te, statt der iiblichen Mahlzeiten ein abendliches Fastenbrechen stattfinden
zu lassen. Dabei orientierte sich der Leiter der Einrichtung, Herr Schuhmann,
der diese Idee mit zwei leitenden Sozialarbeiterinnen, Marlen und Isabell,

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

85


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

besprach, an anderen nordrhein-westfilischen Aufnahmeeinrichtungen, mit
denen er im Kontakt stand. Er erklirte im Gesprich, dass einige ihm bekannte
Einrichtungsleiter aus anderen Kommunen entschieden hitten, die Moglich-
keit zu prifen, wihrend des Ramadans eine abendliche Essenslieferung zu
bestellen. Dies sei jeweils abhingig vom Cateringunternehmen gewesen, das
die GrofRunterkiinfte belieferte.

Da eigenstindiges Kochen auf dem Gelinde der Erstaufnahmeeinrich-
tung aus Brandschutz- und hygienischen Griinden nicht gestattet war und es
somit nicht infrage kam, dass die Bewohner eigenstindig dariiber entschie-
den, ein spites Abendessen zu sich zu nehmen, besprach auch Herr Schuh-
mann die Moglichkeit einer spitabendlichen Essenslieferung fiir die Bewoh-
ner telefonisch mit dem zustindigen Caterer. Dabei wurden jedoch konkrete
Zahlen benétigt. Fiir das Catering-Unternehmen, das das Frithstiick, Mittag-
essen und Abendessen fiir die Unterkunft stellte, indem es diese tiglich belie-
ferte, war es hierbei relevant, 1) welche Mengen an Abendessen geliefert wer-
den sollten, 2) was zu liefern war, 3) um welche Uhrzeit dies erfolgen sollte
und ob 4) wihrend des Fastenmonats weiterhin ein Frithstiick und Mittag-
essen bereitzustellen waren.

Herr Schuhmann besprach infolge des Telefonats mit den beiden Sozi-
alarbeiterinnen, die die Koordination iibernehmen sollten, zunichst, dass
das bisherige Abendessen — bestehend aus hellem und dunklem Brot mit
verschiedenen Belagmoglichkeiten (Schnittkise), einer Variation an Aufstri-
chen (Frischkise, Marmeladen und Nugatcreme) sowie einem Nachtisch (ein
Pudding oder ein Cremedessert) und nicht-alkoholischen Getrinken (Wasser
und eine Saftvariante) — weiterhin zu liefern war. Er begriindete dies damit,
dass diese Abendessenvariation bereits in den Organisationsabliufen erprobt
und den Bewohnern bekannt war sowie einen gut kalkulierbaren Posten im
Einrichtungshaushalt darstellte. Beziiglich der Organisationsabliufe bedach-
te Herr Schuhmann auch, dass die Bewohner ihre Mahlzeiten stets zur glei-
chen Uhrzeit im Rahmen eines festen Zeitfensters erhielten. Die Essensaus-
gabe erfolgte eigenstindig, indem sich die Bewohner selbst bedienten, was al-
lerdings von Ehrenamtlichen unterstiitzt wurde. Dabei nahmen sie zum Bei-
spiel die Verteilung von Brot vor, schenkten Getrinke aus und portionierten
und verteilten den Nachtisch in kleinen Schilchen. Auch die Begrenzung der
Mengen, insbesondere beim Nachtisch, wurde von den Ehrenamtlichen ge-
steuert, um zu vermeiden, dass einige Bewohner keinen Nachtisch erhalten,
sodass Konflikten vorgebeugt werden konnte. Der Einrichtungsleiter zeigte

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten und Zuschreibungen

sich dankbar fiir den ehrenamtlichen Einsatz und war darauf bedacht, den
Engagierten keine weiteren Umstinde zu machen.

Beziiglich der Uhrzeit der Lieferung traf er in Absprache mit dem Ca-
teringunternehmen die Entscheidung, dass diese um 20 Uhr erfolgen sollte,
da der Sonnenuntergang im Juni 2016 um etwa 21:45 Uhr stattfand, 20 Uhr
war die spitestmogliche Lieferzeit des Dienstleisters. Fiir die spite Lieferung
musste Herr Schuhmann jedoch einen Aufpreis einkalkulieren. Dieser war
vom Unternehmen noch zu berechnen und sollte ihm mitgeteilt werden, so-
bald alle weiteren Variablen feststanden. Aufgrund dieses Aufpreises in noch
ungewisser Hohe sowie der Tatsache, dass Herr Schuhmann keine Zahlen
dariiber zur Hand hatte, wie viele Personen sich am Fasten beteiligen wiirden
und somit kein Frithstiick und Mittagessen in Anspruch nihmen, tberlegte
er Anfang Mai 2016 gemeinsam mit den Sozialarbeiterinnen, welche Mog-
lichkeiten infrage kimen, um den Bedarf der Bewohner zu ermitteln, sodass
dieser schnellstméglich an den Caterer weitergeben werden konnte. Dabei
musste Herr Schuhmann sich an der Vorgabe des Lieferunternehmens orien-
tieren, zwei Wochen vor Beginn der Lieferung eine Riickmeldung zum Auf-
trag zu geben, indem er konkrete Zahlen nannte, sodass die Kosten hierfiir
berechnet und der Auftrag vom Unternehmen fiir den Zeitraum des Rama-
dans umgestellt werden konnten.

Zu dritt besprachen die Sozialarbeiterinnen gemeinsam mit Herrn
Schuhmann zwei Moglichkeiten der Bedarfsermittlung. Die erste Mog-
lichkeit bestand darin, eine schriftliche Abfrage unter den Bewohnern
durchzufithren. Dies musste jedoch in die Arbeitsabliufe der Sozialarbeite-
rinnen integrierbar sein. Man kénne nicht »den ganzen Tag rumlaufen und
Zettel verteilen«, duflerte sich Sozialarbeiterin Marlen in der Reflexion des
Gespriches. Dieser Einwand leuchtete allen ein, da die Sozialarbeiterinnen
ihre Zeit fiir die Beratung der Bewohner benétigten und es auf dem groflen
Gelinde ohnehin schon schwierig war, »vom einen Ende zum anderen zu
kommenc. Einige Mitarbeiter nutzten daher Fahrrider oder Roller, um die
einzelnen mitunter weit auseinanderliegenden Wohngebaude zu erreichen.
In den Wintermonaten fuhren manche sogar mit dem Auto die Strecken
ab, wenn die Zeit dringte. Die daran anschlieende Uberlegung bestand
darin, Ehrenamtliche damit zu beauftragen, eine schriftliche Umfrage unter
den Bewohnern zu verteilen, dies lehnte Herr Schuhmann jedoch mit der
Begriindung ab:

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

87


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»Wir hdtten denen jetzt auch nicht noch mehr aufhalsen kdnnen. Die iiber-
nehmen ja schon die Kinderbetreuung, das Sortieren in der Kleiderspende,
die Essensausgabe, und manche machen noch die Sprachkurse und bieten
Ausfliige an. Letztlich sind das ja auch immer die Gleichen. Und die missen
schon, in gewissem Maf3e, entscheiden kdnnen, wo sie sich einsetzen.« (Herr
Schuhmann, 2016)

Auch die Moglichkeit, die Mitarbeiter der Reinigungsfirma oder das Perso-
nal des Sicherheitsdienstes damit zu beauftragen, bei ihren Rundgingen die
Zettel an die etwa 800 Personen zu verteilen, wurde schliefRlich mit der Be-
griindung verworfen, dass man deren Hilfsbereitschaft nicht tiberstrapazie-
ren diirfte, zumal diese Titigkeit zum einen nicht in deren Aufgabenpro-
fil vorgesehen und zum anderen nicht absehbar war, wie zeitaufwendig es
tatsichlich war, ein Schriftstiick an simtliche Bewohner auszuteilen, insbe-
sondere unter der Beriicksichtigung der Tatsache, dass zu diesem Zeitpunkt
zwischen 8o und 100 Bewohner in einer Turnhalle auf dem Geldnde in darin
aufgestellten Holzpritschen schliefen und nicht absehbar war, wann all diese
Bewohner eine schriftliche Umfrage erreichen wiirde. Marlen sagt dazu:

»Stell dir das mal vor. Die haben ja keinen Briefkasten oder so. Am Ende lie-
gen die Zettel dann alle in der Turnhalle rum und wir bekommen Arger mit
der Putzfirma, weil die das dann wegraumen missen.« (Marlen, 2016)

Dabei sprach sie die Komponente ihres Berufs an, der eine vorausdenkende
Planung notwendig machte und nicht nur auf die unmittelbaren Bedarfe der
Bewohner, sondern auch auf die der Mitarbeiter der an den Abliufen der Un-
terkunft beteiligten Firmen reagieren musste. Ihre Kollegin Isabell griff zu-
sdtzlich auf ein gemeinsames Erfahrungswissen in der Arbeit mit Flichtlin-
gen zuriick, indem sie auf die Alphabetisierungsrate der Bewohner referiert,
die »ja gar nicht alle lesen und schreiben kénnen«, und dann weiterhin anti-
zipiert: »Und da haben doch auch nicht alle einen Stift zum Ausfiillen. Dann
miissten wir ja noch 800 Stifte bestellen und verteilen.« Fiir Herrn Schuh-
mann war auch aufgrund dieses potenziellen weiteren Postens klar, dass ei-
ne schriftliche Bewohnerabfrage nicht infrage kam. Marlen unterstrich die
Uberlegungen ihrer Vorrednerin mit dem Hinweis darauf, dass Schriftstiicke
allgemein selten eine Beachtung im Unterkunftsalltag finden:

»Flyer zum Beispiel oder Briefe, das geht schon sehr, sehr oft verloren bei
den Leuten. Und Aushénge liestja eigentlich gar keiner. Da hat man manch-
mal das Cefiihl, das hangt man nur fiir sich und die Kollegen aus. Und ich

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten und Zuschreibungen

kann mir gar nicht vorstellen, wie wir das dann hinterher alles einsammeln
sollten, weil die meisten wiirden das [die Umfrage] jetzt eh nicht zuriick ins
Biiro bringen. Also, davon wiirde ich auf jeden Fall ganz stark ausgehen.«
(Marlen, 2016)

Die zweite Uberlegung der Drei bezog sich daher auf eine miindliche Abfrage,
die jedoch ebenfalls von Marlen kritisch hinterfragt wurde. Ahnlich wie bei ei-
ner schriftlichen Abfrage kénne man nicht »rumgehen und an alle Tiren klop-
fen«, zumal dieser Vorgang so lang wiederholt werden miisste, bis tatsich-
lich alle Bewohner zu Hause angetroffen worden wiren, was sich iiber einen
nicht absehbaren Zeitraum hitte ausstrecken kénnen. Eine miindliche Ab-
frage konnte auflerdem nicht im Biiro der beiden Sozialarbeiterinnen statt-
finden, da dort nur ein weiterer Sitzplatz fiir Beratungsgespriche vorhanden
sei. Aulerdem sei es unmdoglich, individuelle Uhrzeiten mit allen Bewohnern
fiir einen Gesprichstermin zur Abfrage zu vereinbaren, so Isabell. Im weite-
ren Gespriach wurde deutlich, dass sich die Sozialarbeiterinnen gemeinsam
mit Herrn Schuhmann lediglich vorstellen konnten, eine miindliche Abfrage
zu einem Zeitpunkt durchzufithren, an dem méglichst viele, wenn auch nicht
alle Bewohner anzutreffen waren. Schnell waren die Zeitraiume der Mahlzei-
ten Gegenstand des Gespriachs. Damit war auch ein zentraler Ort gefunden:
das Zelt der Essensausgabe mitten auf dem Gelinde. Da die Teilnahme die
Bewohner am Frithstiick am hochsten sei, sollte die Abfrage mit Beginn des
Frithstiicks von 7:30 Uhr bis 8:30 Uhr erfolgen und bis zum Ende des Mittag-
essens um 14 Uhr andauern. So erfolgt denn auch die Umsetzung.

Am Montag, dem 23. Mai 2016, etwa zwei Wochen nach dem Gesprich
zwischen Herrn Schuhmann, Isabell und Marlen, stellten die Sozialarbeite-
rinnen morgens gegen 7 Uhr einen Tisch mit einem Stuhl im Essenszelt auf.
Da ihr Dienst tiblicherweise um 8 Uhr begann, waren die beiden an dem Tag
schon frither da. Auf meine Nachfrage, ob sie diese Uberstunde spiter geltend
machen und vorzeitig nach Hause gehen kénnten, lachten beide nur: »Schoén
wir's«, sagte Isabell. Die Abfrage sei schon vorbereitet, erzihlte mir Marlen,
und zeigt eine Liste mit zwei Spalten. Auf der linken Seite standen Nachna-
men und in Klammern dahinter eine Zahl, die sich auf die Personenanzahl
einer Familie bezog. Die rechte Spalte war mit >Fasten?« iibertitelt. Hier be-
absichtigte Marlen in den nichsten Stunden anzukreuzen, ob und wie viele
Personen wihrend des Ramadans fasten werden. Kurz vor 7:30 Uhr, als bereits
viele Bewohner zur ersten Essensausgabe vor dem Einlass standen und ihre
Armbinder in Richtung der Mitarbeiter hielten, sah ich Isabell einen zwei-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

89


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

ten Stuhl an den Tisch mit den Fragebdgen tragen. Wer denn da noch ki-
me, frage ich sie. »Yasing, antwortete sie mir und lichelte ausweichend. Der
junge Mann vom Sicherheitspersonal hatte sich kurzfristig bereit erklirt, die
Sozialarbeiterinnen sprachlich zu unterstiitzen. In den Planungen sei vollig
untergegangen, »dass uns die meisten ja gar nicht verstehen«, sagte Isabell.
»Das istja auch malsne schone Abwechslung, erzihlte der Wachtmann dann,
wihrend er neben Marlen Platz nahm und sich die von den Sozialarbeiterin-
nen erstellte Liste ansahen.

»Ansonsten bin ich immer da vorne [am Einlass der Einrichtung] und da ist
schonweniglos, sag’ich mal. Wenn ich mit Michael und Birgit eingeteilt bin,
dann miissen wir meistens die Zimmer kontrollieren und so. Da ist schon
mehr los, sag’ ich mal. Von daher ist das hier mal ganz nett«, erzdhlte Yasin
(Yasin, 2016).

Auf meine Nachfrage, wie er Marlen und Isabell denn heute konkret unter-
stiitzen werde, erklirte er, Isabell habe ihm mitgeteilt, dass man jemanden
»zum Ubersetzen« bendtige. »Ich kann ja Arabisch, das ist kein Themax, so Ya-
sin. Er sei vor 23 Jahren in Deutschland zur Welt gekommen, sein Vater stam-
me aus Tunesien und habe seine deutsche Mutter in Mittstadt kennengelernt.
Er sei stolz, in »seiner Stadt« geboren zu sein, aber auch, dass er »die Kultur«
seines Vaters »mitbekommen« habe, was er besonders an der Sprache fest-
machte. Yasin trug wihrend seiner Titigkeit die dunkle Uniform des Sicher-
heitsdienstes: dunkelblaue Hose und schwarze Stiefel sowie eine dunkelblaue
Pilotenjacke aus Nylon, auf deren Riicken in Grofbuchstaben »SECURITY«
aufgedrucke war. Um seinen Hals hing ein Schild an einem Band mit seinem
Vor- und Zunamen, seinem Passbild sowie dem Namen der Sicherheitsfirma.
Er miisse sich jederzeit ausweisen konnen, so Yasin, vor allem bei Polizeiein-
satzen in der Einrichtung sei dies entscheidend, sodass die Beamten »in dem
Trubel« sehen kénnten, »mit wem sie es zu tun haben«. Der 23-Jahrige hat
eine sportliche Figur mit breiten Schultern. Nach Schichtende fahre er oft
mit dem Fahrrad ins nahegelegene Fitnessstudio, um noch etwa zwei Stun-
den gedanklich abzuschalten. Erst dann sei er bereit nach Hause zu fahren
und die Arbeit hinter sich zu lassen. »In der Arbeit« machten ihm am meis-
ten Bewohner zu schaffen, die sich nicht »zu benehmen« wiissten. Besonders
in Konfliktsituationen unter mannlichen Bewohnern der Einrichtung wurde
Yasin dann von seinen Kollegen hinzugezogen, um zu dolmetschen, jedoch
vor allem, um die Lage zu beruhigen, indem er muttersprachlich schlichtete:
»Ich bin da wie ein Feuerwehrmann. Wenn's brennt, muss ich rang, erzihlt

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten und Zuschreibungen

er grinsend. Er habe dabei zwar keine Angst, in eine Schligerei zu geraten,
jedoch belaste es ihn, oft derjenige zu sein, der »durchgreifen« miisse, da er
von seinen Kollegen vorgeschickt werde. »Durchgreifen« bedeutet fir Yasin
unter Umstinden auch, randalierende, alkoholisierte oder anderweitig auf-
fallige Minner so lange fixieren zu miissen, bis die Polizei eintrifft.

Im Verlauf der weiteren Stunden sah ich Isabell die Frithstiicksteilneh-
mer ansprechen und nach ihren Namen fragen. Ich sah zu, wie sie sie in
der Schlange arrangierte, damit sie méglichst in alphabetischer Reihenfolge
standen, und wie sie zuweilen entnervt durch die Listen blitterte und Namen
abstrich. Dabei gab sie Marlen Handzeichen und machte zwischendurch eine
Pause, um einen Kaffee am Frithstiicksbuffet zu trinken. »Es liuft eigentlich
okay«, erzihlte sie dabei. »Fiir mich ist es halt stressig, aber die Bewohner
machen gut mit.« Nur mit den Namen klappe es »nicht so gut«, da viele Be-
wohner irritiert seien, was den Nachnamen betreffe und immer wieder auf
ihren Vornamen verweisen wiirden. Isabells Liste war jedoch nach Nachna-
men geordnet, und viele Bewohner-Vornamen tauchten immer wieder auf,
sodass manche Personen schwer zu unterscheiden waren.

Ich sah in den weiteren Stunden auch Yasin mit Erwachsenen, Jugendli-
chen und Kindern vor Beginn ihres Frithstiicks beziehungsweise des Mittags-
essens sprechen. Die Abfrage durch ihn schien in den meisten Fillen schnell
zu funktionieren. Yasin sprach die Bewohner kurz an, konzentrierte sich bei
Familien stets auf die Viter und griifdte sie auf Arabisch. Dabei beugte er
sich freundlich lichelnd ein wenig iiber den Tisch und nickte in Richtung der
Bewohner. Dann zeigte er mit seinem Stift auf das Blatt vor ihm und stell-
te eine Frage in Richtung der vor ihm stehenden Bewohner — der Familien
oder Einzelpersonen. Manchen Bewohnern gestikulierte er zusitzlich, beide
Handflichen iibereinander haltend, dass es sich um einen Sachverhalt hande-
le, der ein wichtiges Dokument beinhaltete. Die Adressaten seiner Ansprache
lichelten in der Regel zustimmend und wirkten freundlich. Marlen, die neben
Yasin safy, wirkt wihrenddessen beinahe wie dessen Sekretirin, da sie kaum
in den Abfrageprozess einbezogen wurde. Sie suchte vielmehr in ihren Listen
die Nachnamen der Personen heraus und wartete darauf, dass Yasin ihr knapp
mitteilte »ja« oder »nein«, also ob gefastet werden wiirde oder nicht, um dies
sodann anzukreuzen. Lediglich wenn Bewohner nicht auf die arabische An-
sprache reagierten oder irritiert aufgrund der Sprache wirkten, suchen sie
Marlens Blick oder sprachen sie direkt an. Marlen erklirte dann auf Deutsch
oder Englisch den Hintergrund der Abfrage und bat um eine Antwort. Gerade
Bewohner mit Kindern wurden von diesen hiufig gedrangt, sich zu beeilen,

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

91


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

da die Mahlzeit wartete, doch auch andere Bewohner schienen der Situati-
on moglichst schnell, wenn auch héflich, entkommen zu wollen, indem sie
sich freundlich lichelnd langsam Richtung Buffet entfernten. Manch andere
Bewohner, insbesondere Minner, schienen das Gesprach mit Yasin zu genie-
3en und begannen eine Konversation, die Yasin schlieflich in Richtung eines
Endes lenken musste, um weitere Bewohner befragen zu konnen.

Gegen 14:15 Uhr beendeten Marlen, Isabell und Yasin die Befragung. Mar-
len tiberschlug, dass sie, obwohl die Befragungen selbst recht ziigig verlief,
innerhalb von knapp sieben Stunden nur etwa 350 Bewohner befragt hitten.
Sie erklirte dies damit, dass einige Bewohner zuweilen auler Haus df3en, Ter-
mine wahrnihmen oder bis zu dreitigige Besuche bei der Familie oder Freun-
den im Bundesland angemeldet hitten. Dennoch ist sie unzufrieden mit dem
Ergebnis: »Das ist ja nicht mal die Hilfte.« Isabell stellt anlisslich der ersten
Durchsicht von Marlens Liste direkt nach der Befragung fest: »Krass, da ha-
ben ja fast alle »ja< gesagt.« Yasin beendete seinen Dienst an diesem Tag. Er
war bereits seit 20 Uhr des Vortages im Einsatz* und hatte mit seinen Kolle-
gen besprochen, dass er nach Hause gehen und den morgigen Tag aufgrund
seiner Unterstiitzung der Sozialarbeiterinnen freinehmen kénne, seine Kol-
legen wiirden ihn vertreten.

Herr Schuhmann, mit dem das Resultat der Umfrage spiter ausgewer-
tet wurde, betonte zunichst, dass er froh sei, dass »alles geklappt« habe. Er
benotige »das Ergebnis« schliefilich sofort zur Auswertung, um sich erneut
mit dem Caterer in Verbindung setzen zu kénnen. Auch werde keine weite-
re Umfrage durchgefithrt. Dafiir hitten die Sozialarbeiterinnen »keine Zeit«,
schliefilich sei »fast der ganze Arbeitstag daftir draufgegangen«. Auch wenn
etwas weniger als die Hilfte der Bewohner befragt werden konnte, zeige »das
Ergebnis« die Bedeutung des Fastens fiir diese, was ihn darin bestitige, eine
Umstellung der Mahlzeiten mit dem Caterer zu organisieren. Seine Auswer-
tung der Befragung habe konkret ergeben, dass von 312 Befragten 304 ange-
geben hitten, fasten zu wollen. Wenn man dies auf die Gesamtbewohnerzahl

2 Die Mitarbeiter des Sicherheitsdienstes arbeiten jeweils 12 Stunden pro Schicht, von
8 bis 20 Uhr sowie von 20 bis 8 Uhr. Dabei wechseln sich insgesamt sechs Teams, zu-
sammengesetzt aus jeweils sechs Personen, ab. Der Einrichtungsleiter hat die Sicher-
heitsfirmadarum gebeten, bei der Erstellung der Dienstpldne daraufzuachten, dassin
jedem Team und pro Schicht mindestens ein Mitarbeiter mit Sprachkenntnissen der
grofiten Bewohnersprachgruppen (vor allem Arabisch und Farsi) zugegen sei, um in
Notfillen den Sozialarbeitern assistieren zu kénnen oder in Konfliktfallen ansprech-
bar zu sein.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten und Zuschreibungen

hochrechne und davon ausginge, dass ohnehin viele »woanders essen, sei es
nicht notwendig ein Frithstiick und Mittagessen wihrend der »Ramadanzeit«
anzubieten. Schlieflich miisse verhindert werden, dass durch eine »Fehlkal-
kulation« die tiberschiissigen Mahlzeiten »umsonst bezahlt und dann weg-
geschmissen« wiirden. Auch kénne man den Ehrenamtlichen so méglicher-
weise anbieten, statt bei der Ausgabe von drei Mahlzeiten tiglich, wihrend
des Ramadans nur bei der Ausgabe des Abendessens zu assistieren. So sei es
»vielleicht besser zu verschmerzen, dass das dann so spit stattfindet«.

Herrn Schuhmanns Absprachen mit dem Caterer wurden wihrend des
Ramadans wie geplant umgesetzt. Die Lieferung jeweils einer Mahlzeit, des
Abendessens, erfolgte vom 6. Juni bis zum 5. Juli 2016 um 20 Uhr. Die Uber-
schiisse wurden jeweils am Folgetag um 20 Uhr abgeholt. Die Essensausga-
be fand tiglich zentral ab 21:45 Uhr statt. Etwa ein Drittel der Ehrenamtli-
chen leistete Unterstittzung bei der Mahlzeit, was jedoch ausreichend zu sein
schien. Die Stimmung der anwesenden Bewohner beim gemeinsamen Es-
sen war vergniiglich. Um 22:45 Uhr wurden die letzten Teller eingesammelt
und die Essensreste in Metallboxen zur Abholung durch die Cateringfirma am
nichsten Tag verwahrt. Gegen 23 Uhr verlieRen die ersten Ehrenamtlichen
dann das Gelinde. Herr Schuhmann zeigte sich zufrieden mit dem organisa-
torischen Ablauf. Der Aufpreis fiir die spitere Lieferung sei gliicklicherweise
»noch im Rahmen« gewesen.

Im Gesprich mit den Sozialarbeiterinnen und einzelnen Mitarbeitern des
Sicherheitsdienstes zum >Ramadanc stellte sich heraus, dass die leitenden So-
zialarbeiterinnen Isabell und Marlen den Ablauf ebenso positiv bewerteten
wie ihr Vorgesetzter. »Ich finde, wir kénnen echt froh sein, dass es liuft,
sagte Isabell, »und dass die Bewohner bei uns die Moglichkeit haben, zu fas-
tenc, fiigte Marlen hinzu. Martin, ein 32-jahriger Kollege Yasins, der wihrend
seiner Schicht im >Begegnungsraumc auf dem Gelinde eingeteilt war, machte
noch eine weitere Beobachtung. Der Raum, in dem neben zwei Sofas und
einem Kickertisch auch der einzige Siufigkeitenautomat auf dem Gelinde
stand, wurde seit Beginn des Ramadans tiglich von grofRen Kindergruppen
frequentiert. »Das sind immer so 15 bis 20 Kinder etwa, erzihlt er. Dabei
seien ihm unterschiedliche Gruppen aufgefallen.

»Die Ersten kommen gegen acht, wenn ich hier aufschliefie. Das ist schon
was. Normalerweise kommen so drei, vier Kinder am Tag. Aber auch erst
nachmittags. Und dann holen die sich meistens M&Ms. Oder irgendwas mit

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

93


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Schokolade. Aberjetzt holen die sich ja praktisch alles. Auch Caprisonne und
Brausebonbons.« (Martin, 2016)

Martin berichtete weiter, dass die Kinder mehrmals am Tag kimen und ihn
auch schon darum gebeten hitten, Geldscheine zu wechseln, um dem Au-
tomaten Siiligkeiten entnehmen zu konnen. »Das kann ich natiirlich nicht.
Ich hab« hier ja nur mein eigenes Geld bei. Ich kann hier nicht grofd Geld
wechseln, erklirt er. Aulerdem sei es ihm in den ersten beiden Wochen des
Phinomens unangenehm gewesen, die Betreiberfirma tiglich anzurufen und
um eine Nachfillung des Automaten zu bitten:

»Die denken ja erst mal, du willst die verarschen. Normalerweise kommen
die einmal die Woche und fiillen den [Automaten] auf, und ich hab<da pl6tz-
lichjeden Tagangerufen. Das war schon krass. Aberjetzt schicken sie einfach
jeden Morgen jemanden her. Das ist ja fur die auch kein Thema, eigentlich.
Die denken sich bestimmt, wir Securities sind einfach mal mega verfressen.
[lacht].« (ebd.)

5.3. Analyse

Aus Perspektive der Einrichtung, die zum Zeitpunkt der Abfrage 1) iiber kein
Erfahrungswissen in der Betreuung und Unterbringung von einer derart gro-
Ren Anzahl an Bewohnern verfiigte, 2) erstmalig einen Ramadan mit einem
Caterer koordinierte, der sich itberhaupt bereit erklirte, am Abend Lebens-
mittel zu liefern und 3) einen Weg finden musste, zu vermeiden, dass die tags-
tiber zu den iiblichen Mahlzeiten gelieferten Lebensmittel ungenutzt blieben,
kamen noch weitere Herausforderungen hinzu, fiir die eine Lésung gefunden
werden musste. So stand fiir Herrn Schuhmann weiterhin im Fokus, religi-
onssensibel zu agieren und den Bedarfen der Bewohner beziiglich des Fastens
gerecht zu werden. Damit konnte zum Beispiel unter anderem zusammen-
hingen, dass er sich in Kontakt und Austausch mit anderen nordrhein-west-
falischen Einrichtungsleitern befand, die sich bereits mit der Durchfithrung
der abendlichen Essenslieferung an Ramadan befasst hatten, sodass er von
dieser Gruppe Anerkennung beziiglich seiner Bemithungen erfahren wollte.
In diesen Zusammenhang fiel auch der weitere Aufgabenschwerpunkt Herrn
Schuhmanns - nimlich, die organisatorischen Abliufe in der Unterkunft zu
gewihrleisten und dabei sowohl auf die Bedarfe der Sozialarbeiter als auch
auf die der Ehrenamtlichen zu achten. Beide Gruppen waren in der Einrich-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten und Zuschreibungen

tung, trotz hoher Frustrationstoleranz, einer hohen Fluktuationsrate ausge-
setzt, und Herr Schuhmann wusste um die Schwierigkeit, neue Sozialarbeiter
einzuarbeiten, die dann sukzessive mehr Verantwortung itbernahmen, so-
wie um die Herausforderung, Ehrenamtliche, zu akquirieren und vor allem
zu koordinieren, die die Abldufe der Einrichtung moglichst langfristig durch
ihr Engagement unterstiitzen sollten. In seiner Arbeit musste sich der Lei-
ter stets an zeitliche Vorgaben und Fristen wie auch an ein Budget halten.
Somit waren auch seine Uberlegungen auf Grundlage der Einschitzung der
beiden Sozialarbeiterinnen zur Bedarfsermittlung um das Fasten der Bewoh-
ner nachvollziehbar. Diese berieten ihn aufgrund ihres Erfahrungswissens zu
den Arbeitsabliufen in der Einrichtung, also dazu, was unter bestimmten Kri-
terien moglich und umsetzbar war und was ihnen nicht méglich erschien.

Somit bezog sich auch Herrn Schuhmanns Wahrnehmung des Ramadans
auf rein organisatorische Kriterien. Indem er vor allem die Kostenkalkulati-
on und die Personalsituation sowie die Unterstiitzung der Ehrenamtlichen in
seiner Reflexion erwihnte, benannte er jene Kriterien, denen er gerecht wer-
den wollte und musste. So musste er unter anderem ausloten, was den Eh-
renamtlichen zugemutet werden konnte. Die Spitessensausgabe mit Ehren-
amtlichen zu realisieren, erschien ihm zunichst unwahrscheinlich, da diese
normalerweise von 18 bis 19 Uhr arbeiteten. Dennoch schlug er ihnen dann
vor, dass sie wihrend des Ramadans die Essensausgabe ab 21:45 Uhr unter-
stittzten, dafiir jedoch nur einmal tiglich. Auch schien sein Wissen um den
Islam ein schematisches zu sein, was unter anderem daran deutlich wurde,
dass er die Auswertung der Abfrage als »das Ergebnis« bezeichnete, also von
einer absoluten, endgiiltigen Tatsache auszugehen schien.

Auch die Sozialarbeiter mussten im Rahmen ihrer Titigkeit die organi-
satorischen Abliufe gewihrleisten, sie bewerteten die Abfrage in diesem Zu-
sammenhang als positiv, zum Beispiel mit einer Auerung wie der folgenden:
»Ich finde, wir kénnen echt froh sein, dass es liuft«, so Isabell. Jedoch wur-
de auch der religionssensible Anspruch der Sozialarbeiter deutlich, insofern
Marlen darauf hinwies: »und dass die Bewohner bei uns die Moglichkeit ha-
ben, zu fasten«. Die Konformitit der Bewohner spielte insofern eine Rolle,
als Isabell feststellte, diese »machen gut mit.« Damit spielt sie moglicherwei-
se darauf an, dass die Bewohner sich von ihr beim Anstellen in der Schlange
arrangieren liefden. Es hatte sogar den Anschein, als wiren die Bewohner in
diesem Moment Organisationseinheiten, die es zu ordnen galt. Auch die Her-
ausforderung, dass nicht alle Bewohner ihren Nachnamen kannten, erwihnte
Isabell in diesem Prozess als hinderlich. Anhand der Analyse des Fallbeispiels

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

95


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

um die Abfrage des Fastens wird deutlich, dass religiése Zugehorigkeit von-
seiten der Einrichtung als Zuschreibungskategorie gehandhabt wurde und
auch mit einer Verhaltenserwartung korrelierte: indem die gefliichteten Be-
wohner aus Griinden des organisationalen Handelns entweder in der Rolle
des >Muslim« oder des >Nicht-Muslim« wahrgenommen wurden.

Auch hinsichtlich der konkreten Abfragesituation sind Besonderheiten
abzulesen, zum Beispiel beziiglich der Umkehrung des Hierarchiegefilles
zwischen Marlen und Yasin. Yasin, der als >Security«< iiblicherweise den
Sozialarbeitern unterstellt war oder zumindest seine Aufgabenerfiillung an
deren Vorgaben anzupassen hatte, sah sich nun in der Situation, dass diese
ihn um Hilfe baten, um die Befragung unter den Bewohnern iiberhaupt
durchfithren zu kénnen. Yasin schien klar zu sein, dass Marlen und Isabell in
dieser Situation nicht ohne ihn auskimen und regelrecht abhingig von seiner
Unterstittzung waren, und es scheint, dass er diese ungewohnte Rolle genoss.
Auch scheint es, dass er erleichtert dariiber war, zugewandt und freundlich
gegeniiber den Bewohnern auftreten zu konnen, anstatt ihnen, wie es hiufig
der Fall war, in Konfliktsituationen zwischen Bewohnern gegeniiberzutreten.

Im Folgenden soll die Bewohnerperspektive des Fallbeispiels analysiert
werden, was zum einen eine Herausforderung darstellt, weil es sich um vie-
le Individuen handelt, die an diesem Tag an der Befragung teilnahmen, und
zum anderen herausfordernd ist, da aufgrund der hohen Fluktuation in der
Unterkunft nur zu einigen wenigen Bewohnern wihrend der Forschung in
der Erstaufnahmeeinrichtung als Transitort tiefere Beziehungen entstehen
konnten. Weiterhin sei speziell die ethnologische Forschung mit Muslimen
eine Herausforderung, so Marranci. Zum einen sei Wissen tiber die Religion
des Islam notwendig, zum anderen sei der Erfolg des Forschungsprojektes je-
doch abhingig von »[..] the capacity of the fieldworker to develop emotional
empathy with his or her studied community. This process [...] requires trust.«
(Marranci 2008: 86) Ein Vertrauensverhiltnis zu einzelnen Bewohnern in der
Erstaufnahmeeinrichtung aufzubauen, stellte aufgrund der hohen Fluktua-
tion jedoch mitunter eine Herausforderung dar. Hier kann dagegengehalten
werden, dass eine Forschung mit Akteuren anderer oder keiner Religionszu-
gehorigkeit dieselben Herausforderungen mit sich bringt. Auch kann argu-
mentiert werden, dass ein konkretes Wissen um den Islam nicht nétig ist,
sofern genaue Beobachtungen und Analysen erfolgen, die die Feldakteure als
soziale Akteure und Individuen mitsamt ihren spezifischen Hintergriinden
deutlich werden lassen. Weiterhin ist es Marranci zufolge entscheidend, sich
dariiber bewusst zu sein, dass »[...] the power relationship within the field

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten und Zuschreibungen

is more complex than can be expected in other contexts; particularly if the
fieldwork is conducted in the west.« (ebd.) Die unterschiedlichen Dynami-
ken aufgrund von vorgenommenen Kategorisierungen allein unter muslimi-
schen Bewohnern der Einrichtung, die unter anderem Vorbehalte, Vorurteile,
Werturteile und Stereotypisierungen einer jeweils anderen Gruppe umfassen,
unterliegen eben jenen von Marranci benannten Machtbeziehungen im Feld
und driicken sich auch durch Positionierungen um Zugehéorigkeiten aus. So
spielt es aus Bewohnerperspektive durchaus eine Rolle, wer, von wo aus, aus
welchen Griinden und zu welchem Zeitpunkt gefliichtet ist. Auch die konfes-
sionelle Zugehérigkeit, die Sprachkenntnisse sowie der soziale und 6konomi-
sche Status haben Einfluss darauf, mit wem man im Aufnahmekontext Zeit
verbringt, von wem man Ratschlige annimmt und wem man vertrauen kann.

»Gemeinsamkeit wird oftmals durch einen sozialen Wir-Grenzhorizont
wahrgenommen, der zwischen den Insidern und den Outsidern zu unter-
scheiden hilft, und zugleich wird sie durch diese Unterscheidung gefestigt.«
(Pfaff-Czarnecka 2012: 22)

Dabei wiirden vor allem Narrative als Instrument genutzt, um sich einem
solchen Horizont zuzuordnen und sich eindeutig in diesem zu positionieren
(vgl. Sigona 2014: 378). Diese seien daher als Kohirenzkonstrukte als situa-
tiv, positional und relational zu betrachten (vgl. ebd.). Malkki unterstreicht
dabei die Komplexitit der Narrative als komplexe Produkte, indem sie dar-
auf verweist, dass diese einer bestimmten Dramaturgie unterligen und unter
anderem mit Sprichwdrtern als Uberzeugungsinstrument angereichert wiir-
den (vgl. Malkki 1995: 53). Daher bezeichnet sie derartige Konstrukte als »my-
thico-history« (ebd.: 54), da sie sowohl eine Reinterpretation des Erlebten als
auch eine moralische Deutung der eigenen Erfahrungen miteinander verein-
ten (ebd.).

Da der Schwerpunkt der Datenerhebung im Fallbeispiel darauf lag, den
konkreten Ablauf der Befragung zu erfassen, soll im Folgenden die Schwie-
rigkeit der Abfrage fiir die Bewohner mittels Hypothesen erfasst werden. Im
Fallbeispiel spiegeln sich diese Schwierigkeiten nun in zwei Aspekten: zum
einen in der unzureichenden Kenntnis des sozialen Rahmens durch die Be-
wohner, dessen Komplexitit fur die meisten Befragten zum Zeitpunkt der
Abfrage kaum zu erschliefRen war, gerade in Anbetracht der Tatsache, dass
viele Bewohner nur fiir wenige Wochen, maximal jedoch drei bis vier Mona-
te in der Erstaufnahmeeinrichtung lebten, bevor ihr nichster Standort fest-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

97


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98  Religion in Fliichtlingsunterkiinften

stand. Goffman beschreibt die Wahrnehmung dieses gesellschaftlichen Rah-
mens wie folgt:

»[e]in Spiel wie das Schach schafft fiir den, der ihm folgen kann, eine be-
wohnbare Welt, eine Ebene des Seins, ein Ensemble von Gestalten mit an-
scheinend unbegrenzt vielen verschiedenen Situationen und Handlungen,
in denen sich ihre Eigenart und ihr Schicksal verwirklicht.« (Goffman 1980:
13)

Ein Grofteil des beobachtbaren Handlungskomplexes des Rahmens sei dabei
auf nur wenige »aufeinander bezogene Regeln und Praktiken zuriickfithrbar«
(ebd.). Die Unsicherheit in Bezug auf die Deutung dieser Regeln und Prak-
tiken wurde in der Abfrage-Situation deutlich. So schienen einige Bewohner
verwirrt gewesen zu sein, was die alphabetische Aufstellung in der Schlan-
ge nach Nachnamensbeginn betraf. Nicht nur war das alphabetische Aufstel-
len den meisten Fliichtlingen unbekannt, auch nutzten viele Bewohner ihren
Nachnamen in den Herkunftslindern nicht oder nur selten. Manche Bewoh-
ner berichteten den Sozialarbeitern, sie hitten erstmalig mit dem Grenziiber-
tritt nach Deutschland oder sogar erst mit der Zuteilung in die Erstaufnah-
meeinrichtung einen Nachnamen erhalten, indem sie von Behordenbeauf-
tragten einen zugewiesen bekommen hitten oder so lange danach befragt
worden seien, bis sie ihren Vornamen als Nachnamen genannt hitten oder
sich schlichtweg einen fiir sie plausiblen zu ihrem Vornamen passenden Na-
men ausgedacht hitten, erliuterte Marlen. Der erhaltene Name stiinde nun
zwar in einem Dokument, das sie als Fliichtlinge aufzubewahren hitten und
zuweilen vorzeigen miissten, habe fiir sie im Alltag jedoch keinerlei Bedeu-
tung. So ist auch zu erkliren, weshalb ein Arrangement nach Nachnamen ein
schwieriges Unterfangen fiir die Sozialarbeiterin darstellte — weil es niamlich,
bis auf wenige Ausnahmen, von ihr allein ausging (Marlen 2016).

Der zweite Aspekt, der die Befragung als problematisch kennzeichnet, ist
deren Funktion als Bekenntnisinstrument. Dabei spielt es durchaus eine Rol-
le, dass die Befragung der Bewohner 6ffentlich und fiir alle Nebenstehenden
hoérbar stattfindet. Zunichst ist davon auszugehen, dass dem Handeln der
Einrichtung als Organisation ein bestimmtes Religionsverstindnis zugrunde
liegt. Dieses kann auf die Konfessionalitit des Trigers zuriickgefithrt wer-
den und lasst sich unter anderem an den Bemithungen des Leiters sowie der
Sozialarbeiterinnen ablesen, religionssensibel agieren zu wollen, indem orga-
nisatorische Mafinahmen ergriffen werden, um die Zeit des Ramadans mog-
lichst angemessen fiir die Bewohner der Einrichtung zu gestalten. Im Folgen-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten und Zuschreibungen

den kann argumentiert werden, dass mit der Organisation, die auf bestimm-
te Art und Weise Religion thematisiert, indem sie sie ermoglicht oder nicht
ermdglicht, ein Verstindnis der Innerlichkeit des Glaubens einhergeht, das
nahelegt, dass man sich bei der Frage nach dem Fasten als Bewohner ledig-
lich entscheiden miisse. Die Einrichtungsleitung kommt so ihrem religions-
sensiblen Anspruch nach, indem ein jeder Bewohner samt seines Glaubens
Beriicksichtigung findet. Fiir die meisten Bewohner ist jedoch die Annahme
naheliegend, dass diese ein Verstindnis von Bekenntnisreligiositit teilen, das
Kulturalismus und Ritualismus als Dimensionen des Religionsverstindnisses
einbezieht. Dabei steht nicht der Glaube selbst, sondern vor allem der éffent-
liche Vollzug des Handelns durch Praktiken im Vordergrund (vgl. Stauth 1993).
Man kennt die Regeln des sozialen >Spiels< und spielt im Sinne Goffmans
>Theater<. Dieser veranschaulicht den Komplex unterschiedlicher Techniken
mit den Worten:

»[..] wie [..] der Einzelne sich selbst und seine Tatigkeit anderen darstellt,
mit welchen Mitteln er den Eindruck, den er aufjene macht, kontrolliert und
lenkt, welche Dinge er tun und nicht tun darf, wenn er sich in seiner Selbst-
darstellung vor ihnen behaupten will.« (Goffman 2003: 3)

Hinsichtlich des Auf- und Durchfithrens sozialer Praktiken sind im gewohn-
ten Umfeld Moglichkeiten und Wege bekannt, sich bestimmten zum Beispiel
unliebsamen oder heiklen Situationen zu entziehen. Eine 6ffentlich prisen-
tierte Zuwiderhandlung wird jedoch als Tabubruch angesehen. Ob den Sozial-
arbeitern aber dieses Konzept der Religion als >Spiel« bekannt ist, ist fraglich.
Fiir die muslimischen Bewohner ist jedoch davon auszugehen, dass die so-
ziale Dimension des Glaubens durchaus relevant ist: Wie verhalt man sich in
der Offentlichkeit und wie nicht, und wie erfolgt der Umgang mit Tabus? Da-
bei gibt es immer auch Grauzonen. So kann in unterschiedlichen kulturellen
Kontexten wihrend der Fastenzeit an Straflenstinden hinter Tiichern oder
Stellwinden gegessen werden,® oder es gibt andere vorbeugende Mafinah-
men wie verdunkelte Scheiben an Restaurants, sodass die Giste von auf’en
nicht sichtbar sind und Vorbeigehende nicht in Versuchung gebracht wer-
den. Diese Moglichkeiten hatten die Bewohner der Erstaufnahmeeinrichtung
in der Situation der Abfrage, auf die sie zum Zeitpunkt ihrer Durchfithrung

3 Es sei darauf hingewiesen, dass bestimmte Gruppen temporar oder grundsatzlich vom
Fasten ausgeschlossen sind. Auch besteht die Moglichkeit, Tage des Fastens nachzu-
holen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

99


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

nicht vorbereitet waren, jedoch nicht und sahen sich damit konfrontiert, eine
Entscheidung treffen zu miissen. Bewohner, die das Fasten aktiv verneinten,
mussten sich gleichsam der Tragweite dessen bewusst sein und damit rech-
nen, dass ihre Entscheidung Effekte auf ihre Zugehorigkeitskonstellationen
und sozialen Status in der Einrichtung haben konnte. Somit war die Abfra-
ge zum Fasten fiir viele Bewohner moglicherweise eine Herausforderung, die
schwer zu handhaben war. Bejahten sie, verhielten sie sich in der Situation er-
wartungsgerecht als Muslime und konform. Das Bejahen war daher mit einer
niedrigen Hemmschwelle verbunden, zumal den Bewohnern nicht bewusst
war, welche Auswirkungen ihre Antwort in der Folge auf ihren Alltag haben
wiirde. Der Grund, warum also viele Bewohner angaben, fasten zu wollen,
konnte vor allem auf dieser Entscheidungsebene liegen.

Weiterhin musste der Umstand beriicksichtigt werden, dass den Bewoh-
nern in der Erstaufnahmeeinrichtung kein tatsachlich privater Raum zur Ver-
fiigung stand. Zwar erhielten sie mit ihrem Einzug ein Zimmer, jedoch wur-
de dieses einmal wochentlich unangekiindigt auf Alkohol, Drogen und Waf-
fen durchsucht,* was sich aus der besonderen Art der Unterbringung ergab.
Auch boten die Riumlichkeiten den Bewohnern keine Moglichkeit, selbst zu
kochen. Familien, die vom Einkaufen kamen und Einkaufstiiten mit sich fiihr-
ten, konnten auf den langen Fluren zwischen den Wohnriaumen nicht unent-
deckt bleiben. Somit war es auf dem Gelinde nahezu unméglich, von seinen
Mitmenschen unbemerkt nicht zu fasten. Auch wurde mir wihrend der For-
schung durch Bewohner von Tabus wie dem Verzehr von Schweinefleisch be-
richtet. Jedoch entwickelte sich dies nicht zum Bekenntnisgegenstand, da es
in der Unterkunft nicht angeboten wurde. Vielmehr konnte Schweinefleisch
unbemerkt privat beim Imbiss im Stadtteil oder beim Mittagstisch in der
Metzgerei eine Querstrafle weiter konsumiert werden. Es wire jedoch ge-
mifd Goffman durchaus ein Tabubruch, Schweinefleisch in der Unterkunft
zu verzehren oder dort auf den Verzehr hinzuweisen. Die unterschiedlichen

4 Dieses Vorgehen wird vor allem von gefliichteten Familien stark kritisiert, da die Frau-
ensich in solchen Situationen oftmals nicht geniigend bedecken kénnen und dem zu-
meist mannlichen Sicherheitspersonal, das die Kontrollen durchfiihrt, pl6tzlich ohne
Kopftuch gegeniiberstehen. Hiufig gibt es Situationen, in denen die Ehemanner, so-
fern sie anwesend sind, dann aggressiv gegeniiber dem durchsuchenden Sicherheits-
personal reagieren und dieses aus der Wohnung bitten. Nicht selten eskalieren diese
Situationen. Auch scherzen Bewohner infolgedessen oft, sie verstiinden nicht, wozu
sie einen Wohnungsschliissel hitten, schlieflich konne ohnehin jederzeit eine ihnen
unbekannte Person die Wohnung betreten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten und Zuschreibungen

Mechanismen und Vorgehensweisen, mit diesen alltiglichen Herausforde-
rungen umzugehen, bezeichnet de Certeau als taktisches Handeln. Demnach
handelten jene Akteure taktisch, die nicht iiber strategische Macht verfiigten,
sondern eher eingeschrankte Handlungsspielriume hitten (vgl. de Certeau
1988: 16ff.). Auch die Person Yasins kann Teil dieser taktischen Uberlegungen
im Fallbeispiel der Abfrage zum Fasten gewesen sein. So ist es moglich, dass
aufseiten der Bewohner eine Irritation dariiber herrschte, dass Yasin wihrend
der Abfrage prisent war und diese sogar selbst durchfithrte. Auch, dass er da-
bei seine gewohnte Uniform trug, die ihn als Mitglied des Sicherheitsperso-
nals kennzeichnete, hat méglicherweise irritiert. Hinsichtlich der Frage, wie
er dabei von den Bewohnern wahrgenommen wurde, kann gemutmaf3t wer-
den, dass er vor allem als eine Autoritit galt. Schlieflich iibernahm er anstatt
Marlen in der Situation das Gesprich. Weiterhin war der Tisch der beiden,
die die Abfrage durchfithrten, so positioniert, dass er den Weg zum Friih-
stiicksbuffet versperrte. Somit musste ein jeder Bewohner aus der Schlange
sich auf ein Gesprich mit Yasin einlassen. Auch war anhand der korperli-
chen Reaktionen einiger Bewohner ablesbar, dass diese sich hoflich dem Ge-
spriach entziehen wollten, indem sie auf Abstand gingen und subtil auf ein
Gesprichsende hinzuwirken schienen. Méglicherweise hatten sie Yasin aus
fritheren konflikthaften Situationen erkannt oder von ihm gehért und fiirch-
teten, ihn mit ihrer Antwort zum Fasten zu enttiuschen, oder sie rechneten
moglicherweise mit Nachteilen fiir ihren weiteren Aufenthalt.” Andere ver-

5 Ein Gemeindereferent der evangelischen Kirche Mittstadts, Herr Rostam, dufSerte sich
zudiesen BedenkenimJahr 2017, indem er auf die Wahrnehmung von Autorititen aus
Perspektive der Flichtlinge einging: » Die Menschen haben hier einfach mehr Freiheiten und
sie haben auch nicht mehr so viel Angst. Vorletztes [2015] und letztes Jahr [2016] da war das ja
noch anders. Da hatten viele Angst, dass sie nicht hierbleiben diirfen und abgeschoben werden.
Aber die, die hierbleiben durften, sag ich mal, die haben jetzt mehr Selbstvertrauen. Als diese
Interviews waren. Die meisten haben ja gar nicht verstanden, was das BAMF ist und wer die
Leute da sind. Die haben immer gedacht, das ist ein Gericht. Haben gesagt: >Der Richter hat
mir das gesagt oder dieses gesagt<. Aber ich habe dann erkldrt: sNein, das ist kein Richter. Das
ist einfach ein Angestellter. Wenn du irgendwo hingehst, oder, ich sag mal hinwillst, musst du
ja immer erkliren, warum. Das musst du ja auch erkliren, wenn du in eine Wohnung ziehen
willst. Warum will ich hier einziehen. Und wenn du in ein neues Land willst, musst du das
den Leuten eben auch erkldren.< Das habe ich dann immer gesagt. Und: >Sei einfach ehrlich,
hab keine Angst. Erzihl ganz in Ruhe deine Geschichte.«« (Herr Rostam, 2017) Auch Yasin
scheint von den Bewohnern als Autoritit wahrgenommen zu werden, die jedoch, wie
im Beispiel des>Richterss, der sich als einfacher Angestellter herausstellt, nicht infrage
gestellt wird.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

hielten sich ihm zugewandt und schienen das Gesprich zu geniefden, indem
sie scherzten oder ihm schmeichelten. Auch dies kann als ein Taktieren ge-
mif de Certeau gedeutet werden, zum Beispiel in der Hoffnung, sich Yasin
zum Verbiindeten zu machen, um ihn in schwierigen Situationen zum Teil
des eigenen Netzwerkes zihlen zu kénnen. Es wurde jedoch deutlich, dass
Yasin von den Bewohnern der Unterkunft als Autoritit wahrgenommen wur-
de.

Somit kann festgestellt werden, dass das Entscheidungsmoment der be-
fragten Bewohner nicht nur die beiden Aspekte des gesellschaftlichen Rah-
mens und der Befragung als Bekenntnisinstrument umfasste, sondern eben-
so die kontextuellen Bedingungen und Machtgefille, die vor allem auch Yasin
in seiner Funktion einbezogen. Am Beispiel der Aussagen eines Referenten
einer Moscheegemeinde Mittstadts, Herrn Karami, und dessen Erliuterung
des sozialen Drucks im Zusammenhang mit dem Fasten im Jahr 2017 wird
deutlich, welche Rolle das Fasten fiir einen Teil der Fliichtlinge spielte:

»Ich wiirde sagen, 50 % der Fliichtlinge, mit denen ich zu tun habe, fasten.
Aber es wird jedes Jahr weniger. Das lasst immer mehr nach. Wenn sie hier-
herkommen [nach Deutschland], dann ziehen sie das durch, aber irgend-
wann merken sie: Das ist schwer in Deutschland! Aber man darf auch nicht
vergessen: viele haben auch zu Hause nie gebetet oder gefastet. Das wird
hier aber ganz oft erwartet von anderen Muslimen. Man macht das dann
eben mit. So wie man als Jugendlicher auch mal probiert hat, Zigarette zu
rauchen [lacht]. Weil es alle anderen eben auch gemacht haben. Da entsteht
eben so ein Druck. Und die, die nicht fasten, gehen aber trotzdem zum Fas-
tenbrechen der [Moschee-] Gemeinden. Das ist ja auch klar: da ist was los,
da gibt’s lecker Essen. Da fragt ja niemand: >Hast du auch gefastet?« (Herr
Karami, 2017)

Das Fasten als Bekenntnisinstrument kommt durch die Teilnahme der Be-
wohner der Unterkunft am Fasten zum Ausdruck. Hier referiert Herr Karami
auf eine gegenseitige Erwartungshaltung. Gleichsam wird deutlich, dass man
sich dieser kaum entziehen kann und es leichter ist, an den gemeinschaftli-
chen Aktivititen wie dem Fastenbrechen teilzunehmen als nicht daran teilzu-
nehmen und méglicherweise in Erklirungsnot deswegen zu geraten. Auf dem
Fest selbst werde zudem das Fasten als Teilnahmebedingung nicht infrage ge-
stellt, sodass die Bewohner es durchaus gendssen, in festlicher Atmosphire
beisammen zu sein und gemeinsam zu essen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten und Zuschreibungen

Die Effekte der Befragung fiir zumindest einen Teil der Bewohner sind
an den mitgeteilten Beobachtungen Martins ablesbar, die als weitere Hin-
weise auf das Bewohnerverhalten an Ramadan dienen kénnen. Seit Beginn
des Ramadans suchten mehrere Gruppen von jeweils »15 bis 20 Kinder[n] et-
wa« (Martin, 2016) den einzigen SiifSigkeitenautomaten auf dem Gelinde der
Erstaufnahmeeinrichtung iiber den Tag verteilt auf, wobei eine Besonderheit
auffiel: »[a]ber jetzt holen die sich ja praktisch alles. Auch Capri-Sonne und
Brausebonbons.« (ebd.) Zuvor holten sie sich gewisse Mengen an Schokola-
densnacks. Dies kann als ein Anlass genutzt werden, verschiedene Lesarten
als Hypothesen darzustellen. So wire es denkbar, dass die Kinder aus musli-
mischen Familien stammten, aber durch die fehlende soziale Praxis und Ein-
gebundenheit in Ramadan noch orientierungslos waren. Auch kénnte es sein,
dass es sich um Kinder aus muslimischen Familien handelte, deren Eltern ih-
nen ein Fasten nicht zumuten wollten und sie daher zum Siufligkeitenauto-
maten schickten. SchlieRlich konnten sie Kinder zum Beispiel christlicher Fa-
milien aus dominant muslimischen Herkunftslindern sein, die von anderen
Bewohnern jedoch als muslimisch wahrgenommen wurden und den Famili-
enmitgliedern auf diese Weise ermdéglichten, nicht zu fasten. Es ist jedoch
auch plausibel, dass diese Kinder aus Familien stammten oder von diesen ge-
schickt wurden, die bisher entweder an noch keinem Ramadan teilgenommen
hatten oder sich lieber gegen eine Teilnahme am Fasten entschieden hitten.
Das in diesem Fall taktische Handeln dieser Bewohner, also die Frage nach
dem Fasten zu Bejahen und im Laufe des Ramadans dann nach einer Mog-
lichkeit zu suchen, dennoch unbemerkt Nahrungsmittel zu sich zu nehmen,
was mithilfe der Kinder, die in der Regel vom Fasten ausgenommen sind,
und dem Automaten auf dem Gelinde méglich war, konnte dann darauf zu-
riickzufiihren sein, dass aufseiten der Bewohner die Sorge um Nonkonfor-
mitit bestand. Es existierte also der Wunsch, sich nicht den antizipierten
Erwartungen der Einrichtung, wihrend der Abfrage reprisentiert durch Ya-
sin, anzupassen, und ebenso die Sorge vor der Erfahrung sozialen Drucks
von Menschen, denen man sich zugeharig fithlte oder zugehorig fithlen woll-
te — seien es Angehorige derselben Konfession oder Landsleute. Damit ginge
auch einher, dass sich Bewohner um den Eindruck, den sie als Vertreter einer
religiésen Gruppe hinterlieflen, zum Beispiel Yasin gegeniiber, sorgten, oder
dass Angehorige sozialer Minderheiten ihre religiése Zugehorigkeit mogli-
cherweise nicht preisgaben, um sich anzupassen. Diese Lesart scheint vor al-
lem dann plausibel, wenn, de Certeau folgend, die Feldakteure als Individuen,
die eher eingeschrinkte Handlungsspielriume haben (de Certeau 1988: 16ff.),

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

103


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

betrachtet werden. In diesem Fall wire auch damit zu rechnen, dass Feldak-
teure einige Entscheidungen aus dem Grund treffen, weiteren Erklirungen
zu entgehen.

5.4. Zusammenfassung

Das Fallbeispiel schildert die Ausgangssituation der Leitungsebene der Erst-
aufnahmeeinrichtung sowie den Prozess des Findens einer passenden Be-
darfsermittlung, um festzustellen, ob die gefliichteten Bewohner daran in-
teressiert sind, anlisslich von Ramadan zu fasten. Erwartungen der Bewoh-
nerschaft diesbeziiglich wurden im Vorfeld nicht geiuflert. Es wurden die un-
terschiedlichen Kriterien in Bezug auf Personal, organisatorischer sowie zeit-
licher Planung und Kostenkalkulation ersichtlich, die den Einrichtungsleiter
schlieRlich zur Entscheidung bewegten, die Bedarfsermittlung in Form einer
miindlichen Abfrage durch die Sozialarbeiterinnen durchfithren zu lassen.
Wie deutlich wurde, bestand der Anspruch der Leitungsebene sowie der So-
zialarbeiter darin, besonders religionssensibel zu agieren, insbesondere auf-
grund des Bewusstseins hinsichtlich der Tatsache, dass iiberwiegend musli-
mische Bewohner zu beherbergen waren.

Die Frage, welche Erscheinungsformen von >Religion« in der Unterkunft
auftreten, kann fiir das Fallbeispiel um die Organisation Ramadans somit in
der Weise beantwortet werden, dass >Religion<im Beispiel als Zuschreibungs-
kategorie durch die Organisation fungiert und mit bestimmten Verhaltenser-
wartungen um Konformitit der Bewohner einhergeht. Indem die Befragung
zum Fasten fir die Bewohner zum Bekenntnisinstrument wurde, verlangte
sie diesen eine Entscheidung ab, die nicht nur untereinander und hinsicht-
lich der Zugehorigkeit zu einem Kollektiv und den damit verbundenen Pri-
vilegien, sondern auch vor dem Mitglied des Sicherheitspersonals Yasin Be-
stand haben musste, der die Befragung durchfiihrte. Es zeigte sich, wie sozia-
ler Druck entstand, indem zwei unterschiedliche Glaubensverstindnisse sich
einander gegeniibersahen. Diesbeziiglich wird davon ausgegangen, dass viele
Bewohner ein Verstindnis von Bekenntnisreligiositit teilten, das auf soziale
Praktiken referierte und den 6ffentlichen Vollzug des Handelns in den Vor-
dergrund stellte (vgl. Stauth 1993; Tezcan 2019). Somit kann im Sinne dieser
Deutung>Religion«als soziales >Spiel« (Goffman 2003) verstanden werden, wo-
hingegen die Einrichtungsleitung eher ein Verstindnis der Innerlichkeit des
Glaubens vertrat. Demnach ist die Befragung eine legitime Moglichkeit der

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Erste Dimension: Religiose Zugehdrigkeiten und Zuschreibungen 105

Erfragung des Fastens. Angesichts dessen muss die oder Befragte sich ledig-
lich entscheiden, ob sie oder er fastet oder nicht, was letztlich vom eigenen
Glauben abhingt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die kommunale Unterkunft als
Bedeutungstrager

Im Folgenden wird die kommunale Unterkunft als Lebensmittelpunkt und
Handlungsrahmen samt ihres Bedeutungshorizontes fiir die Akteure vorge-
stellt. Dabei wird auf die konkreten Riumlichkeiten sowie deren Ausgestal-
tung, Nutzung und Bedeutung fiir die Bewohner eingegangen. Weiterhin er-
folgt eine Beschreibung derer, die sich in der kommunalen Unterkunft bewe-
gen, und der Art und Weise, wie diese Personen miteinander interagieren.
Dabei wird auch das Sample jener vorgestellt, die als Feldakteure Teil dieser
Arbeit sind. Auf Grundlage dieser Beschreibungen wird die Unterkunft fiir
die folgenden Fallbeispiele erfahrbar.

6.1. Die kommunale Unterkunft

»Die Unterkunfts, >Einrichtungs, smein Haus< oder auch nur der Straflenna-
me bezeichnen allesamt einen konkreten Ort fiir einen bestimmten Personen-
kreis in Mittstadt. Jede Begrifflichkeit wird aus einer bestimmten Perspektive
heraus verwendet und dient der Bezeichnung eines Ortes, der aus politischer
Perspektive eine Unterbringung gewihrleisten soll und aus Perspektive der
Bewohnerschaft voriibergehend Schutz und Riickzugsmaglichkeiten bietet.
Die Unterkunft ist der Ort, an dem gefliichtete Menschen einen Grof3teil ih-
res Alltags in Mittstadt verbringen. Sie schlafen, kochen und essen in den
Riumen. Sie waschen ihre Wische, putzen die Hausflure und bearbeiten ih-
re Post. Sie feiern Geburten und Geburtstage, Weihnachten und Ramadan,
Ostern und das Opferfest. Sie griinden Familien, erziehen ihre Kinder, tau-
schen sich untereinander aus und sind im Gesprich mit den Sozialarbeitern
und Ehrenamtlichen. Sie schliefen Freundschaften und Kompromisse, erle-
ben Konflikte und suchen Losungen. Derjenige Aspekt jedoch, der die Be-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

sonderheit ihres Status beschreibt, ist das Warten. Denn sie bewohnen die
Unterkunft vor allem wartend und hoffend.

Im Folgenden wird die kommunale Unterkunft als Raum des Geschehens
tir Fliichtlinge und ihre Mitmenschen in Mittstadt vorgestellt. Es werden die
Riumlichkeiten mitsamt ihrer Bedeutung fir die Bewohner vorgestellt, fer-
ner wird dargestellt, welche Personengruppen sich in der Unterkunft bewe-
gen oder mit dieser in Verbindung stehen und wie diese Kontakte entstehen.
In der Vorstellung der einzelnen empirischen Fallbeispiele wird die Unter-
kunft auch als Bedeutungstriger erfahrbar, sodass erschlossen werden kann,
welche Bedeutung fiir die jeweiligen Akteure sich aus den Riumlichkeiten
und deren konkreter Nutzung ergibt.

6.1.1. Standortbeschreibung und Wahrnehmung der Unterkunft

Die Unterkunft ist eine von etwa 70 Standorten der Kommune und wird als
tempordre Einrichtung gefithrt. Als kommunale Unterkunft wird sie von den-
jenigen Fliichtlingen bewohnt, die bereits eine dreijihrige Aufenthaltserlaub-
nis haben, unter subsidiirem Schutz stehen oder noch auf ihren Asylent-
scheid warten. Die Einrichtung beherbergt ausschliefdlich Familien, insge-
samt 150 Personen. Etwa zwei Drittel der Bewohner sind Minderjihrige. Sy-
rien, Afghanistan, der Irak und Eritrea sind die Hauptherkunftslinder. Nur
wenige Familien stammen aus den sogenannten Balkanlindern.

Wihrend der Zeit der Nutzung als Familienunterkunft gibt es immer wie-
der Aus- und Zuziige, bedingt durch Ausweisungen oder die Tatsache, dass
Familien die Stadt verlassen, um zum Beispiel mit Verwandten eine Wohnung
im Ruhrgebiet zu beziehen, oder dadurch, dass sie mithilfe von Ehrenamt-
lichen auf dem freien Wohnungsmarkt in Mittstadt eine Wohnung finden.
Weiterhin ziehen zuweilen Fliichtlinge aus anderen kommunalen Unterkiinf-
ten mit ihren Kindern ein. Es gilt die Vorgabe der Stadt, die kommunalen
Unterkiinfte maximal zwei Jahre zu bewohnen, bis im Idealfall dem Asyl-
antrag zugestimmt und ein Bleiberecht gewihrt werde. Dann solle idealty-
pisch der Umzug in eine Privatwohnung erfolgen. Da dies in vielen Fillen
aufgrund des Wohnraummangels und Schwierigkeiten bei der Finanzierung
jedoch nicht realisierbar ist, leben einige Familien, die bereits 2013 oder 2014
als Flichtlinge nach Mittstadt kamen, mehrere Jahre dauerhaft in kommu-
nalen Unterkiinften. Doch nicht nur die betroffenen Familien, sondern auch
die sie unterstiitzenden Ehrenamtlichen sind frustriert von der Wohnraum-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungstrager

suche. Sozialarbeiterin Lisa berichtet von den Bemithungen vieler Ehrenamt-
licher, die unterstiitzen méchten, jedoch schnell an ihre Grenzen stofRen:

»Die meisten suchen einen Monat jeden Tag lang eine Wohnung, telefonie-
ren und hangen sich rein, und wenn sie dann kein Erfolgserlebnis haben,
dann sieht man sie irgendwann auch nicht mehr wieder. Es ist aber auch
nahezu unmoglich in [Mittstadt] was zu finden, das passt. Und wenn die Fa-
milien noch gar kein Deutsch kdnnen, nimmt kein Vermieter sie.« (Lisa, 2017)

Aufgrund der vielen Nachfragen habe sogar eine grofie Immobilien AG, die
sich auf sozialen Wohnungsbau in der Region spezialisiert hat, zwischenzeit-
lich ihr Biiro geschlossen. Die Sozialarbeiterin sieht dies als zusitzliches Hin-
dernis bei der Wohnungssuche:

»Das war sehr frustrierend, weil es praktisch die einzige >Face-to-Face-
Anlaufstelle fiir unsere Bewohner und Ehrenamtlichen war. Alles andere
lauft Gbers Telefon und E-Mails. Aber bei E-Mails kommt fast nie eine
Antwort zuriick, und am Telefon ist es oft auch schon schwer, sobald der
Vermieter hort, dass die Wohnung fiir Flichtlinge sein soll. Und wenn die
Familie dann noch mehrere Kinder hat, ist das fast unmoglich.« (ebd.)

Die Wohnsitzauflage bt dabei zusitzlichen Druck auf die angespann-
te Situation aus. Bedingt durch einen Beschluss der Landesregierung
Nordrhein-Westfalens, der am 1.12.2016 in Kraft tritt, sind Fliichtlinge fortan
fiir drei Jahre an die ihnen zugewiesene Kommune gebunden, was mit einer
verbesserte[n] Integrationsperspektive begriindet wird. Diejenigen, die bis
dato der Wohnungssuche in Mittstadt iiberdriissig geworden sind, diirfen
die Stadt dennoch nicht verlassen, was insbesondere kinderreiche Familien
zunehmend vor eine Herausforderung stellt, zumal ihnen bekannt ist, dass
es sich bei der Familienunterkunft um eine temporire Einrichtung handelt.
Im April 2017 wird den Bewohnern ein voraussichtlicher SchliefSungstermin
zum Sommer 2017 kommuniziert, der erneut unter Druck setzt. Auch die
Sozialarbeiter wissen bis dato nicht, ob, wie und wo sie dann weiterbe-
schiftigt sind. Die Familien aber sehen sich nun akut in der Situation, eine
Wohnung finden zu miissen. Nur noch wenige von ihnen haben ehrenamt-
liche Unterstiitzer, die in diesem Anliegen helfen. Diejenigen, die nicht die
Moglichkeit haben einer dauerhaften kommunalen Einrichtung in Mittstadt

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

zugewiesen zu werden, da sie nicht in der hdchsten Priorititsstufe’ einge-
ordnet sind, werden anderweitig aktiv. Shabnam Rahmani, die seit 2015 in
der Familienunterkunft lebt, beschreibt ihr Vorgehen wie folgt:

»Fiir uns, wir haben gefunden ein[e] Wohnung in Essen. Essen schon Stadt.
Die Kinder konnen da Schule gehen, kdnnen da Kita gehen. Wir nicht diirfen
raus. Nicht raus aus [Mittstadt]. Ich weif3, ich weifs. Aber die Kinderjeden Tag
weinen. Ich jeden Tag weinen auch: >Was ist mit mein[em] Haus? Wo woh-
nen? Wo wir wohnen?« Weifst du? In [Mittstadt] es gibt kein[e] Wohnung.
Kein[e] Wohnung! [Wischt sich Tranen mit dem Handriicken von der Wan-
ge]. Ich muss machen, [dass] wir haben ein[e] Wohnung. Wir gehen [nach]
Essen. Grofde Wohnung. Wir gehen da. Wir wohnen da. Wir suchen Arbeit.«
(Shabnam, 2017)

Auch andere Familien, wenn auch wenige, finden eine solche Lésung fiir sich,
obgleich sie sich der Konsequenzen® bewusst sind. Die Sozialarbeiterin Lisa
erldutert, dass sie zwar vermute, dass einige Familien diesen Weg gingen, bei
einer Familie habe sie sogar einen konkreten Verdacht, da sich diese nur in
unregelmifligen Abstinden ihre Post abhole, die Wohnsitzauflage habe je-
doch nur Bestand, solange die Asylsuchenden Sozialleistungen empfangen.
Daher nahmen diese Familien die Moglichkeit einer eigenen Wohnung in ei-
ner anderen Kommune auch in der Hoffnung auf eine Arbeitsstelle wahr, die
sie wiederum von der Auflage befreien und ihnen mehr Unabhingigkeit ver-
schaffen wiirde. Dennoch sieht Sozialarbeiter Thomas einen zusitzlichen As-
pekt in der Suche von Fliichtlingen nach eigenem Wohnraum:

»Man darf aber auch nicht vergessen, welche Vorteile es fiir die Familien hat,
hier [in der Unterkunft] so behtitet zu wohnen. Weil, nicht alle Familien sind
auch schon so weit, allein zu wohnen. Das betrifft zum Beispiel die Spra-
che, aber auch das Klarkommen im Alltag. Dass man seine Post 6ffnet und

1 Die Sozialarbeiter fithren eine unverbindliche interne Priorititenliste, sodass sie auf
Nachfrage des Sozialamtes Auskunft dariiber geben konnen, welche Familie zwin-
gend eine kommunale Unterbringung in einer dauerhaften Einrichtung bendtigt. In
der obersten Prioritatsstufe sind zum Beispiel Familien mit einem behinderten Kind
oder einem Kind, das pflegebediirftig ist, eingeordnet. Aus dieser Zuordnung ergibt
sich jedoch kein Anspruch fir die Familien, und auch die Sozialarbeiter wissen nicht,
wessen Wiinsche erfullt werden kénnen.

2 »Verlassen [Asylsuchende] den definierten Bereich ohne Genehmigung, droht ein
Bufdgeld von 2.500 Euro. Ab dem zweiten Verstof} ist sogar eine einjahrige Haftstra-
fe moglich.« Berufsverband der Rechtsjournalisten e. V. 2018.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungstrager

beantwortet, dass man an Termine denkt und auch hingeht, zum Beispiel.
Manchen, denke ich, ist gar nicht so richtig bewusst, was wir alles iiberneh-
men fiir sie. Und das istja gar nichts Schlimmes. Sie miissen sich ja auch hier
einleben. Aber letztlich hilft es manchen auch nichts, eine fertige Wohnung
prasentiert zu bekommen. Sie miissen sich schon auch lernen, sich alleine
zu kimmern.« (Thomas, 2017)

Auch auf einer Sitzung des Trigers mit Sozialarbeitern der Unterkunft als
auch Vertretern anderer Organisationen im Juni 2017 ist der Unmut der bis
dato noch 78 Bewohner aufgrund der baldigen SchlieBung der Einrichtung
ein Gesprachsthema.

6.1.2. AuBerhalb der Unterkunft

Die Eingangstiir des Gebdudes besteht hauptsichlich aus Glas und zwei me-
tallenen Griffleisten. Links und rechts des Eingangs erstrecken sich lange
Fensterreihen, die mit weifler Holzverkleidung und weiflen Fensterbrettern
ausgestattet sind. Ein Grof3teil der unteren Fensterreihen im Erdgeschoss ist
von innen mit Tiichern, Stoffen und Zeitungspapier verhangen, um vor Bli-
cken von auflen zu schiitzen. Seitlich des Eingangs ist ein circa zwei Me-
ter langes Schild des Tragers mit der Aufschrift »Kommunales Flichtlings-
wohnheim« gut sichtbar angebracht. Es stehen vereinzelt Fahrrider vor dem
Eingang sowie Mitarbeiter und Bewohner, die eine Zigarettenpause machen.
Vorbeigehende Fufiginger und vorbeifahrende Radfahrer richten ihre Auf-
merksamkeit jeweils mit interessierten Seitenblicken auf das Gebiude.

6.1.3. Der Eingangshereich

Die Besonderheit des Gebidudes besteht zum Beispiel in seinen hohen Decken
mit den an den gelblichen Winden angebrachten Notausgang-Symbolen.
Weiterhin besonders ist der orangefarbene Linoleumboden mit Marmoref-
fekt und schwarz gummierten Abschlussleisten, der auch auf den steinernen
Treppen angebracht ist, sowie das weiRR-grelle Licht der weitliufig ange-
brachten Rasteranbauleuchten. Die Wirkung der Farbtone des verblichenen
Weifl und Gelb der Winde, die Farbgebung des grellen Lichtes von den
Decken und das matte Orange des verlebten zweckmifigen Bodenbelages
tragen zu einer kithlen und niichternen Atmosphire bei, die von der tat-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

sachlichen Kithle im Gebiude noch unterstiitzt wird, die zu jeder Jahreszeit
présent scheint.

Frontal im Eingangsbereich der Unterkunft hingt ein hélzernes >Schwar-
zes Brett« mit aktuellen Informationsbroschiiren zu zum Beispiel Sprach-
kursen sowie Aushingen einzelner Angebote Ehrenamtlicher in der Unter-
kunft. Weiterhin hingt ein Gesamtprogramm an Terminen aus, die regelmi-
ig stattfinden. So gibt eine Person montags bis freitags von 9 Uhr bis 12:30
Uhr sowie an drei weiteren Tagen von 14 Uhr bis 16:30 Uhr Deutschunterricht.
Angehende Sozialpidagogen veranstalten einmal wochentlich einen »Kinder-
und Jugendtreff«, und es gibt weitere Sprachkursangebote fur die Zielgrup-
pen der >Seniorens, der >Frauens, der >Minners, der >Erstklisslers, der »Zweit-
klassler< und der >Jugendliche[n]«. Auflerdem gibt es mehrere Angebote fiir
Kinder wie ein

sSchachtraining (6-12 Jahre), >Physik fir Flichtlinge (Grundschiiler),
>Theater mit Kinderns, >Fulball (6-12 Jahre)x und >Nachhilfe<. Jugendliche
und junge Erwachsene haben weiterhin die Moglichkeit, extern an einem
sJugendtreff< in einem nahegelegenen Jugendklub teilzunehmen. Im Laufe
der Zeit dndern sich die Teilnahme an den Angeboten sowie die Angebots-
struktur selbst, sodass bis zur SchlieBung der Einrichtung nur noch der
wochentliche Nachmittagstreft fiir Jugendliche mit wechselndem Personal
stattfindet. Die Griinde liegen zum einen darin, dass die Bewohnerschaft
bereits extern zur Teilnahme an Sprach- und Integrationskursen verpflichtet
ist, und zum anderen darin, dass ehrenamtliches Engagement allgemein
nachlisst oder Unterstiitzer zielgerichtet als Mentoren fiir einzelne Familien
fungieren mochten.

Dem Flur rechter Hand folgend, ist ein Waschmaschinenraum eingerich-
tet. Sechs Maschinen sowie zwei Trockner stehen der Bewohnerschaft zur
Verfiigung. An der Tiir ist eine Information zu den Waschzeiten angebracht.
Nach 22 Uhr sollen die Maschinen aufgrund der Nachtruhe nicht mehr be-
nutzt werden. Die Information ist mit drei Ausrufungszeichen versehen.

6.1.4. Die Biiros der Sozialarbeiter

Linker Hand des Flures befinden sich die Biiros der beiden Sozialarbeiter Lisa
und Thomas. Im hinteren Biiro sitzt Thomas, der noch eine weitere Einrich-
tung betreut und daher an drei Wochentagen im Gebdude prasent ist. Im gro-
3eren vorderen Bitro sitzt Lisa, der die Leitung der Einrichtung obliegt. Sie ist
an finf Tagen in der Woche anwesend. Der Raum ist einem dunklen Grauton

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungstrager

gestrichen, der Boden mit hellgrauem Linoleum-Belag ausgekleidet. Die bei-
den Fenster im Raum sind — an der Gebauderiickseite — in den Aufienbereich
gerichtet, eines davon auf die Sanitircontainer der Frauen. Die Biiromébel
in Birkennachbildung sind zweckmaf3ig im Raum angeordnet. Ein Schreib-
tisch mit Computer und Plastikablagen mit einem vorstehenden Tisch als Ab-
stellmoglichkeit fiir einen Tintenstrahldrucker und ein Laminiergerit ist quer
zur Steckdosenleiste ausgerichtet. Daneben stehen ein schwarzer Drehstuhl
mit Armlehnen und Rollen sowie ein schwarzer Plastik-Papierkorb unter dem
Tisch. Ein Festnetztelefon gibt es nicht. Telefonate werden mit dem Dienst-
handy getitigt.

Im Raum sind Informationen fiir die Angestellten sowie fiir die Bewoh-
ner verteilt. Eine Wanduhr aus Plastik, angebracht zwischen den beiden
Fenstern, informiert itber die Zeit. Der darunter hingende Kalender gibt
Auskunft tiber das Datum. Hinter dem Schreibtisch hingen Pinnwin-
de mit Telefonnummern und Ansprechpartnern, Behordenadressen und
Muster-Formularen, daneben eine Jahresiibersicht des Trigers, in der Ur-
laubstermine und Feiertage eingetragen sind. An der Innenseite der weifden
Holztiir hingt ein Busfahrplan fiir das Stadtgebiet, rechts daneben ein oran-
gefarbener Kasten mit dem Aufdruck >Erste Hilfe«. Auf dem runden Tisch
liegen Broschiiren der Stadt zu aktuellen Angeboten aus.

Lediglich die selbstgemalten Bilder der Kinder mit Herzen und dem Na-
men >LISA« in verschiedenen Varianten, zum Beispiel in Verbindung mit ei-
nem selbstgeschriebenen >SEHER LIEBE« oder >Ich lieben dein Herz, sowie
die Wohnzimmerpflanzen scheinen keinem erkennbaren Zweck zu dienen,
aufler dem, den Raum als nahbaren Ort erscheinen zu lassen, an dem man
sich gerne aufhilt. »Wie es hier aussah, als wir iibernommen habenc, erinnert
sich Lisa: »Wir hatten nichts.« Dann lachend: »Da stand ein Stuhl im Raum
und den Rest mussten wir dann organisieren.«

Die weifle nach innen 6ffnende Tiir des Biiros ist stets geschlossen auf-
grund des Luftzuges im Gebiude und um eine Diskretionsméglichkeit zu ge-
wihrleisten, wihrend Telefonate oder persénliche Gespriche und Beratun-
gen gefithrt werden. An der AuRenseite der Tiir sind die Sprechstundenzeiten
der Sozialarbeiterin von einem laminierten A4-Dokument abzulesen. Da die-
se nicht beachtet werden, weil die Sozialarbeiterin jeden Tag vor Ort ist und
dadurch ansprechbar erscheint, wird dennoch mehrmals pro Stunde ange-
klopft. Auch strecken Kinder hiufig den Kopf ins Zimmer in Verbindung mit
der Frage:>Lisa? Das Biiro fungiert in erster Linie als Ort fiir Gespriche zwi-
schen der Sozialarbeiterin und den Bewohnern und mitunter externen Per-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

sonen, jedoch auch fir Erledigungen im Sinne der Bewohnerschaft sowie fiir
Planungen und Absprachen mit Lisas Kollegen Thomas. Hinter den restlichen
Tiiren im Erdgeschoss befinden sich die Wohnriaume der Fliichtlingsfamilien.

6.1.5. Die oberen Stockwerke

Uber eine Tiir im Erdgeschoss und den Treppenaufgang fiihrt eine Wendel-
treppe in die oberen beiden Stockwerke des Gebiudes sowie in das Unter-
geschoss, um die Aulenanlage mit den Toiletten zu erreichen. Der Bereich
des Treppenaufgangs ist ebenfalls mit orangefarbenem Linoleum ausgelegt.
Auch die Treppenstufen sind damit iberzogen. Das grelle Licht der Flurbe-
leuchtung erhellt den Bereich, in dem zwischen acht und zehn Kinderwagen
und Buggys fur Kleinkinder stehen - die einzige Abstellmoglichkeit fiir die
Familien. Jacken, Mintel, Decken, Regenplanen und Fuf3sicke fiir die Buggys
hingen tiber dem metallenen Treppengelinder. Regenschirme stehen aufge-
spannt zum Trocknen daneben oder baumeln verschlossen am Gelinderende.
Ein Rutschauto und zwei Roller stehen auf dem Boden.

Die Gemeinschaftskiiche liegt zentral in der Mitte des langen Flures. Sie
ist gesdumt von weiflen Kacheln und wirkt durch ihre Edelstahlausstattung
professionell. Zwei Herde mit insgesamt vier Herdplatten stehen nebenein-
ander. Uber ihnen hingt eine groRe Dampfabzugshaube mit Haken fiir Pfan-
nen, Topfe und Suppenkellen an den Seiten. Die Kiichenschrinke mit Schie-
betiiren aus Edelstahl bieten Stauraum fiir Teller und weitere Utensilien. Die
offenen Regale, die sich in die Hohe stapeln, sind leer. Abgedeckte Steckdo-
sen und eine Durchreiche mit Warm- und Kaltausgabe erinnern ebenfalls an
die frithere Kantine. An den Seiten sind an die Ecken angepasste Gewiirzre-
gale aus Edelstahl an die Kacheln angeschraubt. Eine Tablettablage aus Edel-
stahl grenzt an eine breite Arbeitsfliche sowie an eine gliserne Auslage, in
der frither vielleicht Teilchen oder Kuchen als Dessert angeboten wurden. Auf
der Riickseite der Arbeitsfliche befindet sich ein grofies Spiilbecken mit ei-
nem hoch sitzenden Wasserhahn. Um die Ecke steht eine leere Tiefkithltruhe.
Wenn die Familien hier kochen, ist es laut. Es klappert, zischt und spritzt. Die
Stimmen hallen laut wider und sind auch in den Fluren und Privatriumen zu
horen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungstrager

6.1.6. Die Wohnraume

Die Wohnriume liegen jeweils einander gegeniiber und siumen den langen
mit Linoleumboden ausgelegten Flur. An den an den Winden angebrach-
ten Namensschildern aus Plastik stehen Familiennamen. So steht auf einem
Schild handschriftlich: SRAHMANI«. Darunter, links neben der Tiir, stehen
acht Paar Schuhe vor den Zimmern im Flur: ein paar rosafarbene Zehen-
sandalen, ein grofleres Paar schwarze Zehensandalen, ein Paar braune An-
zugschuhe, ein paar helle Turnschuhe und vier Paar Kinderschuhe in unter-
schiedlichen Groen - einmal gelbe Gummisandalen, zwei Paar identische
schwarze Turnschuhe in unterschiedlichen Gréfen und ein Paar Gummistie-
fel. Die Schuhe stehen der GréRe nach nebeneinander aufgereiht.

Die weifle holzerne Biirotiir mit einem Sichtfenster aus Ornamentglas,
die in den Wohnraum fiihrt, schlief’t nicht ganz am Boden ab. Im dadurch
entstehenden Schlitz liegen zwei Briefe. Es handelt sich um Post vom Jobcen-
ter. Das gliserne innere Viereck der Tiir ist verhangen mit hellblauem Stoff.
Klopft man an die Tiir, so hallt es im gesamten Flur. Von innen sind Stimmen
zu héren. Eine Frauenstimme, siuselnd auf arabisch, und zwei Kinderstim-
men. Der diinne metallene Tirgriff sitzt locker und wackelt leicht hin und
her, wenn er von innen heruntergedriickt und die Tiir ge6ffnet wird. Mit dem
Betreten des Raumes fillt auf, dass es darin sehr warm ist. Dennoch tragen
die Bewohner Pullover. Schnell wird die Tiir nach Eintritt wieder geschlossen.
Beim Betrachten der Innenseite der Tiir fillt auf, dass der von aufen sicht-
bare blaue Stoff Teil eines grofen Tuches ist, dass mithilfe zweier Nigel im
oberen Bereich der Tiir fixiert wurde und so als Sichtschutz von aufien dient.
Der Raum ist etwa 12 Quadratmeter grof? und schlie3t an einen weiteren Bii-
roraum an. Hier leben sechs Personen. Der Boden ist mit mehreren unter-
schiedlichen Teppichen in verschiedenen GréfRen ausgelegt. Frontal zur Tiir
befindet sich ein fast deckenhohes Fenster im Raum. Auch hier wurden Tii-
cher eingeklemmt oder festgenagelt. Gedampftes Tageslicht sowie eine klei-
ne Nachttischlampe erhellen den Raum. Unter dem langen schmalen Fenster
fallt ein kleiner gusseiserner Heizkdrper auf. Links im Raum fithrt eine Tir
zum nichsten Biiro, dem zweiten Wohnraum der Familie Rahmani. Im ersten
Raum schlafen die Eltern Shabnam und Khaled mit dem jiingsten Sohn Jamal
auf einem Ausziehsofa. Im Nebenraum schlafen Shabnams Schwester Jasina
und der mittlere Sohn Saad auf einer Matratze. Der 17-jihrige Adil schlift im
selben Raum auf einer eigenen Matratze, die quer vor dem Fenster an der
Heizung steht.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Im Eingangsbereich der Wohnung steht ein kleiner gliserner rechtecki-
ger Couchtisch, der mit grauen Servietten auf denen Sterne abgebildet sind,
ausgelegt ist. Darauf steht ein gliserner Aschenbecher, der sauber gespilt ist.
Neben der Tiir steht ein offenes Biicherregal. Es ist mit Kleidung gefiillt, die
mehrfach gefaltet dort Platz findet. Im obersten Regalbrett liegen dicke Pull-
over aus Fleece und Wolle in unterschiedlichen Farben. Darunter gefaltete
Jeanshosen und mehrere dunkle gefaltete Stoffpakete. Auf den unteren Reg-
albrettern liegen Jacken, Miitzen, Schals und Kinderhandschuhe sowie un-
terschiedlich farbige Tiicher aus glatten, flieRenden Stoffen, mit denen sich
die Frauen ihre Kopfbedeckung binden. Die unteren Regalbretter sind mit
einem angenagelten Tuch verhangen, dort befinden sich Unterwische und
Socken der Familie. Links neben der Eingangstiir steht ein dhnliches Regal.
Ebenfalls aus dunklem Sperrholz. Ebenfalls mit Kratzern versehen. Bunte
Kinderaufkleber sind an den Seiten angebracht. Im Regal stehen ein Wasser-
kocher, funf kleine Teegliser, eine weifle Teekanne und eine blaue Keramik-
Zuckerdose. Mutter Shabnam erzahlt, dass ein Teeglas zu Bruch ging. Da sie
kein dhnliches zu kaufen finde, miisse eines der Kinder warten, wenn es Tee
gebe. Aber die Erwachsenen und Giste wiirden ohnehin zuerst trinken, sagt
sie lachend. Im Regalbrett darunter steht eine dunkelblaue Packung >XXL-
Gebackmischungs, eine Packung graue Servietten mit weiflen Sternen, eine
Packung Reis sowie eine Packung Linsen. Zwischen Regal und Eingangstiir
hingt ein schwarzes Amulett, das mit bunten Kiigelchen verziert ist. Es hat
den Umriss einer Hand. In seiner Mitte ist ein Text in arabischer Schrift ab-
gebildet. Das Hamsa-Amulett lisst vermuten, dass die Familie muslimisch
ist.

Etwa auf Hiifthohe zieht sich eine Steckdosenleiste durch den Raum. Auf
dem Fenstersims liegen zwei an Ladegerite angeschlossene Smartphones, die
wiederum mit Steckdosen verbunden sind. Daneben ist ein Konvektor als
elektrischer Heizstrahler angeschlossen, der neben der Heizung steht. Eine
kleine Leselampe steht ebenfalls auf dem Fenstersims, deren Kabel fithrt zur
darunterliegenden Steckdosenleiste. Die Luft im Raum ist warm und trocken.
Es riecht nach Tee und Zigarettenrauch. Aus einem der Smartphones klingt
leise Musik. Ein Mann singt auf Arabisch. Streicher spielen dazu.

6.1.7. Der AuBenbereich

Im Auflenbereich der Unterkunft stehen sechs Sanitircontainer, nahtlos an-
einandergereiht, die von den Bewohnern der Unterkunft genutzt werden. Die

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungstrager

Container sind quaderformig, etwa zwei Meter hoch und in hellgrauem Farb-
ton mit Lamellen. Uber ein Rastergitter aus Metall als Anhéhe erreicht man
die Container, die sich durch eine metallene graue Tiir betreten lassen. An den
Containerecken ist ein gelber Streifen angebracht, auf dem ein schwarzes Pik-
togramm abgebildet ist, das jeweils eine Frau oder einen Mann zeigt. Drei der
Container sind demnach fiir Frauen, drei weitere fiir Mdnner zugingig. Die
Container beinhalten Duschen und Toiletten sowie Waschbecken. Fiir Frau-
en und Minner stehen jeweils zwei Dusch- und ein Toilettencontainer zur
Verfiigung mit insgesamt sechs Toilettenkabinen und 12 Duschkabinen dar-
in. Jungen und Midchen benutzen die Toiletten ebenfalls getrenntgeschlech-
tig. In jedem Container sind ein bis zwei kleine Ornamentglas-Sichtfenster
zu sehen, die tageslichtdurchlissig sind, jedoch keinen Einblick von auflen
ermoglichen. Sie sind etwa auf Kopfhohe eines Erwachsenen an den Con-
tainerseiten angebracht. Die Innenbereiche der Container sind mit weiflem
Kunststoff ausgekleidet. Jeweils vier Waschbecken stehen auf der linken und
rechten Seite des Containers zur Verfiigung. Dariiber hingen vier Spiegelflie-
sen an den Winden. Zwischen zwei Spiegelfliesen ist jeweils ein metallener
Papierspender angebracht, aus dem griine zweilagige Papiertiicher zu ziehen
sind. In den Duschcontainern ist zusitzlich eine Ablagemdéglichkeit fur Hy-
gieneprodukte itber den Waschbecken installiert. Auf der gegeniiberliegen-
den Seite sind sechs graue Plastikkabinen zu sehen. Uber eine etwa 30 cm
hohe Schwelle zur Verhinderung des Auslaufens des Duschwassers kénnen
diese betreten werden. In jeder Kabine ist eine dunkle Metallstange am obe-
ren Kabinenrand angebracht. An dieser hingt ein durch weife Plastikringe
befestigter Duschvorhang aus weiflem Polyester. Weiterhin stehen zwei Boiler
zur Warmwasseraufbereitung am Ende des Containers versetzt vor den bei-
den Fenstern. In den Toilettencontainern befinden sich auf einer Seite jeweils
sechs Toilettenkabinen, die durch weifie Stellwinde mit grauen abschlief3ba-
ren Plastikgriffen an den sechs weiflen Tiiren getrennt sind. Die Kabinen-
rinder reichen nicht bis an den Boden und die Decke, sodass jeweils ein Ab-
stand entsteht. Auch ein offener Spalt zur Nachbarkabine entsteht somit. In
allen Containern sind drei weifle Beleuchtungselemente an der Decke ange-
bracht, die ein grelles Licht ausstrahlen. Der Boden ist jeweils mit grauem
PVC-Kunststoff ausgelegt.

Im Container stehend hort man von drauflen Hundegebell, Gespriche
vorbeigehender Passanten an den Hecken hinter den Containern sowie Kin-
derlachen. Obwohl man im Container steht, befindet man sich im Freien,
geschittzt nur durch Plastikwinde.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

6.2. Wer bewegt sich in der Unterkunft?

In der Unterkunft bewegen sich tiglich circa 180 Personen. Davon 150 Be-
wohner, zwei Sozialarbeiter, zwei Hausmeister, drei bis fiinf Personen des Si-
cherheitsdienstes, zwischen 10 und 20 Ehrenamtliche und Praktikanten sowie
zwischen sieben und zehn Externe, die die Unterkunft in ihrer Funktion als
Dolmetscher, Hebamme, Lehrer, Fachkrifte sozialer Dienst, Psychologe oder
Behdrdenmitarbeiter aufsuchen. Im Folgenden soll erliutert werden, welche
Personengruppen sich mit welcher Absicht in der Unterkunft aufhalten be-
ziehungsweise diese aufsuchen.

6.2.1. Die Bewohner

Die grofite Personengruppe in der Unterkunft stellen die Bewohner. Sie be-
steht aus 150 Personen, die als Familien kamen oder mit ihrer Ankunft in
Deutschland Familien griindeten. Der Grof3teil der Bewohner lebt seit Herbst
oder Winter 2015/2016 in der kommunalen Einrichtung. Demnach ist auch
der Sprachstand im Deutschen im Herbst/Winter 2016/2017 so weit, dass mit
den meisten Bewohnern problemlos eine Konversation in deutscher Sprache
moglich ist. Viele Bewohner haben einen Integrationskurs® bereits mit dem
Sprachniveau B1 abgeschlossen oder bereiten sich auf diese Priifung vor. Zwei
Bewohner interessieren sich zu diesem Zeitpunkt fir die Aufnahme eines
Studiums und beschiftigen sich mit den Lehrinhalten fiir den C1-Sprachtest
sowie mit Moglichkeiten der Kosteniibernahme eines Intensivsprachkurses
an der Universitit. Der Grofteil der Familien stammt aus den Herkunftslin-
dern Syrien, Afghanistan, Irak und Eritrea. Minner und Frauen sind anteilig
ausgeglichen vertreten. Simtliche Altersgruppen bewohnen die Einrichtung,
vom Neugeborenen bis zum Senior.

Der Alltag der Familien gestaltet sich, abhingig vom Alter der Kinder,
unterschiedlich. Es ist iiblich, dass bereits frith morgens Betrieb in der Un-
terkunft herrscht. Noch vor sieben Uhr werden die ersten Sanitircontainer

3 Auf den Seiten des BAMF zur skalierten Sprachprifung wird die Information angege-
ben, dass, »[ulm das >Zertifikat Integrationskurs< zu erhalten [..]«, man »zunichst in
der Sprachpriifung>Deutsch-Test fir Zuwanderer< (DTZ) das Gesamtergebnis B1 nach-
weisen« miisse, um zu »zeigen [..], dass ein wesentliches Ziel des Integrationskurses
erreicht« wurde. Siehe Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge 2018.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



http://www.bamf.de/SharedDocs/Glossareintraege/DE/S/sprachniveau.html?view=renderHelp%5bCatalogHelp%5d&nn=1655146
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungstrager

aufgesucht. Kinder laufen durch die Flure und verabreden sich mit Freun-
den. Tee und Verpflegung fiir die Kindertagesstitte oder die Schule werden
hauptsichlich von den Miittern oder Grofmiittern in den Wohnungen zube-
reitet. In manchen Familien gibt es morgens schwarzen Tee zum Frithstiick,
in anderen Limonade oder Milch. Beliebt zum Friihstiick sind Fladenbrote
mit Schokocreme, Niisse, Weintrauben oder Kartoffelchips. Bei vielen Fami-
lien sind weiterhin Trinkpackchen mit Fruchtsaft oder Kakao fiir die Kinder
beliebt. Kleine Kinder werden hiufig gestillt oder bekommen morgens ein
wenig Reis oder Salzbrezeln gefiittert, wihrend die Eltern die Kinder beim
Umziehen unterstiitzen oder dabei, deren Schulmaterialien zusammenzusu-
chen. Grofeltern schlafen meist linger oder helfen den jingeren Kindern.
Etwa 7:15 Uhr verlassen die dlteren Kinder einer Gruppe das Haus. Sie laufen
zur etwa fiinf Minuten entfernten Bushaltestelle, um weitere 15 Minuten zur
weiterfithrenden Schule zu fahren. Ihr Unterricht beginnt um 7:50 Uhr in der
»Klasse International.. Mit ihnen gehen einige Jugendliche, die an der gegen-
tiberliegenden Bushaltestelle warten. Sie sind knapp 30 Minuten unterwegs
zum Berufskolleg. Die erste Stunde beginnt dort um 8 Uhr.

Die jiingeren Schulkinder verlassen die Unterkunft kurz nach den Alte-
ren, ebenfalls gemeinsam, um circa 7:30 Uhr. Sie laufen etwa 15 Minuten,
manchmal linger, zu einer in der Nihe gelegenen Grundschule mit offenem
Ganztagsbereich. Oft bringen zwei Viter die Kinder bis zur Haustiir der Un-
terkunft, um sie dort zu verabschieden und dann eine Zigarette gemeinsam
zu rauchen. Etwa eine Stunde spiter werden sie gemeinsam dieselbe Bushal-
testelle wie ihre Kinder aufsuchen, um zum Integrationskurs zu fahren. In
den meisten Sprachschulen beginnt der Unterricht um 9 Uhr. Die Schulkin-
der verlassen die Unterkunft im Winterhalbjahr stets im Dunkeln. Miitter mit
drei- bis sechsjihrigen Kindern verlassen das Haus meist zwischen 7:30 Uhr
und 8:45 Uhr, um die Kinder zur Kindertagesstitte zu bringen, Arzttermi-
ne oder eine Behordensprechstunde wahrzunehmen, Besorgungen zu titigen
oder ebenfalls zum Sprach- oder Integrationskurs zu fahren. Alle Bewohner
bewegen sich zu Fuf3, mit dem Fahrrad oder mit dem Bus in der Stadt.

Im weiteren Verlauf des Morgens werden Besorgungen erledigt, Sprech-
stundentermine bei den Sozialarbeitern zum Verstehen und Beantworten der
Post oder ehrenamtliche Angebote wahrgenommen - vor allem von denjeni-
gen, deren Kinder bereits unterwegs oder krank sind und daher zu Hause
bleiben oder noch unter drei Jahren alt sind, hauptsichlich nutzen jedoch
Frauen dieses Angebot. Da der Zeitunterschied zu Syrien lediglich eine Stun-
de betrigt, sind viele Familien bereits morgens im Kontakt mit ihren Angeho-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

rigen mittels Instant-Messaging-Diensten oder durch soziale Netzwerke. Vie-
le erwachsene Bewohner nutzen die morgendliche Busfahrzeit dazu, Nach-
richten aus ihren Heimatlindern auf dem Handy zu lesen oder mit Familie
und Freunden zu chatten. Die morgendliche Suche nach Wohnungsangebo-
ten auf dem Handy hat nachgelassen, da sie als frustrierend empfunden und
hiufig darauf gehofft wird, dass ehrenamtliche Unterstiitzer oder Sozialar-
beiter Termine fiir Wohnungsbesichtigungen vereinbaren oder sich passende
Angebote iiber andere personliche Kontakte ergeben. Die ilteren Schiller, die
ein Handy besitzen, nutzen die morgendliche Zeit im Bus eher dazu, mit ei-
nem Ohrstépsel im Ohr Musik zu héren und sich mit ihren Freunden zu un-
terhalten. Hiufige Gesprichsthemen sind andere Mitschiller, bevorstehende
Ausfliige, Leistungsanforderungen in den Unterrichtsfichern, einzelne Lehr-
krifte sowie der aktuelle Stundenplan: ob Schwimmunterricht oder Sport-
unterricht, ob die Englischlehrerin immer noch krankgeschrieben ist, ob im
Ganztag das wochentliche Tanzangebot stattfinden wird.

Am Nachmittag sind die Schiiler erst spit zuriick in der Unterkunft. Sie
besuchen den Ganztag bis 15:30 Uhr. Manche nehmen im Anschluss noch ein
Vereinsangebot wahr, indem sie zum Beispiel Fufiball spielen. Oder eine Ar-
beitsgemeinschaft dauert etwas linger, sodass sie hiufig erst den Bus um
kurz vor 16 Uhr zuriicknehmen konnen. Gerade im Winterhalbjahr kommt es
auf der Strecke des Heimwegs nachmittags durch den Pendlerverkehr nicht
selten zu Staus, sodass die Kinder erst zwischen 16:30 Uhr oder 16:45 Uhr die
Unterkunft erreichen. Wihrenddessen ist es dunkel geworden. Das Mittag-
essen liegt bereits einige Stunden zuriick, sodass die Schiiler zu diesem Zeit-
punke oft hungrig sind und sich ab und zu im nahegelegenen Supermarkt
noch mit Brétchen oder Suigkeiten verpflegen. Zuriick in der Unterkunft
beginnen die meisten Angebote fiir Kinder und Jugendliche tiglich zwischen
16 Uhr und 17:30 Uhr. Vor allem die Teilnahme am Kinder- und Jugendtreff
ist beliebt. Dort treffen sich auch Geschwisterkinder nach einem langen Tag
wieder. Einige Stunden spiter, meist zwischen 20 und 21 Uhr, gibt es das
Abendessen, das vorwiegend die Miitter in der Gemeinschaftskiiche zuberei-
tet haben. Es muss nun oftmals noch Wische gewaschen werden, was nur bis
22 Uhr erlaubt ist, eventuell ist auch ein Einkauf zu titigen oder der Putz-
plan noch abzuarbeiten. Schulaufgaben sind zu erledigen oder etwas fiir den
nichsten Tag vorzubereiten. Ein Unterstiitzer kommt zu Besuch, um beim
Ausfiillen von Antrigen behilflich zu sein oder iiber eine Wohnungsbesichti-
gung zu informieren. Jemand aus der Heimat meldet sich iiber das Telefon.
Eine Nachbarin erzihlt eine Anekdote von ihrem Tag, oder jemand berichtet

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungstrager

iiber einen Vorfall beim Jobcenter. Die Kinder miissen gewaschen und umge-
zogen werden. Es ergibt sich womdglich auch noch eine Frage, die fiir den
Integrationskurs oder die Schule zu kliren ist. Vielleicht erwischt man den
arabischsprachigen Hausmeister noch vor Dienstschluss auf dem Flur . Ge-
gen 22 Uhr schlafen die meisten Kinder, gegen Mitternacht auch die meis-
ten Erwachsenen. Aus manchen Wohnungen dringt noch leise Musik oder
Gerdusche einer Fernsehsendung, aus anderen sind Gespriche oder Streite
zu héren, aus wieder anderen kann ein Weinen oder Schluchzen vernommen
werden. Woanders schreit ein zahnender Siugling. Im Erdgeschoss unterhilt
sich das Sicherheitspersonal.

In der Arbeit werden insgesamt sieben Familien vorgestellt, die intensiv
in ihrem Alltag begleitet wurden und das Sample* der Studie stellen. Weiter-
hin werden die von ihnen besuchten Einrichtungen aufgefiihrt.” Die Familien
treten jeweils im Rahmen der Fallbeispiele in Erscheinung.

6.2.2. Die Sozialarbeiter

Die beiden Sozialarbeiter Lisa und Thomas arbeiten an drei Tagen in der Wo-
che zusammen. Lisa leitet und betreut die Einrichtung 40 Stunden in der Wo-
che und nimmt ihre Arbeit ab 8 Uhr auf. Ab 7:45 Uhr ist sie in der Unterkunft,
begrifit die Kollegen und Bewohner, die sie antrifft, und winkt den Schul-
kindern zu, die morgens den Schulweg antreten, wenn sie mit dem Fahrrad
ankommt. Ab 8 Uhr sind dann die ersten Anrufe zu erledigen. Hierbei han-
delt es sich meist um Telefonate, die sie fiir Familien fithrt, um zum Beispiel
Sachverhalte beim Jobcenter oder der Versicherung zu erfragen oder zu kli-
ren. Weiterhin kommt sie der Pflicht nach, bestimmte Auflagen des Trigers
oder der Stadt zu erfiillen, indem sie sich beispielsweise um die Einhaltung
und Umsetzung der Brandschutzverordnung kitmmert. Dabei ist sie damit
beschiftigt, Aushinge fiir die Flure und im Eingangsbereich zu laminieren
und die Bewohner anzusprechen, ihre Schuhe nicht im Flur stehen zu las-
sen. Auch zur Umsetzung der Auflagen muss sie oftmals telefonieren. Hinzu
kommen Telefonate zu Aus- und Einziigen von Bewohnern, Telefonate mit
Behorden wie dem Jugendamt, mit Dolmetschern, Arzten, Migrantenorga-
nisationen oder Beratungsstellen mit rechtlicher Expertise, um zum Beispiel
gegen die Abschiebung einer Familie vorzugehen. Auch wenn Bewohner in

4 Siehe Anhang Sample der Studie.
5 Siehe Anhang besuchte Einrichtungen der Feldakteure.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

A


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

anderen zentralen Einrichtungen negativ auffallen, erfihrt Lisa telefonisch
davon. Dann wird dariiber gesprochen, ob eine Verlegung in >ihre Unterkunft«
denkbar sei, wie sich die dortige Zusammensetzung gestaltet und ob noch
ausreichend >Platz« vorhanden sei. Parallel nimmt sie Bewohner in Empfang,
die sich vor ihrem Biiro sammeln, indem sie sie einzeln aufruft, im Biiro
Platz nehmen lisst und ihnen zuhort. Aus diesen Gesprichen ergeben sich
nicht selten weitere Punkte fiir die von ihr gefithrte >Tageslistes, die es abzu-
arbeiten gilt. Manche Bewohner miissen auch weitergehend betreut werden,
brauchen medizinische, psychologische oder rechtliche Unterstiitzung oder
miissen in den Arm genommen und getrdstet werden. Wieder andere reden
sich in Rage, werden wiitend oder randalieren sogar. Dann muss Lisa schlich-
ten und »schauen, dass ich Thomas oder einen Hausmeister dazu hole oder
die Ehefrau.«

Um 10 Uhr beginnt sie ihre >Post-Runde, bei der sie die Post an alle Fami-
lien der Unterkunft verteilt. Hierbei klopft sie an jede Tiir. Wer nicht da ist,
bekommt die Post vor die Tiir gelegt oder unter dem Schlitz hindurchgescho-
ben. Diejenigen, die sich gerade in der Wohnung aufhalten, meistens Frauen
mit kleinen Kindern, bitten sie herein und laden sie auf einen Tee ein. Diese
gemeinsame Zeit nutzt Lisa, um die Post zu besprechen und Fragen vorab
zu klaren. Dies sei gerade wichtig in Hinblick auf offizielle Schreiben, deren
Beantwortung mit einer bestimmten Frist einhergeht. Weiterhin haben die
Bewohner in dieser Zeit geniigend Raum, um mit Lisa iiber familiire oder
private Probleme zu sprechen. Zum Beispiel iiber Streit mit dem Ehemann,
ein unverstindliches Verhalten der Kinder, iiber Sorgen um Angehérige in der
Heimat oder auch tiber gesundheitliche Probleme. Lisa achtet daher darauf,
dass stets sie die Post verteilt, auch wenn Thomas an diesem Tag in der Ein-
richtung ist, sodass die Bewohner eine feste Ansprechpartnerin haben. Nicht
zuletzt seien diese Besuche auch eine Moglichkeit, sich ein Bild von den in-
dividuellen Lebensumstinden der Bewohner zu machen, so Lisa:

»Wenn da zum Beispiel Zigarettenstummel rumliegen, erinnere ich noch
mal an die Brandschutzordnung, aber auch daran, dass der Rauch fiir Kin-
der gefahrlich ist. Das wissen viele ja gar nicht. Oder ich kann>nen Tipp ge-
ben und sagen>Sollen wir mal liiften? Hier ists gerade so stickig.c Ansonsten
entdeckt man so natirlich auch viel schneller Schimmel in den Wohnungen.
Die Leute kommen jetzt nicht zu mir und sagenslch hab<>nen Schimmelbe-
fall, sondern das kriege ich meistens eigentlich bei der Postrunde mit.« (Lisa,
2016)

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungstrager

Gegen 13 Uhr macht Lisa eine kurze Mittagspause in ihrem Biiro. Nicht lin-
ger als 20 Minuten nimmt sie sich Zeit fiir ihr belegtes Brot und einen Apfel
oder eine Banane, wihrend sie die neusten Nachrichten ihrer Kollegen mit
der Bitte um Riickruf auf dem Diensthandy liest. Stehen in dieser Zeit Ter-
mine mit Externen an, verschiebt sie ihre Mittagspause. Im Anschluss setzt
sie erneut Schreiben auf, telefoniert, bespricht Fragen oder Probleme mit dem
Hausmeister oder dem Sicherheitspersonal und berit fortwihrend Bewohner
in ihrem Biiro. An Nachmittagen finden hiufig Termine oder Besprechungen
mit ihrem Kollegen Thomas, Externen, der Trigervertretung oder dem Sozi-
alamt statt, zu denen sie hinfihrt, wenn sie nicht die jeweiligen Personen in
der Unterkunft empfingt. Um 16 Uhr endet ihr Dienst, wobei Lisa nicht sel-
ten linger bleibt, um eine Angelegenheit zu besprechen. Am Ende des Tages
ist bereits eine neue Tagesliste fiir den kommenden Tag entstanden.

6.2.3. Die Hausmeister

Die beiden Hausmeister Amir und Kerem teilen sich eine volle Stelle in der
Unterkunft. Da Amir der iltere ist und einen engen Kontakt zu den beiden So-
zialarbeitern pflegt, wird er von Bewohnern und Externen hiufig als Kerems
Vorgesetzter wahrgenommen. Weiterhin kocht er sich seinen Kaffee vorzugs-
weise im Biiro der Sozialarbeiter und trinkt diesen dort gern mit Thomas oder
Lisa, anstatt die Kaffeemaschine im Aufenthaltsraum des Sicherheitsperso-
nals zu benutzen, so wie Kerem es tut. Die beiden kiitmmern sich im Alltag
um verstopfte Toiletten, defekte Waschmaschinen, Schimmelentfernung und
kleinere technische Arbeiten. Amir iiberschreitet diesen Aufgabenradius je-
doch regelmiflig, da er mit vielen Bewohnern in engem Kontake steht, und
um ihre Sorgen und Noéte weifd und diese zuweilen in ihren Angelegenheiten
berit. Als arabischer Muttersprachler, der in Marokko aufwuchs und im Kin-
desalter nach Deutschland kam, ist er den Bewohnern somit niher als Kerem,
dessen Eltern aus der Tiirkei stammen und der in Mittstadt geboren wurde
und aufwuchs. Kerem spricht kaum Tiirkisch und kein Arabisch und ist mit
seinen 29 Jahren »froh, dass ich ‘ne verniinftige Stelle hab«.« Er verlisst die
Unterkunft piinktlich zu Dienstschluss und freut sich, sich im Anschluss sei-
ner Frau und seiner kleinen Tochter widmen zu kénnen, von der er seinen
Kollegen vom Sicherheitsdienst gern stolz Fotos auf seinem Handy zeigt. Der
48-jahrige Amir hingegen hat zwei erwachsene Séhne, die nicht mehr zu Hau-
se wohnen. Seine Frau arbeitet abends fiir eine Reinigungsfirma und verlasst
die gemeinsame Wohnung bereits um 17 Uhr, sodass Amir die Abende stets

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

123


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

allein verbringt. Daher bleibt er gern nach Dienstende in der Unterkunft, un-
terhilt sich mit Bewohnern oder raucht mit ihnen auf den Eingangsstufen
sitzend eine Zigarette. Jedoch treibt ihn auch ein persénliches Interesse an:

»Also ich mdchte schon wissen, was sind das so fiir Leute, weifst du? Sind das
echt so Schmarotzer, die hier auf der faulen Haut rumliegen? Weil das weifR
man ja nicht. Und ich sprech<ja die Sprache, da kann ich sowas viel schneller
rauskriegen als die [Lisa], zum Beispiel.« (Amir, 2016)

Darauf angesprochen, ob bislang auch Freundschaften zwischen ihm und ein-
zelnen Bewohnern entstanden sein, duflert er sich ambivalent. Zum einen sei
der Umgang mit den meisten sehr wohl freundschaftlich und in die Situati-
on vieler kénne er sich hineinversetzen, wenn er ihre Lebensgeschichte ken-
ne. Auf der anderen Seite wiirden ihm viele kritische Fragen zum Leben in
Deutschland gestellt, die ihm unverstindlich erscheinen oder ihn drgern. So
werde er zum Beispiel hiufiger gefragt, weshalb er nur ein Fahrrad statt eines
Autos besife, und es wiirden Witze dariiber gemacht. Einige Minner wiir-
den ihm stets Fotos ihrer Hiuser und Autos in der Zeit vor dem Krieg auf dem
Handy zeigen und ihn damit necken, dass sie sogar Chauffeure gehabt hitten.
Amir drgert dieses Gehabe, und er argumentiert, dass ein verschwenderischer
Lebensstil nicht dem seinen entspriche, schliefilich sei er »ein ehrlicher Ar-
beiter« und miisse nicht »dem Staat auf der Tasche liegen«. Auch, dass die
Ausiibung seiner Religion hiufig Anlass zur Kritik gibt, drgert ihn. Er wer-
de zuweilen als »kein echter Muslim« dargestellt, sagt er. Auch, »wenn das ja
immer so scherzhaft verpackt« sei. Insbesondere Tarek Ahmadi mache gern
Witze dariiber, dass er mit der ansissigen Moscheegemeinde besser vernetzt
sei als Amir. Amir hilt dagegen, dass er »keine Zeit habe« zum Freitagsgebet
zu gehen und auch nicht ohne seine Frau gehen wolle, da er schlieRlich »nicht
so viele da kennex.

Amirs Solidarisierung mit einzelnen Bewohnern und seine ambivalente
Rolle verlangen ihm unter anderem ab, dass er bei Streitigkeiten zwischen
Familien als Dolmetscher und Vermittler von Lisa hinzugerufen wird. Zusitz-
lich schaltet er sich in solchen Situationen auch selbst ein, indem er beispiels-
weise wihrend eines Polizeieinsatzes in der Unterkunft spontan Lisas Rolle
und Verantwortung itbernimmt, die in der Situation unsicher ist und mit den
Polizeibeamten die Situation und das weitere Vorgehen bespricht, sodass er
von diesen sogar fir den Einrichtungsleiter gehalten wird. Dennoch geht mit
seinem Engagement auch ein Erwartungsdruck einher. Als er fiir eine Woche
krankgeschrieben ist, erhilt er permanent Anrufe von Kerem, der das Handy

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungstrager

an Bewohner weiterreicht, die darauf bestehen, mit Amir iiber bestimmte All-
tagsprobleme zu sprechen. Amir fithlt sich verpflichtet und kann diese Anrufe
nicht ablehnen, fithlt sich jedoch unwohl, da er zu diesem Zeitpunkt auch sei-
ner Frau gegeniiber seine Involviertheit in die Angelegenheiten der Bewohner
rechtfertigen muss.

6.2.4. Das Sicherheitspersonal

Das Sicherheitspersonal besteht aus einer Gruppe von fiinf Personen, wo-
von jeweils zwei bis drei Mitarbeiter tagsiiber arbeiten und zwei bis drei im
Nachtdienst eingesetzt sind. Die Gruppe besteht aus vier Midnnern und einer
Frau im Alter zwischen 30 und 60 Jahren. Die Kollegen nennen sich intern
und anderen in der Unterkunft gegeniiber »Securities«. Sie sind akzeptiert
von den Bewohnern, obgleich weniger nahbar als die beiden Hausmeister. Sie
treten in Erscheinung, indem sie Bewohner griiffen, darauf achten, dass sich
keine Unbekannten im Gebiude aufhalten, und indem sie zuweilen mit den
Kindern herumalbern. Auflerdem sind sie fiir die Einhaltung der Ruhezeiten
zwischen 22 Uhr und 7 Uhr morgens zustindig und greifen in Notfillen wie
hiuslicher Gewalt in den Abendstunden ein. Sie teilen sich den Aufenthalts-
raum mit den beiden Hausmeistern und tauschen sich dort vor allem iiber
ihre Dienstpline und Abldufe in der Unterkunft aus. Es sind keine arabischen
Muttersprachler unter ihnen, und abgesehen vom freundlichen Umgang mit
den Kindern, pflegt keiner von ihnen Freundschaften mit den Bewohnern wie
Amir es tut.

6.2.5. Externe in der Unterkunft

Eine Vielzahl von externen Personen bewegt sich regelmifig im Gebiude.
Dolmetscher, Ubersetzer, Hebammen, Behérdenmitarbeiter, Lehrer, Psycho-
logen sowie weitere Sozialarbeiter. Die grofite Gruppe unter ihnen stellen je-
doch die Ehrenamtlichen. Eine fluktuierende Anzahl von Ehrenamtlichen un-
terstiitzt die Bewohner der Unterkunft unter der Woche mithilfe freiwilliger
Angebote. Auf einem Aushang im Erdgeschoss ist stets ein aktueller Plan der
Angebote zu sehen. Auflerdem hat Lisa eine Facebook-Gruppe eingerichtet,
um die Ehrenamtlichen untereinander zu vernetzen. Der Personenkreis der
Ehrenamtlichen kann unterteilt werden in zwei Hauptgruppen: pensionierte
Anwohner aus der Peripherie der Unterkunft sowie Studierende der unweit
gelegenen Hochschulen. Zwar engagierten sich vereinzelt auch Hausfrauen

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

125


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

und, anlisslich der Eréffnung der Unterkunft, sogar Familien, doch dies ha-
be schnell nachgelassen, erklart Lisa, der zugleich die Aufgabe obliegt, das
ehrenamtliche Engagement zu koordinieren.

Die Ambivalenz des Ehrenamts in der Unterkunft besteht fiir Lisa dar-
in, dass sie zum einen dankbar die Angebote und Impulse der Freiwilligen
aufnimmt, auf der anderen Seite aber die Engagierten in ihren Vorstellungen
zuweilen bremsen muss. Schlieflich miisse sie stets die Interessen der Be-
wohner im Blick behalten und gleichzeitig »die Ehrenamtlichen bei der Stan-
ge halten, so Lisa. Als Beispiel fungiert eine pensionierte Gymnasiallehrerin,
Frau Miiller, die einen taglichen Deutsch-Sprachkurs in der Zeit von 8 bis 11
Uhr anbietet. Sie gestaltet diesen mit der Erwartungshaltung, dass eine re-
gelmiflige Teilnahme an Werktagen verpflichtend ist, und fithrt daher eine
Anwesenheitsliste. Bereits nach einigen Wochen nehmen sukzessive weniger
Bewohner am Kurs teil. Sie erscheinen zunichst an einzelnen Tagen nicht
und kommen bald gar nicht mehr.

Frau Miller wiederum argumentiert mit ihrem Zeiteinsatz und man-
gelnder Wertschitzung. Lisa muss nun vermitteln zwischen den Kursteil-
nehmern, die hauptsichlich aus Frauen mit jungen Kindern oder ilteren
Damen bestehen, und der ehrenamtlichen Kursleiterin. Sie muss erkliren,
dass die Frauen nicht tiglich teilnehmen kénnen, da sie unterschiedliche
Verpflichtungen haben, und dass der Kurs in einem Zeitrahmen gestaltet
sein misse, der realistisch sei. Die Anzahl der Wochentage oder der Stunden
zu verkiirzen, ist fir Frau Miller jedoch ein Affront.

Das Rollenverstindnis von Frau Miiller kann Lisa nun zunichst lediglich
akzeptieren. In den folgenden Wochen zeigt sich jedoch, dass kaum noch Teil-
nehmer zum Kurs erscheinen, was fiir immer mehr Frustration bei Frau Miil-
ler sorgt. Regelmifig erscheint sie nach dem Kurs in Lisas Biiro, um ihr davon
zu berichten. Lisa wiederum versucht, sie zu beschwichtigen und von einer
Anderung der Kursstruktur zu iiberzeugen. Dies lehnt Frau Miiller jedoch ab
und beruft sich dabei erneut auf ihre beruflichen Erfahrungen. Indes macht
Amir Scherze dariiber, dass die Frauen in der Unterkunft sich morgens und
vormittags bewusst Frau Miiller entziehen wiirden, indem sie ihre Wische
eher mittags erledigen wiirden, um Frau Miiller nicht auf dem Flur zu begeg-
nen, oder indem sie die jingeren Kinder vorschickten, um zu priifen ob Frau
Miiller vor Lisas Biiro warte. So berichtet Amir [lachend]:

»Stell dir das mal vor, als der Kleine von den Sayeds krank war, der Aftab,
da hat Nimaz den ganzen Morgen auf dem Flur zu ihm gesagt: sDu darfst

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungstrager

im Flur FuRballspielen, aber dann musst du auch Bescheid sagen, wenn die
Deutsche kommt.« Dann hat Nimaz den Flur geputzt und Aftab musste gu-
cken, ob die Miiller kommt!« (Amir, 2016)

Das Beispiel zeigt, dass beide Seiten, Sozialarbeiter und Ehrenamtler, bereit
sein miissen sich auf die jeweilige Expertenfunktion des Anderen einzulas-
sen. Vor allem miissen dabei die Rahmenbedingungen und die Wiinsche der
Zielgruppe, der Bewohner der Unterkunft, miteinbezogen werden und Be-
riicksichtigung finden. Das Beispiel zeigt weiterhin, dass andernfalls die Ziel-
gruppe Wege findet, sich den Erwartungen der Beteiligten zu entziehen.

6.3. Die Unterkunft als Bedeutungstrager fiir die Akteure

Die Familienunterkunft dient als zentraler Aufenthaltsort fiir die Bewohner,
die dort unter anderem ihre Kinder bekommen und versorgen, ihre Mahl-
zeiten zu sich nehmen, gemeinsam Tee trinken, Briefe erhalten und bear-
beiten miissen, sich um die Schulangelegenheiten der Kinder kiimmern und
permanent auf Wohnungssuche sind. Sie haben besonders viel Kontakt zu
den Sozialarbeitern und Ehrenamtlichen, denen sie Fragen stellen und auch
ihr Leid klagen. Sie suchen nach Riickzugsriumen, Ausbildungen, Studien-
plitzen und Arbeit und wiinschen sich auch Prestigeobjekte wie einen gro-
Ben Fernseher oder ein aktuelles Smartphone-Modell. Sie halten Kontakt zu
ihrer Heimat iiber ihre Familien und sind dabei stets darauf bedacht, kei-
nen schlechten Eindruck bei den Angehdorigen zu erwecken. Manche Familien
videochatten daher vorzugsweise in den Abendstunden, wenn Dimmerlicht
herrscht und die Wohnungseinrichtung fiir die Familie aus dem Heimatland
im Video nicht erkennbar ist. Andere Familien telefonieren immer dann mit
der Familie, wenn sie etwas Positives zu berichten oder etwas erreicht haben«
in Deutschland: wenn der Sohn einen Ausbildungsplatz oder die Tochter den
Sprachkurs erfolgreich bestanden hat. Doch der Alltag der Bewohner ist vor
allem durch das Warten geprigt. Warten auf Post, auf Anrufe, auf Informa-
tionen, Bescheide, Geld vom Jobcenter, den Asylbescheid, eine Wohnung, eine
Arbeit, einen Sprachkursplatz, einen Kitaplatz, einen Schulplatz, und immer
wieder auf ein Lebenszeichen von Verwandten und Freunden aus der Heimat.

Auch die Riumlichkeiten sind fiir die Bewohner der Einrichtung mit Be-
deutung gefillt. So steht der Aufenthaltsraum fir die jungen Bewohner, vor
allem fir den Ort des Kinder- und Jugendtreffs. Gleichzeitig ist er der Ort

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

127


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

groRer Feierlichkeiten wie der Adventsfeier, auch fiir die Erwachsenen. Die
Jugendlichen kommen, um gemeinsam Zeit am Kicker- oder Billardtisch zu
verbringen. Die jiingeren Kinder nutzen den Raum vor allem im Winter, um
darin zu toben. Viele der gespendeten Gesellschaftsspiele sind beschidigt und
frustrieren die Kinder, andere sind nicht zu verstehen, da niemand die Anlei-
tung verstehen kann. Das Basteln im Winter mit den Kindern ist nur bedingt
moglich: »Es ist sehr kalt hier. Wenn wir basteln, ich muss immer so machenc,
sagt Zainap Ahmadi und schiittelt sich, als ob sie frére. Auch der Toiletten-
und Duschgang wird fir viele Bewohner mit Kilte assoziiert. Selbst in Frith-
jahr und Sommer ist es morgens kalt. Das Verlassen der Unterkunft durch den
Hof, um die Sanitircontainer aufzusuchen, sei jedoch auch schambehaftet.
Jogger und Spazierginger mit Brotchentiiten in der Hand spihen zuweilen
in den Hinterhof der Unterkunft. Das grelle Licht im Innenraum der Con-
tainer und die Kilte in ihnen sind fiir viele Bewohner schwierig zu ertragen.
Shabnam Rahmani erklirt, besonders fiir Frauen sei es unzumutbar, unbe-
kleidet hinter den Plastikwinden zu stehen, um zu duschen und morgens
die Kinder zu waschen, in dem Wissen, die Midnner der Unterkunft titen im
Container nebenan genau dasselbe. Auch die Toiletten im zweiten Stock der
Unterkunft werden von einigen Bewohnern nur ungern aufgesucht. Solomon
Gestar, dessen Wohnraum am anderen Ende des Flures liegt, erklirt, dass
er den 10-jihrigen Gabriel seit dem Einzug ins Gebdude nachts immer zur
Toilette begleiten miisse, da er sich vor dem Flur fiirchte, den er als lang und
dunkel wahrnehme, sowie vor den Stimmen, die aus den angrenzenden Woh-
nungen zu hdren seien. Die Situation sei unzumutbar, und er wisse nicht, wie
dies in absehbarer Zeit zu l6sen sei.

Doch auch die Wohnriume, als intimster Bereich, gehen mit bestimmten
Herausforderungen fiir die Bewohner einher. Auch diese seien hiufig kalt und
béten keinen Sichtschutz. So erklirt Shabnam Rahmani die Notwendigkeit,
Tiiren und Fenster mit Tiichern zu verhingen, sodass ein Umziehen in den
Riumen ohne Einsicht von aufien itberhaupt moglich sei. Die Riume schei-
nen ungeniigend isoliert zu sein. Dies betreffe auch die Fenster, was zu einer
durchgehend hohen Lirmbelastung fiir die Familien fiihrt, deren Wohnun-
gen zur Hauptstrafle liegen. Busse, Taxis, Autos und Motorrider werden Tag
und Nacht wahrgenommen.

An diesen Beispielen wird deutlich, weshalb die meisten Bewohner sich
dringend eine eigene Wohnung wiinschen. Die Geriumigkeit und Privatheit,
die diese verspricht, stellt einen besonderen Anreiz dar. Doch auch die Mog-
lichkeit, eigene (statt gebrauchter oder gespendeter) Mobel und Matratzen,

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungstrager

Kleidung, Schuhe und Kiichenutensilien zu besitzen, ist attraktiv fir die Be-
wohner. Weiterhin witnschen sich die Bewohner, eigene Riumlichkeiten auch
zu etwas Eigenem zu machen, indem sie eigene Regeln befolgen: zum Bei-
spiel zu ihren Wunschzeiten kochen, die Wische waschen, Musik zu horen
oder eine Zigarette zu rauchen .

Sensorische Eindriicke® des Gebiudes, die wahrzunehmen sind, bezie-
hen sich unter anderem auf die verwendeten Materialien in der Unterkunft
wie Linoleum, Metall, Glas und Gusseisen, die pflegeleicht und daher zweck-
mifig sind. Die Farben in der Unterkunft sind, bis auf den orangefarbenen
Fuflbodenbelag, vorwiegend dunkel. So dominiert dunkles Holz die Einrich-
tung der meisten Bewohnerrdume, bedingt durch die vielen Mébelsachspen-
den und Sperrmiillfunde in diesem Farbton: Mébel, die frithere Besitzer aus-
sortiert haben, weil sie ihnen nicht mehr angenehm erschienen. Weiterhin
entsteht durch die Rasteranbauleuchten im Gebiude ein Licht, dass als un-
angenehm wahrgenommen wird. Es beleuchtet zwar die Riume und Flure
der Bewohner, jedoch wirkt es unnatiirlich und kalt. Auch der Geruch in der
Einrichtung ist ein besonderer. Es riecht auf den Fluren intensiv nach frisch
gewischten Linoleum-Fufibéden und dem dafiir verwendeten Zitronenreini-
ger, vereinzelt nach Zigarettenrauch vor den Zimmertiiren sowie nach Parfiim
und dem Weichspiilmittel der Wische. Die akustischen Wahrnehmungen im
Gebiude sind zum einen Geriusche, die durch Gerite und Gegenstinde er-
zeugt werden, beispielsweise durch Waschmaschinen, Fernsehapparate und
Mobiltelefone, die Rutschautos im Flur sowie das Geschirr und Besteck in
der Kiiche. Zum anderen wird die Umgebung durch die unterschiedlichen
Stimmen im Gebiude akustisch erlebt: Kinderstimmen, Erwachsenenstim-
men, Lachen und Weinen, Fliistern und Rufe sind in verschiedenen Sprachen
zu horen. Minner- und Frauenstimmen, hohe wie tiefe, junge wie alte. Es
sind die Stimmen der Bewohner, der Ehrenamtlichen, der Sozialarbeiter, des
Sicherheitspersonals, der Hausmeister; die Stimmen aus Telefonaten und Vi-
deochats von fernen Orten’ sowie die Stimmen direkt aus der Unterkunft.

6 Hier findet der sensorisch-ethnographische Ansatz Pinks Anwendung: »[..] a sensory
analysis will usually begin from the assumption, that people inhabit multisensory en-
vironments, places which themselves are constantly being remade.« (Pink 2010: 131)

7 Die Bedeutung der Kommunikation fiir Flichtlinge durch Mediennutzung mittels
Plattformen und Angeboten wie Videochats, Ubersetzungs-Apps und soziale Medien,
stellen Emmer et al. heraus. lhnen zufolge bestehe eine hohe Internetaffinitit vor al-
lem unter syrischen und irakischen Fliichtlingen, die aufgrund ihrer Herkunftslander
besseren Zugang zu Smartphones besidfRen als andere Gruppen (vgl. Emmeretal. 2016:

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

129


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Der Forschungsfrage nachgehend, welche Erscheinungsformen von Reli-
gion in der Familienunterkunft auftreten und wie die damit zusammenhan-
genden Interaktionen dort verhandelt werden, wird fiir die Dimension >Re-
ligiose und ethnische Zugehorigkeiten im Spannungsfeld des Gemeinsamen
Wohnens« das Fallbeispiel des Putzplans ein-gefithrt. Ausgangslage dafiir ist,
dass sich die Nachbarsfamilien Rahmani und Gestar einen Flur teilen, den sie,
gemifd den Vorgaben der Sozialarbeiter, gemeinsam reinigen beziehungswei-
se sauber halten sollen.

51). Die Mediennutzung konkreter untersuchend, falle auf, dass Syrer vorwiegend die
Plattform sWhatsApp« nutzten, wohingegen Iraker eher auf Facebook zugriffen (vgl.
ebd.). Die Autoren zeigen weiterhin, dass auch die Wahrnehmung Deutschlands in
Zusammenhang mit der Mediennutzung steht (vgl. ebd.: 52). Diese Befunde decken
sich mit meinen Daten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Zweite Dimension: Religiose und ethnische
Zugehorigkeiten im Spannungsfeld des
gemeinsamen Wohnens am Fallbeispiel des
Putzplans

Welche Erscheinungsformen von Religion treten in der kommunalen Unter-
kunft auf und welche Aushandlungsprozesse ergeben sich daraus fir die be-
teiligten Akteure? Fiir die Dimension des gemeinsamen Wohnens soll anhand
des Fallbeispiels um den Putzplan herausgearbeitet werden, was konkret im
Alltag geschieht und woraus sich die Konflikte fiir die beteiligten Familien er-
geben. Im Folgenden werden die beiden beteiligten Familien niher vorgestellt
und verortet. Anhand von Beobachtungsprotokollen und Interviewausschnit-
ten wird dann in der ersten Ebene des Fallbeispiels den beiden Akteursper-
spektiven nachgegangen, indem ein Fokus auf ihren Handlungspraktiken und
Narrativen liegt. Dabei werden Differenzkriterien herausgearbeitet sowie der
Einsatz und die Wirksamkeit von Grenzziehungen und ihre Markierungen
fur die Akteure analysiert. In der zweiten Kapitelebene wird die Rolle der So-
zialarbeiter in der Einschitzung und im Umgang mit dem Konflikt um den
»Putzplan«< analysiert. Weiterhin wird ihr Losungsansatz anhand ihrer struk-
turellen Arbeitsbedingungen erliutert, ferner werden dessen Effekte fir die
Praktiker wie auch fir die Bewohner dargestellt. Gleichsam wird reflektiert,
wie und in welchen Situationen sich die Feldakteure gegeniiber der Forsche-
rin prasentieren und was sie dazu veranlasst, bestimmte Taktiken im Feld
anzuwenden oder zu vernachlissigen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

1.1. Fallbeispiel >Der Putzplan« - aus Bewohnersicht

Es folgt eine Vorstellung der beiden beteiligten Familien Gestar und Rahma-
ni, vor allem der Frauen, die als Hauptakteure des Fallbeispiels fungieren.
Dem schliefRen sich die Schilderungen der Interaktionen aus der teilnehmen-
den Beobachtung an. Daraufhin folgen eine Analyse des Falles mitsamt der
Verortung der Akteursperspektiven sowie die Prisentation der Feldakteure
gegeniiber der Forscherin.

7.1.1.  Hintergrundinformationen und Narrative der Familien

7.1.1.1.  Familie Rahmani

Familie Rahmani stammt aus Halab/Aleppo in Syrien. Sie floh aufgrund
des Krieges und rechnet sich der Gruppe der Sunniten zu. Vater Khaled ist
alphabetisiert und spricht Englisch, Mutter Shabnam ist Analphabetin. Auf
>WhatsApp« schickt sie sich Sprachnachrichten mit der Familie in Syrien
oder kommuniziert per Videotelefonie. Sie spricht kaum Englisch, jedoch
besseres Deutsch als ihr Mann. Der &lteste Sohn Adil spricht brockenweise
Englisch. Die jingeren Séhne Saad und Jamal haben in Deutschland in der
Schule Englisch gelernt und sprechen mittlerweile gut Englisch und Deutsch.
Shabnams Schwester Jasina spricht kein Englisch und tut sich als Einzige
aus der Familie auch sehr schwer mit der deutschen Sprache. Sie hat keine
eigene Schulerfahrung. Die Familie lebt in Deutschland seit dem Frithjahr
2015.

Beschreibung Shabnam

Shabnam ist eine kleine und zierliche Frau von etwa 1,60 m mit wachen hell-
blauen Augen, einer geraden Nase und heller Haut. Sie schminkt sich tdglich.
Thre Augen betont sie mit schwarzem Kajal und Wimperntusche, fiir ihre Lip-
pen benutzt sie einen dezenten roséfarbenen Lippenstift. Sie tue dies, um von
einer Narbe abzulenken, die sie auf der linken Schlife trigt, da sie als Kind
gestiirzt sei, aber auch, weil eine Ehefrau und Mutter sich »schon machen«
solle. Sie lackiert ihre Nagel gern und drgert sich, wenn die Farbe nach eini-
gen Tagen abblittert. Zum Spafd schimpft sie dann mit sich selbst, dies sei ein
Zeichen dafiir, dass bestimmte Nagellackfarben (zum Beispiel knallrot) nicht
fiir »alte Frauen« (Shabnam, 2016) wie sie gedacht seien. Shabnam tragt stets
einen locker gebundenen Hijab in deckenden Farben wie weinrot, dunkel-
griin, hellbraun oder marineblau. »Das ist Farben fiir mich« (ebd.), sagt sie

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

und lacht und erklirt, fiir mehrfarbige und gemusterte Kopftiicher sei sie zu
alt. Ihren Nichten in Syrien habe sie jedoch oft Stoffe dieser Art gekauft, um
ihnen eine Freude zu machen. Dazu trigt sie vor allem langirmlige, weite
Oberteile sowie weite schwarze Polyesterhosen oder lange Récke und entwe-
der Turnschuhe oder mit Strasssteinen besetzte Flipflops dazu. Zwar finde sie
die Gummistiefel ihrer Kinder praktisch, die sie erst in Deutschland kennen-
gelernt habe, bricht jedoch in ein lautes Lachen aus, als ich sie frage, warum
sie selbst kein Paar besitze. Die Vorstellung sei einfach absurd, antwortet sie.
Eine erwachsene Frau. In ihrem Alter. Das miisse sie ihrer Schwester erzih-
len, sagt sie lachend.

Shabnam steht ihrer zwei Jahre ilteren Schwester Jasina sehr nah. Zu-
sammen reden die beiden viel miteinander. Dabei fillt auf, dass Shabnam
weitaus lauter spricht und impulsiver ist als ihre dltere Schwester. Diese wie-
derum scheint sich stets nach Shabnam und ihrem Mann zu richten. Sie ist
es, die tagsiiber die Einkdufe fir die Familie erledigt, ihren jiingsten Neffen
von der Schule abholt und fiir die Familie Tee kocht und Gebick serviert. Au-
Rerdem kleidet sie sich stets in Schwarz und trigt ausschliefilich geschlossene
schwarze Schuhe. Zwar lackiert auch sie sich die Nagel, jedoch ist Jasina un-
geschminkt, was sie auf ihre Rolle als unverheiratete Frau zuriickfithrt. Jasina
fragt Shabnam hiufig um Erlaubnis oder holt sich eine Riickmeldung beziig-
lich des Tagesablaufs ihrer Neffen ein: ob sie Jamal schon ins Bett bringen
solle; ob sie Saad nicht noch ein wenig Reis bringen kénne, da er nicht genii-
gend zu Abend gegessen habe; ob sie Adils Sportkleidung in die Wasche geben
konne. Shabnam wiederum spricht vertraut, aber bestimmt mit ihr. Die bei-
den nehmen sich hiufig in den Arm, lachen gemeinsam oder beratschlagen
sich.

Shabnam ist lebensfroh und genieft ihre Stellung in der Familie und Un-
terkunft. Sie beweist hiufig Sinn fir Humor. Ihre Aussagen sind nicht selten
ironisch gemeint. Sie stofdt ihren Gesprichspartner gern neckend mit dem
Ellenbogen an und ihr typisches kehliges Lachen scheint die gesamte Fami-
lie zu vereinen, sogar den in sich gekehrten und manchmal wortkargen Adil.
Wenn Shabnam spricht, steht sie meist im Mittelpunkt der Unterhaltung.
Mit erhobenem Zeigefinger und hochgezogenen Augenbrauen gibt sie etwas
zum Besten und macht sich damit nicht nur bei der eigenen Familie, son-
dern auch bei anderen Familien aus der Unterkunft beliebt. Ihre Meinung
wird von anderen arabischen Frauen sehr geschitzt. Sie vertrauen ihr und
suchen sie hiufig auf, um einen Rat einzuholen oder sich tiber etwas mit ihr
auszutauschen. Shabnam wird daher hiufig in benachbarte Wohnungen im

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

133


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Gebdude zum Tee eingeladen oder lidt zu sich ein. Manchmal werden sogar
kleine Geschenke von den Kindern anderer Familien fiir sie und ihre Familie
abgegeben, zum Beispiel selbstgemachtes Gebick.

Geschichte der Familie Rahmani

Der ilteste Sohn Adil besuchte die Schule in Syrien bis zur 9. Klasse und ar-
beitete von 2013 bis 2015, im Alter von 13 bis 15 Jahren, im Auto-Geschift des
Onkels mit. Der Onkel und der Vater Khaled verkauften die Autos, Adil ar-
beitete in der Werkstatt. Der mittlere Sohn Saad ging bis 2014 in die Schule.
Damals war er 10 Jahre alt. Saad habe die Schule geliebt, erzihlt er. Morgens
holten drei Freunde aus der Nachbarschaft ihn von zu Haus ab, und dann sei-
en die vier Jungen gemeinsam die circa 20 Minuten zur Schule zu Fuf gegan-
gen. In der Schule sei es zwar strenger zugegangen als in Deutschland, jedoch
habe die Gesellschaft seiner Freunde dies kompensiert. Mitten im Schuljahr
hitten die Eltern aufgrund der zunehmenden Gefahr dann den Schulbesuch
untersagt. Fortan musste Saad zu Hause bleiben und habe selbststindig ler-
nen sollen. Vor der Flucht im Frithjahr 2015 wurde durch die Familie abge-
wogen, ob Shabnams iltere, unverheiratete Schwester Jasina, die ebenfalls
im Haus der Familie Rahmani lebte, mitzunehmen sei oder bei den Eltern
bleiben solle. Sie entschieden sich dafiir, sie mitzunehmen, da die Grofiel-
tern argumentierten, Shabnams jiingste Schwester Sabire, 30 Jahre alt, bleibe
schlieRlich mit ihrer Familie in der Nachbarschaft wohnen. Da Sabire und
ihr Mann auch zwei Téchter im Alter von 6 und 8 Jahren haben, solle Shab-
nams Familie nach Europa gehen, um eine gute Ausbildung fiir die Schne zu
erhalten, die ilter seien als Sabires Kinder. Shabnams Mann Khaled erklirt
hierzu, dass Sabires Téchter aufgrund des Krieges nie eingeschult worden
und ohnehin nicht alphabetisiert seien. Seine Sohne hingegen hitten bessere
Chancen in Europa und seien iiberdies mutiger, um ein solches Unterfangen
zu wagen. Die Flucht der Familie Rahmani wurde dann tiber den Verkauf des
gemeinsamen Wohnhauses finanziert, in dem die drei Generationen bislang
gelebt hatten. Die Grof3eltern, Shabnams Eltern, zogen daraufhin bei Sabires
Familie ein. Sabires Mann, der ebenfalls ein eigenes Autohaus besaf3, gab der
Familie zusitzlich Geld und besorgte die Flugtickets. Fiir Jasina blieb nun kein
Platz mehr im Haus, daher sollte sie mit nach Europa gehen, beschlossen die
beiden Schwiger gemeinsam mit den Grofeltern. Jasinas Rolle bestand im
Hause der Rahmanis vor allem in der Kinderbetreuung, der Unterstiitzung
der ubrigen Familienmitglieder beim Einkauf und als Begleitung zu Arztbe-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

suchen oder dabei, Botenginge zu erledigen. Sie sei stets unterwegs gewe-
sen, sagt sie. Immer habe es eine Erledigung gegeben, so war zur Apotheke,
zum Arzt oder auf den Markt zu gehen. Auch ein Grofteil der Hausarbeit
fiel ihr zu. Sie habe das Haus »sauber« (Jasina, 2016) gehalten, geputzt und
Wasche gewaschen. Auflerdem habe sie tiglich alles fiirs Kochen vorbereitet:
»Kartoffel[n] schilen, Méhre[n], Fleisch machen« (ebd.). Gekocht wurde dann
gemeinsam mit Schwester Shabnam und der Mutter. Was mit Khaleds Eltern
sei, frage ich ihn. Die seien frith gestorben, erzihlt er mir. Er sei bei einer
Tante aufgewachsen und habe mit 16 Jahren Shabnam kennengelernt und ge-
heiratet. Im Jahr darauf starb auch seine Tante. Er sei froh darum, dass seine
Familie die heutigen Ausmafie des Krieges nicht erleben muss, sagt er.

Da der jiingste Sohn, Jamal, 2015, kurz vor der gemeinsamen Flucht, erst
sieben Jahre alt gewesen sei, habe er am wenigsten verstanden, was vor sich
geht und viel geweint. Er habe besonders viel Nihe bei der Mutter gesucht,
obgleich er sich gerade seinen Briidern angenihert hatte und seit Neustem
viel Kontakt mit ihnen pflegte, was Shabnam sehr freute. Er solle selbststin-
diger werden, sagt sie. Das habe sich auch ihr Mann gewiinscht. Mit sechs
Jahren hitte er 2014 eingeschult werden sollen, doch wegen der Luftangriffe
blieben er und sein Bruder Saad zu Hause bei der Familie. Fiir Saad war es die
Zeit, in der er sich viel zu Hause langweilte und Gespriche mit dem Grof3va-
ter fiihrte, der mit im Haus lebte. Zunehmend sei er an Religion interessiert
gewesen, und der Grof3vater hitte es gern gesehen, wenn er eine Madrasa' be-
sucht hitte, so Shabnam. Der Krieg nahm der Familie die Entscheidung dar-
iber jedoch ab. Im Mirz 2015 brach die Familie nachts zum Flughafen auf. In
Deutschland angekommen, lebten sie zunichst in einer Landeseinrichtung in
Nordrhein-Westfalen, in der sie sechs Monate blieben, bevor sie Anfang Ok-
tober 2015 der Kommune Mittstadt zugewiesen wurden und in die kommu-
nale Unterkunft einzogen. Noch im Oktober erhielten Jamal und Saad einen
Schulplatz. Jamal wurde mit acht Jahren in die erste Klasse eingeschult, da er
iiber keine schulische Erfahrung verfiigte. Und der 12-jihrige Saad besuchte
fortan die internationale Klasse einer Hauptschule und wurde in das fiinfte
Schuljahr eingestuft. Fiir den damals 15-jihrigen Adil ist es schwieriger. Es
habe die Moglichkeit bestanden ihn in die 10. Klasse derselben Hauptschule
einzuschulen, doch da sein letzter Schulbesuch zu diesem Zeitpunkt bereits

1 Eine traditionelle Schule, an der vorwiegend die Auslegung des Koran, der Hadithen
und der Scharia gelehrt wird (Schweizer 2015: 224ff.).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

135


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

mehr als zweieinhalb Jahre zuriickliegt, solle die Familie seinen 16. Geburts-
tag im Dezember abwarten und ihn dann an einem Berufskolleg anmelden,
erinnern sich die Rahmanis an den Ratschlag des damals zustindigen Sozi-
alarbeiters. Im Februar 2016 besucht Adil schliefilich ein Berufskolleg und tut
sich mit der Sprache zwar anfangs schwer, jedoch freut es ihn, die Méglichkeit
zu haben, im Rahmen des Schulbesuchs handwerkliche Praktika absolvieren
zu diirfen.

71.1.2.  Familie Gestar

Familie Gestar stammt aus Asmara in Eritrea und gibt religiése Verfolgung
als Fluchtmotiv an. Sie fiihlt sich einer christlichen Pfingstgemeinde zugeho-
rig. Mutter Deborahs Sprachkenntnisse umfassten die Lokalsprache Tigrinya,
ein wenig Arabisch, wenig Englisch und sehr gute Deutschkenntnisse. Vater
Solomon spricht ebenfalls flief}end Tigrinya und ein wenig Arabisch sowie gu-
tes Englisch und Deutsch. Die Familie lebt in Deutschland seit dem Sommer
2015.

Solomon

Solomon, Jahrgang 1976, stammt aus einer Pfingstkirchenfamilie und wur-
de mit 18 Jahren, kurz nach Ende seines Schulabschlusses, zum Militirdienst
eingezogen, was ihm Angst machte, da dieser in Eritrea viele Jahre andauern
konne und kein verbindliches Ende habe, wie er sagt.” Als er nach 6 Jahren
entlassen wurde, schrieb er sich an der Universitit von Asmara zum Studi-
um der katholischen Theologie ein und studierte fiinf Jahre lang bis zum Jahr
2005. Er erinnere sich gern an diese unbeschwerte Zeit zuriick, sagt er mit
einem milden Licheln. Ruhig und bedacht spricht Solomon in sicherem Eng-
lisch. Beim Sprechen schaut er hiufig auf seine Hinde. Nach Beendigung
eines Satzes lichelt er gewissenhaft. Er ist ein etwa 1,80 m grofler Mann mit
kurzgeschorenen Haaren und spricht fiir seine Erscheinung mit recht hoher
Stimme. Er trigt eine Brille sowie gebiigelte Hosen und Hemden mit gestrick-
ten Pullundern dariiber. Wenn er die Unterkunft verlisst, trigt Solomon stets

2 Hierzu beschreibt Treiber auf Grundlage seiner ethnografischen Forschungsarbeiten,
dass Korruption im eritreischen Militar ein haufiges Phanomen sei. Dies betreffe so-
wohl die Dauer des Wehrdienstes als auch die Anerkennung der Mitgliedschaft, die
stets auch in Zusammenhang mit Machtdemonstrationen stiinden und somit fiir Ver-
unsicherung und Misstrauen sorgten (vgl. Treiber 2005; Treiber 2016; Treiber 2017).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

einen Regenschirm bei sich, den er meist als Spazierstock verwendet und der
ihm Halt zu geben scheint.

Noch im Jahr seines Abschlusses bittet ihn der Pfarrer seiner kleinen
Pfingstgemeinde, das Amt fortzufithren, da dieser seine Gesundheit beein-
trachtigt sah. Rickblickend schitzt Solomon: »But he was afraid, also. Even
in the year 2005 it was not acceptable to be Christian as we are«. (Solomon,
2016) Damit spielt er auf die Verfolgung von Christen vor allem aus protes-
tantischen Freikirchen in Eritrea an. Seine etwa 50-kopfige Gemeinde habe
sich damals noch offener getroffen als in den Jahren darauf, in denen die
Bibelkreise ausschliefdlich im Privaten stattgefunden hitten und als zum
Beispiel Geburtstagsfeiern getarnt waren. In den drei Jahren vor der Flucht,
etwa von 2012 bis 2015, seien es aufgrund mehrerer Verhaftungen nur noch
bis zu 10 Personen gewesen, die Solomon als Pfarrer betreute. Aufgrund
seines Studiums der katholischen Theologie und seiner spiteren Anstellung
als Lehrer an einer katholischen Schule, die ihn vor dem Verdacht, einer
Pfingstkirche anzugehoéren, schiitzte, sowie aufgrund seines geringen Alters
sei Solomon in den Augen des Priesters im Jahr 2005 offenbar ein passender
Nachfolger gewesen, mutmafit er. Ein Jahr spiter, im Jahr 2006, heiratete
er mit 30 Jahren eine fiinf Jahre jiingere Kollegin. Die junge Lehrerin wird
jedoch in den folgenden sechs Jahren nicht schwanger, sodass die Leute be-
ginnen, dariiber zu reden und Geriichte entstehen. Die Gemeindemitglieder
begegneten der Tatsache, dass Solomons Ehe kinderlos blieb, kritisch und
begannen, seine Frau zu meiden und schlecht iber sie zu sprechen. Auch
von anderen Lehrerinnen wird Solomons Frau zunehmend gemieden. 2012
raten seine Eltern ihm schliefilich sogar dazu, eine andere Frau zu nehmen,
doch er ist unentschlossen und schiebt die Entscheidung immer weiter auf.
Seine Frau war zu dieser Zeit bereits hiufig krank, und er hitte sie nicht im
Stich lassen wollen, erzihlt er. 2013 starb sie dann unerwartet mit 31 Jahren
an einer Lungenentziindung und Solomon fiihlte sich »guilty and betrayed at
the same time« (ebd.). Schuldig habe er sich gefiihlt, weil er nichts habe tun
konnen, damit es ihr besser geht, und weil er in dem Glauben gewesen sei,
sie werde sich bald wieder erholen. Er habe sich von Gott verraten gefiihlt,
da dieser erlaubt habe, dass Solomon seine »best years« (ebd.) mit einer Frau
verbrachte, die ihm keine Kinder gebdren konnte.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

137


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Deborah
Deborah lerne ich kennen, als sie 23 Jahre alt ist. Sie ist eine grofie hagere
Frau mit langer Stirn und hohem Haaransatz. Ihr krauses Haar fillt offen
herab. An manchen Tagen fixiert sie es mit Haarklemmen, doch es sei nicht
lang genug, um es zuriickzubinden, beschwert sie sich spielerisch. Blondes
Haar wachse schneller, sagt sie, und nickt in meine Richtung. Thre Hautfar-
be ist etwas heller als Solomons. Deborah hat eine lange gerade Nase und
wache, ausdrucksstarke Augen. Sie beobachtet jeden Raum, den sie betritt,
aufmerksam. Nicht selten dreht sie sich in Gesprichen unvermittelt ruckar-
tig um, wenn wir uns an fiir sie bislang unbekannten Orten treffen. Aufer-
dem sitzt sie nicht gern mit dem Riicken zur Tiir. Im Gegensatz zu Solomon
scheint Deborah ihr Gegeniiber in Gesprichen stets ausfihrlich zu mustern,
als ob sie jede Regung im Gesicht als mégliche Andeutung wahrnehmen woll-
te. Auch sie spricht iiberlegt und kontrolliert wie ihr Mann. Deborah verwen-
det kein Make-up, habe sich aber fiir ihre frithere Stelle als Sekretirin tiglich
geschminkt. Sollte sie in Deutschland Arbeit finden, werde sie sich wieder
schminken. In der Unterkunft sehe sie keinen Sinn darin, geschminkt zu sein.
Zunichst spreche ich unbeschwert mit ihr tiber sie und ihre Familie. Dar-
itber, dass beide Kinder ihre Gritbchen hitten, und iiber die Besonderheit,
dass beide Kinder angewachsene Ohrlidppchen hitten wie ihre Mutter. Eines
Abends beim spitsommerlichen Spaziergang im Park nahe der Unterkunft
bricht es aus Deborah hervor. Solomon sei nicht der Vater ihres Sohnes Ga-
briel. Thm sehe er daher nicht dhnlich und es belaste sie sehr, dass es so sei.
Sie bekam Gabriel mit 15 Jahren, im Jahr 2007, nachdem sie von einem
Mann aus der Nachbarschaft vergewaltigt wurde. Die Mutter glaubte ihr, der
Vater zunichst nicht, er schlug sie. Die Mutter konnte den Vater jedoch be-
sinftigen, sodass er entschied, da die Gemeinschaft der Familie nicht ge-
glaubt hitte, sollte nichts unternommen werden. Deborahs Peiniger galt als
angesehener Geschiftsmann, von dem viele Menschen im Viertel sich Geld
liehen oder in seiner Schuld standen. Aufierdem hatte er den Bau der Mid-
chenschule bezuschusst, die Deborah damals besuchte, erzihlt sie. Auch in
ihrer Pfingstgemeinde sei er angesehen gewesen. Sein Vater war derselbe
Pfarrer, der zwei Jahre zuvor Solomon bat, das Amt zu iibernehmen. Solomon
sollte erst in Deutschland davon erfahren, wenn Deborah gentigend Mut und
Distanz zur Heimat hat, um ihm zu gestehen, wer Gabriels biologischer Vater
ist. Ob Gabriel es wisse? Das sei nicht klar, erzihlt Deborah. Sie spreche nicht
mit threm Sohn dariiber. Er kenne den Mann aus der Gemeinde schlief3lich

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

von klein auf. Es kdnnte verwirrend fiir ihn sein und sie kénne sich nicht
vorstellen, dass sie je den Mut fiir ein solches Gesprich aufbringe.

Wahrend Deborahs Schwangerschaft war ihre Mutter selbst erst 32 Jahre
alt, sie wies ihre Tochter an, fortan das Haus nicht zu verlassen, sodass die
Schwangerschaft geheim bliebe. Deborah war sich jedoch dariiber im Kla-
ren, dass zu diesem Zeitpunkt dennoch Familienmitglieder und Nachbarn
von der Schwangerschaft wussten, und vermutet riickblickend, dass die Mut-
ter sie aus Scham zu Hause lief3: »Vielleicht sie mochte nicht, dass ich gehe [in
die] Schule weil alle werden reden iiber mich und mein[en] Bauch.« (Debo-
rah, 2016) Thre Mutter argumentierte auflerdem, es sei besser, dem Nachbarn,
ihrem Peiniger, vorerst nicht zu begegnen. Es wurde daraufhin eine Krank-
heit vorgetiuscht, an der Deborah leide. Die GroReltern wussten ebenfalls
Bescheid. Deborahs Grofimutter kaufte sogar Medikamente fiir sie und er-
zihlte im Krankenhaus ihren Bekannten von der angeblich kranken Enkelin.
Das Kind brachte Deborah schlieflich zu Hause im Beisein ihrer Mutter und
Grofmutter zur Welt. Sie sagt dazu: »Der letzte Tag von mein[er] Kindheit.«
(ebd.) Ihr Sohn wurde fortan als Deborahs jiingster Bruder aufgezogen. Da-
her wihlten auch ihre Eltern den Namen fiir den Jungen: Gabriel. Deborah
fithlt sich entlastet und sagt, sie habe in dieser ersten Zeit manchmal sogar
vergessen, dass es eigentlich ihr Kind sei. Sie erlebte keinen Milcheinschuss
und war beruhigt, dass ihre Mutter Gabriel aufzog, da sie ohnehin erfahrener
in dieser Rolle gewesen war. Bald durfte Deborah auch wieder zur Schule ge-
hen, sie gesteht, sie sei manchmal froh gewesen, den Jungen so tagsiiber nicht
sehen zu miissen, da er sie an »was passiert [ist]« (ebd.) erinnerte. Abschlie-
Bend stellt sie fest: »Ich war ein Baby selber und wie kann ich eine Mutter
sein fiir ein Baby?«

2010, als Gabriel 3 und Deborah 18 Jahre alt war, sollte sie aufgrund ih-
rer Volljahrigkeit zum Militir eingezogen werden. Dies zu verhindern war
nur moglich, wenn eine 18-Jihrige verheiratet, schwanger oder bereits Mut-
ter war, erzihlt sie. Da Gabriel nicht als ihr Sohn registriert war, zahlten die
Eltern einem befreundeten Arzt Geld, der ihr eine Schwangerschaft beschei-
nigte, sodass eine Aussetzung des Militirdienstes erwirkt werden konnte. De-
borah begann im Anschluss an ihren Schulabschluss als Sekretirin fiir ein
mittelstindisches Unternehmen zu arbeiten, das von einem Gemeindemit-
glied gefithrt wurde.

Im Jahr 2014 wurden Deborahs Eltern und ihre drei Jahre jiingere Schwes-
ter Rita nach dem Gottesdienst gemeinsam mit anderen Gemeindemitglie-
dern inhaftiert. Es heif’t, sie seien im Gefingnis getétet worden. Deborah

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

139


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

und Gabriel waren an diesem Tag bei den Grofeltern, die krank geworden
waren, um fiir sie einzukaufen. Deborah, die damals 22 Jahre alt war, hielt
Kontakt mit dem Pfarrer Solomon ihrer Pfingstgemeinde, um zu erfahren,
was geschah. Solomon war damals 37 Jahre alt und Witwer. Er nahm sich
Deborahs an, und sie und Gabriel zogen in sein Haus. Er habe sie schlieRR-
lich auch davon tiberzeugt, Gabriel die Wahrheit zu sagen, erzihlt Deborah.
So erfuhr der damals 7-Jihrige, dass seine Schwester eigentlich seine Mut-
ter ist und seine Eltern seine Grof3eltern sind. Solomon heiratete Deborah
kurz darauf und erkannte Gabriel als seinen Sohn an. Aufgrund der zuneh-
mend angespannten Situation in Asmara riet er Deborah, bis auf Weiteres ei-
nen anderen Vornamen anzunehmen, um religiésen Angriffen vorzubeugen.
Sie nannte sich fortan >Almaz< und ihren Sohn >Bathas, jeweils Namen aus
der Tigrinya-Sprache. Bei der Heirat ging es Solomon vor allem um Schutz,
doch bald darauf stellte sich auch Liebe ein, erzihlt er lichelnd. Ende 2015
wurde die Situation fir die kleine Familie immer brenzliger. Der Schullei-
ter hatte herausgefunden, dass Solomon einer Pfingstgemeinde angehorte
und Regierungsbehorden informiert. Deborah erfuhr ttber Umwege davon.
Die Familie versteckte sich etwa eine Woche bei Deborahs Grofieltern. Die
Gemeinde konnte sich zu diesem Zeitpunkt ohnehin nicht mehr treffen, da
das Risiko zu grof war. Als Deborah Schwangerschaftssymptome aufwies,
entschied Solomon schliefilich, dass die Familie nach Europa fliehen sollte.
Solomon zahlte einem Freund etwa 3000 Euro, der Kontakt zu Schleppern
hatte, die die Gestars wiederum iiber die Grenze in den Sudan bringen soll-
ten. Deborahs GroReltern unterstiitzten sie dabei finanziell, wollten jedoch
selbst zuriickbleiben. Seitdem haben sie nichts mehr von ihnen gehort. Ei-
ne ehemalige Nachbarin fand Deborah jedoch auf Facebook (unter wiederum
einem anderen Namen als >Almaz<) und schrieb ihr, ihre Grof3eltern seien an
Altersschwiche gestorben und driickte ihre Anteilnahme aus. Deborah weif3
bis heute nicht, ob dies stimmt, und traut sich nicht auf die Nachricht zu ant-
worten, da sie Angst hat, es konne sich um einen Trick handeln, um sie in ein
Gesprich zu verwickeln und ihren Aufenthaltsort zu erfahren. Es sei unwahr-
scheinlich, dass beide gleichzeitig an Altersschwiche gestorben seien, sagt sie
kontrolliert. Vielmehr sei nicht auszuschlieflen, dass sie ermordet wurden.
Als der Familie die Flucht iiber die Grenze in den Siiddsudan gelang, ging
es weiter iiber Libyen nach Italien. Die Uberfahrt im Schlauchboot im Ju-
li 2015 kostete Solomon erneut etwa 3000 Euro. Circa 200 Personen waren
es im Schlauchboot, erinnert sich Deborah. Gabriel erlebte dort, wie Men-
schen ertranken und verhungerten, und sei seit der Uberfahrt »ein andere[r]

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

Mensch« (ebd.). Der ausgeglichene Junge sei plétzlich aufbrausend gewesen,
dann wieder in sich gekehrt. Er habe verzweifelt geweint, dann wieder So-
lomon und seine Mutter angeschrien. Er sagte erstmalig, er vermisse »seine
Eltern« und Rita sowie die Grofieltern. Sie sei nie seine Lieblingsschwester
gewesen, gesteht Deborah. Gabriel habe immer mehr Kontakt zu Rita gehabt
und lieber Zeit mit ihr verbracht. Rita war immer zu Haus und habe ihren El-
tern im Haushalt geholfen, wihrend Deborah zur Schule ging und spiter ar-
beitete. Als er erfuhr, dass gerade sie seine Mutter sei, sei das auch deshalb ein
Schock fir ihn gewesen, weil die beiden so unterschiedliche Charaktere sei-
en, erklirt sie. Auch das Verhiltnis zu Solomon sei in der Zeit der Flucht, vor
allem wihrend der Zeit in Italien und Osterreich, spannungsbehaftet gewe-
sen, so Deborah. Solomon sei zwar stets wie ein Vater zu ihm gewesen, doch
wihrend der Flucht sei auch er oft gereizt und wiitend gewesen, dass Gabri-
el ihn nicht immer als solchen sehe, sondern stattdessen seinem Grofdvater
hinterhertrauerte. Er habe sein Leben aufs Spiel gesetzt, um die beiden zu
beschiitzen und all seine Ersparnisse aufgebraucht, um die Flucht zu ermog-
lichen. Mit Gabriels Gefithlsausbriichen habe er zu dieser Zeit nicht umgehen
kénnen, so Deborah. »Solomon [wollte] fiir uns neue Zukunft und nicht, dass
wir schauen in [die] Vergangenheit.« (ebd.) So sucht sie das Verhalten ihres
Mannes zu dieser Zeit zu entschuldigen.

Ende August 2015 erreichen sie Deutschland und landen schliefilich in
Nordrhein-Westfalen, in derselben Aufnahmeeinrichtung, in der zu diesem
Zeitpunkt seit funf Monaten auch Familie Rahmani lebt. Jedoch begegnen
sie sich dort nie. Nach knapp sechs Monaten beziehen sie die kommunale
Unterkunft in Mittstadt, im Februar 2016. Zu diesem Zeitpunkt lebt Familie
Rahmani wiederum bereits seit fiinf Monaten dort.

Deborah ist mittlerweile im achten Monat schwanger. Den Sozialarbei-
tern mochte sie nichts sagen, da sie sie kaum kenne und auflerdem fiirchte,
das Kind zu verlieren. Als sie Blutungen hat, wendet sie sich schlieflich doch
an Lisa, die sie wiederum an eine Gynikologin vermittelt. Deborah hat Angst
vor dem Termin. Solomon und Gabriel begleiten sie, warten jedoch im Warte-
zimmer. Die Arztin bestitigt schlieflich, dass es dem Ungeborenen gut gehe
und prognostiziert, es sei ein Midchen. Deborah freut sich sehr dariiber. So-
lomon wahlt einen Namen, der ihm passend erscheint: Hope. Das Madchen
wird schlieflich im April 2016, etwa drei Wochen zu frith, geboren.

In der Unterkunft wohnen die Gestars zunichst neben einer albanischen
Familie, mit denen sie sich auch den Flur teilen. Solomon dazu:

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

141


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»| can’t remember the name. They were a Muslim family. But | only know
that because | talked to the husband about it. Nice family. Good children.
Just a hard [Uberlegt] future for them. The woman could not sleep at night
because of all the stress. The children were very young. About Hope’s age.
Three children. One baby and two toddlers. One afternoon my wife knocked
at their door. The children at Kinderbetreuung had gotten some sweets and
she wanted [to] offer [some] to their children, but no one was there. The next
day, Lisa told us, they had been sent back to their country during the night.«
(Solomon, 2017)

Nach acht Monaten werden die Nachbarn der Gestars im Oktober 2016 des
Landes verwiesen. Noch im selben Monat zieht Familie Rahmani vom Erdge-
schoss in die beiden benachbarten Riume. In einem Raum schlafen die Eltern
Shabnam und Khaled mit dem jiingsten Sohn Jamal auf einem Ausziehsofa.
Im Nebenraum schlafen Shabnams Schwester Jasina und der mittlere Sohn
Saad auf einer Matratze. Der 17-jihrige Adil schlift im selben Raum auf einer
eigenen Matratze, die quer vor dem Fenster an der Heizung steht.

Familie Gestar schlift nebenan zu viert in einem Bett in ihrer Wohnung.
Deborah schlift mit Hope im Arm, da sie diese nachts am duflersten Rand des
Bettes stillt. Sie scherzt, Solomon und Gabriel briuchten viel Platz. Solomon
sagt, seine Frau schlafe am dufersten Rand, da dort der Heizstrahler stehe
und sie diesem mit der gemeinsamen Tochter am nichsten sein solle.

7.1.2. Die Interaktionen

Bereits kurz nach dem Einzug der Rahmanis in die benachbarte Wohnung
kommt es zu Konflikten. Anhand von Beobachtungsprotokollen und narrati-
ven Interviews mit den Familien ergibt sich ein Konfliktpotenzial, das sich
hauptsichlich auf den gemeinsam zu erledigenden Putzplan konzentriert.
Dieser sieht vor, dass diejenigen Familien, die sich einen Flurbereich teilen,
diesen sauber halten. Der Bereich soll tiglich von Miill und Schuhen befreit,
gefegt oder gesaugt und im Anschluss gewischt werden. Ob dies abwechselnd
geschieht und in welchem Turnus die Familien sich dies aufteilen, obliegt ih-
nen. Die Sozialarbeiter Lisa und Thomas kontrollieren jedoch die Flure, und
auch der Hausmeister Amir achtet darauf, dass diese sauber sind.

Zunichst dulert die Familie Rahmani Unzufriedenheit. So ist im Beob-
achtungsprotokoll festgehalten, dass Shabnam beginnt, die Sauberkeit des
Flures an Tagen zu vergleichen, an denen ihre Familie ihn gereinigt hat, im

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

Vergleich zu den Tagen, an denen Familie Gestar diesen gereinigt hat. Dabei
geht sie mehrmals vorm Betreten ihrer Wohnungstiir den Flur auf und ab,
blickt sich um, und schnalzt mit der Zunge. Am nichsten Morgen um neun
Uhr, als die Kinder bereits in der Schule sind, beginnt sie den Flur gemein-
sam mit Jasina zu reinigen. Dabei stellen sich die beiden Schwestern zunichst
zwei Stithle in den Flur. Wihrend Jasina mit gebeugtem Riicken und einem
Handfeger den Flur reinigt, sitzt Shabnam mit gekreuzten Beinen auf einem
der beiden Stiithle und unterhilt sich mit ihr. Nachdem Jasina einen Putzei-
mer geholt und mit heifSem Wasser gefiillt hat, schickt sie sich an, diesen mit
Reinigungsmittel zu fillen. Shabnam nimmt ihr dieses jedoch plétzlich aus
der Hand, um es nach ihrem eigenen Ermessen zu dosieren. Sie macht dabei
eine Bemerkung, die Jasina ein wenig zu krinken scheint, diese geht jedoch
nicht niher darauf ein. Shabnam taucht den Wischmopp nun in das heifRe
Wasser und zieht zwei lange Bahnen iiber den Linoleumboden des Flures.
Dann driickt sie den Mopp ihrer Schwester in die Hand und setzt sich wieder
auf den Stuhl. Diesmal stiitzt sie ihren rechten Ellenbogen auf dem Ober-
schenkel ab und legt den Kopf dabei in die rechte Hand. Die beiden sprechen
nicht mehr, doch die Situation scheint vertraut. Shabnam beobachtet gedan-
kenversunken Jasina beim Wischen des Flures. Als dieser gewischt ist, verldsst
Jasina erneut die Etage mit dem Putzeimer. Nach einigen Minuten kommt sie
zuriick. Nun befindet sich kaltes Wasser im Eimer. Shabnam knibbelt an ihren
Fingernigeln, macht einen Kommentar und sieht im Folgenden zu, wie Jasina
den Flur erneut wischt. Im Anschluss setzen sich beide im Schneidersitz auf
die Stithle, die sie nun mit dem Riicken zur Wand geschoben haben, sodass
sie sich unterhalten konnen, wihrend der Flur trocknet. Im Anschluss raumt
Jasina die Putzutensilien ein Stockwerk tiefer zuriick in den Haushaltsraum.
Der Flur riecht nun intensiv nach Zitronenputzmittel.

An Tagen, an denen Familie Gestar den Flur geputzt hat, priift Shabnam
diesen erneut kritisch. Sie erklirt dann verargert, dass Familie Gestar den
Flur stets abends putzen wiirde. Er solle laut Putzplan jedoch morgens ge-
putzt werden, da er sonst zu Lisas Postrunde am Mittag bereits wieder ver-
dreckt sei. Aufierdem wiirde Deborah den Flur nicht griindlich genug reini-
gen. Zu der Kritik hinsichtlich des Einhaltens der Putzzeiten kommen die
Zweifel hinzu, dass Deborah den Flur tatsichlich jeden zweiten Tag putze, da
sie abends keine Putzgerdusche aus threr Wohnung hére. Sie bespricht diese
Vermutung auch mit ihrem Mann Khaled, mit Schwester Jasina und mit den
Nachbarn Nimaz Sayed und Fatima Ahmadi. Hiufig sitzen die Frauen ge-
meinsam beim Tee und reden tiber Familie Gestar und deren Putzverhalten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

143


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Bei einem dieser Treffen in der Wohnung der Ahmadis wirft der 10-jihrige
Sohn Khadir, der eine Klasse mit Gabriel Gestar besucht, ein, dass Gabri-
el einmal den Flur putzen sollte, weil Deborah mit der zweijahrigen Tochter
beschiftigt war. Dies nehmen die Frauen in ihr Gesprich auf und reagieren
sehr emotional darauf. Es sei nicht richtig, seine Kinder die Hausarbeit er-
ledigen zu lassen, sagt Shabnam. Sie habe sogar drei Kinder und habe diese
Arbeit nie ihrem Mann oder ihren Kindern iiberlassen miissen. Nimaz stimmt
ihr zu und betont, dass sie und Fatima sogar noch ganz junge Kinder, zwei
Sechsjihrige, zu betreuen hitten und dennoch tagsiiber den Flur wischten.
Ein weiterer Kritikpunkt der Frauen besteht darin, dass Familie Gestar der
Aufforderung Lisas Folge leistet, die Schuhe der Familie in der Wohnung statt
im Flur vor der Wohnungstiir abzustellen, da dies aus Brandschutzgriinden
notig sei. Die Frauen beschreiben dies als »schmutzig« und schnalzen ableh-
nend mit den Zungen. Fir muslimische Familien sei dies undenkbar.

In den folgenden Wochen ist zu beobachten, dass mehr und mehr Putzu-
tensilien im Haushaltsraum fehlen. Jedoch scheint dies nur Familie Gestar zu
bemerken, die es mir gegeniiber anspricht. Zunichst fehlt der Mopp, dann
auch der Plastikeimer und schliefSlich mehrere Flaschen des Putzmittels. In
den Teerunden der Frauen um Shabnam kommen weitere Vorwiirfe auf. Stin-
dig bleibe die Post der Familie Gestar vor der Wohnungstiir liegen. Dies sei
unordentlich und offenbar sei die Familie daher nicht interessiert daran, ihre
Post zu beantworten und sich um ihre Angelegenheiten beziiglich des Asylbe-
scheides und des Jobcenters zu kiimmern. Bei einer Postrunde stellt Lisa bald
darauf fest, dass sich Shabnam weigert, die Post fiir ihre Nachbarn, die Ge-
stars, anzunehmen. Da es sich um einen wichtigen Brief handelt, méchte Lisa
ihn ungern vor der Wohnungstiir ablegen. Doch Shabnam schrickt regelrecht
davor zuriick und ist bedacht darauf, diesen nicht zu beriithren.

Deborah ist tagsiiber mit der 2-jihrigen Hope beschiftigt. Sie erledigt,
sobald Gabriel in der Schule ist, die Einkiufe, riumt in der Wohnung auf
und bereitet Essen zu, wihrend Solomon einen Sprachkurs besucht. Nach-
mittags treffen sich Solomon und Deborah ab und zu in einer evangelischen
Gemeinde in der Nihe, die sie zu Fufl erreichen kénnen, um den Bibelkreis
zu besuchen. An manchen Abenden reinigt Deborah den Flur, wihrend Hope
von Gabriel betreut wird, der mit ihr spielt. An anderen Abenden tibernimmt
Gabriel dies, wenn seine Mutter das Essen zubereitet oder telefoniert. Der
Junge benutzt dafiir lediglich den Wischeimer, den er mit kaltem Wasser aus
dem Wasserhahn im zweiten Stock fiillt sowie das Putzmittel. Wenn Debo-
rah putzt, tut sie es dhnlich wie Shabnam und Jasina, jedoch wischt sie nicht

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

nach. Auch wischt sie schneller und beschrankt das Staubsaugen zuvor auf ei-
nige Sekunden. An manchen Abenden putzt die Familie den Flur nicht. Es ist
weiterhin zu beobachten, dass Solomon und Khaled sich gréfitenteils igno-
rieren. Sie griten sich nur mit einem kurzen Nicken bei Begegnungen in der
Unterkunft. Die Frauen der Familie Gestar und Rahmani ignorieren sich so-
gar morgens im Flur bei dem Gang zum Gemeinschaftsbad und auch dann,
wenn sie die Kinder in die Schule bis zur Haustiir der Unterkunft begleiten.
Aus den Beobachtungsprotokollen geht ebenfalls das Verhalten der beiden Fa-
milien hervor, wenn sie einen Raum teilen missen, zum Beispiel wenn sie ge-
meinsam vor dem Biiro der Sozialarbeiterin warten miissen. Shabnam und
Jasina schnalzen dann hiufig mit der Zunge, um ihre Ablehnung auszudrii-
cken. Auch nehmen sie korperlich Platz ein, indem sie die drei freien Stiith-
le vor dem Biiro zu zweit besetzen. Beide sitzen auf den duflersten Stiihlen,
schrig einander zugewandt, mit iibereinandergeschlagenen Beinen, dass kei-
ne weitere Person sich setzen kann. Sie mustern Deborah demonstrativ von
oben bis unten und sprechen und kichern dabei. Auf diese Weise grenzen sie
sich gezielt von ihr ab. Deborah nimmt in solchen Situationen keinen Blick-
kontakt auf. Sie spielt mit ihren Hinden® oder fithrt ein Gesprich mit Gabriel
auf Tigrinya.

71.3. Analyse des Fallbeispiels

Aus den Gesprichen mit den beiden Frauen ergeben sich zwei Perspektiven,
die im Folgenden aufgezeigt werden. Es wird deutlich, dass Shabnam ihren
jungsten Sohn regelmifRig befragt, wie sich Gabriel Gestar in der Schule ma-
che, und warnt ihn davor, Kontakt zu dem ebenfalls 10-Jihrigen aufzuneh-
men. Gabriel und Jamal Rahmani besuchen eine Klasse, kennen die Dyna-
miken der Eltern und halten sich daher zuriick. Die beiden Jungen sitzen in
ihrer Klasse aufgrund des Sitzplans nebeneinander, den ihre Lehrerin fest-
gelegt hat. Sie bezeichnen sich jedoch nicht als Freunde. Vielmehr antwortet
Jamal, als ich ihn frage »Was weif3t du iiber Gabriel?«: »Er ist ein Christ und
er ist auch zehn Jahre alt« Jamal, 2017). Hierbei wird deutlich, dass Jamal die

3 Deborah ist eine der wenigen Frauen in der Unterkunft, die kein eigenes Handy be-
sitzt. Die meisten Wartenden vor Lisas Biiro schreiben Nachrichten auf ihrem Handy,
sehen sich Fotos daraufan oder spielen Spiele darauf. Dass Deborah mitihren Hinden
spielt, wirkt in diesem Kontext sehr ungewéhnlich und kindhaft. Deborah benutzt ab
und zu Solomons Telefon, mochte jedoch kein eigenes Handy, da sie Angst hat, ihr
Aufenthaltsort konne so bekannt werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

145


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

religiése Argumentation seiner Mutter itbernimmt und Gabriel vorrangig als
Christen wahrnimmt. Diese Argumentation hat ihren Grund zum einen in der
Bezeichnung »die Christen«, (Shabnam, 2016), mit der seine Eltern Familie
Gestar benennen (obgleich es noch andere christliche Familien in der Unter-
kunft gibt), und zum anderen in Shabnams Warnungen gegeniiber ihren Kin-
dern und anderen Familien, Familie Gestar sei ungepflegt, was sie ebenfalls
religiés konnotiert, indem sie ihre Wahrnehmungen immer wieder in Verbin-
dung mit der christlichen Konfession der Familie bringt. Auch gegeniiber der
Forscherin duflert sie sich entriistet. So beschreibt sie die zweijahrige Hope
mit der Aussage: »Kleine[s] Mddchen haben so [hilt die Hinde in einem Bo-
gen iiber ihrem Kopf] Haare! [schnalzt mit der Zunge]« (ebd.). GleichermafRen
bietet auch Deborahs kurzes krauses Haar Anlass fiir Entriistung. Auf Shab-
nam wirkt dies unrein. Doch nicht nur die Struktur ihres Haares, sondern
auch die Tatsache, dass sie es so kurz tragt und nicht bedeckt, drgert sie.
Deborah wirkt auf Shabnam weiterhin durch ihr hageres, ungeschminktes
Erscheinungsbild unfraulich und nicht miitterlich. Diese Fremdheit spiegelt
sich fiir sie auch in Deborahs dunkler Hautfarbe. Als diese im Gesprich the-
matisiert wird, schaltet sich Shabnams Schwester Jasina ein und bittet Shab-
nam mir zu itbersetzen: »Schmutzig[e] Haut. Ist schmutzig[e] Familie« (ebd.).
In diesem Dreiergesprach erkliren die beiden Schwestern auch, sie wiirden
einige Putzutensilien im Waschmaschinenraum hinter den Waschmaschinen
verstecken, sodass diese der Familie Gestar nicht zugingig seien. Dabei be-
tonen sie die Notwendigkeit es zu vermeiden, dass »schmutzig[e] H[d]nde«
(ebd.) diese beriihrten. Als sie erfahren, dass Gabriel zuweilen die Putzdienste
seiner Familie iibernimmt, beziehen Shabnam und Jasina dies auf ihr Rollen-
verstindnis als Frau und ihre damit einhergehenden Erwartungen. Dass ein
Kind die Aufgaben der Mutter erfilllen miisse, noch dazu ihr Sohn, bestitigt
sie darin, dass Deborah keine gute Mutter sei, da ihr Verhalten vom dem Ja-
sina und Shabnam bekannten Standard abweicht. Als die beiden ihren Arger
gegeniiber Lisa ansprechen, beschrinken sie sich jedoch auf die Schilderung,
dass Deborah den Flur nicht ordnungsgemif sowie selten putzen wiirde. Sie
schildern weiterhin, dass sie eine Ungerechtigkeit darin sihen, allein fiir den
Zustand des Flures zustindig zu sein. Einen weiteren Sachverhalt, der ein Ar-
gernis fiir Shabnam darstellt und deren Bild von Deborah prigt, verschweigen
sie Lisa jedoch. Nimlich, dass Familie Gestar der Aufforderung der Sozialar-
beiterin Folge geleistet hat, die Schuhe der Familie statt auf dem Flur im Inne-
ren der Wohnung aufzustellen. Shabnam dufert erneut, dies sei »schmutzig«

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

(ebd.) und nicht nachvollziehbar, die Sichtweise der Sozialarbeiter aufler Acht
lassend.

Aus Deborahs Perspektive besteht zunichst ein grofies Unwissen hin-
sichtlich ihrer Nachbarn. Sie kennt die Familienmitglieder vom Sehen im
Flur und weif}, dass Gabriel und Jamal eine Klasse besuchen. Die Namen
aller Familienmitglieder der Rahmanis kennt sie jedoch nicht. Die Familie
oder auch Shabnam als Einzelperson bezeichnet sie daher stets als »Rah-
mani« (Deborah, 2016), was auf eine Distanz zu den Nachbarn hindeutet.
Dass das Putzen konfliktbehaftet ist, fillt Deborah durch das Verhalten,
vor allem aber durch Mimik und Gestik von Shabnam und Jasina auf. Was
Rahmanis jedoch nicht wissen, ist, dass Solomon und Deborah ein wenig
Arabisch verstehen und daher auch, wenn schlecht iber sie gesprochen
wird. Dies fithrt zusitzlich dazu, dass sich Deborah von den Nachbarn
distanziert. Deborah fithrt die von ihr wahrgenommene Feindseligkeit ihrer
Familie gegeniiber auf religiose Differenzen zuriick. Zwar hatten die Gestars
bereits Kontakt und positive Erfahrungen zu und mit einer muslimischen
Familie aus Albanien, die vor den Rahmanis die Wohnung bewohnte, jedoch
argumentiert Solomon, dass sie aus einem Land kimen, in dem es normal
sei, Muslimen gegeniiber vorsichtig zu sein, da von diesen potenziell eine
Bedrohung ausgehen konne. Die personliche Verfolgungserfahrung starke
diese Ansicht der Familie. Zudem steht Shabnam im engen Kontakt mit
einer weiteren syrischen Frau aus der Unterkunft, die zufillig den Namen
Almaz trigt. Dies war Deborahs muslimischer Deckname in Eritrea, der
sie noch immer Angst erleiden lisst, sobald sie ihn hért. Deborah geht den
Rahmanis auch daher aus dem Weg. Das Putzen verschiebt sie so weit auf die
spiten Abendstunden, dass es ihr unwahrscheinlich erscheint, ein Familien-
mitglied der Rahmanis auf dem Flur anzutreffen. Hort sie laute Gerdusche
aus der benachbarten Wohnung oder hat sie den Eindruck, jemand komme
auf den Flur, stellt sie zum Beispiel das Staubsaugen sofort ein. In einem
weiteren Gesprich erklirt sie mir, sie sauge stets nur kurz, um niemanden
zu storen. Ein anderes Mal sagt sie, sie sauge abends schnell den Flur, um
die Ruhezeiten einzuhalten, daher werde manchmal nicht alles sauber. Als
sukzessive Putzutensilien verschwinden, erklirt Deborah zunichst fiir etwa
zwei Wochen, sie habe das Putzen »vergessen« (Deborah, 2016). Sie zuckt
dabei mit den Schultern und meidet meinen Blick, obgleich sie mich sonst in
Gesprichen genau mustert. Als sie den zunehmenden Unmut der Rahmanis
in dieser Zeit bemerkt, teilt sie zunichst Gabriel fiir den Putzdienst ein und
begriindet seine Mithilfe mir gegeniiber wie folgt: »Ist kein Baby, Natalie!

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

147


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Ist er 10 Jahrel« (ebd.) Doch der Zehnjihrige kann den schweren Industrie-
staubsauger nicht die Treppen hinauftragen, sodass er auf das Staubsaugen
verzichtet. Als er dann weder Kehrblech und Besen noch Wischmopp, Eimer
und Putzmittel findet, gibt er schlieflich auf, mochte dies seinen Eltern
gegeniiber jedoch nicht zugeben. Zunichst erzihlt er seiner Mutter, das
Putzen sei besonders schnell gegangen, dafiir wird er von Deborah damit
belohnt, dass er ein Spiel auf Solomons Smartphone spielen darf. Doch
nach weiteren drei von Gabriel ausgefithrten Putzdiensten, die tatsichlich
nicht stattfinden, wird Deborah vor dem Biiro der Sozialarbeiterin bése von
Shabnam und Jasina angesehen und hért, wie diese von ihr auf Arabisch
als »schmutzig« (ebd.) sprechen. Daraufhin ist sie bestiirzt und erzihlt
mir, dass sie nun das Gesprich mit Lisa suchen werde, um deren Hilfe zu
erbitten. Lisa gegeniiber stellt sie die Situation zunichst so dar, dass sie von
den Nachbarn schikaniert werde, obgleich sie ihre Putzdienste regelmifiig
ausfithre. Bei weiterer Nachfrage riumt sie ein, dass sie abends oft miide sei
und daher ab und zu einen Putzdienst nicht ausgefithrt habe. Als Lisa sie mit
den Vorwiirfen der Rahmanis konfrontiert, wird Deborah jedoch ungehalten
und irgert sich tiber die Regeln in der Unterkunft, die nicht nachvollziehbar
seien. Weiterhin duflert sie: »Warum ich muss sauber machen? Flur ist nicht
schmutzig. Flur ist sauber!« (ebd.) Die Situation mit den Rahmanis drgere
sie, es gehe nur darum, zu zeigen, wer den Flur besser reinigen konne.
Ein sauberer Flur misse jedoch nicht geputzt werden, nur um den Dienst
eingehalten zu haben. Wiitend verlisst sie das Biiro der Sozialarbeiterin.
Als ich sie nach dem Gesprich allein antreffe, frage ich sie, weshalb sie Lisa
gegeniiber die fehlenden Putzutensilien nicht erwihnt habe. Deborah tut so,
als wiisste sie nicht, wovon ich spreche. Auch die Tatsache, dass die Schuhe
der Familie Rahmani noch immer im Flur stiinden, sei ihr nicht aufgefallen.

Die beschriebenen Alltagspraktiken der beiden Familien kénnen mit de
Certeau als nicht zufillig oder bewusst beschrieben werden (vgl. de Certeau
1988: 11). In der Untersuchung jener kreativen Praktiken zieht de Certeau vor
allem Verbindungslinien zu Foucault (1977), indem er Praktiken als Mittel zum
Umgang mit einer Disziplinierung thematisiert. Jene Praktiken dienten da-
zu, sich einen bestimmten Raum anzueignen und seien in ihrer Vielzahl mit
»Handlungsweisen« (de Certeau 1988: 16) am besten umschrieben (vgl. ebd.).
Die dabei anzuwendenden »Praktiken und Listen« (ebd.) bilden die Grundlage
seiner wesentlichen Unterscheidung in Strategien und Taktiken, die de Cer-
teau in ein bestimmtes Machtverhiltnis einbettet. Dabei setzten Strategien
ein »mit Macht und Willenskraft ausgestattetes Subjekt« (ebd.: 23) wie auch

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

einen Ort voraus, der diesem Subjekt eigen sei (vgl. ebd.). Taktiken wieder-
um bezeichneten »ein Kalkiil, das nicht mit etwas Eigenem rechnen kannc
(ebd.), schon gar keinen eigenen Ort: »Die Taktik hat nur den Ort des An-
deren.« (ebd.) Die Taktik sei daher fluider als die Strategie, miisse flexibler
reagieren, »giinstige Gelegenheiten« (ebd.) abpassen und das Krifteverhilt-
nis an den Stellen zu ihren Gunsten nutzen, an denen es sich anbiete (vgl.
ebd.: 23f). Gerade am »Ort des Anderen« (ebd.: 23) stelle dies eine Herausfor-
derung dar. Damit sind auch die Feldakteure dieser Arbeit konfrontiert. Im
Fallbeispiel des Putzplanes taktieren Shabnam und Deborah beide im Rah-
men ihrer Moglichkeiten. Shabnam, indem sie Putzutensilien versteckt sowie
ihre Einschitzung der Familie Gestar mit anderen Familien teilt und so Mehr-
heiten in der Unterkunft fiir sich gewinnt. Deborah taktiert, indem sie zum
Beispiel ihr arabisches Sprachverstindnis nicht offenbart und genau abwigt,
welche Details im Konflikt um den Putzplan sie Lisa anvertraut um sich deren
Unterstittzung gegen Familie Rahmani zu sichern. Weiterhin gibt sie mir ge-
geniiber vor, itber bestimmte Sachverhalte nicht im Bilde zu sein. Moglicher-
weise ist es ihr unangenehm, da sie dann vorherige Argumentationslinien
nicht aufrechterhalten kénnte oder ihr diese nicht mehr kohirent erschei-
nen wiirden. Eventuell sind ihr bestimmte Details wie die Schuhe im Flur vor
der Wohnung der Rahmanis jedoch auch nicht aufgefallen. Eine andere Be-
griindung wire, dass sie dies ignoriert — vor Erschopfung oder aus Sorge um
eine Intensivierung des Konflikts. Nach de Certeau geschieht das Taktieren
im Alltag nie zufillig (vgl. de Certeau 1988: 11). Vielmehr sollen die beobach-
teten Interaktionen der Feldakteure vor dem Hintergrund ihrer persénlichen
Biografien und Werdeginge beleuchtet werden. So findet Deborah einen in-
dividuellen Umgang mit ihrer religiésen Zugehorigkeit vor dem Hintergrund
dessen, was ihr in Eritrea widerfahren ist. Sie bezeichnet sich als Christin und
besucht regelmifiig die Gottesdienste einer Gemeinde aufierhalb der Unter-
kunft, legt jedoch Wert darauf, in der Unterkunft selbst kein Kreuz um den
Hals zu tragen. Dies kann im Sinne von Malkkis Konzept des pragmatischen
Umgangs mit Identitit (vgl. Malkki 1995: 155) verstanden werden, die argu-
mentiert, dass Fliichtlinge haufig bereits in ihren Herkunftslindern Erfah-
rungen mit ethnischer und religiser Pluralitit gesammelt und dabei gelernt
hitten, mit dieser flexibel umzugehen (vgl. ebd.). Dabei seien neben ethni-
schen und religiésen Zugehorigkeiten zum Beispiel auch Sprachzugehorig-
keiten pragmatisch gehandhabt worden. Mittels dieses Managens multipler
Identititen sei es moglich gewesen, zum Beispiel Unannehmlichkeiten oder
Bedrohungen abzuwenden (vgl. ebd.: 156). Dies spiegelt sich in Deborahs Ver-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

149


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

wendung des arabischen Vornamens >Almaz< wihrend ihrer letzten Monate
in Eritrea sowie in ihrer Flucht, auf der sie eine muslimische Zugehorigkeit
suggeriert. Weiterhin wird durch Malkkis Ansatz deutlich, dass Deborah in-
nerhalb der Unterkunft méglicherweise keine Aufmerksamkeit auf die Tatsa-
che ziehen machte, dass sie Christin ist, um potenzielle weitere Konflikte zu
vermeiden.

Ein Taktieren nach de Certeau geht zudem einher mit der Prisentation
gegeniiber der Forscherin. So ist Shabnam darauf bedacht, mir gegeniiber
als leidgeplagt aufzutreten, wenn es um ihre Nachbarn geht, sie driicke dies
durch vielfaches Seufzen oder fiir sie dramatische Mimik und Gestik aus. Sie
legt weiterhin wert darauf, dass mir deutlich wird, dass sie dem Rollenbild
entspricht, dass sie von anderen Frauen ebenfalls erwartet: als liebende, auf-
opferungsvolle, reinliche Mutter, die sich um ihre Pflichten zum Wohle der
Familie kiitmmert. Sie appelliert damit auch an das Rollenbild, das sie von
mir hat.

Deborah mdchte ebenfalls kohirent mir gegeniiber argumentieren, was
erkliren konnte, weshalb sie bestimmte Details nicht erinnert oder besonders
betont. Die Interaktionen der beiden Frauen mit mir machen mir zusitz-
lich klar, dass beide mich nicht nur als hellhdutige deutsche Frau und Mutter
wahrnehmen, sondern zudem als Christin, was sich bei Deborah darin aus-
driickt, dass sie mich ab und zu nach meinem Kreuzschmuck fragt. Schlief3-
lich kénne ich diesen bedenkenlos bei mir tragen. Auch fragt sie mehrfach,
welcher »Gemeinde« (Deborah, 2017) meine Familie angehdre, und ist stets
unzufrieden mit der Antwort, dass ich keiner Gemeinde angehore. Bei der
nichsten Nachfrage gibt sie dann vor, vergessen zu haben, welcher Gemein-
de ich angehore. Ich solle ihr nur den Namen noch mal nennen und diirfe sie
auch gern dorthin fithren.

Shabnams Wahrnehmung meiner religisen Zugehorigkeit kommt unter
anderem im folgenden Interviewausschnitt zum Ausdruck, der zugleich zen-
tral fir den Konflikt zwischen den beiden Familien ist:

»Familie Gestar nicht gut. Nicht sauber machen. Immer meine Schwester
und ich machen Flur sauber. Familie Gestar stellen Schuhe ab vor der Tiir.
Soviele [iiberlegt] Schmutz. Nicht waschen [sie zeigt auf den Waschmaschi-
nenraum]. Kinder [von] Familie Gestar nicht sauber. Nicht riechen gut. Haare
schmutzig. Das ist, weil Familie Gestar aus Afrika, weifst du. Ja, aus Eritrea.
Viele Menschen da. Nicht viele Christen, glaube ich. Nur wenig. Aber Fami-
lie Gestar ist Christen. In Deutschland Christen sind sauber, weil deutsche

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

Menschen sind sauber. Sehr sauber. Aber in Afrika Christen sind nicht sau-
ber. Wir Muslime sind sauber. Sind saubere Familien. Kochen und sauber
machen. Wohnung sauber. Kind sind sauber. Ich nicht gehe an der Tiir von
Familie Gestar [sie halt sich die Nase zu]. Ich kann nicht, weil Muslim. Nicht
gut fiir mich und fiir mein[e] Familie. In Islam ist einfach so.« (Shabnam, 2016)

Dabei ist zunichst erkennbar, dass ihre Aussage einer bestimmten Gliede-
rung folgt. Sie beginnt mit ihrer feststehenden Einschitzung der Familie Ge-
star hinsichtlich des konkreten Problems des Putzplanes. Dabei betont sie,
dass stets sie es sei, die gemeinsam mit ihrer Schwester den Flur reinige.
Dem schlief3t sich der Hinweis darauf an, dass Familie Gestar die Schuhe im
Inneren der Wohnung abstellt, fiir sie »vor der Tiir«, was Shabnam als unzu-
mutbar empfindet. Sie suggeriert auflerdem, die Familie wiirde ihre Wische
nicht waschen, indem sie auf den Waschraum zeigt, und stellt im Folgenden
eine direkte Verbindung zu den Kindern her, die daher nicht »sauber« sei-
en. Sie lisst zunichst offen, ob sie sich dabei zum Beispiel auf Kleidung oder
auf Kérperhygiene bezieht, unterstreicht ihr Empfinden jedoch mit der ein-
deutigen sensorischen Wahrnehmung »Nicht riechen gut.«. Darauthin geht
sie iiber zu dufierlichen Merkmalen der Familienmitglieder und bezieht sich
hier auf die Haare der Familie, die sie ebenfalls als »schmutzig« beschreibt.
Im Anschluss folgt ihr Erklirungsmodell fir ihre Feststellungen: »Das ist,
weil Familie Gestar aus Afrika, weifdt du. Ja, aus Eritrea. Viele Menschen da.«
Durch die Nennung der Herkunft der Familie, zunichst des Kontinents, dann
des Landes sowie der Tatsache, dass viele Menschen dort lebten, soll deutlich
werden, weshalb die Familie »schmutzig« sei. Daraufhin folgt ihre Verortung
der Familie Gestar als christlich sowie der Hinweis, dass nur wenige Christen
in Eritrea lebten. Dem schliefit sich eine erneute Feststellung Shabnams an,
die vier Punkte umfasst und von ihr als Common-Sense-Tatsache dargestellt
wird: 1) seien Christen in Deutschland »sauber«, 2) dies sei nur der Fall, weil
Deutsche »sauber« seien, 3) seien afrikanische Christen unsauber, 4) seien
Muslime »sauber«. Fiir den letzten Punkt findet sie dann vier Begriitndungen
und benutzt diese fiir ihr abschliefiendes Argument, dass ihre religiése Zuge-
horigkeit sie daran hindere, sich in der Nihe der Familie Gestar aufzuhalten.
Ihr Schlussstatement ist zugleich ein Kommunikationsstopp: »In Islam ist
einfach so.« Dies lisst dem Gesprachspartner keine Moglichkeit, das Gesagte
zu hinterfragen. Ihre Aussage endet damit.

Hinsichtlich der Prasentation gegeniiber der Forscherin wird hier zu-
nichst deutlich, wie Shabnam jene wahrnimmt. Indem sie »Christen in

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

151


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Deutschland« als eigene Religionsgruppe anspricht und zusitzlich betont,
dass diese »sauber« sei, kann davon ausgegangen werden, dass Shabnam die
Forscherin dieser Gruppe zuordnet. Weiterhin erscheint es moglich, dass
die Forscherin hier als Vertreterin des Aufnahmelandes angesprochen wird.
Zudem kann diese Tendenz dem Ausloten des gesellschaftlichen Rahmens
(vgl. Goffman 1980) zugerechnet werden, den sich die Feldakteure schritt-
weise erschlieflen miissen. Dabei taktieren sie, indem sie abwigen, was
wem gegeniiber sagbar ist (vgl. 3.6.2). Diesen Handlungsspielraum verstehen
Hansen und Oliver-Smith als Hinweis darauf, dass Flichtlinge nicht per se
abhingig und verletzlich sind, sondern vielmehr ein Fokus auf den von ihnen
erlebten Konflikten und Aushandlungsprozessen liegen sollte, um ihre Mog-
lichkeitshorizonte und somit auch die Subjekte selbst besser zu verstehen
(vgl. Hansen/Oliver-Smith 1982: 5). Diesem Appell soll hier gefolgt werden. So
zeigt die Strukturanalyse des Interviewausschnitts weiterhin, dass Shabnam
zunichst die Kategorien >Sauberkeitc, dann >Ethnies, >Herkunft<, >Religionc
erneut >Sauberkeit« und wiederum >Religion«< anspricht. Dabei zieht sie
deutliche Grenzen. Grenzziehungen, die auf Grundlage der Kodierungen als
zentrale Kategorie der Arbeit herausgearbeitet wurden, unterliegen vor allem
dem Verstindnis Barths, der diese auf den Umgang ethnischer Gruppen un-
tereinander zuriickfithrt, indem er zunichst feststellt, dass Grenzziehungen
erst durch soziale Interaktion deutlich und wirksam wiirden (vgl. Barth 1969:
10). Dabei bildeten Prozesse von Exklusion und Eingliederung die Grundlage
fir ethnische Distinktion (vgl. ebd.: 9f.). Diese Distinktionen wiederum seien
Grundlage fiir soziale Systeme (vgl. ebd.:10). Barth erklirt weiterhin, die
ethnische Grenze >kanalisiere« soziales Leben (vgl. ebd.:15). Auch lieRe sich
ihre Aufrechterhaltung im tiglichen Miteinander ablesen, wenn Personen
unterschiedlicher Kulturen in Kontakt stiinden: »[..] ethnic groups only
persist as significant units if they imply marked differences in behaviour,
i.e.« (ebd.:15) Im Folgenden erliutert Barth, wie ein Grenzziehungsprozess
konkret aussehen kann:

»[..] adichotomization of others as strangers, as members of another ethnic
group, implies a recognition of limitations on shared understandings, differ-
ences in criteria for judgement of value and performance, and a restriction
of interaction to sectors of assumed common understanding and mutual in-
terest.« (ebd.: 15)

Durch den Interviewausschnitt wird nun deutlich: Indem Shabnam ein Bild
der Familie Gestar konstruiert, dass sie aufgrund deren Zugehérigkeit zu ei-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

ner anderen ethnischen Gruppe, nimlich »aus Afrika«, als von der Norm ab-
weichend und >fremd« herleitet, grenzt sie sich vor allem ethnisch, jedoch im
weiteren Verlauf des Ausschnitts auch religiés ab. Dabei werden ihre Grenz-
ziehungen dadurch wirksam, dass sie im Rahmen der Kategorie »Sauberkeit«
zwischen den Konzepten »Sauberkeit«< und >Reinheit< unterscheidet und sich
von den Negierungen abgrenzt. Zwar spricht sie im Ausschnitt lediglich von
der Dichotomie ssauber<und >schmutzigs, die Verwendung eben dieser beiden
Termini kénnte jedoch auch auf ihren im Deutschen noch begrenzten Wort-
schatz zuriickzufithren sein. Die Nicht-Verwendung von Synonymen kénnte
ebenfalls fur diese These sprechen. Unter dieser Primisse wire es auch denk-
bar, dass sie eine doppelte Unterscheidung, nimlich von »sauber< und >unsau-
ber< sowie >reinc< und >unrein¢ anspricht. Letzteres Gegensatzpaar kann hier-
bei auf Douglas’ Konzept von »purity« (vgl. Douglas 1966) zuriickgefithrt wer-
den, die dieses kosmologisch verortet und darauf hinweist, dass Anomalien
und Ambiguititen als Notwendigkeiten simtlicher religiéser Systeme fun-
gierten. Im Rahmen dieser Konzepte verortet Shabnam auch die Haarform
und -struktur ihrer benachbarten Familie und begriindet dies mit konkreten
Sinneseindriicken, nimlich dem >Sehen< und dem >Riechens, also mit ihren je-
weiligen Wahrnehmungen. Diese erscheinen ihr spezifisch und intersubjektiv
nachvollziehbar, indem sie einen sichtbaren Ausdruck haben. Ihre Eindriicke
seien daher fiir jeden wahrnehmbar, was diese fiir sie bestitigt.

Die der Familie Gestar zugeschriebene Anomalie driickt sich fiir Shab-
nam jedoch auch in weiteren Punkten aus. Einer davon ist der gesellschaft-
liche Status der eritreischen Familie, der als bedeutende Differenzkategorie
fungiert. So sind viele Feldakteure an der Vergangenheit der jeweils anderen
interessiert, besonders hinsichtlich deren Zugehérigkeiten sowie des gesell-
schaftlichen und ékonomischen Status im Herkunftsland. Dies wird jedoch
tiblicherweise indirekt ausgelotet, indem zum Beispiel von bestimmten Aus-
sagen, Verhaltensweisen oder einem bestimmten Habitus auf einen Status
geschlossen wird. Indem Shabnam sagt »[...] Familie Gestar aus Afrika, weif3t
du. Ja, aus Eritrea. Viele Menschen da. Nicht viele Christen, glaube ich. Nur
wenig. Aber Familie Gestar ist Christen.« Somit fithrt sie die Devianz der Fa-
milie Gestar zunichst auf deren afrikanische Herkunft zuriick. Im Folgen-
den bringt sie die religiose Zugehorigkeit ins Spiel und suggeriert die Nicht-
Akzeptanz der christlichen Familie in der Herkunftsgesellschaft. Damit geht
einher, dass Shabnam selbst stolze Sunnitin und sich der Tatsache bewusst
ist, in ihrem Herkunftsland zur religiosen Mehrheit zu gehoren. Aus voran-
gegangen Gesprichen ist weiterhin bekannt, dass sie religiésen Minderhei-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

ten im eigenen Herkunftsland zuriickhaltend gegeniibersteht. Die deutsche
Gesellschaft nimmt sie scheinbar als mehrheitlich christlich wahr, was da-
fiir sprechen wiirde, dass Familie Gestar gut in die deutsche Aufnahmege-
sellschaft passt. Dies passt jedoch nicht zur Intention der Aussage der Spre-
cherin. Um ihr Bild der Gestars zu unterfiittern, argumentiert sie demnach
im Folgenden mit Unreinheit, mit dem Nachschub, dass deutsche Christen
jedoch davon ausgenommen seien, da »deutsche Menschenc« allgemein >sau-
ber« seien. Es ist auch ihr Taktieren, das sie Gemeinsamkeiten zwischen den
Deutschen herstellen lisst, die sie als Christen wahrnimmt. Schliefilich zieht
sie die Grenze auch zwischen der Forscherin und Familie Gestar. Aus wei-
teren Gesprichen geht hervor, dass sie die Vorstellung von >Sauberkeit< und
»Deutschland« unter anderem mit dem Zustand der Schulen, die ihre Séh-
ne besuchen, dem Straflenbild Mittstadts wie auch mit der Kleidung, die sie
Ehrenamtliche und Sozialarbeiter tragen sieht, assoziiert.

In dem exemplarischen Ausschnitt wird ebenfalls deutlich, dass Grenzzie-
hungen nicht unabhingig von Zugehérigkeiten untersucht werden kénnen.
Diese spielen insofern eine Rolle, als sie von Pfaff-Czarnecka als besonde-
re Herausforderung der heutigen Zeit, vor allem in pluralen Gesellschaften,
beschrieben werden. Dabei werde gerade »in den Kommunikationsriumen
der Zuwanderungsgesellschaften« (Pfaff-Czarnecka 2012: 9) der Wunsch nach
eindeutiger Verortung und Zugehérigkeit deutlich. Unter Zugehorigkeit ver-
steht sie »individuell erworbenes Lebenswissen und Empfinden, deren Pra-
xis sich in hochst konfliktiven Konfrontationen mit sozialen Grenzziehungen
entfaltet.« (ebd.:9) Soziale Grenzziehungen fithrten wiederum neue Span-
nungsfelder ein, deren Rahmen ausgehandelt werden miisse (vgl. ebd.):

»Firunser Verstindnis der Zugehorigkeit ist bedeutsam, wie diese Grenzzie-
hungen sich in den verschiedenartigen Lebenswelten entfalten und wie sie
unter den Rahmenbedingungen von Machtasymmetrien zwischen denjeni-
gen, die gesellschaftliche Normen setzen, also den Inkludierten einerseits,
und den Exkludierten andererseits ausgehandelt werden.« (ebd.)

Den individuellen Lebenspfaden »zwischen verschiedenen sozialen Welten«
(ebd.) folgend, sei Barths Ansatz ausbaufihig hinsichtlich eines umfassende-
ren Verstindnisses von Ethnizitit, das »sowohl die gefithlte Zusammengehs-
rigkeit und kulturelle Selbstvergewisserung als auch die ethnische >Grenzar-
beit« (ebd.: 64) einbeziehen solle. Hierbei sei soziale Konfrontation bedeut-
sam, um eine Reflexion »iiber die Grenzen der Gemeinsamkeit« (ebd.:22)

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

zu ermoglichen. Diese konne in ihrem Resultat gleichermaflen »Widerstand«
(ebd.) und »Grenzziehung, aber auch Grenziiberschreitung« (ebd.) evozieren.

Dem Beispiel folgend, wird ersichtlich, dass die Sprecherin, Shabnam,
unter den gegebenen Rahmenbedingungen Grenzen so zieht, dass bestimm-
te Zugehorigkeiten zutage treten. Dabei scheinen ethnische und religiése Zu-
gehorigkeit eng miteinander verwoben. Als Begriindung dafiir, weshalb diese
beiden miteinander in Beziehung gesetzt werden, bietet Baumann an: »In
complex situations of social strife, one can often find ethnic, national, or mi-
gratory boundaries transformed into religious ones.« (Baumann 1999: 23) Dies
scheint fiir Shabnams Argumentation plausibel. So ist im Interview zu sehen,
dass sie zwar ethnische und auch nationale Merkmale anspricht, jedoch stets
wieder auf religiose Zugehorigkeit rekurriert. Zwar sind der Forscherin neben
dem gesellschaftlichen Status noch weitere Kriterien bekannt, die potenziel-
le Differenzkriterien fiir die Familien darstellen und ab und zu Erwihnung
finden, so der Bildungshintergrund (beispielsweise die Tatsache, dass Debo-
rah und Solomon beide alphabetisiert sind und Solomon sogar die Universi-
tit besucht hat, wohingegen Shabnam Analphabetin ist), die Sprachfihigkeit
der Familien im Deutschen (die sich unter anderem in der Kontakthiufigkeit
der Familien zur Sozialarbeiterin Lisa spiegelt, die gleichsam eine Informa-
tionsressource darstellt) sowie das individuelle Fluchtmotiv (so argumentiert
Shabnam hiufig, ihre Familie sei aus dringenderen Griinden geflohen als Fa-
milie Gestar), was auch mit dem aufenthaltsrechtlichen Status in Deutschland
in Verbindung gebracht wird (Familie Gestar erhilt lediglich den subsididren
Schutzstatus*, wohingegen die Mitglieder der Familie Rahmani bereits frith-
zeitig als Fliichtlinge anerkannt werden), jedoch soll im Folgenden der Fo-
kus auf der religiésen Grenzziehung und Zugehorigkeitskonstruktionen der
Sprecherin liegen. Schliefilich sieht Shabnam, dem Angebot Baumanns fol-
gend, aufgrund der Intensitit des Konflikts offenbar die Notwendigkeit ei-
ner religiésen Abgrenzung. Zwar wird in der Literatur stets darauf verwie-
sen, dass Religion in der Migration lediglich eine von mehreren Quellen zur
Selbstverortung darstelle (vgl. Baumann 2018: 43f.), fiir Shabnam scheint die-
se jedoch zentral zu sein. Religion dient ihr zudem als Differenzmarker, den
sie verschiedentlich einsetzt: implizit, indem sie auf Reinheitsvorstellungen
rekurriert, die fir sie mit religioser Zugehorigkeit in Verbindung zu stehen
scheinen (>Aber in Afrika Christen sind nicht sauber<), wie auch explizit, vor

4 Diese Eritrea-spezifische Kontroverse greift unter anderem ProAsyl im Jahr 2017 auf
(vgl. Bartolucci 2017).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

allem in der zweiten Hilfte des Ausschnitts, indem sie neben der Thematisie-
rung des religiésen Minderheitenstatus der Gestars im Herkunftsland Bezug
auf die eigene religiose Zugehorigkeit nimmt. Dabei rechnet sie sich mit der
Aussage »Wir Muslime« explizit der Gruppe der Muslime zu, die sie scheinbar
als imaginire landeriibergreifende Gruppe oder Community versteht, die, im
Gegensatz zu den >Christens, die lediglich in Deutschland >sauber« seien, in
jedem Land als reinlich und damit, ihrem Verstindnis nach, auch als tugend-
haft gelten.

Da Shabnam im weiteren Verlauf des Interviews auch andere muslimi-
sche Familien einbezieht, die ebenfalls >sauber« seien, um so ihre Argumen-
tation zu stiitzen — nimlich die sunnitische Familie Ahmadi, die schiitische
Familie Sayed und die albanische sunnitische Familie Bozhdaraj —, wird deut-
lich, dass sie zugunsten ihrer Argumentation 1) ihr bekannte binnenislami-
sche Rivalititen und Konflikte auflen vor lisst und 2) von ihre bisher prak-
tizierten Herkunftsunterscheidungen als Indikator fiir sMuslimsein< auler
Acht lisst.® Daran ist mit Pfaff-Czarnecka ablesbar, dass Grenzziehungen als
situativ und relational zu verstehen sind - sie »[..] lassen Menschen krea-
tiv werden« (Pfaff-Czarnecka 2012: 9). Die Relationalitit Shabnams sozialer
Grenzziehungen spiegelt sich dabei darin, wie sie Grenzen zieht (ob religi-
ds oder ethnisch) sowie wann (in welchen Situationen, unter welchen Rah-
menbedingungen) sie dies tut. Exemplarisch fiir diese Situativitit soll das
Beispiel des Elternabends stehen, den Shabnam und Deborah anlisslich der
Einschulung ihrer beiden S6hne in die dritte Klasse der Grundschule besuch-
ten. Ich begleitete die beiden an dem Abend und war zunichst iiberrascht,
als auf dem circa 15-miniitigen Fullweg zur Schule ein freundliches Gesprich
zwischen uns Dreien dariiber entstand, was die Schulzeit die beiden Séhne
Gabriel und Jamal lehren werde und dass diese hoffentlich eine positive Zu-
kunft in Mittstadt erwarte. Shabnam und Deborah nahmen mich dabei in ih-
re Mitte, sodass ich stets nach rechts oder links schaute, um einen von ihnen
im Gesprich zuzunicken oder eine Frage zu stellen. Als wir das Schulgebiu-
de erreichten, warteten wir zunichst vor dem Klassenraum mit den anderen
Eltern der Drittklisser. Deborah und Shabnam beobachteten die Eltern auf-
merksam und suchten abwechselnd Blickkontakt mit mir. Der Elternvertre-
terin fielen wir drei Frauen offenbar auf, sodass sie uns ansprach. Shabnam

5 Dies wird vor allem im Fallbeispiel des Zuckerfestes deutlich, in dem Konflikte mit
benannten Familien schwelten aufgrund der Tatsache, dass diese den Ramadan und
das Eid al-Fitr nicht einheitlich begingen. Diesen Umstand ldsst sie jedoch aufien vor.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

und Deborah verdeutlichten mir durch Zunicken und Licheln, ich solle mit
der Elternvertreterin kommunizieren, sodass die Situation darauf hinauslief,
dass ich deren Fragen zu Gabriel und Jamal beantwortete. Aus welchem Land
sie kimen, wie alt sie seien, ob sie schon eine Schule besucht hitten. Zwar
sieht meine Gesprichspartnerin dabei immer wieder auch Shabnam und De-
borah an, doch die beiden hielten sich einvernehmlich etwas hinter mir. Shab-
nam wiegte lichelnd ihren Kopf und Deborah nickte freundlich. In meinen
Feldnotizen sollte spater stehen: »Ich glaube nicht, dass die beiden jemals
so dicht zusammenstanden. Frau Schubert [die Elternvertreterin] muss ge-
dacht haben, sie sind Freundinnen.« Als der Klassenraum geéffnet wurde,
schob Shabnam mich sanft durch die Tiir und setzte sich selbst dann links
auflen ans Fenster. Deborah blieb hinter mir stehen, deutete dann auf den
freien Platz neben Shabnam und sagte: »Sitzen, Natalie.« Ich setzte mich,
woraufhin Deborah neben mir Platz nahm. Dass die beiden mich, wie auch
auf dem Hinweg, in ihre Mitte nahmen, schien mir kein Zufall zu sein. Ich
fithlte mich wie eine Mittlerin, die zwischen den beiden Frauen stand und de-
ren Schauspiel beobachtete. Im weiteren Verlauf des Abends baten mich die
beiden abwechselnd im Flisterton um Erklirungen dessen, was die Klassen-
lehrerin erzihlte, tauschten dabei Blicke aus und grinsten sich gegenseitig
und auch mich an, wenn die Klassenlehrerin oder ein Elternteil etwas du-
Rerte, das allgemeine Belustigung auszul6sen schien. Auch auf dem Heim-
weg verhielten sich beide hoflich im Umgang miteinander. Erneut ging ich
zwischen den beiden Frauen. Sie diskutierten dabei die Kopien, die sie von
der Lehrerin erhalten hatten, stellten mir Fragen zu einzelnen Terminen im
Schuljahr und lachten beide, als Shabnam einwarf, bei so vielen Feiertagen
und Ferien frage sie sich, wann die S6hne tiberhaupt in die Schule gingen.
Als wir die Unterkunft erreichten, wirkten sie regelrecht fréhlich und sogar
ein wenig ausgelassen, noch positiver gar, als vor Beginn des Elternabends.
Ich fithrte dies auf ihre Erleichterung zuriick, endlich Gewissheit dariiber zu
haben, welche Klasse und Schule ihre Séhne besuchen werden, wer die Lehre-
rin und wie der Klassenraum ist und méglicherweise auch dariiber, dass die
beiden Soéhne in derselben Klasse sind und sich somit beide Familien, trotz
des Konflikts, potenziell iiber deren Befinden austauschen kénnten.® Weiter-

6 Khadir Ahmadi besucht zu diesem Zeitpunkt noch die vierte Klasse. Er wird erstin den
nachsten Monaten zuriickgestuft, sodass er fortan die Klasse mit Gabriel und Jamal
besucht. Er erhidlt den Sitzplatz hinter den beiden Jungen im Klassenraum. Zu diesem
Zeitpunkt ist der Konflikt zwischen Familie Cestar und Familie Rahmani jedoch be-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

157


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

hin ist daraus zu ersehen, dass die Miitter sich in der konkreten Situation
des Elternabends dariiber bewusst waren, dass sie im Verhiltnis zur Klas-
sengemeinschaft der anderen Eltern 1) fremd waren und 2) beide das Beste
fir ihre gleichaltrigen S6hne wiinschen, namlich einen guten Schulstart und
dass sie in der Schule ankommen und sich in das Schulsystem einleben sowie
eine erfolgversprechende Bildungslaufbahn absolvieren. In dieser Konstella-
tion sind Deborah und Shabnam Verbiindete, die Gemeinsamkeiten teilen.
Das Situative geht wiederum daraus hervor, dass es einer Dynamik unter-
worfen ist, was in welchem Kontext verbindend und was distinktiv ist. Pfaff-
Czarnecka bezeichnet verbindende neue Zusammenlebensformen in diesem
Kontext als »Zusammengehorigkeit« (ebd.: 26):

»So hdngen Bestrebungen, neue Mitglieder zu inkludieren [...], mit dem Er-
schaffen eines neuensgemeinsamen Nenners<zusammen, der nicht auf kol-
lektiver Identitat fult, sondern vielmehr auf gemeinsamen Interaktionen,
zivilbiirgerlichen Umgangsformen, Engagementund dem Anbahnen gegen-
seitiger Verpflichtungen. Solche Praktiken sind zwar umkampft, finden aber
immer wieder in Zuwanderungskontexten statt.« (Pfaff-Czarnecka 2012: 25-
26)

Indem der Zugehorigkeitsbegrift’ die unterschiedlichen Dimensionen von
sVerortung« einschliefle (»Gemeinsamkeit¢, >Gegenseitigkeit« und >Anbin-

reits in einem solche Mafie ausgepragt, dass Jamal dankbar ist, Khadir in der Klasse zu
haben, dessen Eltern sich gut mit seinen Eltern verstehen. Gerade angesichts der Tat-
sache, dass weder Jamal noch Gabriel es zum damaligen Zeitpunkt geschafft haben,
Freundschaften zu anderen Kindern aus der Klasse aufzubauen, verbringen die beiden
Jungen fortan viel Zeit in den Pausen sowie in der schulischen Nachmittagsbetreuung
miteinander. Gabriel bleibt hier aufien vor und ist weiterhin auf sich allein gestellt. Die
Situation veranlasst ihn auch dazu, an manchen Tagen bewusst mit dem Bus zu fah-
ren, wenn Jamal und Khadir zu Fu zur Schule gehen, oder einen Umweg zur Schule zu
nehmen, um nicht mit den beiden gehen zu miissen. Zuvor gingen Jamal und Gabriel
einvernehmlich zusammen zur Schule, obgleich sie sich nicht als Freunde bezeichne-
ten.

7 In dieser Arbeit wird mit dem Belonging-Ansatz Pfaff-Czarneckas gearbeitet, der in
besonderem Mafie Relationalitdten von Zugehdorigkeiten betont. Weitere bedeutende
Ansatze umfassen zum Beispiel die »politics of belonging« (Yuval-Davis 2006: 197), Zu-
gehorigkeit in Bezugnahme auf Mobilitdt und Transnationalismus (vgl. Ingold 2000),
das emotionale Zugehorigkeitsgefiihl zu einem Ort (vgl. Antonsich 2010) sowie die
(Re-)Konstruktion von Orten und Erinnerungen hinsichtlich einer Zugehdorigkeit (vgl.
Ahmed 1999; Assmann 1995).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

dung« (ebd.)), sei er besonders vorteilhaft® (ebd.) und genau deswegen zu
unterscheiden vom Identitatsbegriff (vgl. Pfaff-Czarnecka 2011). Beide nih-
men Bezug auf unterschiedliche Parameter (vgl. Pfaff-Czarnecka 2012: 27).
Dabei referiere >Zugehorigkeit< auf das personliche »Aufgehoben Sein<-Gefiihl
des Einzelnen in einer Gruppe: »So werden Grenzziehungen erst dann zum
Thema der Zugehorigkeit, und wird die Zugehorigkeit reflexiv, wenn es zu
konfliktiven Konfrontationen oder [...] zu Verlust kommt.« (ebd.) Schlieflich
bewirken die verbindenden Elemente und Gemeinsamkeiten beider Frau-
en keine Anderung ihres Verhaltens in der Unterkunft. Sie treten jedoch
deutlicher hervor. Grenzziehungen miissen sich an diesem pragmatischen
Umgang stets bewihren. Pfaff-Czarnecka stellt daher die Bedeutung der
Relationalitit fur Zugehorigkeiten heraus: »Belonging’s relationality consists
in forging and maintaining social ties and in buttressing commitments and
obligations.« (Pfaff-Czarnecka 2011: 4) Die Relationalitit, insbesondere in
Bezugnahme auf Ethnizitit, hebt auch Baumann hervor:

»[...] just as people emphasize different aspects of their language, body lan-
guage, behavior, and style in different situations, so too do they emphasize
orabjure the attributes of their ethnicity. In social science code, we therefore
speak of »shifting identity« or >contextual ethnicity«. [..] Analytically speak-
ing, ethnicity is not an identity given by nature, but an identification created
through social action.« (Baumann 1999: 21)

Ethnische klar von religiosen Grenzziehungen zu trennen, fillt aufgrund der
vielschichtigen Verbundenheit beider besonders schwer. Dies wird im ex-
emplarischen Fall Shabnams deutlich. Die religiése Grenzziehung zwischen
Shabnam und Familie Gestar ldsst vermuten, dass Shabnams eigene religiose
Zugehorigkeit fir sie von grofier Bedeutung ist. Moglicherweise stellt eine
religiése Abgrenzung fiir sie zugleich das Betreiben von »religioning« nach
Nye (Nye 2000) dar, indem sie sich durch die religiose Abgrenzung auf ihren
eigenen Glauben und dessen Ausiibung beruft. In Nyes Verstindnis seien

8 Der sozialpsychologische Ansatz Shibutanis, »reference groups« (Shibutani 1955: 562)
als analytisches Werkzeug zu nutzen, kénnte dem Fallbeispiel ebenfalls zutraglich
sein, da er sowohl die selektive Wahrnehmung sowie die unterschiedlichen Organisa-
tionsformen von Erfahrungen betont (vgl. ebd.: 564) als auch auf die Eingebundenheit
von Individuen in unterschiedliche »social worlds« (ebd.: 566) verweist. Diese seien
als»cultural areas« (ebd.) strukturiert, deren Grenzen anhand von Kommunikationsfa-
higkeiten bemessen wiirden (vgl. ebd.) und ihren Teilnehmern Loyalitat abverlangten
(vgl. ebd.: 567).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

159


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Phinomene, die unter >Religion« gefasst werden, vor allem im praktischen
Handeln zu beobachten: »[...] [w]hat we observe as >religion« is to be found in
processes, in doing, and through interactions at a number of structural and
personal levels.« (Nye 2000: 217) Die Interaktion (vgl. ebd.: 217) mit Familie
Gestar und der Forscherin ist demnach zentral fiir Shabnam, um sich nicht
nur ihrer Religionszugehorigkeit, sondern auch ihres Glaubens zu vergewis-
sern. Auch Lauser und Weilkoppel verstehen derartige Akteursstrategien
als Religionshandeln (vgl. Lauser/WeifRkoppel 2008: 17). Ihr Verstindnis
ermoglicht es zum Beispiel, Rollenambivalenzen der Feldakteure deutlich
werden zu lassen (vgl. ebd.:18). Die Autorinnen sprechen sich auch deshalb
fiir eine ethnologische Religionsforschung aus,

»[...] die ausgehend von religiésen Phanomenen Licht auf die komplexen
Verflechtungen und Wirkungen mit anderen Domanen der Identitdtskon-
struktion (Ethnizitit, Nationalitat, Geschlecht, Klassen- und Bildungsstatus,
Alter) werfen will, wie sie sich in kulturell pluralen Einwanderungsgesell-
schaften zeigen.« (ebd.: 11)

Shabnams Grenzziehungen kénnen somit nur hinsichtlich ihrer jeweiligen
Eingebundenheit in Zusammenhinge um Nationalitit, Ethnie, Geschlecht
und sozialen Status sowie unter Zuhilfenahme ihrer Biografie verstanden
werden. In diese Gleichung muss jedoch zusitzlich einbezogen werden, dass
religiose Zugehorigkeit als Differenzmarker gerade im Kontext der Situation
hiufig eine neue Sichtbarkeit erfahre (vgl. Baumann 2018: 44; siehe auch
Krech 2008). Baumann argumentiert hierbei, dass »der gleiche Glaube«
(ebd.: 43) das Potenzial habe, Zugewanderte im Aufnahmeland zusammen-
zufithren. Demnach scheint es ebenso nachvollziehbar, dass abweichende
Religionszugehorigkeiten das Potenzial bergen, Konflikte entstehen zu
lassen, die wiederum Grenzziehungsprozesse notwendig machen.

Im Fall von Shabnam Rahmani scheint es, als entspriche religiése Zuge-
horigkeit fiir sie beinahe ethnischer Herkunft. Beide scheinen in ihren Aus-
sagen untrennbar miteinander verbunden und korrespondieren stark. Eben-
so scheinen beide fiir sie nicht ablegbar zu sein oder zur Diskussion zu ste-
hen. Dies wird auch im Fallbeispiel Nagels und Riickamps deutlich, in dem
es zu einem »interreligidsen Ubergriff von Asylsuchenden aus Nordafrika ge-
gen Flichtlinge aus Eritrea« (Nagel/Riickamp 2018: 17) kommt. Dabei schil-
dert ein Polizist die akute Bedrohung einer Gruppe Eritreer dadurch, dass
diesen das Kreuz vom Hals abgeschnitten worden sei. Die Angreifer hitten
»sich selbst als gliubige Moslems ausgegeben« (ebd.), so der Beamte. Die Au-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

toren stellen anhand der Argumentation des Interviewpartners im Folgenden
fest, dass dieser den Ubergriff als rassistisch statt als religids motiviert wer-
tet. Ausgangspunkt sind fir ihn dabei vor allem Hinweise, »auf die Diskre-
panz zwischen religiéser Selbstdarstellung und Lebensfithrung« (ebd.). Auch
hieraus geht die Herausforderung einer Trennung von Ethnie und Religi-
on hervor, deren Grenzen als verschwommen wahrgenommen werden. Er-
schwert wird eine Differenzierung zusitzlich durch den von den Interview-
teilnehmern der Autoren beobachteten »rassistische[n] Uberlegenheitsges-
tus von »Arabern« gegeniiber >Afrikanern« (ebd.) in Fliichtlingsunterkiinften.
Dieses Konfliktfeld sei vor allem anhand der Hautfarbe festzumachen (vgl.
ebd.) und werde dann als »ethnische[r] Konflikt« (ebd.) in den Unterkiinften
wahrgenommen. Nagel und Riickamp stellen hierzu fest:

»lm Sammelbegriff der Ethnie verbinden sich auf diffuse Weise kulturalis-
tische, religiose, nationalistische und teilweise auch rassistische Deutungen
gruppenbezogener Differenz.« (ebd.)

Es ist demnach eine Anniherung der sozialen Kategorie >Religion< an ande-
re Kategorien wie >Ethnie« festzustellen, was im Interviewausschnitt Shab-
nams dadurch deutlich wird, dass Elemente, die mit >Religion« in Verbindung
stehen, stets wieder in Erscheinung treten. Konkret verbindet Shabnam ein
bestimmtes Rollenbild als Frau mit ethnischer wie auch mit religiéser Zu-
gehorigkeit, da sie als Reinheits-Beispiele den Sektor Haushalt und Familie
anspricht. Am Ende ihrer Aussage argumentiert sie dann, es falle ihr schwer,
an der Wohnungstiir der Gestars vorbeizugehen, da ihrem Empfinden nach
schlechte Geriiche von der Wohnung ausgingen, was sie dazu nétige, sich die
Nase zuzuhalten. Beziiglich solcher Empfindungen Shabnams stellt Kristeva
bestimmte Eigendynamiken hinsichtlich des Empfindens von Angsten auf-
grund von Abscheu fest. Fiir sie zeichnet sich dabei das Entsetzen auslésende
Abjekt durch eine einzige Qualitit aus: »The abject has only one quality of
the object — that of being opposed to .« (Kristeva 1982: 1) Die individuellen
Erfahrungen des Subjekts bei einer Konfrontation mit dem Abjekt konnten
fiir dieses traumatisch sein, so Kristeva. Dabei miisse es sich nicht um real
existente Bedenken um Abjektion handeln, wie einem Mangel an Sauberkeit,
sondern es gehe vielmehr um die Sorge davor, »[...] what disturbs identity, sys-
tem, order« (ebd.: 4) Dies sei fiir die Betroffenen schwer ertriglich, da diese
Empfindungen auch kulturell konnotiert seien: »On the edge of nonexistence
and hallucination, of a reality that, if I acknowledge it, annihilates me. There,
abject and abjection are my safeguards. The primers of my culture.« (Kristeva

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

161


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

1982: 2) Unter Einbeziehung dieses Ansatzes kann verstindlich werden, wes-
halb Shabnam die in unterschiedlichen Bereichen ausgepragte Fremdheit, die
sie am Herkunftsland, an duerlichen Merkmalen, Reinheit wie auch Religion
festmacht, als solche versteht und sogar ein Ekelempfinden dufiert, indem sie
sich im Interview die Nase zuhilt. Die sprachliche Begriindung fiir ihr Emp-
finden erfolgt im Zitat schliefilich erneut religis. Dadurch, dass sie Muslima
sei, empfinde sie nun mal so (>In Islam ist einfach so.<). Offen bleibt die Fra-
ge, wie Shabnam sich Familie Gestar gegeniiber verhalten wiirde, wenn diese
eine muslimische Religionszugehorigkeit aufwiese.

71.1.4. Zwischenfazit

Nagel und Riickamp 2018 argumentieren fiir Fliichtlingsunterkiinfte: »Als
Konfliktarenen par excellence erweisen sich dabei die Essensausgabe sowie
gemeinschaftlich genutzte Kiichen und Waschraume, da hier alle Bewohne-
rinnen und Bewohner aufeinandertreffen.« (Nagel/Riickamp 2018: 17) Meine
Befunde spezifizieren hierbei, dass es vor allem gemeinschaftlich genutzte
Riume (spaces) sind, die durch die sie nutzenden Menschen zu places werden.
So kann, wie im Fallbeispiel deutlich wird, durchaus auch ein Flur ein solcher
Ort sein. Am Beispiel der Spannungen um den Putzplan der Unterkunft
wird ebenfalls deutlich, wie ein Konflikt entsteht und itber Grenzziehungen
mittels >Ethnie< zu >Religion< von den beteiligten Familien wahrgenommen
und auf dieser Grundlage argumentiert wird.

Die fiir die Analyse wichtigsten Aspekte aus dem Beispiel »Putzplan, die
fir die Dimension des Gemeinsamen Wohnens herausgearbeitet wurden, be-
treffen zunichst das Wissen um die Nachbarn in der Unterkunft. Obgleich
vermeintlich ein grofles Wissen um die jeweils andere Familie zum Beispiel
in Bezug auf deren Status und Hintergrund existiert, trifft dies hiufig nicht
zu. Vor allem handelt es sich bei diesem Wissen um implizites Wissen, das
durch individuelle Vorerfahrungen, Vorannahmen, Sozialisationen und Ab-
jektionen gepragt ist, die dann auch den Eindruck von der jeweils anderen
Familie prigen.

Auch beobachtete kreative Alltagspraktiken sind nicht zufillig, sondern
bestimmten Taktiken unterworfen, insofern Gelegenheiten abgepasst und
zum eigenen Vorteil im Zusammenleben genutzt werden kénnen (vgl. de
Certeau 1988: 23). Dabei ist ein pragmatischer Umgang mit Identitit, auch
hinsichtlich religioser Zugehorigkeiten, fiir Fliichtlinge oftmals ein erprobter

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

Weg, den sie bereits aus ihren Herkunftslindern kennen, er dient besonders
als Schutz (vgl. Malkki 1995: 155f.).

Durch soziale Interaktion werden Grenzziehungen deutlich und wirksam
(vgl. Barth 1969: 10). Diese stehen in einem direkten Zusammenhang mit
Zugehorigkeiten und bieten Anlass zur Aushandlung (vgl. Pfaff-Czarnecka
2012: 9). Unter bestimmten Umstinden und zu bestimmten Zwecken kénnen
Grenzziehungen religiés erfolgen (vgl. Baumann 1999: 23). Religion stelle
dabei eine Quelle der Selbstverortung dar (vgl. Baumann 2018: 43f.) und
diene so als Differenzmarker. Eine religiése Abgrenzung kann auch der
Vergewisserung des eigenen Glaubens dienen (vgl. Nye 2000: 217).

Grenzziehungen sind als situativ und relational zu verstehen (vgl. Pfaft-
Czarnecka 2012: 9). Ethnisches klar von religiosen Grenzziehungen zu tren-
nen, ist dabei kaum moglich. Die Empirie zeigt, dass beide Kategorien als
diffus wahrgenommen und unterschiedlich eingesetzt werden konnen (vgl.
Nagel 2018: 17). Rollenbilder und -erwartungen konnen dabei ebenso mit ei-
nem Verstindnis von Ethnie und Religionszugehorigkeit einhergehen. Auch
ist ein kulturell oder religios begriindetes Abscheuempfinden in diesem Zu-
sammenhang zu erkliren (vgl. Kristeva 1982: 2).

In Riickbezug auf die Forschungsfrage, welche Erscheinungsformen von
Religion in der Familienunterkunft auftreten und wie die damit zusam-
menhingenden Interaktionen dort verhandelt werden, wird im Folgenden
geschildert, wie die Sozialarbeiter den Konflikt um den Putzplan auffassen
und welchen Umgang sie damit gefunden haben. Daraus geht hervor, dass
ein Konflikt von aufien zwar als >Stellvertreterkonflikt« aufgefasst wird, fir
die beteiligten Akteure jedoch gleichermafien durchaus religiés und ethnisch
markiert sein kann. Dies zeigt erneut, dass >Ethnie« und >Religion< zuwei-
len stark miteinander verwobene Kategorien sind, die sich in bestimmten
Zugehorigkeitsverstindnissen kaum voneinander trennen lassen.

1.2. Fallbeispiel >Der Putzplan« - aus Sozialarbeitersicht

Der Umgang der beiden Sozialarbeiter mit dem Konflikt der Familien Gestar
und Rahmani um den Putzplan lisst sich zum einen aus teilnehmenden Be-
obachtungen ableiten und zum anderen anhand eines zentralen Interviews
verstehen, das mit Lisa, Thomas und dem Hausmeister Amir gefithrt wurde.
Weiterhin verdeutlicht ein Interviewausschnitt aus einem Einzelgesprich mit
Lisa, inwiefern diesbeziiglich strukturelle Bedingungen und Konfliktlésung

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

fir sie als Sozialarbeiterin zusammenhingen. Daraus gehen die Perspekti-
ven der beteiligten Akteure auf die Problematik sowie ihre Losungsansitze
hervor.

In der Folge wurden Interviews® mit Lisa, Thomas und Amir sowie ein
Einzelinterview mit Lisa™ gefiihrt, die anschlieflend eine Analyse erfuhren.

7.2.1.  Analyse

Aus den Interviews geht zunichst hervor, dass in den Unterkiinften keine offi-
zielle Datenerhebung zur Religionszugehorigkeit erfolgt. Die Wahrnehmung
Lisas lautet: »Muslime aber hauptsichlich. Das ist wohl der Grofiteil.« Diese
Einschitzung hinsichtlich der Religionszugehorigkeit der Bewohnerschaft ist
statistisch zutreffend. So sind im Jahr 2015 iberwiegend sunnitische Muslime
eingewandert (siche Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge 2016: 22).
Weiterhin geht aus dem Fallbeispiel hervor, dass die Sozialarbeiter punk-
tuell ein religioses Befremden aufzeigen. Dem soll sich mit dem Konzept der
religious illiteracy angenihert werden, dem in der Literatur zumeist eine reli-
gionskundliche und habituelle Dimension zugerechnet wird, die unter ande-
rem >uneasyness< im Umgang mit Religion implizieren kann. Koch et al. ha-
ben ein religionswissenschaftliches Arbeitsverstindnis zur Religionskompe-
tenz entwickelt, das diese Dimensionen aufgreift. Demnach umfasse Reli-
gionskompetenz zunichst eine Dimension der Wissenskompetenz, die sich
»[...] von einem alltiglichen Religionsverstindnis unterscheidet« (Koch et al.
2013: xiv) und in Deutschland vor allem vom christlichen Glauben geprigt
sei. Eine weitere Dimension stelle die Selbstkompetenz dar, also die eige-
ne gesellschaftliche Verortung wahrzunehmen, um den personlichen Blick-
winkel bestimmen zu kénnen, so die Autorinnen (vgl. ebd.: xv). Dem schlief3t
sich die Interventionskompetenz an, die vor allem umfasse, »Konfliktpoten-
ziale zu erkennen, Losungen zu entwickeln, [und] interreligiose Prozesse zu
steuern [..]J« (ebd.). Nagel und Riickamp konkretisieren dies fiir den Kon-
text der Fliichtlingsunterbringungen als »[..] Unkenntnis und ggf. Verunsi-
cherung der Mitarbeitenden gegeniiber unterschiedlichen religiésen Tradi-
tionen oder auch Religion an sich [..]« (Nagel/Riickamp 2018: 19). Auch an-
hand Thomas’ Aussage im Interview »Naja, man macht die ganzen, 4h, die

9 Siehe Anhang Interviewausschnitt mit Lisa, Thomas und Amir.
10  Siehe Anhang Einzelinterviewausschnitt mit Lisa.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

ganzen Briuche ja auch nicht zu Hause.« wird eine latente Befremdung be-
ziiglich religioser Praktiken deutlich. Eine Zugehorigkeit zu einem konfes-
sionellen Trager bedeutet fir ihn personlich demnach nicht, dass er sich als
religi6s versteht. Sein Konzept von sreligids sein< verbindet er vielmehr mit
der Durchfithrung von >Brauche[n]<. Amir suggeriert wiederum diesbeziig-
lich, dass er stets als religiés wahrgenommen und nicht gefragt werde, ob er
tiberhaupt religios sei: »Also ich weifd gar nicht, wovon ihr redet. Ich werd«
sowas nicht gefragt [lacht].« Er fihrt dies aus, indem er seine dufderen Er-
scheinungsmerkmale anspricht, dadurch, dass er an sich herunter zeigt. Als
weiteres Indiz nennt er seine Sprachkenntnis des Arabischen. Diese beiden
Merkmale wiirden ihn in den Augen der Bewohner nicht nur als >religios« er-
scheinen lassen, sondern sogar eine eindeutige Zuordnung nach sich ziehen:
»Ich kénnt«ja auch Christ sein, klar. Aber die gehen eben davon aus, dass ich
Moslem bin.«

Auf die Frage, wann Religion in der Unterkunft in Erscheinung tritt, wird
von Thomas als erstes Beispiel der Putzplan genannt. Dass dieser auch in
der Wahrnehmung vieler Bewohner konfliktbehaftet ist, spiegelt sich in den
Beobachtungsprotokollen und Gesprichen mit den Familien Gestar und Rah-
mani wider. Dass auf die Nennung des Putzplans auch Amir und Lisa in Tho-
mas’ Lachen einfielen, konnte zum einen darauf hindeuten, dass dieser einen
Scherz gemacht habe, zum anderen jedoch auch auf die Brisanz des fortwih-
renden Themas, das allen Akteuren bereits gut bekannt war. Da Lisa direkt
auf Thomas’ Aulerung eingeht und diese erliutert, ist die zweite Deutungs-
art wahrscheinlicher. In ihrer Erliuterung der Problematik zog sie zunichst
die religios begriindete Argumentationslinie der Familie Rahmani heran: »Ja,
also da wird schon mal gesagt, man kann bestimmte Aufgaben nicht erledi-
gen wegen der Religion. Oder mit manchen Leuten den Flur nicht teilen, weil
die zum Beispiel Christen sind und nicht so reinlich.« GemiR dieser Argu-
mentationslinie gab sie auch die Vorurteile um bestimmte Hautfarben wie-
der: »Oder bei Hautfarben wird das auch oft gesagt, afrikanische Familien
haben’s da auch nicht so leicht, zum Beispiel.« Damit sprach sie gezielt den
Konflikt zwischen Familie Gestar und Familie Rahmani an, der allen Anwe-
senden zum Zeitpunkt des Interviews bekannt war.

Darauthin thematisierte Thomas den bisherigen Losungsansatz der bei-
den Sozialarbeiter, auf den sie sich geeinigt hatten, indem er die Wiinsche der
Bewohner ansprach: »Aber das WLAN-Passwort wollen trotzdem alle.« Lisa
stimmte dem zu und {ibernahm abermals die Rolle derjenigen, die Thomas’
Aussage erliuterten. Sie erklirte: »Ja, wenn es mal wieder eine ganz schlimme

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Phase gab und Familien haben sich in die Haare gekriegt, weil niemand put-
zen wollte, haben wir ja das WLAN-Passwort nicht ausgegeben, bis die Sache
geklirt war.« Anhand ihrer Aussage wurde deutlich, wie die Sozialarbeiter mit
dem Konflikt um den Putzplan umgingen, nimlich indem sie als letzte MaR-
nahme nach Gesprichen die Bewohner sanktionierten. Aus Lisas Auflerung,
»[...] Familien haben sich in die Haare gekriegt, weil niemand putzen wollte
[...]J«, geht zudem hervor, dass die beiden Sozialarbeiter den Konflikt nicht
als religiés wahrnahmen, was er gemif der Argumentation Shabnams war,
sondern als Konflikt um die Flurreinigung. Shabnams Argumentation wurde
somit zum Stellvertreter fiir die Putzproblematik erklirt. Thomas bestirkte
diese Wahrnehmung, indem er einen Vergleich zwischen dem Zustand der
Wohnriume und der Flure anfithrte: »In ithrer Wohnung miissen sie ja auch
putzen — und wenn es drinnen tip top aussieht, kann es draufien [im Flur] ja
nicht aussehen wie Sau.« Thomas’ Auflerung »Da muss man dann mal iiber
seinen Schatten springen« bestirkt die Konfliktwahrnehmung der Sozialar-
beiter, dass es sich um einen Konflikt organisatorischer Natur handelte.

Im Folgenden bezog Thomas den Konflikt auf allgemeine Herausforde-
rungen in der Unterkunft. Er benutzte dabei zunichst den von der Forsche-
rin genannten Begriff der >Religion< und setzte diesen in Verbindung mit
seinem Begriff der >Nationen«: »Ja aber du fragtest ja wegen Religion. Ich
denke manchmal, dass es auch viel um Nationen geht.« Daraufhin nennt er
sein Beispiel: »Afghanen und die Araber, [die] oft ja iiberhaupt nicht mitein-
ander kénnen.« Auch dies machte er an Auseinandersetzungen fest, in die
die Sozialarbeiter einbezogen wiirden, was scheinbar eine Belastung fir ihn
darstellte: »Das miissen wir uns dann auch oft anhéren.« Auch unter diesen
Gruppen gebe es Konflikte um das Putzen, argumentierte Thomas im Sin-
ne seiner Wahrnehmung eines Stellvertreterkonflikts. Dabei fillt auf, dass er
seinem Argument dadurch Ausdruck verlieh, dass er >Religion< von >Natio-
nalititen« entkoppelte. Lisa stiitzt dieses Argument der Konflikte aufgrund
unterschiedlicher Nationalititen mit ihrem Beispiel einer afghanischen Fa-
milie, die ihr vorwarf, sie »[...] wiirde nur fiir die arabischen Familien eine
Wohnung suchen.« Damit fiihrte sie eine weitere Konfliktarena ein, nimlich
den eigenen Wohnraum. Auch hier wiirden Bewohner ein Ungerechtigkeits-
empfinden aufgrund gefiihlter unterschiedlicher Behandlung hiufig auf die
Zugehorigkeit zu einer bestimmten Nationalitit zuriickfithren. Diese Wahr-
nehmung stiitzte Thomas wiederum, der als eine Begriindung der Bewoh-
ner fir ihr Ungerechtigkeitsempfinden die Sprachzugehdorigkeit des Haus-
meisters Amir anfithrte. So wiirden nicht-arabischsprachige Bewohner ei-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

nen moglichen Ressourcennachteil darin sehen, nicht in ihrer Muttersprache
und somit schwellenfrei mit einer als Entscheidungstriger wahrgenomme-
nen Person aus der Unterkunft sprechen zu kénnen. Thomas sprach in diesem
Zusammenhang einen weiteren Aspekt an, der das Taktieren (vgl. de Certeau
1988) der Bewohner sowie Unklarheiten wegen des Rahmens (vgl. Goffman
1980) betraf:

»Viele denken aber immer, dass wir das alles klaren kénnten. Manche dach-
ten ja auch wirklich lange, dass wir Einfluss auf den Asylentscheid hatten.
Da kann man erklaren so viel man will. Wenn das Gerlicht rumgeht, dann
glauben die Leute das. Die setzen ja auch Hoffnung darein. Ich versteh’ das
schon.«

Thomas’ Aussage bestitigt die Auffassung der Sozialarbeiter, dass ein Stell-
vertreterkonflikt stattfinde. Sobald ein Geriicht kursiere, dass den Bewohnern
Hoftnung auf Ressourcen verspreche, wiirden diese taktisch vorgehen, um
einen Vorteil zu erlangen. Im Fall des Asylentscheides gab es tatsichlich ge-
rade in den Jahren 2015 und 2016 Annahmen auf der Seite vieler Bewohner
der Unterkunft, dass zum Beispiel ein hoéflicher Umgang mit den Sozialar-
beitern oder die Schulleistungen der Kinder Auswirkungen auf den Asylent-
scheid hitten. Thomas’ Aussage lasst sich in den Argumentationsstrang ein-
gliedern, der zeigt, dass die beiden Sozialarbeiter zunichst ein Ungerech-
tigkeitsempfinden der Bewohner wahrnahmen, was ihnen aus Einzelgespri-
chen, Beschwerden, jedoch auch aus konfliktbehafteten Situationen deutlich
wurde. Sie waren diejenigen, die sich in der Pflicht sahen, die Ordnung in
der Unterkunft zu gewihrleisten und diese gegebenenfalls wiederherzustel-
len. Als Manager der Ordnung in der Unterkunft war fir sie zweitrangig,
ob die Konflikte von der Bewohnerschaft auf die Kategorien >Religions, >Na-
tionalitits, oder >Ethnie« zuriickgingen. Vielmehr war ihnen daran gelegen,
eine effektive Losung herbeizufithren. Diese fanden sie mit dem Entzug des
WLAN-Passwortes fiir die Bewohner, die sich in einer konflikthaften Ausein-
andersetzung befanden. Damit ging allerdings auch einher, dass die eigent-
liche Konfliktursache nicht zur Sprache kommen konnte beziehungsweise
nicht ihr entsprechend vermittelt werden konnte. Die Losungsstrategie der
Sozialarbeiter war dafiir umso effektiver, wenn man ihre Funktion in der Un-
terkunft betrachtete - als Manager und Verwalter. Das Putzen musste erle-
digt werden und es wurde erledigt, indem man die Bewohner mit Sanktionen
konfrontierte. Aufgrund der Bedeutung des Internetzugangs fiir die Bewoh-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

167


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

ner (siehe Kapitel 6.3; siche Emmer et al. 2016) ist deren Verhalten angesichts
der zu befiirchtenden Sanktionen nachvollziehbar.

Die Effekte ihres Vorgehens scheinen fir Lisa eindeutig gewesen zu sein:
»Ja, also diese Machtkimpfe, wie gesagt. Zwischen arabischen und afghani-
schen Familien. Das war alles mal viel schlimmer. Da hat sich wirklich viel
getan. Viele sind auch gut befreundet jetzt.« Allerdings liegt die Vermutung
nahe, dass nicht die >Machtkiampfe« selbst abgenommen haben, sondern sich
vielmehr ihre Sichtbarkeit fiir die Sozialarbeiter dnderte, nimlich dadurch,
dass die beteiligten Familien aus Sorge vor den Konsequenzen ihre Konflikte
unter sich austrugen. Damit war die Ordnung in der Unterkunft zwar dem
Anschein nach gewéhrleistet, allerdings bestand die Gefahr, dass Warnsignale
fiir schwere Konflikte sowie die Austragung derselben sich der Einflussnah-
me der Sozialarbeiter entzogen. Lisas Aussage, dass viele dieser Konflikte sich
aufgelost hitten und mehr Freundschaften entstanden seien, steht zur Dis-
kussion. Als Beispiel nennt sie die Einschulung, die Deborah und Shabnam
mit ithren Séhnen erlebten. Zu deren Anlass »[...] mussten die Eltern sich eben
auch mal zusammenraufen und sich austauschen.« Méglicherweise spielte
Lisa hier auf das scheinbar harmonische Miteinander Deborahs und Shab-
nams an, die anlisslich des Elternabends hoflich und freundlich miteinander
umgingen. Lisa musste davon iiberrascht gewesen sein, nachdem ich ihr von
der Situation berichtet hatte, und deutete dies als >zusammenraufen« der bei-
den Frauen, was abermals darauf hinweist, dass in ihrer Wahrnehmung zuvor
lediglich ein lapidares Problem bestanden haben kénne. Méglicherweise hat-
ten die beiden Frauen auch einen taktischen Umgang mit dem 6ffentlichen
Raum gefunden, in welchem sie bewusst zivilisiertes Verhalten demonstrier-
ten. Lisas Schlussfolgerung: »Manche der Miitter trinken jetzt auch mal einen
Tee zusammen. Das ist ganz schon. Das hat dann nicht immer nur mit Her-
kunft und Sprache zu tun.« Dies traf auf die Familien Rahmani und Gestar
allerdings nicht zu. Vielmehr haben sich Khadirs Mutter Fatima und Jamals
Mutter Shabnam nach Khadirs Hinzustofen zur dritten Klasse regelmifig
zum Tee verabredet. Allerdings standen die beiden Frauen bereits anlisslich
des Konflikts zwischen Familie Rahmani und Familie Gestar in regelmaf3i-
gem Kontakt, um sich iiber eben jene auszutauschen. Der gemeinsame Be-
such derselben Klasse durch die gleichaltrigen Sohne hat diesen Kontakt noch
intensiviert. Es ist denkbar, dass Lisa dies anders wahrnahm. Dafiir spricht,
dass sie in einem weiteren Einzelinterview zum einen die strukturellen Rah-
menbedingungen ihres Berufes sowie die Herausforderungen, die damit ein-
hergehen, anspricht: »Ich bin hier als Sozialarbeiterin mit dem Betreuungs-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

schliissel 1:100. Und das ist noch wenig. In anderen Stidten liegt der bei 1:300«
(Lisa, 2016). Zum anderen nimmt sie zu der Frage der Forscherin nach den un-
terschiedlichen Religionszugehdrigkeiten Stellung: »Das weif3 ich so ja nicht.
Selbst bei Muslimen gibt es da ja noch mal Unterschiede. Das kénnen wir auch
gar nicht alles nachvollziehen. Da haben wir doch keinen Uberblick« (ebd.).
Zusitzlich wird noch ein dritter Faktor deutlich, nimlich der der Verantwor-
tung. Indem Lisa zwischen den Pronomen »ich« und >wir< changierte, stellt sie
heraus, dass die Problematik zwar fir sie und ihren Kollegen Thomas bestehe,
sie als Leiterin der Unterkunft jedoch die Verantwortung trage. Diese Belas-
tung geht auch aus dem zweiten Interviewausschnitt des Einzelinterviews
hervor. So nutzte sie das Pronomen >wir< in Bezug auf das Helfen bei Ver-
stindigungsproblemen, um Konflikte zwischen Bewohnern zu lésen, jedoch
das Pronomen »ich¢, um deutlich zu machen, dass sie entscheiden muss, in
welchen Situationen ein Dolmetscher bestellt werden miisse. Da dieser nicht
immer bewilligt werde, miisse die Kommunikation zuweilen »[...] mit Hinden
und Filen« erfolgen.”

Deutlich Bezug nimmt sie im Einzelinterview auf den Aspekt der Vorur-
teile als Hauptkonfliktursache, die viele Bewohner bereits mitbrichten. Als
Beispiel bezieht sie sich auf den Konflikt zwischen Familie Rahmani und Fa-
milie Gestar, indem sie sagt: »Da wollen die arabischen Familien oft nicht,
dass afrikanische Familien mit ihnen sich den Flur teilen, weil die so dreckig
seien« (ebd.). Eine Lsung hierfiir sieht sie zunichst darin, dass die Familien
dennoch nebeneinander wohnen bleiben, es sei denn, »[...] wenn es mensch-
lich gar nicht passt.« Am Beispiel zweier syrischer Familien, die sich einen
Flur teilten und in Streit gerieten, stellt Lisa weiterhin fest: »Es gibt aber auch
Familien, die man zusammenpackt, bei denen zwar die Nationalititen pas-
sen, aber alles andere anscheinend nicht.« (ebd.) Mit »alles andere« lisst sie

1 Die von Lisa sprachlich geduflerten teilweise diffusen Verantwortlichkeiten in der Un-
terkunft spiegeln sich auch in Amirs ambivalenter Rolle. Viele ménnliche Bewohner
fithlen sich ihm nah und vertrauen ihm Sorgen, Angste und Probleme an, die sie
nicht mit Lisa teilen. Amir muss dann entscheiden, ob Lisa etwas mitteilt und was
und gelangt somit zuweilen in Loyalitatskonflikte. Weiterhin hat er kaum Reflexi-
onsmaoglichkeiten, abgesehen von seiner fehlenden Ausbildung in dem Bereich. Dass
Amir auch Verantwortung beim Dolmetschen und Ubersetzen von Dokumenten iiber-
nimmt, scheint Lisa auf den ersten Blick zu entlasten. Tatsdchlich fallt es ihr jedoch
umso schwerer, zu agieren, wenn Amir nicht in der Unterkunft ist. Die Tatsache, dass
sie bei bestimmten Aspekten von Amir abhingig ist, stellt sie abwechselnd als Vorteil
und gegenseitige Unterstiitzung, in anderen Situationen wiederum als Belastung dar.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

169


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

dabei einen gewissen Spielraum fiir Konfliktursachen offen, der zum Beispiel
auch religionsbezogene Auseinandersetzungen beinhalten kann. Diese Ein-
schitzung Lisas trifft sich mit den Befunden Nagels und Riickamps, welche
die »Wahrnehmung und Einordnung dieser Konfliktlinien in hohem Mafe
der Interpretation der Mitarbeitenden« (Nagel/Riickamp 2018: 17) in Fliicht-
lingsunterkiinften zuschreiben.

Aus Lisas Perspektive wird ihr zunichst bewusst, dass nicht alle Bewohner
ihren Anweisungen Folge leisten, zum Beispiel ihre Schuhe aus den Hausflu-
ren zu entfernen und stattdessen in der Wohnung abzustellen. Aus Brand-
schutzgriinden muss sie dies als Einrichtungsleiterin jedoch gewihrleisten.
Sie tut dies, indem sie Aushidnge anfertigt und die Bewohner in kurzen per-
sonlichen Beratungsgesprichen oder auf der >Post-Runde« daran erinnert. Ihr
ist jedoch nicht nachvollziehbar, weshalb manche Familien dies nicht umset-
zen, sodass sie auf Vergesslichkeit der Erwachsenen und Kinder spekuliert.
Weiterhin kann sie nicht tiglich priifen, wessen Schuhe zu welchen Tages-
zeiten noch immer im Flur stehen. Auch bleibt ihr keine Zeit, dies selbst
zu erledigen. Bei einem Post-Rundgang nimmt Lisa wahr, dass Shabnam die
Post fiir Familie Gestar nicht annehmen mdochte. Shabnam weicht regelrecht
vor den ihr von Lisa hingehaltenen Briefumschligen zuriick. In den Feldno-
tizen wird dies mit >Berithrungsangst« beschrieben. Lisa deutet es in einem
Gesprich anders: »Die ist nur eingeschnappt, weil ich wegen Deborah noch
nichts gemacht habe«, sagt sie mir. Damit meint Lisa, dass Shabnam belei-
digt sei, weil die Sozialarbeiterin ihr bisher nicht den Wunsch erfiillt habe,
eine andere Familie auf dem Flur einzuquartieren. Aus Lisas Perspektive ist
dies nachvollziehbar, da sie vor allem dann mit den Familien ausfiihrliche Ge-
spriche fihrt, wenn Klirungsbedarf anlisslich problematischer Situationen
besteht. Um Umsetzungsschwierigkeiten wie im Beispiel »Schuhe< oder sogar
konkrete Konfliktursachen zu ergriinden, fehlt Lisa der Uberblick, was sie
mit dem Hinweis auf den Betreuungsschliissel thematisiert, ferner mangelt
es auch an Zeit: Zeit mit den Familien, um deren das Zusammenleben be-
treffende Dynamiken verstehen zu konnen; Zeit, um Auseinandersetzungen
nachvollziehen zu kdnnen; Zeit, um gezielte Konfliktlosung betreiben zu kon-
nen. Neben dem Faktor >Zeit« fehlen ihr jedoch auch Kenntnisse um Konflikt-
linien aus den einzelnen Herkunftslindern. Idealerweise wire Lisa zusitzlich
auch noch mit den jeweiligen Sprachkenntnissen der Herkunftsregionen der
Bewohnerschaft ausgestattet. Gegeniiber der Forscherin prisentiert sie sich
daher ambivalent. Auf der einen Seite als ambitionierte und tiichtige Leite-
rin, die ihrer Verantwortung nachkommt und »>sich kitmmert<, wie sie sagt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

Sie notiert sich alle Bewohneranliegen in Listen, nimmt Anrufe immer so-
fort entgegen und hakt mehrmals taglich bei Behorden beziiglich der Anlie-
gen ihrer Klienten nach. Sie ist darauf bedacht, ihre Verantwortung ernst zu
nehmen. Auf der anderen Seite lisst sie auch Einblicke zu, die sie als iiber-
lastet und verletzlich zeigen, aber auch darauf hinweisen, dass sie gern mehr
leisten wiirde, wenn sie die Zeit und Kenntnisse hitte. Gerade die fehlenden
Arabischkenntnisse drgern sie oft, noch mehr drgert es sie jedoch, wenn statt
ihr Amir von den Bewohnern hinzugezogen wird, um den >Sprachmangel
zu kompensieren”. Auch kommentiert die Sozialarbeiterin die >Dynamik im
Team« ambivalent. So sieht sie ihre Stellung als einzige Frau zwischen Tho-
mas, Amir und ihr zuweilen als etwas Positives, indem sie sich als »Henne im
Korb« und die beiden Manner als »meine Jungs« bezeichnet. In anderen Si-
tuationen fithlt sie sich zuriickgedringt, besonders von Amirs Prisenz, dem
sie sich ihrer Wahrnehmung nach gegeniiber behaupten muss. Weiterhin ist
Lisa die jingste der drei Sozialarbeiter und als Berufsanfingerin auch die
Unerfahrenste.” Besonders die Anfangszeit in der Unterkunft sei ihr schwer-
gefallen, erzihlt sie. Wihrend der ersten Monate im Dienst habe sie abends
keine Zeitung mehr lesen oder die Nachrichten schauen konnen: »Sobald es
da um>Fliichtlinge« ging, war ich raus. Das war einfach zu viel. Das konnte ich
nicht haben, privat.« Auch dieses Zitat verdeutlicht Lisas Wahrnehmung ih-
rer eigentlichen Aufgabe in der Unterkunft. So ist sie nicht fiir sicherheitspo-

12 Gerade zum Ende der Forschung im Jahr 2017 sprechen die meisten Bewohner gut ver-
standliches Deutsch, sodass Lisa kaum mehr Verstandigungsprobleme hat. In Einzel-
fallen mochten Bewohner jedoch lieber in ihrer Muttersprache kommunizieren oder
nutzen diese, um Informationen in Lisas Gegenwart auszutauschen, die die Sozialar-
beiterin nicht héren soll. In anderen Fillen empfinde Lisa es als hilfreich, Gesprache
zwischen Kindern und Eltern zum Beispiel im Arabischen nachvollziehen zu kénnen,
um besser mit der Schule tiber die Wiinsche oder Sorgen der Bewohner kommunizie-
ren zu kénnen.

13 DassBerufsanfingerdie Einrichtungen leiten, ist kein Einzelphdnomen. Aus mehreren
Gesprachen mit Sozialarbeitern Mittstadts im Forschungszeitraum geht hervor, dass
im Jahr 2015 aufgrund des hohen Personalbedarfs sehr viele Berufsanfinger einge-
stellt wurden. Viele sehen dies zundchst als Chance und bemiihen sich sehr, jedoch
teilen sie auch Lisas Erfahrung>ins kalte Wasser geschmissen<worden zu sein und ha-
dern in vielen Situationen damit, was >das Richtige«sei. Weiterhin ist zu beobachten,
dass stadtische Sozialarbeiter besonders imJahr 2016 hiaufig die Stelle wechselten. Die
Arbeit bei einem freien Trager biete bessere Rahmenbedingungen, so Lisa, was sie mit
besseren Arbeitszeiten von 8 bis 16 Uhr, keinen Wochenendschichten und keinem In-
nendienst im Sozialamt begriindet.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

m


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

litische, juristische oder gesellschaftspolitische Belange zustindig, sondern
dafiir, in der Unterkunft ein geregeltes Zusammenleben nach den Vorgaben
der Einrichtung zu gewihrleisten. Diese Einstellung hilft ihr im Umgang mit
den Bewohnern und ihren persénlichen Schicksalen und individuellen Kon-
flikten. Allerdings fithren ihr Wunsch, »sich kitmmern« zu wollen und sich um
die Bewohner zu sorgen, sowie die personliche Involviertheit Amirs in diese
Aufgaben stets vor Augen, dass sie noch mehr leisten kénnte. Bei Konflik-
ten, in denen Bewohner wie Shabnam religiés argumentieren, wird ihr ihre
»religious illiteracy« (Nagel/Riickamp 2018: 19) bewusst, was sie verunsichert.
Thre Aussage — »Das konnen wir auch gar nicht alles nachvollziehen. Da ha-
ben wir doch keinen Uberblick.« — beziiglich der religiésen Zugehsrigkeiten
der Bewohner in der Unterkunft verdeutlicht dies und zeigt, dass diese ei-
ne Belastung fiir sie darstellen. Bewohnerkonflikte auf einer anderen Ebene
zu regeln, nimlich auf Ebene der Organisation, indem mit Sanktionen ge-
arbeitet wird, um ein gewiinschtes Handeln zu erreichen, ist daher ein aus
Perspektive der Sozialarbeiter nachvollziehbares Vorgehen.

7.2.2. Zwischenfazit

Anhand des Konflikts um die Erfullung des Putzplanes konnte aus Sozialar-
beiterperspektive gezeigt werden, dass alle Sozialarbeiter sich intensiv mit
dem Benachteiligungsempfinden vieler Bewohner auseinandersetzten, das
von Lisa und Thomas exemplarisch in den Bereichen >Asylentscheid<, >Woh-
nungssuche« sowie in Aushandlungen um die zu erledigenden Titigkeiten
verortet wird. Den Wunsch nach einer Verinderung der Lebensumstinde ih-
rer Klienten kénnen sie nachvollziehen.

Hinsichtlich der Konfliktldsung werden aus Sozialarbeiterperspektive
auch deren strukturelle Rahmenbedingungen relevant. Dabei spielte vor
allem die Ressource »>Zeit< eine zentrale Rolle. Konflikte, die Bewohner als
religiés markieren, werden von den Sozialarbeitern nicht per se als sol-
che wahrgenommen, sondern vielmehr als Stellvertreter betrachtet. Dabei
kommt erneut die Fluiditit in der Unterscheidungsproblematik ethnischer
und religiéser Kategorien zum Tragen. Auch kann dies auf das Konzept
der »religious illiteracy« (Nagel/Rickamp 2018: 19) zuriickgefithrt werden,
das Verunsicherungen im Umgang mit religionsbezogenen Themen fiir die
Mitarbeiter in Unterkiinften umschreibt. Auch auf dieser Ebene wire zu
erkliren, weshalb Begriffe wie >Nationalitit¢, >Ethnie< und >Religion< beinahe
austauschbar verwendet werden. Am Fallbeispiel um den Putzplan wird

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

deutlich, dass Erscheinungsformen von Religion, die als konfliktbehaftet
wahrgenommen werden, von den Sozialarbeitern als Stellvertreterkonflikt
gehandhabt und durch Sanktionen gelost werden. Dieses Vorgehen ist pro-
blematisch fiir die Bewohner, die sich nicht ernst genommen fiithlen und
einen individuellen Umgang miteinander finden, in dessen Folge sie die
Sozialarbeiter wahrscheinlich weniger einbeziehen, um weitere Sanktio-
nen zu vermeiden. Aus Sicht der Sozialarbeiter ist dieses Vorgehen jedoch
nachvollziehbar, da diese sich somit durch ihr Handeln absichern und ihrer
Aufgabe nachkommen, eine Ordnung in der Unterkunft zu gewihrleisten.
Dabei nehmen sie die Effekte ihrer Losungen jedoch mitunter anders wahr
als die Bewohner, indem sie zum Beispiel vermeintliche Freundschaften als
Resultat von sMachtkimpfen« unter Bewohnern sehen.

Ein letzter Punkt bezieht sich auf das Gefiihl Lisas in ihrer Rolle als Sozi-
alarbeiterin, die sich zuweilen als ihrer Aufgabe nicht gewachsen fiihlt. Da die
Sozialarbeiter und die Bewohner jedoch als unterschiedliche Statusgruppen
in der Unterkunft zu verstehen sind und differente Funktionen in dieser er-
fillen, bleibt Lisas Wunsch, noch mehr zu leisten, um den Bewohnern niher
zu sein, im Rahmen ihrer Titigkeit unerreichbar. In diesem Zusammenhang
werden auch die individuellen biografischen Hintergriinde und Erwartungen
an das Berufsbild fiir die Praktiker in der Unterkunft relevant, die auch da-
mit einhergehen, welche Dynamiken unter den Kollegen vorherrschen und
wie die Verantwortlichkeiten und Aufgabenbereiche eingeteilt sind. Ebenso
bedingt die Unterstiitzung durch andere Statusgruppen eine Kontroverse. So
kann die Einbeziehung des Hausmeisters in seiner ambivalenten Position als
hilfreich und gleichzeitig als stérend oder gar iibergriffig empfunden werden.

1.3. Zusammenfassung

Der Forschungsfrage nachgehend, welche Erscheinungsformen von Religi-
on in der Unterkunft auftreten, kann fiir die Dimension des Gemeinsamen
Wohnens am Fallbeispiel des Putzplans festgestellt werden, dass >Religion«
als Konflikt in Erscheinung treten kann, der moglicherweise unterschiedlich
markiert wird: als religios, ethnisch oder als Stellvertreterkonflikt.

Am Beispiel des Putzplans wurde gezeigt, wie ein solcher Konflikt entste-
hen, mittels Grenzziehungen markiert und unter den beiden Familien aus-
gehandelt werden kann. Die Bezugnahme auf Zugehorigkeiten der situativen
und relationalen Grenzziehungen ist dabei entscheidend. Wer sich wem aus

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

173


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

welchen Griinden zugehérig fithlt, kann durch eine religiose Grenzziehung
markiert werden und unter anderem der Vergewisserung des eigenen Glau-
bens dienen (vgl. Nye 2000: 217).

Das Beispiel zeigt jedoch auch, dass die Markierungen der Grenzziehun-
gen nicht fiir alle Beteiligten gleichermafen ersichtlich sind. Nicht nur sind
verschiedene Lesarten aufgrund unterschiedlicher Zugehérigkeitsverstind-
nisse moglich, was die Differenzierungen der Kategorien >ethnisch« und >re-
ligios« betrifft, sondern auch die Wahrnehmung von saufien< kann von den in-
tendierten Markierungen abweichen. So nehmen die Sozialarbeiter den Kon-
flikt um den Putzplan vor allem als Stellvertreterkonflikt wahr. Neben der Be-
rufung auf die Uneindeutigkeit der Unterscheidung religiéser und ethnischer
Kategorien konnte auch das Konzept der »religious illiteracy« (Nagel/Riickamp
2018: 19), das religionsbezogene Verunsicherungen der Mitarbeiter in Fliicht-
lingsunterkiinften umschreibt, als moglicher Erklirungsansatz dienen. Dies
zeigt, dass auch unter den Praktikern Unklarheit hinsichtlich der Verwen-
dung der unterschiedlichen Kategorien besteht.

Zur Handhabung des Konflikts finden die Sozialarbeiter eine fiir sie prak-
tikable Losung, indem sie den Internetzugang restringieren, mit dem fiir sie
positiven Effekt, dass das Putzen fortan scheinbar einvernehmlich erledigt
wird. Aus Bewohnerperspektive muss daraufhin ein individueller Umgang
mit dem Entzug des Internetzugangs gefunden werden, der die Sozialarbeiter
kinftig moglichst wenig einbezieht, um weitere Sanktionen zu vermeiden.

Im Folgenden treten die Sozialarbeiter als Akteure auf, indem sie die Aus-
richtung des Fastenbrechens als Fest planen und dabei beabsichtigen, beson-
ders religionssensibel zu agieren. Inwiefern sich dies als herausforderungs-
voll herausstellt und welche Faktoren dabei aus Perspektive der Bewohner un-
beriicksichtigt bleiben, zeigt das Fallbeispiel um das >Zuckerfest«.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Dritte Dimension: Erwartungen und
Zuschreibungen in Hinblick auf religiose
Praktiken am Fallbeispiel des >Zuckerfests<

Das Fallbeispiel »Zuckerfest« gliedert sich in zwei Ebenen. Zunichst werden
die Erwartungen und Missverstindnisse aufseiten der Sozialarbeiter um die
Ausrichtung des Festes des Fastenbrechens beschrieben und analysiert. Da-
bei wird die Komplexitat des Falles deutlich, die fiir die Sozialarbeiterin trotz
ihrer Bemithungen, religionssensibel zu handeln, eine Herausforderung dar-
stellt. Auf der zweiten Ebene, in der die Familiendynamiken um Eid, des-
selben Festes, anhand von Interviewmaterial sowie auf Grundlage von Beob-
achtungsprotokollen analysiert werden, spielen nicht nur Wahrnehmungen
und Deutungen von Konzepten um Freund- und Nachbarschaft der Bewoh-
ner eine Rolle, sondern es wird auch gezeigt, inwiefern Zugehorigkeiten iiber
Gemeinsamkeiten hergestellt werden und welchen Stellenwert eine geteil-
te religiose Zugehorigkeit dabei einnehmen kann. Somit wird deutlich, dass
>Religion« in der Unterkunft zum Beispiel auch durch die Wahrnehmung ge-
mutmafiter unterschiedlicher politischer Zugehorigkeiten oder anderer ge-
sellschaftlicher Konfliktlinien im Heimatland in Erscheinung treten kann.

8.1. Erwartungen und Missverstandnisse aufseiten der
Sozialarbeiter

Im Folgenden wird auf Grundlage von beobachteten Interaktionen sowie ei-
nem Einzelinterview mit der Sozialarbeiterin Lisa und einem gemeinsamen
Interview mit ihr, ihrem Kollegen Thomas sowie dem Hausmeister Amir ge-
schildert, mit welchen Erwartungen die Sozialarbeiter den Bewohnern hin-
sichtlich der Ausrichtung eines Festes zum Fastenbrechen in der Unterkunft

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

begegnen. Im Rahmen der Analyse wird die Erwartungsgrundlage der Sozial-
arbeiter anhand der Beobachtungsprotokolle sowie der Interviewausschnit-
te herausgearbeitet, sodass die Irritationen und Missverstindnisse vor allem
aufseiten der Sozialarbeiterin Lisa deutlich werden.

8.1.1. Die Interaktionen

Auf Grundlage der Beobachtungsprotokolle der teilnehmenden Beobachtung
sowie aus dazu gefithrten Interviews geht hervor, dass die beiden Sozialarbei-
ter Lisa und Thomas eine iibereinstimmende Erwartungshaltung hinsichtlich
der Begehung des Fastenbrechens hatten. Beide gingen davon aus, dass alle
muslimischen Bewohner der Unterkunft nach Ende des Ramadans gemein-
sam ein grofRes Fest zu diesem Anlass feiern werden, und reservierten da-
fiir den grofiten Aufenthaltsraum im Gebiude, den ehemaligen Sitzungssaal,
fir den 7. Juli 2016. Sie sprachen zuvor diejenigen Familien, von denen sie
aus personlichen Gesprichen wussten, »dass das Muslime sind«, mehrfach
darauf an, zum Beispiel wihrend der Sprechzeiten im Biiro, wenn diese mit
biirokratischen Anliegen zu ihnen kamen, beim tiglichen Verteilen der Post
oder bei kurzen Gesprichen in den Fluren der Unterkunft. Auch die drei Fa-
milien Rahmani, Ahmadi, und Sayed wurden mehrmals auf ein gemeinsames
sZuckerfest«von Lisa angesprochen. Aus ihren Beobachtungen schloss die So-
zialarbeiterin, dass die drei Familien muslimisch und befreundet waren. Dies
fithrte sie unter anderem auf die Gemeinsamkeiten der Familien zuriick, da
zum Beispiel Aftab Sayed und Zainap Ahmadi, beide sechs Jahre alt, morgens
gemeinsam zur Schule gingen und auch die beiden 17-jihrigen Jungen Moha-
mad Sayed und Adil Rahmani morgens gemeinsam zur Berufsschule fuhren.
Weiterhin stellte Lisa fest, dass sich die Familien im regen Austausch befan-
den, da sie die drei Miitter Nimaz, Fatima und Shabnam mit deren Schwester
Jasina hiufig bei den Vorbereitungen zum gemeinsamen Teetrinken sah. Da-
her ging Lisa davon aus, dass die drei Familien, gemeinsam mit anderen mus-
limischen Familien aus der Unterkunft, ein Fest ausrichten wiirden, um das
Ende des Ramadans und somit das Fastenbrechen zu feiern. Lisa bezeichnete
das Fest der Forscherin sowie den Bewohnern gegeniiber als >Zuckerfest«. Es
lasst sich vermuten, dass sie die Bezeichnung >Zuckerfest« verwendete, da ihr
diese im Kontext tirkischer Migration nach Deutschland zum Beispiel aus
den Medien oder aus dem personlichen Umfeld bekannt war.

Am Tag des von ihr erwarteten Festes schloss die Sozialarbeiterin mor-
gens den ehemaligen Sitzungssaal in der Unterkunft auf und 6ffnete die gro-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

Ben Fliigeltiiren. Sie hatte diesen Raum in Erwartung der Feierlichkeiten fiir
den Tag reserviert, zwischenzeitlich spielten Kinder darin, die an diesem Tag
schulfrei hatten, ansonsten blieb der Raum jedoch ungenutzt. Die Sozialar-
beiter Thomas und Lisa konnten dies nicht nachvollziehen und suchten in
der Folge nach Griinden. Aufierdem empfanden sie Undankbarkeit ihren Be-
mithungen gegeniiber. Einige Tage spiter fand ein Interview mit Lisa zum
Tag des Fastenbrechens statt. Dazu trafen wir uns in ihrem Biiro. Dort hing
ein gemaltes A4-Bild mit der Aufschrift >Eid Mubaraks, das einen Gruf so-
wohl zum Fest des Fastenbrechens Eid al-Fitr als auch zum sogenannten Op-
ferfest bezeichnet. Ein Midchen aus der Unterkunft habe es gemalt und ihr
geschenkt, sagte Lisa, als sie meinen Blick darauf bemerkte. Auf meine Nach-
frage zum Ablauf des Festes antwortete sie wie folgt:

L: »Du, das war richtig komisch mit dem Zuckerfest. Thomas und ich verste-
hen das gar nicht. Wir haben alle immer wieder gefragt, wo wir wissen, dass
das Muslime sind. Thomas hat ja diesen interkulturellen Kalender, und da
steht das ja auch drauf vom Datum her, und, [leiser] also man weifs das ja
auch, dass das Fest ist. Man kennt das ja. Und das ist ja auch wichtig fiir die
Bewohner. Also fiir die Muslime. Und wir haben uns schon Miihe gegeben,
wiirde ich sagen. Wir haben ja den Raum extra reserviert, damit die es sich
schon machen kénnen. Und morgens bin ich dann ja so kurz vor acht ge-
kommen, hab aufgeschlossen, weil ich ja jetzt nicht wusste, wie viel Uhr das
losgeht, und dann hab<ich dann an dem Tag immer mal wieder nachgeguckt
in dem Raum, und dann natiirlich auch ein paar Bewohner gefragt, wieso da
keiner drin ist. Da wurde ja nicht mal was dekoriert oder so. Manche hat-
ten mirja aufs Diensthandy so Bilder per>WhatsApp<geschickt. Eid Mubarak
und so. Zum Beispiel Mohamad. Mit dem verstehen wir uns ja auch super.
Und dann habcich bei ihm geklopft. Seine Mutter war nur da und ich habe
sie begliickwiinscht und sie war schon ziemlich, naja, zuriickhaltend irgend-
wie und dann dachte ich schon, dass das ja voll komisch ist. Weil, die sind ja
Muslime.«

I: »Wie hat sie das denn gedufiert? Also ihre Zurlickhaltung?«

L: »Sie hat zum Beispiel nur so gelachelt und genickt. Sonst reden wir aber
viel mehr oder sie fragt, ob ich einen Tee mit ihr trinken will. Aber ich denk
mal, sie wollte so ihre Ruhe haben, weil, das feiert ja auch sicher jeder an-
ders. Auf jeden Fall anders als sonst. Du kennst doch Nimaz. Die ist ja auch
>ne ganz Liebe. Aber sie wirkte jetzt nicht so offen an dem Tag.«

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

171


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Lisa tiberlegte in der Folge mit ihrem Kollegen Thomas, ob das Fest méglicher-
weise an einem anderen Tag stattfinde und ob es unhéflich sein konnte, den
Bewohnern vorab zu gratulieren. Im weiteren Gesprich erklirte sie, wie sie
die Bewohner bereits zwei Wochen vor Ende des Ramadans stets auf die Aus-
richtung eines gemeinsamen Fests angesprochen habe und wie diese darauf
reagiert hitten:

L:»Die haben eigentlichimmer genickt und waren freundlich und naja, also,
ich hatte schon den Eindruck, dass die sich total gefreut haben. Der Moha-
mad sagte ja auch immer>Sehr gut, sehr gut; freu ich mich«.«

Im Folgenden artikuliert sie daraufhin:

L: »Ich hitte mich halt auch gefreut, das mal zu feiern. Das soll ja richtig toll
sein, und die Kinder hatten ja auch alle schulfrei. Also, man macht sich da
halt schon wirklich lange Gedanken um alles, und dann passiert gar nichts.
Das ist schon irgendwie enttduschend. Aber das miissen sie halt selber wis-
sen. Dann brauchen wir das eben auch nicht mehr anbieten.«

Der folgende Interviewausschnitt thematisiert den Verlauf des Ramadans im
Jahr 2016 im Vergleich zum Jahr 2017. Das Interview wurde mit den Sozialar-
beitern Lisa und Thomas im Beisein des Hausmeisters Amir gefiihrt.

L: »Bei Ramadan sind die Kiichen ja nachts nicht abgeschlossen, damitjeder
kochen kann. Wir haben da auch extra Schilder fiir angefertigt und die aus-
gehangen. Letztes Jahr war da schon mehr Stress. Aber das kommt alles im
Miteinander.«

T: »Zumal ja jetzt weitaus weniger das Angebot genutzt haben oder allge-
mein da mitgemacht haben.«

L: »)a, das ist wirklich viel weniger geworden. Auch viel weniger Kinder, die
dieses Jahr mitgemacht haben. Ich denke, das war letztes Jahr auch wirk-
lich ein Lernprozess. Das erste Mal Ramadan fiir die meisten Familien, und
dann musste man erst mal klarkommen und schauen, was geht und was geht
nicht.«

T: »Oder das ist einfach zu anstrengend. Letztes Jahr haben sich ja manche
wirklich um die Herdplatten in der Kiiche gekloppt. Das war total laut. Und
das Kochen in der Nacht ist ja so schon laut.«

A:»Das ganze mit den Tépfen klappern.«

T: »Ja, und dann waren ja auch die Kinder manchmal zu Hause, die eigent-
lich zur Schule mussten, weil die so kaputt waren. Das gab auch Stress.«

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

L:»Da hatdann immer die Grundschule angerufen und nachgefragt. Nur wir
wussten das ja teilweise nicht. Wir fangen ja auch erst 8 Uhr an, da beginnt
ja schon die Schule. Und dann musste ich erst mal nachschauen, wer iiber-
haupt daist und wer nicht und warum oder warum nicht. Und mit den Eltern
reden. Das war wirklich... [seufzt].«

T:»Nee, dieses Jahr war’s viel ruhiger und es gab viel weniger Beschwerden,
wirklich.«

L: »Mit den BAMF-Anhérungen, das hat sich ja auch eingependelt. Letztes
Jahr hatten um Ramadan ja die meisten ihre Anhérungen. Und ich weif3
noch, wie ich da an der [Ort der Anhorungsstelle] safR, bestimmt vier Stun-
den safRen wir da in der Hitze. Alima und ich. Und Alima war ja im achten
oder neunten Monat [schwanger] mit ihrem Kleinen. Wir haben stunden-
lang gewartet auf ihr Interview, und sie ist mir fast weggekippt, aber sie
wollte auf keinen Fall was trinken. Sie hat dann immer nur vor sich hinge-
murmelt. Und ich hab< mir richtig Sorgen gemacht, was mit ihr oder dem
Baby passieren kénnte. Und der Termin istja auch total wichtig. Da muss sie
doch konzentriert sein. Das war schlimm. Irgendwie hat sie’s dann geschafft.
Frag mich nicht wie [kopfschiittelnd].«

T:»Dieses Jahr wiisste ich nicht, dass Schwangere gefastet hitten. Also, kon-
trollieren kann man esja eh nicht, aber das wiirde mich schon wundern. Und
die ganz Kleinen eben auch nicht mehr. Wo manche Eltern mir letztes Jahr
noch erzdhlten:>Die wollen das unbedingt von sich aus.<[verdreht die Augen] «
A: [lacht kurz auf] »)a, genau.«

8.1.2. Analyse

Der Beginn des Einzelinterviews veranschaulicht zunichst eine personliche
Beziehung zwischen der Sozialarbeiterin und der Forscherin, die auf die
Gemeinsamkeit eines dhnlichen Alters, die personliche Ebene aufgrund der
Duz-Kultur unter Sozialarbeitern sowie auf die lange Forschungsarbeit in
der Unterkunft zurtickgefithrt werden kann. Vonseiten Lisas erfolgt eine
Vergemeinschaftung mit der Forscherin, die durch den Beginn mit >Du< zum
Ausdruck kommt, was in Experteninterviews uniiblich ist und die Sozialar-
beiterin hier als Feldakteur und regulire Forschungsteilnehmerin verstehen
lisst. Im Folgenden beginnt sie mit >das war richtig komisch« etwas zu schil-
dern, das ihr nicht nachvollziehbar und unverstindlich erscheint und somit
nicht zu ihren Normalitidtserwartungen passt. Daraufhin folgt die Nennung
dessen, das sie irritiert: >mit dem Zuckerfest«. Dieser Ausdruck zeigt auch,

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

179


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

dass der Sachverhalt fir die Sozialarbeiterin schwer zu fassen ist. Im folgen-
den Interviewverlauf wird ihr Kollege Thomas einbezogen, moglicherweise,
um das Auftreten gegeniiber der Forscherin zu stirken. Die Irritation sei eine
gemeinsame Tatsache. Man wolle das Verhalten der Bewohner verstehen,
konne es aber nicht. Gemeinsam iiberlegen beide, wo das Missverstindnis
entstanden sein konnte. Hierbei wird die Bedarfsermittlung deutlich: >Wir
haben alle immer wieder gefragt, mit der Einschrinkung >wo wir wissen,
dass das Muslime sind< lasse darauf schlieflen, dass mehrere Bewohner
in der Einrichtung Muslime seien, jedoch haben die Sozialarbeiter keine
konkreten Daten hierzu. Es lisst auch darauf schliefRen, dass von mehreren
Bewohnern keine Religionszugehorigkeit bekannt ist. Sie vermuten dies
aus personlichen Gesprichen mit einigen Bewohnern und gehen weiterhin
wegen der Tatsache, dass einige Frauen Kopftiicher tragen und zuvor am
Ramadan teilnahmen, davon aus, dass sie Muslime sind. Auch, dass Lisa
weil}, dass das Zuckerfest ein Fest ist, das nur Muslime feiern, rekurriert auf
spezifisches Wissen. Hier nennt sie den interkulturellen BAMF-Kalender, der
im Jahr 2016 das Fest wie folgt ausgezeichnet: »Id al-Fitr (Ramadan Ende)
Fastenbrechen 5.7.-7.7.<! Alle drei Tage sind farbig im Kalender markiert.
Das Fest kann somit nicht auf einen Tag komprimiert werden. Dennoch geht
Lisa davon aus, was ein unzureichendes Wissen ihrerseits belegt. Weiterhin
hat der Hausmeister Amir am 7. Juli 2016 frei und ist so nicht ansprechbar fiir
die Sozialarbeiter, die sich in religiésen Belangen oder Nachfragen tblicher-
weise an ihn wenden. Die Unterkunft ist zu diesem Zeitpunkt erst seit acht
Monaten gedfinet, sodass es auch fiir die Bewohner das erste Fastenbrechen
in einer kommunalen Unterbringung ist.

Der Religionswissenschaftliche Medien- und Informationsdienst (REM-
ID) beschreibt das Fest wie folgt:

»[..] zusammen mit dem Opferfest, eines der beiden Hauptfeste im Islam.
Es wird von allen islamischen Traditionen begangen. Das Fest findet an den
ersten zwei bzw. drei Tagen des Monats Schawwal statt. Schawwal folgt auf
den Fastenmonat Ramadan; zur Bestimmung des Monatsanfangs gelten die
gleichen Regeln wie fiir den Ramadan auch, d.h. die Mondsichel muss ge-
sichtet werden.«

1 Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge 2016.
2 Religionswissenschaftlicher Medien- und Informationsdienst e. V. 2018.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

Dabei feiere man, die Entbehrungen der 30 Fastentage erfolgreich bewiltigt
zu haben, und werde mit einem Festessen fiir seine Anstrengungen belohnt.

»Zur ausgelassenen Feierstimmung tragt natirlich auch bei, dass sich die
Muslime bewusst sind, sich in der Fastenzeit intensiv mit ihrem Glauben
auseinandergesetzt und eine der fiinf religiosen Pflichten — das Fasten —
erfiillt zu haben. Nun hoffen die Glaubigen, dass Allah ihre Bemithungen
anerkennt. [...] In islamischen Lindern finden Lichterumziige und Volksfes-
te statt, oft wird auch ein Feuerwerk veranstaltet. Dies ist in Lindern der
Diaspora nicht maéglich, so dass das Fest wesentlich durch den Besuch der
Moscheee [sic!] und die Feiern in den Familien bestimmtist. [...] Die Bezeich-
nung>Zuckerfests, die fiir das Fest des Fastenbrechens auch Verwendung fin-
det, stammt aus dem Tirkischen (Seker Bayrami). Hier driickt sich aus, dass
in den drei Festtagen viele Siif3speisen verzehrt werden.« (ebd.)

Der REMID zeigt, wie das Fastenbrechen in muslimischen Lindern gefeiert
wird und wie es konnotiert ist, nimlich sowohl religi6s als auch kulturell. Wei-
terhin wird ersichtlich, wie tiblicherweise in der Migration gefeiert wird. Da
einige Familien keine Kontakte zu Moscheegemeinden wiinschen oder keine
personlichen Kontakte zu Personen jener Gemeinden haben, da ihnen zum
Beispiel die Gemeinden oder Netzwerke in Mittstadt noch unbekannt sind,
stellt das Feiern des Fastenbrechens fiir diese Familien moglicherweise keine
Option dar. Weiterhin ist zu bedenken, dass die Familien als Fliichtlinge weni-
ger soziale Beziehungen in Mittstadt haben als in ihren Herkunftslindern, in
denen sie zum Beispiel Familienbesuche abgestattet oder empfangen haben,
zumal viele Familien zum Zeitpunkt des Festes im Jahr 2016 erst seit etwas
mehr als einem halben Jahr in der Kommune leben.

Die Vermutung liegt daher nahe, dass das Wissen der Sozialarbeiterin
iiber das >Zuckerfest« nicht auf Kenntnissen der Religion des Islam beruht,
sondern auf sogenanntem >Rezeptwissen< als schematischem Wissen, in
das sie den Sachverhalt einordnet, um auf dieser Wissensgrundlage den
Tag zu organisieren. Dieses >Rezeptwissenc ist jedoch nicht verwerflich,
sondern kann durchaus hilfreich sein. So ist es niitzlich, um Orientierung
zu bieten, Sachverhalte einzuordnen und zu kategorisieren. Lisa nimmt ihr
»Rezeptwissen« jedoch als alleinigen Anhaltspunkt fiir ihre Bemithungen, ein
Fest ausrichten zu lassen. Sie fragt die Bewohner nicht, was sie mit dem Fas-
tenbrechen verbinden. Griinde dafiir konnten zum Beispiel Sprachbarrieren
in der Artikulation oder ein >Aneinandervorbeireden< sein, bedingt durch
sprachliche Verlegenheit. Dieses Phinomen ist hiufig bei Bewohnern zu

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

sehen, die sich noch unsicher im Deutschen fithlen, wie Jasina Rahmani. Sie
nutzt vor allem Worter wie »ja< oder »neing, die sie also gut kennt, im Gesprach
mit den Sozialarbeitern. Auch kénnte es sein, dass die Riickmeldungen der
Bewohner, die Lisa erhilt, unauthentisch sind, da sie aus Héflichkeit oder
als Schutz, den anderen nicht zu enttiuschen, geduflert werden.

Beziiglich des Termins des »Zuckerfestes< beruft sich Lisa auf den Inter-
kulturellen Kalender. Ein >Datumc« zu haben, erscheint ihr sinnvoll, da es na-
helegt, dass das Fest an einem Tag stattfindet. Hier ist eine Analogie zum
Beispiel sWeihnachtsfest< zu vermuten. Dabei projiziert die Sozialarbeiterin
ihre Vorstellungen in die Organisation und Erwartungen mit hinein. Eben-
falls wird ihr Bemiihen deutlich, sich zu versichern, dass es das Fest iiber-
haupt gibt und dass es stattfindet, indem sie den Kalender konsultiert sowie
die Bewohner in Gesprichen darauf anspricht. Typische Situationen seien da-
bei Small-Talk-Situationen in den Fluren der Unterkunft, bei Post-Gingen,
wihrend Beratungen zur Jobcenter-Post oder bei drztlichen Behandlungen in
der Sozialarbeitersprechstunde. Ihre Bemithungen werden weiterhin deut-
lich durch die Aussage >man weif3 ja auch, dass das Fest ist«. Damit mochte
sie zeigen, dass sie darum weifd und nicht ignorant ist. Sie prisentiert sich
als zugewandt, liberal und anerkennend. >[M]an< konnte hierbei auch jemand
aus dem Kollektiv derer meinen, die sich um Fliichtlinge bemithen. Dass zu
diesem Zeitpunkt im Jahr 2016 die sogenannte >Willkommenskultur« in der
offentlichen Diskussion scheinbar abnahm und die Debatte um die Kélner
Silvesternacht noch im Gange war, spiegelte sich darin, dass viele Ehren-
amtliche aufgehort hatten, in der Einrichtung weiterhin Unterstiitzung zu
leisten. Moglicherweise zihlt die Sozialarbeiterin sich im Interview zu den
verbliebenen Engagierten. Mit >wichtig fiir die Bewohner< bekriftigt sie, dass
es wichtig sei, sich um deren Gepflogenheiten zu kiitmmern. Sie zeigt sich
fursorglich, spricht jedoch auch in einem Rechtfertigungsduktus. Méglicher-
weise sieht sie sich der Religionsforscherin gegeniiber einer stirkeren Be-
griilndungslast ausgesetzt. Mit >Man kennt das ja< macht sie in diesem Zuge
deutlich, dass sie empathiefihig ist, und vergleicht das Fastenbrechen mit
ihr bekannten Festen. Die Bewohner der Einrichtung sollen demnach auch
sihr Fest« feiern dirfen. Mit >kennenc ist in der Aussage der Sozialarbeite-
rin moglicherweise >wissen« gemeint. Sie rekurriert dabei auf ein kulturelles
Erfahrungswissen, wie Feste iiblicherweise gefeiert werden, und benutzt im
Interview dabei das Pronomen >wir« fiir ihren Kollegen und sich selbst und
das Pronomen »die« fiir die muslimischen Bewohner. Wenn sie sich rechtfer-
tigt, wird das >Wir< hingegen zum allgemeineren sManc. Auch indem sie sagt,

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

sie habe sich >Miihe gegeben« macht sie auf verschiedenen Ebenen ihre Be-
mithungen deutlich: indem sie 1) zu verstehen versucht, was der Bedarf der
Bewohner ist, indem sie 2) zu verstehen versucht, wie die Muslime das Fest
feiern wollen, 3) indem sie ihnen zu vermitteln versucht, dass sie in ihrer Tra-
dition unterstittzt witrden, indem sie 4) das Einplanen und Organisieren der
Rahmenbedingungen zum Stattfinden des Festes iibernimmt, indem sie 5)
gemeinsam mit ihrem Kollegen versucht, das Problem des Nichtstattfindens
zu verstehen und indem sie 6) den muslimischen Bewohnern ihre offene Hal-
tung zeigt. sWir haben ja< lisst dabei auf ein gemeinsames Erfahrungswissen
mit der Interviewerin schliefen und suggeriert zumindest ein geteiltes Wis-
sen. Weiterhin verdeutlicht Lisa, dass der Raum, der fiir die Feierlichkeiten
genutzt werden soll, fir andere bestehende Zwecke nicht einfach verfiigbar
ist, sondern vielmehr ein Teil ihrer aufgewendeten Mithe darin besteht, orga-
nisatorisch titig zu werden, um diesen zu reservieren und somit zum Gelin-
gen des Festes beizutragen. >[E]xtra« weist an dieser Stelle auf ein besonderes
und gezieltes Bemithen hin. Im Folgenden wird sukzessive eine Enttduschung
der Sozialarbeiterin deutlich:>damit die es sich schén machen kdnnenc. Dabei
wird >die< erneut zur Abgrenzung zwischen der Sozialarbeiterin und den Be-
wohnern verwendet und argumentiert, dass die Bedingungen und Méglich-
keiten zur Ausrichtung des Festes gestellt wiirden, das Fest selbst allerdings
von den Bewohnern ausgerichtet werden miisse. Weiterhin kann gefolgert
werden, dass der hierfiir reservierte Raum kein einladender gemiitlicher Ort
ist, sondern vielmehr Arbeitsaufwand erforderlich ist, diesen herzurichten,
um ihn >schén< zu haben. >Komisch« aus ihrer Perspektive ist dann, dass ihre
Erwartungen nicht erfiillt werden. Die Sozialarbeiterin hat durch die forma-
len Akte des Reservierens und AufschliefRens aus ihrer Perspektive ihre Pflicht
getan. Sie sieht die muslimischen Bewohner der Unterkunft, insbesondere
die Familien Rahmani, Sayed und Ahmadi, als homogene Gruppe, deren Ge-
meinsambkeit der Flichtlingsstatus ist. sMan kennt das ja< kann ebenfalls dar-
aufverweisen, dass die Sozialarbeiterin das Schmiicken des Raumes mit dem
Schmiicken fiir eine Geburtstagsfeier oder ein Weihnachtsfest vergleicht. Na-
gel und Riickamp weisen in diesem Zusammenhang auf die von ihnen beob-
achtete Diskrepanz hin, dass von Praktikern in Flichtlingsunterkiinften der
Ramadan vor allem als »fremde religiése Praktik« (Nagel/Riickamp 2018: 11)
gedeutet werde, wohingegen »[...] Weihnachten als >eigenes< kulturelles Ereig-
nis beschrieben [werde], das die Flichtlinge kennenlernen sollen.« (ebd.: 12)
Die Vermutung liegt daher nahe, dass die Sozialarbeiterin die von ihr als >Zu-
ckerfest« benannte Feier ebenfalls als exotisch und fremd, vor allem jedoch als

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

183


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

religios wahrnimmt. Daher ist es moglich, dass sie besonders religionssensi-
bel agieren wollte.

Sie schildert weiter, am nichsten Morgen sei sie noch vor Dienstbeginn
»so kurz vor acht« angekommen, was ein zusitzliches Bemiihen ihrerseits be-
legt, >weil ich ja nicht wusste, wie viel Uhr das losgeht«. Hier stellt sie sich
als zugewandt dar, da sie gleich morgens den Raum aufschlieRt. Sie moch-
te keine Restriktionen fiir die Bewohner und antizipiert hier, anstatt vorher
klar mit den Bewohnern abzusprechen, was diese sich wiinschen. Dies spie-
gelt abermals ihr Bemiiht-Sein, der muslimischen Bewohnerschaft gerecht zu
werden. »[Wlieviel Uhr das losgeht« wiederum zeigt ihre Vorstellung und Er-
wartung, dass an diesem Tag ein ihr kulturell fremdes Fest stattfinden wird.
Thr Organisationsaufwand wird dadurch deutlich, dass sie das Fest in ihre Ar-
beitsabliufe einplant und den Raum aufschliefit. Sie geht jedoch von dem aus,
was sie antizipiert, dass die muslimischen Bewohner planen. Etwas anderes
erscheint nicht in threm Maglichkeitshorizont. So hat sie zwar eine konkrete
Erwartung, dass etwas passiert, hat jedoch nicht konkret besprochen, ob der
Raum wie, weshalb und von wem benétigt wird. Sie stellt jedoch die Bedin-
gung »>Die sollen es sich schon machen< und kontrolliert auch, was vor Ort
geschieht (nachgeguckt in dem Raumd). Daraufhin ist sie irritiert und be-
fragt einzelne Bewohner, was wiederum bestatigt, dass zuvor nichts Konkre-
tes besprochen worden ist. Nun spricht sie ihre Erwartungshaltung erstmals
im Interview aus: »Da wurde ja nicht mal was dekoriert, oder so«, was zeigt,
dass sie nicht versteht, dass die Bewohner nicht anwesend sind, obgleich »ex-
tra< der Raum fiir sie reserviert wurde. Sie denkt, diese Geste reiche, und ist
nun enttiuscht, dass nichts zurtickkommt. Mit sviele waren ja auch gar nicht
da< nimmt sie dann eine vorwurfsvolle Haltung ein.

Indem sie die Gliickwunschbilder benennt, die ihr per >sWhatsApp«von Be-
wohnern zugegangen sind, macht sie im Folgenden deutlich, woran sich ihre
Vorstellungen noch orientiert haben. Es bestirkt sie weiterhin darin, dass ein
Fest stattfinden werde und es eine besondere Bedeutung fiir die Bewohner ha-
be. Sie macht auerdem deutlich, dass sie eine gute Beziehung zu Mohamad
habe, was nahelegt, dass dies nicht mit allen Bewohnern der Fall ist. Dass sie
sein Beispiel nennt, soll des Weiteren bestitigen, dass ihre Erwartungen als
Ausgangsgrundlage richtig sind. Sie geht davon aus, dass man Gliickwiinsche
nur an Personen schickt, zu denen man eine gute Beziehung hat oder mit de-
nen man sich gut versteht. Dies trigt zum Narrativ bei, dass sie die Entwick-
lung nicht verstehe und diese >komisch« finde. Auch eine weitere Bewohnerin,
mit der sie sich gut versteht, wird im Interview angefithrt. Mohamads Mut-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

ter Nimaz Sayed, auf die sie bei ihrer Suche nach deren Sohn st6f3t und die
sie >begliickwiinscht¢, was das ihrer Auffassung nach angemessene Verhal-
ten zum Feiertag zu sein scheint. Lisa antizipiert dies als angemessene Form
und ist irritiert von Nimaz’ Reaktion, die sich >zuriickhaltend« zeigt. Erneut
duflert sie den Ausdruck >komisch« in der Beschreibung von Nimaz’ Verhalten
ihr gegeniiber. Es wird deutlich, dass sich die Sozialarbeiterin mit einer per-
manenten Nichterfillung der Erwartungen trotz ihrer generdsen Geste kon-
frontiert sieht. Diese Geste geht mit einer nicht-reflektierten Erwartung ein-
her, die permanent enttiuscht wird, da sie nicht am tatsichlichen Bedarf der
Bewohner orientiert ist, sondern an ihren eigenen Erwartungen. >[W]eil die
sind ja Muslime« zeigt als Unterstellung und Zuschreibung, dass sie Stereoty-
pen verwendet und damit den Bewohnern verwehrt, eigene Entscheidungen
zu treffen. Sie macht ebenso deutlich, dass sie die Erwartung hat, dass Ni-
maz frohlich ist. Diese wird enttiuscht, da die Irakerin lediglich >gelichelt
und genickt« habe, also annehmend reagiert, nicht jedoch gesprochen habe
und Lisa somit signalisiert, dass sie nicht redebereit sei. Die Griinde hierfiir
sind unbekannt, jedoch erfragt die Sozialarbeiterin sie auch nicht, erlebt sie
allerdings als enttiuschend. Dadurch, dass sie angibt, tiblicherweise mit Ni-
maz Tee zu trinken, unterstreicht sie die gute Beziehung zur Bewohnerin, die
ansonsten sehr gastfreundlich sei. Dass sie nun nicht einmal zum Tee ein-
geladen wird, irritiert die Sozialarbeiterin. Das gemeinsame Teezubereiten
und Teetrinken mit der Sozialarbeiterin schitzt diese offenbar sehr, sie hat
zum Tag des >Zuckerfestes< jedoch mehr erwartet. Ihre Erklirung fiir Nimaz’
Verhalten beruft sich auf die Individualitit der Bewohner (-weil, das feiert ja
auch sicher jeder anders<), was wiederum eine Analogie zum ihr bekannten
Weihnachtsfest darstellt. Sie zieht jedoch keine Erklirungsmaoglichkeit in Be-
tracht, die vorsieht, dass Nimaz zum Beispiel bedriickt ist, da sie ihre Familie
vermissen konnte. Vielmehr versucht sie, allen Bewohnern die Moglichkeit
zu bieten, gemeinsam zu feiern, indem sie ihnen einen Raum hierfir zur
Verfiigung stellt. Die Erwartung der Sozialarbeiterin ist dabei stereotyp, dass
Muslime feiern, egal, in welchen Lebensumstinden sie sich befinden. Anstatt
nachzufragen, fithrt sie Nimaz’ ungewohnliches Verhalten auf die individuelle
Begehung des Festes zuriick. Dass sie Nimaz als »¥'ne ganz Liebe« beschreibt,
legt zusitzlich nahe, dass diese eine Bewohnerin ist, die tiblicherweise den
Erwartungen nachkomme und diese erfiillt.

Indem die Sozialarbeiterin den Raum 6ffnet, berichtet sie auch von ihrer
offenen Haltung. Dass sich Bewohner wie Nimaz ihr gegeniiber an gerade
diesem Tag verschliefden, irritiert Lisa und enttduscht ihre Erwartungen. Die-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

185


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

se orientieren sich an ihren eigenen Vorstellungen davon, wie Feste beziiglich
des Organisierens, Raumschmiickens, des Essens, der Musik sowie des Tref-
fens als Gemeinschaft zu begehen seien. Sie erwartet ein kulturell fremdes,
exotisches Fest zu erleben, mitsamt den Aspekten Gastfreundlichkeit, Essen,
Musik, Tanz und vor allem, dazu eingeladen zu werden, was im Interviewaus-
schnitt anhand ihrer Aussage >Ich hitte mich halt auch gefreut, das mal zu
feiern« deutlich wird. Hierzu besteht jedoch Klirungs- und Kommunikati-
onsbedarf. Die Kommunikation ist im Fallbeispiel nicht bedarfsgerecht ab-
gelaufen. So gibt es viele Beispiele aus Bewohnerperspektive hinsichtlich des
Zusammenlebens in der Unterkunft dafiir, dass fiir die Familien nicht alles
sofort verstindlich ist. Zum Beispiel das >Stof3liiftent, das der Hausmeister
hiufig im Gesprich mit den Familien thematisiert, oder die Dringlichkeit,
mit der die Sozialarbeiter die Bewohner auf die Aushinge im Flur hinwei-
sen. So liegt die Vermutung nahe, dass die angesprochenen Familien unsi-
cher sind hinsichtlich der Thematisierung des »Zuckerfestes< durch Lisa. Die-
se reflektiert die Enttduschungen der eigenen Erwartungen nicht. So kénnte
das Teekochen der Bewohner fiir sie auch als Geste der Dankbarkeit gedeutet
werden oder als Versuch, Privatheit zwischen ihnen und der Sozialarbeiterin
herzustellen. Weiterhin kénnte es ein Zugewinn fir die Bewohner sein, den
Sozialarbeitern, die sie tiglich unterstiitzen, auch etwas zu geben und zu zei-
gen, dass man gerne gibt. Die Enttduschung Lisas dariiber, dass sie einmalig
nicht zum Tee eingeladen wird, erscheint in diesem Zusammenhang unver-
hiltnismiRig. Auch wird die Heterogenitit der muslimischen Familien nicht
wahrgenommen. Vielmehr wird eine Vergemeinschaftung angenommen, die
Lisa der Forscherin gegeniiber hiufig als >Freundschaft« bezeichnet, ohne die
konkreten Beziehungsdynamiken zu kennen. So spielen neben religidser Zu-
gehorigkeit noch weitere Faktoren eine Rolle fiir den Austausch unter den
drei Familien, wie geteilte Herkunftslinder, Muttersprachen, Milieuzugeho-
rigkeiten und Bildungshintergriinde, Altersgruppen oder die Freundschaften
der Kinder untereinander. Vor allem aber der Austausch iiber gemeinsame
Anforderungen und Herausforderungen im Alltag, zum Beispiel im Umgang
mit Behorden, verbindet die Familien.

Somit wirket sich das Wissen der Sozialarbeiterin zum Fest des Fasten-
brechens im Fallbeispiel sogar ungiinstig und als nicht hilfreich aus, da die-
ses nicht an der Realitit geschult ist. Es ldsst sich fragen, ob mehr Exper-
tenwissen als religioses Wissen tatsichlich hilfreich gewesen wire oder ob
es moglicherweise besser gewesen wire, mit Individuen direkt ins Gesprach
dariiber zu kommen, welche Bedarfe hinsichtlich des Endes des Fastenmo-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

nats bestehen. Ein sozialwissenschaftliches Wissen hitte die Sozialarbeiter
jedoch darin unterstiitzen kénnen, die konkrete Situation besser zu erfas-
sen und handhabbar zu machen. Auch wire es aus Lisas Perspektive giins-
tiger, einzelne Familien anstatt >die Muslime« zu befragen. Es wird deutlich,
dass »die Muslime« von ihr im Fallbeispiel vor allem als Organisationskatego-
rie wahrgenommen werden. Dabei ist es jedoch auch ihr Wunsch, den Be-
wohnern personlich nahe zu sein, sich mit diesen auszutauschen und Tee zu
trinken, jedoch scheint dies im Arbeitsalltag nicht immer moglich. Die So-
zialarbeiterin hat demnach nicht den Anspruch, >Dienst nach Vorschrift< zu
machen, sondern zeigt vielmehr persénliches Engagement. Damit gehen je-
doch auch Enttiuschungen einher, und es kommt zum >Verpersonlichen« des
Verhaltens. Das heifdt, dass die Sozialarbeiterin das Verhalten der Bewohner
ihr gegeniiber persénlich nimmt, was diskutieren ldsst, ob mit zunehmen-
der Empathie zwangsliufig Einbufen der Professionalitit des Sozialarbeiters
einhergehen miissen und ob dies auch auf Kosten seiner Autoritit geht.> Um-
so mehr wird nachvollziehbar, dass Thomas wie auch Lisa in Gesprichen zu
ihrem Berufsalltag oftmals auf ihr Aufgabenfeld rekurrieren, indem sie ein-
vernehmlich thematisieren, dass es in erster Linie ihre Aufgabe sei, Ordnung
und Sicherheit in der Unterkunft zu gewihrleisten.

Ein weiterer Aspekt, der Lisa in ihrer Erwartungshaltung bestirkt haben
kénnte, dass das Fastenbrechen am 7. Juli stattfinden werde, konnte darin
bestehen, dass die Grundschiiler der Unterkunft fiir den 5. Juli freigestellt
sind. Die Eltern der Grundschiiler der Familien Sayed, Ahmadi, Rahmani und
Bozhdaraj lassen ihre Kinder jedoch wihrend der gesamten drei Tage zu Hau-
se, da Fatima Ahmadi aus einem Gesprich mit der Klassenlehrerin ihrer Toch-
ter Zainap verstanden hat, dass dies so angedacht sei und diese Information
an die anderen Eltern weitergibt. Die Kinder der Internationalen Klasse der
Hauptschule aus diesen Familien besuchen jedoch die Schule in diesem Zeit-
raum, da es sich um die letzte Schulwoche vor den Sommerferien 2016 han-
delt und gemeinsame Aktionen und Spieltage in der Schule geplant sind.*

3 Hiermit geht unter anderem die Herausforderung von Nihe und Distanz in der sozi-
alarbeiterischen Tatigkeit mit den Bewohnern einher.

4 Dieser Entscheidung der Schiler der Hauptschule aus der Unterkunft, wahrend der
Eid-Feierlichkeiten in die Schule zu gehen, gehtjedoch die Situation voraus, dass wéah-
rend des Ramadans einzelne Schiiler nicht zum Sportfest erschienen waren, da es ih-
nen als zu anstrengend erschien und ihre Eltern ihnen aufgrund der Fastenzeit von der
Teilnahme abrieten. Diese Entscheidung irritierte manche Lehrer und einige Mitschii-
leraus der Internationalen Klasse sowie aus den Regelklassen der Schule. Im Ganztags-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

187


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Die Berufsschiiler Adil Rahmani und Mohamad Sayed haben an diesen Tagen
Anwesenheitspflicht in der Schule. Die Sozialarbeiterin geht méglicherweise
weiterhin davon aus, dass am 7. Juli gefeiert werde, da der Hausmeister Amir
an diesem Tag freigenommen hat.

Thre Erwartungen sind demnach auf verschiedenen Ebenen anzuordnen,
indem sie ihre Vorstellungen auf die Art des Festes, der Institution und die
Art der Gemeinschaft projiziert, und resultieren in einem Empfinden der Un-
dankbarkeit der Bewohner. Eine Uberforderung der Sozialarbeiterin kénnte,
neben ihrer Erwartungshaltung, ihre Enttiuschung erkliren, die damit kor-
reliert, stets in alle Richtungen bemiiht zu sein, um es allen >recht zu ma-
chen«. Dabei scheint es fiir die Sozialarbeiterin besonders herausfordernd,
wenn sich durch persénliche Beziehungen, die in ihrem Berufsfeld entschei-
dend sind, die professionelle und private Ebene vermischen, zum Beispiel
durch Duzen oder dem alltiglichen Teilhaben am Leben der Anderen. Der
professionelle Rahmen der formalen Institution schiitzt hierbei auch vor Ent-
tauschungen. Ebenso schiitzen Distanz und Anonymitit, was das Berufsbild
jedoch maglicherweise nicht zuldsst. Die sich im Fallbeispiel zeigende Kehr-
seite des Engagements als emotionale Reaktion ist die Moralisierung der Be-
ziehungen durch die Sozialarbeiterin. Diese changiert zwischen pragmati-
schen Losungen in thren Handlungen, wie im Fallbeispiel des Putzplans durch
den WLAN-Passwort-Entzug, und emotionalen Reaktionen. Die jeweilige Be-
darfsermittlung ist dabei der institutionellen Notwendigkeit geschuldet, im
Fallbeispiel um Ramadan muss sie stattfinden, um einen Caterer beauftragen

bereich der Schule, den auch der10-jahrige Dino Okereke besucht, wird erim Zuge des-
sen Opfer von teils auslanderfeindlichen Beschimpfungen durch deutsche Schiiler, die
sich darin bestatigt sehen, dass>Fliichtlinge«>faulcseien und >den Deutschen<Arbeits-
platze wegndahmen. Dino, der aus einer katholischen nigerianischen Familie kommt,
ist wiitend dartiber, sich stellvertretend fiir muslimische Mitschiler beschimpfen las-
sen zu missen. Auch Jawid Bakhtari, der ebenso wie Dino am Sportfest teilnimmt,
wird von anderen Schiilern beschimpft. Zwar ist der aus Afghanistan stammende Jawid
zum protestantischen Christentum konvertiert, wird jedoch von seinen Mitschiilern
als Muslim wahrgenommen und sieht sich daher ebenfalls mit Beschimpfungen kon-
frontiert. Allerdings widerfahrt dem 15-Jahrigen keine kérperliche Cewalt, da er mit
seinen 1,80 m Korpergrofie, breiten Schultern, tiefer Stimme und einem Dreitagebart
mehr Autoritat ausstrahlt. Dennoch argert sich auch Jawid dartiber, stellvertretend fiir
Nour Sayed, Aldoniza Bozhdaraj und Saad Rahmani, die aufgrund des Fastens nicht
am Sportfest teilnahmen, von anderen Schiilern beschimpft zu werden. Das Verhiltnis
zum 14-jahrigen Saad ist dabei besonders schlecht, da dieser Jawid in der Unterkunft
aufgrund seiner Konversion stets beleidigt und ihm unterschwellig Gewalt androht.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

zu kénnen. Im Fallbeispiel des >Zuckerfestes< in der Unterkunft entsteht sie
hingegen aus einem personlichen Bediirfnis und Mithe heraus.

Aus dem Interviewausschnitt zum Vergleich des Ramadanverlaufs in den
Jahren 2016 und 2017 geht hervor, dass die Sozialarbeiter die geringere Teil-
nahme am Fasten im Jahr 2017 auf der Individualebene verorten, indem Lisa
duflert: »Ich denke, das war letztes Jahr auch wirklich ein Lernprozess. Das
erste Mal Ramadan fiir die meisten Familien, und dann musste man erst mal
klarkommen und schauen, was geht und was geht nicht.« Thomas pflichtet
ihr bei und zieht als weiteres Indiz die Anstrengungen heran, mit der die
fastenden Bewohner sich am Abend konfrontiert sehen, unter anderem da-
durch, dass sie sich vor nicht-fastenden Bewohnern fiir die Lautstirke beim
Kochen rechtfertigen miissen oder weil ihnen Beschwerden iiber die Sozialar-
beiter kommuniziert wurden. Weiterhin fithren Lisa und Thomas das Argu-
ment an, die Eltern der fastenden Kinder seien im Jahr 2016 mit der Belastung
konfrontiert gewesen, sich gegeniiber der Schule rechtfertigen zu miissen,
besonders dann, wenn Schiiler aufgrund von Erschopfung nicht erschienen
seien und die Lehrer daraufhin bei der Sozialarbeiterin anriefen, um nachzu-
haken. Weiterhin stellten Konzentrations- und Aufmerksambkeitsprobleme im
Unterricht sowie das Nichterledigen von Hausaufaufgaben oder die schlech-
ten Leistungen in Leistungskontrollen wihrend der Ramadanzeit besonders
fir die Lehrer der Internationalen Klasse der Hauptschule einen Grund dar,
den Eltern und Sozialarbeitern Mitteilungen zukommen zu lassen, in denen
sie das Fasten kritisieren. All dies hat aus Lisas und Thomas’ Perspektive dazu
gefiihrt, dass im Jahr 2017 nur wenige Familien fasteten.

8.1.3. Zwischenfazit

Die Sozialarbeiterin mochte religionssensibel handeln, was anhand ihrer Be-
mithungen deutlich wird, ein Fest fir die Bewohner der Unterkunft anlisslich
des Fastenbrechens auszurichten. Gleichsam spiegeln ihre Bemithungen ihre
Wahrnehmung des Festes als kulturell fremd und vor allem als religiés. Ihre
Erwartungshaltung im Fallbeispiel schlieft unter anderem Reziprozitit ein,
dass also die Bewohner die Mitarbeiter der Unterkunft einladen und ihnen so-
mit eine Teilnahme ermoglichen. Der Sozialarbeiterin ist allerdings nicht be-
wusst, dass sich die muslimischen Bewohner nicht als eine Gruppe verstehen
und anders feiern. Dieses Missverstindnis wird dadurch deutlich, dass Lisa
ihre Beobachtungen sozialer Interaktionen zwischen den Bewohnern anders
deutet als diese selbst. Dies speist sowohl ihre Wahrnehmung der muslimi-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

189


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

schen Familien als homogene Gruppe als auch die Wahrnehmung der Famili-
en Sayed, Ahmadi und Rahmani als >Freunde<, wohingegen Eid traditionell als
Familien- und Nachbarschaftsfest gefeiert wird. Ihre Erwartungshaltung ge-
geniiber den Bewohnern hinsichtlich der Organisation des >Zuckerfestes« ist
zuriickzufithren auf mehrere Aspekte: auf ein schematisches Wissen aus ei-
nem Kalender, auf personliche Gliickwunsch-Nachrichten einiger Bewohner
zum Fest sowie auf ihre Beobachtungen des Fastens der Bewohner und die
Tatsache, dass die Grundschiiler schulfrei haben, wodurch sie auf das Statt-
finden des Festes schlief3t. Dabei bezieht sie auch ihre eigenen kulturellen
Projektionen mit ein, indem sie Analogien zum ihr bekannten Weihnachts-
fest zieht. Dass ihre Erwartungen enttiuscht werden, irritiert sie in der Folge
und gibt ihr das Gefithl von Undankbarkeit ihren Bemithungen gegeniiber. Im
Fallbeispiel wird die Herausforderung deutlich, wie viel die Sozialarbeiterin
antizipieren muss, um Bedarfe ermitteln zu kénnen.

8.2. Familiendynamiken um >Eid¢

In der zweiten Ebene des Fallbeispiels wird die Bedeutung des Festes des Fas-
tenbrechens aus der Perspektive Mohamad Sayeds erliutert und dabei sein
diesbeziigliches Verstindnis sowie das zum Konzept von >Nachbarschaft« er-
ldutert, wobei er seine Deutungen einbettet. Eine Verortung dessen findet
im Folgenden anhand des Aufzeigens der gesellschaftlichen und religiésen
Konfliktlinien des Iraks statt. Weiterhin wird auf der zweiten Fallebene die
Bedeutung religioser Zugehorigkeit hinsichtlich geteilter Gemeinsambkeiten
herausgearbeitet und anhand der Dynamiken der Familien Sayed, Ahmadi
und Rahmani erliutert sowie mit dem Beispiel der albanischen Familie Bozh-
daraj verglichen.

8.2.1. Die Interaktionen

Ich spreche mit Nimaz’ Sohn, Mohamad Sayed, tiber den 7. Juli 2016. Er war
17 Jahre alt und lebte mit seiner Mutter (36 Jahre), Vater Abdul (44 Jahre), den
Schwestern Nour (11 Jahre) und Rya (8 Jahre) sowie seinem Bruder Aftab (6
Jahre) seit Anfang 2016 in der Unterkuntft. Die schiitische Familie stammt aus
Bagdad/Irak. Mohamad besuchte ein Berufskolleg. Er war ein lebensfroher,
impulsiver junger Mann, der stets glatt rasiert und mit aufwendiger Frisur
auftrat. Am liebsten trug er Hemden, deren Armel er bis zu den Ellenbogen

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

aufrollte, sowie eng anliegende Jeanshosen und Turnschuhe. Aufierdem be-
nutzt er einen Minnerduft, was ihm wichtig war. Mohamad flirtete gern mit
den Midchen aus seiner Schule und genoss es, mit seinem besten Freund
Ferhat, der in einer anderen kommunalen Unterkunft lebte, zunehmend das
Nachtleben der Stadt zu erkunden.

Als ich Mohamad fragte, ob es stimme, dass er der Sozialarbeiterin eine
Nachricht zum Eid-Fest geschickt habe, reagierte er verwundert:

M: »Ja, klar, das macht man natdrlich so. Ich bin ja Muslim. Hab ich bei
>WhatsApp« an alle Kontakte geschickt. Weif3t du, hab ich da 400 oder so
[lacht]. Ich hab dir auch geschickt!«

I: »Aber letztlich habt ihr das Fest ja nicht gefeiert. Du warst doch an dem
Tag mit Ferhat und den beiden Madels [aus dem Berufskolleg] im Kino,
dachte ich?«

M: »[grinst] Ja, haben wir X-Men Apocalypse geguckt. Aber es geht nicht nur
um den Film. Wir wollten Zeit verbringen mit den Madchen auch [lacht].
Undja, in Irak wir haben gefeiert das, weil meine Oma hat gefeiert und hat
vorbereitet mit den Nachbarn und [der] Familie. Mein[e] Eltern haben auch
fiir mein[e] Schwestern und mein[en] Bruder gefeiert das, weil die waren so
klein. Na klar, alle mitmachen. Das gehort dazu.«

I: »Aber in Deutschland ist es anders?«

M: »Muss ich sagen, also [liberlegt] [es] ist anders hier, weil wir hier nicht
haben Familie, Oma, Opa, Nachbarn. Ist nicht richtig Fest, weif3t du. Aber,
also nicht fiir mich, aber fiir mein[e] Eltern Eid dieses Jahr geht nicht, weil
es gab ein Explosion in Bagdad bei Shia-Shrine>. Sind wir shia-muslim, und
fir mein[e] Eltern das ist sehr schlimm. Mein Onkel wohnt in Bagdad und
meine Cousinen. Zwei und dreiJahre alt [stlitzt sein Gesicht auf den Hinden
auf, reibt sich dann Ubers Gesicht, beldsst die Hinde darauf und spricht
weiter]. Kennst du Rahmani, kennst du Ahmadi, ja? Das sind Sunni-Familie[n
aus der Unterkunft]. Wie kann mein[e] Mutter reden mit diesen? [schaut
mich wieder direkt an]. Ich weiR, Rahmani ist aus Syria, aber Ahmadi ist aus
Irak. Ist Hanbali. Mein[e] Mutter weifd nicht, was denken die. Was denken
die ganz wirklich.«

5 Anlasslich einer Eid-Feier hat es am 7. Juli 2016 ein Selbstmordattentat in der iraki-
schen Stadt Balad, unweit von Bagdad, am Eingang eines schiitischen Schreins gege-
ben. Drei Tater seien beteiligt gewesen, mindestens 30 Menschen starben. Es wird ge-
mutmafst, der Anschlag sei von IS-Extremisten veriibt worden. Siehe exemplarisch Zeit
Online 2016.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

191


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

I: »Also, du meinst doch Fatima und Tarek, oder? Was haben die denn
gemacht an dem Tag?«

M: »Weifd ich nicht genau, aber [Familie] Rahmani hat gesagt, sind die ge-
gangen Moschee. Musst du mal fragen. Mein[e] Mutter sagt, haben die gar
nichts gesagt zu uns Uber Explosion. Einfach geredet iiber andere Sachen.«
I: »Was meinst du denn, was sie hitten sagen sollen?«

M: »Entschuldigung sagen, na klar!«

I: »Ach so, also dass sie gehort haben, was passiert ist, und es ihnen leidtut,
oder was?«

M: »Na klar! Entschuldigung, haben wir gehort von Explosion. Alles gut bei
eu[rer] Familie? So sagen. So ist richtig.«

I: »Hat Familie Rahmani das denn angesprochen bei euch?«

M: »Ja! Hat Shabnam mein[e] Mutter in Arm [genommen], so [nimmt mich
in den Arm]. Khaled hat geredet mit mein[em] Vater. Adil eigentlich nicht
immer reden, aber ist zu mir gekommen und so. Hat Entschuldigung gesagt
sogar.«

Aus Beobachtungsprotokollen der teilnehmenden Beobachtung und weiteren
Gesprichen konnte rekonstruiert werden, dass die sunnitische Familie Ah-
madi am 7. Juli 2016 anlisslich des Eid-Festes eine Moschee aufgesucht hat.
Den Kontakt hatte ein ehrenamtlicher Unterstiitzer vermittelt, der der Fami-
lie zuvor beim Ubersetzen von Formularen geholfen hatte. Familie Rahma-
ni feierte an diesem Tag nicht. Mutter Shabnam, Schwester Jasina und Vater
Khaled 16sten mit den Kindern einen Gutschein fiir den Zoo ein, den sie in der
Woche zuvor gewonnen hatten. Auch der ilteste Sohn Adil war dabei, der ei-
gentlich das Berufskolleg hitte besuchen miissen. Familie Sayed blieb an dem
Tag zu Haus und hielt sich lediglich in der Wohnung auf, da die drei jiinge-
ren Kinder schulfrei hatten. Nur Mohamad war tagsiiber im Berufskolleg und
am Nachmittag mit Freunden im Kino. In einem gemeinsamen Gesprich mit
seiner Mutter Nimaz berichtete Mohamad mir gegeniiber, dass die Familien
Sayed, Rahmani und Ahmadi den Vorschlag der Sozialarbeiterin Lisa, ein ge-
meinsames Eid-Fest auszurichten, zwar verstanden hitten, dass dies jedoch
fur niemanden infrage gekommen sei, da die Bewohner der Unterkunft aus
sverschiedene[n] Richtungen< kimen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

8.2.2. Analyse

Aus dem Interview mit Mohamad geht zunichst seine religiése Zugehorig-
keit hervor, indem er dufert: >Ich bin ja Muslim.< Da er sich hierin gefestigt
sieht, konnte damit gegebenenfalls seine Verwunderung auf meine Frage, ob
er der Sozialarbeiterin einen Eid-Mubarak-Gliickwunsch geschickt habe, er-
klart werden.

Weiterhin wird die Bedeutung des Festes des Fastenbrechens fiir den Ju-
gendlichen deutlich. Er bezieht sich dabei zum einen auf sein Herkunftsland
>In Irak wir haben gefeiert das [...]<, wobei er damit Feierlichkeiten in beson-
derem Maf3e zu verbinden scheint. Des Weiteren bezieht er sich auf familidre
Tradition:>[...] weil meine Oma hat gefeiert und hat vorbereitet mit den Nach-
barn und [der] Familie.< Es scheint, als sei der von ihm geschilderte Ablauf
jedes Jahr gleich gewesen: dass also seine GrofRmutter gemeinsam mit der Fa-
milie und den Nachbarn die Vorbereitungen fiir das Fest traf, moglicherwei-
se einer immer gleichen Struktur dabei folgend. Auch wire es denkbar, dass
Mohamad seine GrofRmutter als Autorititsperson wahrnimmt, deren Wiin-
sche hinsichtlich der Vorbereitungen und des Verlaufs des Festes respektiert
werden miissen, da er sie in seiner Aussage als erste Person erwahnt. Im Fol-
genden beruft er sich auf eine weitere Dimension, nimlich die Ausrichtung
des Festes als kulturelles Ereignis fiir die jiingeren Geschwister: sMein[e] El-
tern haben auch fiir mein[e] Schwestern und mein[en] Bruder gefeiert das,
weil die waren so klein.< Dies konnte auch implizieren, dass neben der fami-
lidren Tradition ein Wunsch der Familie darin besteht, die jiingste Generation
sukzessive in religiose Feierlichkeiten einzubeziehen und ihnen diese nahezu-
bringen. Entgegen der Wahrnehmung von Eids als rein religioses Fest seitens
der Sozialarbeiterin kann demnach festgehalten werden, dass Mohamad das
Fastenbrechen als eine familiire Feierlichkeit kennengelernt hat. Diese weist
sowohl religiose als auch kulturelle Komponenten auf. Dass Mohamad sich
der Teilnahme am Fest in seinem Heimatland hitte entziehen kénnen, so wie
er es in Mittstadt tut, als er sich fiir den Kinobesuch entscheidet, schlief3t
er aus (Na klar, alle mitmachen. Das gehort dazu.<). Hinsichtlich der Un-
terscheidung der Planung und Ausrichtung eines Festes zum Fastenbrechen
im Irak und in Deutschland stellt er weiterhin fest: >[es] ist anders hier, weil
wir hier nicht haben Familie, Oma, Opa, Nachbarn.« Daher sei es kein >rich-
tig[es] Fest< in Deutschland und Lisas Vorschlag somit nicht nachvollziehbar.
Die Aussage Mohamads dazu, was konkret anders in Deutschland ist, ist wie-
derum insofern zentral, als sie nicht nur aufzeigt, wen der Jugendliche als Fa-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

193


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

milie empfindet, sondern auch, was seinem Konzept von Nachbarschaft und
Zugehorigkeit entspricht. Dabei wird ersichtlich, dass der Familienbegrif fiir
ihn eine scheinbar grofRe Gruppe von ihm bekannten Menschen einschliefdt
— nicht allein seine Kernfamilie, vielmehr iiber diese hinaus mindestens auch
noch >Oma, Opa, Nachbarn«. Die Nennung von >Nachbarns, die die Familie
shier< in Mittstadt nicht habe, legt nahe, dass Mohamad ein nahezu familii-
res Verstindnis von Nachbarschaft hat, das neben einem hiufigen Kontake,
wie er auch in der Unterkunft zu den Familien Rahmani und Ahmadi gepflegt
wird, vor allem Wissen iiber die anderen und Vertrauen voraussetzt. Dass ihm
diese beiden Komponenten zumindest in der Beziehung zu der ebenfalls aus
dem Irak stammenden Familie Ahmadi fehlt, geht aus seinen Auferungen
um das Attentat am 7. Juli in der Nihe Bagdads hervor. Dabei schildert er zu-
nichst den Vorfall einer >Explosion in Bagdad bei Shia-Shrine< und erklart wei-
terhin seine religiése Zugehorigkeit: >Sind wir shia-muslim.< Somit wird eine
personliche Betroffenheit Mohamads und der Familie Sayed der Forscherin
gegeniiber artikuliert. Daraufhin wird auch die erweiterte Familie einbezo-
gen, namlich Mohamads Onkel und dessen beiden Téchter. Mohamads kor-
perliche Reaktion des Reibens iiber das Gesicht und das Fortfahren, indem er
die Hinde auf seinem Gesicht belisst, zeigt seine Bestiirztheit tiber die Si-
tuation. In der Folge scheint er wiitend zu werden. Er bezieht nun Familie
Ahmadi ein sowie deren Religionszugehorigkeit, nimlich dass sie eine >Sun-
ni-Familie« seien. Dem schliefst sich der Vorwurf an, dass seine Mutter Nimaz
in Kontakt zur Familie Ahmadi stehe. Indem er mich wieder direkt ansieht,
wird der Ernst seiner Aussagen im Folgenden besonders deutlich. Nicht selten
gerit Mohamad in Rage. Zwar ist er oftmals aufbrausend und temperament-
voll, jedoch in persénlichen Gesprichen mit mir bislang stets ausgeglichen
und auch mal zu Scherzen aufgelegt. Ich merke ihm deutlich an, dass ihn
nicht nur der Vorfall aus seinem Heimatland beschiftigt, sondern besonders
auch das Verhalten der Familie Ahmadi, auf das er in der Folge eingeht. Er
bezieht, nach der Nennung der religiésen Zugehdorigkeit, als Nichstes das
Herkunftsland ein und betont dabei den Unterschied zur Familie Rahmani,
die aus Syrien stammt und daher nicht Ziel seiner Wut ist. Auch haben sie
trotz der religiésen Differenz Anteilnahme gezeigt. Familie Ahmadi stamme
jedoch aus demselben Land, in dem es zur >Explosion<kam, aus dem Land, aus
dem auch Mohamad und seine Familie stammen — dem Irak. Erneut geht er in
seiner Aussage auf religiose Zugehorigkeit ein und thematisiert, dass Familie
Ahmadi >Hanbali< seien, also Hanbaliten, eine Stromung des sunnitischen Is-
lams. Er setzt gleichsam entweder voraus, dass mir bekannt sei, dass seine Fa-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

milie schiitisch sei oder dass ich dies spitestens jetzt verstehen wiirde. Seine
Aussage endet mit der Einbeziehung seiner Mutter Nimaz, die stets unsicher
sei, was Familie Ahmadi>denken« witrde, und zwar >ganz wirklich«. Mohamad
geht es offenbar darum, zu verstehen, wie die Familie Ahmadi sich positio-
niert. Dies gelte vor allem nach dem Vorfall im Irak auch fiir seine Mutter.
Zwar kann Mohamad die Familie hinsichtlich ihrer Herkunft und auch religi-
0s zuordnen, indem er sie als aus dem Irak stammende >Sunni-Familie« und
»Hanbali« beschreibt, jedoch scheint es noch weitere Dimensionen zu geben,
in die er sich tiefere Einsichten wiinscht. Damit spielt Mohamad im Interview
auf die vielfiltigen Konfliktlinien der irakischen Gesellschaft an.

Im weiteren Verlauf des Gesprichs erklirt er, dass die Familie Ahmadi
sich nicht bei seiner Familie gemeldet habe, um >Entschuldigung [zu] sagen,
was seine Erwartung gewesen sei. Hier spricht er moglicherweise stellver-
tretend fir seine Mutter. So hitten die Ahmadis lediglich >[...] geredet tiber
andere Sachen< und im Anschluss das Fest des Fastenbrechens in einer Mo-
schee begangen. Die erwihnte >Entschuldigung< kann hier als Ausdriicken
von Anteilnahme gedeutet werden, die sich Mohamad erhofft hat und die die
syrische Familie Rahmani seiner Familie ebenfalls entgegenbrachte. Konkret
wiinscht er sich, dass die Familie duflert: »Entschuldigung, haben wir gehort
von Explosion. Alles gut bei eu[rer] Familie?« Da dies nicht geschieht, konnte
Mohamad die Griinde dafiir zum Beispiel darin suchen, dass Familie Ahma-
di nicht tiber den Vorfall in der gemeinsamen Heimat informiert war, jedoch
scheint ihm dies nicht plausibel ~méglicherweise deshalb, weil sich die Fa-
milien sonst hiufig iiber Geschehnisse im Irak austauschen und besonders
durch die Nutzung sozialer Medien iiber aktuelle politische Entwicklungen
oder Unruhen zeitnah informiert sind. Vielmehr scheint es fiir Mohamad der
Fall zu sein, dass mehr hinter dem Verhalten der Ahmadis steckt, etwa eine
hidden agenda, wie er mit >Was denken die ganz wirklich< suggeriert. Dabei re-
feriert er nicht nur auf religiose Zugehorigkeit, indem er eine Grenzziehung
zwischen seiner Familie und den Ahmadis auf dieser Grundlage betreibt, son-
dern moglicherweise auch auf die politische Verortung der Familie.

Farouk-Sluglett und Sluglett erliutern die gesellschaftlichen Konfliktlini-
en des Irak historisch, indem sie darauf hinweisen, dass noch nach Ende des
Ersten Weltkrieges eine gesellschaftliche Verortung iiber die unmittelbaren
»[...] social units, such as kin, sect, tribe, village, town or quarter« im Irak
erfolgte (Farouk-Sluglett/Sluglett 1992: 259). Sie stellen weiterhin dar, durch
welche Umstinde sich dies geindert hat. Zunichst sei festzuhalten, dass 95
Prozent der Gesellschaft Muslime seien, die sich in drei ethnische und konfes-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

195


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

sionelle Gruppen gliedern liefen: »Sunni Kurds, Sunni Arabs and Shi’i Arabs«
(ebd.: 260). Dabei gehorten zwischen 15 bis 20 Prozent zur Gruppe der Kur-
den, weitere 25 Prozent seien Sunniten und 55 Prozent Schiiten (vgl. ebd.).
Der Fall Bagdads als Stadt, in der stets Sunniten und Schiiten zusammen-
gelebt hitten, sei eine Besonderheit, so die Autoren. Vielmehr sei historisch
eine eher homogene Verteilung der Sunniten in den Stidten und der Schii-
ten als lindliche Bevolkerung zu beobachten gewesen (vgl. ebd.: 261-262). Die
Schiiten seien proportional einer grofleren Armut ausgesetzt und nicht alpha-
betisiert sowie »superstitious than religious« (ebd.: 264) gewesen. Die eher
stidtischen Sunniten hingegen hitten schon frith einer »substantial lower
middle class« (ebd.: 263) angehdrt und sich neben traditionellen Werten auch
von »[...] »modern« goals as secular education, economic development and na-
tional independence« (ebd.) angesprochen gefiihlt. Zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts sei die sunnitische Elite dann zunehmend von der Idee eines arabi-
schen Nationalismus beeinflusst worden (vgl. ebd.). Die Gruppe der Schiiten,
so die Autoren, habe sich von diesen Ideen weniger angesprochen gefiihlt und
sich vielmehr einer strikten religiésen Praxis, besonders hinsichtlich patriar-
chalischer Wertvorstellungen, zugewendet. Wihrend der Herrschaft Saddam
Husseins, der den Sunniten zugerechnet wird, seien die Schiiten dann lan-
ge unterdriickt worden (vgl. ebd.: 271). Darauffolgende Revolten hitten unter
anderem dazu gefiihrt, dass ein allgemeines Misstrauen herrschte.

»Under such circumstances, where the law does not protect the individual,
where access tothe state and its resources cannot normally be obtained on
an individual basis but only through a network of patronage, and where the
state is seen as a potential threat to any kind of individual liberty, citizens
take refuge in family, kinship, regional and sectarian connections. This has
led not to national integration but to particularism and to the fragmentation
of society [..].« (ebd.: 272)

Zwar merkt Bashkin an, dass der kulturellen und religiésen Hybriditit der
irakischen Gesellschaftsgeschichte zu wenig Aufmerksambkeit geschenkt wer-
de (sieche Bashkin 2009: 3ff., 169ff., 193ff.), da diese unter den vielfach rezi-
pierten »national narratives« (ebd.: 137) verloren gehe, jedoch scheint Moha-
mad diese, zumindest im Interview, nicht entscheidend fiir sein Verstind-
nis der irakischen Konfliktlinien zu sein. Es ist vielmehr davon auszugehen,
dass die von Farouk-Sluglett und Sluglett beschriebene Folge der >Fragmen-
tierung der irakischen Gesellschaft« besonders die ilteren Familienangeho-
rigen Abdul und Nimaz Sayed (Jahrginge 1972 und 1980) sowie Tarek und

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

Fatima Ahmadi (Jahrginge 1985 und 1986) wihrend des Heranwachsens wie
auch in ihrem Erwachsenenleben begleitete und prigte. Die Generation ihrer
Kinder hingegen hat vielmehr den Terrorismus der jiingeren Vergangenheit
mitsamt seinen Auswirkungen erlebt.® Jedoch ist nachvollziehbar, dass Mo-
hamad als 17-Jihriger bereits ein Verstindnis fiir die Erfahrungen und Sorgen
seiner Eltern und moglicherweise Grofeltern hinsichtlich der Vergangenheit
seines Heimatlandes entwickelt hat, auch wenn er als 1999 Geborener zum
Beispiel die Besetzung des Iraks durch die Vereinigten Staaten nicht bewusst
wahrgenommen haben kann. Dennoch erscheint es plausibel, dass es Mo-
hamad schwerfillt, Vertrauen zu anderen Irakern zu fassen. Offenbar hat er
sogar mehr Vertrauen zu der syrischen Familie Rahmani, die ebenfalls sunni-
tisch ist, als zu seinen Landsleuten, den Ahmadis. Im Zuge dessen wird auch
seine Aussage verstindlich, weshalb der Vorschlag der Sozialarbeiterin, das
Fest des Fastenbrechens gemeinsam auszurichten, fiir ihn und seine Familie
kein ernst zu nehmender Vorschlag gewesen sei. Indem er auf »verschieden[e]
Richtungen« (Mohamad, 2016) zwischen den Familien verweist, konnten hin-
sichtlich der Familie Rahmani unterschiedliche Herkunftslinder, hinsichtlich
der Familie Ahmadi jedoch auch ethnische, religiése und vor allem politische
Konfliktlinien gemeint sein.” Auch Nagel und Riickamp weisen darauf hin,
dass intrareligiose Konflikte gerade zwischen Sunniten und Schiiten in Un-
terkiinften vorkimen, jedoch hiufig nicht als solche erfasst wiirden. In einem
Beispiel der beiden Autoren erfahren die Sozialarbeiter erst durch einen Dol-
metscher davon. Ein Teilbereich dieser intrareligiosen Konflikte betreffe die
Auslegung religioser Vorschriften, »[...] insbesondere die Frage, ob und wie
sich Frauen verhiillen sollten.« (Nagel/Riickamp 2018: 17)

6 Dafiirsprichtvorallem derim Irak erfolgte>Seitenwechsel<im Zuge des IS-Terrorismus.
Dabei sollten arabische Sunniten mit den Gefdhrdern kooperieren und eine 1S-Miliz
bilden, die einzelne Dérfer und Stadte kontrolliert, was vor allem in den Jahren 2015
und 2016 zu einer schnell anwachsenden Zahl an Flichtlingen fiihrte. Siehe Thorner
2016.

7 Der Referent einer Moscheegemeinde Mittstadts, Herr Karami, erlautert diesbezlg-
lich im Jahr 2017: »Beim Fastenbrechen gibt es ja den Imam, der hilt erst mal eine
Rede und dann wird gebetet und dann gibt es Cliickwiinsche, dass das Fasten vorbei
ist, und Sufigkeiten fiir alle. Aber das dauert nicht so lang. 20 bis 30 Minuten. Danach
geht man eigentlich noch zu den Familien und Freunden. Die Fliichtlinge haben in der
Unterkunft aber niemanden, der die Verantwortung itbernimmt aus ihrer Gruppe, also
einen Imam. Und dann gibt es ja ganz unterschiedliche Konfessionen. Deswegen gibt
es dann die Spaltung und alle feiern in unterschiedlichen [Moschee-]Gemeinden.«

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

197


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Die Beziehungen der vier muslimischen Familien untereinander sind
moglicherweise eher nachbarschaftlich statt — wie es auf den ersten Blick
scheint — freundschaftlich, wobei unterschiedliche Auffassungen von >Nach-
barschaft« hierbei zu beriicksichtigen sind, wie Mohamads Darstellung im
Interview zeigt. Dennoch haben die Familien in der Unterkunft mit nie-
mandem so viel zu tun wie miteinander. Sie sind aufeinander angewiesen,
indem sie ihre Behordenpost besprechen, sich itber den Asylprozess aus-
tauschen und Alltagsinformationen teilen. Nachbarschaft, als theoretische
Kategorie entsteht durch eine Art von Nahe. Dadurch kommen wiederum
legitime Erwartungshaltungen auf. Wenn diese durch eine fehlende Reak-
tion wie dem Zeigen von Anteilnahme durch Familie Ahmadi enttiuscht
werden, kann dies als Ignoranz oder zumindest als Statement verstanden
und gewertet werden. Die Sozialarbeiterin geht aufgrund ihrer Beobach-
tungen und Einschitzungen von freundschaftlichen Beziehungen unter
den muslimischen Bewohnern aus, fir die Familien Ahmadi, Sayed und
Rahmani scheint es jedoch vielmehr darum zu gehen, einen gegenseitigen
Austausch und Informationsfluss in der Unterkunft zu gewihrleisten. So
wird zuweilen Nihe simuliert, um die soziale Beziehung zu legitimieren und
Feindschaft zu vermeiden. Dementsprechend wird ein respektvoller Umgang
miteinander gepflegt, der sich unter anderem durch eine Hierarchie in den
sozialen Beziehungen auszeichnet, in der die Fiirsorge der Erwachsenen
der Gruppe aller Jugendlichen und Kinder der drei Familien zukommt, die
Jugendlichen sich auch um die jiingeren Kinder kiimmern und den Alte-
ren Respekt zollen beziehungsweise darauf achten, sich auch gegeniiber
Nicht-Familienmitgliedern angemessen zu verhalten. Die jiingeren Kinder
wiederum akzeptieren die Autoritit der dlteren und der Jugendlichen der
jeweils anderen Familien.

Pfaft-Czarnecka stellt die Komplexitit der Aufrechterhaltung und Pflege
dieser Beziehungen heraus, die vor allem Chancen béten: »Freundschaft und
Verwandtschaft bieten den Menschen komplexe Beziehungs-, Handlungs-
und Deutungsrepertoires. Es ist moglich, je nach Erfordernis, aus diesen
Repertoires auszuwihlen, denn spezifische Problemlagen bediirfen spezifi-
scher Beziehungskonfigurationen.« (Pfaft-Czarnecka 2012: 93) So wird durch
Beobachtungsprotokolle deutlich, wie die Familien Sayed und Ahmadi vor
dem Vorfall am 7. Juli besonders hiufig in Kontakt standen, um aktuelle
Entwicklungen im gemeinsamen Herkunftsland Irak zu besprechen. Meist
geschah dies in der Wohnung der Familie Sayed, die etwas grofier ist als die
der Ahmadis. Nimaz bereitete dann iiblicherweise Tee zu, bot Gebick an und

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

sprach sich itber sWhatsApp« mit Fatima Ahmadi ab. Diese traf kurz darauf
mit zum Beispiel einer Packung Kekse sowie mit ihrem Mann und den beiden
Kindern ein. Sie klopfte dann an der Wohnungstiir der Sayeds und Nimaz
offnete ihr. Die Frauen begriifiten sich herzlich, die Manner mit Handschlag.
Die Kinder der Ahmadis begriifiten Nimaz und Abdul und widmeten sich
dann den Kindern Aftab, Rya und Nour. Mohamad war seltener Teil dieser
Treffen, da er erst spit von der Berufsschule nach Haus kam. Im Raum saflen
die Sechs- bis Elfjihrigen auf dem Boden und sprachen etwas leiser als ihre
Eltern. Khadir Ahmadi war dabei manchmal auflen vor. Entweder verlieR
er dann den Raum und suchte sich Spielkameraden auf dem Flur, oder eine
der beiden Frauen schickte die Kinder zum Spielen nach drauflen, falls
diese zu unruhig wurden. Aftab Sayed bettelte oft noch, auf dem Handy der
Mutter spielen zu diirfen. Manchmal liefd sie ihn gewihren, hiufig mochte
sie bei den Treffen mit den Ahmadis jedoch ihr Handy behalten, um Fotos
aus der Heimat mit Fatima und Tarek zeigen und besprechen zu kénnen,
Sprachnachrichten vorzuspielen oder das Handy zum Abspielen von Musik
zu nutzen und so die Atmosphire angenehm zu gestalten. Tarek und Abdul
safien bei diesen Treffen auf den einzigen beiden Stithlen im Raum, die sie
sich ans Fenster riickten. Fatima und Nimaz teilten sich den Platz auf einer
Ausziehcouch. Schnell wurde deutlich, dass Familie Sayed in der Hierarchie
etwas hoher gestellt zu sein schien, da die beiden Erwachsenen deutlich ilter
waren als Fatima und Tarek. Nimaz fiihlte sich jedoch mit Fatima verbunden,
da sie beide etwa 20 Jahre alt waren, als sie ihr erstes Kind zur Welt brachten,
und beide einen Sohn als Erstgeborenen hatten. Weiterhin behandelte Nimaz
Fatimas Kinder duferst zuneigungsvoll. Sie steckte Zainap und Khadir zum
Beispiel StiRigkeiten zu, wenn sie diese auf dem Flur in der Unterkuntft traf,
und nahm stets ein Gesprich mit ihnen auf. Auch lie sie sie stets Griifde
an die Eltern ausrichten. Des Weiteren nahm sie Zainap oft in den Arm und
scherzte mit ihr oder nahm sie mit zum Einkaufen mit ihren beiden Téchtern
Rya und Nour. Im Discounter durfte Zainap sich dann, genau wie die Tochter
der Sayeds, eine SiifSigkeit auswihlen, und wihrend der Busfahrt achtete
Nimaz darauf, dass Zainap als jiingste einen Sitzplatz erhielt. Zuweilen nahm
Fatima so die Rolle einer jiingeren Schwester Nimaz’ ein. Fatima fragte die
Nachbarin hiufig nach ihrer Meinung zu behérdlichen Ablidufen, machte ihr
Komplimente iiber ihr Essen, die schulischen Leistungen der Kinder oder
dariiber, dass sie stolz auf ihre Séhne und Toéchter sein kénne. Mohamads
Darstellung im Interview, dass seine Mutter Nimaz enttiuscht iiber eine

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

199


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

fehlende Anteilnahme von Fatima und ihrer Familie war, erscheint angesichts
der sozialen Interaktionen der beiden Frauen und ihrer Familien plausibel.

Familie Ahmadi pflegte ebenfalls ein gutes Verhiltnis mit Familie Rah-
mani. Da Jamal und Khadir beste Freunde waren, hatten auch ihre Eltern
immer wieder Kontakt. Khadir war stets willkommen bei den Rahmanis, um
zum Beispiel nach der Schule einen Snack zu essen, und Jamal genoss es, auf
dem grofien Fernseher der Ahmadis ungestort Serien mit Khadir anschauen
zu kénnen, da dieser entscheiden durfte, was geschaut wird. Khadirs jiingere
Schwester Zainap blieb dabei auRen vor. In der eigenen Wohnung musste Ja-
mal sich jedoch stets gegen die beiden ilteren Briider durchsetzen, was ihm
in der Regel nicht gelang. Ein Biindnis mit dem mittleren Bruder Saad war
ebenfalls schwierig, da dieser dem iltesten, Adil, nacheiferte und sich bei Un-
stimmigkeiten zu dessen Gunsten entschied. Auch Jamals Mutter Shabnam
und seine Tante Jasina waren ihm dabei aus seiner Perspektive keine Hilfe.
Auf der einen Seite behandelten sie ihn nicht altersgerecht und bemutter-
ten ihn zu sehr, indem sie ihn zum Beispiel gern Siifligkeiten in den Mund
steckten oder ihm das Trinkpickchen samt Strohhalm wihrend des Trinkens
festhielten, sodass er sich nicht bekleckerte, auf der anderen Seite gaben sie
ihm bei Auseinandersetzungen mit den dlteren Briidern klar zu verstehen,
dass der 17-jihrige Adil das Sagen hatte, wenn Vater Khaled nicht zu Hause
war, und Jamal sich diesem eben unterordnen miisse. Wenn Shabnam zu sich
einlud, dann waren stets beide Familien, die Sayeds und die Ahmadis, mit ih-
ren Kindern eingeladen. Bei diesen Treffen stand jedoch meist Shabnam im
Mittelpunkt, die etwa den neusten Klatsch aus der Unterkunft berichtete oder
davon erzihlte, dass Familie Gestar mal wieder nicht ihrer Putzverpflichtung
nachgekommen sei. Ab und an liefien sich die Manner der drei Familien auf
Shabnams Erzihlungen ein, indem sie etwas einwarfen, mit den Frauen lach-
ten oder auch zustimmend den Kopf wiegten, an anderen Tagen schien es
ihnen zu viel zu sein und sie verliefen die Wohnung, um sich gemeinsam auf
die Stufen im Eingangsbereich der Unterkunft zuriickzuziehen. Dann rauch-
ten Abdul und Khaled einvernehmlich Zigaretten und unterhielten sich mit
dem jiingeren Tarek, der nicht rauchte, oder die drei sprachen mit dem Haus-
meister Amir, der nach Dienstschluss gern mal linger blieb, um sich auszu-
tauschen.

Die albanische Familie Bozhdaraj war zu diesen Treffen in der Regel
nicht eingeladen. Sie war den anderen drei Familien jedoch scheinbar
freundschaftlich verbunden und stets punktuell involviert in deren Gespra-
che, da ein positives Verhiltnis zwischen ihnen und Familie Ahmadi bestand,

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

denn die sechsjihrige Zainap Ahmadi spielte gern mit dem dreijihrigen
Ardit Bozhdaraj. So trug sie ihn trotz seiner GréfRe gern auf dem Arm durch
die Unterkunft, erklirte ihm Dinge auf Deutsch und brachte ihm neue
Worter bei. Dessen Mutter Leonita sah diesen Kontakt gern, da er sie auch
ein wenig entlastete, denn sie musste hiufig Streits zwischen ihren beiden
10- und 11-jahrigen Téchtern Anduena und Aldoniza schlichten und stritt
deshalb oft mit ihrem Mann Sidrit. Sidrit war nicht involviert, wenn die
Minner der anderen drei Familien sich trafen, da er nachts am Flief3band
einer Produktionsfirma arbeitete und tagsiiber schlief. Der Streit der beiden
Tochter sowie die drohende Abschiebung der Familie belasteten ihn sehr.?
Die beiden 28-jihrigen Eltern gingen dementsprechend rau miteinander
um. Immer wieder machte Leonita Bemerkungen dariiber, dass sie mit der
familiiren Situation unzufrieden war, was Sidrit schnell wiitend werden
lie3. Die Atmosphire in der kleinen Wohnung schien stets angespannt zu
sein. In Gegenwart der Forscherin wurde wenig miteinander, sondern eher
ibereinander gesprochen. So sagte Leonita mir einmal: »Sagst du ihm, ist
scheifle in Albanien. Kein Job, keine [sic!] Geld, keine Schule!«, wihrend
Sidrit im selben Raum zu schlafen versuchte. Dieser verlieR dann zuweilen
die Unterkunft fir einige Stunden oder versuchte mit Ohrstopseln in den
Ohren, die an seinem Handy angeschlossen waren, in den Schlaf zu finden,
wihrend die restlichen drei Familienmitglieder ihrem Alltag in der kleinen
Zweiraumwohnung nachgingen, indem sie Hausaufgaben machten, spielten
oder fernsahen. Zwar besuchte die idlteste Tochter, Aldoniza, eine Klasse
mit dem mittleren Sohn Saad der Familie Rahmani, jedoch teilten sie bis
auf den gemeinsamen Schulweg keine Gemeinsamkeiten. Umso mehr war
den Eltern, Sidrit und Leonita im Jahr 2016 daran gelegen, im Rahmen
ihres Daseins in der Unterkunft erstmalig an Ramadan teilzunehmen. In
Albanien fasteten sie bislang nicht, sodass sie ihr Dasein in der Unterkunft
hierfiir zum Anlass fiir ihren ersten Ramadan nahmen. Besonders das Zu-
sammenleben mit ihren Nachbarn schien sie an ihre muslimischen Pflichten
zu erinnern. Mutter Leonita betont diese, indem sie sich vor Beginn des
Ramadans zunehmend mit Fatima Ahmadi, die ungefihr so alt wie Leonita
war, dariiber austauschte, ob und in welcher Form sie und ihre Kinder
fasten wiirden. Leonita schien diesen Kontakt mit der sunnitischen Familie
Ahmadi moglicherweise auch deswegen zu intensivieren, weil er ihr eine

8 Siehe dazu van Selm 2014.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

201


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

gesellschaftliche Ankniipfung an die anderen muslimischen Familien ermog-
lichte und ihr méglicherweise auch eine Ablenkung von ihren Sorgen um
eine Abschiebung der Familie bot. Weiterhin kénnte ihr die Teilnahme am
Ramadan durch das Praktizieren des Fastens auch eine neue Orientierung
geboten haben. Indem Leonita nach Riicksprache mit Fatima ihren beiden
Tochtern das Fasten zur Pflicht machte und auch ihren Mann dazu anhielt,
zu fasten, wollte sie sichergehen, den Ramadan korrekt, zumindest im Sinne
der irakischen Familie Ahmadi, zu begehen. Baumann merkt hierzu an, dass
Migranten aus unter anderem arabischen Lindern hiufig Halt finden in
»[...] religiésen Bindungen, Werten und Einstellungen.« (Baumann 2018: 44)
Diese giben »[...] Halt, Orientierung und Selbstvergewisserung. Religion ist
ihnen eine Ressource, die Sinn und Zuversicht stiftet, Riickhalt und Stirke
gibt.« (ebd.) Im Aufnahmeland werde »[...] die eigene religiése Zugehorigkeit
oftmals neu und geschirft [..]J« (ebd.) wahrgenommen. Fiir Familie Sayed,
die langjihrige Erfahrungen mit dem Fasten hatte und das Eid-Fest im Jahr
2016 in einer sunnitischen Moschee unweit der Unterkunft beging, scheint
dies zuzutreffen. Familie Bozhdarajs Teilnahme kénnte jedoch auch dadurch
zu erkliren sein, dass Mutter Leonita Sorge hatte, bei einer Nicht-Teilnahme
noch weniger zur Gemeinschaft der muslimischen Familien zu gehéren.
Beaman hilt in diesem Zusammenhang aus einem Gesprich mit einer Feld-
akteurin fest: »She said it was a default when people insist on a religious
rather than non-religious identity [..]J« (Beaman 2017: 199). In bestimmten
Kontexten sei es einfacher, auf die religiose Zugehorigkeit als auf andere
zu verweisen, was unter anderem auf die soziale Konditionierung der ver-
handelnden jeweiligen Gesellschaft zuriickzufithren und beispielsweise am
Grad der gesellschaftlichen Akzeptanz von Atheismus als Indikator messbar
sei (vgl. ebd.). Sie plidiert im Folgenden dafiir, Ahnlichkeiten, »[..] rather
than difference or sameness [...J« (ebd.: 201) als Grundlage fiir Begegnungen
zu stirken und damit einen Raum zu 6ffnen, der »[..] missteps, mistakes,
forgiveness, and flexibility« (ebd.) erlaube.

Leonita betonte die Tatsache, dass ihre Familie ebenfalls, wie Familie
Rahmani und Familie Ahmadi, sunnitisch war, was sie als verbindendes
Element zwischen den sonst unterschiedlichen Familien sah. Thr Muslimsein
diente ihr somit als Erwartungsstrukturgrundlage. Die Familie Bozhdaraj
gewann dadurch, denn sie nahmen im Zuge des Ramadans am gemein-
schaftlichen Miteinander teil und stirkten ihre sozialen Beziehungen zu den
anderen muslimischen Familien. Durch die Gruppendynamik des Fastens
wurde ihre religiose Zugehorigkeit zum Hauptmerkmal. In ihrer Heimat war

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

das Muslimsein nicht der einzige Bezugspunkt, in der Unterkunft erfuhren
sie durch das Muslimsein als Selbstbeschreibung jedoch einen emotionalen
Gewinn fiir ihr Selbstgefiihl. Die Tatsache, dass das Fasten wihrend des
Ramadans den beiden Tochtern im Schulalltag schwerfiel, iiberging Leonita
dabei. Die iltere Tochter Aldoniza fand einen Umgang damit, indem sie
wihrend des Unterrichts an der Internationalen Klasse der Hauptschule die
Toilette aufsuchte, um dort wegen ihrer Kopfschmerzen aus dem Wasserhahn
zu trinken. Ihren Mitschiilern und Lehrern verschwieg sie dies jedoch, da sie
vor ihnen nicht unglaubwiirdig wirken mochte und sich geschmeichelt fithl-
te, wenn nicht-muslimische Mitschiller und Lehrer das Fasten wiirdigten,
indem sie zum Beispiel duflerten: »Ich konnte das nicht.« Oder: »Respekt,
dass du das machst.« Ihrer Mutter gegeniiber erwihnte sie lediglich, dass
ihr das Fasten schwerfalle. Leonita tat dies ab. Es sei schlieflich nur fiir
eine begrenzte Zeit. Auch die Rickmeldung der Schule in einem Eltern-
brief diesbeziiglich ignorierte sie. Aldonizas jingere Schwester Anduena
hatte an der Grundschule kaum eine Moglichkeit, zu fasten. Zwar hatte
sie wihrend der Frithstiickspausen nach den ersten beiden Schulstunden
kein Frithstiick oder Getrink dabei, jedoch schnitt ihr die Klassenlehrerin
in dieser Zeit immer einen Apfel oder bat andere Kinder, Anduena etwas
von ihrem Frithstiick abzugeben. Auch der Schulkakao und das Mittagessen
im Rahmen des Offenen Ganztags-Betreuungskonzepts der Grundschule,
die iiber ein Teilhabepaket des Sozialamts finanziert wurden, waren bereits
bezahlt und standen Anduena zur Verfiigung. Da sie es gewohnt war, mit
ihren Mitschiilern nach dem Unterricht zu Mittag zu essen, tat sie dies auch
wihrend des Ramadans. Nur ihrer Schwester teilte sie mit, dass sie in der
Schule weiterhin zu Mittag af. Ob Vater Sidrit fastete, war unklar, da er
sich ausweichend duferte und sich wihrend des Ramadans noch weniger
in der Unterkunft aufhielt als iiblich. Lediglich zum Schlafen war er in der
Wohnung und verlief} diese dann besonders frith am Nachmittag, bevor
die Tochter von der Schule nach Haus kamen, obgleich seine Schicht in der
Fabrik erst um 20 Uhr begann. Um finf Uhr morgens endete seine Titigkeit.
Mit dem Fahrrad fuhr er dann etwa 20 Minuten zuriick zur Unterkunft, da
um diese Uhrzeit die Busse noch nicht regelmiflig unterwegs waren, und
legte sich dann schlafen, bevor die Familie gegen 6:30 Uhr aufstand, um den
Tag zu beginnen. Der dreijahrige Ardit fastete nicht.

Das Beispiel der Familie Bozhdaraj zeigt, wie diese eine Gemeinsambkeit
iiber ihre religiose Zugehorigkeit herstellte. Pfaff-Czarnecka erinnert jedoch
auch daran, was »[flamiliire Reziprozititsmuster« (Pfaff-Czarnecka 2012: 32)

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

203


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

den Individuen abverlangen, nimlich: »[...] Gehorsam, Loyalitit und das Poo-
len, sprich: Zusammenlegen von Ressourcen [...J« (ebd.). Auch »[...] Aufrech-
nungen von gegenseitigen Leistungen und Commitment [...J« (ebd.) gehor-
ten dazu und fuflten »[...] auf gegenseitiger Kontrolle [...]« (ebd.). Diese, nach
Pfaff-Czarnecka, »Regime der Zugehorigkeit« (ebd.) zeichneten sich weiter-
hin dadurch aus, »[k]ollketive[n] Erwartungsdruck in Bezug auf Anwesen-
heit, Investition der eigenen Zeit und finanzielle Beitrige zum Wohle der
Gemeinsambkeit sowie die Bereitschaft zum langfristigen Engagement [...]J«
(ebd.) einzufordern. Erst dann sei ein »[...] sichere[s] Aufgehobensein in ei-
nem Wir-Gefiige« (ebd.) zu erwarten. Eine mangelhafte Investition in das
Kollektiv werde wiederum sanktioniert durch »[..] Ausschluss, [..] Gering-
schitzung, [oder] durch das Versagen von Unterstiitzung [..J« (ebd.). Was
Familie Sayed sich moglicherweise in Riickbezug auf ihre familiire Tradition
der Begehung des Eid-Festes gewiinscht hitte, beschreibt die Autorin mit der
Performativitit von Zugehdorigkeit: In Bezugnahme auf Butlers Konzept von
Performativitit (s. Butler 1993) stellt Pfaff-Czarnecka die Bedeutung von »Ko-
Prisenz« (Pfaff-Czarnecka 2012: 29) heraus, zum Beispiel, indem Migranten
gemeinsame Riten praktizieren, »[..] die zugleich gemeinsame Religiositit
wie die gegenseitige Wahrnehmung und Anerkennung, gemeinsam hier zu
sein und ein gemeinsames Ziel zu verfolgen, zum Ausdruck bringen.« (ebd.)
Nach Butler ist es besonders die Wahrnehmung der Gemeinsamkeit des Akts
fiir die Beteiligten, die diese Performanz ausmache (vgl. Butler 1993: 12f.). Da
Familie Sayed sich hinsichtlich ihrer religiosen Zugehérigkeit von den Famili-
en Ahmadi und Rahmani unterscheidet, konnte diese binnen-islamische Dif-
ferenz dazu beitragen, sich anlisslich des Ramadan-Endes zuriickzuziehen.
Auch der von Mohamad angefithrte Vorfall des Anschlages auf den schiiti-
schen Schrein sowie die damit verbundene Erschiitterung und Sorge um Fa-
milienangehoérige und Freunde konnte erkliren, weshalb Familie Sayed sich
nicht an der Ausrichtung einer solchen Feierlichkeit beteiligte. Zusitzlich er-
scheint es nachvollziehbar, dass die Familie verunsichert war, ob und wie im
Aufnahmeland das Ende des Ramadans begangen wird. Eine weitere Vermu-
tung besteht darin, dass die Organisation eines gemeinsamen Festes in der
Unterkunft schwierig war, da sich niemand unter den Bewohnern zustindig
fithlte, als Sprecher zu fungieren und durch den Tag zu leiten und somit die
Rolle zu itbernehmen, die in der Heimat religiose Experten innehatten. Auch
konnten die von den Sozialarbeitern angesprochenen Bewohner unsicher im
Umgang mit den Mitarbeitern gewesen sein, da sie diese mehrheitlich als
christlich wahrnahmen. Dass Mohamad auf Lisas Vorschlag hin ihrer Aus-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

sage nach antwortete: >Sehr gut, sehr gut; freu ich mich¢, kénnte wiederum
darauf zuriickzufiithren sein, dass eine Enttiuschung der Sozialarbeiterin im
direkten Gesprich vermieden werden sollte.

Im Fallbeispiel um das >Zuckerfest« wird deutlich, wie komplex der Sach-
verhalt aus Bewohnerperspektive war. Gerade die beiden Familien Ahmadi
und Sayed, die in den Augen der Sozialarbeiter Landsleute und >Freunde< wa-
ren, mussten einem Spannungsverhiltnis standhalten, da sie nicht nur unter-
schiedlichen Konfessionen angehorten, sondern auch jeweils eine bestimmte
Position in der kulturellen und religiésen Geschichte und den politischen Ent-
wicklungen im Irak mit seinen zahlreichen Konfliktlinien innehatten. Unter
bestimmten Bedingungen konnen dann auch binnen-islamische Dynamiken
eine Rolle spielen, zum Beispiel, als Mohamad der Familie Ahmadi vorwarf,
diese habe keine Anteilnahme im Sinne eines gemeinsamen Schuldbekennt-
nisses gezeigt, das er als »Entschuldigung« bezeichnet. Dabei kann es ver-
schiedene Lesarten geben. So kann eine Erklirungsmoglichkeit sein, dass Fa-
milie Ahmadi noch nicht von dem Vorfall gehért hatte, eine weitere, dass es
ihnen nicht angemessen schien, dariiber mit Familie Sayed zu sprechen, oder
wiederum, dass ihnen die Konfliktlinien im gemeinsamen Heimatland derart
bewusst und prisent waren, dass sie sich davor scheuten, diese zu themati-
sieren und damit méglicherweise die Gemeinschaft zu gefihrden, indem sie
den Vorfall ansprachen. Méglicherweise hitten sie sich dann auch deutlich
politisch positionieren miissen, was sie ebenfalls gescheut oder als unange-
nehm empfunden haben kénnten. Vor allem die potenzielle Schidigung des
Nachbarschaftsverhiltnisses kénnte somit ein Grund gewesen sein, zu ver-
meiden, Familie Sayed auf die Geschehnisse im Irak anzusprechen. Die so-
zialen Beziehungen zwischen den Familien wurden im Fallbeispiel auf die
Probe gestellt, was dadurch zum Ausdruck kommt, dass Mohamad sie hin-
terfragte und Gemeinsambkeiten anzweifelte. Auch dass Mohamad das Fest
als reines Familienfest kennengelernt hatte, kann angezweifelt und auch da-
hin gehend gedeutet werden, dass er kein Interesse daran hatte, es mit den
Nachbarsfamilien der Unterkunft zu begehen. Er zweifelte Gemeinsamkei-
ten mit den anderen Familien an, diese seien aber »[...] die erste Dimensi-
on der Zugehorigkeit [...]« (Pfaff-Czarnecka 2012: 21), indem sie auf »[...] ge-
meinsam[e] Schicksal[e], kulturelle[e] Formen (Sprache, Religion, Lebensstil),
Werte, Wissensvorrite, Erfahrungen und Erinnerungskonstruktionen« (ebd.)
verweist. Die Verhandlung der Gemeinsamkeiten erfolge dabei kollektiv (vgl.
ebd.). Dabei sei folgende Unterscheidung zentral — ndmlich die

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

205


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»[..] zwischen der Selbstverstandlichkeit der gemeinsamen Praktiken einer-
seits sowie der durch soziale Grenzziehungen entstehenden Wahrnehmung
eines in sozialen Hierarchien verorteten>Wir<andererseits. Beides kann sich
gegenseitig verstirken, aber auch irritieren.« (ebd.)

Unter den Familien im Fallbeispiel sind soziale Grenzziehungen zu beob-
achten, die von »[..] Gemeinsambkeit[en] aus Kategorisierungen, mentalen
>Checkpointss, alltiglichen Unterscheidungen sowie aus 6ffentlichen Repri-
sentationen [...]J« (ebd.) reproduziert wiirden.

Beziiglich des Verlaufs des Ramadans im Jahr 2017 trifft die Auffassung
der Sozialarbeiter zu, dass einige Familien mit jiingeren Kindern im Jahr 2017
darauf verzichteten, diese am Fasten teilnehmen zu lassen, was auf einzelne
negative Erfahrungen mit den Schulen im Vorjahr zuriickzufiihren ist, die
mangelnde Konzentration und Leistungen sowie das tiberdurchschnittliche
Fehlen der Schiiler in dieser Zeit kritisierten. So fasteten Khadir und Zainap
Ahmadi im Jahr 2017 nicht. Auch Familie Sayed entschied, dass die jiingeren
Kinder Aftab, Rya und Nour nicht fasten sollten, von ihrem iltesten Sohn Mo-
hamad erwarteten die Eltern es jedoch. Ebenso hielt es Familie Rahmani. Die
Eltern sowie der fast 18-jahrige Adil praktizierten das Fasten, den jiingeren
Sohnen Saad und Jamal war es hingegen freigestellt. Jamal verzichtete darauf,
sein ilterer Bruder Saad fastete an den Wochenenden oder an kurzen Schul-
tagen mit Adil und seinen Eltern. Familie Bozhdaraj musste Anfang Mai 2017,
drei Wochen vor Beginn des Ramadans, das Land verlassen und wurde nach
Albanien ausgewiesen. Keine der Familien entschied sich jedoch, wie von Tho-
mas vermutet, aufgrund der Umstinde des spatabendlichen Kochens gegen
das Fasten oder um Rechtfertigungen gegeniiber nicht-fastenden Nachbarn
zu vermeiden. Vielmehr lagerten die fastenden Familien das Abendessen im
Jahr 2017 auf Imbisse aus oder hatten bessere Kontakte zu ortsansissigen
muslimischen Familien, mit denen sie das abendliche Fastenbrechen in deren
Privatwohnungen begingen. Auch wurde das Fasten den Sozialarbeitern ge-
geniiber in geringerem Maf? als im Vorjahr thematisiert, um moglicherweise
Spannungen mit diesen in der Angelegenheit zu vermeiden. Ein gemeinsa-
mes >Zuckerfest« fand auch im Jahr 2017 in der Unterkunft nicht statt.

8.2.3. Zwischenfazit

Aus der zweiten Ebene des Fallbeispiels geht zunichst die Bedeutung des Fes-
tes zum Fastenbrechen fiir Mohamad hervor, der dies sowohl als religioses als

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

auch als kulturelles Fest mit starken Bezugspunkten zu seiner Heimat und
der dort ansissigen >Familie< beschreibt. Dabei rekurriert er auch auf sein
Verstindnis von >Nachbarschaftc, das durch enge und vertrauensvolle Bezie-
hungen ausgezeichnet zu sein schien. Dass die sunnitische Familie Ahmadi
beziiglich des Anschlags auf einen schiitischen Schrein in der gemeinsamen
Heimat keine Anteilnahme gegeniiber der Familie Sayed zeigte, bedeutete fiir
Mohamad einen Vertrauensbruch und lief§ ihn die Beziehung zu den Nach-
barn infrage stellen. Mohamads Grenzziehungen erfolgten jedoch nicht nur
religios, sondern auch politisch, was gleichsam die »Fragmentierung der ira-
kischen Gesellschaft« (Farouk-Sluglett/Sluglett 1992: 272) spiegelt. Die Analy-
se des Fallbeispiels um das >Zuckerfest< zeigt demnach, dass Zugehorigkeit
nicht nur tber die grofitmogliche Schnittmenge an Gemeinsambkeiten her-
gestellt werden kann, sondern auch die Intensitit der sozialen Beziehungen
als Grundlage und das nétige Vertrauen relevant sind. Eine Gemeinsamkeit
durch eine geteilte religiése Zugehorigkeit kann sich als profitabel erweisen,
indem sie wie im Beispiel der Familie Bozhdaraj gesellschaftliche Teilhabe
und einen Zugang zu kollektiven Ressourcen erméglicht, muss jedoch nicht
ausschlaggebend fiir eine Zugehorigkeit zum >Wir-Kollektiv« sein, was daran
deutlich wird, dass Familie Rahmani und Familie Sayed trotz ihres konfessio-
nellen und nationalen Differenzkriteriums in einem guten Verhaltnis zuein-
ander standen, indem sie wechselseitig ihre Anteilnahme am Schicksal des
Anderen ausdriickten.

8.3. Zusammenfassung

Im Fallbeispiel um das >Zuckerfest« konnte anhand der beiden Ebenen, der
Erwartungen und Missverstindnisse aufseiten der Sozialarbeiter auf der ei-
nen Seite und der Familiendynamiken der Bewohner um >Eid< auf der an-
deren Seite, gezeigt werden, dass trotz der Bemithungen der Praktiker, re-
ligionssensibel zu agieren, die Komplexitit des sozialen Beziehungsgewebes
der Bewohner zuweilen eine Herausforderung darstellte. Dies resultierte mit-
unter in Missverstindnissen, Irritationen und Enttiuschungen aufseiten der
Praktiker und in Unverstindnis aufseiten der Bewohner. Die Anstrengun-
gen des Erhaltens des >Wir-Kollektivs< sowie die Herausforderung, itberhaupt
ein Teil dessen zu werden, wurden am Beispiel der vier Familien Rahmani,
Ahmadi, Sayed und Bozhdaraj herausgearbeitet, was anhand von Analysen
um Gemeinsamkeiten und Zugehorigkeiten erfolgte. Dabei zeigte sich, dass

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

207


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

religiése Zugehorigkeit unter Flichtlingen durchaus bedeutsam sein kann,
jedoch hinsichtlich eines Verbundenheitsgefiihls nicht immer entscheidend
sein muss. Vielmehr miissen auch die individuellen biografischen Hinter-
griinde mitsamt ihren spezifischen Familienkonstellationen und -dynamiken
sowie ihren ethnischen und mitunter auch politischen Zugehdérigkeiten in
den Heimatlindern einbezogen werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religiose Irritationen und
Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

Eine besondere Erscheinungsform von Religion in der Unterkunft stellt das
Phinomen der Konversion dar. Dabei spielt jedoch nicht nur die individuel-
le Motivation des Gliaubigen fiir den Religionsiibertritt eine Rolle, auch nicht
allein das Ausleben seiner neuen Zugehorigkeit, sondern in gleichem Mafie
sind die duflere Wahrnehmung und die Reaktionen des sozialen Umfeldes
von Relevanz. Im Fallbeispiel wird anhand der Familien- und Fluchtgeschich-
te Rashed und Jawid Bakhtaris, angereichert mit Feststellungen im Rahmen
der teilnehmenden Beobachtung sowie auf Grundlage von Interviews mit re-
ligiésen Experten Mittstadts gezeigt, wie komplex die Aushandlungsprozesse
sind, die sich daraus ergeben, dass Vater und Sohn zu Konvertiten werden.

9.1. Hintergrundinformationen und Narrative der Familie Bakthari

Familie Bakhtari stammt aus einem lindlichen Gebiet in Zentral-Afghanistan
und gehort der ethnischen Minderheit der Hazara an. Die urspriinglich schii-
tische Familie ist aufgrund ihrer Konversion zum Christentum und den damit
einhergehenden Bedrohungen nach Deutschland geflohen. Weder Vater Ras-
hed noch sein Sohn Jawid sind alphabetisiert, als sie im Jahr 2015 der kommu-
nalen Unterkunft in Mittstadt zugewiesen werden. Beide sprechen Hazaragi,
einen Lokaldialekt, und Dari und lernen erst in Mittstadt Deutsch. Dabei neh-
men Vater und Sohn jeweils zusitzliche Lernangebote wahr und konnen sich
nach einigen Monaten bereits sehr gut verstindigen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

9.1.1. Geschichte der Familie Bakhtari

Rashed Bakhtari ist 42 Jahre alt, lebte in der Provinz Daikondi und arbeite-
te in der Landwirtschaft, indem er Felder bestellte, als er im Jahr 2013 den
aus dem Iran zugezogenen neuen Geldverleiher des Dorfes kennenlernte, der
auch als Schuldeneintreiber titig war. Dieser war der Sohn des bisherigen
Eintreibers und kurz vor dessen Tod angereist, um die Position seines Vaters
zu ibernehmen. Er begab sich auf die Suche nach jemandem im Dorf, der
ihn unterstiitzen konnte, und wurde an Rashed verwiesen. Er sei damals ver-
mutlich vorgeschlagen worden, da er einer der wenigen im Dorf gewesen sei,
der selbst Land besessen habe und einen guten Ruf genoss, da er aktiv im
Altestenrat der Gemeinschaft gewesen sei und stets Freunde und Nachbarn
unterstiitzt habe, erzihlt Rashed nicht ohne Stolz. Die beiden vereinbarten,
dass Rashed dem Mann helfen sollte, Schulden bei den Dorfbewohnern ein-
zutreiben, da er diese gut kenne und deren Vertrauen habe. Im Gegenzug
konne er sich ein Zubrot zur Arbeit auf dem Feld verdienen. Diese Arbeit sei
hart, erklirt Rashed. Das Land sei gebirgig und unterlege stindig Schwan-
kungen: mal gebe es monatelang kein Wasser, sodass die Ernte ungeniigend
sei, dann wieder gebe es Uberschwemmungen durch abrutschende Schnee-
lawinen, sodass das Gemiise verderben wiirde und nicht mehr zum Verkauf
geeignet sei. Das Angebot des Schuldeneintreibers habe er daher nicht aus-
schlagen konnen. Auch sei dessen Vater ein ehrenwerter Mann gewesen, und
es habe Rashed interessiert, mehr iiber die Geschichte des neuen Geschifts-
partners zu erfahren — speziell, was dieser im Iran erlebt habe, wo Rasheds
Eltern mit seinen jiingeren Briidern lebten.

Bereits nach einigen Monaten trug Rasheds Nebentitigkeit Friichte. Er
verdiente gutes Geld, und die Familie konnte schon bald weitere Felder an-
kaufen. Im Altestenrat erhielt er Anerkennung fiir sein Tun. Man schitzte den
Sohn des Schuldeneintreibers im Dorf, da er gerechte Geschifte mache, in-
dem er zum Beispiel Pfandleihen anbiete und sogar einen An- und Verkauf
in einem kleinen Ladengeschift errichtet habe. Rashed profitierte lange vom
neuen Geschiftsmodell. Bald konnte er sogar ein Motorrad fiir seinen damals
11-jahrigen Sohn und einziges Kind Jawid kaufen. Es sei rot gewesen und ha-
be in der Sonne geglitzert. Jawid habe es tiglich gewaschen, und das, obwohl
Wasser so kostbar in der Gegend sei. Diesen Luxus habe er ihm jedoch ge-
gonnt. Auch seine Frau sei sehr stolz gewesen, sagt Rashed lichelnd.

Je mehr Rashed mit dem Schuldeneintreiber zusammenarbeitete, desto
besser lernte er ihn kennen. Man habe hiufiger Tee zusammen getrunken

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

und offen iiber alles reden konnen, so iiber das einstige Taliban-Regime und
iiber gesellschaftliche Probleme. Die neuen Impulse des Kollegen regten Ras-
hed zum Nachdenken an. Er genoss es, Gesprache mit jemandem zu fithren,
der eine gute Ausbildung im Iran genossen hatte und sich gewandt auszudrii-
cken wusste. Auch hatte er schon bald das Gefiihl, auf Augenhéhe mit seinem
Geschiftspartner sprechen zu konnen, was ihm angesichts des Bildungsun-
terschiedes ungewdhnlich erschien. Doch der Schuldeneintreiber schien stets
ebenfalls an seiner Meinung interessiert gewesen zu sein, fragte ihn zuweilen
um Rat und behandelte ihn wie einen Freund. Er freute sich, dass auch Ras-
heds Familie von dessen zusitzlicher Titigkeit profitierte, und bot sogar an,
der Familie einen Geldbetrag zu einem giinstigen Zins zu leihen, sodass Jawid
wieder die Schule besuchen konnte, die er mit 10 Jahren abgebrochen hatte,
um seinem Vater bei der Arbeit zur Hand zu gehen. Der Sohn sollte lernen
und seinen Horizont erweitern, argumentierte der Schuldeneintreiber. Aus
ihm kénne retwas Grofles« werden, erinnert sich Rashed an dessen Worte.
Eines Tages hitten die Gespriche dann eine andere Richtung genommen. Es
sei vor allem um >Freiheit< gegangen und darum, dass ein jeder Mensch etwas
Besonderes sei. Langsam sei Rashed eingefithrt worden in eine neue Art des
Denkens, in eine neue Weltsicht. Der Geschiftspartner unterhielt sich plotz-
lich mit ihm iiber das Christentum, iiber den »Gott, der beschiitzt« und stets
helfe — unabhingig davon, wie man sich verhalte, unterstiitze er und liebe sei-
ne Glaubigen . Rashed beeindruckten diese Ideen, gleichzeitig dngstigten sie
ihn, doch am Ende habe der Gedanke tiberwogen, dass diese Weltgewandt-
heit mit einem neuen Méglichkeitshorizont fiir seine Familie einherging. Ei-
nes Tages nimmt er Jawid mit zum Teetrinken. Jawid habe wihrend der ers-
ten Treffen nur zugehort und stets Blickkontakt zu seinem Vater gesucht.
Nicht einen Ton habe er gesagt, erzihlt Rashed schmunzelnd. Diese Treffen
wandelten sich bald zu Runden des aktiven Austauschs, an denen sich nach
und nach auch zwei weitere Mitglieder des Altestenrats beteiligten, die dem
Schuldeneintreiber verbunden gewesen seien. Die Regel lautete jedoch, dass
keine Aufienstehenden iiber die Treffen informiert witrden, auch nicht engs-
te Familienmitglieder, selbst Ehepartner und Kinder ditrften nichts erfahren.
Heikle Themen seien besprochen worden, erzihlt Rashed. Wie mit den Ha-
zara umgegangen werde, dass die Regierung sie nicht unterstiitze, und auch
dariiber wurde gesprochen, wie die Zustinde in anderen Landern seien. Dass
die Menschen in christlichen Lindern gliicklich seien, dass sie frei seien.
Gerade die politischen Entwicklungen der letzten Jahre bedriickten Ras-
hed noch immer. Mit Beginn der Taliban-Herrschaft im Jahr 1996 sei das Dorf

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

pAll


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

mehrmals bedroht worden. Immer wieder wurde das Land zerstort. Frauen
und Midchen seien bedringt worden, und Bewohner, die sich gewehrt hitten,
hitten ihren Aufstand mit dem Leben bezahlt. Die Leichen seien als Warnung
mitten im Dorf zu einem Haufen drapiert worden. Viele hitten darauthin die
Region verlassen. So gingen auch Rasheds Eltern und seine beiden jiingeren
Briider Ende der 1990er Jahre gemeinsam mit weiteren Dorfbewohnern in den
Iran. Rashed war damals Ende 20. Er mochte sein Dorf nicht verlassen und
wollte sich stattdessen etwas aufbauen und die restliche Gemeinschaft un-
terstiltzen, um diese zusammenhalten. Kurz bevor seine Familie ging, wurde
seine Hochzeit mit einem Madchen aus dem Nachbarsdorf ausgerichtet. Alles
habe sehr schnell gehen miissen, sagte er. Sie war schliefilich 15 und Rashed
31 Jahre alt, als sein Sohn Jawid im Jahr 2002 zur Welt kam. Jawid sei sein
groftes Gliick, ein weiteres Kind habe es nicht gegeben. Seine Frau habe dies
stets als grofles Ungliick empfunden und sich zunehmend am Dorfschrein
aufgehalten, um dafiir zu beten, ein weiteres Kind zu empfangen. Ihre Mut-
ter habe ihr Kriuter verabreicht, die jedoch nicht halfen, in der Folge habe
seine Frau damals sogar versucht, sich zu ertrinken. Rashed fithrte unter an-
derem den labilen Zustand seiner Frau sowie deren festen Glauben als Grund
dafiir an, sie nicht in die heimlich gefithrten Gespriche mit einbezogen zu ha-
ben. Auch Jawid hitte dies verstanden. Sie habe sich vielmehr daran erfreuen
sollen, dass die Familie keine Geldsorgen mehr hatte.

Im Sommer 2014 seien Rashed und sein Sohn vom abendlichen Ge-
sprachskreis gekommen und auf dem roten Motorrad zu ihrem Haus
gefahren, als sie Schreie hérten. Es seien einzelne Bilder, an die er sich
erinnern kann, erzihlt Jawid, der damals 12 Jahre alt war. Die Haustiir habe
offen gestanden. Viele Menschen aus dem Dorf hitten vor der gedffneten
Tiir gekniet, geschrien und geweint. Sein Vater sei von fremden Minnern
beschimpft worden, die Jawid noch nie zuvor gesehen hatte. Das Motorrad
sei plotzlich umgestofien worden. Als die beiden sich zur Haustiir vorkimpf-
ten, entdeckten sie Rasheds Frau, die mit durchtrennter Kehle im Hausflur
lag. Jawid habe zunichst nicht verstanden, dass es seine Mutter gewesen
sei, sagt er. Er habe aufgrund der Dunkelheit auch das Blut nicht als solches
erkannt. Erst als sein Vater ihn packte und zum Motorrad zog, sei ihm klar
geworden, dass es sich um seine Mutter gehandelt habe. Rashed zog seinen
Sohn weg aus der Menschenmenge, die die beiden bedriangte. Sie seien an-
geschrien und beschimpft worden und infolgedessen so schnell wie moglich
zum Motorrad zuriickgelaufen, um der Menge zu entkommen. Stundenlang
seien sie in dieser Nacht auf dem Motorrad gefahren und hitten weit ab-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

seits des Dorfes in den Bergen geschlafen. Sie erkliren sich heute, dass die
fremden Manner aus der Stadt gekommen seien, da sie anders sprachen als
die Dorfbewohner. Sie seien keine Hazara gewesen. Auch hitten sie davon
gesprochen, Rashed zu toten, erinnert sich dieser. Sie mutmaflen weiterhin,
dass jemand sie oder weitere Mitglieder des Gesprachskreises verraten habe.
Vielleicht jemand aus dem Altestenrat, vielleicht eine neugierige Ehefrau.
Ob der Rest der Gruppe um den Schuldeneintreiber noch lebte, wussten sie
nicht.

Kurz darauf fuhren Vater und Sohn in den Iran. Kurz vor der Grenze ver-
kauften sie das Motorrad und fuhren per Anhalter bis in einen Vorort Tehe-
rans. Zwei Wochen waren sie dorthin unterwegs. In Teheran vergingen noch
einige Tage, bis sie Rasheds Eltern und seine Briider fanden, die in einer
Hazara-Diaspora-Gemeinde in drmlichsten Verhiltnissen lebten. Seine bei-
den jiingeren Briider, die Rashed seit 17 Jahren nicht gesehen hatte, arbeite-
ten unter falscher Identitit auf einem Markt und hatten mittlerweile selbst
Familie. Seine Eltern saflen tagsiiber auf der Strafle, um zu betteln. Afgha-
nen hitten es schwer im Iran, erzihlt Rashed nachdenklich. Sie diirften nicht
arbeiten und die Kinder nicht die Schule besuchen. Um seine Familie nicht
zu verunsichern sowie um Jawid und sich selbst nicht zu gefihrden, erzihl-
ten sie der Familie und anderen Mitgliedern der Diaspora-Hazara-Gemeinde,
dass ihr Dorf von einer Gruppe Stidter angegriffen worden sei, die unter
anderem Rasheds Frau ermordet hitten. Unter den Zuhérern befanden sich
einige junge Minner, die ebenfalls aus Afghanistan stammten und denen we-
gen kleinerer Vergehen wie Lebensmitteldiebstihlen eine Abschiebung in die
Heimat drohte. Sie boten Rashed und Jawid an, sich ihnen auf ihrem Weg
nach Europa anzuschlief3en, um dort ein neues Leben beginnen zu konnen.
Die beiden stimmten zu und begaben sich nach zwei weiteren Monaten, in
denen sie sich Geld als Tagelohner in Teheran verdienten, auf die Reise mit
den insgesamt acht weiteren Minnern. Thr Weg fithrte sie iiber die Tiirkei
und Bulgarien nach Griechenland, wo sie zwischenzeitlich in einem Fliicht-
lingslager festsafen, bis nach Italien. Sie waren gréfRtenteils zu Fufd und per
Anhalter in Lastwagen unterwegs. In Italien blieben zwei der Manner zuriick.
Sie witterten ein lukratives Geschift, indem sie sich einer Schleppergruppe
anschlossen, von deren Mitgliedern sie zufillig eine Person aus Teheran kann-
ten. Rashed, Jawid und die restlichen Minner fuhren mit dem Zug weiter
nach Deutschland. Thre verbliebenen Weggefihrten versuchten, nach Schwe-
den weiterzuziehen. Vater und Sohn blieben jedoch vorerst in Miinchen und
wurden dort zur Weiterverteilung nach Nordrhein-Westfalen registriert. Es

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

213


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

sei nicht schlimm, dass die Wege sich getrennt hitten, so Rashed. Die ande-
ren Minner seien stets freundlich ihm und Jawid gegeniiber gewesen, man
habe zusammengehalten und aufeinander aufgepasst, dennoch seien sie >an-
ders< gewesen als Vater und Sohn. Jawid erzihlte, dass einer der Midnner die
Position des Anfiihrers iibernommen habe, obgleich Rashed der Gruppenil-
teste gewesen sei. Er habe dafiir gesorgt, dass, sofern moglich, die Gebets-
zeiten eingehalten wurden und zum Beispiel wihrend ihrer Reise durch die
Tiirkei darauf bestanden, nach schiitischen Moscheen zu suchen, was sich je-
doch schwierig gestaltete und die Gruppe viel Zeit gekostet habe. Der Rest der
Gruppe habe sich dem jedoch gebeugt. Rashed sagt weiter, er habe wihrend
der Flucht ein paar Mal vergessen, wer er sei. Seine eigene Geschichte sei ihm
zunehmend surreal vorgekommen, als sei sie jemand anderem passiert und
er habe diese lediglich erzihlt bekommen. Jawid gibt zu, dass es ihm mitt-
lerweile schwerfalle, sich in seinen ehemaligen Alltag im Dorf zu versetzen
und er das Gesicht seiner Mutter kaum noch rekonstruieren kénne. Bilder
der Mutter habe er nicht.

Im Juli 2015 kamen Vater und Sohn in einer Erstaufnahmeeinrichtung in
Nordrhein-Westfalen an. Dort lebten sie bis Ende November desselben Jah-
res. Nach etwa drei Monaten, mit Beginn des Herbstes, hitten dort seine An-
fille begonnen, erzahlt Rashed. Er fiihlte sich zunehmend krank, da er nicht
schlafen konnte. Immer wieder sah er in seinen Triumen seine Frau im Haus-
eingang liegen. Dann wiederum erinnerte er sich an die Zeit der Taliban, die
jederzeit ins Haus hitten einfallen konnen. Sein Vater habe ihm damals ge-
heiflen, wachsam zu sein, um die jiingeren Briider im Falle eines Ubergriffs
beschiitzen zu kénnen. Rashed sagt, er habe regelrecht Angst vor dem Abend
und der damit einhergehenden Miidigkeit nach der Arbeit auf dem Feld emp-
funden.

In der Zeit in der Erstaufnahmeeinrichtung sei sein Vater stindigen
Stimmungsschwankungen unterworfen gewesen, erzihlt Jawid. Mal sei
er schreckhaft gewesen und habe zu weinen begonnen, als dem Jungen
das Fenster in der Wohnung durch einen Luftzug zuknallte, mal sei er in
dhnlichen Situationen aufbrausend geworden und habe aggressiv Jawid
gegeniiber reagiert. An manchen Morgen habe er nicht gewusst, in welchem
Land er sich befinde, erzihlt Rashed: »Musste ich Jawid aufwecken. Musste
ich ihn fragen, wo sind wir. Sind wir in Iran, sind wir in Bulgaria?« Die
unterschiedlichen Stimmen auf den Fluren, die vielen Menschen allgemein
hitten dazu beigetragen, schitzt Jawid. Die Zeit in der Grofdunterkunft sei
ohnehin sehr schwierig gewesen. Niemand sei zum Reden da gewesen. Die

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

wenigen Minner, mit denen Vater und Sohn Kontakt hatten, da sie diese
etwa in der Essensausgabe hiufiger sehen oder weil sie sich den Flur im
Wohngebiude teilen, sind vorwiegend Syrer und Iraker mit jeweils grofRen
Familien. Sie seien Sunniten gewesen und hitten grofen Wert auf ihren
Glauben gelegt. Zwar sei kein enger Kontakt zwischen den Familien ent-
standen, da nur ein Familienvater bruchhaft Dari sprach und weder Rashed
noch Jawid Arabisch beherrschten, jedoch habe es immer wieder freundliche
Anniherungen gegeben, die aber stets mit kritischen Fragen verbunden
gewesen seien: »Wo kommt ihr her in Afghanistan? Wo genau? Seid ihr
sunni, ja? Wo ist deine Frau? Wo sind die Geschwister?« (Jawid, 2017) All
das habe die fremden Familien interessiert, erzihlt Jawid. Sein Vater habe
sich darauthin zunehmend isoliert, seltener die Wohnung verlassen und
versucht, den benachbarten Familien aus dem Weg zu gehen. Jawid habe
sich ambivalent gefiithlt. Er habe gern die Einladungen der anderen Familien
angenommen, gemeinsame Zeit in deren Wohnung zu verbringen, auch
wenn er sich kaum habe verstindigen kénnen. Dennoch hitten ihm diese
Treffen ein gutes Gefithl gegeben, indem sie ihn an seine eigene Familie
erinnerten. Auch gaben sie Jawid die Moglichkeit, wieder Kind zu sein:

»lch habe mitden kleinen Kindern gespielt, zum Beispiel. EinJunge, er heifdt
Ali, war 10 Jahre alt. Wir haben uns [die Erstaufnahmeeinrichtung] immer
angeschaut zusammen. Ich weif noch, wir haben zum Beispiel Spafs ge-
macht mit Sozialarbeitern oder einmal haben wir Fahrr[d]lder bekommen
und sind so rumgefahren.« (ebd.)

Dennoch musste Jawid in dieser Zeit Verantwortung fir seinen Vater iiber-
nehmen, indem er diesen bei den Nachbarsfamilien verleugnete: »Habe ich
eigentlich immer gesagt >Papa ist miide, Papa muss schlafen< oder >Papa hat
kein[en] Hunger<. Aber, ja, eigentlich sie haben mich immer gefragt nach
mein[em] Papa.« Besonders schwierig sei es in dieser Zeit fiir seinen Va-
ter und ihn gewesen, dass kein Kontakt mehr zur Heimat bestanden habe.
Die Beziehungen zum Dorf in Afghanistan waren gekappt, auch zu Rasheds
Familie in Iran bestand kein Kontakt mehr, da die Eltern kein Smartphone
oder Internetzugang besafien. Abgesehen davon hitte es moglicherweise ein
Nachteil sein kénnen, weiterhin Kontakt zu Jawids GrofSeltern und Onkeln
und damit auch zur Hazara-Gemeinschaft in Teheran zu pflegen, gibt Rashed
im Gesprich zu bedenken. Die Gemeinschaft sei sicher davon ausgegangen,
dass die Mannergruppe wahrend des gesamten Fluchtweges zusammenblieb.
Weiterhin seien er und Jawid in den Augen der Familie Schiiten. Auch nur der

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

215


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

leiseste Verdacht eines Interesses am christlichen Glauben konnte zum Aus-
schluss aus der Familie fithren oder ihnen sogar zur Bedrohung werden.

Die anderen Familien in der Erstaufnahmeeinrichtung hingegen fithrten
viele Gespriche mit ihren Angehorigen aus den Herkunftslindern. Es schien
ein stindiger Kontakt und Informationsfluss zu bestehen, so kommt es Ja-
wid vor. Dass angesichts dessen mit Skepsis auf die Tatsache reagiert wur-
de, dass Rashed und sein Sohn nicht mal ein Smartphone besafien,’ erschien
dem Jugendlichen nachvollziehbar, brachte ihn jedoch auch zunehmend in
Bedringnis, sodass er begann, Geschichten zu erfinden, die anderen plausi-
bel erschienen. Bald verlor er jedoch den Uberblick, welchem Kind und wel-
chem Erwachsenen er was erzidhlt hatte, und war daher jedes Mal erleichtert,
wenn eine benachbarte Familie die Unterkunft verlief} und daraufthin eine
neue einzog.

Wihrend ihrer Zeit in der Erstaufnahmeeinrichtung sorgten sich die bei-
den auch um die Gespriche, die den Asylbescheid betrafen. Diese fanden di-
rekt auf dem Gelinde der Unterkunft in einem abgetrennten Bereich statt.
Neben dem Personal des BAMF waren stets auch Dolmetscher zugegen. Ei-
ner der Dolmetscher habe sich befremdet gezeigt, dass er nicht auf dessen

1 Im Dorf, in dem die Hazara-Gemeinschaft in Afghanistan lebte, besafien im Jahr 2013
nur zwei Mitglieder des Altestenrates sowie der Schuldeneintreiber ein Smartphone.
Jawid kannte den Umgang damit jedoch aus seiner Zeit im Iran sowie von der Flucht.
Er habe haufig auf den Handys der jungen Manner, mit denen sie unterwegs waren,
spielen diirfen, sofern diese es nicht benétigten, um die weitere Fluchtroute zu be-
stimmen. Da weder Rashed noch Jawid zum Zeitpunkt der Flucht und ihrer Ankunft in
Deutschland lesen konnten, ihnen jedoch die Omniprasenz der Gerite in der Erstauf-
nahmeeinrichtung unter Bewohnern und Mitarbeitern auffiel, zeigten sie sich in der
Reflexion ihrer Zeitin der Unterkunft beschamt. Sie schienen den Besitz sowie die Nut-
zung eines Smartphones mit einem Zugang zu Bildung in Verbindung zu bringen, was
insbesondere dadurch deutlich wird, dass sie in den Jahren 2016 und 2017 besonders
stolzdaraufwaren, mittlerweile versiertim Umgang mitihren Gerdten zusein und dar-
auf zum Beispiel taglich Nachrichten oder die Wetter-App aufrufen zu kdnnen. Auch
befanden sich Vater und Sohn zum Zeitpunkt der Forschung in stindigem Austausch
Uber>WhatsApp<, wenn Jawid in der Schule und sein Vater im Integrationskurs waren.
Dabei schrieben sie sich, je nach Kontext, entweder auf Dari mittels des lateinischen
Alphabets, das sie in Mittstadt erlernt hatten, oder auf Deutsch. Informationen tiber
behérdliche Post oder (iber die Schule wurden auf Deutsch kommuniziert, Alltagsin-
formationen, zum Beispiel tiber den Einkauf, das Wetter oder Nachfragen nach dem
Befinden, hingegen auf Dari.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

arabische Ansprache reagierte, erinnert sich Rashed. Dann haben sie wie-
der warten miissen, bis jemand gekommen sei, der >Persisch« sprach, wie der
Dolmetscher der BAMF-Mitarbeiterin erklart habe. Bis heute zeigt sich Jawid
erstaunt, dass dieser deutsche Begriff seine Sprache bezeichne, da er so an-
ders klinge als der ihm bekannte Name. Sein Vater sei wihrend des Wartens
unruhig gewesen und hitte am liebsten den Raum verlassen, sagt er dann.
Rashed erinnert sich dazu:

»WeifR man nicht, welcher Mann da kommt und was die wollen. Kommt [je-
mand] aus Afghanistan, ist nicht gut fiir uns, weil, wir sind Hazara und wir
sind Christen. Kommt [jemand] aus Iran, ist nicht gut, weil Afghani in Iran
machen viele Probleme. Wir haben gewartet da, sehr lang und dann kommt
ein Mann und ich schaue an Jawid und denke: >Bitte, nicht héren mein Dari
so genau, nicht horen, dass wir sind Hazara.« (Rashed, 2017)

In der ersten mehrstiindigen Anhérung durch das BAMF schildern die bei-
den Minner infolgedessen in den Einzelinterviews der Behorde, dass sie ihr
Land aufgrund der problematischen wirtschaftlichen Situation haben verlas-
sen missen. Sie konnen dabei ihren Herkunftsort glaubhaft machen, indem
sie konkrete Fragen zu diesem beantworten. Rashed ist sich sicher, dass der
Dolmetscher wie auch die BAMF-Angestellte dabei verstanden hitten, dass
Rashed und Jawid einer Minderheit angehérten. Dennoch haben beide im
Interview vermieden, den Begriff >Hazara< zu verwenden. Darauf hatten sie
sich im Vorfeld geeinigt. Die Interviews fanden im Oktober 2015 statt und im
November erhielt Familie Bakhtari den >Transfer, also das Schreiben, das sie
einer Kommune Nordrhein-Westfalens zuteilte. Dariiber waren sie froh, sie
erinnern sich, beide geweint zu haben. Mit dem Begrift >Mittstadt« verbinden
sie jedoch nichts. Auch kénnen sie zu diesem Zeitpunkt noch nicht absehen,
wie langwierig und zehrend sich ihr Asylprozess noch gestalten wird.

9.1.2. Das Leben der Familie Bakhtari in der kommunalen Unterkunft

Im Dezember 2015 kamen Rashed und Jawid in Mittstadt an. Es war ihr ers-
ter Winter in Deutschland. Die Sozialarbeiterin Lisa wies ihnen eine Einzim-
merwohnung im Erdgeschoss der kommunalen Unterkunft zu und zeigte ih-
nen die Einrichtung. Jawid kann sich an diese erste Woche in der Unterkunft
kaum mehr erinnern. Er hatte Fieber und Schiittelfrost, schlief viel und kon-
zentrierte sich darauf, viel Wasser zu trinken. Rashed erzihlte ihm spiter,
er miisse schnell gesund werden, die Sozialarbeiterin habe gesagt, er konne

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

217


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

in seinem Zustand die Schule nicht besuchen, dies sei jedoch eine Pflicht in
Deutschland.

Zunichst tat den beiden Minnern die eigene Wohnung gut. Sie waren es
gewohnt, auf engem Raum zusammenzuleben, und genossen es, diesen nun
nach ihren Bediirfnissen einrichten zu kénnen. Als Erstes hitten sie sich ei-
nen Wasserkocher und Tassen gekauft, erzihlen sie freudig, da dies in der
Erstaufnahmeeinrichtung fiir Privatriume nicht erlaubt gewesen sei. In ih-
rem Zimmer in Mittstadt war dies jedoch kein Problem. Eine Woche nach
seiner Krankheit besuchte Jawid dann die Schule. Er wurde der Internatio-
nalen Klasse der Hauptschule zugeteilt, die auch Nour Sayed, Dino Okereke,
Aldonidza Bozhdaraj und Saad Rahmani aus der Unterkunft besuchten. In
der Klasse war er mit 15 Jahren einer der iltesten Schiiler. Im Unterricht gab
er sich Mithe und zeigte sich interessiert an den Ubungen, die die Lehrer
durchfithrten - Artikel zuordnen, eine Selbstbeschreibung auf Deutsch for-
mulieren, ein Bild einer landestypischen Mahlzeit malen, kleine Theaterstii-
cke auffithren. Da mit individuellen Lernplinen und Arbeitsmaterialien ge-
arbeitet wurde, besonders in den Jahren 2015 und 2016 eine hohe Fluktuation
unter den Schiilern der Internationalen Klasse bestand, es noch kein festes
Lehrpersonal fir die Klasse gab,” und die Unterrichtsstunden immer wieder

2 Das Lehrpersonal wechselte im Schuljahr 2015/2016 mehrmals. Zunichst wurde eine
Lehrerin der Hauptschule zur Ubernahme der Klasse eingeteilt. Diese hatte jedoch
keine Erfahrung in der Arbeit mit Fliichtlingen und Neu-Zugewanderten. Daraufhin
itbernahm eine Lehrerin, die kurz zuvor ihr Referendariat an einer anderen Schule be-
endet hatte. Auch sie hat keine Berufserfahrung mit der Zielgruppe, in ihrem Studium
jedoch ein Modul zusInterkulturalitit<absolviert. In Gesprachen offenbarte sie bereits
nach einigen Wochen, wie sehr die Tatigkeit sie belaste und dass sie sich aktiv auf
Beamtenstellen in anderen Kommunen bewerbe, um bessere Arbeitsbedingungen als
im befristeten Angestelltenverhltnis zu haben, vor allem aber auch, um wieder ihre
Kernfacher unterrichten zu konnen. Die Arbeit mit der Internationalen Klasse stelle ei-
ne zu grofle Herausforderung dar, die ohne Sozialarbeiter oder Integrationshelfer im
Klassenraum nicht zu bewéltigen sei. Als sie mit ihrer Bewerbung Erfolg hatte, wur-
de die Klasse ilbergangsweise mit Vertretungsstunden beschult. Wenn die entspre-
chenden Vertretungslehrer erkrankt waren, musste der Unterricht ausfallen. Die Schii-
ler, die im schulischen Ganztag angemeldet waren, verbrachten den Schultag dann
im Schulgebiude, bis die Nachmittagsbetreuung begann. Kurz darauf iibernahm eine
Studierende die Klasse. Sie strebt im Studium zwar keine Lehramtslaufbahn an, ist je-
doch arabische Muttersprachlerin. Mit dem Ende ihrer Semesterferien ging auch sie.
Kurz darauf fand die Schulleitung eine Lehrerin, die sowohl Studien- als auch Berufs-
erfahrung in der Beschulung der Zielgruppe vorweisen konnte und die Klasse fortan,
gemeinsam mit einer weiteren Kollegin, unterrichtete. Zwar blieb diese Konstellation

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

aufgrund von Stérungen oder Konflikten unterbrochen werden mussten,? fiel
lange Zeit nicht auf, dass Jawid nicht alphabetisiert war. Als es schlieflich
auffiel, wurde Rashed iiber Lisa von der Schule kontaktiert. Rashed solle zu
einem Gesprich kommen, ein Dolmetscher werde organisiert. Es sei notwen-
dig, dariiber zu sprechen, iiber welche Schulerfahrung Jawid verfiige, welcher
Bildungsweg denkbar sei und wie er auf diesem bestméglich geférdert wer-
den konne, bevor er dem Alter entwachse, die Hauptschule besuchen zu kon-
nen. Rashed glaubt, die Angst vor diesem Gesprach mit einem Dolmetscher
im Januar 2016 habe zu einer Intensivierung seiner Anfille gefithrt. Er be-
gann damit, Alkohol zu trinken, um seinen »Korper [zu] beruhigen« (Rashed,
2017). Die Tatsache, dass Alkohol in Mittstadt, im Gegensatz zu Afghanistan,
erlaubt und schnell zugingig war, habe ihn stets mehr trinken lassen. Tags-
iiber besucht er dennoch seinen Sprachkurs, abends trank er, um einschlafen
zu konnen. »Ich wollte schlafen ohne Traume, sagt er, denn noch immer ver-
folgten ihn die Bilder seiner Frau. Er redete sich ein, ihr Geist verfluche ihn,
da ihr Tod seine Schuld gewesen sei. Er fithlte sich schuldig dafiir, dass Ja-

auch fiir das Schuljahr 2016/2017 bestehen, jedoch dnderten sich stattdessen die Zu-
sammensetzung und das Engagement der Ehrenamtlichen, die im Unterricht einzelne
Schiiler unterstiitzen sollten.

3 Stérungen konnen hierbei externer wie auch interner Art sein und unterbrechen in
beiden Fillen den Unterrichtsverlauf. Als externe Stérungen werden zum Beispiel der
unangemeldete Besuch von Ehrenamtlichen, Lehramtspraktikanten, Therapeuten (Lo-
gopaden oder Ergotherapeuten) oder Sozialarbeiter bezeichnet, die die Klasse unver-
mittelt aufsuchten, um ein Kind zur Individualférderung abzuholen oder dringende
Anliegen mit der Lehrerin zu besprechen. Als interne Stérungen werden von der Klas-
se ausgehende Dynamiken bezeichnet, die den Unterrichtsverlauf ebenso beeintrich-
tigen oder sogar unterbrechen. Zum Beispiel dann, wenn Schiiler die Lehrerin darauf
hinweisen, dass sie ihre Sporttasche oder Jacke aus einem anderen Klassenraum ho-
len missen oder ihre Arbeitsmaterialien im dafiir vorgesehenen Bereich nicht finden
kénnen. Weiterhin werden Stérungen auch dadurch ausgel6st, dass einzelne Schiiler
die Lehrerin um etwas zu Essen bitten oder sie nach Geld fragen, da sie noch nicht
gefriihstickt oder keine Verpflegung bei sich haben. Andere interne Stérungen sind
zum Beispiel durch Konzentrations- oder Aufmerksamkeitsprobleme zu begriinden
oder gehen von einem Unverstindnis der Aufgabenstellung aus, was wiederum einen
Kommunikationsprozess unter denjenigen Schillern auslést, die einer gemeinsamen
Sprachgruppe angehoren. Auch kommt es zu internen Stérungen aufgrund von Unge-
rechtigkeitsempfindungen einzelner Schiiler, die daraufhin laut oder aggressiv ihren
Klassenkameraden oder der Lehrerin gegeniiber werden. Daraus kénnen wiederum
grofere Konflikte entstehen, oder dltere Konflikte werden neu entfacht.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

wid ohne Mutter aufwuchs und dass kein Kontakt mehr zur Familie und dem
Dorf bestand.

Auch die Nachbarn der kommunalen Unterkunft, die der Ankunft der
beiden Minner von Beginn an skeptisch gegeniiberstanden, da tiblicherwei-
se mindestens Dreierfamilien in die Unterkunft einzogen, begannen Rashed
einzuschiichtern und bestirkten ihn somit darin, sich vor diesen zuriickzu-
ziehen. Aus Protokollen der teilnehmenden Beobachtung geht hervor, wie
Shabnam Rahmani Rashed skeptisch bedugte, wenn sie diesen im Waschma-
schinenraum traf. Gemeinsam mit Familie Ahmadi und Familie Sayed dis-
kutierte sie bei einer Tasse Tee dariiber, dass Rashed Frauenarbeit erledige,
indem er einkaufen gehe, die Wasche wasche und den Flur putze. Es sei un-
zumutbar fiir den Sohn, ohne Mutter leben zu miissen. Ein Mann kénne nicht
kochen, dem Jungen ginge es sicher schlecht. Noch im Dezember erfihrt Al-
doniza Bozhdaraj von Dino Okereke, Jawid habe sich diesem auf dem ge-
meinsamen Schulweg anvertraut und gesagt, dass er Christ sei. Dino, der sich
dariiber freute, einen Verbiindeten in der Klasse zu haben, der seine religiose
Zugehorigkeit teilte, erzihlt dies daraufhin Aldoniza. Diese gab die Informa-
tion an ihre beste Freundin Nour weiter, die es wiederum ihrer Mutter Nimaz
erzihlte. Somit kam die Information iiber Familie Bakhtari in der Teerunde
der Frauen an und stiefd auf Entsetzen. Dieses dufert sich zunichst darin,
dass, wenn Rashed zuweilen im Hinterhof des Gebiudes verwirrt auf und ab
lief, Shabnam aus dem Fenster schaute und ihn beschimpfte, erzihlt Rashed.
Einmal habe sie ihn auch bespuckt. Ob Fatima und Nimaz auch dabei gewesen
seien, konne er nicht sagen. Es falle ihm schwer, die Frauen zuzuordnen, mit
denen er damals erst etwa einen Monat in der Unterkunft zusammenlebte.
Auflerdem wisse er nicht, woher sie von seinem Geheimnis wiissten. Er und
Jawid triigen bewusst keine religiosen Merkmale und wiirden mit nieman-
dem iiber Religion sprechen. Im Februar 2016 trank Rashed bereits in dem
Mafie Alkohol, dass er stark danach roch. Durch den Hausmeister Amir, der
schnell darauf aufmerksam wurde, wird auch Lisa dariiber informiert. Ge-
meinsam mit Thomas besuchte sie Rashed in seinem Zimmer. Sie sammelten
die Flaschen ein, die sie finden konnten, und verwarnten ihn. Der Konsum
von Alkohol sei in der Unterkunft verboten.

Amir kam am Nachmittag desselben Tages erneut zu Rasheds Wohnung,
gemeinsam mit einem fremden Mann. Rashed lief? die beiden herein und bot
ihnen Tee an. Es stellte sich heraus, dass der Fremde Iraner war, jedoch schon
viele Jahre in Mittstadt lebte. Zu Beginn sei es ein freundliches Gesprich ge-
wesen. Es sei darum gegangen, dass sich Minner helfen miissten. Dass auch

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

der Iraner sich habe einleben miissen in Mittstadt — vor vielen Jahrzehnten,
als er zum Studieren nach Deutschland kam. Danach ging es um Rasheds Al-
koholproblem, erinnert er sich. Dass man als Muslim, besonders in Europa,
darauf achten miisse, nicht vom Glauben abzukommen. Dass man sich nun
in besonderem Maf3e an religiése Vorgaben festhalten solle. Wie wichtig es
fiir den Sohn sei, Halt zu finden im Vater und dem Glauben. »Habe ich nur
zugehorty, erinnert sich Rashed, »Ich war ganz, ganz leise.« Bevor die beiden
ihn verlassen, laden sie ihn noch in ihre Moscheegemeinde ein und hinterlas-
sen ihre Telefonnummern auf einem Zettel. Rashed konne jederzeit anrufen.
Man sei fiir ihn da.

Auch von diesem Gesprich erfuhren die Nachbarsfamilien. Amir deutete
gegeniiber den Familienvitern Khaled und Abdul an, dass Rashed ein Alko-
holproblem habe. Daraufhin erfuhren deren Frauen davon. Die Tatsache, dass
Rashed Alkohol trank, entriistete die Frauen der Familien. Jawid wurde fortan
in der Schule regelmifig von Mitschillern bedringt. Meistens gingen diese
Provokationen mafigeblich von Saad Rahmani aus. Zwar war dieser darauf
bedacht, Jawid nicht zu nahe zu kommen, da der 15-Jihrige ihm kérperlich
iiberlegen war, dennoch spannte er andere Jungen ein, um Jawid zu irritie-
ren oder einzuschiichtern. Dies geschah zum Beispiel, indem Jawid von einer
Gruppe Jungen wahrend des Mittagessens in der Schule gefragt wurde, ob er
Schweinefleisch esse. Es wurden in der Folge viele Witze dariiber gemacht.
Auch dass Jawids Vater Alkohol trank, wurde in der Klasse verbreitet. In einem
langen Gesprich mit der Forscherin berichtet Jawid, dass ihn dieses Verhal-
ten zwar gestort habe, er aber nicht darauf einging und sich immer wieder
ins Gedichtnis rief, dass die anderen Jungen jiinger und schmichtiger als er
seien und er sie im Zweifelsfall ernsthaft verletzen konne. Auch habe er ein
13-jihriges Midchen aus seiner Klasse besonders gern, die ihm manchmal
zuldchle, wenn Jawid und seine Freunde ihn provozierten — Hira. Sie habe
schone Augen und sei sehr schlau, sagt er grinsend. Dadurch sei alles weni-
ger schlimm.

Etwa einen Monat spiter, im Mirz 2016, spottete Saad auch in der Un-
terkunft iiber Jawid, mittlerweile auch offen vor seinen Eltern oder den Fa-
milienangehérigen der Familie Sayed oder Ahmadi. Am Ende dieses Monats
erhielt Familie Bakhtari einen Brief. Es war ein Abschiebebescheid. Darauf-
hin versuchte Rashed am nichsten Tag, sich das Leben zu nehmen, als Ja-
wid in der Schule war. Amir fand ihn an diesem Vormittag zufillig in seiner
Wohnung, als er nach ihm sehen wollte, und rief den Notarzt. Rashed wurde
zunichst in die Klinik gebracht und dann nach vier Tagen in die Psychiatrie

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

221


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

verlegt. Dort blieb er bis auf Weiteres stationir. Es dauerte zwei weitere Mo-
nate, bevor Rashed entlassen wurde und eine Gesprichstherapie im Rahmen
einer psychologischen Beratung speziell fur Flichtlinge begann. Diese und
auch der Frithling im Jahr 2016 schienen ihm gut zu tun. Im Juni erhielt er
schlieRlich einen Kontakt zu einer evangelischen Gemeinde in Mittstadt, die
er kurz darauf gemeinsam mit Jawid aufsuchte.

9.1.3. Familie Bakhtari in der evangelischen Gemeinde

Im Rahmen der evangelischen Gemeinde lernte Familie Bakhtari zunichst
den Pfarrer, Herrn Schneider, besser kennen, der Gespriche mit ihnen fithrte
und sie zu Gemeindeaktionen einlud. Jawid und Rashed besuchten Gemein-
deflohmirkte und ein Gemeindesommerfest und wurden bald darauf zum
Gottesdienst und zu Bibelkreisen eingeladen. Auch vermittelte der Pfarrer ih-
nen einen Anwalt, ebenfalls ein Gemeindemitglied, der sie ehrenamtlich be-
riet. Erstmalig konnten sie nun tiber ihren wahren Fluchtgrund sprechen. Sie
lernten weiterhin viele gefliichtete Iraner und einige andere afghanische Fa-
milien durch die Gemeinde kennen, die bereits konvertiert waren oder diese
Absicht hatten. Beide Minner fithlten sich wohl und besuchten das Gemein-
dezentrum fortan fast tiglich. Bis zur Ausstellung des Taufscheins dauerte es
dann noch fast ein weiteres Jahr, in dem sich beide intensiv in die Gemeinde
einbrachten.

Im Mai 2017 kam es zu einem Anschlag auf die deutsche Botschaft in Ka-
bul.* Infolgedessen erhielten Vater und Sohn die Nachricht ihres Anwaltes,
dass Abschiebungen nach Afghanistan bis auf Weiteres ausgesetzt seien und
sie somit bessere Chancen hitten, in Mittstadt bleiben zu diirfen. Diesbeziig-
lich gab Rashed jedoch zu bedenken: »Wir sind jetzt Christen. Jetzt kdnnen
wir nicht mehr zuriick« (Jawid, 2017). Als ich Jawid fragte, was Christsein fir
ihn bedeute, sprach er vor allem vom »frei sein« (ebd.). Zwar sorgte er sich
noch um den Aufenthaltsstatus der Familie, doch er schmiedete mittlerweile
auch schon Zukunftspline. Er hatte bereits zwei Praktika absolviert, als Koch
und als Kfz-Mechaniker, und beide Male sehr gute Arbeitszeugnisse erhalten.
Sein Traum sei es aber, »in Deutschland Polizist zu werden«. Er konkretisier-
te seine Zukunftsvorstellungen, indem er aufzihlte: »Wir haben spiter eine
eigene Wohnung, wir gehen zur Gemeinde, ich werde ein Polizist sein und

4 Siehe exemplarisch Spiegel Online 2017.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

dann kann mein Papa sehr stolz auf mich sein, wenn ich ein Polizist bin. Ich
beschiitze dann meinen Papa.« (Jawid, 2017)

In der Folge wurden Interviews® mit dem Pfarrer der evangelischen Ge-
meinde, Herrn Schneider, gefithrt sowie mit dem libanonstimmigen Herrn
Karami, der als Berater fiir diejenige Moschee agierte, deren Mitglieder auch
der Hausmeister Amir und sein iranstimmiger Begleiter waren, die Rashed
zu Beginn des Jahres 2016 aufsuchten.

9.2. Analyse

Familie Bakhtari sah sich im Fallbeispiel vor allem mit Zugehorigkeitskon-
flikten aufgrund ihrer neuen Religionszugehorigkeit sowie mit Apostasie-
Anschuldigungen konfrontiert. Im Folgenden finden diese eine Erliuterung,
indem sie in eine religionsethnologische Verortung des Konversionsphi-
nomens eingebettet werden. Auch die mentale Gesundheit Rasheds wird
hinsichtlich seiner besonderen Erlebnisse als Fliichtling thematisiert.

9.2.1. Zugehdrigkeiten

Die Zugehorigkeit zu einer Minderheit wird fiir Familie Bakhtari anhand un-
terschiedlicher Konstellationen deutlich. Zunichst gehérten sie der ethni-
schen Minderheit der Hazara in ihrem Heimatland, Afghanistan, an, die in
langer Tradition gesellschaftlicher Diskriminierung stehen (vgl. Bindemann
1987). Ebenso gehorten die Bakhtaris zur religiosen Gruppe der Schiiten, die
in Afghanistan eine religivse Minderheit stellten. Als Rashed begann, sich
mit dem christlichen Glauben auseinanderzusetzen, und auch seinen Sohn
einbezog, war ihm bewusst, dass dies im Dorf nicht akzeptiert wurde. Er
achtete daher darauf, die selbst auferlegten Regeln der Gruppe einzuhalten
und niemanden aufler den Teilnehmern des Gesprichskreises einzuweihen.
Auch in Teheran verstanden sich die Bakhtaris durch ihre Auseinanderset-
zung mit dem christlichen Glauben nicht als zugehéorig. Obgleich sie sich fiir
einen kurzen Zeitraum in einer Hazara-Gemeinschaft aufhielten und dort
auch der Kontakt zu Rasheds Familie bestand, fiirchteten sie Konsequen-
zen, wenn sie sich der Familie oder der Gemeinschaft gegeniiber offenbar-
ten. Zwar stellten Schiiten die Mehrheit der iranischen Bevolkerung, jedoch

5 Siehe Anhang Interviews mit Pfarrer Schneider und Herrn Karami.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

223


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

erlebten die Bakhtaris die Stellung afghanischer Fliichtlinge im Land als pro-
blematisch, da der gesellschaftliche Status unsicher und das tigliche Leben
mit vielen Hiirden verbunden war. So war es nicht moglich, mit der afgha-
nischen Staatsbiirgerschaft zu arbeiten, was lediglich eine Tatigkeit als Tage-
16hner tbrig lieRR, auflerdem durften die Kinder die iranischen Schulen nicht
besuchen.

Auf der Flucht erlebten Rashed und Jawid wiederum Unannehmlichkei-
ten aufgrund ihrer neuen religiosen Zugehoérigkeit. Dadurch, dass sie sich
zum Zeitpunkt der Flucht nicht mehr als Muslime verstanden, bereitete es
ihnen Unbehagen, die Gebetszeiten einzuhalten sowie in der Tiirkei schii-
tische Moscheen aufzusuchen. Zwar waren sie mit ihrer ethnischen Zuge-
horigkeit als Hazara den restlichen acht Gruppenmitgliedern wihrend der
Flucht dhnlich, erlebten diese jedoch laut Rashed aufgrund der unterschied-
lichen religiésen Orientierung als »anderss, sodass die Gruppe vielmehr eine
Solidargemeinschaft fiir die Zeit wihrend der Flucht bildete. In der Erstauf-
nahmeeinrichtung in Nordrhein-Westfalen waren die beiden Manner dann
damit konfrontiert, unterschiedliche Sprach- und Religionszugehorigkeiten
als solche zu identifizieren und sich entsprechend dazu zu verhalten, ohne
dass ihnen Nachteile entstanden. Sie stellten zunichst fest, dass viele Per-
sonen, mit denen sie in der Unterkunft in Kontakt kamen, zur arabischen
Sprachgruppe gehorten, was zuweilen ein Kommunikationshindernis fiir sie
darstellte. Weiterhin wurde ihnen klar, dass unter den Familien, mit denen sie
Kontakt hatten, mehrheitlich Sunniten waren. Da ihnen diese Differenzen be-
wusst waren, fithlten sie sich von den Fragen jener Familien wie »Wo kommt
ihr her in Afghanistan?«, »Wo genau?«, »Seid ihr sunni, ja?«, »Wo ist deine
Frau?«, »Wo sind die Geschwister?« (Jawid, 2017) bedriangt, da ihre Antworten
von denen abwichen, die sie als von den Fragenden erwartete Antworten ver-
muteten. Somit verschwiegen sie erneut ihre religiése Zugehorigkeit sowie
ihre Zugehorigkeit zur Minderheit der Hazara. Doch auch der Bildungshin-
tergrund sowie der Zugang zur Technik unterschied sie von den meisten an-
deren Bewohnern, wie sie feststellten. Im Gegensatz zu der von ihnen wahr-
genommenen Mehrheit waren Rashed und Jawid nicht alphabetisiert und be-
saflen kein eigenes Smartphone. Auch hatten sie keinen Internetzugang oder
Zugriff auf Plattformen der sozialen Medien. Des Weiteren waren sie in kei-
nerlei soziale Netzwerke eingebunden, da sie keinen Kontakt zu Verwandten
in Afghanistan oder Iran aufrechterhielten, was eine ungewéhnliche Situati-
on fiir sie darstellte. In der Folge entzog sich Rashed zunehmend der sozia-
len Konfrontation mit den Anderen, indem er das Zimmer nur noch selten

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

verlieR}, einige Mahlzeiten auslief? und versuchte, tagsiiber Schlaf zu finden.
Jawid wiederum suchte zwar die Nihe zu anderen Bewohnern, musste aller-
dings auch Verantwortung fir die Familie iibernehmen, indem er den Vater
verleugnete oder ihnen plausibel erscheinende Antworten auf deren Fragen
gab. Dabei verstrickte er sich zunehmend in unterschiedliche Alternativver-
sionen der eigenen Geschichte. Diese Narrative als »mythico-history« (Malkki
1995: 54) umschreibt Malkki wie folgt:

»It represented not only a description of the past, nor even merely an eval-
uation of the past, but a subversive recasting and reinterpretation of it in
fundamentally moral terms. In this sense, it cannot be accurately described
as either history or myth.« (ebd.)

Das Leben in der Erstaufnahmeeinrichtung stellte fir Jawid, entsprechend
Malkkis Beobachtungen (vgl. ebd.: 105f.), einen Anlass dar, die Strukturen sei-
ner Herkunftsgesellschaft zu reproduzieren, indem er die ihm bekannten As-
pekte um Macht und Autoritit produktiv fiir seine mythico-history nach Malkki
machte. So verlieh er in seinen Geschichten seiner Familie eine Zugehorig-
keit zur religiosen Mehrheit Afghanistans, die der der Fragenden gleich ist
- dem sunnitischen Islam. Weiterhin verschwieg er die Zugehorigkeit zur
ethnischen Minderheit der Hazara und sprach mit anderen nicht iiber den
wahren Fluchtgrund der Familie, der ein Interesse am christlichen Glauben
impliziert. Diese Art der individuellen und flexiblen Handhabung der Zuge-
horigkeiten zu vor allem ethnischen und religiésen Gruppen diente vorwie-
gend einer strategischen Unsichtbarkeit, um zum Beispiel Unannehmlichkei-
ten oder Gefahren zu vermeiden (vgl. ebd.:156). Auch Jawid schien die Not-
wendigkeit zu empfinden, sich hinsichtlich seiner Vergangenheit der Mehr-
heit derjenigen anzupassen, auf die er in der Erstaufnahmeeinrichtung traf.
Es war jedoch unklar, ob er dies aus Gewohnheit tat, um Unannehmlichkei-
ten und Dissonanzen vorzubeugen, oder ob er es aus einer Schutzbediirf-
tigkeit heraus verfolgte, um etwaige Konsequenzen zu vermeiden. Im Falle
des Erstgesprichs zum Asylentscheid mit der BAMF-Mitarbeiterin und ei-
nem Dolmetscher scheint es eindeutiger zu sein. Indem Rashed und Jawid
vorab besprachen, ihre ethnische Zugehorigkeit zumindest nicht namentlich
im Gesprich zu erwidhnen sowie iiber ihren wahren Fluchtgrund zu schwei-
gen, wird deutlich, dass sie negative Konsequenzen aufgrund dieser Infor-
mationen befirchteten. Diese Befiirchtungen schienen sich insbesondere an
der Person des Dolmetschers festzumachen. So erliutere Rashed:

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

225


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»Weifd man nicht, welcher Mann da kommt und was die wollen. Kommt [je-
mand] aus Afghanistan, ist nicht gut fiir uns, weil, wir sind Hazara und wir
sind Christen. Kommt [jemand] aus Iran, ist nicht gut, weil Afghani in Iran
machen viele Probleme. Wir haben gewartet da, sehr lang und dann kommt
ein Mann und ich schaue an Jawid und denke: >Bitte, nicht héren mein Dari
so genau, nicht horen, dass wir sind Hazara.« (Rashed, 2017)

Damit wird die Situation fiir Vater und Sohn erklirbar. Zunichst tiberwiegt
die Ungewissheit, mit wem die beiden sprechen werden (-Weif3 man nicht, wel-
cher Mann da kommt [...]<). Diese siedelt sich auf den Ebenen an, wie viel die
Person hort (>Bitte, nicht hiren mein Dari so genau [...J<), welches Erfahrungswis-
sen sie hat (o[...] nicht horen, dass wir sind Hazara<), und welchen Einfluss sie
auf die Zukunft der Bakhtaris haben kann. Auch die Agenda desjenigen, der
sie interviewen wird, also >was die wollen« treibt Rashed um. Er schitzt die
Chancen fiir ihn und seinen Sohn in beiden ihm denkbaren Fillen als ungut
ein: Sollte die Person ein Landsmann sein, also aus Afghanistan stammen, sei
dies moglicherweise nicht gut fiir die Bakhtaris, da sie sowohl von der Mehr-
heitsethnie der Paschtunen abweichen als auch von der religisen Mehrheit
der Sunniten. Zusitzlich sorgt er sich darum, dass auch das religiose Inter-
esse am Christentum aufgedeckt werden kénnte. Sollte der Dolmetscher je-
doch aus dem Iran stammen, bereitet dies Rashed Sorgen, >[...] weil Afghani
in Iran machen viele Probleme.< Damit spielte er auf die Situation afghanischer
Fliichtlinge im Iran an, indem er auf sein Erfahrungswissen dariiber zuriick-
griff, wie es seiner Familie und der Hazara-Gemeinschaft in Teheran erging.
Rashed bedachte jedoch nicht die Méglichkeit, dass der Dolmetscher neu-
tral, ebenfalls einer Minderheit angehérig oder aus einem ginzlich anderen
Kontext stammen koénnte. Auch wird im Interviewausschnitt deutlich, dass
Rashed sich und seinen Sohn als >wir sind Hazara und wir sind Christenc be-
zeichnete. Das Bekenntnis zum Christentum erfolgte fir ihn daher bereits
zu einem sehr frithen Zeitpunke, schon lange, bevor er einen sogenannten
Taufschein der evangelischen Gemeinde erhielt.

In der kommunalen Unterkunft setzten sich die Nachfragen und Kon-
frontationen mit anderen Bewohnern zum Hintergrund der Familie fort und
wurden sogar zum Dauerzustand. Dadurch, dass die Fluktuation unter den
kommunalen Bewohnern sehr gering war, schienen Rashed und Jawid dar-
auf bedacht, sich moglichst zuriickzunehmen und wenig ihrer Vergangen-
heit anderen gegeniiber preiszugeben. Rashed gab an, dass er und sein Sohn
keine religiosen Symbole trugen, was sich auch mit den Beobachtungspro-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

tokollen deckt. Weiterhin waren sie darauf bedacht, méglichst schnell Fort-
schritte in der deutschen Sprache zu machen. Moglicherweise stellte dies ei-
nen Versuch dar, ziigig in der Aufnahmegesellschaft anzukommen, konnte je-
doch auch daraufhindeuten, sich von der Vergangenheit abzulenken und sich
stattdessen einer neuen Perspektive zu zuzuwenden. Dennoch gelang es den
Bakhtaris nicht vollstindig, ihren Hintergrund zu verschleiern. Ihr Handeln
wurde vor allem von den Frauen der Familien Sayed, Ahmadi und Rahma-
ni beobachtet und gedeutet. Diese hinterfragten unter anderem, weshalb die
beiden Minner gemeinsam ohne eine Frau zusammenlebten, und kritisier-
ten, dass Rashed den hiuslichen Pflichten nachkam. Zum einen wurde unter
den Frauen dariiber gesprochen, im extremen Fall duf3erte sich das Unbeha-
gen dariiber darin, dass Rashed bespuckt wurde. Weiterhin wurde die neue
religiose Zugehorigkeit der Familie zum Thema in der Unterkunft, nimlich
dadurch, dass Jawid sich Dino anvertraute, von dem er wusste, dass dieser
einer christlichen Familie angehorte. Fiir Jawid war in diesem Moment nicht
absehbar, dass diese Information in der Unterkunft verbreitet werden kénnte,
vielmehr unternahm er den Versuch einer Kontaktaufnahme mit Dino, den
er als jemanden wahrnahm, mit dem er eine Gemeinsambkeit teilte. Dass so-
mit ebenso die Apostasie der afghanischen Familie in der Einrichtung zum
Thema wurde, war Jawid ebenfalls nicht bewusst.

Doch auch, als die beiden Minner Kontakt zur evangelischen Gemeinde
Mittstadts aufnahmen und sich dort qua ihrer religiésen Orientierung zuge-
horig fihlten, waren sie unter der Gruppe der Fliichtlinge weiterhin in der
Minderheit als Afghanen und Hazara und ebenso als Fliichtlinge in der Grup-
pe der Gemeindemitglieder. Dennoch schien diese Abweichung sie nicht dar-
an zu hindern, sich in der Gemeinde wohlzufiihlen und Vertrauen zu fassen,
moglicherweise, weil sie vor allem positive Erfahrungen im Kontakt mit den
Gemeindemitgliedern machten und Unterstiitzung erhielten, indem sie zum
Beispiel erstmalig eine juristische Begleitung erfuhren.

9.2.2. Konversion

Der Frage der Motivlage fiir Konvertiten nachgehend, sind eindeutige Un-
terscheidungen zwischen religiéser und sozialer Dimension einer Konversi-
on beinahe unméglich, da diese sich hiufig iiberlagerten (vgl. Rambo 2003:
214). Die soziale Dimension versteht Buckser hierbei als »[...] social event, a
phenomenon with meanings and consequences for the social groups within
which they occur.« (Buckser 2003: 69) Weiterhin spricht er von Konversion als

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

221


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»[...] social act; one does not merely join a faith, but one enters into a set of
new relationships with members of a religious community.« (ebd.) Zu die-
sen Betrachtungen miissten auch die etische sowie emische Perspektive als
Gesamtkomplex hinzugezogen werden (vgl. Rambo 2003: 214.). Dies resul-
tiere in einem »[...] cluster of types of changes that have been observed and
discussed.« (Rambo 2003: 214) Dies sei fiir das Verstindnis, als eine Begriffs-
definition.

Kipp umreif3t einen Grofiteil der religionsethnologischen Forschung um
Konversion, die besagt, dass Konversion hiufig als Strategie genutzt werde,
eine soziale oder ethnische Zugehorigkeit zu erwerben (vgl. Kipp 1995). Buck-
ser wiederum, der sich in seinem Standpunkt vor allem darauf bezieht, dass
es zumeist christliche Perspektiven seien, aus denen Konversion betrachtet
werde, kritisiert, dass die beschriebene soziale Dimension der Konversion da-
her hiufig nicht als bedeutsam im Diskurs wahrgenommen werde:

»[... Such scholars] have regarded them as less than »true« conversions and
classified them as political or social rather than religious phenomena. Con-
sequently, they have said relatively little about the effects of such conver-
sions on either the experience of converts or on the religious communities
that they join.« (Buckser 2003: 81)

Dabei sei die soziale und praktische Dimension des Glaubens in vielen Fillen
bedeutungsreicher als die spirituelle Einstellung (vgl. ebd.: 82). Gemeinsam
mit Glazier gibt er in der Folge eine religionsethnologische Definition, die
eine kontextuelle Einbettung beriicksichtigt:

»Conversion is usually an individual process, involving a change of worldview
and affiliation by a single person, but it occurs within a context of institu-
tional procedures and social relationships.« (Buckser/Glazier 2003: xi)

Die eigentliche Frage sei jedoch, so Buckser und Glazier, »What effects does
conversion produce in the group that gains a convert, and what does it do
to the group that loses one?« (Buckser/Glazier 2003: xii) In der Folge beant-
worten sie diese damit, dass »Conversion highlights the interaction, and in
many cases the tension, between individual consciousness and the structural
requirements of community life.« (Buckser/Glazier 2003: xii) Dass eine Kon-
version ein gesellschaftliches Zusammenleben erschweren kann, wird auch
im Fallbeispiel um die Familie Bakhtari deutlich, und ist ablesbar an den In-
teraktionen und Befiirchtungen der beiden Minner in ihren jeweiligen Le-
benskontexten und -zusammenhingen — im Herkunftsland, bei der Familie

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

im Iran, wihrend der Flucht, in der Erstaufnahmeeinrichtung und auch in
der kommunalen Unterkunft. Dies deckt sich mit den Befunden Baumanns,
der argumentiert, die religiése Zugehorigkeit sei ein moglicher Differenz-
marker und erfahre hiufig eine neue Sichtbarkeit im Kontext der Migrati-
on (vgl. Baumann 2018: 44; siehe auch Krech 2008). Dabei stellt er fest, dass
»der gleiche Glaube (ebd.: 43)« zwar das Potenzial habe, Migranten im Auf-
nahmeland zusammenfithren, die Migrationserfahrung jedoch auch eine »[...]
Chance zur Befreiung von religiésen Vorgaben und Kontrolle« (ebd.: 43) bie-
te. Baumann erwihnt jedoch nicht, in welchem MafSe die religiose Zugehorig-
keit im Aufnahmeland entscheidend hinsichtlich der Einfindung in soziale
Netzwerke sein kann, beziehungsweise welchen taktischen Aufwand es fir
Fliichtlinge bedeutet, die »Chance zur Befreiung« (ebd.) iiberhaupt wahrneh-
men zu kénnen. Am Beispiel Jawids, der sich aufgrund der kritischen Nach-
fragen zum Familienhintergrund immer weiter in unterschiedliche Narrative
verstrickt, wird ersichtlich, dass es nahezu unméglich ist, als sunbeschriebe-
nes Blatt« eine Flucht anzutreten oder sich im Aufnahmeland einzufinden.
Stets sieht er sich der Notwendigkeit ausgesetzt, sich zu positionieren, was
ihn zunehmend unter Druck geraten lisst. Im Kontext der Erstaufnahmeein-
richtung und der kommunalen Unterkunft erreicht dieses Empfinden seine
Klimax. Pfaftf-Czarnecka erklart dies wie folgt: Dadurch, dass Zugehorigkei-
ten stets verteidigt wiirden, hitten diese exkludierende Wirkung (vgl. Pfaff-
Czarnecka 2012: 9). Daraus resultierten soziale Grenzziehungen, die wieder-
um neue Spannungsfelder mit sich brachten (vgl. ebd.). Westin und Hassanen
argumentieren weiter, dass es erst mit der Einfindung in soziale Netzwerke
und Beziehungen zu anderen Ortsansissigen moglich werde, einen eigenen
Weg im neuen Kontext zu finden und zu beschreiten (vgl. Westin/Hassanen
2014: 99). Erst dann, so die Autoren, béten sich auch Chancen, neue Lebens-
modelle und Rollenbilder kennenzulernen (vgl. ebd.: 21).

Aus religionsethnologischer Betrachtung geht daher hervor, dass es vor
allem »[...] the practice of social life in which the various embodiments of
meaning are sustained in relational ways.« (Austin-Broos 2003: 9) ist, die ei-
ner Analyse bediirfe, um Aussagen tiber die Motivationen einer Konversion
sowie iiber deren Wahrnehmung in der Gemeinschaft treffen zu kénnen. Am
Beispiel des Nationalhinduismus in Indien zeigt Menon, wie eine Konversi-
on zum Christentum von Hindu-Nationalisten im Kontext des Subkontinents
wahrgenommen wird:

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

229


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»Conversion to Christianity is portrayed as an act that threatens the integrity,
security, and cultural essence of the nation. By vilifying Christians, Christian-
ity, and Christian missionaries not only as morally suspect butalsoas a threat
to the sanctity and integrity of the Indian polity, the movement is able to
project its agenda as the moral and patriotic duty of all Indians, thereby es-
tablishing its own legitimacy and mobilizing support for its political plat-
form. Conversion is not seen as simply an individual expression of faith but
rather as a political choice that necessarily implicates questions of national
allegiance, patriotism, and cultural determination. Conversion to Christian-
ity threatens the very raison d’etre of Hindu nationalism: that India is, and
has always been, a Hindu nation in which Hindu values, culture, and beliefs
must be privileged.« (Menon 2003: 51)

Im hauptsichlich politisch motivierten Hindu-Nationalismus wird eine Kon-
version nicht als Individualentscheidung, sondern sogar als Verrat an den
Werten eines vermeintlich kulturell und religiés homogenen Nationalstaates
gedeutet. Am prignantesten scheint jedoch die Wahrnehmung der Bedro-
hung, die vom Akt der Konversion, wie von der Autorin beschrieben, ausgeht.
Diese Anschauung scheinen auch die Familien Sayed, Rahmani und Ahmadi
im Fallbeispiel sowie Herr Karami als Vertreter einer sunnitischen Moschee-
gemeinde in Mittstadt zu teilen, indem er Konvertiten einen »schmutzige[n]
Weg«® attestiert. Herr Karami, der libanonstimmig ist und die sunnitische
Moscheegemeinde vertritt, die auch Amir besucht, bietet eine religionszen-
trierte Lebensberatung fir Fliichtlinge an, die nach Mittstadt kommen. Die
Kontakte erhilt er durch Gemeindemitglieder, die in Unterkiinften titig sind,
oder indem er Fliichtlinge direkt anspricht, die die Moschee erstmalig aufsu-
chen. Die Fragen seiner Klienten erhilt er personlich im Gemeindezentrum,
per E-Mail wie auch per WhatsApp und beantwortet die Anliegen entweder
schriftlich, telefonisch oder persénlich. Mittlerweile bestehe etwa die Hilfte
seiner Klienten aus Fliichtlingen, die mit konkreten Anliegen zu ihm kimen.
Klienten, die dariiber nachdenken, sich von den religiosen Vorgaben ihres
Heimatlandes zu trennen, oder sich anderweitig neu zu orientieren, begeg-
net er skeptisch. Indem er sagt:

»Es gibt in all diesen Landern so viele Muslime, die Atheisten sind. Und das
war auch schon immer so. Ich denke dann immer: >Es gibt Tausende von
euch! Dafiir muss man doch nicht Christ werden<[...].« (ebd.)

6 Siehe Anhang Interview mit Herrn Karami.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

bezieht er sich darauf, dass es der bessere Weg sei, ein Dasein als kultureller
Muslim, im Interview als >Atheist< bezeichnet, fortzufiihren, als eine andere
Glaubenszugehorigkeit anzunehmen.

9.2.3. Apostasie

Apostasie als Abfall vom Glauben wird in Lindern mit muslimischer Mehrheit
unterschiedlich gehandhabt. Einem christlichen Konvertiten in Afghanistan
drohte im Jahr 2006 die Todesstrafe, die nur abgewendet werden konnte, in-
dem ihm Asyl in Italien geboten wurde.” Dass Konvertiten somit auch in Auf-
nahmelidndern von einigen Landsleuten, die der religiésen Mehrheitsstruktur
im Herkunftsland angehéren, als >Abtriinnige< behandelt werden, scheint da-
bei nicht verwunderlich.® In einer Reportage des Deutschlandfunks dufierten
sich gefliichtete ehemalige Muslime dazu, wie Zuschreibungen und Erwar-
tungshaltungen anderer Muslime sie im Alltag beeintrachtigten:

»Das beginnt schon an der Kasse eines Supermarkts. Je nach den Dingen,
die in deinem Einkaufswagen liegen, wirst du mit anderen Augen anschau-
en. Oft kommt es vor, dass der Kassierer oder die Kassiererin selbst Musli-
min ist. Und die wird dich je nach deinem Phanotyp auf eine bestimmte,
vermeintliche Identitét festlegen. [...] Du wirst schief angesehen, wenn du
Huhn kaufst, das nicht >halal<ist, oder wenn in deinem Einkaufswagen ei-
ne Flasche Wein liegt. Dieser Blick der Anderen begleitet einen auf Schritt
und Tritt. Man muss immer aufpassen und so tun als ob. So tun, als wiirde
man den Ramadan befolgen, so tun als wiirde man beten, so tun als wiir-
de man gewisse Redewendungen selbstverstindlich benutzen. [...] Man ent-
wickelt Strategien, um seine wirklichen Uberzeugungen zu verbergen und
heikle Situationen von vornherein zu vermeiden. Wie stelle ich es an, um
wihrend des Ramadan trinken zu kdnnen? Oder um den Moschee-Besuch
herumzukommen? Was muss ich tun, um bestimmte Freizeit-Aktivititen zu
rechtfertigen oder zu kaschieren? So kann es auch vorkommen, dass zwei Ex-
Muslime einander nicht als solche erkennen, weil sie sich gegenseitig etwas
vorspielen.« (Deutschlandfunk 2017)

Diese Sorgen eines Fliichtlings decken sich mit den Erfahrungen die Familie
Bakhtari macht. Dass Jawid im Interview angibt, dass er das Christsein mit

7 Siehe exemplarisch FAZ.NET 2006.
8 Siehe exemplarisch Kempkens et al. 2016.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

231


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»frei sein« verbinde, kénnte auch damit einhergehen, frei von den Zuschrei-
bungen und Erwartungen anderer zu sein. Jedoch stellt eine neue religiose
Zugehorigkeit ebenfalls Anspriiche an die Gliubigen. Buckser duflert dies-
beziiglich:

»Membership in a religious community derives from more than a set of be-
liefs; it also involves a set of relationships with other members, a set of prac-
tices and habits, and a set of aesthetic orientations and discursive styles.
Converts are able to assimilate such elements without the corresponding
beliefs, and indeed these elements may provide a better index of a person’s
conversion.« (Buckser 2003: 81)

Somit miissen sich Rashed und Jawid nicht nur mit neuen Glaubensrichtli-
nien und -praktiken auseinandersetzen, sondern sich auch in eine neue Ge-
meinschaft einfiigen. Austin-Broos stellt dies als Herausforderung heraus:

»To be converted is to reidentify, to learn, reorder, and reorient. It involves
interrelated modes of transformation that generally continue over time and
define a consistent course. Not mere syncretism, neither can conversion in-
volve a simple and absolute break with a previous social life.« (Austin-Broos
2003: 2)

Dass ein Neuanfang im Sinne eines endgiiltigen Bruchs mit dem fritheren Le-
ben nicht méglich ist, mag nicht im Sinne Jawids und seines Vaters sein, da es
den Anschein hat, dass die Familie ihre Konversion und das Leben in Deutsch-
land durchaus als neuen Lebensabschnitt betrachtet. Dieser beinhaltet nicht
nur eine Beschiftigung mit dem Christentum, sondern auch das Gefiihl des
Aufgehobenseins in einer Gemeinschaft, die Unterstittzung und den Riick-
halt der Gemeindemitglieder sowie die Moglichkeit der Bildung und Teilhabe
mit sich bringt, indem Vater und Sohn eine Alphabetisierung und Deutsch-
kurse erfahren sowie der Schulbesuch fiir Jawid ermoglicht wird. Weiterhin
ist beiden durch ihren Aufenthalt in Mittstadt und aufgrund ihrer Bemithun-
gen auch der Besitz eines Smartphones moglich, das sie ohne Lesekenntnisse
nicht in dem Umfang hitten nutzen kénnen, in dem sie es sich wiinschen.

Austin-Broos argumentiert daher im Folgenden dafiir, eine Konversion als
»passage«, in Bezugnahme auf Turner (1967) zu begreifen:

»The public aspect of this belonging is perhaps a new identity, a newly in-
scribed communal self defined through the gaze of others. But for the who
has converted or allowed herselfto be converted, the issueis a larger one and

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

also more intimate. Conversion is a type of passage that negotiates a place
in the world. Conversion as passage is also quest, a quest to be at home in a
world experienced as turbulent or constraining or, in some particular way, as
wantinginvalue. The passage of conversion is a passage to some place rather
than no place. It is not a quest for utopia but rather for habitus. It involves
a process of continual embedding in forms of social practice and belief, in
ritual dispositions and somatic experience.« (Austin-Broos 2003: 2).

Die dem Pfarrer im Interview” auffallenden Fragen muslimischer Konvertiten
zu analogen Glaubensvorschriften beziiglich der Ausiibung religioser Prakti-
ken kénnen mit Sachs Norris dadurch erklirt werden, dass Konvertiten iibli-
cherweise zwei verschiedene Wege finden, damit umzugehen: entweder das
eifrige Befolgen der neuen religiosen Riten oder die selektive Durchfithrung
einzelner Riten (vgl. Sachs Norris 2003: 171). Es sei jedoch zu beachten, dass
Konvertiten dabei einen besonderen Blickwinkel innehitten:

»[...] converts initially understand the symbolism and language of their
adopted religion through the filter of their original language and world-
view. This applies not only to ideas but also to gesture, posture, and ritual,
which involve deeply engrained associations and learned relationships
between bodily practice and inner state of consciousness.« (Sachs Norris
2003:171)

Auch daher, so Rambo, sei eine »[...] complete conversion [...] a goal to work
forward, not a >finished« product [...].« (Rambo 200: 214)

In der ethnografischen Studie Hardings wiederum, die sich mit funda-
mentalen amerikanischen Baptisten befasst, wird deutlich, dass Konversi-
on nicht nur iber die Durchfithrung religiéser Praktiken geschehen miis-
se. So zeigt Harding, dass ihre Informanten konvertieren, indem sie dariiber
sprechen: »Fundamental Baptist witnessing is not just a monologue that con-
stitutes its speaker as a culturally specific person; it is also a dialogue that re-
constitutes its listeners [...]J« (Harding 1987: 167). Sie zeigt dadurch, dass Kon-
version durch das Zuhoren, das Dariiber-Sprechen und durch die Beschifti-
gung mit dem Diskurs geschieht.

Die Rolle Lisas im Fallbeispiel ist aus der Perspektive Rasheds und seines
Sohnes eindeutig. Lisa wird als Autoritit von beiden Minnern wahrgenom-
men, die aufzeigt, was zu tun ist, zum Beispiel ziigig zu genesen, um der

9 Siehe Anhang Interview mit Pfarrer Schneider.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

233


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

deutschen Schulpflicht nachzukommen oder ein Gesprich mit der Schullei-
tung zu fithren, um den weiteren Bildungsweg Jawids zu besprechen. Gleich-
zeitig kontrolliert Lisa die Einhaltung der Regeln in der kommunalen Un-
terkunft, indem sie mit ihrem Kollegen Thomas beispielsweise den Wohn-
raum der Familie Bakhtari aufsucht, die Alkoholflaschen mitnimmt und ihn
ermahnt, dass in der Unterkunft ein Alkoholverbot herrsche.

Amir wiederum iibernimmt eine ambivalente Rolle im Fallbeispiel. Zwar
unterstiitzt er Lisa, indem er sie auf Rasheds Alkoholkonsum aufmerksam
macht, jedoch agiert er auch auflerhalb seines Verantwortungsbereiches, in-
dem er die anderen Bewohner tiber Rasheds Problem in Kenntnis setzt und
diesen sogar mit einem Freund seiner Moscheegemeinde aufsucht, um ihn zu
dieser einzuladen. Es ist zu vermuten, dass er Probleme damit hat, Rasheds
Konversion zu akzeptieren. Letztlich ist es Amir zu verdanken, dass Rashed
nach seinem Suizidversuch schnellstméglich geholfen werden kann, da die-
ser den Afghanen in seinem Zimmer auffindet, als er anklopft, um sich mit
ihm auszutauschen.

Dass Rashed durch die Flucht und insbesondere durch deren Ausléser ei-
ne Belastung empfindet, ist nicht ungew6hnlich. So befassen sich Medizin-
ethnologen seit mehreren Jahren mit den Auswirkungen von Migration auf
die psychische Gesundheit von Flichtlingen (vgl. Weiss 2003; Jenkins 2015;
Huschke 2015; Craig 2010). Allerdings sei hinsichtlich einer Auseinanderset-
zung mit dem Leiden der Migranten nicht nur der Prozess der Migration zu
beriicksichtigen, sondern es seien ebenso kulturelle wie ethnische Erfahrun-
gen einzubeziehen, »[...] die das Spektrum moglicher Bewiltigungsstrategien
in belastenden Situationen in der Fremde begrenzen.« (Basu/Powroznik [ehe-
mals Gies-Powroznik] 2018: 2.2)

9.3. Zusammenfassung

Das Fallbeispiel der Konversion der Familie Bakhtari zeigt, dass die Verhand-
lung von Zugehorigkeiten nicht lediglich Produkt einer Migration ist, son-
dern vielmehr einen natiirlichen Bestandteil menschlicher Interaktion dar-
stellt. In bestimmten Konstellationen resultieren diese Interaktionen in Aus-
handlungsprozessen, die als belastend wahrgenommen werden, vor allem von
denjenigen, die nicht der Mehrheitsstruktur angehéren. Rashed und Jawid
Bakhtaris Zugehorigkeitsprofil erweist sich, je nach Kontext und Konstella-
tion, als Herausforderung und wird zuweilen konfliktiv. Stets gehoren sie

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

zu einer Minderheit. Im Herkunftsland, auf der Flucht sowie im Aufnahme-
land sehen sie sich verschiedenen Faktoren ausgesetzt, die ihnen die Not-
wendigkeit abverlangen, ihre religiosen oder ethnischen Zugehorigkeiten zu
verbergen oder mit alternativen Narrativen zu arbeiten, um sich infolgedes-
sen eine neue Zugehorigkeit zu verleihen und ihren Hintergrund ihrem je-
weiligen Gegeniiber plausibel zu machen. Dass dies ein Prozess ist, der aus
einem wahrgenommenen Konformititszwang resultiert und mit dem eine
enorme psychische Belastung einhergeht, zumal stets die eigene Existenz als
bedroht empfunden wird, wird am Beispiel Rasheds deutlich, der nicht nur
unter der blofien Migrationserfahrung mit den damit verbundenen Rahmen-
bedingungen leidet, sondern vor allem unter den Erlebnissen in Afghanistan
sowie unter den Aushandlungen seiner Zugehorigkeiten auf der Flucht wie
auch im Aufnahmeland. Die soziale Dimension seiner Konversion beriick-
sichtigend, wird dabei deutlich, dass diese auch das Selbstverstindnis der
Mehrheit infrage stellt, indem sie sich als Bedrohung fiir deren Wertesys-
tem darstellt. Dies duflert sich in Beschimpfungen und dem Bespucken Ja-
wids durch die anderen muslimischen Familien und deren Kinder. Weiterhin
wird eine Krinkung insbesondere der muslimischen Frauen ersichtlich, die
sich in ihrer Rolle von Rashed gefihrdet fithlen. Insbesondere Shabnam zeigt
dies deutlich, da sie sich abwertend dariiber duflert, dass Rashed Hausar-
beiten iibernimmt, ohne die sozialen Umstinde in Betracht zu ziehen. Die
Krinkung durch seine Konversion mag derart stark sein, dass die muslimi-
schen Familien ihn ausgrenzen und ihre Entbehrungen auf den Konvertiten
als >Siindenbock« projizieren. Auf diese Weise wird auch die offentliche Ag-
gression Rashed gegeniiber legitimiert. Familie Bakhtari hingegen hat keine
Referenzgruppe. Rashed, als alleinerziehender Fliichtling, lebt weitestgehend
isoliert in der Unterkunft. Dieser Umstand ist ihm aus seinem Herkunftsland
unbekannt und auch aus Perspektive der anderen muslimischen Familien un-
gewohnlich. Hierdurch verstirkt sich die Ablehnung seiner neuen religiésen
Zugehorigkeit noch. Weiterhin erfahren Rashed und Jawid eine zweifache
Stigmatisierung, indem sie mit ihrer Zugehorigkeit als Hazara im Herkunfts-
land wie auch mit ihrer neuen religiésen Zugehorigkeit in Mittstadt umgehen
miissen. Das Verschweigen dieser Zugehorigkeiten kann in beiden Fillen als
Teil ihres Habitus betrachtet werden. Es stellt sich die Frage, welches Verhal-
ten die Nachbarn der Bakhtaris gezeigt hitten, wire die afghanische Fami-
lie muslimisch und somit keine Bedrohung dargestellt hitte. Moglicherweise
hitten dann die sozialen Umstinde im Leben der beiden Mdnner Berticksich-
tigung gefunden und eventuell auch Mitgefithl unter den Rahmanis, Ahmadis

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

235


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

und Sayeds evoziert. Weiterhin ist denkbar, dass die Familien ihre Unterstiit-
zung angeboten hitten und ihre Kinder dazu angehalten hitten, Jawid ein-
zubeziehen, wihrend sich die Minner Rasheds angenommen hitten.

Im Fallbeispiel wird gezeigt, dass Konversion stets als komplexes Phino-
men betrachtet werden muss, dessen Analyse unter anderem erfordert, dass
moglichst die emische wie auch die etische Perspektive aller Beteiligten in Be-
tracht zu ziehen ist. Weiterhin wird deutlich, dass speziell im Fall zum Chris-
tentum konvertierender Muslime auch die Dringlichkeit, die mit Apostasie
und deren Konsequenzen in muslimischen Lindern einhergeht, Beachtung
erfordert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Schluss

Die Frage, die sich der Forscherin zu Beginn der Studie stellte, lautet:

Welche Erscheinungsformen von >Religion« treten in nordrhein-westfili-
schen Flichtlingsunterkiinften auf und welche Interaktionen und Aushand-
lungsprozesse ergeben sich in der Folge?

Die Befunde lassen sich in vier Dimensionen des Aufeinandertreffens in
Flichtlingsunterkiinften verorten: Religiose Zugehorigkeiten und Zuschrei-
bungen am Fallbeispiel des Ramadan, Religise und ethnische Zugehorigkei-
ten im Spannungsfeld des Gemeinsamen Wohnens am Fallbeispiel des Putz-
plans, Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken
am Fallbeispiel des >Zuckerfests¢, und Religiose Irritationen und Spannungen
am Fallbeispiel der Konversion. Durch die Herausarbeitung der Schliisselka-
tegorien >Zugehorigkeiten< und >Grenzziehungenc« ist die Forschungsfrage so
zu beantworten, dass zunichst die religiése Zugehorigkeit nach Lauser und
WeiRképpel (2008) als nur ein Teil der Identitit neben Ethnizitit, Nationali-
tdt, Geschlecht, Klassen- und Bildungsstatus sowie dem Alter betrachtet wird.
Weiterhin trifft fiir die Arbeit zu, dass, wie Baumann (2018) herausstellt, Reli-
gion in der Migration eine neue Sichtbarkeit erfihrt. Religiose Zugehorigkeit
kann als Differenzmarker fungieren (vgl. ebd.: 44f.). Dabei kann eine geteil-
te Zugehorigkeit vorteilhaft sein, weil sie verbindet und Nahe in der Fremde
schafft. Zusitzlich lisst sie eine Riickbesinnung auf gemeinsame Werte zu.
Gleichsam kann eine geteilte Zugehorigkeit Andere ausschlief3en, und wei-
terhin auch als Biirde erlebt werden, weil sie dem Kollektiv gegeniiber stets
aufs Neue bekriftigt und legitimiert werden muss und dies von den Mitglie-
dern auch stets aufs Neue eingefordert wird. So werden im Zusammenhang
mit dem Beispiel >Zuckerfest< benachbarte Familien von den Sozialarbeitern
als >Freunde« wahrgenommen. Die Familien, die nur zum Teil religiése oder
ethnische Zugehorigkeiten teilen, profitieren zum einen von einem Verhlt-
nis, das thnen zum Beispiel das Teilen von gemeinsamen Sorgen ermdglicht,

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

miissen auf der anderen Seite jedoch stets die sozialen Beziehungen unter-
einander bekriftigen, was als anstrengend wahrgenommen wird. In Konflikt-
fillen kommt es dann zu Grenzziehungsprozessen, um die eigene Position
herauszustellen, die Verbindung zum einen Kollektiv zu betonen und die Ab-
grenzung vom anderen deutlich zu machen. Die Befunde der Arbeit zeigen,
dass soziale Grenzziehungen (nach Pfaft-Czarnecka 2012) als situativ und re-
lational zu verstehen sind. Dabei spiegelt sich deren Relationalitat darin, wie
Grenzen gezogen werden (ob religiés oder ethnisch), sowie die Situativitit
darin, wann (in welchen Situationen, unter welchen Rahmenbedingungen)
dies geschieht. So wird auch deutlich, dass religiose Zugehorigkeiten nicht
davon abhalten, punktuell Allianzen mit >dem Anderen< einzugehen und tiber
die Grenzen des Kollektivs hinweg zu agieren, was dann fiir diesen Moment
zu einem bestimmten Zweck in den Hintergrund tritt. Dabei wird pragma-
tisch gehandelt. Indem eine Beschreibung der Interaktionen und Aushand-
lungsprozesse vorgenommen wird, die auf die Situativitit und Relationalitit
dessen fokussiert, was tatsichlich geschieht, werden Kulturalisierungen (de-
rer sich nicht nur Forscher sondern auch die Feldakteure bedienen konnen)
vermieden und kann gezeigt werden, wer sich wann, aus welchen Griinden
und mit welchem Ziel abgrenzt oder eine Allianz eingeht.

Weiterhin zeigt die Arbeit, dass Religion als soziale Handlungspraxis in
Fliichtlingsunterkiinften Druck erzeugen kann. So kann eine Abfrage zum
Fasten in einer Erstaufnahmeeinrichtung durchaus als Bekenntnisinstru-
ment fungieren, indem sie Zuschreibungen zuldsst. Es wird deutlich: Man
muss sich als Bewohner einer Flichtlingsunterkunft zu Religion verhalten
beziehungsweise sich selbst verorten — und kann nicht indifferent bleiben.

Auch wird gezeigt, dass Religion in Fliichtlingsunterkiinften nicht selten
einhergeht mit einem Taktieren (nach de Certeau 1988). Dabei kommen Tak-
tiken als kreative Verhaltensweisen von Akteuren zum Einsatz, die nur ein-
geschrinkte Handlungsspielriume ermdglichen. Wer taktisch handelt, kann
Konfrontationen um zum Beispiel seine religiose Zugehorigkeit aus dem Weg
gehen, oder schiitzt sich dadurch sogar.

Schliefilich wurden auch die Rolle und Lebenswirklichkeiten der Sozialar-
beiter in Fliichtlingsunterkiinften herausgearbeitet und konnte gezeigt wer-
den, dass deren Rolle durch bestimmte professionelle Rahmenbedingungen
und Widerspriiche geprigt ist. Es werden Herausforderungen um Autoriti-
ten sowie um Nihe und Distanz in der sozialarbeiterischen Titigkeit mit den
Bewohnern beschrieben, ferner wird auf die Emotionalisierung der Klienten-
Beziehungen sowie auf das Professionsverstindnis der Praktiker in Flicht-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Schluss

lingsunterkiinften eingegangen. Indem ich den Blick fiir diese Aspekte schir-
fe, trage ich mit meiner Arbeit somit auch zu einem Verstindnis bei, wie So-
zialarbeiter in der Fliichtlingshilfe mit religionsbezogenen Herausforderun-
gen umgehen kénnen, und dazu, dass Grenzziehungsprozesse eben nicht per
se zwischen Mitgliedern bestimmter Konfessionen auftreten. Vielmehr be-
darf es bestimmter Gelegenheitsstrukturen sowie raumlicher und zeitlicher
Strukturen, einen Austausch zwischen den Bewohnergruppen zu schaffen.

Eine Grenze der Arbeit ist mit der Reprisentativitit der Befunde benannt.
Diese konnten gezielt im Rahmen weiterer Forschung, in einem breiteren
Kontext, ausgelotet werden.

Im Oktober 2018 treffe ich Saad Rahmani ein letztes Mal auf dem Jahr-
markt in Mittstadt. Er ist mittlerweile 16 Jahre alt und diesmal statt mit sei-
nem Bruder mit zwei Freunden unterwegs, die ich nicht kenne. Wir treffen
uns zufillig in der Schlange vor einem Stand, der mit Schokolade iiberzoge-
nes Obst verkauft, und unterhalten uns. Saad wirkt wie jeder andere Jugend-
liche Mittstadts, geht es mir durch den Kopf. Er kleidet sich auf dieselbe Art
wie andere Jungen seines Alters, tragt die Art Frisur, die aktuell unter Jungen
beliebt zu sein scheint, und zeigt mir auf seinem Handy, welche Musik er ge-
rade parallel iiber den Stépsel in seinem rechten Ohr hért. Ich frage mich,
wie es ihm in den vergangenen Monaten wohl erging, weif jedoch gleichzei-
tig, dass meine Forschung bereits ein Ende gefunden hat. Die Familien haben
mir lang genug ihr Vertrauen geschenkt, mich ihren Alltag miterleben lassen
und persénliche Momente mit mir geteilt. Lang genug haben Saad, Aldoni-
za, Dino, Jawid, Nour und ich uns >WhatsApp«-Nachrichten geschickt, uns
in der Einrichtung und in der Schule getroffen und nachmittags im Jugend-
klub Zeit zusammen verbracht. Irgendwann nahm die Kommunikation stetig
ab, da meine Feldphase vorbei war und sich kaum noch Gelegenheiten boten,
miteinander ins Gesprach zu kommen.

Wahrend ich dem Standbesitzer nun das Geld aushindige, hére ich, wie
Saad und seine Freunde sich hinter mir unterhalten. Es ist der letzte Tag der
Herbstferien in Nordrhein-Westfalen, und sie sprechen dariiber, dass sie nun
morgens nicht mehr ausschlafen kénnten. Danach geht es noch darum, dass
bald ein Praktikum in der Schule fiir alle drei ansteht. Ich frage mich, in wel-
chem Bereich Saad dieses wohl absolvieren wird und wie es ihm und seiner
Familie allgemein wohl geht. Nachdem wir uns verabschiedet haben, denke
ich daran, dass dieser Lebensabschnitt nun auch fiir mich als Forscherin vor-
bei ist und ich Saad und seiner Familie alles Gute wiinsche. Da ruft er mir

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

239


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240  Religion in Fliichtlingsunterkiinften

plétzlich hinterher: »Frau Gies', was ist? Kommst du mich mal wieder besu-
chen?«

1 Zum Zeitpunkt der Forschung trug die Forscherin einen Doppelnamen und wurde in
der Schule daher in Kurzform>Frau Gies<genannt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliografie

Agamben, Giorgio 1998. Homo Sacer: Sovereign Power and Bare Life. Stanford:
Stanford University Press.

Agamben, Giorgio 2005. State of Exception. Chicago: University of Chicago
Press.

Agier, Michel 2002. Between War and City: Towards an Urban Anthropology
of Refugee Camps. In: Ethnography 3(3). 317-341.

Ahmed, Sara 1999. Home and away. Narratives of migration and estrange-
ment. In: International Journal of Cultural Studies, 2(3). 329-347.

Antonsich, Marco 2010. Searching for Belonging — An Analytical Framework.
In: Geography Compass 4 (6). 644-659.

Arendt, Hannah 1958. The Origins of Totalitarianism. London: G. Allen & Unwin.

Assmann, Jan 1995. Erinnern um dazuzugehoren. Kulturelles Gedichtnis, Zu-
gehorigkeitsstruktur und normative Vergangenheit. In: Platt, Kristin/Da-
bag, Mihran (Hg.), Generation und Gediichtnis. Erinnerungen und kollektive
Identititen. Opladen: Leske und Budrich.

Aumiiller, Jutta/Bretl, Carolin 2008. Die kommunale Integration von Fliichtlingen
in Deutschland. Berlin: Berliner Institut fiir vergleichende Sozialforschung

Austin-Broos, Diane 2003. The Anthropology of Conversion: An Introduction.
In: Buckser, Andrew/Glazier, Stephen D. (Hg.). The Anthropology of Religious
Conversion. Lanham: Rowman & Littlefield. 1-14.

Bakewell, Oliver 2014. Encampment and Self-settlement. In: Fiddian-
Qasimeh, Elena/Loescher, Gil/Long, Katy/Sigona, Nando (Hg.). The Oxford
Handbook of Refugee and Forced Migration Studies. New York: Oxford Univer-
sity Press. 127-138.

Barnard, Alan 2000. History and Theory in Anthropology. Cambridge: Cambridge
University Press.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Barth, Fredrik 1969. Introduction. In: Barth, Fredrik (Hg.). Ethnic Groups and
Boundaries. Long Grove: Waveland Press. 9-38.

Bashkin, Orit 2009. The other Iraq: Pluralism and Culture in Hashemite Iraq. Stan-
ford: Stanford University Press.

Basu, Helene/Powroznik [ehemals Gies-Powroznik], Natalie 2018. Ethnologi-
sche Aspekte der Migration. In: Machleidt, Wielant/Kluge, Ulrike/Siebe-
rer, Marcel G./Heinz, Andreas (Hg.). Praxis der interkulturellen Psychiatrie
und Psychotherapie. Migration und psychische Gesundheit. Miinchen: Elsevier.
15-22.

Baumann, Gerd 1999. The Multicultural Riddle: Rethinking National, Ethnic, and
Religious Identities. New York und London: Routledge.

Baumann, Martin 2018. Zur Rolle von Religion und religiésen Gemeinschaf-
ten bei Flucht, Zuwanderung und gesellschaftlicher Integration. In: Stré-
bele, Christian/Gharaibeh, Mohammad/Middelbeck-Varwick, Anja/Dziri,
Amir (Hg.). Migration, Flucht, Vertreibung — Orte islamischer und christlicher
Theologie. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet. 39-56.

Beaman, Lori 2017. Deep Equality in an Era of Religious Diversity. Oxford: Oxford
University Press.

Behrendes, Udo 2016. Die Kélner Silvesternacht 2015/2016 und ihre Folgen
Wahrnehmungsperspektiven, Erkenntnisse und Instrumentalisierungen.
In: Neue Kriminalpolitik, Jahrgang 28, Heft 3. 322-343.

Bartolucci, Bellinda 2017: Wehrdienst ist nicht gleich Wehrdienst: Wie Fliicht-
lingen aus Eritrea der Schutz verwehrt wird. Internetquelle: https://www.
proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-
fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/(zuletzt abgerufen
am 27.09.2018).

Berger, Peter/Luckmann, Thomas 2013 [1969]. Die gesellschaftliche Konstruktion
der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt a.M.: Fischer.

Berufsverband der Rechtsjournalisten e. V. 2018. Wohnsitzauflage fiir Fliicht-
linge: der vorgeschriebene Wohnort. Internetquelle: https://www.anwalt.
org/asylrecht-migrationsrecht/wohnsitzauflage/(zuletzt abgerufen am
19.10.2017).

Bethmann, Stephanie/Niermann, Debora 2015. Crossing boundaries in quali-
tative research — Entwurf einer empirischen Reflexivitit der qualitativen
Sozialforschung in Deutschland und den USA. In: Forum Qualitative Sozi-
alforschung/Forum: Qualitative Social Research, 16(2). Art. 19. 1-31.

Bezirksregierung Arnsberg 2018: Zuweisung von anerkannten Fliichtlingen (Wohn-
sitzauflage). Integration fiir Fliichtlinge. Internetquelle: https://www.bezreg-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://www.proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/
https://www.proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/
https://www.proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/
https://www.anwalt.org/asylrecht-migrationsrecht/wohnsitzauflage/
https://www.anwalt.org/asylrecht-migrationsrecht/wohnsitzauflage/
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/
https://www.proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/
https://www.proasyl.de/hintergrund/wehrdienst-ist-nicht-gleich-wehrdienst-wie-fluechtlingen-aus-eritrea-der-schutz-verwehrt-wird/
https://www.anwalt.org/asylrecht-migrationsrecht/wohnsitzauflage/
https://www.anwalt.org/asylrecht-migrationsrecht/wohnsitzauflage/
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php

Bibliografie

arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_
fluechtlinge/index.php (zuletzt abgerufen am 19.10.2017).

Bindemann, Rolf 1987. Religion und Politik bei den schi’itischen Hazdra in Afghani-
stan, Iran und Pakistan. Berlin: Verlag Das Arabische Buch.

Bochow, Astrid 2015. »We Are Only Helping!« Volunteering and Social Media
in Germany’s New »Welcome Culture«. In: Blog: Medizinethnologie Korper,
Gesundheit und Heilung in einer globalisierten Welt.

Bourdieu, Pierre 1983. Okonomisches Kapital — Kulturelles Kapital — Sozia-
les Kapital. In: Kreckel, Reinhard (Hg.). Soziale Ungleichheiten. Géttingen:
Schwartz. 183-198.

Bourdieu, Pierre 1999 [1993]. Narzifstische Reflexivitit und wissenschaftliche
Reflexivitit. In: Berg, Eberhard/Fuchs, Martin (Hg.): Kultur, soziale Praxis,
Text. Die Krise der ethnographischen Reprisentation. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp. 365-374.

Breuer, Franz/Muckel, Petra/Dieris, Barbara 2018 [2009]. Reflexive Grounded
Theory. Wiesbaden: Springer.

Brubaker, Rogers 2002. Ethnicity without groups. In: European Journal of Socio-
logy/Archives Européennes de Sociologie/Europdisches Archiv fiir Soziologie. Vol.
43, No. 2, Etudes critiques. 163-189.

Bruhn, Rebecca/Calvacanti, Rodrigo/Epstude, Katharina/Firber, Clara/Jose
Goncalvez Montero, Gabriela/Mysorekar, Maya Perusin/Ramm,
Ronda/Strott, Laura/Wandke/Rebecca 2016. »Waiting Kills Me« -
Life in a Factory Building. In: Dilger, Hansjorg/Dohrn, Kristina (Hg.).
Living in Refugee Camps in Berlin. Berliner Beitrige zur Ethnologie Band 40.
Berlin: WeiRensee Verlag. 63-108.

Bruner, Jerome 1990. Acts of Meaning. Cambridge, Ma.: Harvard University
Press.

Buckser, Andrew 2003. Social Conversion and Group Definition in Jewish
Copenhagen. In: Buckser, Andrew and Glazier, Stephen D. (Hg.). The An-
thropology of Religious Conversion. Lanham: Rowman & Littlefield. 69-84.

Buckser, Andrew/Glazier, Stephen D. 2003. Preface. In: Buckser, An-
drew/Glazier, Stephen D. (Hg.). The Anthropology of Religious Conversion.
Lanham: Rowman & Littlefield. xv-xviii.

Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge 2016. Das Bundesamt in Zahlen 2015:
Asyl. Niirnberg.

Bundesamt fir Migration und Flicchtlinge 2016. Interkultureller Kalender
2016. Internetquelle: https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/
Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

243


https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://de.wikipedia.org/wiki/Reinhard_Kreckel
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://www.bezreg-arnsberg.nrw.de/themen/xyz/zuweisung_wohnsitzauflage/integration_fluechtlinge/index.php
https://de.wikipedia.org/wiki/Reinhard_Kreckel
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile

2k

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776 FBB8D8D8601.2_cid294?
blob=publicationFile (zuletzt abgerufen am 11.11.2018).

Bundesamt fir Migration und Fliichtlinge 2018. Skalierte Sprachpriifung:
Deutsch-Test fiir Zuwanderer. Internetquelle: www.bamf.de/DE/Willkom-
men/DeutschLernen/Integrationskurse/Abschlusspruefung/Skalierte-
Sprachpruefung/skaliertesprachpruefung-node.htm (zuletzt abgerufen
am 11.11.2018).

Butler, Judith 1993. Bodies that matter. On the discursive limits of sex. New York:
Routledge.

Centrum fir Religionswissenschaftliche Studien 2017. Praxis-Workshop »Religi-
on unterbringen. Regulierung kultureller und religioser Vielfalt in Fliichtlingshei-
men«. Internetquelle: https://ceres.rub.de/de/veranstaltungen/religion-
unterbringen/(zuletzt abgerufen am 24.02.2019).

Certeau, Michel de 1988. Die Kunst des Handelns. Berlin: Merve Verlag.
Charmaz, Kathy/Mitchell, Richard 2007. Grounded theory in ethnography. In:
Atkinson, Paul (Hg.). Handbook of Ethnography. London: Sage. 160-174.

Charmaz, Kathy 2014 [2006]. Constructing Grounded Theory. London: Sage.

Chatty, Dawn 2014. Anthropology and Forced Migration. In: Fiddian-
Qasimeh, Elena/Loescher, Gil/Long, Katy/Sigona, Nando (Hg.). The Oxford
Handbook of Refugee and Forced Migration Studies. New York: Oxford Univer-
sity Press. 74-85.

Christ, Simone/Meininghaus, Esther/Rding, Tim 2017. »All Day Waiting«: Kon-
flikte in Unterkiinften fiir Gefliichtete in NRW. Bicc-Workingpaper 3/2017.
Bonn.

Clifford, James 1986. Introduction: Partial Truths. In: Clifford, James/George,
Marcus (Hg.). Writing Culture: the Poetics and Politics of Ethnography. London:
University of California Press. 1-26.

Clifford, James/Marcus, George 1986. Writing Culture: The Poetics and Politics of
Ethnography. Berkeley: University of California Press.

Craig, Tom 2010. Mental distress and psychological interventions in refugee
populations. In: Bhugra, Dinesh/Craig, Tom/Bhui, Kamaldeep (Hg.). Men-
tal Health of Refugees and Asylum Seekers. New York: Oxford University Press.
9-21.

Davie, Grace 1990. Believing without Belonging: Is this the Future of Religion
in Britain? In: Social Compass 37 (4). 455-469.

Devereux, Georges 1988. Angst und Methode in den Verhaltenswissenschaften.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://ceres.rub.de/de/veranstaltungen/religion-unterbringen/
https://ceres.rub.de/de/veranstaltungen/religion-unterbringen/
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Downloads/Infothek/Sonstige/interkultureller-kalender-2016_pdf.pdf;jsessionid=E382DA1F3DC8ECC77B776FBB8D8D8601.2_cid294?__blob=publicationFile
https://ceres.rub.de/de/veranstaltungen/religion-unterbringen/
https://ceres.rub.de/de/veranstaltungen/religion-unterbringen/

Bibliografie

Douglas, Mary 1966. Purity and danger: an analysis of concepts of pollution and
taboo. London: Routledge and Kegan Paul.

Elwert, Frederik 2015. Religion als Ressource und Restriktion im Integrationspro-
zess: Eine Fallstudie zu Biographien freikirchlicher Russlanddeutscher. Wiesba-
den: Springer.

Emmer, Martin/Richter, Carola/Kunst, Marlene 2016. Flucht 2.0. Mediennut-
zung durch Fliichtlinge vor, wihrend und nach der Flucht. Berlin: Institut fiir
Publizistik- und Kommunikationswissenschaft.

Eppenstein, Thomas/Ghaderi, Cinur 2017. Perspektiven auf Fliichtlinge und
Fluchtdynamiken — Eine Einfithrung. In: Ghaderi, Cinur/Eppenstein,
Thomas (Hg.). Fliichtlinge: Multiperspektivische Zuginge. Wiesbaden: Sprin-
ger. 1-28.

Eriksen, Thomas Hylland 1993. Ethnicity and Nationalism. Anthropological Per-
spectives. London: Pluto.

FAZ.NET 2006. Politiker setzen sich fiir bedrohten Christen ein. Internetquelle:
www.faz.net/aktuell/politik/ausland/religionsfreiheit-politiker-setzen-
sich-fuer-bedrohten-christen-ein-1306169.html (zuletzt abgerufen am
29.10.2018).

Freie Universitdt Berlin 2017: Pressemitteilung: Ethnologischer Fachverband
benennt sich um in »Deutsche Gesellschaft fiir Sozial- und Kultur-
anthropologie«. Vorsitzende des Fachverbands an der Freien Universitit
wiedergewihlt. Internetquelle: www.fu-berlin.de/presse/informatio-
nen/fup/2017/fup_17_263-umbenennung-ethnologischer-fachverband-
deutsche-gesellschaft-fuer-sozial-und-kulturanthropologie/index.html
(zuletzt abgerufen am 27.01.2018).

Darnton, Robert 1989. Ein Bourgeois bringt seine Welt in Ordnung: Die Stadt
als Text. In: Darnton, Robert (Hg.). Das grofSe Katzenmassaker. Miinchen:
Hanser. 125-168.

DeWalt, Kathleen/DeWalt, Billy 1998. Participant Observation. In: H. Russel
Bernard (Hg.): Handbook of Methods in Cultural Anthropology. Plymouth: Al-
tamira Press. 259-299.

Dilger, Hansjorg/Dittmer, Cordula/Dohrn, Kristina/Lorenz, Danile F./Voss,
Martin 2017. Studentisches Forschen in Not- und Sammelunterkiinften
fiir Gefliichtete. (Selbst-)Kritische Reflexionen aus der sozial- und Kul-
turanthropologie und Katastrophenforschung. In: Z’Flucht. Zeitschrift fiir
Fliichtlingsforschung. 01/2017. 124-139.

Eppenstein, Thomas/Ghaderi, Cinur 2017. Perspektiven auf Fliichtlinge und
Fluchtdynamiken - Eine Einfithrung. In: Eppenstein, Thomas/Ghaderi,

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

245


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Cinur (Hg.). Fliichtlinge: Multiperspektivische Zugdnge. Wiesbaden: Springer.
1-28.

Farouk-Sluglett, Marion/Sluglett, Peter 1992. Sunnis And Shi‘is Revisited: Sec-
tarianism and Ethnicity in Authoritarian Iraq. In: Problems of the Middle
East in Historical Perspective. Oxford: Oxford University Press. 259-273.

Flick, Uwe 2015 [2000]. Konstruktivismus. In: Flick, Uwe/von Kardorff,
Ernst/Steinke, Ines (Hg.). Qualitative Forschung. Reinbek: Rowohlt. 150-163.

Flick, Uwe/von Kardorff, Ernst/Steinke, Ines 2015 [2000]. Was ist qualita-
tive Forschung? Einleitung und Uberblick. In: Flick, Uwe/von Kardorff,
Ernst/Steinke, Ines (Hg.). Qualitative Forschung. Reinbek: Rowohlt. 13-29.

Foucault, Michel 1977. Uberwachen und Strafen. Berlin: Suhrkamp.

Foucault, Michel 1979. Discipline and Punish. The Birth oft he Prison. Harmonds-
worth: Penguin Books.

Foucault, Michel 2005. Subjekt und Macht. In: Defert, Daniel/Ewald, Fran-
cois/Lagrange, Jaques (Hg.). Analytik der Macht. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Friese, Heidrun 2017. Fliichtlinge: Opfer, Bedrohung, Helden: Zur politischen Ima-
gination des Fremden. Bielefeld: Transcript.

Garz, Detlef/Kraimer, Klaus 1994. Die Welt als Text: Zur Theorie, Kritik und Praxis
der objektiven Hermeneutik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Geertz, Clifford 1963. The Integrative Revolution: Primordial Sentiments and
Civil Politics in the New States. In: Geertz, Clifford (Hg.). Old Societies and
New States: The Quest for Modernity in Asia and Africa. New York: Free Press
of Glencoe. 105-57.

Geertz, Clifford 2015 [1987]: Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstehen kulturel-
ler Systeme. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Taschenbuch Verlag.

Gergen, Kenneth J. 1985. >The Social Constructionist Movement in Modern
Psychology«. In: American Psychologist, 40. 266-275.

Gergen, Kenneth J]. 1988. If Persons are Texts. In: Messer, S.B./Sass,
L. A./Woolfolk, R. L. (Hg.): Hermeneutics and Psychological Theory. Interpre-
tive Perspectives on Personality, Psychotheraphy, and Psychopathology. New Jer-
sey: Rutgers University. 28-51.

Gergen, Kenneth J. 1994: Realities and Relationships. Soundings in Social Construc-
tion. Cambridge, Ma.: Harvard University Press.

Gergen, Kenneth J. 1999. An Invitation to Social Construction. London, Thousand
Oaks, New Delhi: Sage.

Gobo, Giampietro/Molle, Andrea 2008. Doing Ethnography: Introducing Qualita-
tive Methods. London: Sage.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliografie

Goffman, Erving 1980 [1977]. Rahmen-Analyse: Ein Versuch iiber die Organi-
sation von Alltagserfahrungen. Berlin: Suhrkamp.

Goffman, Erving 2003 [1959]. Wir alle spielen Theater: Die Selbstdarstellung im
Alltag. Miinchen: Piper.

Glaser, Barney/Strauss, Anselm 1967. The Discovery of Grounded Theory. Chicago:
Aldine.

Gola, Peter/Schomerus, Rudolf 1997. Bundesdatenschutzgesetz mit Evliuterungen.
Miinchen: C. H. Beck.

Gottowik, Volker 1997. Konstruktionen des Anderen. Clifford Geertz und die Krise der
ethnografischen Reprisentation. Berlin: Reimer.

Gupta, Akhil/Ferguson, James 1997. Discipline and Practice: >The Field« as site,
method and location in anthropology. In: Gupta A./Ferguson. Anthropolog-
ical Locations: Boundaries and Grounds of a Field Science. Berkeley: University
of California Press.1-46.

Guschas, Thilo/Riibel, Jan/Schaap, Fritz/Schenk, Arnfrid 2015. Was glaubt
ihr denn? Internetquelle: https://www.zeit.de/2015/40/religion-glaube-
freiheit-fluechtlinge-deutschland (zuletzt abgerufen am 11.11.2018).

Hahn, Hans Peter/Hornbacher, Annette/Schénhuth, Michael 2008: »Frank-
furter Erklirung« zur Ethik in der Ethnologie. Internetquelle: https://
www.dgska.de/wp-content/uploads/2016/07/DGV-Ethikerklaerung. pdf
(zuletzt abgerufen am 14.10.2018).

Hansen, Art/Oliver-Smith, Anthony 1982. Involuntary Migration: The Problems
and Responses oft he Displaced. Boulder: Westview Press.

Harding, Susan 1987. Convicted by the holy spirit: The rhetoric of fundamental
Baptist conversion. In: American Ethnologist 14 (1). 167-182.

Harrell-Bond, Barbara 1986. Imposing Aid: Emergency Assistance to Refugees. Ox-
ford: Oxford University Press.

Harrell-Bond, Barbara/Voutira, Eftihia 1992. Anthropology of Refugees. In:
Anthropology Today. Volume 8, No. 4. 6-10.

Hart, Jason 2014. Children and Forced Migration. In: Fiddian-Qasimeh,
Elena/Loescher, Gil/Long, Katy/Sigona, Nando (Hg.). The Oxford Handbook
of Refugee and Forced Migration Studies. New York: Oxford University Press.
383-394.

Hefner, Robert 1993. Introduction: World Building and the Rationality of
Conversion. In: Hefner, Robert (Hg.). Conversion to Christianity: Historical
and Anthropological Perspectives on a Great. Berkeley: University of California
Press. 3-44.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

247


https://www.zeit.de/2015/40/religion-glaube-freiheit-fluechtlinge-deutschland
https://www.zeit.de/2015/40/religion-glaube-freiheit-fluechtlinge-deutschland
https://www.dgska.de/wp-content/uploads/2016/07/DGV-Ethikerklaerung.pdf
https://www.dgska.de/wp-content/uploads/2016/07/DGV-Ethikerklaerung.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/2015/40/religion-glaube-freiheit-fluechtlinge-deutschland
https://www.zeit.de/2015/40/religion-glaube-freiheit-fluechtlinge-deutschland
https://www.dgska.de/wp-content/uploads/2016/07/DGV-Ethikerklaerung.pdf
https://www.dgska.de/wp-content/uploads/2016/07/DGV-Ethikerklaerung.pdf

248

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Hegner, Victoria 2013. Vom Feld verfithrt. Methodische Gratwanderungen in
der Ethnografie. In: Forum Qualitative Sozialforschung/Forum: Qualitative So-
cial Research, 14(3). Art.19. 1-21.

Heiss, Jan Patrick/Piette, Albert 2015. Individuals in Anthropology. In: Zeit-
schrift fur Ethnologie. Band 140, Heft 1. 5-18.

Hong, Lawrence K./Duff, Robert W. 2002. Modulated Participant-
Observation: Managing the Dilemma of Distance in Field Research.
In: Field Methods, 14 (2). 190-96.Hopf, Christel 2015. Forschungsethik und
qualitative Forschung. In: Flick, Uwe/von Kardorff, Ernst/Steinke, Ines
(Hg.) Qualitative Forschung. Reinbek: Rowohlt. 589-599.

Huschke, Susann 2015. Giving Back: Activist Research with Undocumented
Migrants in Berlin. In: Medical Anthropology, 34. 54-69.

Hiiseyin Topel 2016: Abtriinnige im Islam. Internetquelle: https://www.
deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.
html?dram:article_id=360555 (abgerufen am 11.11.2018).

Ingold, Tim 2000. The perception oft he environment. Essays on livelihood, dwelling
and skill. London: Routledge.

Jackson, Anthony 1987. Reflections on Ethnography at home and the ASA. In:
Jackson, Anthony (Hg.). Anthropology at Home. London: Tavistock. 1-15.
Jenkins, Janis. 2015. Extraordinary Conditions. Culture and Experience in Mental

Illness. Oakland: University of California Press.

Jubany, Olga 2011. Constructing Truths in a Culture of Disbelief: Understanding Asy-
lum Screening from Within. In: International Sociology 26 (1). 74-94.

Kay, Diana 1987. Chileans in Exile: private Struggles, Public Lives. Basingstoke:
Palgrave Macmillan.

Kempkens, Sebastian/Tieg, Alexander/Twickel, Christoph 2016. Im Kreuz-
feuer. Internetquelle: https://www.zeit.de/2016/23/fluechtlinge-hamburg-
iran-muslime-christen-fluechtlingsunterkunft-verfolgung (zuletzt abge-
rufen am 29.10.2018).

Kipp, Rita Smith. 1995. >Conversion by Affiliation: The History of the Karo
Batak Protestant Church«. In: American Ethnologist 22. 868-882.

Koch, Anne/Tillessen, Petra/Wilkens, Katharina 2013. Religionskompetenz.
Miinster: LIT.

Kondo, Dorinne K. 1986. Dissolution and reconstitution of self: Implications
for anthropological epistemology. In: Cultural Anthropology 1 (1). 74-88.
Krause, Ulrike 2016. Ethische Uberlegungen zur Feldforschung. Impulse fiir
die Untersuchung konfliktbedingter Flucht. In: CCS Working Papers No. 20.

1-22.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://www.deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.html?dram:article_id=360555
https://www.deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.html?dram:article_id=360555
https://www.deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.html?dram:article_id=360555
https://www.zeit.de/2016/23/fluechtlinge-hamburg-iran-muslime-christen-fluechtlingsunterkunft-verfolgung
https://www.zeit.de/2016/23/fluechtlinge-hamburg-iran-muslime-christen-fluechtlingsunterkunft-verfolgung
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.html?dram:article_id=360555
https://www.deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.html?dram:article_id=360555
https://www.deutschlandfunk.de/religionsfreiheit-abtruennige-im-islam.886.de.html?dram:article_id=360555
https://www.zeit.de/2016/23/fluechtlinge-hamburg-iran-muslime-christen-fluechtlingsunterkunft-verfolgung
https://www.zeit.de/2016/23/fluechtlinge-hamburg-iran-muslime-christen-fluechtlingsunterkunft-verfolgung

Bibliografie

Krech, Volkhard 2008. Religion und Zuwanderung: Die politische Dimensi-
on religiéser Vielfalt. In: Hero, Markus/Krech, Volkhard/Zander, Helmut
(Hg.) 2008. Religiose Vielfalt in Nordrhein-Westfalen: Empirische Befunde und
Perspektiven der Globalisierung vor Ort. 190-203.

Kristeva, Julia 1982. Powers of Horror: An Essay on Abjection. New York: Columbia
University Press.

Lauser, Andrea/Weif3képpel, Cordula 2008. Einleitung: Die neue Aufmerk-
samkeit fur Religion in der Migrations- und Transnationalismusfor-
schung. Ein Plidoyer fir die ethnografische Mikro- und Kontextanalyse.
In: Lauser, Andrea/Weif3képpel, Cordula (Hg.). Migration und religiose Dy-
namik: Ethnologische Religionsforschung im transnationalen Kontext. Bielefeld:
Transcript. 7-34.

Linska, Marion 2012. Selbst-/Reflexion in der Kultur- und Sozialanthropologie. Nor-
derstedt: Books on Demand.

Linska, Marion 2015. Personale Feld-Reflexion. Uberlegungen und Leitfaden
zur Einbeziehung von Selbstfiirsorge, Emotion und Selbstreflexion in den
Feldforschungsprozess anhand phinomenologischer Methoden der Exis-
tenzanalyse. In: Curare 38(1-2). 73-86.

Linska, Marion/Strauss, Annika 2015. Selbstreflexion im Kontext medizi-
nethnologischer Langzeitfeldforschung: Einleitung. In: Linska, Mari-
on/Strauss, Annika (Hg.). Selbstreflexion im Kontext medizinethnologischer
Langzeitfeldforschung/Self-reflection in the context of long-term field research in
medical anthropology. Curare 38(1+2). 9-24.

Luft, Stefan 2016. Fliichtlingskrise: Ursachen, Konflikte, Folgen. Miinchen: C.H.
Beck.

Lutz, Ronald 2017. Der Fliichtling woanders. Verletzliche Orte des Ungewis-
sen: ein Leben in Lagern. In: Ghaderi, Cinur/Eppenstein, Thomas (Hg.).
Fliichtlinge: Multiperspektivische Zugdnge. Wiesbaden: Springer. 367- 384.

MacDougall, David 2006. The Corporeal Image. Ethnography, Film and the Senses.
New Jersey: Princeton University Press.

Mackenzie, Catriona/McDowell, Christopher/Pittaway, Eileen 2007. Beyond
Do No Harm: The Challenge of Constructing Ethical Relationships in
Refugee Research. In: Journal Of Refugee Studies Vol. 20, No. 2. 299-319.

Malkki, Liisa 1995. Purity and Exile: Violence, Memory, and National Cosmol-
ogy among Hutu Refugees in Tanzania. Chigago/London: The University of
Chicago Press.

Malinowski, Bronislaw 1939. Preface. In: Peasant Life in China: A Field Study of
Country Life in the Yangtze Valley, H-T-Fei. Xix-xxvi. New York: Dutton.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

249


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Marranci, Gabriele 2008. The Anthropology of Islam. Oxford/New York: Berg.

Menon, Kalyani Devaki 2003. Converted Innocents and their Trickster
Heroes: The Politics of Proselytizing in India. In: Buckser, Andrew/Glazier,
Stephen D. (Hg.). The Anthropology of Religious Conversion. Lanham: Rowman
& Littlefield. 43-54.

Messerschmidt, Donald (Hg). 1981. Anthropologists at Home in North America:
Methods and Issues in the Study of One’s Own Society. Cambridge: Cambridge
University Press.

Nagel, Alexander-Kenneth 2018. Religiose Pluralisierung im Schatten der
»Flichtlingskrise«: Wie Migration und Flucht die deutsche Religionsland-
schaft verdndern. In: Beilschmidt, Theresa (Hg.). Flucht, Religion und Inte-
gration: Interreligiose Impulse. Berlin/Miinster: LIT-Verlag. 65-76.

Nagel, Alexander-Kenneth/Riickamp, Veronika 2018. Religidse Diversitit und
Praxis in Fliichtlingsunterkiinften. Springer Online-Publikation. 1-21.

Narayan, Kirin 1993. »How native is a »native« anthropologist?«. In: American
Anthropologist 95 (3). 671-686.

Nye, Malory 2000. Religion is Religioning? Anthropology and the Cultural
Study of Religion. In: Scottish Journal of Religious Studies, 20 (2). 193-234.
Oliver-Smith, Anthony/Hansen, Art 1982. Introduction. In: Oliver-Smith, An-
thony/Hansen, Art (Hg.). Involuntary Migration and Resettlement. The Prob-

lems and Responses of Dislocated People. Boulder: Westview Press. 1-12.

Opitz, Peter 1999. Das Jahrhundert der Flichtlinge. In: Hutter, Franz-
Josef/Mihr, Anja/Tessmer, Carsten (Hg.). Menschen auf der Flucht. Opladen:
Leske + Budrich. 43-58.

Peirano, Mariza 1998. When Anthropology is at home. The different contexts
of a single discipline. In: Annual Review Anthropology 27. 105-128.

Pfaff-Czarnecka, Joanna 2011. From »identity« to >belonging«in social research:
Plurality, social boundaries, and the politics of self. In: Albiez, S./Castro,
N./Jussen, L./Youkhana E. (Hg.). Ethnicity, citizenship, and belonging: Prac-
tices, theory, and spatial dimensions. Madrid: Iberoamericana. 199-219.

Pfaft-Czarnecka, Joanna 2012. Zugehorigkeit in der mobilen Welt: Politiken
der Verortung. In: Steinmetz, Willibald (Hg.) Das Politische als Kommunika-
tion. Bd. 3. Gottingen: Wallstein Verlag. 7-110.

Pfaft-Czarnecka, Joanna 2013. Multiple belonging and the challenges to biograph-
ical navigation. MMG Working Paper 13-05. Max Planck Institute for the
Study of Religious and Ethnic Diversity. Gottingen.

Piaget, Jean 1937. La construction du reel chez l'entfant. Neuchatel: Delachaux &
Niestlé.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliografie

Pink, Sarah 2010. Doing Sensory Ethnography. London/Thousand Oaks: Sage.

Pittaway, Eileen/Bartolomei, Linda 2002. Field Research Report Kakuma, Kenya
and Thai-Burma Border. Sydney: Centre for Refugee Research, University of
New South Wales.

Pittaway, Eileen/Bartolomei, Linda 2003. Field Research Report Kakuma, Kenya
and Thai-Burma Border. Sydney: Centre for Refugee Research, University of
New South Wales.

Pittaway, Eileen/Bartolomei, Linda/Hugman, Richard 2010. Stop Stealing Our
Stories: The Ethics of Research with Vulnerable Groups. In: Journal of Hu-
man Rights Practice Vol 2 | Number 2. 177-190

Putnam, Robert D. 2001. Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Com-
munity. New York: Touchstone.

Ragazzi, Rossella 2000. Walking on Uneven Paths: The Transcultural Experience of
Children entering Europe in the Years 2000. Bern: Peter Lang.

Rambo, Lewis. 2003. Anthropology and the Study of Conversion. In: Buckser,
Andrew/Glazier, Stephen D. (Hg.). The Anthropology of Religious Conversion.
Lanham: Rowman & Littlefield. 211-222.

Religionswissenschaftlicher Medien- und Informationsdienst e. V. 2018. In-
formationsplattform Religion: Fest des Fastenbrechens. Internetquelle: https://
www.remid.de/informationsplattform-religion-fest-des-fastenbrechens/
(zuletzt abgerufen am 01.04.2019).

Rodgers, Graeme 2004. »Hanging out« with Forced Migrants: Methodological and
Ethical Challenges. Forced Migration Review 21. 48-49.

Ruhr-Universitit Bochum 2018: Bochumer Ethnologie — Fachprofil. Inter-
netquelle: https://www.sowi.ruhr-uni-bochum.de/sozanth/profil.html.de
(zuletzt abgerufen am 27.01.2018).

Ryle, Gilbert 1990. Collected Papers. Band 2, Collected essays 1929 — 1968. Bristol:
Thoemmes.

Sachs Norris, Rebecca 2003. Converting to What? Embodied Culture and the
Adoption of New Beliefs. In: Buckser, Andrew/Glazier, Stephen D. (Hg.).
The Anthropology of Religious Conversion. Lanham: Rowman & Littlefield. 171-
182.

Schaible, Ira 2017: Neue Konzepte gegen den Terror. So schiitzen Stidte ihve
Weihnachtsmirkte. Internetquelle: https://www.n-tv.de/panorama/So-
schuetzen-Staedte-ihre-Weihnachtsmaerkte-article2o11601s5.html  (zu-
letzt abgerufen am 29.01.2018).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

251


https://www.remid.de/informationsplattform-religion-fest-des-fastenbrechens/
https://www.remid.de/informationsplattform-religion-fest-des-fastenbrechens/
https://www.sowi.ruhr-uni-bochum.de/sozanth/profil.html.de
https://www.n-tv.de/panorama/So-schuetzen-Staedte-ihre-Weihnachtsmaerkte-article20116015.html
https://www.n-tv.de/panorama/So-schuetzen-Staedte-ihre-Weihnachtsmaerkte-article20116015.html
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.remid.de/informationsplattform-religion-fest-des-fastenbrechens/
https://www.remid.de/informationsplattform-religion-fest-des-fastenbrechens/
https://www.sowi.ruhr-uni-bochum.de/sozanth/profil.html.de
https://www.n-tv.de/panorama/So-schuetzen-Staedte-ihre-Weihnachtsmaerkte-article20116015.html
https://www.n-tv.de/panorama/So-schuetzen-Staedte-ihre-Weihnachtsmaerkte-article20116015.html

252

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Scherr, Albert/Inan, Cigdem 2017. Fliichtlinge als gesellschaftliche Kategorien
und als Konfliktfeld. In: Ghaderi, Cinur und Thomas Eppenstein (Hg.).
Fliichtlinge: Multiperspektivische Zuginge. Wiesbaden: Springer. 129-145.

Schiffauer, Werner 2004. Der cultural turn in der Ethnologie und der Kultur-
anthropologie. In: Jiger, Friedrich/Liebsch, Burkhard/Riisen, Jérn (Hg.).
Handbuch der Kulturwissenschaften. Bd 2. Stuttgart: Metzler. 502-517.

Schiitz, Alfred 1971. Gesammelte Aufsitze Bd. 1— Das Problem der sozialen Wirklich-
keit. Den Haag: Nijhoft (Original 1962: Collected Papers, Bd. 1 The Problem
of Social Reality. Den Haag).

Schweizer, Gerhard 2015. Syrien verstehen: Geschichte, Gesellschaft und Re-
ligion. Stuttgart: Klett.

Seukwa, Louis Henri 2006. Der Habitus der Uberlebenskunst: Zum Verhiltnis von
Kompetenz und Migration im Spiegel von Fliichtlingsbiographien. Waxmann:
Miinster.

Seukwa, Louis Henri. 2007. »Zum Flichtling wird man gemacht«: Ein
(de)konstruktivistischer Blick auf den Migrationsdiskurs. In: Afrika und
Wissenschaft Band 1 (Heft 2). 69-83.

Shibutani, Tamotsu 1955. Reference Groups as Perspectives. In: American Jour-
nal of Sociology, Vol. 60, No. 6 (May, 1955). 562.-569.

Shotter, John/Gergen, Kenneth J. 1989. Texts of Identity. London: Sage.

Sigona, Nando 2014. The Politics of Refugee Voices: Representations, Nar-
ratives, and Memories. In: Fiddian-Qasimeh, Elena/Loescher, Gil/Long,
Katy/Sigona, Nando (Hg.). The Oxford Handbook of Refugee and Forced Migra-
tion Studies. New York: Oxford University Press. 369-382.

Spiegel Online 2015. Politiker wollen Christen und Muslime getrennt un-
terbringen. Internetquelle: www.spiegel.de/politik/deutschland/fluecht-
linge-christen-und-muslime-getrennt-unterbringen-a-1054931.html (zu-
letzt abgerufen am 24.03.2019).

Spiegel Online 2017. Deutsche Botschaft bei Anschlag massiv beschidigt — Dut-
zende Tote. Internetquelle: www.spiegel.de/politik/ausland/afghanistan-
heftige-explosion-im-diplomatenviertel-von-kabul-a-1150001.html
(zuletzt abgerufen am 26.10.2018).

Stauth, Georg 1993. Islam und westlicher Rationalismus: Der Beitrag des Orientalis-
mus zur Entstehung der Soziologie. Frankfurt a.M.: Campus-Verlag.

Strauss, Annika 2015. »Beyond the Black Box and Therapy Culture — >Verstorende«
Feldforschungserfahrungen als Zugang zu lokalem Wissen verstehen lernen«. Cu-
rare 38 (1+2). 87-102.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliografie

Tezcan, Levent 2019. From Serene Certainty to the Paranoid Insecurity of Sal-
vation. Remarks on Rsentment in the Current Muslim Culture. In: von
Scheve, C., Berg, A. L., Haken, M. & Ural, N. Y. (Eds.): Inside Out: Affect and
Emotion in Multi-Religious Secular Societies. Routledge: London.

Thorner, Marc 2016: Zerrieben zwischen Regierung und IS. Internetquelle:
https://www.deutschlandfunkkultur.de/sunniten-im-irak-zerrieben-
zwischen-regierung-und-is.979.de.html?dram:article_id=364774 (zuletzt
abgerufen am 12.10.2018).

Treiber, Magnus 2005. It's just politics...Eritreische Kriegstdienstverweigerer
zwischen Lebensplanung und Asyl. In: Bayrischer Fliichtlingsrat (Hg.): In-
fodienst. 1. 01-03/2005. 32-33.

Treiber, Magnus 2016. Der Traum vom guten Leben. Die eritreische warsay-
Generation in Asmara der zweiten Nachkriegszeit. Miinster: LIT-Verlag.

Treiber, Magnus 2017. Migration aus Eritrea. Wege, Stationen, informelles Handeln.
Berlin: Reimer.

Turner, Victor 1967. Communitas: Model and Process. In: Turner, Victor (Hg.).
The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Chicago: Aldine. 131-165.

van Selm, Joanne 2014. Refugee Resettlement. In: Fiddian-Qasimeh,
Elena/Loescher, Gil/Long, Katy/Sigona, Nando (Hg.). The Oxford Handbook
of Refugee and Forced Migration Studies. New York: Oxford University Press.
512-524.

Vertovec, Steven/Becker, Susanne/Fleischer, Annett/Schader, Miriam/Wari,
Shahd 2017. Addressing the diversity of asylum-seekers’ needs and aspi-
rations. In: Report des Max Planck Institute for the Study of Religious and Ethnic
Diversity. 7-63.

Von Unger, Hella/Dilger, Hansjorg/Schénhuth, Michael 2016. Ethikbegutach-
tung in der sozial-und kulturwissenschaftlichen Forschung? Ein Debat-
tenbeitrag aus soziologischer und ethnologischer Sicht. In: Forum Quali-
tative Sozialforschung/Forum: Qualitative Social Research, 17(3), Art. 20. 1-13.

Voutira, Eftihia/Dond, Giorgia 2007. Refugee Research Methodologies: Con-
solidation and Transformation of a Field. In: Journal Of Refugee Studies Vol.
20, No. 2. 163-171.

Weiss, Regula 2003. Macht Migration krank? Eine transdisziplindre Analyse der Ge-
sundheit von Migrantinnen und Migranten. Ziirich: Seismo.

Westin, Charles/Sadia Hassanen 2014. Introduction. In: Westin, Charles/Has-
sanen, Sadia (Hg.). People on the Move: Experiences of Forced Migration. Tren-
ton: The Red Sea Press. 1-30.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

253


https://www.deutschlandfunkkultur.de/sunniten-im-irak-zerrieben-zwischen-regierung-und-is.979.de.html?dram:article_id=364774
https://www.deutschlandfunkkultur.de/sunniten-im-irak-zerrieben-zwischen-regierung-und-is.979.de.html?dram:article_id=364774
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.deutschlandfunkkultur.de/sunniten-im-irak-zerrieben-zwischen-regierung-und-is.979.de.html?dram:article_id=364774
https://www.deutschlandfunkkultur.de/sunniten-im-irak-zerrieben-zwischen-regierung-und-is.979.de.html?dram:article_id=364774

254

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Wimmer, Andreas 2004. Does Ethnicity Matter? Social Categories and Per-
sonal Networks in three Swiss Immigrant Neighborhoods. In: Ethnic and
Racial Studies 27(1). 1-36.

Yuval-Davis, Nira 2006. Belonging and the politics of belonging. In: Patterns
of Prejudice 40(3). 197-214.

Zeit Online 2016. Mindestens 30 Tote bei Anschlag auf Ramadan-Fest. Inter-
netquelle: https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/
irak-attentat-schrein-schiiten-fest-ramadan (zuletzt abgerufen am
11.10.2018).

Ziegler, Meinrad 1998. Uberlegungen zur Forschungslogik eines methodologi-
schen Nonkonformisten. In: Frohlich Gerhard/Moéhrt, Ingo (Hg.). Symboli-
sche Anthropologie der Moderne: Kulturanalysen nach Clifford Geertz. Frankfurt-
Main/New York: Campus. 51-66.

Ziese, Maren/Gritschke, Caroline 2016. Flucht und kulturelle Bildung. Be-
standsaufnahme, Reflexion, Perspektiven. In: Ziese, Maren/Gritschke,
Caroline (Hg.). Gefliichtete und kulturelle Bildung. Formate und Konzepte fiir
ein neues Praxisfeld. Bielefeld: Transcript. 23-24.

Zito, Dima 2017. Flichtlinge als Kinder — Kinderfliichtlinge«. In: Ghaderi,
Cinur/Eppenstein, Thomas (Hg.). Fliichtlinge: Multiperspektivische Zuginge.
Wiesbaden: Springer. 235-256.2

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/irak-attentat-schrein-schiiten-fest-ramadan
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/irak-attentat-schrein-schiiten-fest-ramadan
https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/irak-attentat-schrein-schiiten-fest-ramadan
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/irak-attentat-schrein-schiiten-fest-ramadan

Anhang

https://dol.org/10:14:361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EHm—.


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilder

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258  Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Abbildung 1: Screenshot der Chat-Kommunikation via >WhatsApp<

ull Unitymedia & 2zn v 59 %@ )

L ]
< . 3 am 16.01.18 um 20:11 @ %

Hallo Frau natali bis sie
morgen da3¥( @ &~

Hallo @ Auf wie der' @

sehen @ ok ¥ B P&

VOOBOVBLY ..
: aa&& 19:50
| B

i @ : 9

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abbildung 2: Screenshot der Chat-Kommunikation via >WhatsApp«

sl Unitymedia & 2zn ¥ 59% = )

4

) | ]
2 am 16.01.18 um 20:11 Oa %

1
y

Ganz viele GriiBe!!! \3'
L A

mwquuouo
VOV
vaum@® 9 9 9 0 0 ©
POVOVLLHLLE

Ich muss leider arbeiten an
der Universitat...

19:06 W

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

Bilder

259


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260  Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Abbildung 3: Screenshot der Chat-Kommunikation via sWhatsApp«
ol Unitymedia = 12:12 ¥ 59% @)

3 am 16.01.18 um 20:11

EEEOHWG

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tabellen

Sample der Studie
Familie Familienmitglieder Herkunfts- Religionszuge-
land horigkeit

Ahmadi Vater Tarek (31), Mutter Fatima | Irak Sunnitische
(30), Sohn Khadir (10), Tochter Muslime
Zainap (6)

Bakhtari Vater Rashed (46), Sohn Jawid | Afghani- Konvertierte
(15) stan Christen

Bozhdaraj | Vater Sidrit (28), Mutter Leoni- | Albanien Sunnitische
ta (28), Tochter Aldoniza (11), Muslime
Tochter Anduena (10), Sohn Ar-
dit(3)

Cestar Mutter Deborah (25), Ehe- | Eritrea Pfingstkirchler
mann Solomon (38), Deborahs
Sohn Gabriel (10), gemeinsa-
me Tochter Hope (2)

Okereke Mutter Yola (33), Partner der | Nigeria Katholiken
Mutter Thaddeusz (38), Yolas
Sohn Dino (11), Yolas Tochter
Yamina (8), Yolas Sohn Kio (1)

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Rahmani

Vater Khaled (40), Mutter
Shabnam (34), Sohn Adil (17),
Sohn Saad (14), Sohn Jamal
(10), Shabnams Schwester
Jasina (36)

Sunnitische
Muslime

Syrien

Sayed

Vater Abdul (44), Mutter Ni-
maz (36), Sohn Mohamad (17),
Tochter Nour (11), Tochter Rya
(8), Sohn Aftab (6)

Schiitische
Muslime

Irak

Besuchte Einrichtungen der Feldakteure

Besuchte Einrichtung

Name des Kindes

Kindertagesstatte

Ardit Bozhdaraj

Grundschule Klasse 1

Aftab Sayed, Zainap Ahmadi

Grundschule Klasse 2

Rya Sayed, Yamina Okereke

Grundschule Klasse 3

Gabriel Gestar, Khadir Ahmadi,
Jamal Rahmani

Grundschule Klasse 4

Anduena Bozhdaraj

Internationale Klasse der Hauptschule

Nour Sayed, Dino Okereke,
Aldoniza Bozhdaraj,
Jawid Bakhtari, Saad Rahmani

Berufskolleg

Mohamad Sayed, Adil Rahmani

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interviews

Interviewausschnitt mit Lisa, Thomas und Amir

| (Interviewerin): »Welche Religionen sind denn hier [in der Unterkunft] ver-
treten?«

L (Lisa): »Da haben wir wirklich alles dabei, wie du weifdt. Eine bunte Mi-
schung. Muslime aber hauptsichlich. Das ist wohl der Grofteil.«

I: »Spielt eure eigene Religiositit denn manchmal eine Rolle im Alltag?«

T (Thomas): »Naja, man macht die ganzen, dh, die ganzen Briuche ja auch
nicht zu Hause.«

A (Amir): »Also ich weifd gar nicht, wovon ihr redet. Ich werd<sowas nicht ge-
fragt [lacht].«

I an A gerichtet: »Was meinst du, wie das kommt?«

A:»Naja, ich binja Muslim. Und das erwarten die [Fliichtlinge] ja auch [zeigt
an sich herunter]. Ich sprech<ja die Sprache. Aber gut. Ich kénnt<ja auch
Christ sein, klar. Aber die gehen eben davon aus, dass ich Moslem bin. Und
dass ich mich auskenne mit ihrer Kultur. Aber das kann ich ja auch nur, ich
sag mal, ein Stiick weit. Ich war ja noch nie in Syrien oder Irak. Und man-
ches ist auch ganz anders. Mein Arabisch ist ja auch nicht hundertprozentig
gleich wie ihr Arabisch. Manche Woérter sind ganz komisch [lacht], aber mitt-
lerweile hab«ich die drauf.«

I: »In welchen Situationen spielt Religion denn noch eine Rolle in der Unter-
kunft?«

T:»Das istja immer das grofite Thema beim Putzplan [alle lachen]!«

L: »a, also da wird schon mal gesagt, man kann bestimmte Aufgaben nicht
erledigen wegen der Religion. Oder mit manchen Leuten den Flur nicht tei-
len, weil die zum Beispiel Christen sind und nicht so reinlich. Oder bei Haut-
farben wird das auch oft gesagt, afrikanische Familien haben’s da auch nicht
so leicht, zum Beispiel.«

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

T: »Aber das WLAN-Passwort wollen trotzdem alle.«

L: »Ja, wenn es mal wieder eine ganz schlimme Phase gab und Familien ha-
bensichin die Haare gekriegt, weil niemand putzen wollte, haben wirja das
WLAN-Passwort nicht ausgegeben, bis die Sache geklart war.«

T:»Da muss man dann mal Gber seinen Schatten springen. Inihrer Wohnung
miissen sie ja auch putzen — und wenn es drinnen tipptopp aussieht, kann
es draufden [im Flur] ja nicht aussehen wie Sau.«

A: »Bei manchen sieht’s aber auch drinnen so aus. [grinst]«

L: »Ja gut, aber das muss auch jeder selber wissen, was und wie viel er da
machen will.

[.]

T:»)a aber du fragtest ja wegen Religion. Ich denke manchmal, dass es auch
viel um Nationen geht. Weil zum Beispiel Afghanen und die Araber oft ja
Uberhaupt nicht miteinander kénnen. Das miissen wir uns dann auch oft
anhdren. So unter dem Motto>Die Afghanen putzen nicht richtige.«

L: »Und die afghanischen Familien beschweren sich oft, dass fiir die arabi-
schen Familien mehr getan wird. Dabeiist dasja gar nichtso. Dukennstdoch
Familie Peshwan. Gestern war die Mama wieder bei mirim Biiro und hat ge-
sagt, ich wiirde nur fiir die arabischen Familien eine Wohnung suchen.«
T:»)a, das sagen die mir auch immer:>Die Sozialarbeiter helfen nur den Ara-
bern. Und die Araber haben sogar ihren eigenen Hausmeister<.«

A: [lacht laut] »Oh Mann, da fallt mir nichts mehr zu ein [an mich gewandt].
Aber ohne Witz, das sagen die wirklich.«

L: »Ja, natlrlich ist das Quatsch. Aber so ist das eben immer. Der eine guckt
immer, was der andere hat, und alle denken immer wir kdnnten ihnen dann
auch mehr verschaffen. Dabei haben wir mit manchen Dingen einfach gar
nichts zu tun. Oder, naja, einfach iiberhaupt keinen Einfluss darauf. Ich kann
doch nicht wissen, wer eine Wohnung kriegen wird und wer nicht. Den Ver-
mietern ist doch auch egal ob Araber oder Afghane. Wir sind schon froh,
wenn es kein Problem ist, dass wir fiir Fliichtlinge suchen.«

T: »Viele denken aber immer, dass wir das alles klaren kénnten. Manche
dachten ja auch wirklich lange, dass wir Einfluss auf den Asylentscheid hat-
ten. Da kann man erkldren so viel man will. Wenn das Geriicht rumgeht,
dann glauben die Leute das. Die setzen ja auch Hoffnung darein. Ich ver-
steh’ das schon.«

I: »Und sonst? Was hat sich denn so gedndert in der Arbeit mit den Bewoh-
nern oder an den Bewohnern oder euch selbst im Laufe der Zeit hier?«

L: »]a, also diese Machtkdmpfe, wie gesagt. Zwischen arabischen und afgha-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interviews

nischen Familien. Das war alles mal viel schlimmer. Da hat sich wirklich viel
getan. Viele sind auch gut befreundet jetzt.«

T: »Die Familien sind ja auch einfach zusammengewachsen. Klar kann im-
mer noch nicht jeder mit jedem. Aber ich denke, man kennt sich und man
kann sich auch untereinander mal helfen.«

L: »Gerade als letztes Jahr eine Gruppe von Kindern zusammen eingeschult
wurde. Die Kinder kannten sich ja sowieso schon alle vom Spielen und vom
Kinder- und Jugendtreff. Aber bei der Einschulung mussten die Eltern sich
eben auch mal zusammenraufen und sich austauschen. Das war ja fiir alle
neu. Manche der Mutter trinken jetzt auch mal einen Tee zusammen. Das
ist ganz schon. Das hat dann nicht immer nur mit Herkunft und Sprache zu
tun.«

[.]

Einzelinterviewausschnitt mit Lisa

I: »Was wiirdest du sagen sind Hauptursachen fiir Konflikte hier?«

L:»Klar, jeder kommt mit seinem Packchen an Vorurteilen hier an. Das merkt
man schon. Da wollen die arabischen Familien oft nicht, dass afrikanische
Familien mit ihnen sich den Flur teilen, weil die so dreckig seien. Aber das
missen die dann eben. Natirlich nimmt man die auch auseinander, wenn
es menschlich gar nicht passt. Aber Nationalitdten spielen schon eine gro-
e Rolle. Es gibt aber auch Familien, die man zusammenpackt, bei denen
zwar die Nationalitdten passen, aber alles andere anscheinend nicht. Neu-
lich hatten wir zwei syrische Familien auf einem Flur wohnen. Trotzdem ging
das gar nicht. Die haben sich nur beschimpft.«

I: »Und was machst du dann, wenn du merkst, da ist ein Konflikt unter den
Bewohnern, der gelost werden muss?«

L: »Also, wenn es eine absolute Krise gibe, kdnnte ich einen bestellen, einen
Dolmetscher, und das Sozialamt wiirde den dann auch zahlen, aber meis-
tens missen wir uns anders behelfen. Da spricht dannjemand aus dem Haus
Arabisch und gut Englisch oder ein bisschen besser Deutsch oder wir warten
bis nachmittags, wenn die Kinder von der Schule kommen und iibersetzen
kénnen. Im Notfall geht’s auch mit Hinden und FiifSen.«

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

265


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Interviewausschnitt mit Pfarrer Schneider

I: »Méchten Sie mir zunichst vielleicht etwas (iber den Ursprung der Ge-
meinde erzihlen?«

S:»]a, gern. Die Gemeinde gibt es seit den 50er Jahren, und sie istim Prinzip
aus zwei Gemeinden hervorgegangen, die es ja noch viel linger gab. Was
fiir Sie vielleicht interessant ist, ist, dass wir damals eine Vielzahl von neuen
Mitgliedern bekamen, die auf der Flucht aus Ostpreufen gewesen waren.
Durch die Flucht waren sie sicher auch traumatisiert, und die Gemeinde
hat sie gewissermaflen auch aufgefangen. Wir haben heute insgesamt
circa 3000 Mitglieder. Das ist natirlich die Summe auf dem Papier. Also
diejenigen, die zum Beispiel registriert sind, weil sie nach Mittstadt ziehen
und so als Gemeindemitglied gefiihrt werden. Aber das sind natdrlich nicht
alles aktive Mitglieder. Das ist ja bei jeder Gemeinde so. Und die meisten
Mitglieder sehen wir dann auf den Cottesdiensten. Vor allem auf dem
Sonntagsgottesdienst. Dann haben wir noch verschiedene Arbeitskreise.
Da wire die Jugendarbeit zu nennen, der Konfirmationsunterricht, unser
Seniorenkreis und unsere Hauskreise. Da steckt dahinter, dass man sich in
privaten Hausern trifft, um zum Beispiel aus der Bibel zu lesen. Und wir
haben auch hier unterschiedliche Altersgruppen, die sich so organisiert
treffen. Insgesamt sind es — ich wiirde schiatzen — aktuell so 25 Hauskrei-
se. Und dann gibt es noch die Freizeiten und Familienfreizeiten, die wir
veranstalten. Wir organisieren auch eine Karnevalsfreizeit. Letztes Jahr
[2016] fand die erstmalig mit Fliichtlingen statt. Da sind wir insgesamt 120
Personen gewesen und davon 70 Fliichtlinge und 50 Deutsche. Das war
schon was.«

I: »Wie gestaltet sich denn das Gemeindeleben seitdem Gefliichtete dabei
sind?«

S: »Mhm. Zunichst mal gab es eine Veranderung bei den Bibelabenden.
Friiher, also vor 2015, kamen immer weniger Mitglieder zu den klassischen
Bibelabenden. Bis dann eines Tages Herr Rostam [ein Gemeindereferent,
der sich in der Fliichtlingshilfe engagiert] in der Tiir stand mit finf irani-
schen Mannern. Sie hatten Interesse sich bei uns einzubringen und freuten
sich iber die Gemeinschaft, denke ich, und dann dnderten sich auch lang-
sam die Bibelkreise. Man kénnte, denke ich, sagen, dass es einen [iiberlegt]
epochalen Ubergang gab vom klassischen Bibelkreis, der eingebrochen war
und sich in neuen Gruppen zusammensetzte, unseren Hauskreisen und den
gefliichteten Ménnern, die an unseren Veranstaltungen teilnahmen. Denn

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interviews

wir mussten schon (iberlegen, wie wir unsere Inhalte so vermitteln und
anbieten, dass alle sie verstehen kénnen. Und es kamen ja auch weitere
Menschen dazu. Auch mit ihren Familien. Es sprach sich dann herum, dass
es bei uns ganz schon ist, vielleicht. Manchen konnten wir als Gemeinde
auch helfen, indem wir zum Beispiel eine Wohnung finden konnten. Das ist
alles hauptsachlich den Ehrenamtlichen zu verdanken, die sich sehr enga-
giert haben, wobei wir kein klassisches Patensystem haben. Die Familien
und Bediirfnisse haben sich eher von allein gefunden, ohne dass wir grof
vermittelt hitten. Und wie das immer so ist, einige blieben, andere gingen.«
I: »War der Anfang denn schwierig fiir die Gemeinde? Mit den Neumitglie-
dern, meine ich?«

S: »Ja, es war schon schwierig manchmal. Und wir missen auch manchmal
noch vermitteln. Das wird sich so schnell nicht dndern. Das ist der eine
Aspekt. Der andere ist, dass die Fliichtlinge ja auch erst mal kein Wort
Deutsch sprachen. Wenn Herr Rostam da war, konnte er ein bisschen tber-
setzen, aber ansonsten [lacht] naja, Farsi spricht hier einfach niemand von
uns. Ich habe mir mittlerweile so ein bisschen was angeeignet. Ein kleines
Grundrepertoire, sozusagen. Um jemanden zu begriifden und ein bisschen
Basisinformationen zu vermitteln, aber ich kann jetzt natiirlich auch nicht
flieflend Farsi — und lesen und schreiben sowieso nicht. Das ist den Men-
schen auch klar. Mittlerweile, dieses [2017] und letztes [2016] Jahr, hat sich
da aber viel getan. Die meisten sprechen wirklich ganz gutes Deutsch, die
Kinder ja sowieso, und Neuankémmlingen kann jetzt ganz anders geholfen
werden als noch vor zwei Jahren. Sie kénnen sich untereinander viel besser
unterstiitzen. Die erste Generation von 2015 kann ganz viel Hilfe leisten.«

I: »Und den Kontakt zur Gemeinde hat Herr Rostam jeweils vermittelt?«
S:»In den ersten Fillen ja. Wie er da in der Tiir stand mit diesen fiinf Man-
nern — das war ein Bild. Das vergisst man nicht. Er und ich arbeiten ja schon
eine Weile zusammen. Er kennt sich gut aus in der Stadt und hat auch seine
Netzwerke. Und wenn die Menschen sich mit christlichem Glauben, mit
protestantischem Glauben beschaftigen mochten, sind sie bei uns natiirlich
richtig, und da wiirde sie auch niemand wegschicken. Was sich dann wei-
terentwickelt, das muss man sehen. Mittlerweile kommen die Menschen
von selbst zu uns. Es spricht sich herum, dass die Farsi-Sprechenden bei
uns sind. Wir haben mittlerweile Perser aus Iran und Afghanistan aus dem
ganzen Stadtgebiet. Manche haben lange Anreisewege fiir die Predigten.
Und es gibt in Mittstadt auch so eine Art iranische Community. Das sind
junge Minner, aber auch Familien und Einzelpersonen. Man kennt sich

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

267


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

dann meist auch aus den Unterkiinften, und dann kommen sie zu uns. Wir
mochten auch ganz gern, dass der Schwerpunkt auf den Farsi-Sprechenden
bleibt, weil wir dafiir jetzt die Ansprechpartner haben und Kapazititen
haben. Deswegen machen wir jetzt auch keine 6ffentliche Werbung oder
so. Die Gruppe, wie sie jetzt ist, das passt gerade so.«

I: »Wie ist denn das Vorwissen zum christlichen Glauben der meisten Men-
schen, wenn sie zu lhnen kommen?«

S:»Das ist unterschiedlich. Dass es Cott gibt, ist fiir die Menschen ganz klar.
Da muss man jetzt keine Uberzeugungsarbeit leisten [lacht]. Auch wenn sie
vorher an Allah geglaubt haben. Man fiihlt sich wie Geschwister im Ceiste.
Das hat noch niemand infrage gestellt. Manche wissen etwas mehr tber
das Christentum, andere weniger. Einige unserer Mitglieder waren aber
auch schon Christen und haben im Iran oder in Afghanistan an so was wie
Untergrund-Bibelgruppen teilgenommen. Das waren aber nur wenige und,
man muss sich das mal vorstellen, das war natiirlich auch sehr gefahrlich.
Sobald da einer nicht mehr kam, konnte es sein, dass er aufgegriffen wurde,
und dann sollte man sich iberlegen, das Land zu verlassen. So wurde es mir
erzdhlt, und so haben die Menschen dann auch das Land verlassen. Denn
wenn einer aufgegriffen und gefoltert wird, ist es sehr wahrscheinlich, dass
die ganze Gruppe oder zumindest der Standort auffliegt. Und diese Leute
hatten natiirlich unheimlich Angst vor ihrem BAMF-Test, dem Interview.
Wenn man danach abgeschoben wird, ist es einfach sehr gefahrlich in den
Herkunftsldndern. Gerade wenn man in so einer Gruppe war. Auch wenn
dort nur Bibel gelesen wurde. Dieser Test, das Gesprach, ist einfach mehrals
eine Flihrerscheinpriifung — das entscheidet tiber das ganze weitere Leben.
Das ist existenziell. Wir haben da versucht, viel zu unterstiitzen und den
Menschen beizustehen und haben sie zu den Interviews begleitet.«

I: »Welche Fragen haben die Menschen denn oder was beschéftigt sie
denn?«

S:»Also da gibt es schon mal klassische Unterschiede zu unseren deutschen
Mitgliedern. Vor den Fliichtlingen, 2015, haben wir zum Beispiel immer mal
wieder Theodizee betrieben und Fragen wie >Gibt es ein Gericht?, >Gibt es
Satan? thematisiert. Den Fliichtlingen geht es eher um die Unterschiede,
wirde ich sagen. Also, sie wiirden gern direkte Vergleiche haben zwischen
Koran und Bibel, zum Beispiel. Oder genau wissen: >Wo sind die Schnitt-
mengen und wo nicht?>Was ist zum Beispiel mitJesus in der Bibel und Jesus
im Koran?< Aber das ist natirlich nicht immer so einfach, wie sie sich das
vorstellen. Und fir manche ist das auch [tGberlegt] unbefriedigend. Und sie

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interviews

interessieren sich sehr fiir [iberlegt] fir praktische Fragen:>Wie betet man
genau?«>Sitzt man oder steht man? Und wie genau?;, >Wie fastet man bei
euch?<. Sie wiinschen sich da analoge Regeln, die sie befolgen kénnen. Aber
so ist das bei uns nun mal nicht. Da muss jeder seinen eigenen Weg finden.
Aber sie lernen natirlich auch, indem sie am Gemeindeleben teilnehmen.
Auf unserer Karnevalsfreizeit, zum Beispiel. Dass Christsein auch heifdt,
tanzen zu dirfen, mal ein Bier trinken zu diirfen [lacht], naja, wir hatten da
abends so ein Disco-Programm, aber auch, sich rasieren zu diirfen und eben
keinen Bart tragen zu miissen, gehort dazu. Sie sind dann ganz (iberrascht
gewesen, dass das erlaubt ist. Und dass man trotzdem kein schlechterer
Mensch ist. Das ist eine ganz neue Offenheit, die sie hier mitkriegen und
natirlich auch eine Freiheit.«

I: »Was erhoffen sich die Gefliichteten denn von ihrer Mitgliedschaft in der
Gemeinde?«

S: »Sie mochten wahrscheinlich gern Anschluss und einen Ort, um zur Ruhe
zu kommen. Aber, hier ist eben auch was los, hier sind auch junge Leute,
das ist wahrscheinlich auch nicht ganz unwichtig. Und ein grofies Anliegen
ist natiirlich die Taufe.«

I: »Wie viele Taufen von Gefliichteten haben Sie denn bisher durchgefiihrt?«
S: »Also, es ist so: Bei den Fliichtlingen geht wohl das Geriicht um, dass
man nach dreimaliger Teilnahme am Gottesdienst eine Taufbescheinigung
erhilt und dann damit zum BAMF gehen kann. Aber das stimmt nicht. Wir
machen das ganz individuell. Offiziell heifdt es, dass vorher eine >genaue
Unterweisung« zu erfolgen habe. Das heif3t zwar nicht, dass wir rigorose
Glaubensprifungen machen, aber schon, dass wir die Menschen erst mal
am Gemeindeleben teilhaben lassen und schauen, wer sich wie einbringt.
Und sie besuchen den Konfirmandenunterricht, sofern das sprachlich
moglich ist. Ein Mddchen macht das zurzeit. Hier gibt es manchmal auch
Méglichkeiten, zu tbersetzen. Das ist bisher der Weg, den wir fiir uns
gefunden haben. Und bisher habe ich circa 40 Bescheinigungen ausgestellt.
Die werden individuell verfasst. Und da hat man schon noch mal Handhabe,
um zu betonen, dass jemand besonders engagiert ist, oder ob jemand nur
teilgenommen hat. Manche sieht man dann auch nicht mehr, aber der
Grofteil bleibt. Ich verstehe auch die Vorbehalte, die manche haben. Dass
Flichtlinge nur zu uns kommen, um Vorteile davon zu haben. Aber, [Gber-
legt], letztlich kann man niemandem ins Herz gucken — einem Deutschen
auch nicht.«

I: »Taufen Sie auch Babys und Kinder der Gefliichteten?«

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

269


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

S: »Nein. Erst ab circa 10 Jahre. Die Kinder aus der Gemeinde besuchen
aber alle regelmifiig den Kindergottesdienst, und so werden sie ja auch im
christlichen Glauben grof3.«

I: »Und wie empfinden Sie das Gemeindeleben jetzt?«

S: »Es gab schon viele Veranderungen. Wir haben jetzt zum Beispiel eine
reine Frauengruppe bei uns. Das hatten wir frither nicht. Damit die Frauen
bestimmte Themen auch unter sich besprechen kdnnen. Und im Presbyte-
rium gibt es einen neuen Bereich, der sich nur mit gefliichteten Menschen
befasst. Tja, und die Predigten haben sich natiirlich gedndert. Die werden
jetzt iibersetzt von den Persern mit so einer App: >Live-Ubersetzer Farsic fiir
den Gottesdienst. Das ist natirlich toll, aber es funktioniert auch nicht im-
mer reibungslos und ist schon auch anstrengend fiir alle. Also, das heif3t, die
Form der Predigt musste sich natiirlich auch &ndern. Wir sind hier eine, eine
gutbiirgerliche Gemeinde mit einem hohen Akademiker-Anteil. Da bin ich
es gewohnt, sprachlich auch auf einem abstrakten Niveau zu sprechen. Das
musste sich aber dndern, um alle zu erreichen. Und da muss man auch erst
mal einen Konsens finden innerhalb der Gemeinde. Und auch die Freizeiten,
die ja eine tolle Sache sind, miissen jetzt noch mal neu iiberlegt werden.
Die Karnevalsfreizeit zum Beispiel, da hatten wir beim ersten Mal, 2016,
mit den Fliichtlingen (iber Sponsoren nur einen symbolischen Beitrag von
10 Euro erhoben, also fiir die Fliichtlinge. Und es waren circa 30 Fliichtlinge
dabei. Wir hatten dann das Thema >lran¢, damit sie auch tber ihre Heimat
sprechen konnen, und es wurden Bilder aus dem Iran gezeigt und (iber das
Buch Ester gesprochen. Das spielt ja im heutigen Persien und ist dort auch
recht bekannt. Die meisten Fliichtlinge kannten auch den Konig und die
Hauptorte aus dem Buch. Und sie kennen auch die alten Verfilmungen aus
den 60erJahren. Bei unsist das gar nicht so [liberlegt] populdr. Viele unserer
Mitglieder kannten es nicht. Und, naja, das war natirlich schon schén, da
auch was Neues zu lernen, aber manchen Mitgliedern war es auch zu viel.
Sie hitten sich eine traditionellere Freizeit gewiinscht. Und dieses Jahr
[2017] bei der Freizeit waren es dann ja schon 70 Fliichtlinge, und da haben
wir vorher vom Programm alles etwas traditioneller gehalten. Das Thema
war das Reformationsjubilaum, das hatten sich auch viele gewiinscht. Aber
es hatte sich [unter den Fliichtlingen] offenbar rumgesprochen, dass man
sich fiir 10 Euro eine schone Zeit machen kann inklusive Verpflegung und
Disco [lacht]. Und da gab es schon ein paar Beschwerden. Weil wir dann
immer jemanden haben mussten, der manche Leute morgens aus den
Betten holt zur Morgenpredigt oder daran erinnert, dass jetzt Bibelkreis ist,

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interviews

weil manche da stindig am Handy gespielt haben. Das hat manchen von
unseren Mitgliedern itberhaupt nicht gefallen, sodass wir wieder iiberlegen
mussten, was wir fiir nachstes Jahr anders gestalten sollten. Und momen-
tan ist die Uberlegung, den Beitrag fiir 2018 etwas an den der Deutschen
anzugleichen, sodass nur noch die mitfahren, denen es wirklich auch um
die Inhalte geht. 10 Euro fiir ein ganzes Wochenende ist schon sehr wenig.
Vielleicht sogar zu gut gemeint. Und diejenigen, die schon zwei Jahre in
Mittstadt sind, die kdnnen sicher auch etwas mehr erlbrigen. Und sie
konnen es ja auch einplanen, die Fahrt ist ja nur einmal im Jahr. [seufzt]
Wir sind eben eine typische [liberlegt] mittelstindische westeuropdische
Gemeinde, und da wird es auch noch einige Herausforderungen geben. Es
wird alles weiter zusammenwachsen, aber es wird auch irritieren. Und es
gehtja genau darum, Menschen zusammenzufiihren auf diesen Freizeiten.«
I: »Also erhalten Sie manchmal auch Beschwerden dariiber, wie sich Dinge
gedndert haben oder dass sie sich gedndert haben?«

S: »Ja, natiirlich. Im Verhiltnis sind das aber wenige. Ich habe schon Briefe
von Einzelpersonen bekommen oder es gibt mal ein schwieriges Cesprich,
gerade auch, weil sich die Cottesdienste ja dndern. Dafiir strukturiert sich
anderes neu, und es bilden sich plétzlich neue Hauskreise. Und insgesamt
nimmt die Gemeinde die Flichtlinge wohlwollend auf, und die ehrenamt-
lich Engagierten sammeln auch Sachspenden ein oder unterstiitzen gezielt
Familien. Manche sind auch Taufpaten fiir die Fliichtlinge, und das ist schén
zu sehen. Manche Winsche kénnen wir als Gemeinde aber auch nicht
erfiillen. Wenn Flichtlinge uns nach Arbeit und Wohnungen fragen, zum
Beispiel. Oder wenn ich gefragt werde, bei einem bestimmten Kindergarten
in der Nahe vom Wohnort anzurufen, damit das Kind einen Platz bekommt.
Bei unserem evangelischen Kindergarten konnte man da vielleicht noch
was drehen, aber nur weil der Pfarrer anruft, kann eine KiTa einem Kind
naturlich keinen Platz geben. Sowas miissen wir dann immer erklaren.«

Interviewausschnitt mit Herrn Karami

K:»Wirmachen die Beratung kurzfristig. Viele Flichtlinge sind sehr dankbar
dafiir. Sie rufen mich an und zwei, drei Tage spater komme ich vorbei. Das ist
nicht wie bei einem Amt, wo man einen Termin bekommt fiir einen Monat
spater. Man darf das auch nicht unterschitzen. Diese Leute haben ja einen
Grund, warum sie anrufen. Das sind extreme Situationen, und sie brauchen

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

2N


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

schnell Hilfe. Und aufRerdem missen sie bei unsja nichts bezahlen, und das
spricht sich natiirlich rum. Die Beratung ist deswegen so erfolgreich, weil
sie personlich ist und weil es ja eine seelische Sache ist. Das bekommen die
Menschen nirgendwo anders. Ein Pfarrer oder ein Mitarbeiter einer anderen
Beratungsstelle kann diese Anliegen ja gar nicht verstehen. Nicht wirklich
verstehen. Nicht mit dem Herzen. Ich beziehe meinen Rat auch immer auf
die konkreten personlichen Probleme und kann dann natiirlich auch die
Uberlieferungen des Koran hinzuziehen .«

I: »Was sind denn haufige Fragen Gefliichteter in Abgrenzung zu Fragen
deutscher Muslime?«

K: »Fliichtlinge sind einfach viel vorsichtiger. Die haben in der Regel ganz
andere Lebenskonflikte. Die fragen sich: sWas kann ich hier einkaufen, das
halal ist, und wo gibt es solche Shops?< Und vor allem: sWie kann ich mich
in Deutschland im Alltag als Muslim verhalten? Darf ich sagen, dass ich
Muslim bin? Und wie sage ich sowas? Und wie kann man sowas zeigen? Darf
man sowas Uberhaupt zeigen? Bekommt man Stress mit den Behorden,
wenn man das zeigt?« Der Unterschied ist, dass man tber viele Sachen, in
Syrien zum Beispiel, nicht nachdenken musste als Fliichtling. Miitter haben
ihren Tochtern gesagt:>So, du tragst jetzt ein Kopftuch¢, > und das Madchen
wiirde es nicht hinterfragen. Da miissten die Eltern nur sagen: >Weil wir das
so machens, und es ware klar. Klar wiirde die Tochter vielleicht ein bisschen
meckern, aber grofier Aufstand ist da nicht moglich. Weil, die Gesellschaft
tragt das ja mit. Und deswegen ist es schon ein Zwang fiir die Tochter. Da
gibt’s nichts infrage zu stellen fir die Tochter. Das ist aber auch bequem fiir
die Eltern. Hier [in Mittstadt] fihlt man sich aber mehr als Einzelperson. Da
hat die Tochter schon einen Grund zu fragen oder versteht es nicht, weil sie
zum Beispiel die Einzige in ihrer Klasse ist, die plotzlich ein Kopftuch tragen
muss, und die Mitschiiler das ja auch nicht kennen. Hier gibt es dann aber
einen grofRen Konflikt in der Familie, und ich helfe dann in diesen Fillen, zu
beraten.«

I: »Sprichst du in der Beratung dann eher mit Mannern, mit Frauen oder
allgemein mit Familien?«

K: »Mit beiden. Gefliichtete Frauen sind besonders gehemmt, sich an
Fremde zu wenden. Nicht nur wegen der Sprache, auch weil man mit Nicht-
Muslimen keine religiosen Probleme besprechen kann oder mochte. Man
scheut sich davor. Weil man Angst hat, dass man sowieso nicht verstanden
wird. Nach hiuslicher Gewalt zum Beispiel. Ich mache dannja auch Hausbe-
suche. Ich spreche mit der Frau und dem Mann einzeln. Ich nehme sie ernst.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interviews

Ich kann zum Beispiel auch ein Scheidungsritual ausfiihren. Das mache ich
aber nicht so leichtfertig. Wenn ich deswegen gerufen werde, dann spreche
ich immer erst mit dem Paar. In der Beratung, wenn man zuhort und auch
noch mal an das erinnert, was das Paar zusammen erlebt hat oder was sie
verbindet, besonders die Kinder, dann kann man manchmal doch noch eine
Versohnung herbeifithren.«

I: »Und wie gehst du mit Menschen in der Beratung um, die sich unsicher
sind, ob der muslimische Glaube noch der richtige fiir sie ist?«

K: »Ja, also wenn ich hére, dass Muslime in Deutschland plétzlich Chris-
ten werden wollen [Uberlegt], ich weif nicht. Ich finde, das ist einfach
ein schmutziger Weg. Ich glaube nicht, dass die in Deutschland plétzlich
Anhénger von Christus geworden sind, sondern dass es da ganz klar um
Vorteile geht. Fiir den Asylbescheid. Es gibt in all diesen Landern so viele
Muslime, die Atheisten sind. Und das war auch schon immer so. Ich denke
dann immer: >Es gibt Tausende von euch! Dafiir muss man doch nicht
Christ werdenc«. Fiir mich sind alle Muslime gleich. Egal, wie die sich selbst
verstehen und ob sie beten oder nicht. Das mache ich auch in der Beratung
klar. Es gibt so viele Fliichtlinge, die machen in meiner Beratung erst mal
andere muslimische Stromungen schlecht und reden schlecht tber sie. Ich
sage dann aber immer gleich, dass das nicht richtig ist. Man muss Empathie
mit allen haben. Nicht nur mit Christen oder Atheisten, sondern auch mit
anderen muslimischen Konfessionen. Ich meine, ich bin am Anfangja auch
immer in die Unterkinfte gegangen. Die haben mich stindig angerufen.
Eigentlich fast jeden Tag. Wegen allen mdglichen Sachen. Mittlerweile
haben die ja wenigstens Securities, die arabisch sprechen. Die kénnen dann
auch mal was dolmetschen. Aber die wissen ja auch nicht das, was ein
Sozialarbeiter weif. Man braucht wirklich Kulturmittler in den Unterkiinf-
ten. Jemand anderes kann das eigentlich nicht machen. Wir sind ja auch
immer so naiv. Die [Fliichtlinge] erzahlen den Sozialarbeitern ja manchmal
nur Quatsch. Angeblich wollen die die Hand nicht geben aus religiésen
Griinden. Und in der Beratung sagen die mir dann, dass sie einfach keinen
Respekt haben, weil das [die Sozialarbeiterin] eine Frau ist. Also manche
machen wirklich eine Show. Das ist total drgerlich [energisch]! Manche tun
so religios, und in ihren Heimatlandern waren das manchmal Straftéter, da
war ihnen auch egal, ob sie ein guter Muslim sind!«

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.

273


https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethnologie und Kulturanthropologie

Victoria Hegner
Hexen der Grof3stadt
Urbanitét und neureligiése Praxis in Berlin

2019, 330 S, kart., 20 Farbabbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4369-5
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4369-9

Stefan Wellgraf

Schule der Gefiihle

Zur emotionalen Erfahrung von Minderwertigkeit
in neoliberalen Zeiten

2018, 446 S., kart., 16 SW-Abbildungen
: T 34,99 € (DE), 978-3-8376-4039-7
| E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4039-1
, | EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4039-7

Sandro Ratt

DEFORMATIONEN Deformationen der Ordnung

DER ORDNUNG Bausteine einer kulturwissenschaftlichen
Katastrophologie

2018, 354 S., kart., 20 SW-Abbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4313-8
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4313-2

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethnologie und Kulturanthropologie

MARTIN HEIDELBERGER Martin Heidelberger

KORRESPONDENTEN Korrespondenten des Wandels

E]E?LE‘I){(IT\ENHEUEEIESMUBALEN Lokale Akteure der globalen Nachrichtenindustrie

NACHRICHTENINDUSTRIE

2018, 328S., kart.
39,99 € (DE), 978-3-8376-4173-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4173-2

Daniel Kofahl, Sebastian Schellhaas (Hg.)
Kulinarische Ethnologie

Beitrage zur Wissenschaft von eigenen, fremden
und globalisierten Erndhrungskulturen

2018, 320 S., kart., 9 SW-Abbildungen, 12 Farbabbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-3539-3
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3539-7

Marcio Vilar

Calon-Welten

Eine Ethnografie iiber das Leben,

Sterben und Weiterleben bei Ciganos in Brasilien

Marcio Vilar

April 2020, 342 S., kart., 11 SW-Abbildungen, 8 Farbabbildungen
40,00€ (DE), 978-3-8376-4438-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4438-2

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839452508 - am 14.02.2026, 16:44:59.



https://doi.org/10.14361/9783839452509
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danksagung
	1. Einleitung
	2. Theoretische Grundlagen
	2.1. Fragestellung
	2.2. Erkenntnisziele
	2.3. Forschungsstand

	3. Methodik
	3.1. Qualitative Methodik in den Sozialwissenschaften
	3.2. Ethnologie und ethnologisches Arbeiten
	3.3. Bezüge der Forscherin
	3.4. Konstruktion des ›Feldes‹
	3.5. Forscherin sein
	3.6. Reflexive Grounded-Theory-Methode

	4. Forschungsethik
	4.1. Begrifflichkeiten
	4.2. Datenschutz und Schutz der Persönlichkeitsrechte
	4.3. Forschung mit Individuen in prekären Lebensverhältnissen
	4.4. Forschung mit Kindern und Jugendlichen
	4.5. Selbstreflexion

	5. Erste Dimension: Religiöse Zugehörigkeiten und Zuschreibungen am Fallbeispiel des Ramadan
	5.1. Die Erstaufnahmeeinrichtung
	5.2. Die Interaktionen
	5.3. Analyse
	5.4. Zusammenfassung

	6. Die kommunale Unterkunft als Bedeutungsträger
	6.1. Die kommunale Unterkunft
	6.2. Wer bewegt sich in der Unterkunft?
	6.3. Die Unterkunft als Bedeutungsträger für die Akteure

	7. Zweite Dimension: Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens am Fallbeispiel des Putzplans
	7.1. Fallbeispiel ›Der Putzplan‹ – aus Bewohnersicht
	7.2. Fallbeispiel ›Der Putzplan‹ – aus Sozialarbeitersicht
	7.3. Zusammenfassung

	8. Dritte Dimension: Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiöse Praktiken am Fallbeispiel des ›Zuckerfests‹
	8.1. Erwartungen und Missverständnisse aufseiten der Sozialarbeiter
	8.2. Familiendynamiken um ›Eid‹
	8.3. Zusammenfassung

	9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion
	9.1. Hintergrundinformationen und Narrative der Familie Bakthari
	9.2. Analyse
	9.3. Zusammenfassung

	10. Schluss
	Bibliografie
	Anhang
	Bilder
	Tabellen
	Interviews
	Interviewausschnitt mit Lisa, Thomas und Amir
	Einzelinterviewausschnitt mit Lisa
	Interviewausschnitt mit Pfarrer Schneider
	Interviewausschnitt mit Herrn Karami



