56

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt
3.1 Rassismustheorien

Mit den in diesem Kapitel vorgestellten Theorien lisst sich das Phinomen des Rassismus
systematisch und gesellschaftstheoretisch fundiert beschreiben. Da die Rassismusfor-
schung relativ jung ist, lassen sich die theoretischen Konzeptionen der verschiedenen
Autor*innen durchaus als wissenschaftliche Pionierarbeiten bezeichnen.? Alle im Fol-
gendenvorgestellten Ansitze sind zu einer 2hnlichen Zeit in Frankreich und Grofbritan-
nien entstanden und konnen als Klassiker der Rassismusforschung bezeichnet werden,
da sie trotz produktiver zeitgendssischer Weiterentwicklungen (s.u.) kaum an Relevanz
eingebiifdt haben. Beginnen werde ich mit der Rassismuskonzeption Albert Memmis.

Memmi definiert Rassismus folgendermafen: »Der Rassismus ist die verallgemei-
nerte und verabsolutierte Wertung tatsichlicher oder fiktiver Unterschiede zum Nut-
zen des Ankligers und zum Schaden seines Opfers, mit der seine Privilegien oder seine
Aggressionen gerechtfertigt werden sollen« (Memmi 1992 [1982], 164). Memmis Defini-
tion besticht einerseits durch eine klare und pointierte Kernaussage, mit der deutlich
benannt werden kann, wer vom Rassismus profitiert und wer nicht. Der Aspekt der Pri-
vilegien wird in aktuellen Debatten um Critical Whiteness immer wieder angesprochen,
um zu verdeutlichen, wie viele Vorteile Menschen, die nicht von Rassismus betroffen
sind, tatsichlich genieen (vgl. diesbeziiglich Tif$berger 2021, 80-93; 2017, 91ff.). Ande-
rerseits weist die Rassismusdefinition von Memmi darauf hin, dass rassistische Diffe-
renzen konstruiert sein konnen. Memmi geht dabei allerdings davon aus, dass es fikti-
ve und tatsichliche Unterschiede gibt. Diese scharfe Trennung ist aus einer ideologie-
und diskurstheoretisch informierten Perspektive nicht mehr tragbar, da mit dieser da-
von ausgegangen werden muss, dass Unterschiede immer gesellschaftlich konstruiert
und aufgrund dessen auch immer tatsichlich sind. Auf diesen Punkt wird auf den folgen-
den Seiten noch intensiver eingegangen. Des Weiteren fillt auf, dass Memmis Definiti-
on stark auf einer Titer*in-Opfer-Argumentation beruht. Diese ermdglicht es zwar die
Intention der Tater*in herauszustellen, hat aber zugleich zur Folge, dass eine Auseinan-
dersetzung mit strukturellem und alltiglichem Rassismus, der oftmals nichtintentional
stattfindet, notwendig unterkomplex bleiben muss. Aufgrund dessen weist die Defini-
tion Memmis trotz der pointierten Aussage gewisse Schwichen auf, die spitere Rassis-
musdefinitionen nicht haben.

Zu nennen wire hier die bereits wenige Jahre spiter erschienene Rassismuskonzep-
tion Etienne Balibars, die er in seinem berithmten Aufsatz Gibt es einen >Neo-Rassismus<?
(Balibar 1990) ausbreitet. Dort begreift er Rassismus als »totales soziales Phinomen«
(ebd., 23), das sich in verschiedenen gesellschaftlichen »Praxisformen, [...] Diskursen

2 Uber Rassismus geschrieben wurde insgesamt schon deutlich friiher, allerdings nicht derart sys-
tematisch. Als noch frithere Pionierarbeiten kdnnen bspw. die Arbeiten von Magnus Hirschfeld
(1973 [1938]), W.E.B. Du Bois ([1903]) oder Frantz Fanon (2016 [1952]) betrachtet werden. Und wie
man am Beispiel des deutschen Aufklarungsphilosophen Anton Wilhelm Amo sehen kann, der
sich im 18. Jahrhundert mit der »Rechtsstellung Schwarzer[] Menschen im Europa der damaligen
Zeit« (Knauf}, Wolfradt, Hofman, Eberhardt 2021, 9) befasst hat, gab es sicherlich auch noch frii-
her und in anderen Kontexten Konzepte Uber rassistische Diskriminierung. Miles zufolge ist der
Begriff »Rassismus« von Magnus Hirschfeld (1938) in den wissenschaftlichen Diskurs eingefiihrt
worden (vgl. Miles 2014 [1991]).

am 13.02.2026, 23:35:52. [


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering

und Vorstellungen« (ebd., 24) zeigt. »Im Rassismus geht es [...] darum, Stimmungen und
Gefiihle zu organisieren [...], indem sowohl ihre >Objekte« als auch ihre >Subjekte« stereo-
typisiert werden« (ebd.). Hier wird die Titer*in-Opfer-Argumentation aufgebrochen,
indem anschaulich gemacht wird, dass beide Pole als konstruierte Stereotype und nicht
als tatsichliche Entititen aufgefasst werden miissen und dass diese Konstruktionen mit
den Emotionen der Menschen zusammenhingen. Herausragend an Balibars Auffassung
von Rassismus ist weiter, dass er ihn im Kontext moderner, von Migration geprigter Ge-
sellschaften als einen »Rassismus ohne Rassen« (ebd., 28) begreift. Bei dieser moder-
nen Form des Rassismus stehen nicht mehr biologistische Argumentationen im Vorder-
grund, zentral ist vielmehr die Behauptung der Inkompatibilitit verschiedener Kulturen
innerhalb einer Migrationsgesellschaft, weshalb Balibar auch vom »kulturellen Rassis-
mus« (ebd., 35) spricht.? Balibars Uberlegungen sind auch fiir die heutige Forschung zu
Rassismus bedeutsam und werden in vielen deutschsprachigen Arbeiten aufgegriffen.
So bezeichnet bspw. Astrid Messerschmidt das seit 1945 praktizierte Sprechen iiber Kul-
tur statt iiber Rasse als Besetzung einer »Leerstelle« (Messerschmidt 2010, 51), wihrend
Rudolph Leiprecht Kultur als »Sprachversteck fiir >Rasse« (Leiprecht 2001, 23, zitiert in
Leiprecht 2016, 229) fasst. Claus Melter und Paul Mecheril erkliren, dass neben dem neu-
en kulturellen Rassismus durchaus noch iltere Formen des Rassismus (bspw. mit Riick-
griff auf biologistische Argumentationen) existieren und diese verschiedenen Formen
auch Verbindungen miteinander eingehen kénnen (vgl. Mecheril, Melter 2010, 153). So
stellt Hendrik Cremer, der sich aus einer rechtswissenschaftlichen Perspektive mit den
rassistischen Diskriminierungen im Zusammenhang mit den Aussagen Thilo Sarrazins
auseinandersetzt, fest, dass sich in Sarrazins Texten »sowohl kulturalistische als auch
biologistische Argumentationsmuster finden« lassen (Cremer 2017, 425). Derzeit ist so-
gar anzunehmen, dass biologistische Argumentationen in naher Zukunft eher wieder
zu- als abnehmen werden (vgl. Cyrus, Supik, Tsianos 2022, 1).

Obwohl Balibar, wie erwihnt, Rassismus als ein »totales soziales Phinomen«
fasst, fehlt bei ihm eine genauere Erklirung, wie der Rassismus diese enorme Wirk-
michtigkeit gewinnt. An dieser Stelle kénnen die theoretischen Uberlegungen Halls
herangezogen werden, da Hall unter Riickgriff auf marxistische Konzepte »ideologische
Dimensionen« (Hall 2014a [1989], 90) des Rassismus beschreibt und somit skizziert, wie
»rassistisch strukturierte Gesellschaftsformationen« (Hall 2012¢ [1994], 127) beschaffen
sind. Seine marxistisch-ideologiekritische Herangehensweise fithrt Hall allerdings
keineswegs dazu, dass er den Rassismus als einen Nebenschauplatz des Kapitalismus
betrachtet. Ganz im Gegenteil kann unter Riickgriff auf Halls Analyse sowohl die Auto-
nomie des Rassismus als auch seine Funktion im Kapitalismus dargestellt werden. Es ist
nicht von der Hand zu weisen, dass Hall sich neben einer grundlegenden Beschiftigung
mit marxistischer bzw. postmarxistischer Gesellschaftstheorie (bspw. Gramsci oder
Althusser) auch mit diskurstheoretischen Schriften (bspw. Foucault oder Laclau und

3 Theodor W. Adorno formulierte schon deutlich vor Balibar dhnliche Gedanken: »Das vornehme
Wort >Kultur« tritt anstelle des verponten Ausdrucks der sRasses, bleibt aber bloRes Deckbild fiir
den brutalen Herrschaftsanspruch« (Adorno 1955, 277). Da sich Adorno nicht systematisch mit Ras-
sismus auseinandergesetzt hat, liegt auch kein Konzept von ihm vor, mit dem Rassismus angemes-
sen analysiert werden konnte.

am 13.02.2026, 23:35:52. [

57


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Moutffe) auseinandergesetzt hat, was er in einem Interview auch betont (vgl. Hall 2004a).
Diese Auseinandersetzung gipfelt womdglich in seiner Formulierung, Rassismus sei als
»ideologischer Diskurs« zu begreifen (Hall 2000).

Vor dem Hintergrund dieser Formulierung erscheint es mir sinnvoll, zunichst ge-
nauer auf die beiden theoretischen Themenfelder Diskurs und Ideologie einzugehen, um
dannim Anschluss verstehen zu kénnen, warum Hall gerade diese Theoriefelder so stark
in sein Rassismusverstindnis einbezieht.

Klarungen zum Ideologie- und Diskursverstandnis

In diesem Abschnitt befasse ich mich vor allem mit Louis Althussers Ideologie- und Mi-
chel Foucaults Diskurstheorie, um eine Grundlage fiir Halls Rassismusverstindnis zu
legen. Zudem dient die Diskussion dieser theoretischen Ansitze dazu, ein besseres Ver-
stindnis weiterer theoretischer Konzepte, die in dieser Arbeit besprochen werden, zu ge-
winnen. So wird auch in Kapitel 4 (Theoretische Grundlagen II: Subjektivierung, Hand-
lungsfihigkeit und Widerstand) ausfiihrlich auf die Theorien Althussers und Foucaults
zuriickgegriffen, um sie im Kontext von Subjektivierung zu betrachten. Die folgende
Auseinandersetzung beginnt mit einer verdichteten Darstellung von Althussers Ideo-
logietheorie, auf die eine dekonstruktivistische Kritik dieser Theorie folgt. Im Rahmen
dieser Kritik gehe ich auch auf Althussers Konzept der Uberdeterminierung ein, da es
sowohl fiir Halls Rassismusverstindnis als auch fiir das weitere theoretische Vorgehen
relevantist. Im Anschluss daran wird die Diskurstheorie Foucaults vorgestellt und eben-
falls einer kritischen Betrachtung unterzogen. Diese theoretische Klirung spricht sich
nicht fiir einen der beiden theoretischen Stringe aus, sondern macht deutlich, in wel-
chem Kontext auf die jeweiligen Theorien zuriickgegriffen werden kann und wie sich
beide miteinander verbinden lassen. Dass eine solche Verbindung sinnvoll sein kann,
um macht- und herrschaftskritische Zusammenhinge zu beschreiben, kann bspw. auch
mit den Arbeiten Michel Pécheux’ (vgl. exemplarisch 2019) oder Judith Butlers (vgl. ex-
emplarisch 2015) aufgezeigt werden.

Althussers Ideologietheorie

In Louis Althussers Schriften Fiir Marx (1968) und Ideologie und ideologische Staatsapparate
(2016 [1970]) finden sich wichtige Gedanken, die fiir ein zeitgemifies Ideologieverstind-
nis herangezogen werden konnen (vgl. Hall 2016a [2004], 34fF.). So erginzt Althusser
den Ideologiebegriff, den Marx und Engels bspw. in der Deutschen Ideologie (Marx, En-
gels 1958, S. 13ff.) vertreten und der sich stark auf das Bewusstsein beschrankt. Bei Marx
und Engels steht die Ideologie in einem engen Zusammenhang mit der Beherrschung
der Gedanken durch die herrschende Klasse. So schreiben sie etwa: »Die Gedanken der
herrschenden Klasse sind in jeder Epoche die herrschenden Gedanken, d.h. die Klasse,
welche die herrschende materielle Macht der Gesellschaftist, ist zugleich ihre herrschende
geistige Macht« (ebd., 46). Fiir Marx und Engels ist die Materialitit, also die Art und Wei-
se, wie »die Menschen ihre Lebensmittel produzieren« (ebd., 21), die Basis des mensch-
lichen Daseins. Diese Produktion beginnt mit der Entwicklung des Menschen aus dem
Tierreich und erlebt einen Héhepunkt in der industriellen Arbeitsteilung. Die Gedanken,
vondenen Marx und Engels sprechen, lassen sich also nicht ohne die materielle Basis ver-

am 13.02.2026, 23:35:52. [


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering

stehen. Sie stehen immer in Abhingigkeit von den materiellen Lebensbedingungen der
Menschen. So stellen Marx und Engels die folgende These auf: »Nicht das Bewuf3tsein
bestimmt das Leben, sondern das Leben bestimmt das Bewufitsein« (ebd., 27).

Althusser bezieht sich nun auf diese grundlegenden Annahmen Marx’ und Engels’
und unterzieht sie einer zeitgendssischen Lesart, die die Erkenntnisse des Struktura-
lismus ebenso miteinbezieht wie die der Psychoanalyse (zur Strukturalismusrezeption
vgl. Althusser 2018 [1965], 16; zur Psychoanalyserezeption Althusser 1968, 152). Er stellt
Folgendes fest:

»Man pflegt zu sagen, dafd die Ideologie in den Bereich des >Bewuftseins< gehort. [...]
In Wahrheit [ist sie] von Grund auf unbewuf3t [...]. Die Ideologie ist zwar ein System von
Vorstellungen; aber diese Vorstellungen haben in den meisten Fillen nichts mit dem
>Bewufstseinczu tun: sie sind meistens Bilder, bisweilen Begriffe, aber der Mehrzahl der
Menschen drangen sie sich vor allem als Strukturen auf, ohne durch ihr>Bewufistein<
hindurchzugehen.« (Althusser 1968, 183)

In dieser Kritik am Ideologieverstindnis von Marx und Engels reflektiert Althusser
sowohl die freudsche Entdeckung des Unbewussten* als auch die strukturalistische
Weiterentwicklung der Psychoanalyse durch Lacan (vgl. weiterfithrend Bruckschwaiger
2014). Nach Althussers Auffassung werden also vor allem die unbewussten Gedanken von
der Ideologie beherrscht. Diese wiederum strukturiert das ganze Dasein der Menschen.
Die Ideologie ist also nicht nur als reines Gedankensystem zu verstehen, das aus den
materiellen Verhiltnissen emergiert, sondern muss als eine allumfassende Herrschafts-
struktur gedacht werden: »In einer Klassengesellschaft ist die Ideologie das Vehikel,
durch welches, und das Element, in welchem das Verhiltnis der Menschen zu ihren
Existenzbedingungen sich zum Nutzen der herrschenden Klasse regelt« (Althusser
1968, 187).

In seinem Staatsapparateaufsatz (2016) erarbeitet Althusser eine auf diesem Ideo-
logieverstindnis aufbauende Herrschafts- bzw. Gesellschaftstheorie, mit der er die Be-
herrschung der Gedanken genauer zu fassen versucht, indem er beschreibt, wie Ideo-
logien in komplexen Staatssystemen wirken. Um die komplexen Herrschaftsmechanis-
men zu beschreiben, entwickelt Althusser die Denkfigur der ideologischen Staatsappa-
rate (ISA). Anders als der repressive Staatsapparat (RSA) sind die ISA fiir ihn nicht re-
pressiv, sondern eine Form, mit der die Herrschaft der herrschenden Klasse im Priva-
ten bzw. in nichtstaatlichen Institutionen durchgesetzt werden kann. Althusser unter-
gliedert diese spezielle Form der Staatsapparate in religiose, schulische, familiale, juris-
tische, politische, interessenverbandliche, informative und kulturelle ISA. Es gibt auch
Uberschneidungen zwischen dem repressiven und den ideologischen Staatsapparaten,
z.B.im Recht oder in staatlichen Schulverordnungen, und Althusser betont, dass kein re-
pressiver Staatsapparat ohne Ideologie auskommt und zugleich kein ISA nur durch den

4 Freud, auf den bekanntermafien die Entdeckung des Unbewussten zurlickgeht, schreibt:
»[SJowohl bei Gesunden als bei Kranken kommen haufig psychische Akte vor, welche zu ihrer Er-
klarung andere Akte voraussetzen, fiir die aber das Bewuftsein nicht zeugt [...]. [U]lnsere person-
lichste tagliche Erfahrung macht uns mit Einfillen bekannt, deren Herkunft wir nicht kennen, und
mit Denkresultaten, deren Ausarbeitung uns verborgen geblieben ist« (Freud 2017 [1900], 7f.).

am 13.02.2026, 23:35:52. [

59


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

blof3en Riickgriff auf Ideologie funktioniert (vgl. Althusser 2016 [1970], 47-60). Kurzum:
Dieideologischen Staatsapparate sind gesellschaftliche Bereiche, die anders als der Staat
weniger auf die Ausitbung von institutioneller Gewalt zuriickgreifen miissen, sondern
ihre Herrschaft durch den Riickgriff auf Ideologie und im Zweifelsfall auf eine »abgemil-
derte[], versteckte[], ja sogar blofk symbolische[]« (ebd., 57) Form von Repression sichern.
Althusser beschreibt diese spezifische Form der Repression wie folgt: »[Die Schule und
die Kirche] >dressierenc [...] mit entsprechenden Methoden von Bestrafung, Ausschluss,
Auswahl usw. nicht nur gleichsam ihre >die Messe zelebrierenden Priester<, sondern auch
deren >Schiflein«. Ebenso funktioniert die Familie... Ebenso der kulturelle ISA (etwa die
Zensur, um nur sie zu erwihnen) usw« (ebd.).

Diese Dressur verweist nun wiederum auf den unbewussten und den strukturieren-
den Aspekt der Ideologie. Die Ideologie funktioniert nimlich nicht als verordnetes (be-
wusstes) staatliches Programm, sondern funktioniert im Verborgenen und gewisserma-
3envon allein ohne staatliches Zutun. Passend zu diesem Verstindnis ist auch Althussers
Auffassung, dass nahezu alles ideologisch ist und dass es einem Individuum nicht be-
wusst ist, sich innerhalb einer Ideologie zu befinden, denn: »Die Ideologie sagt niemals:
>Ich bin ideologisch« (ebd., 89). So kommt Althusser im Staatsapparateaufsatz zu dem
folgenden Ideologieverstindnis: »Die Ideologie reprisentiert das imaginire Verhiltnis
der Individuen zu ihren realen Existenzbedingungen« (ebd., 75). Und in Fiir Marx heif3t
es: »Die Ideologie betrifft also das gelebte Verhiltnis der Menschen zu ihrer Welt« (Al-
thusser 1968, 184). Den Menschen ist ihre Welt also nicht unmittelbar bewusst, sondern
es gibt eine zwischengeschaltete Ebene, ein »Verhiltnis zweiten Grades« (ebd.), mit dem
sie ihr Verhiltnis zur Welt unbewusst wahrnehmen kénnen. Vor diesem Hintergrund ist
auch die Bezeichnung imaginir zu verstehen.

Eine weitere wichtige These, die Althusser in Bezug auf die Ideologie aufstellt, ist,
dass sie selbst eine materialisierende Wirkung haben kann. Diese Wirkung beschreibt
er, um zu verdeutlichen, dass Ideologien sich jederzeit durch Praxis in Materie verwan-
deln kénnen. Er veranschaulicht dies am Beispiel des Kniefalls in der Kirche (vgl. ebd.,
79—82). »Wir werden also sagen, indem wir nur ein Subjekt [...] betrachten, dass die Exis-
tenz der Ideen seines Glaubens selbst materiell ist, insofern seine Ideen seine materiellen Ta-
ten sind, welche in materielle Praktiken eingebettet und durch materielle Rituale geregelt sind |[...]«
(ebd., 82f.) Ein weiterer zentraler Punkt in Althussers Ideologieverstindnis ist seine The-
se, dass die Ideologie die Subjekte anruft. Auf diese sogenannte ideologische Anrufung
wird spiter ausfithrlich in Kapitel 4 eingegangen, da sie fiir das dort diskutierte Subjek-
tivierungsverstindnis eine zentrale Rolle spielt.

Mit diesem kurzen Einblick in Althussers Ideologieverstindnis wurde deutlich, wie
Ideologien funktionieren. Althussers Konzeption erméglicht es, eine vollkommen neue
Sicht aufIdeologien zu gewinnen und hat »den Weg zu einer stirken linguistischen oder
sdiskursiven<Ideologiekonzeption gedftnet« (Hall 2016d [2004], 14). Hervorgehoben wer-
den muss aber, dass es sich bei Althussers Ideologieverstindnis um keine Diskurstheorie
handelt, was er iibrigens selbst betont (vgl. Althusser 2016 [1970], 85). Dass Diskurse oder
diskursive Formationen, wie Foucault sie beschreibt, in ihrer Beschaffenheit nicht mit
Ideologien und auch nicht mit dem Ideologieverstindnis Althussers verglichen werden
konnen, wird gleich ersichtlich; doch zuvor erscheint es mir sinnvoll, iiber Ernesto La-

am 13.02.2026, 23:35:52. [


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering

claus und Chantal Mouffes Kritik an klassischen marxistischen Theorien einen Einstieg
in das Themenfeld zu finden.

Die Kritik am einheitlichen Klassensubjekt und die Uberdeterminierung

In Laclaus und Mouftes Studie Hegemonie und radikale Demokratie (Laclau, Mouffe 2015
[1985]) erfolgt eine von der foucaultschen Diskurstheorie inspirierte Relektiire marxis-
tischer Theorien. Obwohl Laclau und Mouffe ausgehend von dieser Relektiire auch eine
eigene Diskurstheorie entwickeln, ist fitr mich an dieser Stelle vor allem die von ihnen
formulierte Kritik am einheitlichen und historischen Klassensubjekt, wie es bspw. in der
Ideologietheorie Althussers beschrieben wird, relevant (vgl. ebd., 129ff.). Sie argumen-
tieren, dass das »Ideologische« (ebd., 143) in allen von ihnen untersuchten marxistischen
Texten »mit dem Begriff des >Uberbaus« (ebd.) und speziell bei Althusser mit dem der
»Reproduktionslogik« (ebd.; vgl. dazu auch Pécheux 2019, 64) gefasst werde, was einem
6konomischen Reduktionismus gleichkomme und was Laclau und Mouffe dariiber hin-
aus als »essentialistische Annahme« (ebd.) problematisieren. Laclau und Mouffe arbeiten
vor allem heraus, dass Konzepte wie >die Arbeiterklasses, >die herrschende Klasse< usw.
keinen apriorischen Charakter aufweisen, sondern diskursiv hergestellt werden. So ar-
gumentieren sie: »Eine diskursive Formation wird weder durch die logische Kohirenz
ihrer Elemente noch durch das Apriori eines transzendentalen Subjektes, noch durch
ein sinnstiftendes Subjekt a la Husser] oder durch die Einheitlichkeit der Erfahrung ver-
einheitlicht« (Laclau, Mouffe 2015, 139). Die diskurstheoretisch informierte Dekonstruk-
tion marxistischer Theorien nach Laclau und Mouffe erkennt mehr Komplexitit in Herr-
schaftsverhiltnissen an, als dies in klassischen marxistischen Theorien der Fall ist. Ihre
Kritik an Althusser bspw. lisst sich besonders gut an dessen Konzept der »Uberdeter-
minierung«’ (Althusser 1968) veranschaulichen, das Laclau und Mouffe theoretisch zwar
sehr begriifien, hinsichtlich dessen sie jedoch feststellen, dass es spiter weder von Al-
thusser selbst noch im Diskurs um ihn adiquat genutzt worden ist (vgl. Laclau, Mouffe
2015 [1985], 130f.).

Althusser arbeitet mit diesem Konzept heraus, dass die Russische Revolution nicht
von einem einfachen Widerspruch (Kapital gegen Arbeit), sondern von zahlreichen, sich
teilweise widersprechenden Widerspriichen determiniert wurde. Die »Anhiufung und
Zuspitzung« (Althusser 1968, 59) dieser Widerspriiche, die zu einer ganz spezifischen
Form der Revolution gefithrt haben, charakterisiert er entsprechend als »iiberdetermi-
niert« (ebd., 66). Althusser geniigt es allerdings nicht, die Russische Revolution als »Aus-
nahme« (ebd., 72) zu kennzeichnen, sondern er stellt sich die Frage, ob nicht andere Wi-
derspriiche ebenfalls grundlegend als itberdeterminiert zu erachten sind (vgl. ebd.). Die
herausragende Entdeckung, die mit dem Konzept der Uberdeterminierung verbunden

5 Den Begriff der Uberdeterminierung hat Althusser der psychoanalytischen Theorie Freuds entlie-
hen (vgl. Althusser 1968, 152). Freud konnte herausfinden, dass im Traum verschiedene »Traum-
gedanken« (Freud 2014, 219) aufeinandertreffen, was eine Deutung desselben »vieldeutig« (ebd.)
werden lasst: »Jedes der Elemente des Trauminhaltes erweist sich als tiberdeterminiert, als mehr-
fach in den Traumgedanken vertreten« (ebd.). Dies bedeutet, dass Traumgedanken nicht durch
eine einfache Ursache erklart werden kénnen, sondern nur durch verschiedene Ursachen, die kom-
plex zusammenwirken.

am 13.02.2026, 23:35:52. [

61


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

ist, besteht darin, dass sich die soziale Ordnung nicht auf eine einfache Ursache zuriick-
fithren lasst, so wie es bspw. bei Erklirungsmodellen einer »Determinierung in letzter
Instanz durch das Okonomische« (Laclau, Mouffe 2015 [1985], 131) versucht wird, son-
dern nur in ihrer Komplexitit verstanden werden kann. Laclau und Mouffe erkliren al-
lerdings, dass dieses Verstindnis im Diskurs um Althusser nach und nach verschwun-
den und einem 6konomischen Reduktionismus gewichen ist (vgl. ebd.). Dass das Sozia-
le komplex und itberdeterminiert ist, trifft auch auf spezifische gesellschaftliche Herr-
schaftsverhiltnisse und ihre Gegenbewegungen zu. So diskutieren Laclau und Mouffe
bspw. den Rassismus und Antirassismus, die 6kologische Bewegung und recht ausfiihr-
lich die Frauenunterdriickung und den Feminismus. Bei Letzterem stellen sie dessen kol-
lektives Subjektinfrage: »Wird erst einmal bestritten, dass es einen einfachen Mechanis-
mus von Frauenunterdriickung gibt, er6ffnet sich fiir feministische Politik ein immenses
Aktionsfeld« (ebd., 152).

Laclau und Mouffe zeigen, wie sich eine von der foucaultschen Diskurstheorie inspi-
rierte Dekonstruktion auf ein spezifisches Feld (konkret: marxistische Theorien) anwen-
den lisst und haben dieses Vorgehen unter anderem fiir eine politikwissenschaftliche
Arbeit fruchtbar gemacht. Obwohl sie somit iiber Foucaults Theorie hinausgehen, bildet
diese die theoretische Grundlage fiir ihr methodisches Vorgehen.

Foucaults Diskurstheorie

Foucaults theoretisches Werk ist anders als bspw. das von Althusser weniger von ei-
ner marxistischen, sondern stirker von einer historischen Herangehensweise geleitet
(vgl. Sarasin 2016, 72ff.). Foucault selbst charakterisiert seine Forschung in einem In-
terview als eine »historisch-philosophische [...], die aber weder mit der Philosophie
der Geschichte noch mit der Geschichte der Philosophie etwas zu tun hat« (Foucault
1992, 26). Im Folgenden steht Foucaults Auseinandersetzung mit Diskursen in seiner
diskurstheoretischen Schaffensphase® im Mittelpunkt.

Foucaults diskurstheoretisches Hauptwerk Archéologie des Wissens (Foucault 2018
[1969]) stellt ein sehr umfassendes und systematisiertes methodologisches Werk dar,
in dem er eine Theorie des Diskurses und somit auch den Grundstein fiir die Diskurs-
analyse entwickelt. Fiir Foucault ist die Archiologie in erster Linie ein Versuch, seine
vorangegangenen Studien zu reflektieren, zu kritisieren und in einen systematischen
Zusammenhang zu bringen (vgl. ebd., 27). Neben den zahlreichen Termini, die er
einfithre, ist Archiologie selbst ein von ihm gewihlter Begriff fiir die Analyse von Dis-
kursen. Relevant ist dabei, dass ein archiologisches Vorgehen weder eine Struktur noch
verborgene Bedeutungen hinter den Diskursen sucht, sondern die Diskurse selbst als

6 Foucaults Werk wird in der Forschung oftmals in drei Phasen eingeteilt, worauf ich spiter in Ka-
pitel 4 (Theoretische Grundlagen IlI: Subjektivierung, Handlungsfahigkeit und Widerstand) aus-
fithrlich eingehen werde. In der diskurstheoretischen (oder auch archiologischen) Phase versucht
Foucault, Diskurse positivistisch zu beschreiben. Diese Phase kann als Grundstein seiner Diskurs-
theorie bezeichnet werden. In der darauffolgenden Phase, der genealogischen bzw. machttheore-
tischen, auf die ich ebenfalls im vierten Kapitel ausfiihrlich eingehen werde, bringt er dann Diskur-
se in Verbindung mit Macht. Seine vielbeachtete Machttheorie weist also — trotz der Unterschiede
in seinen Schaffensphasen — grundsitzlich eine Nahe (an manchen Stellen auch eine direkte Ver-
bindung) zu seiner fritheren Diskurstheorie auf (siehe Kapitel 4).

am 13.02.2026, 23:35:52. [


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering

Praktiken behandelt und beschreibt. Ferner distanziert sich ein archiologisches Vorge-
hen von der Annahme eines souverinen Subjekts oder Werks. Ebenfalls sucht es nicht
nach Urspriingen, sondern behandelt Diskurse als autonome Objekte, die Gegenstinde
beherrschen, oder besser: »die systematisch die Gegenstinde bilden, von denen sie
sprechen« (ebd., 74). Foucault interessiert sich in erster Linie fiir Wissenssysteme und
Aussagen und hierbei vor allem fiir die Frage, »wie [es] kommt [...], daf} eine bestimmte
Aussage erschienen ist und keine andere an ihrer Stelle« (ebd., 42). Hierfiir untersucht
er Beziehungen von Aussagen, beschreibt ihre Streuung und definiert in Abgrenzung
zu anderen Theorien, wie bspw. der Ideologietheorie, die diskursive Formation:

»Indem Fall, wo manin einer bestimmten Zahl von Aussagen ein dhnliches System der
Streuung beschreiben konnte, in dem Fall, in dem man bei den Objekten, den Typen
der AuRerung, den Begriffen, den thematischen Entscheidungen eine RegelmaRigkeit
[..] definieren kénnte, wird man tbereinstimmend sagen, daf man es mit einer diskur-
siven Formation zu tun hat.« (Ebd., 58)

Foucault, der, wie erwihnt, weniger marxistisch, sondern eher historisch gearbeitet und
sich iiberhaupt jenseits der zu seiner Zeit gingigen Wissenschaftstheorien positioniert
hat, wird als Begriinder einer eigenen Wissenschaftstheorie angesehen (vgl. ausfithrlich
Dreyfuf}, Rabinow 1994). Sein Wissenschaftsverstindnis fasst Foucault, dem es in sei-
nen ersten beiden Schaffensphasen sehr wichtig war, zu betonen, dass er kein Anhinger
des souverinen Subjekts ist, wie folgt zusammen: »Anstatt der Achse Bewuf3tsein — Er-
kenntnis — Wissenschaft (die vom Index der Subjektivitit nicht befreit werden kann) zu
folgen, folgt die Archiologie der Achse diskursive Praxis — Wissen — Wissenschaft« (Fou-
cault 2018 [1969], 260).

Mit Foucaults Diskurstheorie entsteht somit die Moglichkeit, Gegenstinde zu be-
schreiben, ohne sich dabei auf essentialistische Annahmen, wie bspw. eine >Determi-
nierung durch das Okonomische in letzter Instanz., zu stiitzen. Dies erfolgt dadurch,
dass analysiert wird, wann RegelmifRigkeiten in Aussagen erkannt werden kénnen, die
sich dann als diskursive Formationen beschreiben lassen. Da Foucault davon ausgeht,
dass es sich bei Diskursen um Praktiken handelt, die die Gegenstinde nicht nur beherr-
schen, sondern sie sogar konstruieren, kann seine Theorie als sozialkonstruktivistisch
gekennzeichnet werden. Diesbeziiglich spricht ein Teil der deutschsprachigen Diskurs-
forschung von der »diskursiven Konstruktion von Wirklichkeit« (vgl. Keller, Hirseland,
Schneider, Viehéver 2005).

Obwohl Foucaults Theorie als iiberaus einflussreich bezeichnet werden kann, ist sie
auch einiger Kritik ausgesetzt. Fiir die Auseinandersetzung in der vorliegenden Arbeit
ist vor allem die Kritik an Foucaults Ausblendung der Ideologie relevant. So formuliert
Hall, der neben der marxschen Theorie und ihren Weiterentwicklungen mit Foucaults
Diskurstheorie arbeitet, eine dezidierte Kritik an derselben. In erster Linie kritisiert er
dabei, dass bei Foucault eine »Abschaffung der Kategorie >Ideologie« (Hall 2016d [2004],
15) zu verzeichnen sei (vgl. diesbeziiglich auch Spivak 2014, 21-25), was verstindlich
macht, warum er in vielen Kontexten »immer noch von Ideologie« spricht (Hall 2004a,
57).

am 13.02.2026, 23:35:52. [

63


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Die voranstehenden Ausfithrungen zu den Phinomenen Ideologie und Diskurs ha-
ben nicht nur wichtige Theorien und Konzepte beleuchtet, die im spiteren Verlauf dieser
Arbeit eine wichtige Rolle spielen, sondern auch veranschaulicht, in welchen Kontexten
diese herangezogen werden kénnen, um gesellschaftliche Phinomene zu beschreiben.
Dies ist, wie spater ersichtlich werden wird, auch in Bezug auf den Forschungsgegen-
stand relevant. Weiter oben habe ich schon darauf hingewiesen, dass die theoretischen
Konzepte Ideologie und Diskurs auch produktiv miteinander verbunden werden kén-
nen. Hall demonstriert dies sehr eindriicklich. Daher werde ich diesen Abschnitt an die-
ser Stelle schlieRRen, da nun das nétige Grundwissen vorhanden ist, um sich Halls theo-
retischer Beschreibung des Rassismus anzunihern.

Rassismus als ideologisches und diskursives Gesellschaftsverhaltnis

Mit Halls Arbeiten kann eine gesellschaftstheoretische Perspektive auf Rassismus ein-
genommen werden, die sich sowohl ideologie- als auch diskurstheoretischer Positio-
nen bedient. Diese theoretische Herangehensweise ermdglicht es, Rassismus als einen
»ideologische[n] Diskurs’« (Hall 2000, 7) zu verstehen. Um diesem Verstindnis auf die
Spur zu kommen, werde ich mit einem Zitat beginnen, in dem Hall die ideologische Di-
mension des Rassismus herausarbeitet:

»Der Rassismus ist nicht nur >von aufen< gegen die gerichtet, die er disponiert und
desartikuliert (zum Schweigen bringt). Er ist auch innerhalb der dominierten Subjek-
te wirksam — jenen untergeordneten ethnischen Gruppen oder >Rasseng, die ihre Be-
ziehung zu ihren realen Existenzbedingungen und ihr Beherrschtsein durch die herr-
schenden Klassen in und durch die imaginidren Vorstellungen der rassistischen Anru-
fung erleben und die dazu gebracht werden, sich selbst als >die Minderwertigens, les
autres, zu erfahren.« (Hall 2012¢ [1994], 136)

Vor dem Hintergrund der obigen Klirungen zum Ideologie- und Diskursverstindnis
wird schnell deutlich, inwiefern sich Althussers Ideologietheorie auch fiir eine Analyse
von Rassismus eignet. Vor allem der Aspekt des Unbewussten bzw. der Struktur wird hier
mehr als deutlich. Das Zitat bringt zum Ausdruck, dass die von Rassismus angerufenen
Subjekte nicht nur von der hegemonialen Gruppe (herrschende [weifle] Klasse) dominiert
und somit von aufden beherrscht werden, sondern dass die Beherrschung auch in ihrem
Innenleben wirkt. Die herrschende Klasse, die Althusser in Bezug auf den Kapitalismus
beschreibt, ist in Halls Ausfithrung eine Klasse, die in rassistisch strukturierten Gesell-
schaften die herrschende Klasse ist. Diese Klassen miissen nicht unbedingt miteinander
tibereinstimmen. So spricht Hall der herrschenden Klasse in rassistischen Gesellschafts-
formationen gegeniiber der herrschenden Klasse im Kapitalismus eine relative Autono-
mie zu: »Auf der 6konomischen Ebene muss der >Rasse« als besonderem Merkmal eine
spezifische und srelativ autonome« Wirksamkeit zugestanden werden. Deshalb ist aber

7 Die Formulierung des ideologischen Diskurses entleiht er ibrigens von Laclau (vgl. Hall 2012c
[1994], 126). Ganz grundlegend geht Hall davon aus, dass alle Ideologien als »konkrete Diskurs-
formationen«verstanden werden kénnen (Hall 2012¢ [1994], 126).

am 13.02.2026, 23:35:52. [


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering

das Okonomische fiir eine Erklirung dessen, wie diese Verhiltnisse konkret funktionie-
ren, nicht ausreichend« (Hall 2012¢ [1994], 132). Bereits hier zeigt sich, dass Hall nicht
der Auffassung ist, dass der Rassismus lediglich ein Nebenschauplatz im Kapitalismus-
darstellt. Gleichwohl betont Hall aber auch die Zusammenhinge von Rassismus und ka-
pitalistischen Herrschaftsverhiltnissen: »Es muss gezeigt werden, wie und warum Ras-
sismus speziell mit gewissen Kapitalismen an bestimmten Stufen ihrer Entwicklung ar-
tikuliert und durch sie iiberdeterminiert wurde« (ebd., 131). Durch den Rekurs auf die
Uberdeterminierung erkennt Hall die Komplexitit an, die auf beide Herrschaftsverhilt-
nisse zutrifft, und spricht sich somit gegen Ansitze aus, die Verhiltnisse reduktionis-
tisch erkliren. So arbeitet er bei seiner Untersuchung der Wechselwirkungen verschie-
dener Unterdriickungsmechanismen heraus, dass Macht- und Herrschaftsverhiltnisse
wie Rassismus grundlegend tiberdeterminiert sind, gerade weil sie in Wechselbeziehun-
gen zu anderen Verhiltnissen stehen (vgl. Hall 2016a [2004], 61). Dieser Gedankengang
wurde einige Zeit spiter von der Intersektionalititsforschung systematisch entfaltet,
was spater in diesem Kapitel noch ausfithrlich diskutiert wird.

Elementar fiir Halls Arbeiten zu Rassismus ist, dass er der Auffassung ist, dass des-
sen Form von den jeweiligen historischen Kontexten abhingig ist. Hall stellt fest: »Es gibt
keinen Rassismus als allgemeines Merkmal menschlicher Gesellschaften, nur historisch-
spezifische Rassismen« (Hall 2012¢ [1994], 127). Hall geht also von einer Vielzahl von Ras-
sismen aus, die sich nicht unter eine spezifische universelle Herrschaftsform subsumie-
ren lassen: »Die Geschichten all dieser verschiedener Rassismen kénnen nicht als eine
»allgemeine Geschichte« geschrieben werden« (ebd., 130). Dennoch spricht er sich dafiir
aus, das Phinomen Rassismus an sich zu untersuchen, und formuliert diesbeziiglich ei-
nen Vorschlag, wie eine nichtuniversalistische Analyse von Rassismus erfolgen konnte:

»[Z]unachst [muss] die konkrete historische Arbeit untersucht werden, die der Ras-
sismus — als ein Ensemble klar unterschiedener 6konomischer, politischer und ideo-
logischer Praktiken, die konkret mit anderen Praktiken in einer Gesellschaftsformati-
on artikuliert sind — unter spezifischen historischen Bedingungen leistet. Durch die-
se Praktiken werden verschiedenen soziale Gruppen in Beziehung zueinander und in
Bezug auf die elementaren Strukturen der Gesellschaft positioniert und fixiert; diese
Positionierungen werden in weitergehenden sozialen Praktiken festgeschrieben und
schlielich legitimiert. Es sind Praktiken, die die Hegemonie einer dominanten Gruppe
ibereine Reihe von untergeordneten Gruppen in einer fiir die langfristige Entwicklung
der produktiven Grundlage der gesamten Gesellschaftsformation giinstigen Weise si-
chern.« (Ebd., 130)

Neben der Akzentuierung der historischen Kontextualisierung gibt dieses Zitat vor allem
Aufschluss dariiber, wie der Rassismus seine gesellschaftliche Wirkmichtigkeit erlangt:
durch Positionierung, Fixierung und Legitimierung. Ohne dass Hall sich explizit einem
diskurstheoretischen Vokabular bedient, wird vor allem in der Hervorhebung der histo-
rischen Arbeit eine Nihe zu Foucaults Diskurstheorie deutlich. Dasselbe gilt fiir die Prak-
tiken, die wiederum daran erinnern, dass Foucault Diskurse ebenfalls als Praktiken vor-
stellt. Doch Hall geht auch iiber eine rein diskursanalytische Betrachtung hinaus, indem
er nicht nur die verschiedenen Praktiken und ihre gesellschaftliche Funktion aufzeigt,

am 13.02.2026, 23:35:52. [

65


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

sondern auch betont, dass diese Praktiken mit anderen Verhiltnissen zusammenhin-
gen. Diesbeziiglich gelingt es ihm, das diskurstheoretische Vorgehen zu verkomplizie-
ren und die ideologisch-6konomischen Aspekte des Rassismus herauszuarbeiten, und
gleichermaflen kann er neben den ideologischen auch die diskursiven Aspekte desselben
herausstellen. So kann Hall bspw. aufzeigen, inwiefern naturalistische Diskurse sowohl
fiir historische als auch fiir moderne Rassismen von Bedeutung sind: »Der Rassismus ist
besonders michtig und seine Wirkung auf das Alltagsbewusstsein besonders prigend,
weil er in solchen >Rasse«-Merkmalen wie Hautfarbe, ethnische Herkunft, geografische
Position etc. etwas entdeckt, was andere Ideologien erst aufbauen miissen: eine offen-
bar>natiirliche<oder universelle Basis in der Natur selbst« (Hall 2012¢ [1994], 135). Obwohl
Hall hier nicht auf Foucaults diskurstheoretisch informierte Naturkritik (bspw. Foucault
2019 [1966], 203fT.) verweist, schlief3en seine Ausfithrungen unmittelbar daran an.

Insgesamt hat Hall mit seinem Werk eine sehr umfangreiche, aber auch komplexe
Theorie des Rassismus erstellt, mit der das Phinomen Rassismus nichtreduktionistisch
und nichtuniversalistisch beschrieben werden kann. Trotz ihres grofen Einflusses auf
andere Rassismuskonzeptionen und die gesamte Rassismusforschung hat Halls Theorie
vor allem aufgrund ihrer Komplexitit auch Kritik erfahren. So moniert der nicht weniger
einflussreiche® britische Rassismusforscher Robert Miles an Halls Theoretisierung, dass
in dieser nicht deutlich genug herausgearbeitet wiirde, »was die vielen verschiedenen
Rassismen qua Rassismus gemeinsam haben« (Miles 2014 [1991], 88). Er stellt fest, dass
Halls Ausfithrungen zwar ein »Rassismus-Begriff« (ebd.) zugrunde liege, dieser aber le-
diglich »implizit« (ebd.) sei. Miles entwickelt stattdessen eine Rassismustheorie, die den
Prozess, wie Andere im Kontext des Rassismus zu Anderen gemacht werden, genauer
beschreibt. Auf diese sogenannte »Rassenkonstruktion« (ebd., 100) werde ich weiter un-
ten im Abschnitt 3.2 im Zuge meiner Auseinandersetzung mit Othering ausfiihrlich ein-
gehen. Dies ist auch relevant, um zu verstehen, wie die rassistische Kriminalisierung
erfolgt, die beim Racial Profiling eine wichtige Rolle spielt (siehe Kapitel 2.2).

Im nichsten Abschnitt werde ich aber zunichst genauer auf die deutsche Rassismus-
forschung eingehen und einige theoretische Konzepte diskutieren. Dabei zeige ich auch,
inwiefern es sinnvoll ist, Halls Konzepte fir den sehr spezifischen deutschen Kontext
heranzuziehen.

Rassismustheorien im Kontext der deutschen Rassismusforschung

Mit den bisherigen Ausfithrungen konnte verdeutlicht werden, dass Rassismus in ver-
schiedenen Kontexten unterschiedlich betrachtet werden muss, weshalb es auch Sinn
ergibt, von Rassismen zu sprechen. Diese Einsicht kann als Ausgangspunkt genommen
werden, um Konzepte zu diskutieren, die sich auf den spezifischen deutschen Kontext
beziehen. Eine Besonderheit bei der Betrachtung von Rassismus in Deutschland ist in
erster Linie die Bedeutung des Nationalsozialismus (vgl. Leiprecht 2016, 227ff.). Obwohl

8 In der deutschsprachigen Rassismusforschung haben sich bspw. Wiebke Scharathow und Mark
Terkessidis, aber auch viele andere (s.u.) sehr stark auf seine Theoretisierungen bezogen (vgl. aus-
fihrlich Scharathow 37—41; Terkessidis 2004, 98ff.).

am 13.02.2026, 23:35:52. [


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering

diese Besonderheit eine grofRe Chance fiir die Erforschung von Rechtsextremismus bie-
tet, stellt sie fir die Rassismusforschung, die Rassismus unabhingig vom Rechtsextre-
mismus untersucht, oftmals eine Herausforderung dar, da Rassismus hiufig mit rechts-
extremer Gewalt gleichgesetzt wird, was dazu fithren kann, dass die strukturellen oder
alltiglichen Formen von Rassismus ausgeblendet werden (vgl. ebd.). Mecheril und Mel-
ter weisen vor diesem Hintergrund darauf hin, dass der Begrift Rassismus bis in die
1990er Jahre in Deutschland weitgehend tabuisiert war (vgl. Mecheril, Melter 2011, 13;
vgl. auch Rommelspacher 1995, 48f.). Einen dhnlichen Punkt greift Astrid Messerschmidt
auf, wobei sie stirker darauf eingeht, dass es in Deutschland aufgrund seiner national-
sozialistischen Geschichte einen Diskurs gibt, der Rassismus in die deutsche Vergan-
genheit verschiebt, wodurch Rassismus lediglich mit der Zeit des Nationalsozialismus
in Verbindung gebracht wird (vgl. Messerschmidt 2011, 59ff.). Damit einher geht auf3er-
dem, dass der deutsche Kolonialismus lingere Zeit de-thematisiert wurde, wodurch der
Eindruck entstand, dass Deutschland lediglich eine »postnationalsozialistische« (ebd.)
und keine »postkoloniale« (ebd.) Gesellschaft sei. Auch Birgit Rommelspacher themati-
siert diesen Umstand: »Angesichts von Auschwitz wird der heutige Rassismus zur harm-
losen >Auslidnderfeindlichkeit«. Und hinter Auschwitz verschwindet auch der deutsche
Kolonialismus, weil er ja wohl nicht ganz so schlimm gewesen sein kann. Im Zuge dieser
Abwehr wird auch gleich die Existenz Schwarzer Deutscher in Deutschland verdringt«
(Rommelspacher 1995, 49).

Die Verstrickungen Deutschlands in die Kolonialgeschichte haben spitestens seit
der Verdffentlichung des Sammelbandes Farbe bekennen. Afro-deutsche Frauen auf den Spu-
ren ihrer Geschichte (Ayim, Oguntoye, Schultz 1986) ein breiteres Publikum erreicht und
werden seit Mitte der 1990er Jahre auch in der deutschen Rassismusforschung diskutiert
(vgl. etwa Rommelspacher 1995, 49). Mittlerweile kann sogar von einem »postcolonial turn«
(Siouti, Spies, Tuider, von Unger, Yildiz 20224, 11) in der Rassismusforschung gespro-
chen werden (einschligige Veroftentlichungen im deutschsprachigen Raum sind bspw.
Arndt, Ofuatey-Alazard 2011; Attia 2007; Attia, Keskinkilig 2016; Castro Varela, Dhawan
2015; Eggers, Kilomba, Piesche, Arndt 2009; El-Tayeb 2015; Gutiérrez Rodriguez 2008;
Ha 2004, 2005, 2009; Kilomba 2011; Sow 2008).

Systematische deutsche Rassismustheorien finden ab Mitte der 1990er Jahre Einzug
in die deutsche Forschungslandschaft, wobei das etwas frither erschienene Werk Rassis-
mus. Die Schwierigkeit, nicht rassistisch zu sein von Anita Kalpaka und Nora Rithzel (2017
[1990]) als Pionierarbeit bezeichnet werden kann. In diesem kritisieren die Autorinnen
unter anderem den spezifisch deutschen Diskurs der »Auslinderfeindlichkeit« (ebd.,
146) und pladieren dafiir, von Rassismus zu sprechen. Im Anschluss an die Theorien von
Hall und Miles fassen sie Rassismus als eine »ideologische Vergesellschaftung« (ebd.,
147). Sie heben hierbei die Verkniipfung von Rassismus und Macht hervor: »Nur wenn
die Gruppe, die eine andere als minderwertige >Rasse< konstruiert, auch die Macht hat,
diese Konstruktion durchzusetzen, kann von Rassismus gesprochen werden« (ebd.).
Der angefiihrte Machtaspekt findet sich auch in der Rassismusdefinition von Rom-
melspacher wieder. Fiir sie ist Rassismus »ein System von Diskursen und Praxen, die
historisch entwickelte und aktuelle Machtverhiltnisse legitimieren und reproduzierenc
(Rommelspacher 2011, 29). In ihrer Konzeption entwickelt Rommelspacher — dhnlich
wie Hall - eine prozesshafte Beschreibung des Rassismus und bringt diese in einen

am 13.02.2026, 23:35:52. [

67


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Zusammenhang, der sowohl die postnationalsozialistische als auch die postkoloniale
Kontextualisierung Deutschlands beriicksichtigt. Thre Rassismuskonzeption kann mit
folgendem Zitat veranschaulicht werden:

»Rassismus im modernen westlichen Sinn basiert auf der>Theorie« der Unterschied-
lichkeit menschlicher>Rassen<aufgrund biologischer Merkmale. Dabei werden sozia-
le und kulturelle Differenzen naturalisiert und somit soziale Beziehungen zwischen
Menschen als unveranderliche und vererbbare verstanden (Naturalisierung). Die Men-
schen werden dafiir in jeweils homogenen Gruppen zusammengefasst und vereinheit-
licht (Homogenisierung) und den anderen als grundsatzlich verschieden und unver-
einbar gegeniibergestellt (Polarisierung) und damit zugleich in eine Rangordnung ge-
bracht (Hierarchisierung). Beim Rassismus handelt es sich also nicht einfach um indi-
viduelle Vorurteile, sondern um die Legitimation von gesellschaftlichen Hierarchien,
die auf der Diskriminierung der so konstruierten Gruppen basieren. In diesem Sinn ist
Rassismus immer ein gesellschaftliches Verhiltnis.« (Rommelspacher 2011, 29)

Mit der Darstellung der gesellschaftlichen Funktionsweise von Rassismus in der pro-
zesshaften Abfolge Naturalisierung, Homogenisierung, Polarisierung und Hierarchisie-
rung gelingt es Rommelspacher, eine anschauliche Rassismuskonzeption vorzulegen,
die fiir eine analytische Beschreibung des Rassismus herangezogen werden kann. Ob-
wohl die Beschreibung des Prozesses an die oben vorgestellten Uberlegungen Halls
anschlief3t, geht sie iiber diese hinaus, weil sie konkreter beschreibt, wie der Prozess
vonstatten geht. Dariiber hinaus ist die Betonung des biologistischen Aspekts bei Rom-
melspacher auffallend. Dies mag damit zusammenhingen, dass das Konzept vor dem
Hintergrund einer postkolonialen Gesellschaftsanalyse entstanden ist. Da Deutsch-
land aber nicht nur eine postkoloniale, sondern ebenso eine postnationalsozialistische
Gesellschaft ist, diskutiert Rommelspacher in ihrer Rassismuskonzeption auch die Zu-
sammenhinge von Rassismus und Antisemitismus bzw. deren Unterschiede (vgl. ebd.,
26). Diesbeziiglich erarbeitet sie ein an die Psychoanalyse angelehntes Modell, in dem
sie Antisemitismus als von »Uber-Ich-Projektionen« (ebd.) und kolonialen Rassismus
als von »Es-Projektionen« (ebd.) beeinflusst beschreibt: Die »Uber-Ich-Projektionen«
[sprechen dem] Anderen ein Zuviel an Intelligenz, Reichtum und Macht [zu], wihrend
der koloniale Rassismus stirker von >Es-Projektionen« bestimmt ist, die den Anderen
besondere Triebhaftigkeit, Sexualitit und Aggressivitit unterstellen« (ebd., 26f.; vgl.
diesbeziiglich auch Mecheril, Melter 2010, 160). Diese analytische Trennung ist vor allem
im deutschen Kontext relevant, da Rassismus hiufig mit Antisemitismus vermengt oder
gar mit Rechtsextremismus gleichgesetzt wird, obschon alle drei Phinomene trotz
mancher Gemeinsambkeiten analytisch voneinander getrennt werden sollten.

Im Anschluss an die Diskussion von Rommelspachers Rassismuskonzeption lohnt
es sich, Maureen Maisha Eggers’ Auseinandersetzung mit Rassismus heranzuziehen, da
Eggers die kolonialistischen Zusammenhinge noch systematischer herausarbeitet. Dar-
iiber hinaus kann ihre Konzeption als Vertiefung der von Rommelspacher beschriebenen
sHierarchisierung« erachtet werden. Auch Eggers arbeitet mit einem prozesshaften Mo-
dell. Rassismus erfolgt ihrer Auffassung nach durch Markierung, Naturalisierung, Posi-
tionierung und Ausgrenzung (vgl. Eggers 2009, 56f1.). Hier zeigt sich, ohne dass es einen

am 13.02.2026, 23:35:52. [


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering

expliziten Bezug auf Rommelspacher gibt, eine gewisse Ahnlichkeit beider Konzepte.
Eggers argumentiert nun, dass diejenigen, die Rassismus erfahren, zwar markiert und
ausgeschlossen werden, jedoch in engen Beziehungen zur Mehrheitsgesellschaft und ih-
ren Strukturen stehen, im Hinblick auf diese sie allerdings als untergeordnet positio-
niert werden (vgl. ebd., 57). Um diesen Punkt zu verdeutlichen, zieht sie theoretische
Schriften heran, die vor bzw. wihrend der Kolonialzeit entstanden sind und fiir diese
sehr bedeutsam waren. Sie geht dabei exemplarisch auf den Text Von den verschiedenen
Rassen der Menschheit (1775) von Immanuel Kant ein (vgl. ebd., 59; vgl. weiterfithrend zum
Rassismus bei Kant Volkel 2021). Eggers erklirt, dass Kant darin eine Hierarchisierung
von >Rassen< vornehme und die Fihigkeit, verniinftig zu handeln, prinzipiell nur Min-
nern bzw. weifSen Mdnnern zuspricht. Frauen attestiert Kant, vom Willen anderer ab-
hingig, und anderen >Rassens, bspw. »wertlos fiir die Zivilisation« (Eggers 2009, 60) zu
sein. Dies bezieht Kant vor allem auf die indigene Bevélkerung Amerikas. Im Hinblick
auf Schwarze Menschen, denen er eine »angeborene Faulheit« (ebd.) unterstellt, emp-
fiehlt er der >weifSen Rasses, sie mithilfe gewalttitiger Methoden zu erziehen, um sie als
»Sklaven und Dienstboten« (ebd.) einsetzen zu kénnen. Demnach spielt in diesem Ver-
hiltnis neben der Markierung und der Naturalisierung vor allem die Positionierung eine
entscheidende Rolle, denn durch diese Beschreibung wird deutlich, dass Kant Schwar-
ze Menschen nicht als unbrauchbar erachtet, sondern nach Wegen sucht, sie in die wei-
f3e Hegemonie einzubinden. In Eggers’ Worten: »Es ist meines Erachtens offenkundig,
dass er [Kant; Anm. M. T.] Schwarze auf naturalisierende Weise zum Dienst an Weiflen
in einer symbolischen Beziehung vorsieht und auch symbolisch positioniert« (ebd., 60).
Neben der Feststellung, wie relevant das Wissen der Aufklirung fir heutigen Rassismus
ist, macht Eggers in ihrer Beschreibung deutlich, inwiefern Ausschluss und Einschluss
gleichzeitig’® erfolgen kénnen und welche Rolle dabei die weifle Hegemonie spielt. Grund-
satzlich attestiert sie Kants Werk, dass dieses vor allem aufgrund von Kants erkenntnis-
theoretischer Relevanz einen groflen Beitrag zu modernem Rassismus geleistet hat. So
bewertet sie die Empfehlungen, die Kant den Lesenden darin gibt, als »wissenschaftli-
che« Begriindung rassenideologischer Differenz« (ebd., 61). Zu einem dhnlichen Schluss
kommt Arnold Farr, der in seiner Untersuchung zum Zusammenhang von Rassismus
und Philosophie auch auf die Schriften Kants eingeht'™ (vgl. Farr 2009). Dass sich auch

9 In einem Gespriach mit Spivak erinnert Judith Butler daran, dass bereits in der griechischen Antike
dhnliche Phinomene des Ein- und Ausschlusses stattgefunden haben: »Dies ist eine Moglichkeit,
zu verstehen, wie man staatenlos innerhalb des Staates sein kann, wie am Beispiel der Eingeker-
kerten, Versklavten, Illegalen ohne Aufenthalts- und Arbeitserlaubnis augenfallig wird. Wesent-
lich ist, da sie — auf je unterschiedliche Weise — innerhalb der Polis als deren interiorisiertes Au-
Ren einbehalten sind« (Butler, Spivak 2011, 14f.).

10 Farr macht neben Kants Schriften vor allem auf Hegel und seine ebenfalls problematische Be-
schreibung Afrikas aufmerksam. Eine zentralere Erkenntnis von Farrs Untersuchung ist, dass die
abendldndische Philosophie, die darauf zielte, die Natur des Menschen (Conditio humana) univer-
sell zu erkldren, in zweifacher Weise ein rassistisches Bewusstsein hergestellt und beférdert hat.
Wahrend Kant und Hegel die Kategorie >Rasse« noch hierarchisierend genutzt und vor allem die
Schwarze Bevolkerung Afrikas auf die unterste Stufe der zivilisatorischen Rangordnung gestellt
haben, wird dasselbe Konstrukt bei zeitgenéssischen Philosoph*innen komplett ausgeblendet.
Diesen Umstand der spateren Philosophie bezeichnet Farr als »Farbenblindheit der Philosophie«
(Farr 2009, 40ff.). »Das Problem ist [...], dass die Jahrhunderte lange Unterwerfung nicht-europdi-

am 13.02.2026, 23:35:52. [

69


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

andere Werke, die dem Zeitalter der Aufklirung zugeordnet werden, (kolonial)rassisti-
scher Diskurse bedienen, wird von Shadi Kooroshy, Paul Mecheril und Saphira Shure
herausgearbeitet, die diesbeziiglich auf die Schriften Hobbes’ und Lockes verweisen (vgl.
Kooroshy, Mecheril, Shure 2021, 21f.).

Obwohl es heutzutage als unumstritten gilt, dass der moderne Rassismus seinen Ur-
sprung in der Kolonialzeit bzw. im Zeitalter der Aufklirung hat, weist Susan Arndt dar-
aufhin, dass es schon deutlich frither Konstruktionen von >Anderen« gab, die zwar noch
nicht systematisch rassistisch waren, aber als Vorlaufer des spiteren Rassismus bezeich-
net werden konnen (vgl. Arndt 2011; 2017). So wurde in der Antike zwischen »Griechenc
(Arndt 2017, 34) und »Nicht-Griechen« (ebd.) differenziert, wobei Letztere zumeist als
»Barbaren« (ebd.) bezeichnet wurden. Diese Differenzierung lisst sich bspw. mit Aris-
toteles’ Theorie zur Sklaverei veranschaulichen, aus der hervorgeht, dass sich Menschen
durch biologische Kriterien unterteilen lieRen und lediglich »Griech_innen dazu auser-
wihlt seien, Nicht-Griech_innen zu versklaven« (ebd.). Als relevantes Differenzinstru-
ment fungierte dabei das Hautfarbenkonstrukt des »andreikelon« (ebd., 35; im Origi-
nal mit Hervorhebung), das zwar nicht direkt mit heutigen Hautfarbenkonstruktionen
iibersetzt werden kann, aber gleichwohl Riickschliisse auf eine frithe Schwarz-Weif3-Bi-
naritit erlaubt. Im antiken Griechenland wurden also jene Personen als hell bezeichnet,
die sich vor allem im Haus aufhielten, also itberwiegend Frauen und Philosophen. Helle
Haut wurde demnach mit Schonheit, Geisteskraft und Tugendhaftigkeit in Verbindung
gebracht (vgl. ebd.). Obwohl Arndt betont, dass diese Hierarchisierungen nicht mit heu-
tigem Rassismus verglichen werden kénnen, stellt sie Folgendes fest: »Und doch ist es
eben dieses Wissen, dass korperliche Unterschiede soziale, mentale und religiése trans-
portieren und Herrschaft und Sklaverei legitimieren, das Theoreme bereitstellte, welche
in den nachfolgenden Jahrhunderten zur Formierung von >Rasse« als Instrumentarium
der Klassifizierung von Menschen fithrte« (ebd.). Im Mittelalter, das in Europa von der
Weltanschauung des Christentums geprigt war, zementierte sich sukzessive die Vor-
stellung, dass die Farbe Weif3 mit Schonheit und Reinheit in Verbindung zu bringen sei,
wihrend die Farbe Schwarz als siindhaft und bése galt. Diese Farbdichotomie blieb aber
nicht auf die ideelle Ebene beschrankt, sondern wurde irgendwann in eine Verbindung
mit den Hautfarben von Menschen gebracht, was letztlich die Kolonialisierung Afrikas
und die Sklaverei legitimierte (vgl. ebd., 36).

Die kurze und exemplarische Darstellung dieser ausgewihlten theoretischen Aus-
einandersetzungen mit Rassismus zeigt, wie wichtig es ist, »die konkrete historische
Arbeit« (Hall 2012¢ [1994], 130) des Rassismus zu untersuchen. Einen etwas anders gela-
gerten Ausgangspunkt haben jene theoretischen Auseinandersetzungen, die die Erfah-
rungen der Betroffenen ins Zentrum der Analyse stellen.

In ihnen wird zwar auch die Annahme reflektiert, dass Rassismus ein historisch
gewordenes ideologisches Verhiltnis ist (vgl. bspw. Mecheril 2003, 71), aber sie zielen
hauptsichlich darauf, den gegenwirtigen Rassismus in der Einwanderungsgesellschaft
aus der Sicht der Betroffenen zu analysieren. Paul Mecheril erliutert diesbeziiglich, wie
Rassismuserfahrungen verstanden werden kénnen:

scher Volker durch weifde Manner eine Situation entstehen lief3, in der bedeutende Ungleichheiten
zwischen Weifsen und Afrikanerinnen geschaffen wurden« (ebd., 51).

am 13.02.2026, 23:35:52. [


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering

»Wenn wir [...] von einer gegebenen rassistischen Struktur ausgehen, dann heifst dies,
dass es Menschen gibt, die in Deutschland die Erfahrung rassistischer Diskriminierung
machen. Rassismuserfahrung ist hierbei eine Kategorie, in der gesellschaftlich vermit-
telte Erfahrungen und auch der gesellschaftlich vermittelte Umgang mit diesen Erfah-
rungen in den Blick kommen. Rassismuserfahrungen sind sozial bedingte und sozial
gerahmte, subjektive Zustinde.« (Mecheril 2015, 158; vgl. auch exemplarisch Mecheril
2022, 39f)

Eine Analyse von Rassismuserfahrungen ermdglicht also neben der Rekonstruktion sub-
jektiver Zustinde auch die Formulierung empirisch fundierter Aussagen iiber die gesell-
schaftlichen Verhiltnisse. Oder wie Wiebke Scharathow erklirt: »Die Erzihlungen iiber
Erfahrungen mit Rassismus dienen als Ausgangspunkt fiir die Rekonstruktion der so-
zialen Strukturen und Verhiltnisse, die die Lebenswelten der [Betroffenen; M. T.], ihr
Erleben und Handeln rahmen« (Scharathow 2014, 51). Vor allem der strukturelle Aspekt
des Rassismus — der in der vorliegenden Arbeit als ideologisches und diskursives Ver-
hiltnis verstanden wird — lisst sich laut Mecheril iiber die Rekonstruktion der Erfah-
rungen besonders gut sichtbar machen: »Denn diese Perspektive macht deutlich, dass
Rassismus ein Deutungs- und Handlungsangebot ist, das eben nicht die verriickte oder
kranke oder dumme Leistung einiger Einzelner ist, sondern als gesamtgesellschaftli-
che Struktur verstanden werden muss, die das Miteinander in formeller und informeller
Weise regelt« (Mecheril 2015, 156f.). Dariiber hinaus ermdglicht es die Rekonstruktion
der Erfahrungen, eine Perspektive einzunehmen, aus der die Folgen von Rassismus fir
die Betroffenen bzw. die »negativen Erfahrungen« (Scharathow 2014, 51) sichtbar wer-
den. Mecheril unterscheidet diesbeziiglich zwischen vier Dimensionen des Rassismus:
»a) Ausprigungsart: massiv, subtil; b) Vermittlungskontext: institutionell, individuell;
¢) Vermittlungsweise: kommunikativ, imaginativ, medial; d) Erfahrungsmodus: person-
lich, identifikativ, vikariell, kategorial« (Mecheril 2003, 71; vgl. weiterfithrend und erldu-
ternd Scharathow 2014, 52f.). Der fir die damalige Zeit neue Ansatz, Rassismus iiber
die Erfahrungen der Betroffenen zu rekonstruieren, hat in der deutschen Rassismusfor-
schung einen »Perspektivenwechsel« (vgl. Terkessidis 2004, 89) eingeleitet: »Als sMate-
rialc zur Analyse des Rassismus dient nicht mehr in erster Linie das >Vorurteil« der Au-
tochthonen oder der >Einwandererdiskurs< oder das >rassistische Wissens, sondern die
>Erfahrung«< der Betroffenen« (ebd., 88). Einige aktuelle empirische Forschungsarbeiten
haben sich in letzter Zeit diesem Paradigma angeschlossen und beschreiben den Rassis-
mus aus der Perspektive der Betroffenen (vgl. exemplarisch Hill 2020; Karabulut 2020;
Scharathow 2014, 17f.; Velho 2016, 19ff.). Auch die hier vorliegende Arbeit orientiert sich
an diesem Paradigma. Vor allem in Bezug auf Racial Profiling, verstanden als spezifi-
sche rassistische Praxis, ist diese Vorgehensweise empfehlenswert, da es aufgrund der
im zweiten Kapitel dieser Arbeit skizzierten Forschungslage und der problematischen
Beziehung der Polizei zum Thema Racial Profiling (vgl. diesbeziiglich Basu 2016) sinn-
voll ist, das Wissen der Betroffenen iiber die Praxis zu untersuchen. Friedrich, Mohr-
feldt und Schultes kommen diesbeziiglich sogar zu dem Schluss, dass Racial Profiling
und Polizeigewalt bzw. »rassistische Polizeigewalt [...] gegenwirtig ausschliefSlich aus der
Perspektive derjenigen beschrieben werden [kann], die von der Praxis betroffen sind«
(Friedrich, Mohrfeldt, Schultes 2016, 19; Hervorhebung M. T.).

am 13.02.2026, 23:35:52. [

n


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Mit den in diesem Kapitel vorgestellten Rassismustheorien lassen sich verschiedene
Ansatzpunkte gewinnen, wie rassistische Verhiltnisse im deutschen Kontext analysiert
werden kénnen. Diesbeziiglich wurden die Einfliisse der Aufklirung und des Kolonia-
lismus, aber auch die Bedeutung des Nationalsozialismus fiir den modernen Rassismus
diskutiert. Die dargestellten Rassismuskonzepte und -theorien machen deutlich, wie
Rassismus auf der gesellschaftlichen und auf der subjektiven Ebene beschrieben wer-
den kann. Im zweiten Teil des Kapitels werde ich genauer auf einen Punkt eingehen, der
in den bisherigen Ausfithrungen zwar angesprochen, aber noch nicht ausfithrlich dis-
kutiert wurde. Es geht darum, wie die Konstruktion der sogenannten Anderen erfolgt
und wie dieses Othering seine Wirkmichtigkeit erlangt. Bei dieser Auseinandersetzung
wird auch ergriindet, wie die interpersonale oder interaktive Ebene von Rassismus und
Othering beschrieben werden kann.

3.2 Theorien zu Othering

Othering beschreibt pointiert ausgedriickt den Prozess, »wie die >Fremden« zu >Frem-
den« gemacht werden und dabei gleichzeitig ein >Wir< konstruiert wird, welches anders
als das fremde >Nicht-Wir< beruhigend unambivalent, ohne grundlegende Spannungen
erscheint und darin eine sichere Gemeinschaft symbolisiert« (Castro Varela, Mecheril
2010, 42). Obwohl Theorien zu Othering nicht nur in der Rassismus- oder Migrations-
forschung Anwendung finden, kann konstatiert werden, dass vor allem in ihr gern auf
diese Theorien zuriickgegriffen wird (vgl. Siouti, Spies, Tuider, von Unger, Yildiz 2022a,
7ff.). Bevor sich aber der Begriff des Otherings in der Rassismusforschung durchsetzen
konnte, wurde der Prozess, wie Andere zu Anderen gemacht werden, oft unter Riickgriff
auf Miles’ Konzept der »Rassenkonstruktion« (Miles 2014 [1991], 100) beschrieben. Miles
zeichnet historisch nach, wie sich die »Rassen«-Idee« (Miles 2014 [1991], 99) im europdi-
schen bzw. westlichen Diskurs seit dem 18. Jahrhundert durchsetzen konnte, was letz-
ten Endes zur Konstituierung des modernen Rassismus gefiihrt hat (vgl. ebd., 19-129).
Diese rassistische Idee erlangt ihre Wirkmaichtigkeit laut Miles durch den Prozess der
»Rassenkonstruktion« (ebd., 100), den er folgendermafien beschreibt:

»Rassenkonstruktion ist ein dialektischer Prozess der Konstruktion von Bedeutun-
gen. Wenn man realen oder fiktiven biologischen Eigenschaften eine Bedeutung
zuschreibt, um den anderen zu definieren, definiert man damit notwendigerweise
mittels des gleichen Kriteriums das Selbst, die je eigene Identitat. Als die Griechen
und Romer und spater die nordeuropdischen Entdecker und Kaufleute [Menschen
aus Afrika; M. T] als >schwarz« bezeichneten, setzten sie sich implizit ans andere
Ende eines allgemeinen Kontinuums oder einer Dichotomie, nimlich der der Haut-
farbe. Das >Schwarz-Sein< [der Menschen aus Afrika; M. T.] spiegelte das >Weif3-Sein¢
des Europders: diese miteinander verbundenen Gegensitze verweisen aufeinan-
der in einer Totalitat der Konstruktion von Bedeutungen. [..] Dergestalt waren das
[europdische/westliche; Anm. M. T.] Selbst und der Andere gleichermafien in einer
gemeinsamen Welt von (europdischen) Bedeutungen eingeschlossen. Dadurch, dass
er diese gemeinsame Bedeutungswelt teilt, kann der Andere den Gehalt des als ras-

am 13.02.2026, 23:35:52. [


https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

