
56 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

3.1 Rassismustheorien

Mit den in diesemKapitel vorgestelltenTheorien lässt sich das PhänomendesRassismus

systematisch und gesellschaftstheoretisch fundiert beschreiben. Da die Rassismusfor-

schung relativ jung ist, lassen sich die theoretischen Konzeptionen der verschiedenen

Autor*innen durchaus als wissenschaftliche Pionierarbeiten bezeichnen.2 Alle im Fol-

gendenvorgestelltenAnsätze sindzueiner ähnlichenZeit inFrankreichundGroßbritan-

nien entstanden und können als Klassiker der Rassismusforschung bezeichnet werden,

da sie trotz produktiver zeitgenössischer Weiterentwicklungen (s.u.) kaum an Relevanz

eingebüßt haben. Beginnen werde ich mit der Rassismuskonzeption Albert Memmis.

Memmi definiert Rassismus folgendermaßen: »Der Rassismus ist die verallgemei-

nerte und verabsolutierte Wertung tatsächlicher oder fiktiver Unterschiede zum Nut-

zen des Anklägers und zum Schaden seines Opfers, mit der seine Privilegien oder seine

Aggressionen gerechtfertigt werden sollen« (Memmi 1992 [1982], 164). Memmis Defini-

tion besticht einerseits durch eine klare und pointierte Kernaussage, mit der deutlich

benannt werden kann, wer vom Rassismus profitiert und wer nicht. Der Aspekt der Pri-

vilegienwird in aktuellenDebatten umCriticalWhiteness immerwieder angesprochen,

um zu verdeutlichen, wie viele Vorteile Menschen, die nicht von Rassismus betroffen

sind, tatsächlich genießen (vgl. diesbezüglich Tißberger 2021, 80–93; 2017, 91ff.). Ande-

rerseits weist die Rassismusdefinition von Memmi darauf hin, dass rassistische Diffe-

renzen konstruiert sein können. Memmi geht dabei allerdings davon aus, dass es fikti-

ve und tatsächliche Unterschiede gibt. Diese scharfe Trennung ist aus einer ideologie-

und diskurstheoretisch informierten Perspektive nicht mehr tragbar, da mit dieser da-

von ausgegangen werden muss, dass Unterschiede immer gesellschaftlich konstruiert

und aufgrund dessen auch immer tatsächlich sind.Auf diesen Punktwird auf den folgen-

den Seiten noch intensiver eingegangen. DesWeiteren fällt auf, dass Memmis Definiti-

on stark auf einer Täter*in-Opfer-Argumentation beruht. Diese ermöglicht es zwar die

Intention der Täter*in herauszustellen, hat aber zugleich zur Folge, dass eine Auseinan-

dersetzungmit strukturellem und alltäglichemRassismus, der oftmals nichtintentional

stattfindet, notwendig unterkomplex bleiben muss. Aufgrund dessen weist die Defini-

tion Memmis trotz der pointierten Aussage gewisse Schwächen auf, die spätere Rassis-

musdefinitionen nicht haben.

Zu nennen wäre hier die bereits wenige Jahre später erschienene Rassismuskonzep-

tion Étienne Balibars, die er in seinem berühmten Aufsatz Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹?

(Balibar 1990) ausbreitet. Dort begreift er Rassismus als »totales soziales Phänomen«

(ebd., 23), das sich in verschiedenen gesellschaftlichen »Praxisformen, […] Diskursen

2 Über Rassismus geschrieben wurde insgesamt schon deutlich früher, allerdings nicht derart sys-

tematisch. Als noch frühere Pionierarbeiten können bspw. die Arbeiten von Magnus Hirschfeld

(1973 [1938]), W.E.B. Du Bois ([1903]) oder Frantz Fanon (2016 [1952]) betrachtet werden. Und wie

man am Beispiel des deutschen Aufklärungsphilosophen Anton Wilhelm Amo sehen kann, der

sich im 18. Jahrhundert mit der »Rechtsstellung Schwarzer[] Menschen im Europa der damaligen

Zeit« (Knauß, Wolfradt, Hofman, Eberhardt 2021, 9) befasst hat, gab es sicherlich auch noch frü-

her und in anderen Kontexten Konzepte über rassistische Diskriminierung. Miles zufolge ist der

Begriff »Rassismus« von Magnus Hirschfeld (1938) in den wissenschaftlichen Diskurs eingeführt

worden (vgl. Miles 2014 [1991]).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering 57

undVorstellungen« (ebd., 24) zeigt. »ImRassismus geht es […] darum,Stimmungen und

Gefühle zu organisieren […], indem sowohl ihre ›Objekte‹ als auch ihre ›Subjekte‹ stereo-

typisiert werden« (ebd.). Hier wird die Täter*in-Opfer-Argumentation aufgebrochen,

indem anschaulich gemacht wird, dass beide Pole als konstruierte Stereotype und nicht

als tatsächliche Entitäten aufgefasst werdenmüssen und dass diese Konstruktionenmit

denEmotionenderMenschenzusammenhängen.HerausragendanBalibarsAuffassung

von Rassismus ist weiter, dass er ihn imKontextmoderner, vonMigration geprägter Ge-

sellschaften als einen »Rassismus ohne Rassen« (ebd., 28) begreift. Bei dieser moder-

nen Form des Rassismus stehen nichtmehr biologistische Argumentationen imVorder-

grund, zentral ist vielmehr die Behauptungder Inkompatibilität verschiedenerKulturen

innerhalb einer Migrationsgesellschaft, weshalb Balibar auch vom »kulturellen Rassis-

mus« (ebd., 35) spricht.3 Balibars Überlegungen sind auch für die heutige Forschung zu

Rassismus bedeutsam und werden in vielen deutschsprachigen Arbeiten aufgegriffen.

So bezeichnet bspw. Astrid Messerschmidt das seit 1945 praktizierte Sprechen über Kul-

tur statt über Rasse als Besetzung einer »Leerstelle« (Messerschmidt 2010, 51), während

Rudolph Leiprecht Kultur als »Sprachversteck für ›Rasse‹« (Leiprecht 2001, 23, zitiert in

Leiprecht 2016, 229) fasst.ClausMelter undPaulMecheril erklären,dass nebendemneu-

en kulturellen Rassismus durchaus noch ältere Formen des Rassismus (bspw.mit Rück-

griff auf biologistische Argumentationen) existieren und diese verschiedenen Formen

auch Verbindungen miteinander eingehen können (vgl. Mecheril, Melter 2010, 153). So

stellt Hendrik Cremer, der sich aus einer rechtswissenschaftlichen Perspektive mit den

rassistischen Diskriminierungen im Zusammenhang mit den AussagenThilo Sarrazins

auseinandersetzt, fest, dass sich in Sarrazins Texten »sowohl kulturalistische als auch

biologistische Argumentationsmuster finden« lassen (Cremer 2017, 425). Derzeit ist so-

gar anzunehmen, dass biologistische Argumentationen in naher Zukunft eher wieder

zu- als abnehmen werden (vgl. Cyrus, Supik, Tsianos 2022, 1).

Obwohl Balibar, wie erwähnt, Rassismus als ein »totales soziales Phänomen«

fasst, fehlt bei ihm eine genauere Erklärung, wie der Rassismus diese enorme Wirk-

mächtigkeit gewinnt. An dieser Stelle können die theoretischen Überlegungen Halls

herangezogenwerden, daHall unter Rückgriff aufmarxistische Konzepte »ideologische

Dimensionen« (Hall 2014a [1989], 90) des Rassismus beschreibt und somit skizziert, wie

»rassistisch strukturierte Gesellschaftsformationen« (Hall 2012c [1994], 127) beschaffen

sind. Seine marxistisch-ideologiekritische Herangehensweise führt Hall allerdings

keineswegs dazu, dass er den Rassismus als einen Nebenschauplatz des Kapitalismus

betrachtet. Ganz im Gegenteil kann unter Rückgriff auf Halls Analyse sowohl die Auto-

nomie des Rassismus als auch seine Funktion imKapitalismus dargestellt werden.Es ist

nicht von der Hand zu weisen, dass Hall sich neben einer grundlegenden Beschäftigung

mit marxistischer bzw. postmarxistischer Gesellschaftstheorie (bspw. Gramsci oder

Althusser) auch mit diskurstheoretischen Schriften (bspw. Foucault oder Laclau und

3 Theodor W. Adorno formulierte schon deutlich vor Balibar ähnliche Gedanken: »Das vornehme

Wort ›Kultur‹ tritt anstelle des verpönten Ausdrucks der ›Rasse‹, bleibt aber bloßes Deckbild für

den brutalenHerrschaftsanspruch« (Adorno 1955, 277). Da sich Adorno nicht systematischmit Ras-

sismus auseinandergesetzt hat, liegt auch kein Konzept von ihmvor,mit demRassismus angemes-

sen analysiert werden könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Mouffe) auseinandergesetzt hat,was er in einem Interviewauch betont (vgl.Hall 2004a).

Diese Auseinandersetzung gipfelt womöglich in seiner Formulierung, Rassismus sei als

»ideologischer Diskurs« zu begreifen (Hall 2000).

Vor dem Hintergrund dieser Formulierung erscheint es mir sinnvoll, zunächst ge-

nauer aufdie beiden theoretischenThemenfelderDiskursund Ideologie einzugehen,um

dann imAnschluss verstehen zu können,warumHall gerade dieseTheoriefelder so stark

in sein Rassismusverständnis einbezieht.

Klärungen zum Ideologie- und Diskursverständnis

In diesem Abschnitt befasse ich mich vor allemmit Louis Althussers Ideologie- undMi-

chel Foucaults Diskurstheorie, um eine Grundlage für Halls Rassismusverständnis zu

legen. Zudem dient die Diskussion dieser theoretischen Ansätze dazu, ein besseres Ver-

ständnisweiterer theoretischerKonzepte,die indieserArbeit besprochenwerden,zuge-

winnen. So wird auch in Kapitel 4 (Theoretische Grundlagen II: Subjektivierung, Hand-

lungsfähigkeit und Widerstand) ausführlich auf die Theorien Althussers und Foucaults

zurückgegriffen, um sie im Kontext von Subjektivierung zu betrachten. Die folgende

Auseinandersetzung beginnt mit einer verdichteten Darstellung von Althussers Ideo-

logietheorie, auf die eine dekonstruktivistische Kritik dieser Theorie folgt. Im Rahmen

dieser Kritik gehe ich auch auf Althussers Konzept der Überdeterminierung ein, da es

sowohl für Halls Rassismusverständnis als auch für das weitere theoretische Vorgehen

relevant ist. ImAnschluss daranwird dieDiskurstheorie Foucaults vorgestellt und eben-

falls einer kritischen Betrachtung unterzogen. Diese theoretische Klärung spricht sich

nicht für einen der beiden theoretischen Stränge aus, sondern macht deutlich, in wel-

chem Kontext auf die jeweiligen Theorien zurückgegriffen werden kann und wie sich

beide miteinander verbinden lassen. Dass eine solche Verbindung sinnvoll sein kann,

ummacht- und herrschaftskritische Zusammenhänge zu beschreiben, kann bspw. auch

mit den Arbeiten Michel Pêcheux’ (vgl. exemplarisch 2019) oder Judith Butlers (vgl. ex-

emplarisch 2015) aufgezeigt werden.

Althussers Ideologietheorie

In Louis Althussers Schriften FürMarx (1968) und Ideologie und ideologische Staatsapparate

(2016 [1970]) finden sich wichtige Gedanken, die für ein zeitgemäßes Ideologieverständ-

nis herangezogen werden können (vgl. Hall 2016a [2004], 34ff.). So ergänzt Althusser

den Ideologiebegriff, den Marx und Engels bspw. in der Deutschen Ideologie (Marx, En-

gels 1958, S. 13ff.) vertreten und der sich stark auf das Bewusstsein beschränkt. BeiMarx

und Engels steht die Ideologie in einem engen Zusammenhang mit der Beherrschung

der Gedanken durch die herrschende Klasse. So schreiben sie etwa: »Die Gedanken der

herrschenden Klasse sind in jeder Epoche die herrschenden Gedanken, d.h. die Klasse,

welchedieherrschendematerielleMacht derGesellschaft ist, ist zugleich ihreherrschende

geistigeMacht« (ebd., 46). FürMarx undEngels ist dieMaterialität, also die Art undWei-

se, wie »die Menschen ihre Lebensmittel produzieren« (ebd., 21), die Basis des mensch-

lichen Daseins. Diese Produktion beginnt mit der Entwicklung des Menschen aus dem

Tierreichunderlebt einenHöhepunkt inder industriellenArbeitsteilung.DieGedanken,

vondenenMarxundEngels sprechen, lassen sichalsonicht ohnediematerielleBasis ver-

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering 59

stehen. Sie stehen immer in Abhängigkeit von den materiellen Lebensbedingungen der

Menschen. So stellen Marx und Engels die folgende These auf: »Nicht das Bewußtsein

bestimmt das Leben, sondern das Leben bestimmt das Bewußtsein« (ebd., 27).

Althusser bezieht sich nun auf diese grundlegenden Annahmen Marx’ und Engels’

und unterzieht sie einer zeitgenössischen Lesart, die die Erkenntnisse des Struktura-

lismus ebenso miteinbezieht wie die der Psychoanalyse (zur Strukturalismusrezeption

vgl. Althusser 2018 [1965], 16; zur Psychoanalyserezeption Althusser 1968, 152). Er stellt

Folgendes fest:

»Man pflegt zu sagen, daß die Ideologie in den Bereich des ›Bewußtseins‹ gehört. […]

InWahrheit [ist sie] von Grund auf unbewußt […]. Die Ideologie ist zwar ein System von

Vorstellungen; aber diese Vorstellungen haben in den meisten Fällen nichts mit dem

›Bewußtsein‹ zu tun: sie sindmeistens Bilder, bisweilen Begriffe, aber derMehrzahl der

Menschen drängen sie sich vor allem als Strukturen auf, ohne durch ihr ›Bewußstein‹

hindurchzugehen.« (Althusser 1968, 183)

In dieser Kritik am Ideologieverständnis von Marx und Engels reflektiert Althusser

sowohl die freudsche Entdeckung des Unbewussten4 als auch die strukturalistische

Weiterentwicklung der Psychoanalyse durch Lacan (vgl. weiterführend Bruckschwaiger

2014).NachAlthussersAuffassungwerden also vor allemdie unbewusstenGedanken von

der Ideologie beherrscht.Diese wiederum strukturiert das ganze Dasein derMenschen.

Die Ideologie ist also nicht nur als reines Gedankensystem zu verstehen, das aus den

materiellen Verhältnissen emergiert, sondernmuss als eine allumfassendeHerrschafts-

struktur gedacht werden: »In einer Klassengesellschaft ist die Ideologie das Vehikel,

durch welches, und das Element, in welchem das Verhältnis der Menschen zu ihren

Existenzbedingungen sich zum Nutzen der herrschenden Klasse regelt« (Althusser

1968, 187).

In seinem Staatsapparateaufsatz (2016) erarbeitet Althusser eine auf diesem Ideo-

logieverständnis aufbauende Herrschafts- bzw. Gesellschaftstheorie, mit der er die Be-

herrschung der Gedanken genauer zu fassen versucht, indem er beschreibt, wie Ideo-

logien in komplexen Staatssystemen wirken. Um die komplexen Herrschaftsmechanis-

men zu beschreiben, entwickelt Althusser die Denkfigur der ideologischen Staatsappa-

rate (ISA). Anders als der repressive Staatsapparat (RSA) sind die ISA für ihn nicht re-

pressiv, sondern eine Form, mit der die Herrschaft der herrschenden Klasse im Priva-

ten bzw. in nichtstaatlichen Institutionen durchgesetzt werden kann. Althusser unter-

gliedert diese spezielle Form der Staatsapparate in religiöse, schulische, familiale, juris-

tische, politische, interessenverbandliche, informative und kulturelle ISA. Es gibt auch

Überschneidungen zwischen dem repressiven und den ideologischen Staatsapparaten,

z.B. imRecht oder in staatlichenSchulverordnungen,undAlthusser betont,dass kein re-

pressiver Staatsapparat ohne Ideologie auskommt und zugleich kein ISA nur durch den

4 Freud, auf den bekanntermaßen die Entdeckung des Unbewussten zurückgeht, schreibt:

»[S]owohl bei Gesunden als bei Kranken kommen häufig psychische Akte vor, welche zu ihrer Er-

klärung andere Akte voraussetzen, für die aber das Bewußtsein nicht zeugt […]. [U]nsere persön-

lichste tägliche Erfahrungmacht unsmit Einfällen bekannt, deren Herkunft wir nicht kennen, und

mit Denkresultaten, deren Ausarbeitung uns verborgen geblieben ist« (Freud 2017 [1900], 7f.).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

bloßen Rückgriff auf Ideologie funktioniert (vgl. Althusser 2016 [1970], 47–60). Kurzum:

Die ideologischenStaatsapparate sindgesellschaftlicheBereiche,die andersalsderStaat

weniger auf die Ausübung von institutioneller Gewalt zurückgreifen müssen, sondern

ihreHerrschaft durch denRückgriff auf Ideologie und imZweifelsfall auf eine »abgemil-

derte[], versteckte[], ja sogarbloß symbolische[]« (ebd., 57) FormvonRepression sichern.

Althusser beschreibt diese spezifische Form der Repression wie folgt: »[Die Schule und

die Kirche] ›dressieren‹ […] mit entsprechenden Methoden von Bestrafung, Ausschluss,

Auswahlusw.nichtnurgleichsamihre ›dieMesse zelebrierendenPriester‹, sondernauch

deren ›Schäflein‹. Ebenso funktioniert die Familie… Ebenso der kulturelle ISA (etwa die

Zensur, um nur sie zu erwähnen) usw« (ebd.).

Diese Dressur verweist nunwiederum auf den unbewussten und den strukturieren-

den Aspekt der Ideologie. Die Ideologie funktioniert nämlich nicht als verordnetes (be-

wusstes) staatliches Programm, sondern funktioniert imVerborgenen und gewisserma-

ßenvonalleinohnestaatlichesZutun.PassendzudiesemVerständnis ist auchAlthussers

Auffassung, dass nahezu alles ideologisch ist und dass es einem Individuum nicht be-

wusst ist, sich innerhalb einer Ideologie zu befinden, denn: »Die Ideologie sagt niemals:

›Ich bin ideologisch‹« (ebd., 89). So kommt Althusser im Staatsapparateaufsatz zu dem

folgenden Ideologieverständnis: »Die Ideologie repräsentiert das imaginäre Verhältnis

der Individuen zu ihren realen Existenzbedingungen« (ebd., 75). Und in FürMarx heißt

es: »Die Ideologie betrifft also das gelebte Verhältnis der Menschen zu ihrer Welt« (Al-

thusser 1968, 184). Den Menschen ist ihre Welt also nicht unmittelbar bewusst, sondern

es gibt eine zwischengeschaltete Ebene, ein »Verhältnis zweitenGrades« (ebd.),mit dem

sie ihr Verhältnis zurWelt unbewusst wahrnehmen können.Vor diesemHintergrund ist

auch die Bezeichnung imaginär zu verstehen.

Eine weitere wichtige These, die Althusser in Bezug auf die Ideologie aufstellt, ist,

dass sie selbst eine materialisierende Wirkung haben kann. Diese Wirkung beschreibt

er, um zu verdeutlichen, dass Ideologien sich jederzeit durch Praxis in Materie verwan-

deln können. Er veranschaulicht dies am Beispiel des Kniefalls in der Kirche (vgl. ebd.,

79–82). »Wirwerden also sagen, indemwir nur ein Subjekt […] betrachten,dass die Exis-

tenz der Ideen seines Glaubens selbst materiell ist, insofern seine Ideen seinemateriellen Ta-

ten sind, welche inmaterielle Praktiken eingebettet und durchmaterielle Rituale geregelt sind […]«

(ebd., 82f.) Einweiterer zentraler Punkt inAlthussers Ideologieverständnis ist seineThe-

se, dass die Ideologie die Subjekte anruft. Auf diese sogenannte ideologische Anrufung

wird später ausführlich in Kapitel 4 eingegangen, da sie für das dort diskutierte Subjek-

tivierungsverständnis eine zentrale Rolle spielt.

Mit diesem kurzen Einblick in Althussers Ideologieverständnis wurde deutlich, wie

Ideologien funktionieren. Althussers Konzeption ermöglicht es, eine vollkommen neue

Sicht auf Ideologien zu gewinnen und hat »denWeg zu einer stärken linguistischen oder

›diskursiven‹ Ideologiekonzeptiongeöffnet« (Hall 2016d [2004], 14).Hervorgehobenwer-

denmuss aber,dass es sich bei Althussers Ideologieverständnis umkeineDiskurstheorie

handelt,was er übrigens selbst betont (vgl. Althusser 2016 [1970], 85).DassDiskurse oder

diskursive Formationen, wie Foucault sie beschreibt, in ihrer Beschaffenheit nicht mit

Ideologien und auch nicht mit dem Ideologieverständnis Althussers verglichen werden

können, wird gleich ersichtlich; doch zuvor erscheint es mir sinnvoll, über Ernesto La-

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering 61

claus und Chantal Mouffes Kritik an klassischen marxistischenTheorien einen Einstieg

in dasThemenfeld zu finden.

Die Kritik am einheitlichen Klassensubjekt und die Überdeterminierung

In Laclaus und Mouffes Studie Hegemonie und radikale Demokratie (Laclau, Mouffe 2015

[1985]) erfolgt eine von der foucaultschen Diskurstheorie inspirierte Relektüre marxis-

tischer Theorien. Obwohl Laclau und Mouffe ausgehend von dieser Relektüre auch eine

eigene Diskurstheorie entwickeln, ist für mich an dieser Stelle vor allem die von ihnen

formulierte Kritik ameinheitlichen und historischenKlassensubjekt,wie es bspw. in der

Ideologietheorie Althussers beschrieben wird, relevant (vgl. ebd., 129ff.). Sie argumen-

tieren, dass das »Ideologische« (ebd., 143) in allen von ihnen untersuchtenmarxistischen

Texten »mit dem Begriff des ›Überbaus‹« (ebd.) und speziell bei Althusser mit dem der

»Reproduktionslogik« (ebd.; vgl. dazu auch Pêcheux 2019, 64) gefasst werde, was einem

ökonomischen Reduktionismus gleichkomme und was Laclau undMouffe darüber hin-

ausals »essentialistischeAnnahme« (ebd.) problematisieren.LaclauundMouffearbeiten

vor allem heraus, dass Konzepte wie ›die Arbeiterklasse‹, ›die herrschende Klasse‹ usw.

keinen apriorischen Charakter aufweisen, sondern diskursiv hergestellt werden. So ar-

gumentieren sie: »Eine diskursive Formation wird weder durch die logische Kohärenz

ihrer Elemente noch durch das Apriori eines transzendentalen Subjektes, noch durch

ein sinnstiftendes Subjekt à la Husserl oder durch die Einheitlichkeit der Erfahrung ver-

einheitlicht« (Laclau,Mouffe 2015, 139).Die diskurstheoretisch informierte Dekonstruk-

tionmarxistischerTheorien nach Laclau undMouffe erkenntmehr Komplexität inHerr-

schaftsverhältnissen an, als dies in klassischen marxistischenTheorien der Fall ist. Ihre

Kritik an Althusser bspw. lässt sich besonders gut an dessen Konzept der »Überdeter-

minierung«5 (Althusser 1968) veranschaulichen, das Laclau undMouffe theoretisch zwar

sehr begrüßen, hinsichtlich dessen sie jedoch feststellen, dass es später weder von Al-

thusser selbst noch im Diskurs um ihn adäquat genutzt worden ist (vgl. Laclau, Mouffe

2015 [1985], 130f.).

Althusser arbeitet mit diesem Konzept heraus, dass die Russische Revolution nicht

von einem einfachenWiderspruch (Kapital gegen Arbeit), sondern von zahlreichen, sich

teilweise widersprechenden Widersprüchen determiniert wurde. Die »Anhäufung und

Zuspitzung« (Althusser 1968, 59) dieser Widersprüche, die zu einer ganz spezifischen

Form der Revolution geführt haben, charakterisiert er entsprechend als »überdetermi-

niert« (ebd., 66). Althusser genügt es allerdings nicht, die Russische Revolution als »Aus-

nahme« (ebd., 72) zu kennzeichnen, sondern er stellt sich die Frage, ob nicht andereWi-

dersprüche ebenfalls grundlegend als überdeterminiert zu erachten sind (vgl. ebd.). Die

herausragende Entdeckung, die mit dem Konzept der Überdeterminierung verbunden

5 Den Begriff der Überdeterminierung hat Althusser der psychoanalytischen Theorie Freuds entlie-

hen (vgl. Althusser 1968, 152). Freud konnte herausfinden, dass im Traum verschiedene »Traum-

gedanken« (Freud 2014, 219) aufeinandertreffen, was eine Deutung desselben »vieldeutig« (ebd.)

werden lässt: »Jedes der Elemente des Trauminhaltes erweist sich als überdeterminiert, als mehr-

fach in den Traumgedanken vertreten« (ebd.). Dies bedeutet, dass Traumgedanken nicht durch

eine einfacheUrsache erklärtwerden können, sondern nur durch verschiedeneUrsachen, die kom-

plex zusammenwirken.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

ist, besteht darin, dass sich die soziale Ordnung nicht auf eine einfacheUrsache zurück-

führen lässt, so wie es bspw. bei Erklärungsmodellen einer »Determinierung in letzter

Instanz durch das Ökonomische« (Laclau, Mouffe 2015 [1985], 131) versucht wird, son-

dern nur in ihrer Komplexität verstanden werden kann. Laclau und Mouffe erklären al-

lerdings, dass dieses Verständnis im Diskurs um Althusser nach und nach verschwun-

den und einem ökonomischen Reduktionismus gewichen ist (vgl. ebd.). Dass das Sozia-

le komplex und überdeterminiert ist, trifft auch auf spezifische gesellschaftliche Herr-

schaftsverhältnisse und ihre Gegenbewegungen zu. So diskutieren Laclau und Mouffe

bspw. den Rassismus und Antirassismus, die ökologische Bewegung und recht ausführ-

lichdieFrauenunterdrückungunddenFeminismus.BeiLetzteremstellen siedessenkol-

lektives Subjekt infrage: »Wird erst einmal bestritten,dass es einen einfachenMechanis-

musvonFrauenunterdrückunggibt, eröffnet sich für feministischePolitik ein immenses

Aktionsfeld« (ebd., 152).

Laclau undMouffe zeigen,wie sich eine von der foucaultschenDiskurstheorie inspi-

rierte Dekonstruktion auf ein spezifisches Feld (konkret: marxistischeTheorien) anwen-

den lässt und haben dieses Vorgehen unter anderem für eine politikwissenschaftliche

Arbeit fruchtbar gemacht. Obwohl sie somit über FoucaultsTheorie hinausgehen, bildet

diese die theoretische Grundlage für ihr methodisches Vorgehen.

Foucaults Diskurstheorie

Foucaults theoretisches Werk ist anders als bspw. das von Althusser weniger von ei-

ner marxistischen, sondern stärker von einer historischen Herangehensweise geleitet

(vgl. Sarasin 2016, 72ff.). Foucault selbst charakterisiert seine Forschung in einem In-

terview als eine »historisch-philosophische […], die aber weder mit der Philosophie

der Geschichte noch mit der Geschichte der Philosophie etwas zu tun hat« (Foucault

1992, 26). Im Folgenden steht Foucaults Auseinandersetzung mit Diskursen in seiner

diskurstheoretischen Schaffensphase6 imMittelpunkt.

Foucaults diskurstheoretisches Hauptwerk Archäologie des Wissens (Foucault 2018

[1969]) stellt ein sehr umfassendes und systematisiertes methodologisches Werk dar,

in dem er eine Theorie des Diskurses und somit auch den Grundstein für die Diskurs-

analyse entwickelt. Für Foucault ist die Archäologie in erster Linie ein Versuch, seine

vorangegangenen Studien zu reflektieren, zu kritisieren und in einen systematischen

Zusammenhang zu bringen (vgl. ebd., 27). Neben den zahlreichen Termini, die er

einführt, ist Archäologie selbst ein von ihm gewählter Begriff für die Analyse von Dis-

kursen. Relevant ist dabei, dass ein archäologisches Vorgehen weder eine Struktur noch

verborgene Bedeutungen hinter den Diskursen sucht, sondern die Diskurse selbst als

6 Foucaults Werk wird in der Forschung oftmals in drei Phasen eingeteilt, worauf ich später in Ka-

pitel 4 (Theoretische Grundlagen II: Subjektivierung, Handlungsfähigkeit und Widerstand) aus-

führlich eingehen werde. In der diskurstheoretischen (oder auch archäologischen) Phase versucht

Foucault, Diskurse positivistisch zu beschreiben. Diese Phase kann als Grundstein seiner Diskurs-

theorie bezeichnet werden. In der darauffolgenden Phase, der genealogischen bzw.machttheore-

tischen, auf die ich ebenfalls im vierten Kapitel ausführlich eingehenwerde, bringt er dannDiskur-

se in Verbindungmit Macht. Seine vielbeachteteMachttheorie weist also – trotz der Unterschiede

in seinen Schaffensphasen – grundsätzlich eine Nähe (an manchen Stellen auch eine direkte Ver-

bindung) zu seiner früheren Diskurstheorie auf (siehe Kapitel 4).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering 63

Praktiken behandelt und beschreibt. Ferner distanziert sich ein archäologisches Vorge-

hen von der Annahme eines souveränen Subjekts oder Werks. Ebenfalls sucht es nicht

nach Ursprüngen, sondern behandelt Diskurse als autonome Objekte, die Gegenstände

beherrschen, oder besser: »die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie

sprechen« (ebd., 74). Foucault interessiert sich in erster Linie für Wissenssysteme und

Aussagen und hierbei vor allem für die Frage, »wie [es] kommt […], daß eine bestimmte

Aussage erschienen ist und keine andere an ihrer Stelle« (ebd., 42). Hierfür untersucht

er Beziehungen von Aussagen, beschreibt ihre Streuung und definiert in Abgrenzung

zu anderenTheorien, wie bspw. der Ideologietheorie, die diskursive Formation:

»In dem Fall, woman in einer bestimmten Zahl von Aussagen ein ähnliches Systemder

Streuung beschreiben könnte, in dem Fall, in dem man bei den Objekten, den Typen

der Äußerung, den Begriffen, den thematischen Entscheidungen eine Regelmäßigkeit

[…] definieren könnte, wirdman übereinstimmend sagen, daßman esmit einer diskur-

siven Formation zu tun hat.« (Ebd., 58)

Foucault, der,wie erwähnt,wenigermarxistisch, sondern eher historisch gearbeitet und

sich überhaupt jenseits der zu seiner Zeit gängigen Wissenschaftstheorien positioniert

hat,wird als Begründer einer eigenenWissenschaftstheorie angesehen (vgl. ausführlich

Dreyfuß, Rabinow 1994). Sein Wissenschaftsverständnis fasst Foucault, dem es in sei-

nen ersten beiden Schaffensphasen sehr wichtig war, zu betonen, dass er kein Anhänger

des souveränen Subjekts ist, wie folgt zusammen: »Anstatt der Achse Bewußtsein – Er-

kenntnis –Wissenschaft (die vom Index der Subjektivität nicht befreit werden kann) zu

folgen, folgt die Archäologie der Achse diskursive Praxis –Wissen –Wissenschaft« (Fou-

cault 2018 [1969], 260).

Mit Foucaults Diskurstheorie entsteht somit die Möglichkeit, Gegenstände zu be-

schreiben, ohne sich dabei auf essentialistische Annahmen, wie bspw. eine ›Determi-

nierung durch das Ökonomische in letzter Instanz‹, zu stützen. Dies erfolgt dadurch,

dass analysiert wird, wann Regelmäßigkeiten in Aussagen erkannt werden können, die

sich dann als diskursive Formationen beschreiben lassen. Da Foucault davon ausgeht,

dass es sich bei Diskursen um Praktiken handelt, die die Gegenstände nicht nur beherr-

schen, sondern sie sogar konstruieren, kann seine Theorie als sozialkonstruktivistisch

gekennzeichnet werden. Diesbezüglich spricht ein Teil der deutschsprachigen Diskurs-

forschung von der »diskursiven Konstruktion von Wirklichkeit« (vgl. Keller, Hirseland,

Schneider, Viehöver 2005).

Obwohl Foucaults Theorie als überaus einflussreich bezeichnet werden kann, ist sie

auch einiger Kritik ausgesetzt. Für die Auseinandersetzung in der vorliegenden Arbeit

ist vor allem die Kritik an Foucaults Ausblendung der Ideologie relevant. So formuliert

Hall, der neben der marxschen Theorie und ihren Weiterentwicklungen mit Foucaults

Diskurstheorie arbeitet, eine dezidierte Kritik an derselben. In erster Linie kritisiert er

dabei, dass bei Foucault eine »Abschaffung der Kategorie ›Ideologie‹« (Hall 2016d [2004],

15) zu verzeichnen sei (vgl. diesbezüglich auch Spivak 2014, 21–25), was verständlich

macht, warum er in vielen Kontexten »immer noch von Ideologie« spricht (Hall 2004a,

57).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Die voranstehenden Ausführungen zu den Phänomenen Ideologie und Diskurs ha-

bennicht nurwichtigeTheorien undKonzepte beleuchtet, die im späterenVerlauf dieser

Arbeit eine wichtige Rolle spielen, sondern auch veranschaulicht, in welchen Kontexten

diese herangezogen werden können, um gesellschaftliche Phänomene zu beschreiben.

Dies ist, wie später ersichtlich werden wird, auch in Bezug auf den Forschungsgegen-

stand relevant. Weiter oben habe ich schon darauf hingewiesen, dass die theoretischen

Konzepte Ideologie und Diskurs auch produktiv miteinander verbunden werden kön-

nen.Hall demonstriert dies sehr eindrücklich.Daher werde ich diesen Abschnitt an die-

ser Stelle schließen, da nun das nötige Grundwissen vorhanden ist, um sich Halls theo-

retischer Beschreibung des Rassismus anzunähern.

Rassismus als ideologisches und diskursives Gesellschaftsverhältnis

Mit Halls Arbeiten kann eine gesellschaftstheoretische Perspektive auf Rassismus ein-

genommen werden, die sich sowohl ideologie- als auch diskurstheoretischer Positio-

nen bedient. Diese theoretische Herangehensweise ermöglicht es, Rassismus als einen

»ideologische[n] Diskurs7« (Hall 2000, 7) zu verstehen. Um diesem Verständnis auf die

Spur zu kommen,werde ichmit einem Zitat beginnen, in demHall die ideologische Di-

mension des Rassismus herausarbeitet:

»Der Rassismus ist nicht nur ›von außen‹ gegen die gerichtet, die er disponiert und

desartikuliert (zum Schweigen bringt). Er ist auch innerhalb der dominierten Subjek-

te wirksam – jenen untergeordneten ethnischen Gruppen oder ›Rassen‹, die ihre Be-

ziehung zu ihren realen Existenzbedingungen und ihr Beherrschtsein durch die herr-

schenden Klassen in und durch die imaginären Vorstellungen der rassistischen Anru-

fung erleben und die dazu gebracht werden, sich selbst als ›die Minderwertigen‹, les

autres, zu erfahren.« (Hall 2012c [1994], 136)

Vor dem Hintergrund der obigen Klärungen zum Ideologie- und Diskursverständnis

wird schnell deutlich, inwiefern sich Althussers Ideologietheorie auch für eine Analyse

vonRassismuseignet.VorallemderAspektdesUnbewusstenbzw.derStrukturwirdhier

mehr als deutlich. Das Zitat bringt zum Ausdruck, dass die von Rassismus angerufenen

Subjektenicht nur vonderhegemonialenGruppe (herrschende [weiße] Klasse) dominiert

und somit von außen beherrscht werden, sondern dass die Beherrschung auch in ihrem

Innenleben wirkt. Die herrschende Klasse, die Althusser in Bezug auf den Kapitalismus

beschreibt, ist in Halls Ausführung eine Klasse, die in rassistisch strukturierten Gesell-

schaften die herrschendeKlasse ist.Diese Klassenmüssen nicht unbedingtmiteinander

übereinstimmen.So sprichtHall der herrschendenKlasse in rassistischenGesellschafts-

formationen gegenüber der herrschenden Klasse im Kapitalismus eine relative Autono-

mie zu: »Auf der ökonomischen Ebene muss der ›Rasse‹ als besonderem Merkmal eine

spezifische und ›relativ autonome‹ Wirksamkeit zugestanden werden. Deshalb ist aber

7 Die Formulierung des ideologischen Diskurses entleiht er übrigens von Laclau (vgl. Hall 2012c

[1994], 126). Ganz grundlegend geht Hall davon aus, dass alle Ideologien als »konkrete Diskurs-

formationen« verstanden werden können (Hall 2012c [1994], 126).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering 65

das Ökonomische für eine Erklärung dessen,wie diese Verhältnisse konkret funktionie-

ren, nicht ausreichend« (Hall 2012c [1994], 132). Bereits hier zeigt sich, dass Hall nicht

der Auffassung ist, dass der Rassismus lediglich ein Nebenschauplatz im Kapitalismus-

darstellt. Gleichwohl betont Hall aber auch die Zusammenhänge von Rassismus und ka-

pitalistischen Herrschaftsverhältnissen: »Esmuss gezeigt werden, wie und warumRas-

sismus speziell mit gewissen Kapitalismen an bestimmten Stufen ihrer Entwicklung ar-

tikuliert und durch sie überdeterminiert wurde« (ebd., 131). Durch den Rekurs auf die

Überdeterminierung erkennt Hall die Komplexität an, die auf beideHerrschaftsverhält-

nisse zutrifft, und spricht sich somit gegen Ansätze aus, die Verhältnisse reduktionis-

tisch erklären. So arbeitet er bei seiner Untersuchung der Wechselwirkungen verschie-

dener Unterdrückungsmechanismen heraus, dass Macht- und Herrschaftsverhältnisse

wieRassismus grundlegendüberdeterminiert sind,geradeweil sie inWechselbeziehun-

gen zu anderen Verhältnissen stehen (vgl. Hall 2016a [2004], 61). Dieser Gedankengang

wurde einige Zeit später von der Intersektionalitätsforschung systematisch entfaltet,

was später in diesem Kapitel noch ausführlich diskutiert wird.

Elementar für Halls Arbeiten zu Rassismus ist, dass er der Auffassung ist, dass des-

senFormvonden jeweiligenhistorischenKontexten abhängig ist.Hall stellt fest: »Es gibt

keinenRassismusals allgemeinesMerkmalmenschlicherGesellschaften,nurhistorisch-

spezifische Rassismen« (Hall 2012c [1994], 127).Hall geht also von einer Vielzahl von Ras-

sismen aus, die sich nicht unter eine spezifische universelle Herrschaftsform subsumie-

ren lassen: »Die Geschichten all dieser verschiedener Rassismen können nicht als eine

›allgemeine Geschichte‹ geschrieben werden« (ebd., 130). Dennoch spricht er sich dafür

aus, das Phänomen Rassismus an sich zu untersuchen, und formuliert diesbezüglich ei-

nen Vorschlag, wie eine nichtuniversalistische Analyse von Rassismus erfolgen könnte:

»[Z]unächst [muss] die konkrete historische Arbeit untersucht werden, die der Ras-

sismus – als ein Ensemble klar unterschiedener ökonomischer, politischer und ideo-

logischer Praktiken, die konkret mit anderen Praktiken in einer Gesellschaftsformati-

on artikuliert sind – unter spezifischen historischen Bedingungen leistet. Durch die-

se Praktiken werden verschiedenen soziale Gruppen in Beziehung zueinander und in

Bezug auf die elementaren Strukturen der Gesellschaft positioniert und fixiert; diese

Positionierungen werden in weitergehenden sozialen Praktiken festgeschrieben und

schließlich legitimiert. Es sindPraktiken, die dieHegemonie einer dominantenGruppe

über eineReihe vonuntergeordnetenGruppen in einer für die langfristige Entwicklung

der produktiven Grundlage der gesamten Gesellschaftsformation günstigenWeise si-

chern.« (Ebd., 130)

NebenderAkzentuierungderhistorischenKontextualisierunggibtdiesesZitat vor allem

Aufschluss darüber, wie der Rassismus seine gesellschaftlicheWirkmächtigkeit erlangt:

durch Positionierung, Fixierung und Legitimierung. Ohne dass Hall sich explizit einem

diskurstheoretischen Vokabular bedient, wird vor allem in der Hervorhebung der histo-

rischenArbeit eineNähezuFoucaultsDiskurstheoriedeutlich.Dasselbegilt fürdiePrak-

tiken, die wiederum daran erinnern, dass Foucault Diskurse ebenfalls als Praktiken vor-

stellt.DochHall geht auch über eine rein diskursanalytische Betrachtung hinaus, indem

er nicht nur die verschiedenen Praktiken und ihre gesellschaftliche Funktion aufzeigt,

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

sondern auch betont, dass diese Praktiken mit anderen Verhältnissen zusammenhän-

gen. Diesbezüglich gelingt es ihm, das diskurstheoretische Vorgehen zu verkomplizie-

ren und die ideologisch-ökonomischen Aspekte des Rassismus herauszuarbeiten, und

gleichermaßenkann er nebenden ideologischen auchdie diskursivenAspekte desselben

herausstellen. So kann Hall bspw. aufzeigen, inwiefern naturalistische Diskurse sowohl

für historische als auch fürmoderne Rassismen vonBedeutung sind: »Der Rassismus ist

besonders mächtig und seine Wirkung auf das Alltagsbewusstsein besonders prägend,

weil er in solchen ›Rasse‹-Merkmalen wie Hautfarbe, ethnische Herkunft, geografische

Position etc. etwas entdeckt, was andere Ideologien erst aufbauen müssen: eine offen-

bar ›natürliche‹ oderuniverselleBasis inderNatur selbst« (Hall 2012c [1994], 135).Obwohl

Hall hier nicht auf Foucaults diskurstheoretisch informierte Naturkritik (bspw. Foucault

2019 [1966], 203ff.) verweist, schließen seine Ausführungen unmittelbar daran an.

Insgesamt hat Hall mit seinem Werk eine sehr umfangreiche, aber auch komplexe

Theorie des Rassismus erstellt, mit der das Phänomen Rassismus nichtreduktionistisch

und nichtuniversalistisch beschrieben werden kann. Trotz ihres großen Einflusses auf

andere Rassismuskonzeptionen und die gesamte Rassismusforschung hat HallsTheorie

vor allemaufgrund ihrerKomplexität auchKritik erfahren.Somoniert der nichtweniger

einflussreiche8 britische Rassismusforscher RobertMiles anHallsTheoretisierung, dass

in dieser nicht deutlich genug herausgearbeitet würde, »was die vielen verschiedenen

Rassismen qua Rassismus gemeinsam haben« (Miles 2014 [1991], 88). Er stellt fest, dass

Halls Ausführungen zwar ein »Rassismus-Begriff« (ebd.) zugrunde liege, dieser aber le-

diglich »implizit« (ebd.) sei.Miles entwickelt stattdessen eine Rassismustheorie, die den

Prozess, wie Andere im Kontext des Rassismus zu Anderen gemacht werden, genauer

beschreibt. Auf diese sogenannte »Rassenkonstruktion« (ebd., 100) werde ichweiter un-

ten imAbschnitt 3.2 imZugemeiner Auseinandersetzungmit Othering ausführlich ein-

gehen. Dies ist auch relevant, um zu verstehen, wie die rassistische Kriminalisierung

erfolgt, die beim Racial Profiling eine wichtige Rolle spielt (siehe Kapitel 2.2).

ImnächstenAbschnittwerde ich aber zunächst genauer aufdiedeutscheRassismus-

forschung eingehenundeinige theoretischeKonzepte diskutieren.Dabei zeige ich auch,

inwiefern es sinnvoll ist, Halls Konzepte für den sehr spezifischen deutschen Kontext

heranzuziehen.

Rassismustheorien im Kontext der deutschen Rassismusforschung

Mit den bisherigen Ausführungen konnte verdeutlicht werden, dass Rassismus in ver-

schiedenen Kontexten unterschiedlich betrachtet werden muss, weshalb es auch Sinn

ergibt, von Rassismen zu sprechen. Diese Einsicht kann als Ausgangspunkt genommen

werden, um Konzepte zu diskutieren, die sich auf den spezifischen deutschen Kontext

beziehen. Eine Besonderheit bei der Betrachtung von Rassismus in Deutschland ist in

erster Linie die Bedeutung des Nationalsozialismus (vgl. Leiprecht 2016, 227ff.). Obwohl

8 In der deutschsprachigen Rassismusforschung haben sich bspw. Wiebke Scharathow und Mark

Terkessidis, aber auch viele andere (s.u.) sehr stark auf seine Theoretisierungen bezogen (vgl. aus-

führlich Scharathow 37–41; Terkessidis 2004, 98ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering 67

diese Besonderheit eine große Chance für die Erforschung von Rechtsextremismus bie-

tet, stellt sie für die Rassismusforschung, die Rassismus unabhängig vom Rechtsextre-

mismus untersucht, oftmals eineHerausforderung dar, daRassismus häufigmit rechts-

extremer Gewalt gleichgesetzt wird, was dazu führen kann, dass die strukturellen oder

alltäglichen Formen von Rassismus ausgeblendet werden (vgl. ebd.). Mecheril und Mel-

ter weisen vor diesem Hintergrund darauf hin, dass der Begriff Rassismus bis in die

1990er Jahre in Deutschland weitgehend tabuisiert war (vgl. Mecheril, Melter 2011, 13;

vgl. auchRommelspacher 1995, 48f.).EinenähnlichenPunkt greift AstridMesserschmidt

auf, wobei sie stärker darauf eingeht, dass es in Deutschland aufgrund seiner national-

sozialistischen Geschichte einen Diskurs gibt, der Rassismus in die deutsche Vergan-

genheit verschiebt, wodurch Rassismus lediglich mit der Zeit des Nationalsozialismus

in Verbindung gebracht wird (vgl.Messerschmidt 2011, 59ff.). Damit einher geht außer-

dem, dass der deutsche Kolonialismus längere Zeit de-thematisiert wurde,wodurch der

Eindruck entstand, dass Deutschland lediglich eine »postnationalsozialistische« (ebd.)

und keine »postkoloniale« (ebd.) Gesellschaft sei. Auch Birgit Rommelspacher themati-

siert diesenUmstand: »Angesichts vonAuschwitzwird der heutigeRassismus zur harm-

losen ›Ausländerfeindlichkeit‹. Und hinter Auschwitz verschwindet auch der deutsche

Kolonialismus,weil er ja wohl nicht ganz so schlimmgewesen sein kann. ImZuge dieser

Abwehr wird auch gleich die Existenz Schwarzer Deutscher in Deutschland verdrängt«

(Rommelspacher 1995, 49).

Die Verstrickungen Deutschlands in die Kolonialgeschichte haben spätestens seit

der Veröffentlichung des Sammelbandes Farbe bekennen. Afro-deutsche Frauen auf den Spu-

ren ihrer Geschichte (Ayim, Oguntoye, Schultz 1986) ein breiteres Publikum erreicht und

werden seitMitte der 1990er Jahre auch in der deutschenRassismusforschungdiskutiert

(vgl. etwaRommelspacher 1995, 49).Mittlerweile kann sogar von einem»postcolonial turn«

(Siouti, Spies, Tuider, von Unger, Yildiz 2022a, 11) in der Rassismusforschung gespro-

chen werden (einschlägige Veröffentlichungen im deutschsprachigen Raum sind bspw.

Arndt, Ofuatey-Alazard 2011; Attia 2007; Attia, Keskinkılıç 2016; Castro Varela, Dhawan

2015; Eggers, Kilomba, Piesche, Arndt 2009; El-Tayeb 2015; Gutiérrez Rodríguez 2008;

Ha 2004, 2005, 2009; Kilomba 2011; Sow 2008).

Systematische deutsche Rassismustheorien finden abMitte der 1990er Jahre Einzug

in die deutsche Forschungslandschaft, wobei das etwas früher erschieneneWerk Rassis-

mus. Die Schwierigkeit, nicht rassistisch zu sein von Anita Kalpaka und Nora Räthzel (2017

[1990]) als Pionierarbeit bezeichnet werden kann. In diesem kritisieren die Autorinnen

unter anderem den spezifisch deutschen Diskurs der »Ausländerfeindlichkeit« (ebd.,

146) und plädieren dafür, von Rassismus zu sprechen. Im Anschluss an dieTheorien von

Hall und Miles fassen sie Rassismus als eine »ideologische Vergesellschaftung« (ebd.,

147). Sie heben hierbei die Verknüpfung von Rassismus und Macht hervor: »Nur wenn

die Gruppe, die eine andere als minderwertige ›Rasse‹ konstruiert, auch die Macht hat,

diese Konstruktion durchzusetzen, kann von Rassismus gesprochen werden« (ebd.).

Der angeführte Machtaspekt findet sich auch in der Rassismusdefinition von Rom-

melspacher wieder. Für sie ist Rassismus »ein System von Diskursen und Praxen, die

historisch entwickelte und aktuelle Machtverhältnisse legitimieren und reproduzieren«

(Rommelspacher 2011, 29). In ihrer Konzeption entwickelt Rommelspacher – ähnlich

wie Hall – eine prozesshafte Beschreibung des Rassismus und bringt diese in einen

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Zusammenhang, der sowohl die postnationalsozialistische als auch die postkoloniale

Kontextualisierung Deutschlands berücksichtigt. Ihre Rassismuskonzeption kann mit

folgendem Zitat veranschaulicht werden:

»Rassismus im modernen westlichen Sinn basiert auf der ›Theorie‹ der Unterschied-

lichkeit menschlicher ›Rassen‹ aufgrund biologischer Merkmale. Dabei werden sozia-

le und kulturelle Differenzen naturalisiert und somit soziale Beziehungen zwischen

Menschen als unveränderliche und vererbbare verstanden (Naturalisierung). DieMen-

schenwerden dafür in jeweils homogenenGruppen zusammengefasst und vereinheit-

licht (Homogenisierung) und den anderen als grundsätzlich verschieden und unver-

einbar gegenübergestellt (Polarisierung) und damit zugleich in eine Rangordnung ge-

bracht (Hierarchisierung). Beim Rassismus handelt es sich also nicht einfach um indi-

viduelle Vorurteile, sondern um die Legitimation von gesellschaftlichen Hierarchien,

die auf der Diskriminierung der so konstruierten Gruppen basieren. In diesem Sinn ist

Rassismus immer ein gesellschaftliches Verhältnis.« (Rommelspacher 2011, 29)

Mit der Darstellung der gesellschaftlichen Funktionsweise von Rassismus in der pro-

zesshaftenAbfolgeNaturalisierung,Homogenisierung,Polarisierung undHierarchisie-

rung gelingt es Rommelspacher, eine anschauliche Rassismuskonzeption vorzulegen,

die für eine analytische Beschreibung des Rassismus herangezogen werden kann. Ob-

wohl die Beschreibung des Prozesses an die oben vorgestellten Überlegungen Halls

anschließt, geht sie über diese hinaus, weil sie konkreter beschreibt, wie der Prozess

vonstatten geht. Darüber hinaus ist die Betonung des biologistischen Aspekts bei Rom-

melspacher auffallend. Dies mag damit zusammenhängen, dass das Konzept vor dem

Hintergrund einer postkolonialen Gesellschaftsanalyse entstanden ist. Da Deutsch-

land aber nicht nur eine postkoloniale, sondern ebenso eine postnationalsozialistische

Gesellschaft ist, diskutiert Rommelspacher in ihrer Rassismuskonzeption auch die Zu-

sammenhänge von Rassismus und Antisemitismus bzw. deren Unterschiede (vgl. ebd.,

26). Diesbezüglich erarbeitet sie ein an die Psychoanalyse angelehntes Modell, in dem

sie Antisemitismus als von »Über-Ich-Projektionen« (ebd.) und kolonialen Rassismus

als von »Es-Projektionen« (ebd.) beeinflusst beschreibt: Die »›Über-Ich-Projektionen‹

[sprechen dem] Anderen ein Zuviel an Intelligenz, Reichtum und Macht [zu], während

der koloniale Rassismus stärker von ›Es-Projektionen‹ bestimmt ist, die den Anderen

besondere Triebhaftigkeit, Sexualität und Aggressivität unterstellen« (ebd., 26f.; vgl.

diesbezüglich auchMecheril,Melter 2010, 160).Diese analytische Trennung ist vor allem

imdeutschenKontext relevant, da Rassismus häufigmit Antisemitismus vermengt oder

gar mit Rechtsextremismus gleichgesetzt wird, obschon alle drei Phänomene trotz

mancher Gemeinsamkeiten analytisch voneinander getrennt werden sollten.

Im Anschluss an die Diskussion von Rommelspachers Rassismuskonzeption lohnt

es sich,MaureenMaisha Eggers’ Auseinandersetzungmit Rassismus heranzuziehen, da

Eggers die kolonialistischenZusammenhängenoch systematischer herausarbeitet.Dar-

über hinaus kann ihreKonzeption als Vertiefungder vonRommelspacher beschriebenen

›Hierarchisierung‹ erachtet werden. Auch Eggers arbeitet mit einem prozesshaftenMo-

dell. Rassismus erfolgt ihrer Auffassung nach durchMarkierung,Naturalisierung, Posi-

tionierung undAusgrenzung (vgl. Eggers 2009, 56ff.).Hier zeigt sich, ohne dass es einen

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering 69

expliziten Bezug auf Rommelspacher gibt, eine gewisse Ähnlichkeit beider Konzepte.

Eggers argumentiert nun, dass diejenigen, die Rassismus erfahren, zwar markiert und

ausgeschlossenwerden, jedoch in engenBeziehungen zurMehrheitsgesellschaft und ih-

ren Strukturen stehen, im Hinblick auf diese sie allerdings als untergeordnet positio-

niert werden (vgl. ebd., 57). Um diesen Punkt zu verdeutlichen, zieht sie theoretische

Schriften heran, die vor bzw. während der Kolonialzeit entstanden sind und für diese

sehr bedeutsam waren. Sie geht dabei exemplarisch auf den Text Von den verschiedenen

Rassen derMenschheit (1775) von Immanuel Kant ein (vgl. ebd., 59; vgl.weiterführend zum

Rassismus bei Kant Völkel 2021). Eggers erklärt, dass Kant darin eine Hierarchisierung

von ›Rassen‹ vornehme und die Fähigkeit, vernünftig zu handeln, prinzipiell nur Män-

nern bzw. weißen Männern zuspricht. Frauen attestiert Kant, vom Willen anderer ab-

hängig, und anderen ›Rassen‹, bspw. »wertlos für die Zivilisation« (Eggers 2009, 60) zu

sein. Dies bezieht Kant vor allem auf die indigene Bevölkerung Amerikas. Im Hinblick

auf Schwarze Menschen, denen er eine »angeborene Faulheit« (ebd.) unterstellt, emp-

fiehlt er der ›weißen Rasse‹, sie mithilfe gewalttätiger Methoden zu erziehen, um sie als

»Sklaven und Dienstboten« (ebd.) einsetzen zu können. Demnach spielt in diesem Ver-

hältnis neben derMarkierung und derNaturalisierung vor allemdie Positionierung eine

entscheidende Rolle, denn durch diese Beschreibung wird deutlich, dass Kant Schwar-

ze Menschen nicht als unbrauchbar erachtet, sondern nachWegen sucht, sie in die wei-

ße Hegemonie einzubinden. In Eggers’ Worten: »Es ist meines Erachtens offenkundig,

dass er [Kant; Anm.M. T.] Schwarze auf naturalisierendeWeise zum Dienst anWeißen

in einer symbolischen Beziehung vorsieht und auch symbolisch positioniert« (ebd., 60).

Neben der Feststellung,wie relevant dasWissen der Aufklärung für heutigen Rassismus

ist, macht Eggers in ihrer Beschreibung deutlich, inwiefern Ausschluss und Einschluss

gleichzeitig9 erfolgenkönnenundwelcheRolledabeidieweißeHegemonie spielt.Grund-

sätzlich attestiert sie KantsWerk, dass dieses vor allem aufgrund von Kants erkenntnis-

theoretischer Relevanz einen großen Beitrag zu modernem Rassismus geleistet hat. So

bewertet sie die Empfehlungen, die Kant den Lesenden darin gibt, als »›wissenschaftli-

che‹ Begründung rassenideologischer Differenz« (ebd., 61). Zu einem ähnlichen Schluss

kommt Arnold Farr, der in seiner Untersuchung zum Zusammenhang von Rassismus

und Philosophie auch auf die Schriften Kants eingeht10 (vgl. Farr 2009). Dass sich auch

9 In einemGesprächmit Spivak erinnert Judith Butler daran, dass bereits in der griechischen Antike

ähnliche Phänomene des Ein- und Ausschlusses stattgefunden haben: »Dies ist eine Möglichkeit,

zu verstehen, wie man staatenlos innerhalb des Staates sein kann, wie am Beispiel der Eingeker-

kerten, Versklavten, Illegalen ohne Aufenthalts- und Arbeitserlaubnis augenfällig wird. Wesent-

lich ist, daß sie – auf je unterschiedliche Weise – innerhalb der Polis als deren interiorisiertes Au-

ßen einbehalten sind« (Butler, Spivak 2011, 14f.).

10 Farr macht neben Kants Schriften vor allem auf Hegel und seine ebenfalls problematische Be-

schreibung Afrikas aufmerksam. Eine zentralere Erkenntnis von Farrs Untersuchung ist, dass die

abendländische Philosophie, die darauf zielte, die Natur desMenschen (Conditio humana) univer-

sell zu erklären, in zweifacher Weise ein rassistisches Bewusstsein hergestellt und befördert hat.

Während Kant und Hegel die Kategorie ›Rasse‹ noch hierarchisierend genutzt und vor allem die

Schwarze Bevölkerung Afrikas auf die unterste Stufe der zivilisatorischen Rangordnung gestellt

haben, wird dasselbe Konstrukt bei zeitgenössischen Philosoph*innen komplett ausgeblendet.

Diesen Umstand der späteren Philosophie bezeichnet Farr als »Farbenblindheit der Philosophie«

(Farr 2009, 40ff.). »Das Problem ist […], dass die Jahrhunderte lange Unterwerfung nicht-europäi-

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

andere Werke, die dem Zeitalter der Aufklärung zugeordnet werden, (kolonial)rassisti-

scher Diskurse bedienen, wird von Shadi Kooroshy, Paul Mecheril und Saphira Shure

herausgearbeitet, die diesbezüglich auf die SchriftenHobbes’ undLockes verweisen (vgl.

Kooroshy,Mecheril, Shure 2021, 21f.).

Obwohl es heutzutage als unumstritten gilt, dass dermoderneRassismus seinenUr-

sprung in der Kolonialzeit bzw. im Zeitalter der Aufklärung hat, weist Susan Arndt dar-

auf hin, dass es schon deutlich früher Konstruktionen von ›Anderen‹ gab, die zwar noch

nicht systematisch rassistischwaren,aber alsVorläufer des späterenRassismusbezeich-

net werden können (vgl. Arndt 2011; 2017). So wurde in der Antike zwischen »Griechen«

(Arndt 2017, 34) und »Nicht-Griechen« (ebd.) differenziert, wobei Letztere zumeist als

»Barbaren« (ebd.) bezeichnet wurden. Diese Differenzierung lässt sich bspw. mit Aris-

toteles’Theorie zur Sklaverei veranschaulichen, aus der hervorgeht, dass sichMenschen

durch biologische Kriterien unterteilen ließen und lediglich »Griech_innen dazu auser-

wählt seien, Nicht-Griech_innen zu versklaven« (ebd.). Als relevantes Differenzinstru-

ment fungierte dabei das Hautfarbenkonstrukt des »andreíkelon« (ebd., 35; im Origi-

nal mit Hervorhebung), das zwar nicht direkt mit heutigen Hautfarbenkonstruktionen

übersetzt werden kann, aber gleichwohl Rückschlüsse auf eine frühe Schwarz-Weiß-Bi-

narität erlaubt. Im antiken Griechenland wurden also jene Personen als hell bezeichnet,

die sich vor allem imHaus aufhielten, also überwiegend Frauen und Philosophen. Helle

Haut wurde demnach mit Schönheit, Geisteskraft und Tugendhaftigkeit in Verbindung

gebracht (vgl. ebd.). Obwohl Arndt betont, dass dieseHierarchisierungen nichtmit heu-

tigem Rassismus verglichen werden können, stellt sie Folgendes fest: »Und doch ist es

eben diesesWissen, dass körperliche Unterschiede soziale,mentale und religiöse trans-

portieren undHerrschaft und Sklaverei legitimieren, dasTheoreme bereitstellte, welche

in den nachfolgenden Jahrhunderten zur Formierung von ›Rasse‹ als Instrumentarium

der Klassifizierung von Menschen führte« (ebd.). Im Mittelalter, das in Europa von der

Weltanschauung des Christentums geprägt war, zementierte sich sukzessive die Vor-

stellung, dass die FarbeWeißmit Schönheit und Reinheit in Verbindung zu bringen sei,

während die Farbe Schwarz als sündhaft und böse galt. Diese Farbdichotomie blieb aber

nicht auf die ideelle Ebene beschränkt, sondern wurde irgendwann in eine Verbindung

mit den Hautfarben von Menschen gebracht, was letztlich die Kolonialisierung Afrikas

und die Sklaverei legitimierte (vgl. ebd., 36).

Die kurze und exemplarische Darstellung dieser ausgewählten theoretischen Aus-

einandersetzungen mit Rassismus zeigt, wie wichtig es ist, »die konkrete historische

Arbeit« (Hall 2012c [1994], 130) des Rassismus zu untersuchen. Einen etwas anders gela-

gerten Ausgangspunkt haben jene theoretischen Auseinandersetzungen, die die Erfah-

rungen der Betroffenen ins Zentrum der Analyse stellen.

In ihnen wird zwar auch die Annahme reflektiert, dass Rassismus ein historisch

gewordenes ideologisches Verhältnis ist (vgl. bspw. Mecheril 2003, 71), aber sie zielen

hauptsächlich darauf, den gegenwärtigen Rassismus in der Einwanderungsgesellschaft

aus der Sicht der Betroffenen zu analysieren. Paul Mecheril erläutert diesbezüglich, wie

Rassismuserfahrungen verstanden werden können:

scher Völker durchweißeMänner eine Situation entstehen ließ, in der bedeutendeUngleichheiten

zwischen Weißen und AfrikanerInnen geschaffen wurden« (ebd., 51).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Theoretische Grundlagen I: Rassismus und Othering 71

»Wenn wir […] von einer gegebenen rassistischen Struktur ausgehen, dann heißt dies,

dass esMenschen gibt, die in Deutschland die Erfahrung rassistischer Diskriminierung

machen. Rassismuserfahrung ist hierbei eine Kategorie, in der gesellschaftlich vermit-

telte Erfahrungen und auch der gesellschaftlich vermittelte Umgangmit diesen Erfah-

rungen in den Blick kommen. Rassismuserfahrungen sind sozial bedingte und sozial

gerahmte, subjektive Zustände.« (Mecheril 2015, 158; vgl. auch exemplarisch Mecheril

2022, 39f.)

EineAnalyse vonRassismuserfahrungen ermöglicht also neben der Rekonstruktion sub-

jektiver Zustände auch die Formulierung empirisch fundierter Aussagen über die gesell-

schaftlichen Verhältnisse. Oder wie Wiebke Scharathow erklärt: »Die Erzählungen über

Erfahrungen mit Rassismus dienen als Ausgangspunkt für die Rekonstruktion der so-

zialen Strukturen und Verhältnisse, die die Lebenswelten der [Betroffenen; M. T.], ihr

Erleben und Handeln rahmen« (Scharathow 2014, 51). Vor allem der strukturelle Aspekt

des Rassismus – der in der vorliegenden Arbeit als ideologisches und diskursives Ver-

hältnis verstanden wird – lässt sich laut Mecheril über die Rekonstruktion der Erfah-

rungen besonders gut sichtbar machen: »Denn diese Perspektive macht deutlich, dass

Rassismus ein Deutungs- und Handlungsangebot ist, das eben nicht die verrückte oder

kranke oder dumme Leistung einiger Einzelner ist, sondern als gesamtgesellschaftli-

che Struktur verstandenwerdenmuss, die dasMiteinander in formeller und informeller

Weise regelt« (Mecheril 2015, 156f.). Darüber hinaus ermöglicht es die Rekonstruktion

der Erfahrungen, eine Perspektive einzunehmen, aus der die Folgen von Rassismus für

die Betroffenen bzw. die »negativen Erfahrungen« (Scharathow 2014, 51) sichtbar wer-

den. Mecheril unterscheidet diesbezüglich zwischen vier Dimensionen des Rassismus:

»a) Ausprägungsart: massiv, subtil; b) Vermittlungskontext: institutionell, individuell;

c) Vermittlungsweise: kommunikativ, imaginativ,medial; d) Erfahrungsmodus: persön-

lich, identifikativ, vikariell, kategorial« (Mecheril 2003, 71; vgl. weiterführend und erläu-

ternd Scharathow 2014, 52f.). Der für die damalige Zeit neue Ansatz, Rassismus über

die Erfahrungen der Betroffenen zu rekonstruieren, hat in der deutschen Rassismusfor-

schung einen »Perspektivenwechsel« (vgl. Terkessidis 2004, 89) eingeleitet: »Als ›Mate-

rial‹ zur Analyse des Rassismus dient nicht mehr in erster Linie das ›Vorurteil‹ der Au-

tochthonen oder der ›Einwandererdiskurs‹ oder das ›rassistische Wissen‹, sondern die

›Erfahrung‹ der Betroffenen« (ebd., 88). Einige aktuelle empirische Forschungsarbeiten

haben sich in letzter Zeit diesemParadigma angeschlossen und beschreiben den Rassis-

mus aus der Perspektive der Betroffenen (vgl. exemplarisch Hill 2020; Karabulut 2020;

Scharathow 2014, 17ff.; Velho 2016, 19ff.). Auch die hier vorliegende Arbeit orientiert sich

an diesem Paradigma. Vor allem in Bezug auf Racial Profiling, verstanden als spezifi-

sche rassistische Praxis, ist diese Vorgehensweise empfehlenswert, da es aufgrund der

im zweiten Kapitel dieser Arbeit skizzierten Forschungslage und der problematischen

Beziehung der Polizei zum Thema Racial Profiling (vgl. diesbezüglich Basu 2016) sinn-

voll ist, das Wissen der Betroffenen über die Praxis zu untersuchen. Friedrich, Mohr-

feldt und Schultes kommen diesbezüglich sogar zu dem Schluss, dass Racial Profiling

und Polizeigewalt bzw. »rassistische Polizeigewalt […] gegenwärtig ausschließlich aus der

Perspektive derjenigen beschrieben werden [kann], die von der Praxis betroffen sind«

(Friedrich,Mohrfeldt, Schultes 2016, 19; HervorhebungM. T.).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Mit den in diesemKapitel vorgestellten Rassismustheorien lassen sich verschiedene

Ansatzpunkte gewinnen, wie rassistische Verhältnisse im deutschen Kontext analysiert

werden können. Diesbezüglich wurden die Einflüsse der Aufklärung und des Kolonia-

lismus, aber auch die Bedeutung des Nationalsozialismus für denmodernen Rassismus

diskutiert. Die dargestellten Rassismuskonzepte und -theorien machen deutlich, wie

Rassismus auf der gesellschaftlichen und auf der subjektiven Ebene beschrieben wer-

den kann. Im zweiten Teil des Kapitels werde ich genauer auf einen Punkt eingehen, der

in den bisherigen Ausführungen zwar angesprochen, aber noch nicht ausführlich dis-

kutiert wurde. Es geht darum, wie die Konstruktion der sogenannten Anderen erfolgt

undwie dieses Othering seineWirkmächtigkeit erlangt. Bei dieser Auseinandersetzung

wird auch ergründet, wie die interpersonale oder interaktive Ebene von Rassismus und

Othering beschrieben werden kann.

3.2 Theorien zu Othering

Othering beschreibt pointiert ausgedrückt den Prozess, »wie die ›Fremden‹ zu ›Frem-

den‹ gemacht werden und dabei gleichzeitig ein ›Wir‹ konstruiert wird, welches anders

als das fremde ›Nicht-Wir‹ beruhigend unambivalent, ohne grundlegende Spannungen

erscheint und darin eine sichere Gemeinschaft symbolisiert« (Castro Varela, Mecheril

2010, 42). Obwohl Theorien zu Othering nicht nur in der Rassismus- oder Migrations-

forschung Anwendung finden, kann konstatiert werden, dass vor allem in ihr gern auf

dieseTheorien zurückgegriffen wird (vgl. Siouti, Spies, Tuider, von Unger, Yildiz 2022a,

7ff.). Bevor sich aber der Begriff des Otherings in der Rassismusforschung durchsetzen

konnte,wurde der Prozess,wie Andere zu Anderen gemacht werden, oft unter Rückgriff

auf Miles’ Konzept der »Rassenkonstruktion« (Miles 2014 [1991], 100) beschrieben.Miles

zeichnet historisch nach, wie sich die »›Rassen‹-Idee« (Miles 2014 [1991], 99) im europäi-

schen bzw. westlichen Diskurs seit dem 18. Jahrhundert durchsetzen konnte, was letz-

ten Endes zur Konstituierung des modernen Rassismus geführt hat (vgl. ebd., 19–129).

Diese rassistische Idee erlangt ihre Wirkmächtigkeit laut Miles durch den Prozess der

»Rassenkonstruktion« (ebd., 100), den er folgendermaßen beschreibt:

»Rassenkonstruktion ist ein dialektischer Prozess der Konstruktion von Bedeutun-

gen. Wenn man realen oder fiktiven biologischen Eigenschaften eine Bedeutung

zuschreibt, um den anderen zu definieren, definiert man damit notwendigerweise

mittels des gleichen Kriteriums das Selbst, die je eigene Identität. Als die Griechen

und Römer und später die nordeuropäischen Entdecker und Kaufleute [Menschen

aus Afrika; M. T.] als ›schwarz‹ bezeichneten, setzten sie sich implizit ans andere

Ende eines allgemeinen Kontinuums oder einer Dichotomie, nämlich der der Haut-

farbe. Das ›Schwarz-Sein‹ [der Menschen aus Afrika; M. T.] spiegelte das ›Weiß-Sein‹

des Europäers: diese miteinander verbundenen Gegensätze verweisen aufeinan-

der in einer Totalität der Konstruktion von Bedeutungen. […] Dergestalt waren das

[europäische/westliche; Anm. M. T.] Selbst und der Andere gleichermaßen in einer

gemeinsamen Welt von (europäischen) Bedeutungen eingeschlossen. Dadurch, dass

er diese gemeinsame Bedeutungswelt teilt, kann der Andere den Gehalt des als ras-

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009 - am 13.02.2026, 23:35:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

