E. Fazit und Ausblick.
Religionspadagogische Implikationen

1. KONTUREN EINES ALTERITATSTHEORETISCH STRUKTURIERTEN
OFFENTLICHKEITSBEGRIFFS

Die vorgetragenen Uberlegungen haben zum Ziel, eines der zentralen wie
eines der am meisten {ibersehenen Desiderate Offentlicher Religionspidago-
gik zu eruieren und zu bearbeiten: Das Desiderat eines Offentlichkeitsbegriffs
als Basis, Strukturprinzip und normative Orientierung der Offentlichen Reli-
gionspiadagogik. Sie, die so verheiffungsvoll wie provokativ die Religionspida-
gogik aus ihrem Dornrdschenschlaf kirchlicher oder schulisch-institutionell
abgesicherter Selbstversicherungsdiskurse herausruft, sie, deren Potential
religionspidagogisch noch lange nicht ausgelotet ist, sie droht ihre eigenen
Maximen zu unterlaufen, solange diese hermeneutische Selbstklirung nicht
erfolgt. Methodisch angelegt in den zwei Schritten der kritischen Analyse und
der Konstruktion, wurde ein Offentlichkeitsbegriff als Teil einer Metatheorie
Offentlicher Religionspidagogik gesucht, der dreierlei im gleichen Mafe ge-
recht wird: 1. den Anforderungen des spitmodernen Kontextes, 2. dem Profil
religionspadagogischer Selbstkonzeptualisierung und 3. den sinnverheifien-
den, befreienden wie herausfordernden Traditionen christlicher Religion.

Dieses Desiderat wurde deutlich angesichts der Auseinandersetzung mit
drei prominenten Positionen Offentlicher Religionspidagogik.

Im Diskurs mit Judith Kénemann zeigte sich mit politikwissenschaft-
lichem Akzent das Profil zivilgesellschaftlicher Offentlichkeit als dem inter-
medidren Raum zwischen Privatheit und Staat, in dem Religionspidagogik
wie die Kirchen mit jeweils eigenem Profil ihren Offentlichkeitscharakter ar-
tikulieren. Doch diese beeindruckende hermeneutische und analytische Be-
arbeitung der public sphere als Feld religionspidagogischen und kirchlichen
Selbstvollzugs drang bis zur begrifflichen Klirung des Offentlichkeitsbegriffs
selber nicht vor.!

1]|Vgl.B5.1.

14.02.2026, 19:14113.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

Noch deutlicher wurde dieses Desiderat in der Beschiftigung mit der
Offentlichen Religionspidagogik Manfred Pirners. Thm gelingt ein iiberzeu-
gender Aufweis der Anschlussfihigkeit religionspidagogischer Praxis und
Theoriebildung an die Debatten dominierender sozialphilosophischer Selbst-
verstindigungsprozesse. Doch deren Kategorien selber wurden nicht hinter-
fragt, ein Manko, was Ansatz und Struktur Offentlicher Religionspadagogik
selber affiziert.?

In dem elaboriertesten Entwurf Offentlicher Religionspidagogik bei Bernd
Schréder wurde der Verdienst markiert, Theologie und Religionspadagogik in
grundlegender Weise einen 6ffentlichen Charakter zuzuschreiben. Offentlich-
keit wird dort als Adressat, als Ziel, als Gegenstand, als Forum religionspid-
agogischer Praxis und Theorie konzipiert. Religionspadagogik »als dffentliche
Angelegenheit zu entfaltenc,® heiflt, diese in rezeptiver, konstruktiver und kons-
titutiver Hinsicht auf Offentlichkeit zu beziehen und als éffentliche Religions-
pidagogik zu artikulieren. So sehr dies das Defizit des mainstream gegenwir-
tiger Religionspiddagogik offenlegt, so sehr lisst dies die Reflektiertheit des
Offentlichkeitsbegriffs als Grundlage von Offentlichkeit vermissen.*

Aus dieser Diskussionslage kristallisierte sich damit das Desiderat einer
begrifflichen Klirung des Offentlichkeitsbegriffs heraus. Diesen ungeklirt ge-
lassen zu haben, droht Intention, Anlage und Durchfithrung der jeweiligen
Offentlichen Religionspidagogik zu konterkarieren. Als die gravierendsten,
jeweils hochst spannungsvoll konstituierten Problemfelder wurden das der
Vernunft, das Verhiltnis zwischen Normativitit und Macht als Frage nach
den hegemonialen Strukturen 6ffentlicher Religionspiadagogik, die Frage nach
Universalitit und Partikularitit sowie die nach der Stellung der Religion in der
Offentlichkeit herausgearbeitet.

Auf diesen Problemfeldern wurde dann das Potential einer alterititstheore-
tischen Denkform ausgelotet, die einen entsprechenden Offentlichkeitsbegriff
konturieren kann. Dieser Offentlichkeitsbegriff operiert mit einer alteritits-
theoretisch strukturierten Vernunft, die normativ und universal angelegt ist
und dadurch Offentlichkeit denken kann, ohne die konstitutiven Leistungen
der Subjekte und partikuliren Traditionen zu marginalisieren. Im Gegenteil:
In einer Umkehrung der Perspektive avanciert die Offentlichkeit geradezu
zum Feld der Artikulation der jeweiligen Tradition, ihres eigenen Wahrheits-
erweises und zugleich ihrer konstruktiv-kritischen Auseinandersetzung mit
anderen Traditionen. So wird es moglich, Religion in der Offentlichkeit zu den-
ken und ihren kritisch-konstruktiven Wahrheitsanspruch, ihren prophetisch-
kritischen Impuls wie ihre trostenden, befreienden Erfahrungsrdume in der

2 | Vgl.B5.2.
3 | Schrdder, Offentliche Religionspadagogik 2013, 111.
4| Vgl.B5.3.

14.02.2026, 19:14113.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. Fazit und Ausblick. Religionspddagogische Implikationen

Offentlichkeit hérbar zu machen, ohne zu ungebiihrlichen Verabsolutierun-
gen zu kommen. Die hier vorausgesetzte Alterititstheorie kann den Offent-
lichkeitscharakter der Religion im Dienste der Subjekte wie des Gemeinwohls
entfalten, indem sie diese mitten in das Ringen um das gemeinsame Gute
hineinstellt. Sie ermdglicht es, einen normativen Horizont gesellschaftlicher
Selbstverstindigungsprozesse der Biirgerinnen und Biirger als citoyens zu
denken, der den Legitimititsrahmen der Religionen konstituiert und ihnen
genau darin zur Entfaltung verhilft. Die Konstellation mit poststrukturalis-
tischen und kritisch-theoretischen Denktraditionen erméglicht es der alteri-
titstheoretischen Vernunft, ihre eigene Dialektik kritisch-konstruktiv zu be-
arbeiten, die darin liegt, hegemoniale Strukturen wider der eigenen Intention
zu reproduzieren.

Bezogen auf die markierten Desiderate gegenwirtiger Offentlicher Reli-
gionspidagogik liegt in diesem Aufweis eines Offentlichkeitsbegriffs sicher-
lich der am meisten weiterfithrende Impuls. Alterititstheorie kann gerade da-
durch, dass sie sich ungebrochenen Universalismen verweigert, dass sich sich
prinzipiell von Alteritét irritieren, dekonstruieren und herausfordern ldsst,
aber dies auch reflexiv weif}, sich in analytisch-selbstreflexiver Weise dieser
eigenen dialektischen Selbstkonstitution stellen und diese kritisch-konstruktiv
bearbeiten.

Die Grundlinien eines religionspidagogisch weiterfithrenden Offentlich-
keitsbegriffs liegen somit vor. Mit ihnen kann die Offentliche Religionspida-
gogik weiterarbeiten. Wollte man freilich dessen Implikationen detailliert und
nuanciert in seiner potentiellen Komplexitit entfalten, hiefle das, einen eige-
nen strukturellen Entwurf Offentlicher Religionspidagogik zu entwickeln.
Von einer zu erarbeitenden Metatheorie auf grundlagentheoretischer Ebene
war bereits die Rede. Aber ebenfalls auf den anderen Ebenen wissenschafts-
theoretischer Arbeit, der Kairologie und der Praxeologie, wire dies durchzu-
fithren.> Dies aber ist hier nicht mehr méglich. Hier kann es allenfalls um
einen kurzen, thetischen wie schlaglichtartigen Aufriss religionspiddagogi-
scher Implikationen gehen.

2. RELIGIONSPADAGOGISCHE OFFENTLICHKEITEN

Um diese Implikationen zu systematisieren, bietet es sich an, unter kreativer
Aufnahme dieser Unterscheidung von Grundlagentheorie, Kairologie und
Praxeologie im Anschluss an die Pidagogische Schultheorie von Helmut Fend

5 | Vgl. hierzu Englert, Wissenschaftstheorie der Religionspadagogik 1995; neuerdings
Heger, Wissenschaftstheorie 2017.

14.02.2026, 19:14113.

203


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

drei Ebenen zu unterscheiden: die Makroebene, die Mesoebene und die Mikro-
ebene.®

2.1 Makroebene: Religionspadagogik
in den diversen Offentlichkeiten

Auf der Makroebene ist der Ort der Religionspidagogik in der Offentlichkeit
zu reflektieren. Nach dem Muster der Offentlichen Religion ist die Religions-
pidagogik aufgerufen, sich in der Offentlichkeit Gehor zu verschaffen. Es geht
um Kritik, es geht um konstruktiven, weiterfithrenden Beitrag insbesondere
auf den affinen Feldern von Bildung, von Gerechtigkeit, von gesellschaftli-
chem Engagement. Hier hat sie ihre Tradition der Gotteshoffnung als einer
Tradition der Freiheit und Gerechtigkeit, eines Lebens in Fiille fiir alle, als be-
freiende wie kritische Botschaft einzubringen.

Dabei muss sie sich selber mit verschiedenen Formen von Offentlichkeit
kritisch wie konstruktiv auseinandersetzen:

Mit einer transnationalen Offentlichkeit: In Zeiten der Globalisierung
einerseits und Renationalisierungstendenzen andererseits kommt es fiir die
Religionspidagogik darauf an, als Glied einer Teiloffentlichkeit, die selber aus
kirchlichen Bindungen heraus transnational strukturiert ist, Perspektiven zu
entwickeln, die eine solche transnationale Offentlichkeit in Verantwortung fiir
alle und unter Partizipation aller entwickeln helfen kénnen. Die eingangs ge-
nannten Konzepte Globalisierter Religionspidagogik sind ein Ansatz dazu.”

Mit einer nationalen gesellschaftlichen Offentlichkeit, die in ihrer Dyna-
mik lingst den zivilgesellschaftlichen Bereich analoger Selbstverstindigungs-
prozesse in die Sphiren von Medialitit und Virtualitit tiberstiegen hat, deren
Partizipationsmoglichkeiten jedoch angesichts sich verschirfender sozial-dko-
nomischer Segregationen sowie der eskalierenden Deflationierung von Wahr-
heitsanspriichen und verlisslicher Information durch fake news immer preka-
rer zu werden drohen; wenn hier beispielsweise von Gesellschaft, Politik und
Wirtschaft Anspriiche an lebenslanges Lernen, an Wertevermittlung, an Kon-
tingenzbewiltigung an die Adresse der Religionspidagogik ergehen, miisste
diese ihren kritisch-konstruktiven Impuls auch zur kritischen Selbstreflexion
nutzen, ob diese Form der 6ffentlichen Inanspruchnahme nicht mehr zur ge-
sellschaftlich-ckonomischen Affirmation als zu ihrer ureigenen diakonischen
Ausrichtung an autonomer Freiheit und Gerechtigkeit dient.

Mit einer Kirchlichen Offentlichkeit, die einerseits einen integralen Ziel-
und Adressatenhorizont religionspidagogischer Arbeit darstellt, andererseits
dabei aber nicht immer deutlich wird, inwieweit die Logik kirchlich-institu-

6 | Fend, Neue Theorie der Schule 2008.
7 | Vgl. Simojoki, Globalisierte Religion 2012.

14.02.2026, 19:14113.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. Fazit und Ausblick. Religionspddagogische Implikationen

tioneller Selbstreproduktion den Maximen der Autonomie und Subjektorien-
tierung der Religionspadagogik und deren eigener Logik entsprechen kénnen.

Mit einer transtheologischen Wissenschaftlichen Offentlichkeit, die einer-
seits mit zunehmender positivistischer und naturalistischer Ausrichtung
inzwischen der Theologie den Wissenschaftscharakter bestreitet, ihn ande-
rerseits jedoch auf der Ebene der Wissenschaftspolitik etwa in Gestalt des Wis-
senschaftsrates mit Nachdruck einfordert.

Mit einer innertheologischen Wissenschaft, die den zentralen Ort und
— neben der Pidagogik — die entscheidende Referenzwissenschaft der Reli-
gionspidagogik bildet, die andererseits nicht frei ist von jenen lingst iiber-
holt geglaubten Funktionalisierungseffekten, die der Religionspidagogik vor-
nehmlich die Praxis zur didaktisierenden Vermittlung jener Inhalte tiberlisst,
die von der Systematischen und Exegetischen Sektion zuvor erarbeitet wurden.

2.2 Mesoebene: Religionspadagogik in der Vielzahl
ihrer Disziplinen

Auf dieser Ebene hat sich Religionspidagogik mit ihren eigenen, diversen,
teilweise differenten Offentlichkeiten auseinanderzusetzen. Forciert durch die
Anspriiche der kirchlichen Offentlichkeit werden dabei nicht selten die Gren-
zen verwischt und die relativen Eigenlogiken insbesondere der Katechese und
des Religionsunterrichts unterminiert, um die Herausforderungen zuneh-
mender Heterogenitit zu bewiltigen.

Religionspidagogik hat sich konstruktiv mit der Verhiltnisbestimmung
ihrer einzelnen Bereiche auseinanderzusetzen und im Zusammenspiel der
drei Ebenen der Makro-, Meso- und Mikroebene deren Relation so zu gestalten,
dass deren Eigenlogik wie ihre Gesamtverantwortung fiir die Bezeugung und
Tradierung des Glaubens in subjektorientierter Weise méglich, verantwortbar
und sichtbar wird. Katechese, Kinder- und Jugendpastoral, Elementarbildung,
Religionsunterricht, Erwachsenbildung, Altenbildung sind im Sinne des hier
erarbeiteten Offentlichkeitsbegriffs Teiléffentlichkeiten, die in agonal-diskur-
siver Weise ihr Profil entwickeln. Das Profil einer jeden Teiloffentlichkeit ist
freilich auf der Mikroebene zu entfalten.

2.3 Mikroebene: Religionsunterricht

Auf der Mikroebene hat jeder Teil der Religionspidagogik jeweils eine tiber-
greifende Offentlichkeit, in der sie sich selber profiliert, ausweist und von
der sie angefragt wird. Zugleich aber muss dieser Teilbereich sich selber so
konstruieren und gestalten, dass er allen drei Ebenen der verschiedenen Of-
fentlichkeiten entsprechen, d.h. deren jeweilige Anspriiche und Méglichkeiten
kritisch wie konstruktiv bearbeiten kann.

14.02.2026, 19:14113.

205


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

Da inzwischen der Religionsunterricht zu dem prominenten Ort der Reli-
gionspidagogik avanciert ist, weil hier aufgrund grundgesetzlicher und schul-
politscher Regelungen, aber auch, weil er nach wie vor ein beliebtes Unter-
richtsfach darstellt,® die meisten der Heranwachsenden erreicht werden, wird
die Mikroebene exemplarisch aus dessen Perspektive heraus bedacht. Dabei
soll zunichst eine Perspektive auf Offentlichkeit nach auflen und anschlie-
fend eine Perspektive nach innen beleuchtet werden.

2.3.1 Auferreligionsunterrichtliche Offentlichkeit

Der Religionsunterricht ist sowohl auf die Schule, auf die anderen Ficher, auf
die Fichergruppe in der Schule, aber auch auf innerschulische Lernorte wie
die Schulpastoral, die religionspiddagogisch qualifizierte Gestaltung des Ganz-
tags und auflerschulische Lernorte bis zur Kooperation mit der Pfarrgemeinde
verwiesen. Diese bilden das Forum seiner duferen Offentlichkeit.

Der Religionsunterricht verhilt sich zum Ficherkanon wie die Offentliche
Religion zu anderen Wirklichkeitsbereichen. Die 6ffentliche Religion unter-
lauft die Ausdifferenzierung der Moderne nicht, die sich ja nach Ausweis des
Allgemeinbildungskonzepts Dietrich Benners ihrerseits im Ficherkanon der
Schule niederschligt.’ Als solcher bringt der Religionsunterricht den univer-
salen Anspruch der christlichen Botschaft diskursiv in die Schul6ffentlichkeit
ein. Es wire ein vermessener und dem eigenen Profil gerade widerstreitender
Anspruch, einen wahrheitstheoretischen, bildungstheoretischen oder pidago-
gischen Dominanzanspruch des Religionsunterrichts abzuleiten. Dieser arti-
kuliert seinen Beitrag zum Bildungsauftrag der Schule kritisch-konstruktiv
und ldsst sich seinerseits von den anderen Fichern anfragen und inspirieren.
Er steht somit in ficheriibergreifender wie ficherbindender Kooperation mit
allen anderen Fichern."

Mit anderen Schulfichern hat ein solcher Religionsunterricht den metho-
dischen Zugang bei performativen Akten, bei Schiilerorientierung, Hand-
lungsorientierung, bei der Ganzheitlichkeit des Lernens oder auch den An-
spruch gemeinsam, die Fixierung auf Alltagstheorien durch die Konfrontation
mit Orientierungswissen aufzusprengen und die Lernenden zum Wechsel
ihrer Konzepte zu veranlassen.!

8 | Vgl. Mendl, Religionsdidaktik Kompakt 2011, 23-33; Bucher, Religionsunterricht
zwischen Lernfach und Lebenshilfe 2000.

9 | Vgl. Benner, Bildung und Religion 2014, 15-48.

10 | Vgl. Dieterich, F&cheriibergreifenderer Unterricht 2008, 17-27; Moegling, Kom-
petenzaufbau 2010; Pirner, Schulte, Religionsdidaktik im Dialog 2009; Schreiner, Das
Verhaltnis des Religionsunterrichts 2012.

11 | Vgl. Hunze, Ein seltenes Gesprdch 2007, 278; Liessmann, Bildung als Provokation
2017, 7-81.

14.02.2026, 19:14113.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. Fazit und Ausblick. Religionspddagogische Implikationen

Mit dem Gottesgedanken bringt ein solcher Religionsunterricht sein in-
haltliches Spezifikum in die innerschulische Offentlichkeit ein. Er hilt damit
den »Sinn fiir das, was fehlt und »anders sein kénnte« in der Schule offen und
wirkt sich auch normativ in dessen formaler Anlage als Sprachschule der Frei-
heit und einem Bildungsverstindnis aus,? das keinen verloren gibt. Dies wirkt
sich im unterrichtlichen Umgang miteinander aus, nimmt ideologiekritisch
institutionelle Zwinge und Uberbordende Leistungserwartungen in der Schu-
le in den Blick und liefert iiber den Unterricht hinaus einen Beitrag dazu, die
Schule als Lebenshaus fiir alle bewohnbar zu machen. Gleichwohl weifs dieser
Religionsunterricht um die »Begrenztheit des schulischen Wirkungsraumes
und die Bedeutung nichtschulischer Bildungsinstitutionen« aufgrund der
strukturellen Eigenarten und zeitlichen Begrenztheit schulischen Lernens.”

Im Rahmen des Konzepts der Fichergruppe Ethik, evangelischer Reli-
gionsunterricht und katholischer, islamischer, judischer Religionsunterricht
weckt ein 6ffentlichkeitssensibler Religionsunterricht analytisch und normativ
die Aufmerksamkeit fiir die politischen Implikationen des jeweiligen Faches.
Die Relevanz des Politischen fiir ethisches und soziales Lernen konnte durch
diesen Religionsunterricht als dauernder »Stachel im Fleisch« markiert wer-
den."

Der Dialog mit den naturwissenschaftlichen Fichern konzentriert sich
zur Zeit vornehmlich auf die Verhiltnisbestimmung von Evolution, Schép-
fung, Kreationismus und intelligent design. Angesichts der gegenwirtigen
Brisanz ist das durchaus legitim. Sensibel fiir die politischen wie 6ffentlichen
Dimensionen akzentuiert der Religionsunterricht verdeckte ideologische und
politische Aspekte. Ohne sie, ohne etwa den Bezug auf die starken Interessen
michtiger Gruppen und Organisationen in den USA oder in Westeuropa zu
lenken, bliebe die Behandlung des Themas abstrakt. Inhaltlich bringt der Re-
ligionsunterricht kritisches Potential ein gegeniiber den innerhalb der Natur-
wissenschaften vertretenen Reduktionismen wie dem Naturalismus und den
dort zu findenden Perfektibilititsidealen, die sich bei genauerer Betrachtung
als zutiefst inhuman erweisen. Die Auseinandersetzung mit dem naturwis-
senschaftlichen Menschenbild sowie mit utilitaristischen Tendenzen gewinnt
durch die politisch-systemische Sphire erst eine den Herausforderungen an-
gemessene Tiefenschirfe. Aber er nimmt sich selber aus dieser ideologiekriti-

12 | Habermas, Ach, Europa 2008, 84; vgl. Reder, Schmidt, Ein Bewusstsein von dem,
was fehlt 2008.

13 | Drilling, Moral und Demokratieentwicklung 2007, 263; Griimme, Bildungsgerech-
tigkeit 2014, 153-159.

14 | Vgl. Kahrs, Offentliche Bildung 2009; Schlag, Horizonte demokratischer Bildung
2010.

14.02.2026, 19:14113.

207


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

schen Reflexion nicht aus. Die kritische Dynamik des Offentlichkeitsbegriffs
macht ihn wahrnehmungsstark fiir die eigenen hegemonialen Aspekte.

Die innere Nihe eines solchen offentlichkeitssensiblen, politisch dimen-
sionierten Religionsunterrichts zu sozialwissenschaftlich-historischen Fa-
chern liegt auf der Hand. In der Kooperation mit diesen Fichern bringt der
Religionsunterricht mit der Erlésungshoffnung die Zusage einer geschenkten,
zuvorkommenden, erlésenden Freiheit ein, die in gesellschaftlich-politischer
Interaktion praktisch und damit wahr werden will. Dies schenkt Sinn und
Hoffnung, dies ermdglicht supererogatorische Handlungen sowie den anam-
netischen Blick auf das Marginale und Verlorene. Gegeniiber dem latent den
Geschichtsunterricht, den Politikunterricht oder auch den Sozialkundeunter-
richt beeinflussenden Fortschrittsdenken bringt dies eine weiterfiihrende, kri-
tische Perspektive ein.”®

2.3.2 Innerreligionsunterrichtliche Offentlichkeit

All dies verlangt aber dem Religionsunterricht selber die Realisierung einer
solchen offentlichkeitsfahigen Gestalt ab. Dies ist die 6ffentlichkeitsrelevante
Perspektive nach innen.

Dazu muss der Religionsunterricht seine 6ffentliche und damit seine poli-
tische Dimension kultivieren. Doch anstatt hier einer voreiligen, bildungspoli-
tisch wie historisch verhingnisvollen Politisierung das Wort zu reden, ist das
korrelative, kritisch-konstruktive Zueinander seiner verschiedenen Dimensio-
nen zu sichern. »Der Religion sind die Wirklichkeit als Ganze erhellende sinn-
stiftende kognitive und ethisch orientierende, soziale und isthetische Seiten
eigen. Sie sind daher auch religiéser Bildung gleichurspriinglich inhirent.
Die ethische, soziale und politische Seite religionspadagogisch grundsitzlich
festzuhalten, entspricht insbesondere den Sachstrukturen unserer biblisch-
christlichen Gesamtiiberlieferung.«® Die politische Dimension anerkennt
die anderen Dimensionen religiésen Lernens im Religionsunterricht vor al-
lem isthetisch-expressiver, kognitiver, affektiver und pragmatischer Art in
ihrer relativen Autonomie. Sie steht aber aus bildungstheoretischen Griinden
in kritisch-korrelativer Vernetzung mit ihnen, wie eine alterititstheoretisch
grundierte Bildungstheorie begriinden und aufzeigen kann.”” Asthetisch-kul-
turhermeneutische, kognitiv-reflexive wie strukturell-politische Dimensionen
religiéser Bildung werden in nicht-hierarchischer Weise kritisch wie produktiv
aufeinander bezogen. Immer sind die anderen Dimensionen mitgedacht. Eine
Konzentration auf eine Dimension wiirde eine methodische Abstraktion von

15 | Vgl. Grimme, Sander, Von der »Vergegnung« 2009.

16 | Nipkow, Zur Bildungspolitik 2003, 246; vgl. Biehl, Art.: Religionsdidaktische Kon-
zeptionen 2002, 445.

17 | Vgl. Grimme, Religionsunterricht und Politik 2009, 148-155.

14.02.2026, 19:14113.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. Fazit und Ausblick. Religionspddagogische Implikationen

diesem korrelativen Verhiltnis der drei Dimensionen darstellen. Damit wird
einerseits der Eigenstindigkeit verschiedener Wirklichkeitsbereiche und Wirk-
lichkeitszuginge Rechnung getragen, wie es der funktionalen Differenzierung
der Moderne entspricht. Andererseits wiirde dadurch markiert, dass wir es mit
dieser Eigenstindigkeit mit einer relativen Eigenstidndigkeit zu tun haben, die
eine additive oder separierende Zuschreibung der Dimensionen unterliuft.

Der Ertrag fiir eine Offentliche Religionspidagogik liegt in mehreren Be-
reichen. Beispielsweise schlielen sich dsthetische oder symbolpidagogische
Elemente unter der Konfrontation mit politischen Kategorien reflexiv auf fiir
die politischen Instrumentalisierungszusammenhinge, in denen sie stehen.
Kulturhermeneutik wird kritisch wie produktiv mit Kriterien konfrontiert, die
dieser erst eine trennscharfe »Unterscheidung der Geister« erlaubt. Sie vermag
damit nicht nur faktisch, sondern eben vor allem intentional ihre ideologiekri-
tische Potenz in gesellschaftlich-strukturellen Kategorien zu entfalten. Eigent-
lich kann erst eine kritisch-produktive Korrelation die Wahrheit kulturherme-
neutischer oder symbolpidagogischer Ansitze in der Religionspiddagogik vor
dsthetisierenden Reduktionismen bewahren. Sie kann so die lebensweltliche
Wahrheit auch gegen kulturindustrielle Ubergriffe einklagen, die sich bei-
spielsweise in den populdrkulturellen Symbolisierungen artikuliert. Kognitive
Prozesse erhalten durch Korrelation mit Elementen von Wahrnehmung eine
Erfahrungsgrundlage und damit eine stirkere lebensweltliche Verwurzelung.
Der Aspekt von Orientierung und Beheimatung, der in den heterogenen Le-
benskontexten religionspidagogisch immer wichtiger wird, wird durch ge-
sellschaftliche Kategorien vor einem individualistischen Reduktionismus ge-
schiitzt.

Gibt erst die Verbindung von Mystagogie und Politik dem religiésen Lernen
Tiefenschirfe, so markiert dies sein kritisches Profil und seine weiterfithren-
de Dynamik gegentiber den in der Religionspadagogik derzeit dominierenden
performativ-kulturalistischen Ansitzen. Dazu gehért auch die Anschirfung
der religionsdidaktisch dominanten Kategorie des sozialen Lernens etwa in
der Compassionpidagogik, dem Diakonischem Lernen oder im Vorbildlernen
durch politische Kategorien, wie sie im Umfeld der Kritischen Politischen Bil-
dung entwickelt werden.'®

Um die Bedeutung von politischen Kategorien fiir eine Offentliche Reli-
gionspiddagogik noch deutlicher zu machen, sei die Differenz zwischen Sozia-
lem und Politischem Lernen skizziert. Soziales Lernen versucht Kinder zu So-
lidaritit und verniinftiger Selbst- und Mitbestimmung anzuleiten. Es zielt auf
Bereitschaft und Fihigkeit zur Kommunikation, zu Kooperation, zu Solidaritit
und einem verantwortlichen Konfliktlésungsverhalten, zu einer stabilen Ich-

18 | Vgl. Wohnig, Zum Verhéltnis von sozialem und politischem Lernen 2017, 23-113;
Lésch, Thimmel, Kritische politische Bildung 2011.

14.02.2026, 19:14113.

209


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

Identitit, sozialen Empfindsamkeit, Perspektiveniibernahme, sie visiert Tole-
ranz, Kritikfahigkeit und angemessenen Umgang mit Regeln an.” Soziales
Lernen ist ethisch, interkommunikativ ausgerichtet. Personale, soziale Kom-
petenzen in Bezug auf das Ich, die peer-group, die Familie, die Gemeinschaft
stehen im Zentrum.

Politisches Lernen hingegen zielt auf politische Miindigkeit. Es bewegt sich
im Lichte der Kategorien, Konzepte und Begriffe von politischen Institutio-
nen der Entscheidung, der Kontrolle und der Herrschaftsexekution, es geht in
ihm um Macht, Rechtsordnung, Ideologie und Manipulation, Herrschaft und
Interesse, um Sinn und Funktion politischer Institutionen, um die normati-
ve Ausrichtung des Politischen. Es geht um Loyalitit und Kritik, um Unter-
stittzung und Transformation.?’ Gegentiber der face-to-face-Interaktion ist also
politisches Lernen systemisch, strukturell ausgerichtet und bezieht sich auf
gesamtgesellschaftliche und politische Kontexte.

Diese Unterscheidung von Politischem und Sozialem Lernen ist fiir eine
Offentliche Religionspidagogik zentral. Gewiss sind die Grenzen flieRend,
sicherlich sind beide Formen konstruktiv aufeinander hingeordnet.?! Doch
zeigt sich exemplarisch auf dem Feld Diakonischen Lernens der Uberschuss
des Politischen. Das diakonische Lernen, dem es vor allem um eine Anderung
der Seh- und Denkgewohnheiten der Schiilerinnen und Schiiler geht, situiert
sich durchaus im Rahmen einer Option fiir die Armen und Leidenden, bleibt
aber letztlich »eine spezielle Art sozialen Lernens«, das inhaltlich durch das
helfende und versshnende Handeln Jesu qualifiziert wird.* Fraglich ist nur,
inwiefern dies dem politischen Charakter der biblischen Botschaft selber ge-
recht wird. Denn die Reduktion aufs Soziale unterlduft deren grundstiirzende,
transformatorische, kritisch-befreiende Pointe, die auch die gesellschaftlich-
okonomischen Strukturen kritisch reflektiert.

Damit wird die eigentliche Brisanz fiir die Offentliche Religionspidagogik
markiert. Indem diese sich von dem hier entwickelten Offentlichkeitsbegriff zu
denken und zu handeln gibt, werden soziale Kategorien stets mit politischen
Kategorien korreliert. Nicht wird das Soziale immer schon ins Politische hin-
ein Ubersteigert oder — umgekehrt — das Politische ohne das Soziale gedacht.
Die festgehaltene Interdependenz zwischen der sozialen und politischen Ebe-
ne verdankt sich der Einsicht in die uniiberholbare Bedeutung lebensweltlicher
Erfahrungen gegeniiber rein strukturell-institutionellen Vernetzungen, wie

19 | Vgl. Herdegen, Soziales und politisches Lernen 1999, 34f; Massing, Politische Bil-
dungin der Grundschule 2007, 20ff.

20 | Vgl. Massing, Politische Bildung in der Grundschule 2007, 31ff.; Siehe B 2.

21 | Vgl. Wohnig, Zum Verhéltnis von sozialem und politischem Lernen 2017, 357-358.
22 | Schmidt, Diakonisches Lernen 2004, 9. Vgl. Langenhorst, Lernchance Solidaritéat
2000.

14.02.2026, 19:14113.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. Fazit und Ausblick. Religionspddagogische Implikationen

sie Hannah Arendt, Jirgen Habermas oder Charles Taylor auf ihre jeweilige
Weise betonen. Aber erst durch politisch-strukturelle Kategorien werden inter-
subjektive, partizipatorische Lernerfahrungen zu Wegen eines auch politisch
kompetenten, praktischen Urteilsvermdgens.?

Bezogen auf die Methodik und Didaktik des Religionsunterrichts machen
damit politische Kategorien phinomenologische Wahrnehmungsprozesse von
Fremdheit und Alteritit sensibel fur gesellschaftlich-strukturelle Wirkungs-
und Begriindungszusammenhinge personlicher Verantwortung. Umgekehrt
bringen isthetische Aspekte gegeniiber einer strukturell-gesellschaftstheore-
tischen Annidherung Momente von Verlangsamung, Non-Funktionalitit und
Spiritualitit ein. Die unverlierbare Erkenntnis performativer Religionspidago-
gik, dass Verstehen Praxis voraussetzt, wird durch den mehrdimensionalen
Praxisbegriff vertieft. Christliche Praxis vorwiegend auf liturgische Elemente
zu beziehen, hiefle das Christentum in seinem komplexen Praxisbegriff eben-
so zu reduzieren wie umgekehrt eine rein sozialmoralische Zugangsweise
kulturhermeneutische und kognitiv-reflexive Momente aufler Betracht liefe.
Christentum als praktische Lebensform zu erschlieflen bedeutet auch, prakti-
sche Lebensvollziige anzubahnen — in den Grenzen schulisch-institutionellen
Lernens.

Durch den hier entwickelten Offentlichkeitsbegriff wird aber der Perfor-
mativititsgedanke wesentlich geweitet. Performative Religionspidagogik,
angesichts der Heterogenitit der Schiilerschaft und zunehmender Sikulari-
sierungserfahrungen als probates Instrument religiésen Lernens angesehen,
gewinnen durch solche politisch-6ffentlichkeitsbezogenen Perspektiven an
Tiefe, an Moglichkeiten expressiven Ausdrucks und zugleich an Sensibilitit
fir hegemoniale Ordnungen und Machtfragen. Die Einsicht, die Bourdieu
gegeniiber der Sprechakttheorie geltend gemacht hat, wird religionspidago-
gisch folgenreich: »Wird eine Bezeichnung von etwas als etwas von einer auto-
risierten Sprecherin oder einem autorisierten Sprecher vorgenommen, zeitigt
dies soziale Folgen. Sprechakte bilden daher nicht die Wirklichkeit ab, sondern
greifen in die soziale Welt selbst ein und beteiligen sich auf diese Weise an
der Aushandlung neuer Ordnungen.«** Die Auseinandersetzung mit Butlers
performativer Offentlichkeitstheorie hat das unausgeschépfte Potential fiir
leibbezogenes, ganzheitliches religioses Lernen aufgezeigt, das hierdurch ihr
kritisches wie emanzipatorisches Potential bis in auflerschulische Horizonte
hinein entfalten kann.

Die Kategorie des Raumes als Referenzpunkt religiéser Lernprozesse, wie
dies bereits im spatial turn der Kulturwissenschaften und in Ansitzen der

23 | Vgl. Sander, Politik entdecken 2008, 160-164; Schlag, Horizonte demokratischer
Bildung2010,496-537; Griimme, Religionsunterrichtund Politik2009, 40-43.180-182.
24 | Rieger-Ladich, Ordnung stiften 2017, 38.

14.02.2026, 19:14113.

211


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

Systematischen Theologie bedacht wird, ist gerade aus solchen 6ffentlichkeits-
relevanten Griinden zu bedenken. Eine religionspidagogische Topologie, die
tiber die Ansitze einer Rezeption der locus theologicus-Hermeneutik hinaus-
ginge, die fremde Orte, ungewchnliche Plitze und abgeschiedene Regionen als
religiése Lernorte qualifizierte, wire von der Offentlichen Religionspidagogik
weiter zu verfolgen. Hierzu gehoren dann auch die Urbanititskategorien, die
Pastoral und Theologie in den Mega-Cities der Welt positionieren und sich auf
die Suche nach Heterotopien als inspirierenden wie irritierenden Orten von
Religion und Glauben machen.”

Die Implikationen dieses alterititstheoretischen Offentlichkeitsbegriffs
reichen bis auf die Ebene der Wissenschaftstheorie. Eine kritisch-produkti-
ve Korrelierung der Dimensionen religionsunterrichtlichen Lernens, wie sie
hier vorgeschlagen wird, impliziert die Vernetzung der mafigeblichen wis-
senschaftstheoretischen Ansitze. In einer beeindruckenden wissenschafts-
theoretischen Grundlagenreflexion wurde jiingst diese Vernetzung von Wahr-
nehmungswissenschaften, Semiotik, Handlungswissenschaften, Empirische
Wissenschaften, Ideologiekritik und Anwendungswissenschaften als eine im
Muster jeweilig zu wihlender Perspektiven prizise konturiert.® Dieser wis-
senschaftstheoretischen Hermeneutik kénnte der hier entfaltete Offentlich-
keitsbegriffs folgen, wenn diese Perspektivenfrage noch schirfer in den Kate-
gorien der Offentlichkeit und des zugrunde gelegten Offentlichkeitsbegriffs
entfaltet wiirde. Ansonsten droht diese Perspektivenvielfalt angesichts der
hegemonialen Unterstromungen gegenwirtiger Verhiltnisse ihre normative
Kraft und inhaltliche Bestimmung einzubiifen.

3. RELIGION ALS CONVERSATION STOPPER? HORIZONTE

Nimmt man nun diese Perspektive des Religionsunterrichts abschliefRend als
Ganzes in den Blick, wird etwas deutlich, was man sich religionspidagogisch
in seiner Dramatik und Brisanz bislang nicht hinreichend klar macht: Der Re-
ligionsunterricht findet in sich selber bereits, nein, besser: konstituiert sich
je schon als ein Abbild heterogener Offentlichkeit. Nicht nur weisen die zu-
nehmende Zahl von Fliichtlingen mit deren teilweise traumatisierter Religion,
nicht nur weisen die wachsende Zahl an Nons, an nicht-konfessionell oder

25 | Vgl. Kaupp, Raumkonzepte in der Theologie 2016; Bauer, Konstellative Pastoral-
theologie 2016. Die Vorordnung der Kategorie des Raumes vor der der Zeit ist in den
postcolonial studies, in interkulturellen Forschungen wie auch befreiungstheologisch
wichtig: Eckholt, An die Peripherie gehen 2015, 66-75; Sievernich, Wenzel, Aufbruch in
die Urbanitat 2013.

26 | Vgl. Heger, Wissenschaftstheorie 2017, 465-565.

14.02.2026, 19:14113.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. Fazit und Ausblick. Religionspddagogische Implikationen

religios Gebundenen, auf die Wirksamkeit makrosoziologischer Faktoren im
Klassenzimmer hin. Es sind zudem die wachsenden gesellschaftlichen, sozia-
len und ckonomischen Differenzen in deren intersektionaler Verschirfung,
die den Religionsunterricht zu einem Ort von zunehmender Heterogenitit
machen und damit wohl zu dem entscheidenden Bewdhrungsfeld religions-
pidagogischer Heterogenititsfihigkeit werden lassen. Religionsunterricht
kann nicht mehr im Paradigma der Pluralititsfihigkeit angelegt sein, wenn
er die Komplexitit der gegenwirtigen Lebens- und Lernwelten nicht verfehlen
will. Die Heterogenititsforschung in der Religionspidagogik hat klar heraus-
gestellt, dass die Fixierung auf rein religiése und kulturelle Fragen zu kurz
greift. Aspekte von sozialer Schichtung, von lebensweltlichen Segregationen
spielen auf der Seite der Lehrenden wie der Lernenden stets mit hinein. Diese
Interdependenz von Identitits- und Gleichheitsfragen kann bis in die konkre-
ten methodischen und didaktischen Arrangements des Religionsunterrichts
hinein nachgewiesen werden.?”

Auf diese komplexe wie heterogene Lage mit sich intensivierenden Uber-
setzungsforderungen an die Adresse der Religionslehrerinnen und Religions-
lehrer zu antworten, ist einerseits sach- und vor allem subjektgemifl. Lehrkraf-
te miissen von zwei Seiten her sinnstiftend und existenzerhellend iibersetzen:
von Seiten der Tradition und von Seiten der Lernenden. Andererseits wird dies
trotz aller sikularisierenden Effekte religionsdidaktischer Arrangements der
komplexen wie vielschichtigen Gegenwart des Religiésen im Religionsunter-
richt nicht gerecht. Ohne in die Fallen einer Rekatechesierung zu tappen, vor
der selbst imponierende Ansitze performativer Religionspidagogik nicht in
jeder Hinsicht geschiitzt zu sein scheinen, ist doch Religion im Klassenraum
prasent, wie versteckt und wie herabtemperiert zu religiésen Selbstkonstruk-
tionen der Subjekte auch immer. Hier treffen, wenngleich im diachronen
Verlauf sicher mit wachsendem Gefille in Richtung der Nons, die Schiilerin-
nen und Schiiler mit ihren jeweils ganz unterschiedlichen world views, ihren
Glaubensiiberzeugungen und religiosen Haltungen aufeinander. Auf diese
Weise gewinnt der Religionsunterricht in zunehmenden Mafle die Quali-
tit einer Reprisentanz gesellschaftlicher Offentlichkeit. Religionsunterricht
trigt Offentlichkeitscharakter. Obschon in pidagogisch normativer Sicht die
Schule »Moratorium des Lebensernstes« sein soll,?® obschon didaktische Ar-
rangements dezidiert aus diesem Verstindnis eines gesellschaftlichen Schon-
raums heraus operieren, ist Schule schon lange nicht mehr ein solcher gesell-
schaftlich, sozial, kulturell und religiés exemter Ort. Wahrscheinlich ist diese

27 | Vgl. Grimme, School matters 2016; grundlegend Griimme, Bildungsgerechtigkeit
2014; Grimme, Heterogenitat 2017, 245-285; Bohl u.a., Umgang mit Heterogenitat in
Schule und Unterricht 2017, 257-307.

28 | Dressler, Bildung-Religion-Kompetenz 2004, 263.

14.02.2026, 19:14113.

213


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik

Haltung ohnehin mehr Ideologie als Sachverhaltsfeststellung. Denn »indem
die Organisationen des Bildungssystems diesem Moratorium eine materiel-
le Gestalt verleihen, indem sie diese Gegenwelt auf symbolische Weise ver-
kérpern, etablieren sie unweigerlich neue Ordnungen«.” Eine solche kritische
Dekonstruktion des Moratoriumbegriffs bedeutet religionsdidaktisch fiir den
Religionsunterricht: Alle, die Nicht-Religiésen, religios Gelangweilten und In-
teressierten, die Religidsen, die Gliubigen wie die religiés Gleichgiiltigen aus
einer Teilnehmerperspektive heraus in dieser kleinen Offentlichkeit diskursiv
und im demokratischen Rahmen agonal zu Wort kommen und zugleich er-
fahrungsbezogen-affektiv wie leiblich vor-kommen zu lassen, dies didaktisch
zu arrangieren und kritisch zu reflektieren, ist vor diesem Hintergrund ein we-
sentlicher, unverzichtbarer Bestandteil Offentlicher Religionspidagogik. Denn
in dieser bestimmten Form der Teil6ffentlichkeit in der Schule liegt wohl eines
der entscheidenden Unterscheidungsmerkmale zu derjenigen anderen Schul-
facher. Religion muss, so gesehen, kein conversation stopper sein, wie Richard
Rorty meint.’® Aber damit ist erst die Suche nach der Zukunftsfihigkeit seiner
Gestaltung zwischen konfessioneller Ausrichtung und Offenheit fiir alle er-
offnet.*!

Damit wird insgesamt deutlich: Schiilerinnen und Schiiler motiviert, fi-
hig und handlungsstark werden zu lassen, um sich selber in den unterschied-
lichen Offentlichkeiten zu engagieren, sich einzubringen und ihrerseits von
dort her Impulse zu erfahren — hierzu kénnte eine Offentliche Religionspid-
agogik beitragen. Allerdings wiirde erst eine Offentliche Religionspidagogik,
die sich von dem hier entwickelten Offentlichkeitsbegriff inspirieren lisst, jene
Kraft, jenes Profil und jene Orientierung bekommen, die ihr bislang noch zu
tehlen scheinen.

Das aber lenkt Blick zuriick auf den Anfang. Wenn Religionspidagogik
offentlich wird, dann wird sie dies in einem politischen Sinne. Diese Einsicht
in die Interdependenz struktureller, selbstreflexiver wie handlungstheoreti-
scher Momente der Offentlichkeit erfordert eine begriffliche Anschirfung
und kontextualisierende Prizisierung der Kategorien. Bestirkt durch die Ver-
ortung der public theology in liberal-theologischen Traditionen unterhalb der
politisch-strukturellen Ebene,* verweist ein solcher Offentlichkeitsbegriff die
Offentliche Religionspidagogik vorrangig auf die Politische Theologie als her-

29 | Rieger-Ladich, Ordnung stiften 2017, 34f.

30 | Vgl. Rorty, Philosophy and Social Hope 1999, 169.

31 | Vgl. Kenngott u.a., Konfessionell 2015; Schrdder, Religionsunterricht 2014; Pohl-
Patalong, Konfessioneller Religionsunterricht 2016; Pohl-Patalong, Konfessioneller
Religionsunterricht I1 2017.

32 | Vgl. Hohne, Offentliche Theologie 2015, 125f.

14.02.2026, 19:14113.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. Fazit und Ausblick. Religionspddagogische Implikationen 215

meneutischen Referenzpunkt. Daran miisste deren noch zu schreibende Rea-
lisierung Mafd nehmen.

14.02.2026, 19:14113.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 19:14113.


https://doi.org/10.14361/9783839442272-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

