6.7.7 Vattel

Emer de Vattel, 1714-1767, geboren in Couvet im Fiirstentum Neuchatel als Sohn
eines Geistlichen. Séchsischer Diplomat in der benachbarten Schweiz, spéter in
Dresden verantwortlich fiir die sdchsische Auf3enpolitik.

Vergleiche zur Biographie:

Edmond Béguelin, En souvenir de Vattel 1714-1767 in: Recueil de travaux offert
par la Faculté de Droit de 1’Université de Neuchatel a la Société Suisses des Juristes
a I’occasion de sa réunion a Neuchatel 15-17 septembre 1929. — Neuchétel 1929.

Vattel begann mit dem Versuch, Wolffs pedantisches lateinisches Natur- und Vo6l-
kerrecht in einen gefélligeren Stil und in eine bei Diplomaten geldufigere Sprache zu
iibertragen. Das Ergebnis war aber von Wolff recht verschieden. Die Spannung
zwischen der Realitét der Staaten und den fiktiven Griinden des Rechtes wird aufge-
16st. Hier gibt es nur noch die Staaten. Vattel gilt als der Vollender der internationa-
len Anarchie im Volkerrecht. Aber Vattel ist ein typischer Aufkldrer, der glaubt, die
Einzelnen konnten sich auf das Gemeinwohl verpflichten, zumindest den Egoismus
eingrenzen. Er kennt keine Internationalen Organisationen, aber das internationale
Recht gibt den Staaten Verhaltensregeln, mit denen sie gemeinsam das internationa-
le System erhalten konnen.

Vattels Volkerrechtshandbuch von 1758 war ein sofortiger Erfolg, fiir ein Jahrhun-
dert die mafigebliche Autoritit im Vdlkerrecht, bis die zunehmende Dichte des posi-
tiven Volkerrechts eine solche Autoritét von Privatautoren beendete.

Texte

Le droit des gens ou principes de la loi naturelle appliqués a la conduite et aux
affaires des nations et des souverains (1758)

dt. Ubersetzung von Wilhelm Euler. — Tiibingen : Mohr, 1959 (Die Klassiker
des Volkerrechts in modernen deutschen Ubersetzungen ; 3)

Literatur

Reibstein, Ernst

Die Dialektik der souverinen Gleichheit bei Vattel, in: Zeitschrift fiir auslindi-
sches offentliches Recht und Volkerrecht 19 (1958) 607-636

Die souverdne Gleichheit ist eigentlich der ganze Inhalt von Vattels Volkerrechts-
lehre. Auch den Gerechten Krieg verwirft er wegen diesem Prinzip, weil zwischen
souverdnen Staaten sonst ewiger Krieg die Folge wire. Ein Krieg, auch ein klar
ungerechter Krieg (Vattels Name fiir Schurkenstaat ist la nation malfaisant oder la

371

https://dol.org/10.5771/9783845222097-371 - am 22.01.2026, 03:45:06.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nation injuste) verstoft nicht so stark gegen die Interessen der Gesamtheit der Staa-
ten, wie eine Verletzung des Grundsatzes der souverdnen Gleichheit. Souverdne
konnen einander freundschaftliche Vorhaltungen machen, aber wo das am ndtigsten
wire, gegeniiber einer Tyrannei, bringt das nicht viel. Ein Recht auf Intervention
besteht auch gegeniiber Tyrannen nicht.

Nur in einen bereits laufenden Biirgerkrieg, darf interveniert werden, denn die um
ihr Lebensrecht kimpfende Nation ist so sehr Volkerrechtsubjekt, wie die bedringte
Regierung. Die Dialektik der souverdnen Gleichheit gibt der Regierung keinen Vor-
rang.

Koselleck, Reinhart

Kritik und Krise : ein Beitrag zur Parthogenese der biirgerlichen Welt. — Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1959 (Orbis academicus ; 5) S. 32-39

Bei Vattel erkennen sich die Staaten gegenseitig an, sind aber nicht Glieder eines
gemeinsamen Staates. Deshalb ist Biirgerkrieg endgiiltig beendbar, Krieg nicht.
Aber Krieg kann zu einem rein politischen Staatenkrieg gebiandigt werden (das ist
Carl Schmitts Ersetzung der justa causa durch justus hostis). Das soll kein Freibrief
fiir Abenteurer sein: die Staaten sind an das Naturrecht gebunden. Aber es gibt keine
Institution, das zu iiberpriifen. Das Gewissen der Staaten bleibt so frei wie das der
hobbesianischen Individuen. Auf die Annahme, daf3 alle Staaten in gutem Glauben
handeln, 148t sich positives Volkerrecht ohne Gewissenserforschung griinden, wéh-
rend Moralisierung der Kriege zu Ausweitung der Kriege fiihrt (gegen Grotius' In-
terventionsrecht). Vattel kennt zwar ein Interventionsrecht gegen Staaten, die das
hobbesianische Gebot der Neutralisierung der Biirgerkriege versdumen, eine wirkli-
che Wiirdigung des Gewissens ist aber erst im Jenseits zu erwarten; da ist Vattel
durchaus traditioneller Christ. Indem das neue Biirgertum verlangt, dal auch die
politischen Kriege eingestellt werden, fiihrt es das Gewissen wieder in die Politik
ein.

Das Vattel-Kapitel ist Teil einer Rekonstruktion der Neuzeit als Weg von den religi-
Osen Biirgerkriegen iiber den offentlichen moralischen, aber noch unpolitischen
Diskurs der Aufkldrung bis zu den moralischen Biirgerkriegen im Zeitalter der Fran-
zosischen Revolution (sieche oben S.323).

Remec, Peter Pavel

The Position of the Individual in International Law According to Grotius and
Vattel. — The Hague : Nijhoff, 1960. — S. 127-200. 225-236

Vattels Naturrecht ist vollig individualistisch, alle Beziehungen zwischen Menschen
und in Analogie zwischen Staaten beruhen auf Vertrdgen. Der Kernsatz seines Vol-
kerrechts ist, dal Vertrdge gehalten werden miissen. Aber zuvor miissen die Ver-
pflichtungen erfiillt werden, die Individuum und Staaten sich selber schulden —
Selbsterhaltung und eigene Vervollkommnung. Dann erst kommt die Hilfe fiir ande-
re zu deren Erhaltung und Vervollkommnung. Ein Urteil dariiber, wie viel Hilfe ein
Staat den anderen Staaten leisten kann, steht keinem anderen Staat zu.

372

https://dol.org/10.5771/9783845222097-371 - am 22.01.2026, 03:45:06.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vattel verwirft Wolffs Civitas maxima, aber er hat auch eine rudimentire Gesell-
schaft der Staaten, aus der ein Recht auf kollektive Intervention zur Erhaltung des
Systems folgt: Wéhrend ein Staat nicht zur Einhaltung der moralischen Standards
gezwungen werden kann und die Staatengemeinschaft sich dariiber kein Urteil an-
maBen soll, kann ein Staat zur Einhaltung des freiwillig eingegangen Volkerrechts
gezwungen werden (das sind vor allem formale Regeln des Verkehrs zwischen Staa-
ten, darunter auch das Kriegsrecht). Vattel denkt sich jedoch, dafl es bei grobsten
moralischem Fehlverhalten eines Staates zu spontaner Vereinigung aller Staaten
gegen den Schurkenstaat kommen werde.

Den Préaventivkrieg zur Stabilisierung des internationalen Systems verwirft Vattel.
BloBe Macht eines Staates ist noch keine Verletzung des Rechtes der anderen Staa-
ten, der Willen andere Staaten zu schidigen muB klar erkennbar sein.

Uber die Rechte von Individuen im Staat hat sich Vattel nicht systematisch geduBert;
einen hobbesianischen Absolutismus lehnt er ab, aber ein vattelsches Volkerrecht
gibt dem Individuum keine Anspriiche an seinen Staat. Er kennt die allgemeine
menschliche Gesellschaft aller Menschen; die Menschheit ist aber kein Gegenstand
eines vattelschen Volkerrechts. Die gegenseitige Hilfe ist eine Hilfe zwischen Staa-
ten, nicht weltweit zwischen Menschen.

Eine Hilfe eines Staates fiir die Biirger eines anderen Staates ist in diesem System
ausgeschlossen. Das éndert sich erst, wenn ein Staat in zwei Biirgerkriegsparteien
zerbricht, die beide als souverdne Einheiten akzeptiert werden miissen. Ob es zu
einer humanitiren Intervention kommt, entscheiden die anderen Staaten allein aus
dem Interesse der Staatengemeinschaft. (Eine inkonsequente Ausnahme ist die
Pflicht, bei religidser Unterdriickung zu intervenieren.)

Ruddy, Francis Stephen

International Law in the Enlightenment : the Background of Emmerich de
Vattel’s Le Droit des Gens. — Dobbs Ferry, NY : Oceana Publ., 1975. — 364 S.
Wolff hat die Analogie zwischen Personen und Staaten besonders ernstgenommen,
die Staaten werden zur Gesellschaft getrieben wie die Individuen und sind damit
auch gebunden Regeln zu akzeptieren. Vattel akzeptiert die Geselligkeit der Staaten,
versucht aber ohne die Fiktion, da} sie einen Staat bilden, auszukommen. Er greift
deshalb stirker als auf Wolffs Volkerrecht auf Wolffs Naturrecht mit seinen voll-
kommenen und unvollkommenen Pflichten zuriick. Die Staaten haben die Pflicht zu
Handel und Verkehr, sie kdnnen aber selber entscheiden, wieviel Handel und Ver-
kehr sie zulassen wollen. Auch wenn ein Staat sich ganz entzieht, miissen die ande-
ren das akzeptieren. Eine Variante dieses Denkens ist, dafl jeder Staat selber ent-
scheiden kann, ob Krieg nétig ist und die anderen dariiber nicht urteilen diirfen.
Dadurch wird der Krieg auf beiden Seiten gerecht und nur der Verstof3 gegen forma-
le Regeln ist fiir das Volkerrecht von Interesse.

Ruddys Buch ist vor allem ein Durchgang durch fast alle Paragraphen von Vattels
Buch, er referiert den Inhalts, kommentiert und vergleicht mit Wolff.

373

https://dol.org/10.5771/9783845222097-371 - am 22.01.2026, 03:45:06.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Butler, Peter F.

Legitimacy in a States-system : Vattel’s Law of Nations, in: The Reason of
States : a Study in International Political Theory / ed. by Michael Donelan. —
London (u.a.) : Allen and Unwin, 1978. — S. 45-63

Vattel kennt die Gesellschaft aller Menschen von Natur her, die zu gegenseitiger
Hilfe zwischen Menschen verpflichtet, und die Gesellschaft aller Staaten von Natur
her, die Staaten zu gegenseitiger Verbesserung verpflichtet. Die internationale Poli-
tik ist deshalb nicht mehr ein Spiel, das Fiirsten spielen, sondern durchgehend ist die
Wohlfahrt der Biirger Ziel. Aber die Verpflichtungen eines Staates zur gegenseitigen
Hilfe diirfen nicht dazu fiihren, dafl die Fahigkeit eines Staates sich zu erhalten oder
zu verbessern versaumt wird. Individuen diirfen sich opfern, Staaten nicht. Vattel
geht (wie Hobbes und Hume) davon aus, daf die Einzelnen staatliche Gesellschaft
ndtiger haben als die Staaten internationale Gesellschatft.

Neben diesem Naturrecht zwischen Staaten gibt es ein Gewohnheitsrecht, vor allem
die moralische Gleichheit der Staaten, aus der Nichtintervention folgt, und das Recht
Hilfe zu verweigern (weil jeder Staat allein entscheidet, wie viel Hilfe mit seinen
Interessen vereinbar ist). Die Begriindung ist letzlich naturrechtlich, aber die Durch-
setzung naturrechtlicher Normen wiirde das naturrechtliche Ziel schidigen. Die
direkten Gewohnheitsregeln fiir den Krieg lauten, dafl ein Krieg als gerecht auf
beiden Seiten gelten muf3, dafl auch der Staat, der sich im Recht glaubt, Gewalt so
begrenzt halten soll, da8 die Furcht vor Strafe keine Rolle in der internationalen
Politik spielen soll. Das sind Versuche, die Verewigung eines Krieges zu vermeiden.

Linklater, Andrew

Men and Citizens in the Theory of International Relations. — London (u.a.) :
Macmillan, 1982. — S. 80-96 Vattel’s Society of States

Vattel startet mit dem Versuch, die natiirliche Geselligkeit der Staaten und ihre ge-
genseitige Verpflichtung zu begriinden. Aber bei Vattel ist die Aufteilung der
Menschheit in Staaten nicht mehr ein Notbehelf (so interpretiert Linklater Pufen-
dorf), sondern die Bedingung der Freiheit. Die Regeln des Naturrechts sind ungenau,
erst Gemeinschaften mit eigenem ungezwungenem Willen definieren sie genauer.
Staatssouveranitdt und ethischer Subjektivismus sind zwei Seiten derselben Medail-
le. Damit besteht aber die Gefahr, da3 die internationale Moral, die Vattel von sei-
nen Staaten einzuhalten verlangt, selber aufgeldst wird. Das ist der Hintergrund von
Vattels Verabschiedung der iusta causa. Weil er kein Kriterium mehr hat, legitimes
Eigeninteresse von illegitimem Schidigen der anderen zu unterscheiden, weicht er
auf das Michtegleichgewicht aus. Die internationale Ordnung wird zu einem frei-
willigen Verband zur Wahrung der Freiheit.

Hurrell, Andrew

Vattel : Pluralism and its Limits, in: Classical Theories of International Rela-
tions / ed. by Ian Clark and Iver B. Neumann. — Basingstoke (u.a.) : Macmillan,
1996. — S. 233-255

374

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-371 - am 22.01.2026, 03:45:06.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vattel gilt als archetypischer Vertreter des Pluralismus in den Internationalen Bezie-
hungen, der Leibniz und Wolff popularisieren will, tatsédchlich aber alle universalis-
tischen Ziige eliminiert und Selbsterhaltung und Unabhéngigkeit der Staaten betont
und Intervention delegitimiert. Fiir dieses System gleicher Staaten betont Vattel die
Notwendigkeit von Allianzen gegen einen mdglichen Hegemon; er verlangt
Miftrauen (Praventivkrieg verwirft er aber). Hurrell sieht dagegen bei Vattel ein
tieferes Interesse an internationaler Moral: 1., gibt es eine weitgehende Beistands-
pflicht von Staaten, die Vattel aus Klugheitsgriinden einschrénkt, freilich allein aus
Klugsheitsgriinden. 2., wird bei Vattel zwar das Widerstandsrecht eingeschrinkt;
wenn aber Widerstand gerechtfertigt ist, gibt es eine Verpflichtung der Nachbarstaa-
ten sich dem Kampf gegen den Tyrannen anzuschlieBen. 3., beschrinkt Vattel die
internationale Gesellschaft auf die zivilisierten Staaten; barbarische Staaten diirfen
im Namen dieser Zivilisation gestraft werden. Vattel lebt noch vom Erbe Leibniz
und Wolffs und versucht etwas davon in die neuen Verhéltnisse der groBmachtbe-
stimmten internationalen Beziehungen hiniiber zuretten.

Jouannet, Emmanuelle

Emer de Vattel et ’émergence doctrinale du droit internationale classique. —
Paris : Pedone, 1998. — 490 S. (Publication de l1a Revue Générale du Droit In-
ternational Public : Nouvelle Série ; 50)

Eine englische Ubersetzung ist fiir 2009 angekiindigt

Vattels Buch von 1758 ist das erste ganz allein stehende vollstdndige Volkerrecht.
Jouannet beschreibt die Vorgeschichte seit den frithen 17. Jahrhundert mit den ver-
schiedenen Haltungen zu Naturrecht, {ibernationalem Gewohnheitsrecht und positi-
vem Volkerrecht, bis bei Wolff und Vattel eine Synthese erreicht wird: einige natur-
rechtliche Grundregeln ordnen das positive Volkerrecht (so wie es Wolff schon fiir
das innerstaatliche Recht getan hatte).

Tuck, Richard

The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order
from Grotius to Kant. — Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. — S. 191-196

Vattels Volkerrechtsbuch sollte eine Popularisierung Wolffs sein, tatsachlich folgt er
aber der Lockeschen, nicht der Wolffschen Interpretation Pufendorfs. Mit der Civi-
tas maxima kann er nichts anfangen, das internationale System bleibt ein Naturzu-
stand. Den Naturzustand sieht er dhnlich wie Pufendorf, bemerkt aber, dafl Individu-
en sich gegenseitig mehr helfen, als es Staaten tun. Europa sieht er als ein System
von Staaten, in dem der Frieden erhalten wird durch wechselnde Allianzen gegen
dominante Staaten. Er folgt hier der Staatenpraxis der Praventivkriege gegen Hege-
monie (wenn der prospektive Hegemon erkennen 148t, daB er sich nicht an die inter-
nationalen Regeln halten wird). Mit Wolff ist er freilich gegen die Strafkriege wegen
Verletzung des Menschheitsbrauchs, die Grotius zugelassen hatte. In der Frage der
Kolonisierung nimmt Vattel einen extremen Standpunkt ein: Ackerbau ist eine Ver-
pflichtung, die erfiillt werden muf; nichtagrarische Volker diirfen wie Tiere ausge-

375

https://dol.org/10.5771/9783845222097-371 - am 22.01.2026, 03:45:06.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rottet werden. Die Zerstorung der siidamerikanischen Reiche war nicht gerechtfer-
tigt, die Kolonisierung Nordamerikas sehr wohl.

6.7.8 Rousseau

Jean Jacques Rousseau, 1712-1778, geboren in Genf als Sohn eines Uhrmachers.
Kurz Sekretir eines Diplomaten. Komponist und Musikschriftsteller (und Notenste-
cher). Als Philosoph, padagogischer Autor, Romanschriftsteller eine der grofiten
Zelebritdten seines Jahrhunderts.

Vergleiche als Biographie:

Maurice Cranston, Jean-Jacques : the Early Life and Work of Jean-Jaques Rousseau,
1712-1754. — London 1983; ders., The Noble Savage : Jean-Jacques Rousseau,
1754-1762. — London 1991; ders., The Solitary Self : Jean Jacques Rousseau in
Exile and Adversity. — London 1997.

Aber dazu ist Rousseau einer der groen Autobiographen der westlichen Tradition.

Rousseau ist der Philosoph der Denaturalisierung. Von Natur her ist der Mensch
frei, voll Mensch wird er aber erst durch Vergesellschaftung. Das ist ein Kulturfort-
schritt, aber zugleich eine Verarmung an Freiheit, Gleichheit und Autonomie. Es
gibt die Moglichkeit, eine Nische zu finden (in Emile) oder eine andere Gesellschaft
zu griinden (in Du contrat social). Beides ist wenig aussichtsreich. Diese Tragik, die
er selber und andere in seinem Leben gesehen haben, macht auch seine autobiogra-
phischen Schriften und seinen Roman fiir die Politische Theorie wichtig. Obwohl
kein klassischer Text in der europdischen Tradition des Politischen Denkens so sehr
auf das philosophische Argument konzentriert ist wie Rousseaus Du contrat social,
gibt es eine Vielzahl von sehr verschiedenen Lesarten, je nachdem welche zusitzli-
chen Texte zur Interpretation herangezogen werden. Die Zeiten, wo Rousseau fiir
die Riickkehr zur Natur, fiir die Revolution oder fiir totalitdre Demokratie (lange
einflulreich war J. L. Talmon, The Origins of Totalitarian Democracy. — London
1952, dt. 1961) stand, sind vorbei. Statt einer géngigen Formel haben wir nun viele
Interpretationen, die die Enfremdung und ihre versuchten Aufhebungen deuten wol-
len.

Vergleiche zur politischen Philosophie:

Robert Derathé, Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps. — Paris
1950

Iring Fetscher, Rousseaus politische Philosophie. — Neuwied 1960/Frankfurt am
Main 1973 (siehe unten S. 381)

Otto Vossler, Rousseaus Freiheitslehre. — Gottingen 1963 (siehe unten S. 381)

Judith N. Shklar, Men and Citizens. — Cambridge 1969

Anne M. Cohler, Rousseau and Nationalism. — New York 1970

Raymond Polin, La politique de la solitude : essai sur la philosophie politique de
Jean-Jacques Rousseau. — Paris 1971

376

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-371 - am 22.01.2026, 03:45:06.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

