
Axiom II | 131 

 

Im Gegensatz zur existenziellen Philosophie Heideggers (auch, wenn die 

Geburtlichkeit der Fakzitität des Daseins zuzuschreiben ist) vertritt eine matri-

xiale Philosophie die Auffassung, dass Weltfremdheit (allo)mütterlichen Sorge-

instanzen voraussetzt, aufgrund derer Bezüglichkeit zur Innenweltlichkeit sich 

die Welt von der Grundstimmung der Unheimlichkeit ablöst. In dieser Hinsicht 

entspricht die existenzielle Entfremdung einer somatischen Entfaltung und Ent-

leerung des Körpers der Mutter, was die Gegenüberstellung von Subjekt und Ob-

jekt bzw. von Ich und Du in der Welt zum Ergebnis hat. Diese dyadisch-

wechselwirkende Relation zwischen Mutter und Kind ist bereits vor der Ver-

zweigung des mütterlichen Körpers möglich. In dieser Weise könnte man sagen, 

dass die Erfahrung der Weltentfremdung durch die allererste Differenz ge-

schieht, aufgrund der die Welt in Erscheinung tritt. Alterität ist in dieser Weise 

kein Gegenbegriff zu Identität (so wie im deutschen Idealismus meist verwen-

det), sondern eine transzendentale Voraussetzung zur Selbstanerkennung und 

zum Standort des Ichs. Das Neugeborene wird ein Einzelwesen, ein eigenes 

Ganzes, wobei die Mutter das gegenüberstehende Du ist.  

 

4.  Demonstratio II: Mutter-Kind face-à-face:  

entzücktes gegenseitiges ins-Auge-fassen und das Übermaß 

der ontologischen Differenz 

 

 

 

Diagramm 5: Veranschaulichung der Relation zwischen der Welt, Mutter, 

Gebärmutter und Ich (I).  

 

  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | Matrixiale Philosophie 

4.1  Mutter-Kind face-à-face 

Auch die Tiefen- und Entwicklungspsychologie hat sich mit dem Phänomen der 

Trennung von der Mutter und der Abspaltung befasst und hat darauf hingewie-

sen, dass das Wiedertreffen von Mutter und Kind eine Beziehung feststellt, die 

konstitutiv für die Weltbildung ist. Die Mutter gilt als Beziehungsperson (Be-

zugsperson) nicht nur für die Persönlichkeitsentwicklung, sondern auch für die 

Weltbindung des Menschen. Infolgedessen findet das traumatische Ereignis der 

Muttertrennung eine Kompensation in der Weltbindung, in der sich die Mutter 

wiederfindet.
63

 Nach der Tiefen- und Entwicklungspsychologie lässt sich die 

persönliche Entwicklung des Menschen durch einen durch Loslösung und Indi-

viduation geprägten Prozess beschreiben.
64

 Es muss jedoch der Frage nachge-

gangen werden, welche Rolle die Figur der Mutter für die Anpassung an die 

symbolische Umwelt des Neugeborenen spielt. 

 

4.1.2 Ontologische Differenz – topologische Differenz 

Während der Schwangerschaft ist das Ungeborene im Körper der Mutter beher-

bergt und lässt sich vom Protoplasma des mütterlichen Körpers nähren, wärmen 

und schützen. Mutter und Embryo bilden eine monadische Einheit. Übersteht es 

die Entbindung, spalten sich aus dem mütterlichen endosymbiotischen Körper 

das Neugeborene und die Mutter in zwei Gesichter, zwei Stimmen, zwei Körper, 

zwei Individuen. Das Neugeborene ist zunächst nicht in der Lage, die extrauteri-

ne Welt vom intrauterinen Milieu zu unterscheiden. Das Außen und das Innen 

bleiben undifferenziert. Während der ersten Frühphase bringt der Mutterschoß 

                                                             
63  John Bowlby, James Robertson und Mary Ainsworth zählen zu den wichtigsten Ver-

tretern des psychologischen Zweigs der Bindungstheorie, die sich vor allem auf das 

menschlich-emotionale Bedürfnis des Aufbaus menschlicher Beziehungen konzent-

riert. Die Bindungstheorie schenkt der psychologischen Ebene des Mit-seins Auf-

merksamkeit sowie seiner Bedeutsamkeit für die menschliche Personalentwicklung. 

Mit der Objektsbeziehungstheorie, deren Hauptvertreterin Melanie Klein ist, teilt sie 

die zentrale Bedeutung der frühen Mutter-Kind-Beziehung, die Vorstellung des Kin-

des über sich und seine späteren Beziehungsgestaltungen. In Anlehnung an die An-

hänger Melanie Kleins, Donald Winnicotts und William E. Fairbairns, gesteht die 

Bindungstheorie Umwelterfahrungen Relevanz für die Entwicklung des Kindes zu. 

Eine wichtige Stellung in Winnicotts Theorie handelt beispielsweise von der Entwöh-

nung von der Mutterbrust und dem sich daraus ergebenden Abbruch der symbioti-

schen Beziehung der Mutter mit dem Kind. 

64  Vgl. M. Mahler/F. Pine/A. Bergman: Die psychische Geburt des Menschen. Symbiose 

und Individuation,, 1978. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 133 

 

das Neugeborene unter; mütterliche Nähe und Unterkunft sorgen für Schutz und 

Geborgenheit des Ungeborenen, was ihm Innenweltlichkeit ermöglicht. 

In der ersten Lebenszeit in der Welt ist die Stimme der Mutter dem Säugling 

so fremd wie ein Blickkontakt.
65

 Die Erkennung der fremden Stimme und das 

Erlernen ihm gegenüber tretender Gesichter markieren einen Bruch zwischen 

dem, was es umgibt und ihm selbst.
66

 Durch den verzögerten Blickkontakt zwi-

schen Kind und Mutter bemerkt das Neugeborene, dass es sich in einer Welt be-

findet, die nicht die Gebärmutter ist. 

 

Das einzige, was uns in dieser exponierten Lage weiterhilft, ist die Tatsache, dass am An-

fang die Welt, zu der wir kommen, bis auf eine Kleinigkeit identisch ist mit der Mutter, 

aus der wir kommen. Diese Kleinigkeit hat genau das Ausmaß der ontologischen Diffe-

renz. Denn sobald wir alt genug sind, unsere Mutter von außen kennenzulernen, fangen 

wir auch schon an, eine ‚Welt‘ kennenzulernen, die nicht unsere Mutter ist. Man darf be-

haupten, daß der seltsame Unterschied zwischen Mutter und nicht-Mutter ist die Men-

schen für den Rest ihres Lebens beschäftigt, weil sie nie ganz werden verstehen können, 

wie die Welt, die sich zuerst wie die Mutter anfühlte, sich in die Welt verwandeln konnte, 

die so aussieht, wie wir sie jetzt kennen
67

 

 

Der erkennende, entzückte Blick zwischen Mutter und Kind bringt das Bewusst-

sein einer ontologischen Differenz zwischen dem, was außen und dem, was in-

nen ist. Der Anblick der Mutter gilt als Beweis einer ontologischen Entäußerung, 

                                                             
65  Blaffer-Hrdy: „Während des letzten Drittels der Schwangerschaft können Föten tat-

sächlich durch die Gebärmutter hören; ihre Herzen schlagen bei einer Tonbandabspie-

lung mit der Stimme der Mutter schneller als bei einer fremden Stimme. So lässt sich 

auch experimentell nachweisen, dass das Neugeborene binnen dreier Tage nach der 

Geburt die Stimme der Mutter einer fremden Stimme vorzieht.“ S. Blaffer-Hrdy: Mut-

ter Natur, S. 470. Dagegen ist die Auffassung Ludwig Janus’ zu erwähnen, der, sich 

stützend auf die Perinatal-Psychologen Alfred Tomatis, Peter Orban, Günther Clauser 

und Johannses Merkel etc. die Ansicht vertritt: „Das Hören ist der Sinn, der neben den 

Gleichgewichts- und Bewegungsempfindungen ab der Mitte der Schwangerschaft we-

sentlich den Bezug des Fötus zur Mutter und der Außenwelt herstellt und in unmittel-

barer Kontinuität zur nachgeburtlichen Erfahrung hinüberführt. Das vorgeburtlich Ge-

hörte wird nachgeburtlich wiedererkannt und schlägt damit eine Brücke zwischen den 

Welten.“ L. Janus: Wie die Seele entsteht, S. 209. Vgl. dazu Alfred Tomatis: Der 

Klang des Lebens, S. 176. 

66  Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 470. 

67  P. Sloterdijk: Eurotaoismus, S.176 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | Matrixiale Philosophie 

der Tatsache, dass das Baby in einer Welt ist, die nicht mehr als Körper der Mut-

ter empfunden werden kann. Die Mutter bedeutet infolge der Erfahrung der Ge-

burt für den Säugling die Grenze zwischen Gebärmutter und offener Welt. Vor 

dem Hintergrund der Faktizität der Natalität nimmt ihre Figur eine ontologische 

Sonderstellung ein, da ihr Bild auf die Differenz hindeutet, was die Welt ist und 

was nicht.
68

 

Die Mutter hat die privilegierte Sonderstellung, ein Du zu sein, mit dem das 

Kind eine Bindung realisiert. Durch den Mutter-Kind-Blickkontakt wird für die 

Umwelt des Kindes klar, dass seine Umwelt ausdifferenziert von der mütterli-

chen Umwelt steht und infolgedessen, dass sie nicht der Umwelt der Mutter ent-

spricht, sondern es ein Teil von ihr ist, so wie sie einen Teil der Umwelt des 

Kindes ausmacht. 

Der Übergang vom geschlossenen gebärmütterlichen Raum zur offenen Welt 

erfolgt über die (nicht rückgängig zu machende) Erfahrung, die Mutter als je-

mand außer sich wahrzunehmen. Der Blickkontakt zwischen Kind und Mutter 

führt dazu, dass das Kind über den Bruch mit seinem Milieu entsetzt ist, denn er 

bedeutet das Vermögen, die Grenze der Welt zu erkennen und deren Unbe-

schränkbarkeit denken zu dürfen. Die Figur der Mutter bedeutet für das mensch-

liche Bewusstsein, dass die Welt als solche keine Grenze mehr hat als diejenige, 

welche der Mutter in der Ordnung der Repräsentation zukommt. 

Das Außen und Innen sind in der Wahrnehmung eines Neugeborenes noch 

nicht differenziert, und die Mutter ist die Alter-Instanz, dank der das parasitäre 

intrauterine Leben und das abrupte Ende der Geburt und die Fortsetzung der 

Morphogenese im extrauterinen Milieu ausgeglichen werden können. Infolge-

dessen nimmt das Bild der Mutter (in Psychoanalyse und Tiefenpsychologie als 

Mutterimago bezeichnet) eine transzendentale Rolle ein, um Außen und Innen 

ins Gleichgewicht zu bringen. In dieser Weise verursacht der Blickkontakt eine 

Umweltdifferenzierung zwischen Mutter und Neugeborenem. Das Ankommen in 

der offenen Welt bringt eine Abgrenzung gegenüber dem verlassenen intrauteri-

nen Milieu und die Fortsetzung der ontogenetischen Reifung im extrauterinen 

Milieu mit sich. Der topologische Bruch zwischen dem Milieu im Körper der 

Mutter und der extrauterinen Welt wirkt ontologisch, da aus dieser Entäußerung 

ein neuer Wert kommt: die Welt. 

Der Blick der Mutter hat in diesem Sinne weniger die Entfaltung einer dua-

len Individuation (Ich und Nicht-Ich) zur Folge, sondern vielmehr eine dreifache 

                                                             
68  Zur matrixialen Konsequenz ontologischer Differenz siehe Axiom III: Die Ungültig-

keit von Heideggers Fundamentalontologie zur Untersuchung der Ontologie der Welt-

losigkeit: Wenn das Sein dem Nichts übergeordnet ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 135 

 

Ausdifferenzierung, da die durch den mütterlichen Bezug auslösende Umwelt-

differenzierung eine Entfaltung dreiwertiger Weltlichkeiten hervorbringt: die 

Weltlichkeit des Neugeborenes, die Weltlichkeit der Mutter und die der Alterität 

entzogene vorgeburtliche Sphäre, hier weltlos genannt. 

 

4.2  Alterität und Differenz: Nähe und Weltkonstruktion:  

Ich-bei-Dir-Relation 

 

4.2.1  Bindungen stellen Umwelten her: Mutter-Kind –

wiederhergestellte Bindung und Umweltbildungen 

Die Komplexität der Mutter-Kind-Beziehung besteht darin, dass die Mutter für 

das Kind eine Alteritätsinstanz bedeutet. Sie ist für das Kind der Umfang zwi-

schen Welthaftigkeit und dem, was keine Welt ist; das Kind dagegen ist nach der 

Entbindung für die Mutter ein von ihr die Fortsetzung der Entwicklung seines 

Wesens forderndes Lebewesen. Die dyadische Relation Mutter – Kind berührt 

ein zentrales Thema der Psychoanalyse, Tiefenpsychologie und Objektbezie-

hungstheorie, da der Subjektwerdungsprozess bzw. die Personalentwicklung des 

Subjekts durch die mütterliche Alteritätswirkung einen Angelpunkt der psycho-

analytischen Objektsbeziehungstheorie darstellt. 

Von der Tiefenpsychologie über die Objektbeziehungstheorie bis hin zur 

Bindungstheorie begreift die Psychologie die Mutter-Kind-Bindung als allererste 

Relation und Beziehung, die in der Welt zustande kommt. Den Grundbegriffen 

der Bindungstheorie könnte man jedoch auch eine philosophische Lesart verlei-

hen, wobei Trennungspathologien und Bindungstriebe eine fundamentale Stim-

mung der extrauterinen Bildungsprozesse von Relationen und Strukturen bedeu-

ten. Bekanntlich stellt die Bindungstheorie, als deren Pionier John Bowlby zu 

nennen ist, die These auf, dass ein Neugeborenes die Abwesenheit einer mütter-

lichen Instanz nicht überleben könnte. Daraus ergibt sich, dass die Folgeerschei-

nungen der Entbindung zum Aufbau von Bindungsrelationen führen, ohne wel-

che die Welt nicht haltbar und bildbar wäre. 

Die Bedeutung der Figur der Mutter entfaltet sich in vielfältigen Signifikan-

ten, welche die Bindung an die offene Welt möglich machen: Mutter-Brust, Mut-

ter-Schoß, Mutter-Mund etc. Es sind Bezugsobjekte, deren Funktion darin be-

steht, die Liaison zwischen der Innenweltlichkeit des mütterlichen Körpers und 

der Welt zu vollziehen, das Defizit der Gewöhnungsbedingungen vom Außen 

auszugleichen und die Anpassung an die neue, offene Welt zu verwirklichen. So 

stellte der Psychoanalytiker und Kinderpsychiater John Bowly in seinem Buch 

„Bindung. Eine Analyse Mutter-Kind-Beziehung“ dar, wie eine unmittelbar nach 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | Matrixiale Philosophie 

der Geburt vorfallende Abwesenheit oder der Bindungsmangel Persönlichkeits-

störungen, Traumata usw. verursachen. 

Bowlbys Bindungstheorie übernimmt von der Objektbeziehungstheorie
69

 die 

Annahme, dass durch den Bezug des Kindes auf die Mutter-Signifikante
70

 die 

Beziehungsgestaltung und Persönlichkeitsentwicklung des Kindes und die Kons-

truktion des Ichs gelingen. Das Ich bildet sich danach durch Bezug auf den müt-

terlichen Signifikanten. Solche Bindungen beinhalten nach der Objektbezie-

hungstheorie im Allgemeinen Bezüge zur Anpassung an ein äußeres Milieu und 

zur Weltkonstruktion. 

In diesem Sinn stellt sich durch die Bezüge zu den Muttersignifikanten die 

parasitologische intrauterine Ökonomie nach der Geburt um in eine extrauterine 

parasitologische Ontologie, in der die Mutter das Bei- und Mit-Sein für das Kind 

bedeutet und durch die das Kind in der Weltlichkeit der Mutter untergebracht ist. 

Zur Umwelterfahrung des Kindes und zu seiner Entwicklung ist Mutterbindung 

notwendig.
71

 Die neu definierte parasitologische Beziehung Mutter-Kind ermög-

licht die Anpassung des Kindes und seine Gewöhnung an die neue, offene Welt. 

Die frühe symbiotische Beziehung Mutter – Kind stabilisiert paradoxerweise 

ihre später wieder zu vollziehende Trennung
72

, die durch symbolische und kultu-

relle Bindungen kompensiert wird, die dazu geeignet sind, den Bildungsvorgang 

in der Welt fortzuführen. Bowlby distanziert sich jedoch von der Objektsbezie-

hungstheorie, da sich deren theoretische Ansätze auf Parameter der Psychoana-

                                                             
69  Die britische Objektbeziehungstheorie, zu der unter anderem Sándor Ferenczi, Mi-

chael Balint und William R. D. Fairbairn Beiträge geleistet haben, ist dafür bekannt, 

eine kopernikanische Wende in der psychoanalytischen Tradition vorangetrieben zu 

haben. Im Rahmen dieser Theorie wurde die Analyse der Psyche von der Basis der 

Triebtheorie zur Beobachtung und auf der Grundlage der Umweltbedingungen eines 

relationalen Mitseinsbedarfs betrieben. 

70  Vgl. Bowlby: „Obwohl meine Position inzwischen von der ihren stark abweicht, blei-

be ich ihnen doch zutiefst zu Dank verpflichtet dafür, daß sie mich in die Lehre von 

der Objektbeziehung in der Psychoanalyse eingeführt haben mit ihrer Betonung der 

frühen Beziehungen und des Pathogen-Potentials der Mutterentbehrung.“ J. Bowlby: 

Bildung. Eine Analyse der Mutter-Kind-Beziehung, S. 14. 

71  Die beziehungsorientierte Kinder-Mutter-Analyse, die Bindungstheorie und sogar die 

Objektbeziehungstheorie gehen davon aus, dass die Umwelterfahrungen des Kindes 

vom Mutter-Kind-Bindungsvorgang bestimmt werden. 

72  Es ist die Theorie Donald Winnicotts über die Entwöhnung von der Mutterbrust und 

den Ausgang aus der engen symbiotischen Beziehung zur Mutter im Säuglingsalter 

anzudeuten. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 137 

 

lyse stützen;
73

 die Bindungstheorie lehnt den freudianischen Standpunkt vor al-

lem ab, weil die psychoanalytische Metapsychologie auf einer Triebtheorie 

stützt, die die auf dem Modell der Modell der psychischen Energie
74

 basiert, und 

nimmt wenig oder kaum Rücksicht auf die primäre Mutter-Kind-Beziehung. 

Im Gegensatz zum psychologischen Modell, das auf der Grundlage einer Ins-

tinkttheorie das Verhalten und die Steuerung von Organismen erklärt, schlägt 

Bowlby ein Modell zur Untersuchung der Bindungsrelationen vor, das die wech-

selwirkenden Effekte und die bedingte Zirkularität ausgelöster Signale, die von 

einer Veränderung der Umwelt ausgehen, berücksichtigt. Sein Modell soll ein 

homöostatisches Modell sein, wobei Interaktion mit der Umwelt wechselwirken-

de Effekte auf die Umbildung des Systems hervorbringt. Bowlby interessiert sich 

vor allem für die Analyse des Verhaltens von Lebewesen und seine adaptiven 

Voraussetzungen, um zielgerichtet Mechanismen zu beobachten und Ähnlichkei-

ten und Differenzen von Bindungsstrukturen zu finden. Dazu bedient er sich der 

Verhaltensforschung, der analytischen Biologie und der Neurophysiologie, um 

die psychologische Theorie mit den Naturwissenschaften zu vereinbaren.  

Daher wendet Bowlby zur Untersuchung des Verhaltens ein biologisch-

neurologisches System an, ohne zunächst auf Unterschiede der Arten zu achten 

(Kontrollsystem-Methode) und benutzt ein allgemeines Modell zur Beschrei-

bung des Verhaltens von Systemen: die Kybernetik. Sie dient dazu, um die Be-

ziehungen und Relationen, in denen die Nachkommenschaft zur Umgebung 

steht, zu untersuchen, und von ihr übernimmt er den Grundsatz, dass Systeme 

                                                             
73  Vgl. dazu Bowlbys Kritik an der Objektbeziehungslehre: „Das Fehlen einer Instinkt-

theorie als Alternativtheorie der Freuds scheint mir die größte Schwäche dieser ver-

schiedenen Objektbeziehungslehre zu sein.“ Bowlby, J.: ebd., S. 32. 

74  Bowlby: „Freuds Instinktlehre, das Lustprinzip und die traditionelle Abwehrtheorie 

sind drei Beispiele von vielen Formulierungen, die in ihrer bisherigen Form als unbe-

friedigend empfunden werden, weil sie auf dem Modell von der psychischen Energie 

fußen“. Ebd., S. 34. Dazu „Die Hauptmerkmale des  Freudschen Modells sind: a) daß 

an den psychischen Funktionen etwas  zu unterscheiden ist (Affektbetrag, Erregungs-

summme), das alle Eigenschaften einer Quantität hat...etwas, das der Vergrößerung, 

Verminderung, der Verschiebung und der Abfuhr fähig ist, die in Analogie zu einer 

elektrischen Entladung dargestellt wird (FREUD, 1894) und b) daß der ganze geistige 

Apparat von zwei eng verwandten Prinzipien gelenkt wird: dem Prinzip der Trägheit 

und dem Prinzip der Konstanz, von denen das erstere beinhaltet, daß der geistige Ap-

parat bestrebt ist, die Quantität an bestehender Erregung so niedrig wie möglich zu 

halten, und das letztere, daß er die Tendenz hat, diese Quantität konstant zu halten.“ 

Ebd., S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | Matrixiale Philosophie 

aufgrund ihrer Differenz zur Umwelt mit selbstregulierenden Mechanismen aus-

gestattet sind. Die Steuerung und Kontrolle eines Systems beruht danach zentral 

auf Wechselwirkungen zwischen den am ihm Beteiligten, sodass es sich in sei-

ner Differenz zur Umwelt selbst reguliert und kontrolliert. Vor dem Hintergrund 

dieses kybernetischen Standpunktes beschäftigt sich die Bindungstheorie mit den 

Bezügen und Relationen der Nachkommenschaft gegenüber ihrer Umgebung.  

In dieser Weise wird der Instinkt nach Bowlby nicht als Reaktion auf einen 

Reiz verstanden, sondern als Interaktion zwischen genetischer Ausrüstung und 

Umwelt.
75

 Diese nennt er „Umwelt der evolutionären Angepasstheit“ und meint 

damit, dass jeder Organismus an eine spezifische Umweltform angepasst ist.
76

 

Organismen, die in ihrer Entwicklung wenig Beeinflussung durch Umweltverän-

derungen erfahren“
77

, sind umweltstabil, während solche, die sich „stark durch… 

Veränderungen beeinflussen lassen“
78

, umweltlabil genannt werden. Sowohl bei 

umweltstabilen als auch umweltlabilen Organismen ist die Bindungstheorie der 

Auffassung, dass die Entwicklung des Verhaltens eines Systems unter dem Ein-

fluss der Umwelt steht. Das Verhalten eines Organismus ist, systemisch betrach-

tet, offen gegenüber der Umwelt, aber geschlossen bezüglich des Systems. 

Nach diesem kybernetischen Schema, welches das Instinktverhalten offen für 

Umweltmodifikationen sieht, aber in Rückkopplung mit dem Grundplan
79

, fragt 

sich Bowlby, welche Rolle die mütterliche Bindung nach der Entbindung des 

Kindes für die Weltkonstruktion des Kindes spielt.  

Aus evolutionärer Perspektive ist die menschliche Mutter nach Bowlby die 

unmittelbare Umwelt, an die sich das Neugeborene anpassen muss. Sofort nach 

der Geburt verkörpert sie eine extrauterine Umwelt, von der das Kind sich nährt 

                                                             
75  Die Beschreibung eines Instinktmodells basiert auf den Umwelt-Regelsystemen, vgl. 

dazu Bowlby, ebd. S. 49. 

76  Vgl. den Hinweis Blaffer-Hrdys auf Bowlbys Rezeption des Begriffes „Umwelt der 

evolutionären Angepaßtheit“: „Bowlby nahm das Konzept eines deutschen Psycholo-

gen der späten dreißiger Jahre, Heinz Hartmann ‚normalerweise zu erwartenden Um-

welt des Menschen‘, und veränderte es so, dass ‚er sich strikter im Sinne der Evolu-

tionslehre‘ definieren konnte, wobei ‚der neue Begriff […] noch ausdrücklicher 

(fest)stellt, daß Organismen spezifischen Umweltformen angepaßt sind‘.“ Ebd, S. 127. 

77  J. Bowlby: Bindung, S. 50. 

78  Ebd.  

79  Vgl. Bowlby: „Es ist allerdings gut bekannt, daß das Instinktverhalten der Mitglieder 

einer Art (mit nur geringer Ausnahmen) einem gemeinsamen Grundplan gehorcht, daß 

aber die spezifische Ausprägung bei einzelnen Individuen oft sehr charakteristisch 

und sogar ungewöhnlich sein kann.“ Ebd., S. 55 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 139 

 

und von der es geschützt und versorgt wird. Für das Kind verkörpert die Mutter 

die Welt, und die Mutter stellt seine ökologische Nische dar. 

Bowlbys Analyse der Mutter-Kind-Beziehungen geht davon aus, dass die 

diesbezügliche „Haltung“ einer Art (Ausstattung zur Arthaltung und Artfort-

pflanzung) nur dann zur Entwicklung einer Art beitragen kann, „wenn sie sich 

entwickelt und in einer Umwelt wirksam ist.“
80

 In dieser Weise spielt die Über-

tragung genetischer Informationen nach Bowlby eine Rolle zur potentiellen 

Entwicklung des Individuums. Die Information, die „vererbt wird, ist nur das 

Potential, bestimmte Arten von Systemen, zu entwickeln.“
81

 

Die Umwelt spielt nach Bowlby eine zentrale Rolle bei der Entwicklung des 

Individuums, sodass sie die Entwicklungsmöglichkeiten der Keimzellen be-

stimmt.
82

 Die Gene sind nicht vom Kontext zu trennen, sondern wirken ein auf 

eine beeinflussbare Struktur. Die ontogenetische Frage handelt nach Bowlby da-

von, wie aus einem Genotyp ein Phänotyp entsteht, also, wie die Umwelt die 

Entwicklungsmöglichkeiten des Individuums beeinflusst und bestimmt. Die 

Umweltstabilität oder -labilität einer Gruppe hängt danach zum großen Teil ab 

von der Beziehung der Mutter zu ihren Kindern.
83

 Alle Primaten sind in einem 

gewissen Grad von Geburt an auf die emotionale Bindung zur Mutter oder Be-

zugsperson programmiert.
84

 Vor dem Hintergrund dieser Annahme interessiert 

sich der Kinderpsychologe vor allem für die „umweltstabilen Komponenten“, 

die auf das menschliche Verhaltensrepertoire einwirken und für die „unverhält-

nismäßig stabile Umwelt der Angepasstheit, in der dieselben sich mit aller 

Wahrscheinlichkeit entwickelten.“
85

 

Die allererste wichtige Bindung ist der Mutterbezug. Infolgedessen ist die 

Anwesenheit der Mutter von zentraler Bedeutung für die Fähigkeit des Kindes, 

                                                             
80 Ebd., S. 56-57. 

81  Bowlby: „Instinktverhalten ist nicht vererbt; was vererbt wird, ist das Potential, be-

stimmte Arten von Systemenn, die hier Verhaltenssysteme genannt warden, zu entwi-

ckeln, deren Wesen und Ausprägungen sich zu einem gewissen Grade je nach der 

Umwelt, in der die Entwicklung stattfindet, unterscheiden“ Ebd., S. 56. 

82  Die sozialbiologische Forschung von Edward O. Wilson, Mary Jane West-Eberhard, 

William Hamilton, Richard Alexander etc. befasst sich mit der ontogenetischen Frage, 

wie und unter welchen Voraussetzungen aus einem Genotyp ein Phänotyp wird. 

83  Vgl. Bowlby: „Einerlei, ob die größere Gruppe stabil ist oder nicht, es besteht doch 

immer und unveränderbar ein Band zwischen der Mutter und ihren Kindern.“ Ebd., 

S. 69.  

84  Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 446. 

85  J. Bowlby: Bindung, S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 | Matrixiale Philosophie 

sich an seine Umgebung anzupassen. Schon in den ersten nachgeburtlichen 

Stunden werden bestimmte Reiztypen durch mütterliche Nähe und Bindung ak-

tiviert und verstärkt. Die Tatsache, dass Säuglinge höchst verletzliche und früh-

reife soziale Akteure sind, legt die Basis dafür, von Geburt an eine emotionale 

Bindung zur Mutter anzunehmen. In dieser Weise sind die Objekte, auf die sich 

das Mutterverhalten richtet, umweltlabil. 

 

4.2.2  Die Mutter als symbolische Matrix: Mutterimago  

und aporetische Repräsentation 

Bei der Annahme, dass in den ersten Jahren des Kindes die Mutter seine Umwelt 

umfasst, ist der transzendentale Charakter des Mutterbildes zur Selbstverwirkli-

chung des Ichs entscheidend. Die Alteritätsposition der Figur der Mutter hat zen-

trale Bedeutung für die Psychoanalyse und Tiefenpsychologie, da das Bild der 

Mutter die Struktur der Psyche des Säuglings fixiert. So bildet das Mutterbild 

einen Archetyp aus dem kollektiv unbewussten Mutterbild.
86

 

Das Mutterimago (Mutterbild), das der Säugling unbewusst entwirft, ist eine 

Darstellung infolge des doppelt entgegensetzten psychischen Triebes des Neu-

geborenen, wenn der sogenannte schizosomische Prozess vollgezogen ist: Zum 

einen zweigt sich das Kind ab vom mütterlichen Körper, und zum anderen steht 

die Mutter vor ihm und setzt ein Bild-Imago, das die Bildung des Ichs des Säug-

lings determiniert. Insofern bildet sie für das Neugeborene eine Imago, durch 

dessen Darstellung zwei entgegengesetzte Triebe in Gang gesetzt werden. Einer-

seits ist das Mutterimago ein Verweis auf das natale Erlebnis bzw. das Trauma 

der Entbindung (Geburtsasphyxie, Kälte, Schwindelgefühle etc.), anderseits je-

doch stellt die Mutter auch die allererste Figur dar, welche die intrauterine Be-

hausung außen „nachahmt“ und die Sehnsucht nach dem Ganzen implementiert. 

Die Mutterimago repräsentiert den Verlust von etwas, und infolgedessen ist es 

der Inbegriff der Sehnsucht nach dem Ganzen. Dazu Jacques Lacan: 

 

Die Sehnsucht nach dem Ganzen. Die Sättigung des Komplexes begründet das Mutterge-

fühl; seine Sublimierung trägt zum Familiengefühl bei; seine Liquidation hinterlässt Spu-

ren, die sie wiederkennen lassen –: diese Struktur der Imago bliebt auf dem Grund der 

mentalen Fortschritte, die sei umgeformt haben. Müßte die allgemeinste Form definiert 

werden, in der sie wiederzufinden ist, wir würden sie kennzeichnen als eine vollkommene 

Assimilation der Totalität an das Sein. In dieser etwas philosophisch klingenden Formel 

wird man die Sehnsüchte der Menschheit wiedererkennen: metaphysische Fata Morgana 

der universalen Harmonie, mystischer Abgrund der affektiven Verschmelzung, soziale 

                                                             
86  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 141 

 

Utopie einer totalitären Bevormundung, aller Formen des Heimwehs nach einem vor der 

Geburt verlorenen Paradies und der dunkelsten Strebung zum Tod.
87

 

 

Wie schon beschrieben, ist die Geburt aus evolutionsbiologischen Gründen eine 

Grenzbelastung mit traumatischen Aspekten.
88

 Als Reflex der Angst vor der 

Öffnung entsteht die Sehnsucht nach der (Wieder-)Zusammenfügung von müt-

terlichem Körper und Körpers des Neugeborenen. Die Sehnsucht nach der verlo-

renen Einheit ist nach Lacan eine nach der Rückkehr in die intrauterine Behau-

sung.
89

 Das Mutterimago wiederholt sich deshalb immer bei sinnlichen und psy-

chischen Erfahrungen und Erlebnissen, bei denen der Mensch nach dem Tod 

strebt oder „zum Heim zurückkehrt“. 

Die von der Bindungstheorie ausgehende These, dass Bindungen gerade dort 

beginnen, wo die erste somatische Trennung vollzogen wurde, kann sich daraus 

ergeben, dass es bei der Bildung des Ichs (bzw. bei den Prozessen, durch deren 

Einzigartigkeit das Ich zum Selbst wird
90

) um Vorgänge handelt, die durch den 

Aufbau von Bindungsrelationen mit Anderen realisiert werden. Die Entstehung 

und Bildung der Persönlichkeit, das, was C. G. Jung die „Individuation“ nennt
91

, 

erfolgt also nicht durch Trennung vom mütterlichen Körper, sondern durch Bin-

dung mit ihr als Primär-Objektbezug, und es setzt darüber hinaus die Bindung 

mit anderen Elementen, Gegenständen und Objekten in Gang, was dazu beiträgt, 

die Umwelt des Ichs zu konstruieren. Infolgedessen widerruft die Bindungstheo-

                                                             
87  J. Lacan: Die Familie, S. 53. 

88  Vgl. L. Janus: Wie die Seele entsteht, 2011. 

89  Lacan: „Ihre dem Bewußtsein entzogenste Form, die der pränatalen Behausung, findet 

in der Wohnung und deren Schwelle, zumal in ihren primitiven Formen Hütte und 

Höhle, ein angemessenes Symbol.“ J. Lacan: Die Familie, S. 53. 

90  Vgl. Jung: „Die Eigenartigkeit des Individuums ist nämlich keineswegs als eine 

Fremdartigkeit seiner Substanz oder seiner Komponenten zu verstehen, sondern viel 

eher als ein eigenartiges Mischungsverhältnis oder als gradueller Differenzierungs-

unterschied von Funktionen und Fähigkeiten, die an und für sich universal sind. [...] 

Individuation kann daher nun einen psychologischen Entwicklungsprozess bedeuten, 

der die gegebenen individuellen Bestimmungen erfüllt, mit anderen Wörten, den 

Menschen zu dem bestimmten Einzelwesen macht, das er nun einmal ist. C. G. Jung: 

Die Individuation, S. 92. 

91  Vgl. Jung: „Individuation bedeutet: zum Einzelwesen werden, und insofern wir unter 

Individualität unsere innerste, letzte und unvergleichbare Einzigartigkeit verstehen, 

zum eigenen Selbst werden. Man könnte ‚Individuation‘ darum auch als ‚Verselb-

stung‘ oder als ‚Selbstverwirklichung‘ übersetzen“. Ebd., S. 91. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 | Matrixiale Philosophie 

rie Lacans These, dass sich die Trennung vom Körper der Mutter, und insbeson-

dere die Entwöhnung von Bindungsbezügen (in diesem Fall das Saugen) – in der 

Psyche fixiert: 

 

Der Komplex der Entwöhnung fixiert im Psychismus den Säugungsbezug in der parasitä-

ren Weise, die die Bedürfnisse des ersten Kindesalters erfordern; er repräsentiert die ur-

sprünglichste Form der mütterlichen Imago [...] So konstituiert, beherrscht die Imago der 

Mutterbrust das ganze Leben des Menschen.
92

 

 

Das Bild der Mutter gilt als eine Art Spiegel, in dem das Kind die Umweltdiffe-

renz zuerst bemerkt und sich der Alterität bewusst wird. Dazu Lacan: „Bei der 

Entwicklung dieses sozialen Ichs fungiert das Spiegelbild als die ‚symbolische 

Matrix‘ […], an der das Ich (je) in einer ursprünglichen Form sich nieder-

schlägt.“
93

 Symbolisch deshalb, weil sich die Mutter als Figur in einer symboli-

sche Ordnung befindet, die vielfältige Signifikanten beinhaltet: Mutter-Brust, 

Mutter-Schoß, Mutter-Sprache etc. Sie alle tragen aufgrund ihres Alteritätspo-

tentials nach Lacan die Botschaft in sich, dass die verlorene Einheit wiederstell-

bar sei. Das Imago der Mutterbrust und das des Mutterschoßes sind mithin das 

Imago der Muttersprache – zwei weitere Mutter-Signifikanten der psychoanaly-

tischen Theorien und der Objektsbeziehungstheorien. Die Vorstellung einer ber-

genden intrauterinen Behausung im Imago des Mutterschoßes und die Vorstel-

lung, in ihm versorgt und geschützt zu werden, sind zwei symbolische Darstel-

lungen der menschlichen Psyche, die erst nach der Entwöhnung im Sinne einer 

dialektischen Bewegung hervorgebracht werden, und zwar gerade durch den 

Abbruch vitaler Bindung.
94

 

Lacan spricht in diesem Zusammenhang vom Spiegelstadium – eine Allego-

rie, nach der das Kind die Entwicklung eines Bewusstseins seiner selbst durch 

das Erblicken seines Selbstbildes im Spiegel gelingt. Nach Lacan kann das Kind 

                                                             
92  J. Lacan: Die Familie, S. 47-51ff. 

93  J. Lacan: „Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion“ in Schriften I, S. 64 

94  Lacan: „Die Entwöhnung hinterläßt im menschlichen Psychismus die bleibende Spur 

des biologischen Bezuges, den sie abbricht. Diese vitale Krise verdoppelt sich tatsäch-

lich in einer psychischen, gewiß der ersten Krise, deren Lösung eine dialektische 

Struktur hat. Zum erstenmal scheint sich eine vitale Spannung in einer mentalen Inten-

tion zu lösen. Durch diese Intention wird die Entwöhnung angenommen oder verwei-

gert; sicher ist die Intention sehr elementar, da sie nicht eimal einem wie auch immer 

rudimentären Ich zugeschrieben warden kann“ J. Lacan: Die Familie, S. 48 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 143 

 

seine mit der Umwelt der Mutter verschmolzene Umwelt
95

 erst durch Identifika-

tion mit seinem Bild im Spiegel trennen. Mit dem ersten Blick auf ein Ich als 

Ganzes (das Spiegelstadium) konstituiert sich die physische Funktion des Ichs. 

Auch wenn dieses Spiegelstadium eine Spaltung des Subjekts bewirkt (nach La-

can zwischen dem Ich 1 (je) und dem Ich 2 (moi)), erfasst das Kind ein „großes 

Selbst“ in Form einer Täuschung.
96

 Der verzückte Blick der Mutter allerdings 

spielt im lacanschen Spiegelstadiums-Modell die Rolle eines Nicht-Ichs, einer 

dem Ich entgegensetzten Funktion – a posteriori eine Selbstidentifikation im 

Spiegelstadium.  

Donald Winnicott dagegen bezeichnet den Blick der Mutter als „Vorläufer 

des Spiegels“: „Die Mutter schaut das Kind an, und wie sie schaut, hängt davon 

ab, was sie selbst erblickt.“
97

 Die Figur der Mutter selbst nimmt hier die Rolle 

eines Spiegels ein, der den „doppelten Bruch“ des Neugeborenen in der Welt 

umsetzt. Der von dem Neugeborenen erfahrene Doppelbruch lässt es die wesent-

liche topologische Ausdifferenzierung vollziehen: das Innen vs. das Außen. Die 

reale Wiederherstellung der verlorenen Einheit findet in den ersten Lebenstagen 

des Kindes durch wechselwirkenden Mutter-Kind-Blickkontakt statt: Die Augen 

der Mutter richten sich auf das Kind als Ausdruck von Zuwendung, Akzeptanz, 

Geborgenheit, Schutz usw. 

 

4.2.2.1  Die Mutter als Reflexionspunkt des Spiegelstadiums:  

Die Mutter bist Du – Umtauschrelation Ich/Du 

Was uns an dieser Stelle vor allem interessiert, ist der Spiegelungseffekt des 

mütterlichen Blicks. Die Mutter bringt einen Reflex-Bezug in den Augen des 

                                                             
95  Lacan: „Die Untersuchung des frühkindlichen Verhaltens erlaubt die Behauptung, daß 

die Außen-, Eigen- und Innenwahrnehmung noch nach dem zwölften Monat nicht hin-

reichend koordiniert sind, um die Erkennung des eigenen Körpers und, entsprechend, 

den Begriff des ihm Äußeren ganz zu ermöglichen.“ Ebd., S. 49. 

96  Lacan: „Das Spiegelstadium ist ein Drama, dessen innere Spannung von der Unzu-

gänglichkeit auf die Antizipation überspringt und für das an der lochenden Täuschung 

der räumlichen Identifikation festgehaltene Subjekt diePhantasmen ausheckt, die, aus-

gehend von einem zerstückelten Bild des Körpers, in einer Form enden, die wir in 

ihrer Ganzheit eine orthopädische nennen könnten, und in einem Panzer, der aufge-

nommen wird von einer wahnhaften Identität, deren starre Strukturen die ganze men-

tale Entwicklung des Subjekts bestimmten werden. So bringt der Bruch des Kreises 

von der Innenwelt zur Umwelt die unerschöpfliche Quadratur der Ich-Prüfungen (ré-

colements du moi)“ J. Lacan: Das Spiegelstadium, S. 67 

97  D. Winnicott: Vom Spiegel zur Kreativität, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | Matrixiale Philosophie 

Kindes hervor und wirkt für das Neugeborene als Alteritätsinstanz, durch die 

sich ihm die Welt öffnet. Ihre Augen spiegeln sich in seinen Augen, und die Au-

gen des Kindes öffnen sich voll Vertrauen in die entäußerte Welt. 

Wie oben dargestellt, ist die Mutter eine Alteritätsfigur, durch deren Um-

tauschrelation mit dem Kind sich die Welt konstruieren und bilden lässt. Der 

entzückende Blickkontakt von Mutter und Kind legt den Grund zur Selbstver-

wirklichung des Kindes. Dem Ich zugrunde liegt also nicht die Entbindung vom 

mütterlichen Körper, sondern vielmehr setzt es sich durch Bindungsprozesse mit 

dem Außen in Gang. Die Mutter markiert eine Alterität, durch deren Wirkung 

auf das Kind eine gekoppelte Umtauschrelation zwischen entäußerter Welt und 

nicht entäußerter Welt stattfindet. Darüber hinaus ist sie (bzw. der entfremdete 

Körper) kein Nicht-Ich mehr, sondern bildet in ihren Bindungen und Umtausch-

relationen ein Du, das nicht der zweiwertigen Antithese entspricht, nämlich Ich 

vs. Nicht-Ich. Die Mutter ist „der dritte Wert“
 98

, durch den das Kind in einer on-

tologisch differenzierten Welt ankommt, und das mütterliche Du steht dabei zwi-

schen entäußerter Welt und nicht entäußerter Welt, da das Kind in ist. Das Du 

bedeutet infolgedessen einen medialen Bezug, durch den sich die Welt bilden 

lässt. 

In Anlehnung an die psychoanalytische Beschreibung des Spiegelstadiums 

umfasst das Du einen reflexiven Punkt: Die Figur der Mutter bedeutet eine refle-

xive Umkehr, durch die sich Ich und Du in ständiger Umtauschrelation befinden 

und durch die sich ein Anschluss an die entäußerte Welt bildet. Sie bestimmt 

sich gleichfalls nach der Entäußerung eines Differenzpunkts zwischen Innen und 

Außen. Diese ontologische Umweltdifferenz ist durch die Relation Mutter –

 Kind zu vollführen. 

Die (allo)mütterliche Instanz tritt in die Umwelt des Kindes nicht ein als Ne-

gation des Ichs, sondern als ein Du, durch das die Welt des Kindes einen doppel-

ten Wert annimmt: die entäußerte Welt und die Welt, die es verlassen hat. Die 

Mutter stellt dieses Du dar, mittels dessen sich das Ich nicht als sein entgegen-

setzter Pol darstellt, sondern als Übergangssubjekt zwischen Vorweltlichkeit und 

entäußerter Welt. Darüber hinaus wirkt das mütterliche Du, also die mediale Fi-

gur zwischen vorgeburtlicher und entäußerter Welt, so ein, dass es mehrere Rela-

tionen auslöst. Das Du setzt sich mit dem Ich in Zusammenhang und bewirkt 

                                                             
98  Die klassische aristotelische Logik beruht auf der einfachen zweiwertigen Antithese 

(Sein vs. Nicht-Sein; Ich vs. Nicht-Ich), da sie sich auf das Gesetz tertiur non datur 

stützt, also auf das logische Grundprinzip, wonach es zwischen zwei kontradiktori-

schen Gegensätzen kein Drittes geben kann. Vgl. dazu Günther, G.: Idee und Grund-

riss einer nicht-Aristotelischen Logik, 1991. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 145 

 

eine dreiwertige Alteritätsrelation: das Ich, das Du und das Ich-Du als reflexive 

Subjektivität, die als Möglichkeitsvoraussetzung zur Bindung an die entäußerte 

Welt gilt. 

Die Mutter spielt in dieser Entäußerung nun die Rolle einer Reflexion in der 

ontologischen Differenz, einer Iteration, durch die das Ich eine absolute Identität 

mit sich selbst bedeutet und das Du der Reflexionspunkt in der Mutter ist. Infol-

gedessen bringt die reflexive Ebene der Figur der Mutter ein drittes Element 

hervor: die Welt. Die Mutter als das Du, das Neugeborene als das Ich und die 

Weltlichkeit als Reflexionsfläche zu (mehrfachen) Entfaltungen umfassen die n-

wertigen Systeme des Matrixialen. 

 

4.2.3  Mutter-Kind-Blickkontakt: Ein Blick, der die Welt öffnet 

Die extrauterine Bildungskraft soll hier der Mutter zugeschrieben werden, da sie 

eine Alterationsfunktion, ein Du zur Konstruktion der Feldrelation Mutter-Kind, 

bedeutet. Diese besteht in einer Bezogenheit zur entäußerten Welt, durch die sich 

die Welt für das Neugeborene konstruieren und bilden lässt. 

Die Bindungstheorie (vgl. oben) hat uns Beweise dafür geliefert, dass die 

Mutter als allererste Instanz eine onto-topologische Translokalisation umfasst 

und als allererste unmittelbare Umgebung des Kindes sein erster „Alteritäts-

agent“ ist, durch den es den Unterschied zwischen neuer und verlassener Welt 

erfährt. Insofern bildet sie eine unmittelbare Alterität in Form eines Reflexions-

punktes, weil das Neugeborene über die Offenheit der Welt verfügt. In dieser 

Weise ist die Mutter eine Alterität, die da und bei und für ist. Im Gegensatz zur 

anthropologischen Philosophie vom Ende der 19. Jahrhunderts, die Weltoffen-

heit als Entschädigung für (biologisch begründete) menschliche Unvollkommen-

heit oder als Gegensatz zu animalischer Umweltgeschlossenheit begriff, richtet 

der Blick der matrixialen Philosophie sich vor allem auf das In-der-Welt-sein als 

eines Bezugs zur Weltoffenheit, zur Weltbildung, bedingt und ermöglicht durch 

die Behausung im Mutterschoß. In diesem Sinn sollte man die von Herder etab-

lierte anthropologische These von der biologischen Minderwertigkeit des Men-

schen vielleicht vor allem als Voraussetzung zur Behausung (allo)mütterlicher 

Instanzen begreifen, die zur Offenheit der Welt führen. Offenheit in der Welt 

aber wird erst durch die Alteritätsverbindung eines Du möglich. Oder anders 

ausgedrückt: Im Wirkungseffekt und in der Rückkopplung Kind – Mutter wird 

die Unheimlichkeit der Welt heimlich. 

  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010 - am 14.02.2026, 11:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

