
134 Grauzonen des Alltagsrassismus

2.3 Sprache: Diskurspraxen im Kontext lebensweltlicher Aneignung

Wir haben uns in den beiden vorhergehenden theoretischen Teilkapiteln zwei der Kern-

dimensionen unseres Untersuchungsgegenstands zugewandt: seinen rassismusspezi-

fischen Eigenschaften und seinem Alltagscharakter.Wir wissen nun nicht nur, aus wel-

chen Teilkomponenten Rassismus besteht, sondern auch, wie ein gesellschaftlich ver-

fügbares rassistisches Wissen entsteht und tradiert wird – aber auch, dass es Mög-

lichkeiten der Transformation und des Widerstands aufseiten der Subjekte gibt. Da-

für spielt die Verfügbarkeit antihegemonialer – d.h. antirassistischer – Deutungsres-

sourcen eine zentrale Rolle. Alltagskommunikative Eindeutungen und Zuschreibungen

in Bezug auf ›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹ verstehen wir dabei als Bestandteil le-

bensweltlicher Aneignungsprozesse. In diesen werden Bedeutungsressourcen aufgeru-

fen, die theoretisch zwischen einer Übernahme/Reproduktion rassistischerWissensele-

mente (Ideologeme) und deren Neudeutung/Ablehnung changieren können. Die empi-

rische Analyse wird zeigen, welche Modi der Aneignung zwischen diesen beiden ideal-

typischen »Extrempolen« von den Interviewpartner*innen tatsächlich angewandt wer-

den.

Bevor wir uns dem Datenmaterial zuwenden, gilt es, nachfolgend auch die drit-

te Kerndimension des kommunikativen Alltagsrassismus theoretisch zu beleuchten. Es

geht hier um seine kommunikative undmithin diskursive Form.Mit Hall gehenwir davon

aus, dass »reality exists outside language, but it is constantly mediated by and through

language: and what we can know and say has to be produced in and through discourse«

(2001: 95). Vor diesem Hintergrund werden wir uns in den folgenden theoretischen

Reflexionen zunächst mit der Funktionsweise von Sprache – und insbesondere dem

sprachlichen Zeichen, wie es von Saussure konzeptualisiert wurde – beschäftigen, um

daraufhin die besonderen Eigenschaften von Rassismus als Diskurs theoretisch vor-

zudenken. Im Anschluss wenden wir uns den wichtigsten Diskursumwelten zu, also

den Kommunikationskanälen, die die Alltagskommunikation der Leute am stärksten

prägen. Van Dijk formuliert es so:

»Themass media reproduce and reconstruct the ethnic attitudes and discourses of so-

cial members and groups, and, conversely, everyday talk presupposes and refers to the

many forms of public discourse that are produced by the many institutions of society.«

(1987: 40)

Diskursanalytische Perspektiven auf rassistische Alltagssprache werden uns abschlie-

ßend nicht nur über die rhetorischen Funktionen kommunikativer Wirklichkeitskon-

struktionen Aufschluss geben, sondern mit Begriffen wie Repräsentation, Narrativ und

Kollektivsymbol dabei helfen, unsere empirischen Beobachtungen zu benennen und

analytisch einzuordnen. Das Konzept des ideologischen Dilemmas – wie es von Billig

et al. geprägt wurde (1988) – spielt für die besonders interessanten Formen ambivalen-

ter und widersprüchlicher Aneignungsweisen eine herausragende Rolle. Wir widmen

ihm daher das Abschlusskapitel unserer theoretischen Betrachtungen.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 135

2.3.1 Im Fokus: Kommunikativer Alltagsrassismus

Der Fokus dieser Arbeit liegt auf den diskursiven Praxen,wie sie im Rahmen eines kom-

munikativen Alltagsrassismus zumEinsatz kommen.Unser Verständnis von Alltagsras-

sismus leitet sich dabei aus rassismustheoretischen sowie wissenssoziologischen und

ideologietheoretischen Überlegungen ab. ImMittelpunkt stehen Bedeutungsproduktionen

in Bezug auf ›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹, wie sie von den Interviewpartner*innen

vor demHintergrund hegemonialer rassistischer Deutungssysteme artikuliert werden.

Kommunikativer Alltagsrassismus weist dabei mehrere Besonderheiten auf, denen wir

uns nachfolgend ausführlich zuwenden werden. Zu diesen gehört der Umstand, dass

er sich in expliziten und impliziten Formen zu erkennen gibt. Hall bietet eine entspre-

chendeUnterscheidung in Bezug auf rassistischeMediendiskurse an, die wir – wie spä-

ter noch deutlich wird – auch für Alltagsdiskurse übernehmen können.

»Mit explizitem Rassismus meine ich die vielen Fälle einer offen und bevorzugten Be-

richterstattung über Argumente und Positionen oder Wortführer, die eine offen ras-

sistische Politik oder Sichtweise verbreiten. […]. Mit implizitem Rassismus meine ich

jene scheinbar naturalisierte Repräsentation von Ereignissen im Zusammenhang mit

›Rasse‹ – ob in Form von ›Tatsachen‹ oder ›Fiktion‹ –, in die rassistische Prämissen und

Behauptungen als ein Satz unhinterfragter Vorannahmen eingehen. Diese ermöglichen

die Formulierung rassistischer Aussagen, ohne dass die rassistischen Behauptungen,

die ihnen zugrunde liegen, je ins Bewusstsein drängen.« (1989b: 156, Herv.i.O.)

Während explizite Rassismen mit sprachlich manifesten Rassifizierungen operieren,

»versteckt« sich der implizite Rassismus in Argumentationsstrukturen und Deutungs-

logiken, in Mechanismen der Selektion, Hervorhebungen und Gegenüberstellung. Im-

plizite Rassismen, basierend auf »unhinterfragten Vorannahmen«, entfalten sich in der

Regel unbewusst. So ist der implizite Rassismus, gerade auch in demokratischen Ge-

sellschaften, »verbreiteter – und in vielerlei Hinsicht heimtückischer, denn er ist weit-

gehend unsichtbar, sogar für die, die die Welt in seinen Begriffen formulieren« (ebd.:

157, Herv.i.O.).

Daran anschließend ist eine weitere Besonderheit des kommunikativen Alltagsras-

sismus, dass auch er herrschaftssichernde Funktionen enthält. Dem tragen Wetherell

und Potter Rechnung, indem sie weniger die faktische Richtigkeit rassistischer Aus-

sagegehalte in den Blick nehmen, als die Frage, wie diese kommunikativ als »Fakten«

konstruiert und mit Wahrheit »bemächtigt« werden (vgl. 1992: 59). Rassismus wollen

sie dabei in seinen spezifischen diskursiven Formen verstehen:

»Racist discourse, in our view, should be seen as discourse (of whatever content)

which has the effect of establishing, sustaining and reinforcing oppressive power

relations […]. As such its identification and analysis can be particularly subtle – such

consequences are rarely spelled out or treated as explicit goals.« (Ebd.: 70)

Für die vorliegende Arbeit, die auf alltagskommunikative Umgangsweisen mit anti-

muslimischenDeutungsressourcen abhebt,wird es ebenfalls wichtig sein, verschiedene

rassistische Repräsentationen analytisch einfangen zu können – auch solche, die nicht

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Grauzonen des Alltagsrassismus

unmittelbar und sprachlich explizit zugänglich sind und so die von Miles benannten

Elemente der Rassenkonstruktion und Negativbewertung lediglich implizit realisieren.

Schließlich gilt es auch sensibel dafür zu sein, dass sich rassistische Bedeutungs-

produktionen gerade in Alltagskontexten oftmals auf flexible, variable und ambivalente

Weise zu erkennen geben. Hier zeigt sich noch einmal, was mit dem oben diskutier-

ten Ideologiebegriff bereits betont wurde, nämlich: dass subjektive Denk- und Rede-

weisen in historische und gesellschaftliche Kontexte eingebettet sind und mithin ideo-

logische Komponenten haben, die sowohl historische als auch derzeitige Macht- und

Herrschaftsverhältnisse reflektieren (vgl. Billig 1991: 1). Dies geht durchaus auch auf

Marx’ und Engels Grundverständnis von der Art des menschlichen Bewusstseins zu-

rück.77 So kann etwa ein hegemoniales gesellschaftliches Selbstverständnis von liberal-

universellen Werten wie Gleichheit, Fairness und Rationalität geprägt sein, die den Ge-

brauch des ›Rassen‹-Konzept eigentlich verunmöglichen. Gleichzeitig sind die realen,

beobachtbaren gesellschaftlichen Lebensbedingungen nicht selten von rassistisch fun-

dierten und legitimierten Ungleichheitsbeziehungen strukturiert, die sich die Leute

nun unter Verwendung anderer essentialistisch gedeuteter Konzepte – wie etwa Kul-

tur oder Religion – erklärbar machen. Rassistische Deutungslogiken über vermeintlich

›natürliche‹ Differenzen und Wertigkeiten werden mithin auch dann alltagsdiskursiv

konstruiert und damit normalisiert, wenn das hegemoniale Prinzip der Gleichheit dies

nicht zulässt.

In den folgenden Kapiteln wollen wir uns genauer anschauen, wie sich diese Be-

sonderheiten des kommunikativen Alltagsrassismus nun sprach- bzw. diskurspraktisch

entfalten.Wir beginnen dabei mit zeichentheoretischen Grundlegungen, die etwa auch

Halls Encoding-Decoding-Modell, wie wir es oben diskutiert haben, fundieren.

2.3.1.1 Rassismus als Zeichen: Semiotische Grundlegungen nach Saussure

Ein analytisches Interesse an der Funktionsweise sprachlicher Codes muss zwangs-

läufig bei den Ideen des Schweizer Linguisten Saussure ansetzen, genauer an seinen

posthum veröffentlichten Vorlesungen Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft

(2013).78 Saussure war es, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts das strukturalistische

Denken mit seinen Thesen zum Aufbau der menschlichen Sprache mitbegründete (vgl.

Joas & Knöbl 2004: 479f.). Für nachfolgende Generationen von Sprach-, Kultur- und

Medienwissenschaftler*innen wurde sein Zeichenmodell zum Ausgangspunkt für die

Idee eines kommunikativen Gemachtseins von Realität. So bildet es auch eine der

Grundlagen für das Konzept der Repräsentation, wie es im Feld der Cultural Studies

von Hall (2009a, 2009b) geprägt und auf rassistische Mediendiskurse übertragen

wurde. Welche revolutionären Ideen umfasst nun Saussures Werk und wie können

sie uns dabei helfen, die gesellschaftliche Dimension im alltagsrassistischen Sprechen

analytisch freizulegen? Selbstredend können wir hier lediglich einigen Kerngedanken

77 In Die deutsche Ideologie sagen sie: »Das Bewusstsein ist also von vornherein schon ein gesell-

schaftliches Produkt und bleibt es, solange überhaupt Menschen existieren.« (Marx & Engels 1978

[1845–46]: 30f.)

78 Im Original 1916 erschienen unter dem Titel Cours de linguistique générale.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 137

nachgehen, wollen dies also in gebotener Kürze und unter Verweis auf das vorliegende

Erkenntnisinteresse tun.

Saussures Anliegen ist es zunächst, Sprache als Gegenstand der linguistischenWis-

senschaft genauer zu bestimmen. Dabei zielen sämtliche seiner Thesen darauf ab, die

soziale Verfasst-heit von Sprache, derenWandelbarkeit und innere Struktur (in Abhän-

gigkeit von konkreten kommunikativen Ereignissen) zu verdeutlichen undmittels eines

ausgefeilten theoretischen Programms analytisch zugänglich zu machen. Er betont da-

bei, dass es sich bei Sprache keinesfalls um eine schlichte »Nomenklatur« handle, wie es

»die oberflächliche Auffassung des breiten Publikums« sei (Saussure 2013: 85). Niemals

sei sie nur Abbild einer wie auch immer gearteten objektiven Welt, weshalb man sie

nicht als naturgegeben missverstehen dürfe – auch wenn dies in der Alltagspraxis des

Sprechens geradeso erscheinenmag – sondern stets und ausschließlich als »menschen-

gemacht« (Heringer 2013: 44).Wennwir alsowie oben über den Begriff ›Rasse‹ nachden-

ken und feststellen, dass er übermehrere Jahrhunderte und in verschiedenenDiskursen

(alltäglich, politisch, wissenschaftlich) als empirische Wahrheit gebraucht wurde, dann

hilft uns Saussures sozialsemiotische Perspektive noch einmal ganz grundsätzlich zu

verstehen, dass das Wort ›Rasse‹ keinen ontologischen Charakter besitzt. Zu ihm gibt

es keine objektive Entsprechung in der Realität, es ist schlicht das in Sprache gegossene

Ergebnis wissenschaftlich-weltanschaulicher Übereinkünfte. Wie lässt sich diese recht

abstrakte Feststellung nun genauer nachvollziehen?

Kommen wir zurück zu Saussures Theoretisierung: Werkzentral und prominent ist

seine analytische Differenzierung in Langue und Parole. Erstere beschreibt Sprache als

abstraktes System, das »die Gesamtheit der sprachlichen Gewohnheiten, die es einem

sprechenden Subjekt erlauben, zu verstehen und sich verständlich zu machen« um-

fasst (Saussure 2013: 185). Hierin zeigt sich die eben benannte soziale Dimension von

Sprache, denn es brauche »eine sprechende Masse [eine Sprachgemeinschaft]« (ebd.:

187), damit sie zum Bestandteil sozialer Realität werden kann. Langue beschreibt zu-

dem die innere Systematik einer Sprache, also »the underlying structure of rules and

codes« (Hall 2009a: 33). Nur wer diese gelernt und verinnerlicht hat, ist in der Lage und

mithin kompetent, sich innerhalb einer Sprachgemeinschaft verständlich zu machen.

Weil jenes Regelsystem der Langue auf die einzelne Person einen enormen Zugzwang

ausübt – ich muss in allen meinen Äußerungen den Regeln (m)einer Sprache folgen

und kann nicht einfach »Fretz dil huho!« sagen, wenn ich »Auf dein Wohl!« meine,

man würde mich nicht verstehen – muss sie als ein transindividuelles Phänomen be-

trachtet werden. Langue kann nie von nur einer Person beherrscht werden; sie geht

auch nie vollständig in einer Sprachhandlung auf; sie ist vielmehr das virtuelle Regel-

werk hinter jedem kommunikativem Akt und beschreibt zudem die typischen Kom-

munikationsmuster einer Sprachgemeinschaft (vgl. Thibault 1997: 26). Dennoch sei sie

nicht vollständig vom individuellen Sprechen und damit von den Subjekten losgelöst,

tatsächlich werde sie durch das konkrete Sprechen erst etabliert (vgl. ebd.: 9). Dieser

vermeintliche Widerspruch zwischen dem kollektiven Charakter der Langue und ihrer

Abhängigkeit vom »realisierten« Gespräch bleibt vordergründig, denn eigentlich han-

delt es sich um eine »Interdependenz« (vgl. Saussure 2013: 89). Für uns ist diese eng

verzahnte und wechselseitige Beziehung zwischen Langue und Parole von besonderem

Interesse, denn sie zeigt große Ähnlichkeit mit den Prämissen der phänomenologi-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Grauzonen des Alltagsrassismus

schenWissenssoziologie, die ebenfalls vom »Gemachtsein« gesellschaftlicher Wirklich-

keit ausgeht (vgl. Kap. 2.2.1.2).

Hier bleibt jedoch zunächst noch zu klären, was sich hinter dem Saussure’schen

Terminus Parole verbirgt. Folgtman Saussures Interpret*innen, so stellt Parole den kon-

kreten Kommunikationsakt dar, der sich dann entfaltet, wenn (mind.) zwei Menschen

miteinander ins Gespräch kommen. Er selbst nennt das den »kommunikativen Kreis-

lauf« (Saussure 2013: 77), in ihm findet der Austausch sprachlicher Zeichen statt. Genau

genommen nimmt die Parole dann schon Gestalt an, wenn lediglich eine Äußerung ge-

tätigt wurde. So zumBeispiel in einemgeflüstertenGebet oder einer politischenGrund-

satzrede. Parole setzt mithin keine Reziprozität voraus; sie beschreibt »the particular

acts of speaking or writing or drawing, which – using the structure and rules of the

langue – are produced by an actual speaker or writer« (Hall 2009a: 33, Herv.i.O.).

Studien, die sich für die kommunikativen Bedeutungsproduktionen von Individuen

interessieren, sind auf die Analyse der Parole als konkrete Sprachhandlung angewiesen.

Wollen wir erfahren, welche sprachgewordenen Konzepte und Ideen und mithin wel-

ches Wissen über ›den Islam‹ und ›Muslim*innen‹ in einer bestimmten Sprachgemein-

schaft existieren, so müssen wir uns den Paroles zuwenden. In ihnen lässt sich einer-

seits rekonstruieren, welche Ressourcen zur Konstitution von Bedeutungen – Lautbil-

der, Vorstellungen, Wörter – das Sprachsystem (Langue) seinen Nutzer*innen zur Ver-

fügung stellt. Andererseits können wir erkennen, welche Sprach- und Diskurspraxen

von den Individuen tatsächlich vollzogenwerden undmithin,welche Unterschiede zwi-

schen den einzelnen Interviewpersonen hinsichtlich dieser bestehen. Erkennen lässt

sich hier erneut, dass das Verhältnis zwischen Langue als stabilem Regelsystem und

Reservoir typischer Sprachmuster und Parole als gestaltgewordenes Sprechen wechsel-

seitig und dynamisch ist. Thibault fasst zusammen: Langue als

»language system is constantly produced and re-produced in and through the lan-

guage-using practices of the community. These practices are the social work whereby

the language system is maintained and changed. […] langue, as Saussure points out,

is itself a product of the social-linguistic work of the users of the language. This also

means that langue has no independent existence in relation to parole.« (Thibault 1997:

28, Herv.i.O.)

Wir werden darauf im Methodenkapitel dieser Arbeit noch einmal zu sprechen kom-

men. Hier nun gilt es abschließend, neben Langue und Parole das dritte aufschluss-

reiche Konzept Saussures vorzustellen, das wir im Zusammenhang mit Guillaumins

›Rassen‹-Begriff und dessen Unterteilung in Wort und Vorstellung sowie im Rahmen

von Halls Encoding-Decoding-Modell bereits berührten: das Konzept des sprachlichen

Zeichens.

Eben war bereits von Vorstellungen, Lautbildern und Wörtern im Zusammenhang

mit den bedeutungsstiftenden Ressourcen von Sprache die Rede.Wie hängen diese nun

miteinander zusammen undwas lässt sich von ihnen über die Beschaffenheit undWan-

delbarkeit des Begriffs ›Rasse‹ lernen? Saussure unterteilt das sprachliche Zeichen in

zwei Komponenten, in ein Konzept (Signifikat) und ein Lautbild (Signifikant) (vgl. Saus-

sure 2013: 171). Ersteres bezeichnet die mentale Vorstellung eines Objektes – Saussure

wählt das Beispiel eines Baumes – wonach es sich um einen lebendigen Organismus

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 139

aus Blättern, Stamm und Ästen handelt. Letzteres bezeichnet eine spezifische Abfol-

ge von Lauten bzw. Buchstaben, mit denen diese Vorstellung bezeichnet wird: das Wort

BAUM. Durch diese Unterscheidung will Saussure verdeutlichen, dass »die sprachliche

Einheit etwas Zweiseitiges ist, das auf der Inbezugsetzung von zwei Elementen beruht«

(ebd.: 167). Das bedeutet, die beiden Seiten eines Zeichens, das Bezeichnete und das Be-

zeichnende, verweisen lediglich aufeinander, sie leiten sich keinesfalls logisch oder na-

türlich voneinander ab. Dass im Deutschen das Wort Baum benutzt wird, um über ein

Stamm-Blatt-Ast-Gebilde zu sprechen, hat folglich nichts mit den Eigenschaften dieses

Objektes selbst zu tun (BAUM wächst nicht, vollzieht keine Photosynthese und spendet

keinen Schatten). Es handelt sich hierbei um eine vollkommen arbiträre Verbindung

von Signifikant und Signifikat, die auf kulturelle Konventionen zurückzuführen ist.

Verdeutlichen kann Saussure damit einerseits, dass Sprache historisch geworden,

sozial eingebettet und damit immer auch anfällig gegenüber gesellschaftlichen Trans-

formationen ist: »Sprachen haben eine Geschichte; irgendwann hat sich ein bestimm-

tes Zeichen mit einer bestimmten Bedeutung ›eingebürgert‹« (Joas & Knöbl 2004: 482).

Sprache ist mithin niemals natürlich, funktioniert nicht mimetisch und ist veränder-

bar. Andererseits lässt sich damit begreifen, warum Sprache als Reservoir für gesell-

schaftlich relevante Ideen und Vorstellungen fungiert: In ihr sind sämtliche Konzepte

und Codes versammelt, auf die wir zurückgreifen, um uns dieWelt verständlich zuma-

chen. Sie beinhaltet die Ressourcen,mit derenHilfe wir Bedeutungen konstruieren und

sozialen Sinn stiften – und zwar nicht als Einzelne, sondern als Sprachgemeinschaft,

als Kollektiv. Was sagt uns dies nun über den Bedeutungswandel des Wortes ›Rasse‹,

wie ihn Guillaumin beschrieben hat (vgl. Kap. 2.1.2.2)?

Es lässt uns verstehen, wie sich die Vorstellung von menschlichem Verhalten als

›natürlich‹, gruppengebunden und durch fixe Eigenschaften determiniert als hegemo-

niales Deutungsmuster erhalten konnte – trotzdem das Wort ›Rasse‹ aus dem öffent-

lichen Sprechen verschwunden ist. Mit Verweis auf Saussures Postulat von der Arbi-

trarität und Konventionalität des Zeichens lässt sich aufzeigen, wie die Idee von der

Existenz klassifizierbarer Menschengruppen auf neue Bedeutungsträger transferiert

werden konnte: auf die Begriffe Kultur und Religion. Die über Jahrhunderte währende

Verbindung zwischen Signifikant (›Rasse‹) und Signifikat (rassistisch konstruierteMen-

schengruppe) wurde aufgelöst, aber es wurden semantische Substitute gefunden. Die-

ser Grundgedanke lässt sich auch auf unseren Untersuchungsgegenstand anwenden.

Betrachten wir etwa, wie die größte Gruppe der in Deutschland lebenden ›Muslim*in-

nen‹ – türkische Zuwander*innen und ihre Kinder- und Enkel*innengenerationen – in

öffentlichen Debatten wahrgenommen wurde, so können wir auch hier einen Wechsel

der Signifikanten ausmachen:

Während Migrant*innen aus der Türkei in den 1960er bis 1990er Jahren vorrangig

als Gastarbeiter*innen oder Ausländer*innen bezeichnet wurden, verschwand dieses Label

weitestgehend mit dem politischen Eingeständnis einer lange Zeit ignorierten Tatsa-

che: dass die türkischen »Gäste« de facto zu dauerhaften Mitbürger*innen geworden

waren (ohne dass man sie auch als solche offiziell anerkannt hatte). Diese veränderte

gesellschaftliche Realität machte eine neue Sprache erforderlich, um die Vorstellung

von Gruppendifferenzen auch nach der politischen Anerkennung der Zuwander*innen

zum Ausdruck bringen zu können. Man »entdeckte« mithin deren religiöse Identität:

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Grauzonen des Alltagsrassismus

»Nachdem in der Phase der Einwanderung die religiösen Überzeugungen der soge-

nannten Gastarbeiter keine wesentliche Rolle gespielt hatten, entwickelte sich im Zu-

ge der beginnenden Integrationsdebatte auf Seiten der Mehrheitsgesellschaft lang-

sam dieWahrnehmung einer kulturell-religiösen Spannungslinie.« (Leibold 2010: 150)

Aus einer Sprache, die nationale Unterschiede und Nichtzugehörigkeiten in den Brenn-

punkt rückte, wurde ein Diskurs um die kulturelle bzw. religiöse Differenz der ›Ande-

ren‹, die man nun nicht mehr Türk*innen, sondern ›Muslim*innen‹ nannte. Anhand

dieses Beispiels werden wir nun auch der Interdependenzen zwischen gesellschaftli-

chen Entwicklungen und Sprachsystem gewahr, wie sie Saussure durch sein Postu-

lat der Langue als soziales Phänomen immer wieder betonte. Mit ihm lässt sich das

Aufkommen neuer rassistischer Argumentationsformen sozialsemiotisch begründen.

Mit dem Nachweis der empirischen Unhaltbarkeit des ›Rassen‹-Begriffs wurden ras-

sistische Legitimationsweisen wie die Behauptung der Inferiorität des ›orientalischen

Menschen‹ plötzlich unmöglich. Es bedurfte neuer Sprachformen, um die Ungleich-

behandlung von Personen aufgrund ihrer (zugeschriebenen) Gruppenzugehörigkeit zu

rechtfertigen. Der Neo-Rassismus, wie wir ihn im ersten theoretischen Teilkapitel be-

trachtet haben, stellt der sprachlichen Ausformulierung rassistischer Vorstellungen ei-

ne neue Trennungsrhetorik zur Verfügung.

2.3.1.2 Rassismus als Diskurs

Mit Saussure lässt sich nachvollziehen, dass Sprache aus einem komplexen System von

Regeln besteht, jedoch keinesfalls vollständig in diesem aufgeht. Sprache materiali-

siert sich immer erst dann, wenn sie in konkreten Kommunikationssituationen ange-

wandt wird. Zwischen dem konventionsbasierten Regelsystem und dem individuellen

Sprechen öffnen sich dabei Räume für Veränderungen, für sprachliche Verschiebungen

undNeudeutungen. Schauenwir auf das Phänomen des kommunikativen Alltagsrassis-

mus aus der Perspektive von Diskurstheorie und Diskursanalyse, so werden auch in ihr

die sozialen und historischen Dimensionen von Sprache – und mithin ihre prinzipielle

Wandelbarkeit – deutlich.

Wir wollen unsere theoretischen Betrachtungen daher zunächst mit einer Begriffs-

bestimmung von Diskurs fortsetzen. Jäger zufolge handelt es sich bei Diskursen all-

gemein um einen »Fluss von Wissen durch die Zeit.« (1997: 132) Einer ähnlich offenen

Definition folgen auch Potter und Wetherell: »We will use ›discourse‹ in its most open

sense, […] to cover all forms of spoken interaction, formal and informal, and written

texts of all kinds.« (1987: 7) Dabei sindDiskurse nicht als etwas Subjektives zu verstehen.

Vielmehr sind sie sozial, und zwar insofern, als das Individuum weniger verändernd

in sie eingreift, als dass es von ihnen bestimmt wird und in sie »verstrickt« ist (vgl.

Jäger 1996: 18). Im Verhältnis zwischen Individuum und diskursiven Strukturen – al-

so jenem von Berger und Luckmann so beschriebenen institutionalisierten Alltagswis-

sen (vgl. Kap. 2.2.1.2) – verweisen die gewählten Diskursdefinitionen auf ein gewisses

Übergewicht des sprachlich Konventionalisierten, der,wie Link sagt, »institutionell ver-

festigten Redeweisen« (1983: 60), gegenüber dem Gestaltungsspielraum der einzelnen

Person. Wir wollen Individuen dabei jedoch nicht als vollständig durch Diskurse de-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 141

terminiert begreifen. Zwar könnten, Leiprecht zufolge (vgl. 2001: 12f.), in einem all-

gemeinen Sinne Diskurse durchaus mit gesellschaftlichen Bedeutungen gleichgesetzt

werden – »[a]ußerhalb jeglicher gesellschaftlicher Bedeutungssysteme sind Menschen

gewissermaßen wort- und sprachlos« – jedoch müsse gerade in der Analyse von All-

tagsdiskursen mit berücksichtigt werden, »in welcher Weise Menschen Diskurse pro-

duzieren, also nicht nur von Diskursen bestimmt sind, sondern auch Diskurse (mit-)be-

stimmen« (ebd., Herv.i.O.).

Mit van Dijk lässt sich dieser Einwand konkretisieren. Wenn Individuen sich ras-

sistischer Vorstellungen bedienen, dann bringen sie damit nicht lediglich ihre persönli-

che Meinung zum Ausdruck. Auch sind sie nicht als reine Reproduzent*innen rassisti-

scher Diskurse zu betrachten. Vielmehr müssten subjektive Aussagen über ›Muslim*in-

nen‹ als aktive Transformationen betrachtet werden, in denen erworbene Erfahrungen

und erworbenes Wissen in konkreten Situationen interpretiert und neu-kontextuali-

siert werden.

»When White majority group members talk about ethnic out-groups, they do not

merely express their personal beliefs and attitudes. In different senses of the term,

they reproduce ethnic opinions of their in-group as a whole, such as shared stereotypes

or prejudices and information they have heard or read from other sources. These pro-

cesses of communicative reproduction are very complex and involve an interaction of

personal experiences and beliefs, representations of information from a variety of dis-

course types (both public and interpersonal), and more general, socially shared belief

and opinion structures about ethnic minority groups.« (van Dijk 1987: 23, Herv.i.O.)

Vor dem Hintergrund unserer wissenssoziologischen Überlegungen lässt sich die Akti-

vität der Einzelnen wie folgt erläutern: Individuen werden in eine spezifische Sprach-

umgebung hineinsozialisiert, in der bestimmte Begriffe, Bezeichnungen und Bedeu-

tungen in Bezug auf andere Menschen bereits existieren. Diese Bedeutungen sind in

Konzepte, Kategorien undDenkbilder (vgl.Hall 2004a: 10) gegossen und insofern objek-

tiviert und institutionalisiert, als ihr kulturelles Gemachtsein nicht mehr sichtbar ist.

Sie erscheinen im alltäglichen Gebrauch als selbstverständlich, unproblematisch und

natürlich. Wenn die bzw. der Einzelne nun eine Sprache benötigt, um eine bestimmte

Person oder Personengruppe zu beschreiben, ihr Handeln zu erklären oder sie vor dem

Hintergrund eigener (kollektiv verankerter und geteilter) Wertvorstellungen zu bewer-

ten, dann liegt es nahe, dass sie bzw. er auf die erlernten Konzepte und Bezeichnun-

gen zurückgreift. Rassistische Wissensbestände funktionieren auf eben diese Weise:

Sie werden im täglichen Leben angewendet, tradiert und so gesellschaftlich verankert.

Gerade die impliziten Rassismen, wie wir sie oben beschrieben haben, schützen sich

dabei vor etwaigen problematisierenden Reflexionen, indem ihre verandernden und ex-

kludierenden Vorannahmen unausgesprochen bleiben. Rassismen sind in Alltagskon-

texten gerade deswegen so stabil und widerstandsfähig, weil sie nicht als geschlossene

Lehren, sondern als plausible Erkenntnis daherkommen. Sie sind als inhumane Deu-

tungssysteme kaum zu dekuvrieren.

Nun ist es jedoch nicht so, dass »die Individuen diesen Schemata […] restlos ›ausge-

liefert‹ sind, sondern dass sie sie modifizieren können, sofern die Lebensbedingungen

solche Modifikationen von Routinen erlauben« (Jäger 1996: 18). Wir wollen jene Voraus-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Grauzonen des Alltagsrassismus

setzung an dieser Stelle so verstehen, dass es eine Frage der individuellen Biografie

ist, ob einer Person die benötigten symbolischen Ressourcen für eine kritisch-reflexive

Betrachtung verbreiteter rassistischer Ideologien zur Verfügung stehen und sie mit-

hin auf diese (im Rahmen ihres eigenen Sprechens und Handelns) verändernd einwir-

ken kann – oder nicht. Mit Halls Encoding-Decoding-Modell haben wir die Betrach-

tung der Einzelnen als aktive Interpret*innen sozialer Realität – bzw. der gesellschaft-

liche Bedeutungsmuster transportierenden Diskurse (vgl. Leiprecht 2001: 13) – bereits

eingeführt. Zudem haben wir durch den Begriff der horizontalen Vergesellschaftung

(vgl. Kap. 2.2.2.2) deutlich gemacht, dass es den Gesellschaftsmitgliedern möglich ist,

sich hegemonialer Deutungsweisen bzw. Ideologien zu entziehen und ihnen antihe-

gemoniale Denk-, Sprech- und Handlungsweisen entgegenzusetzen. Dieser Raum für

individuelle Widerständigkeiten, die, wie wir mit Hall wissen, stets an gesellschaftlich

zugängliche Interpretationsressourcen angeschlossen sein müssen (auch Widerstand

ist letztlich sozial rückgebunden, niemals individuell isoliert), wird hier durch die Idee

der Modifizierbarkeit von Diskursen noch einmal aufgegriffen und diskurstheoretisch

verankert.

Um dieses Kapitel abzuschließen, kommen wir noch einmal zurück auf Jägers allge-

meine Ausgangsdefinition vonDiskurs.Wie lassen sich im Anschluss an unsere bisheri-

gen Betrachtungen seine drei zentralen BegriffeWissen, Fluss und Zeit übersetzen? Das

von Jäger angesprochene »Wissen« meint, wie könnte es aus sozialkonstruktivistischer

Perspektive anders sein, keinesfallsWahrheit oder als wahr Geltendes, »sondern alle Ar-

ten von Für-wahr-Gehaltenem oder Für-richtig Gehaltenem, von Gewusstem, von Be-

wusstseinsinhalten als insgesamt« (Jäger 1997: 132f.). Insofern ist es einleuchtend, dass

sich Diskursanalyse »nicht für sprachliche Aussagen über ›die Realität‹ [interessiert],

sondern für die Herstellung von Realität, indem Bedeutungen erzeugt werden« (Stä-

heli 2001: 198). Es geht darum, »Diskurse auf ihre Inhalte und Strategien zu befragen«

(Jäger 1996: 18), was auch die Zielstellung der vorliegenden Arbeit darstellt. Laut Jäger

sei dabei von besonderer Bedeutung, den Einfluss von Spezialdiskursen – also z.B. den

»Erziehungsdiskurs, akademische Diskurse, politische Diskurse, den Mediendiskurs«

(Jäger 1996: 19) – auf den übergreifenden gesellschaftlichen Interdiskurs transparent zu

machen (vgl. ebd.: 18).

Mit Leiprecht verweisen die Begriffe »Fluss« und »Zeit« darauf, »dass Diskurse eine

Geschichte haben und sich in einer Richtung durch die Zeit bewegen« (2001: 13). Dabei

werde

»das Vergangene […] in neuen Diskursen aufgenommen, verschwiegen, uminterpre-

tiert usw. […], niemals kann sich jedoch die zeitliche Richtung und Abfolge umkehren.

Diskurse bauen, sehr allgemein gesprochen, auf der Geschichte gesellschaftlicher Be-

deutungen auf. Stets handelt es sich um historisch produzierte und geformte Diskurse

[…]. Neue Diskurse finden bereits Bedeutungskonstellationen vor, auf die sie sich posi-

tiv beziehen, von denen sie sich abgrenzen, sich abheben können usw. Selbst die aus-

drücklichste Abgrenzung gegenüber vorgefundenen Bedeutungskonstellationen setzt

sich noch in Beziehung zu diesen.« (Ebd., Herv.i.O.)

Die hier anschaulich beschriebene Historizität von Diskursen lässt sichmit einem Blick

in die Vorläufer antimuslimischer Rassismen zu Zeiten etwa der Kreuzzüge oder der

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 143

Kolonialisierung des Nahen undMittleren Ostens nachvollziehen (vgl. Kap. 2.1.3). Ohne

die von Said als prototypische Orientalismen herausgearbeiteten Vorstellungen von der

zivilisatorischen Rückständigkeit ›des Islams‹ bzw. arabischsprachiger Weltregionen

hätten politische Analysten wie Huntington Thesen wie die des »Clash of Civilization«

nicht aufstellen können. Ähnliches gilt auch für die Bezeichnungs- und Bedeutungsver-

schiebungen in Bezug auf die sogenannten ›Gastarbeiter*innen‹ in Deutschland, wel-

che zunächst als ›Ausländer*innen‹ und nach Liberalisierung des Staatsbürgerschafts-

rechts als ›Muslim*innen‹ verandert wurden. Diskurse fließen in Form von Bedeutun-

gen und Bezeichnungen – d.h. einem gleichsam institutionalisierten und praktizierten

Wissen – also durch die Zeit; seine temporale Spezifität gilt es in der empirischen Ana-

lyse folglich zu berücksichtigen.

2.3.1.3 Rassismus in Diskursumwelten: Öffentlichkeit, Massenmedien,

interpersonale Kommunikation, Online-Kommunikation

Alltagskommunikation findet in modernen Gesellschaften nicht isoliert von öffentli-

chen oder halb-öffentlichen Diskursen statt. Alltagsgespräche sind nicht nur zeitlich

und räumlich verortet, unterliegenmithin bestimmten symbolischen Tradierungen und

Kontinuitätslinien und sind mit gesellschaftlichen Praxen und Strukturen verflochten.

Sie werden zudem beeinflusst von »higher levels of discoursive communication« (van

Dijk 1987: 40), jenen in gesellschaftlichen Institutionen verorteten Auseinandersetzun-

gen – etwa in Regierungen, Parlamenten, Gerichten, Unternehmen, zivilgesellschaftli-

chen Organisationen, Verbänden, Kirchen, sozialen Gruppierungen –, die heute meist

über Massenmedien79 in den KommunikationsraumÖffentlichkeit eindringen (vgl. Jar-

ren & Donges 2006: 123f.). Worüber wir uns im Alltag unterhalten, wird von Medien-

diskursen sowohl inhaltlich vorbereitet (Themen, Meinungen, Argumentationen usw.)

als auch formell gerahmt (Sprache, Konzepte, Bezeichnungen usw.). Van Dijk vermutet

daher zu Recht, dass

79 Der Begriff der Massenmedien leitet sich vom Begriff der Massenkommunikation ab. Im klassi-

schen Sinne (d.h. in Bezug auf Maletzke 1963) meint Massenkommunikation »in einem sehr wei-

ten Sinne politische, ökonomische, soziale und kulturelle Prozesse, die durch das Vorhandensein

von klassischen Massenmedien wie Zeitung, Zeitschrift, Hörfunk und Fernsehen ausgelöst wer-

den und die sich in den Massenmedien selbst widerspiegeln. In einem engeren Sinne versteht

manunter klassischerMassenkommunikation vonMedienkommunikatoren [! usw.] (also von Jour-

nalisten, Moderatoren, Kommentatoren, Entertainern etc.) öffentliche, indirekte, über technische

Medien (Presse, Radio, Fernsehen) und weitestgehend einseitig an eine Vielzahl von Menschen

gerichtete Aussagen (informierender, bildender, überredender, werbender oder unterhaltender

Natur), die von ihren Empfängern entschlüsselt sowiemit Sinn verbunden undmit Bedeutung ver-

sehen werden.« (Pürer 2014: 78) Bennett weist auf die Praktikabilität bei gleichzeitig mangelnder

Präzision des Begriffs »Massenmedien« hin. Trotzdem jeder sofort wisse, was damit gemeint sei,

gebe es doch große Unterschiede nicht nur zwischen einzelnen Medienformaten, sondern auch

ihren Verhältnissen zu Staat, Gesellschaft und Ökonomie (vgl. 1998: 30). Burkart ist sich indes si-

cher, dass »[a]uch wenn sich Inhalte und Angebotsmuster imMassenkommunikationsprozess lau-

fend verändern, das Publikum […] denMassenmedien (noch sehr lange) nicht verlorengehen«wird

(2002: 177).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Grauzonen des Alltagsrassismus

»[…] because the media provide the daily discourse input for most adult citizens, their

role as a prevailing discourse and attitude context for thought and talk about ethnic

groups is probably unsurpassed by any other institutional or public source of commu-

nication« (1987: 41).

Auch wenn wir, wie im Kapitel zum Encoding-Decoding-Modell von Hall ausführlich

dargelegt, von der Polysemie medialer Texte und der Interpretationsaktivität der Rezi-

pierenden überzeugt sind und mithin davon, dass Medieninhalte nicht einfach auf die

Rezipierenden »übertragen« werden, lässt sich aus ideologietheoretischer Perspekti-

ve ein Machtgefälle innerhalb massenmedialer Kommunikationsprozesse nicht von der

Handweisen.WoHallMedien als »machtvolle Quelle von Vorstellungen über ›Rasse‹ be-

zeichnet« und damit insbesonderemediale Repräsentationen von Gesellschaft meint, jene

»Bilder, Beschreibungen, Erklärungen und Rahmen, die erklären, wie die Welt aussieht

und warum sie so funktioniert, wie sie dem Sagen und Zeigen nach funktioniert« (Hall

1989b: 155), identifiziert Peters strukturelle Beschränkungen, die, auf Differenzierungs-

und Professionalisierungsprozessen beruhend, für ein Ungleichgewicht zwischen Pro-

duzent*innen und Publikum sorgen (vgl. 1994). Mit anderen Worten: Mediendiskurse

haben gegenüber den nicht-organisierten Alltagsakteur*innen, wie sie uns im Rahmen

dieser Arbeit interessieren, eine eindeutig privilegierte Position inne. Was die Beein-

flussung der öffentlichen Agenda angeht, also der Diskurssphäre, die unsere Alltags-

gespräche symbolisch versorgt, sind ihre »Produkte« deutlich machtvoller und gesell-

schaftlich einflussreicher als die persönlichen Erlebnisse und Erfahrungen der Leute.

Dafür lässt sich nun eine Vielzahl an Gründen ins Feld führen, die von technischen

Produktionsverhältnissen, institutionellen/personellen Verflechtungen zwischenMedi-

en, Politik und Ökonomie über journalistische Berufsstandards hin zu physischer Res-

sourcenknappheit und außermedialen Status- und Wissensunterschieden reichen. Sie

alle erläutern auch, warum normative Modelle von öffentlicher Kommunikation, wie

etwa das deliberative Modell Jürgen Habermas’ (1990 [1962], 1998), nur bedingt unter

den gesellschaftlichen Bedingungen einer differenzierten, kapitalistischen, globalisier-

ten Wirklichkeit einzulösen sind.

Öffentlichkeit nach Habermas

Aus der Perspektive Habermas’ hat Öffentlichkeit für demokratische Gesellschaften so-

wohl eine institutionelle als auch eine diskursive Funktion: Sie vermittelt zwischen poli-

tischem Zentrum und zivilgesellschaftlicher Peripherie, indem sie einerseits politische

Handlungsprozesse transparent und anderseits aktuell relevante Themen, Meinungen

und Bedürfnisse der Bürger*innen öffentlich sichtbar und mithin politisch adressier-

bar macht. Ihren diskursiven Charakter hingegen entfaltet Öffentlichkeit in Prozessen

des kommunikativen Handelns, d.h. in rationalen Debatten zwischen sich als Gleiche

ansehenden Kommunikationspartner*innen, die nicht auf Überredung, sondern auf

(einstweiligen) Konsens zielen (vgl. Joas & Knöbl 2004; Fraser 1994; Peters 1994). Da-

bei ist Öffentlichkeit mit den alltäglichen Lebenswelten der Leute insofern verbunden,

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 145

als in ihr Themen diskursiv80 verhandelt werden, über die Uneinigkeit besteht bzw.

die als neue Phänomene einer gesellschaftlichen Verständigung bedürfen. Aus der öf-

fentlichkeitstheoretischen Perspektive Habermas’ bilden öffentliche Diskurse dabei das

Aktionsfeld, auf dem über gesellschaftlich Relevantes, Kontroverses und sozial Folgen-

reiches unter Einhaltung spezifischer Kommunikationsregeln gestritten wird. Die Er-

gebnisse dieser Debatten gehen dann in die Lebenswelten der Beteiligten ein – und

mithin auch in die außermediale Alltagskommunikation der Leute. Gleichzeitig ist da-

von auszugehen, dass die öffentlich stattfindenden Debatten immer auch im privaten

Alltag mitreflektiert bzw. vor- und nachreflektiert werden.

Auch wenn öffentliche Diskurse, wie sie empirisch vorliegen, nun keinesfalls herr-

schaftsfrei und ausnahmslos verständnisorientiert sind, wie Habermas’ Idealmodell es

einfordert, so hilft dieses uns doch, die Beziehung zwischen öffentlicher und privater

Kommunikation in ihrer theoretischen Form etwas genauer zu betrachten. Dabei ist

die massenmediale Öffentlichkeit keinesfalls die einzige Art der öffentlichen bzw. se-

miöffentlichen Kommunikation, die auf Alltagsgespräche Einfluss nehmen kann. Ger-

hards und Neidhardt (1990) unterscheiden hier drei Öffentlichkeitsebenen: 1) einfache

Interaktionssysteme, sogenannte Encounters, 2) öffentliche Veranstaltungen und 3)Massen-

medienkommunikation. Gesellschaftlich verfügbares Wissen kann auf allen Ebenen un-

ter jeweils spezifischen kommunikativen Bedingungen vermittelt bzw. neu verhandelt

werden.

Öffentlichkeitsebene I: Encounters

Einfache Interaktionssysteme bilden sich aus, wenn »Menschen heterogener Herkünf-

te mehr oder weniger zufällig aufeinander treffen und miteinander kommunizieren«

(Gerhards & Neidhardt 1990: 20). Dies können etwa Gespräche am Arbeitsplatz, am

Wohnort, beim Sport, an der Supermarktkasse sein. Diese »kleinen Öffentlichkeiten«

sind von großer Instabilität und relativer Strukturlosigkeit gekennzeichnet, d.h. sie

formen sich mit der Auswahl des Themas und der Zusammensetzung der Akteur*in-

nen und Meinungen immer wieder neu. Trotz der hohen thematischen und personalen

Fluktuation, sind diese gewissermaßen alltäglichen Interaktionssysteme keinesfalls fol-

genlos (vgl. ebd.): In ihnen können Informationen relativ frei ausgetauscht und – wenn

auch wenig synergetisch und nachhaltig – validiert werden, es besteht keinerlei Kon-

trolle »von außen«. Die Teilnehmer*innen kontrollieren sich allenfalls untereinander,

etwa,wenn gegen spezifische Gesprächsregeln undMeinungstabus verstoßenwird. En-

counters geben den Teilnehmer*innen also einerseits die Gelegenheit, relativ zwanglos

miteinander ins Gespräch zu kommen,Themen selbst zu setzen undMeinungen auszu-

tauschen. Gleichzeitig sind sie ein Ort, an dem aktuelle öffentliche Themen diskutiert

und lebensweltlich angeeignet werden. Damit stellen sie neben weiteren Formen der

Anschlusskommunikation (vgl. Porten-Cheé 2017) – insbesondere denen, die sich un-

ter Ausschluss der Öffentlichkeit vollziehen (s.u.) – ein wichtiges Forum für die Weiter-

vermittlung und Aushandlung öffentlich verfügbarer Informationen dar. Encounters

80 Diskurswird bei Habermas verstanden als argumentative Auseinandersetzung zwischen verschie-

denen Diskursteilnehmendenmit dem Ziel der Verständigung und des Konsens. Anders als in der

vorliegendenArbeit geht es ihmnicht umFragenderWissensproduktionundMachtstabilisierung.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Grauzonen des Alltagsrassismus

bilden dabei einen »Raum« sowohl für die halb private, halb öffentliche81 Nachberei-

tung medienvermittelter Thematiken, als auch für den Austausch von lebensweltlichen

Erfahrungen unter den Kommunikationsteilnehmer*innen.

Öffentlichkeitsebene II: Öffentliche Veranstaltungen

Bei öffentlichen Veranstaltungen handelt es sich nun um »thematisch zentrierte Inter-

aktions-systeme« (Gerhards & Neidhardt 1990: 22, Herv.i.O.), andernorts finden sich

auch Bezeichnungen wie Organisations-, Themen- oder Versammlungsöffentlichkeit

(vgl. Jarren & Donges 2006: 105; Neidhardt 1994: 10). Es handelt sich um Interaktions-

systeme, die im Vorfeld geplant wurden und dabei »voraussetzungsvoller [sind] als die

spontanen Encounters« (Gerhards & Neidhardt 1990: 22). Auch sind sie deutlich struk-

turierter, was sich nicht nur an der Festlegung einesThemas zeige, sondern auch an der

Rollendifferenzierung in Sprecher*innen, Moderator*innen und Publikum. Innerhalb

des Veranstaltungsrahmens bildet sich darüber hinaus zumeist eine »homogene öffent-

liche Meinung« aus, die durch die Zusammensetzung der Teilnehmer*innen – sowohl

auf Sprecher*innen- als auch auf Publikumsseite – zustande kommt. Voraussetzung

für die Teilnahme (Publikum) ist ein grundsätzliches Themeninteresse bzw. eine the-

matische Expertise (Sprecher*in). Die Reichweite der im Rahmen der Veranstaltung

entstandenen öffentlichen Meinung ist zunächst auf den Kreis der Anwesenden be-

schränkt; sie kann diesen jedoch durch sich anschließende Kommunikation (private

Gespräche, Medienberichterstattung) potentiell transzendieren.

Eine Sonderformder Veranstaltungsöffentlichkeit stellen kollektive Proteste dar, die

von den Autoren als »Zuspitzung öffentlicher Kommunikation« bezeichnet werden, da

es bei ihrer »spezifischen Handlungsform« nicht mehr um Diskussionen, sondern um

kollektive Aktion geht (vgl. Gerhards & Neidhardt 1990: 23). Bei ihnen kann – stärker als

bei Diskussionsveranstaltungen – davon ausgegangenwerden, dass die Teilnehmer*in-

nen mit der dominanten Meinung übereinstimmen, sie diese einem größeren Adres-

sat*innenkreis (der Straßenöffentlichkeit, der gesellschaftlichen Öffentlichkeit) vermit-

teln wollen. Solche Veranstaltungen können nun einerseits Foren für die Artikulation

alternativer Wirklichkeitsvorstellungen sein: In diesem Fall wären die Teilnehmer*in-

nen beispielswese mit aktuellen gesellschaftlichen Regelungen nicht einverstanden und

möchten durch ihren Protest zu deren Änderung beitragen.Das hier zirkulierendeWis-

sen stünde dabei dem hegemonialen gesellschaftlichen Wissen entweder entgegen (im

Falle von antirassistischen Demonstrationen) oder würde dieses auf extremeWeise zu-

spitzen und radikalisieren (im Falle etwa von rechtsextremen Aufmärschen). Veranstal-

tungen können aber auch im Allgemeinen dazu dienen, gesellschaftliches Wissen in-

nerhalb der Zivilgesellschaft als gültige und wünschenswerte Wirklichkeitsvorstellung

zu verankern.

 

 

 

81 Jarren und Donges verweisen auf die »fließende[n] Übergänge zwischen privater und öffentlicher

Kommunikation im Rahmen der Encounters« (2006: 103).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 147

Öffentlichkeitsebene III: Massenmedienkommunikation

Öffentliche Kommunikation ist in modernen, differenzierten Gesellschaften nun v.a.

Massen-kommunikation (vgl. ebd.). Die Autoren unterscheiden diese in mehrfacher

Hinsicht von den beiden anderen Interaktionsformen: 1) benötigt Massenkommunika-

tion eine technische Infrastruktur, 2) basiert sie auf der Ausdifferenzierung und Pro-

fessionalisierung von Leistungsrollen (z.B. Journalist*innen, Eigentümer*innen, tech-

nisches Personal) und 3) sorgt sie für eine Veränderung der »Publikumsrolle«; dieses

ist hier dispers und in seinen direkten Einflussmöglichkeiten deutlich beschränkt. Die

massenmediale Öffentlichkeit ist als einzige in der Lage, eine weitreichende gesell-

schaftliche Aufmerksamkeit und Wahrnehmung eines Themas, einer Meinung oder ei-

nes Ereignisses herzustellen. Gleichzeitig dient sie als potentieller Verstärker für die

Themen auf den kleineren Öffentlichkeitsebenen. Hinsichtlich der »prinzipiellen Un-

abgeschlossenheit des Publikums« (Habermas 1990 [1962]: 98) bestehen im Rahmen von

massenmedialer Kommunikation nun einige Zugangshürden, auch wenn diese in the-

matischer Hinsicht anders gelagert sind als in personaler (Themen von potentiell ge-

sellschaftlicher Relevanz finden eher Eingang als die spezifische Stimme des Mannes

auf der Straße).

Fragenwir nun nach der Rolle derMassenmedien bei der Konstruktion gesellschaft-

licher Wirklichkeit, mithin bei der Bereitstellung eines gesellschaftlich anerkannten

Wissens – über den ›muslimischen Anderen‹ und mithin auch über uns selbst –, so

lohnt es sich, ganz im Einklang mit der wissenssoziologischen Perspektive Berger und

Luckmanns, eine sozialkonstruktivistische Sicht einzunehmen.

»The general idea that the mass media influence what most people believe to be re-

ality is of course an old one and is embedded in theories of propaganda and ideology

[…]. The unthinking, but unceasing, promotion by media of nationalism, patriotism,

social conformity, and belief systems could all be interpreted as examples of social con-

struction. […] Aside from the question of ideology, there has been much attention to

social construction at work in relation to mass media news, entertainment, and pop-

ular culture and in the formation of public opinion. […] Social construction refers to

the processes by which events, persons, values, and ideas are first defined or inter-

preted in a certain way and given value or priority, largely by mass media, leading to

the (personal) construction of larger pictures of reality. Here, the ideas of ›framing‹ and

›schemata‹ play their part.« (McQuail 2010: 101)

Was McQuail hier mit den Begriffen »entertainment and popular culture« anspricht,

wollen wir für einen Moment etwas genauer beleuchten. Berücksichtigt werden soll

dabei, dass massenmediale Diskurse keinesfalls ausschließlich aus seriösen Informa-

tionen über derzeitige Entwicklungen im nationalen Parlament, innerhalb der inter-

nationalen Staatengemeinschaft oder auf dem Binnen- und Weltmarkt bestehen. Mas-

senmedien sind mehr als die Informations-, Kontroll- und Integrationsfunktionen des

Nachrichtenjournalismus. Gerade in Zeiten, in denen die Auflagenzahlen großer Zei-

tungen schwinden (vgl. Thomä 2014: 1ff.), gilt es, die politische Dimension popkultu-

reller Medieninhalte ins Auge zu fassen. Wenn also etwa Sex and the City-Folgen

dafür genutzt werden, Vorstellungen moderner Weiblichkeit zu verhandeln (vgl. Corda

2016; kritisch: McRobbie 2010: 44) oder orientalistische Darstellungen von ›Muslim*in-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Grauzonen des Alltagsrassismus

nen‹ im Hollywood-Film rassistische Feindbilder reproduzieren (vgl. Shaheen 2000),

dann sind damit eben jene gesellschaftsrelevanten Facetten von Popkultur angespro-

chen. Forscher*innen wir Hermes (2005, 2006), Hartley (1996) oder Klaus & Lünenborg

(2004) nutzen dabei den Begriff des Cultural Citizenship, um auf die identitäts- und ge-

meinschaftsstiftenden Potentiale von Popkultur hinzuweisen.

»Cultural Citizenship ist eine wesentliche Dimension von ›Staatsbürgerschaft‹ in

der Mediengesellschaft. Sie umfasst all jene kulturellen Praktiken, die sich vor dem

Hintergrund ungleicher Machtverhältnisse entfalten und die kompetente Teilhabe

an den symbolischen Ressourcen der Gesellschaft ermöglichen. Massenmedien sind

dabei der Motor und Akteur der selbst- und zugleich fremdbestimmten Herstellung

von individuellen, gruppenspezifischen und gesellschaftlichen Identitäten.« (Klaus &

Lünenborg 2004: 200)

Cultural Citizenship wird maßgeblich durch die Rezeption und (Re-)Produktion von

Popkultur hergestellt (vgl. Hermes 2006: 1). Dabei leitet sich das demokratische Po-

tential popkultureller Medieninhalte insbesondere daraus ab, dass die Rezipierenden

die (relative) Interpretationsfreiheit haben, sich den medialen Bedeutungsangeboten

zu entziehen, sich ihnen schöpferisch zu widersetzen (vgl. Fiske 1989) und dabei nicht

nur eigene Formen gemeinschaftlicher Bindung zu stiften, sondern auch aktiv gesell-

schaftliche Herrschaftsverhältnisse (z.B. kapitalistischer, sexistischer, rassistischer Art)

zu kritisieren.

Wir können also zusammenfassen, dass massenmediale Kommunikation ein zentra-

ler Ort für die Herstellung, Reproduktion, aber auch für die Umdeutung und Neuver-

handlung hegemonialerWirklichkeitsvorstellungen innerhalbmoderner Gesellschaften

ist. In ihrer Dauerhaftigkeit, den strukturellen Interdependenzen mit anderen Gesell-

schaftssystemen (Politik, Wirtschaft, Wissenschaft), ihrer Rollenprofessionalisierung

und gesellschaftlichen Reichweite liegt begründet, warum ihr eine zentrale Bedeutung

in der Vermittlung gesellschaftlichen Wissens zukommt. Medien sind dabei jedoch

nicht als einheitliche Vermittlungsmaschinen rassistischer Vorstellungen zu verstehen:

Vielmehr sind sie »auch einer der Orte, an dem diese Vorstellungen artikuliert, trans-

formiert, aus- und umgearbeitet werden« (Hall 1989b: 155). Neben explizit rassistischen

Inhalten wirken Hall zufolge dabei auch »liberale und humane Vorstellungen«. Sie bie-

ten den aktiven und (potentiell) kritischen Rezipierenden Vorstellungen von Gesell-

schaft an, die meist an hegemoniale Ideologien anschließen und dieses häufig auch

(aber nicht ausschließlich) reproduzieren. Wie dieses medienvermittelte Wissen von

Rezipierenden konkret angeeignet wird, ist dabei letztlich eine Frage empirischer Re-

zeptionsanalysen.

Interpersonale Kommunikation

Massenmediale Kanäle sind nun nicht die einzige Möglichkeit, Wissen über ›Mus-

lim*innen‹ bzw. ›den Islam‹ im Alltag vermittelt zu bekommen. Interpersonale

Kommunikationskontexte sind – folgt man den etwas zugespitzten Annahmen van

Dijks – von ähnlich großer Relevanz: »it is more likely that people hear about other

ethnic groups through informal talk with others or through news reports than from

mathematic textbooks, dictionaries, or during doctor’s visits« (1987: 123). Bentele und

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 149

Beck zufolge sind interpersonale Kommunikation und Massenkommunikation dabei

sowohl »historisch« als auch »aktuell miteinander verknüpft« – wobei sich »histo-

risch« auf die Entwicklung moderner Massenmedien und ihr Potential zur zeitlichen

und räumlichen Transzendierung interpersonaler Gespräche bezieht (vgl. 1994: 34).

»Aktuell« hingegen meint den Umstand, dass massenmedial vermittelte Botschaften

häufig zum Gegenstand sozialer Kommunikation werden (vgl. ebd.). Alltagsgespräche

bilden zudem die »Basis von Klatsch, Tratsch und Gerüchten«, wobei »durch alltägliche

Gespräche nicht nur eine fortlaufende Selbstvergewisserung« erfolgt, sondern auch

»ein Erzeugen von Welt« (Höflich 2016: 25). Interpersonale Kommunikation baut dabei

keinesfalls ausschließlich auf Medienberichten auf; in ihrem Rahmen können auch

persönliche Erfahrungen, Meinungen oder Emotionen ausgetauscht werden. Dabei

basiert sie – anders als bei den oben erwähnten Encounters – »oftmals auf dauerhaften

Sozialbeziehungen«, wobei die Kommunikationspartner*innen relevante Teile ihres

Alltags miteinander teilen (vgl. Bentele & Beck 1994: 35).

Nun wollen wir uns hier nicht lange mit ausführlichen Definitionen interpersona-

ler Kommunikation aufhalten; diese können an anderer Stelle nachgelesen werden (s.a.

Höflich 2016; Pürer 2014). Auch hinsichtlich ihrer soziologischen Grundlagen, wie sie

insbesondere vom Symbolischen Interaktionismus entwickelt wurden, wollen wir auf

die klassischen Texte aus Perspektive der Kommunikationswissenschaft verweisen (u.a.

Krotz 2001; 2003). Uns interessiert interpersonale Kommunikation hier mehr als all-

tägliche »Quelle« antimuslimischer bzw. differenziert-widerständiger Wissenselemen-

te. Kommunikationswissenschaftliche Wirkungsmodelle wie der Two-Step bzw. Multi-

Step-Flow of Communication sowie derMeinungsführer-Ansatz haben sich mit der Relevanz

interpersonaler Kommunikation für die Vermittlung von Medieninhalten beschäftigt.

Nach umfangreichen Revisionen geht man heute davon aus, dass in modernen Wis-

sensgesellschaften Massenmedien potentiell alle Menschen erreichen und interperso-

nale Kommunikationskontexte der Ort sind, sich über diese auszutauschen (vgl. Bur-

kart 2002: 214) – ohne dass notwendigerweise kompetente Vermittler*innen zwischen-

geschaltet sein müssen. Mit Blick auf die Interviewaussagen lässt sich mithin anneh-

men, dass Massenmedien als Quellen bzw. Referenzen in Erscheinung treten. Zudem

können interpersonale Gespräche auch dazu dienen, Erfahrungen sowie Meinungen

auszutauschen, die nicht unmittelbar aus Medienrezeptionen hervorgehen (s.o.). Mit

van Dijk können wir bei interpersonaler Kommunikation zwischen direkten und indi-

rekten Quellen unterscheiden: »We may hear about somebody’s own personal experi-

ences, or about what they have heard from others’ experiences, or about what others

have heard or read.« (1987: 123)

Internet & soziale Medien

In der computervermittelten Kommunikation verbinden sich nun massenmediale und

interpersonale Kommunikationsformen (vgl. Pürer 2014: 84). Findet diese im Internet

statt, lässt sich von Onlinekommunikation sprechen. Der aktuellen ARD/ZDF-Online-

studie zufolge sind 2021 94 Prozent der Deutschen im Internet unterwegs (vgl. Beisch &

Koch 2021: 487). Der dabei zum Einsatz kommende Kommunikationsmodus kann wie

folgt definiert werden:

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Grauzonen des Alltagsrassismus

»Onlinekommunikation ist technisch vermittelte, indirekte, teils einseitige (z.B. E-Mail),

teils gegenseitige (z.B. Internet Relay Chat), teils private, teils (teil-)öffentliche Kom-

munikation (z.B. Mailing Lists, Dienstleistungen via Internet oder teil-öffentliche

Kommunikation in sozialen Netzwerken). Online-Kommunikation ist überwiegend

Kommunikation in Abwesenheit, die Kommunikationspartner können sich gegensei-

tig meist nicht wahrnehmen, allenfalls imaginieren. Rückkopplungen sind, je nach

Kommunikationsangebot und -form, direkt oder nur indirekt möglich.« (Pürer 2014:

77, Herv.i.O.)

Dabei stellt das Web 2.0 mit seiner Vielzahl an Formaten und Diensten neue Mecha-

nismen der Koordination, Strukturierung und Vernetzung bereit, mit der sich einzelne

Nutzungsakte miteinander verbinden lassen (vgl. Katzenbach 2008: 24). Stanoevska-

Slabeva klassifiziert die Angebote des Web 2.0 in drei grundlegende Formen: 1) con-

tent-orientierte Web 2.0-Plattformen, z.B. Weblogs, Wikis und Media-Sharing Seiten

wie YouTube, auf denen das Erstellen, Verwalten, Konsumieren und Tauschen von In-

halten möglich ist. 2) beziehungsorientierte Web 2.0-Plattformen, z.B. Facebook oder

Xing, die Aufbau und Pflege von sozialen Netzwerken erlauben sowie 3) virtuelle Wel-

ten, die dreidimensionale Abbildungen (faktischer bzw. fiktionaler) Realität darstellen

(vgl. 2008: 17). Insgesamt vollzieht sich imWeb 2.0 einWandel des Laienpublikums von

Rezipierenden zu Kommunikator*innen (vgl. Neuberger, Nuernbergk & Rischke 2007:

96). Den Internetnutzer*innen von heute stehen mit ihm diverse Plattformen zur Ver-

fügung, um sich über private und öffentliche Themen auszutauschen, sich in Online-

Communities zu vernetzen, Informationen – zumeist über Algorithmen dem persönli-

chen Umfeld angepasst (vgl. Frees & Koch 2018: 398) – zu suchen oder Content anderen

Formatursprungs (z.B. via Online-Mediatheken, Radio-Streams, Online-Magazine) zu

konsumieren. Die sich dabei vollziehende »kommunikative Öffnung« (Bieber 1999: 188),

die sich sowohl in der exponentiell gestiegenen Zahl an Kommunikator*innen zeigt, als

auch in der quantitativen wie qualitativen Entgrenzung öffentlich verhandelter The-

men, wird dabei seit Jahren von Debatten über gesellschaftliche Demokratisierungs-,

Fragmentierungs- und Dezivilisierungsprozesse begleitet.

Im Mittelpunkt dieser Debatten stehen in jüngster Zeit insbesondere Fragen zu

den politischen Auswirkungen von Fake News, Hate Speech, Social Bots82 sowie zur

hegemonialen Marktposition der US-Unternehmen Facebook und Google und ihren al-

gorithmusbasierten Filtermechanismen (vgl. u.a. Avaaz-Report 2019; Reuter et al. 2019;

Baldauf, Erbner & Guhl 2018; Serrano et al. 2018; Tworek 2017). In Deutschland et-

wa nutzt mittlerweile jede*r dritte Onliner*in soziale Medien für den Nachrichtenkon-

sum; unter den 18- bis 24-jährigen sind es 50 Prozent (vgl. Hölig & Hasebring 2019: 5).

In Verbindung mit dem Erstarken rechtspopulistischer Bewegungen und dem anhal-

tenden Erfolg rechter Parteien in Europa und den USA wird sozialen Medien ein mit-

unter erhebliches Einflusspotential attestiert. So sind es rechtspopulistische Parteien

82 Als Social Bots werden automatische Accounts bezeichnet, die menschliche Online-Aktivitäten

[z.B. Antworten, Hashtag-Übernahmen] nachahmen mit dem Ziel, das Verhalten der Internet-

User zu beeinflussen [z.B. durch das Verbreiten von Werbung]. Es gilt als nachgewiesen, dass

durch diese bereits Themen-Trends auf sozialen Netzwerken manipuliert wurden (vgl. Serrano

et al. 2018: 21).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 151

wie der französische Front National oder die deutsche AfD, die auf sozialen Netzwer-

ken wie Facebook höhere Beliebtheitswerte erzielen als etablierte Politiker und Parteien

wie etwa SPD und CDU (vgl. Tworek 2017: 6). Problematisch ist jedoch nicht nur die Po-

pularität rechtspopulistischer Akteur*innen im Internet. Einer aktuellen Untersuchung

des Bürger-Netzwerks Avaaz zufolge wurdenmehr als 500 verdächtige Facebook-Seiten

mit rechtspopulistischem und -extrememGedankengut identifiziert, die im Vorfeld der

Europawahlen 2019 Falschinformationen und Hetze verbreiteten – mehr als 131 davon

in Deutschland (vgl. 2019: 6). Auch Serrano et al. sprechen von einer hohen Reichwei-

te AfD-bezogener »propaganda topics«, die sie in ihrer Analyse verschiedener Formen

von Online-Manipulation im Rahmen der Bundestagswahlen 2017 untersuchten. Dabei

stellten sie auch fest, dass fake-news-ähnliche Inhalte ausnahmslos auf die sogenannte

»Flüchtlingskrise« zielten (vgl. 2018: 18f.). Entsprechend kann davon ausgegangen wer-

den, dass das Phänomen desOnlineHate Speech sich insbesondere gegenMigrant*innen

und die liberale Gesellschaft (vgl. Krause 2017) – verstanden als humanitär, pluralistisch

und progressiv – richtet.

Während in der Debatte über den Einfluss sozialer Medien auf die Popularität rech-

ter Parteien und die ethische Entgrenzung des öffentlichen Diskurses auch traditio-

nelle Massenmedien in die Verantwortung genommen werden (vgl. Hafez 2016), stellt

sich insgesamt doch die Frage, wie sich eine öffentliche Auseinandersetzung zu ge-

sellschaftsrelevanten Themen verändert, wenn diese jenseits journalistischer Gatekee-

per auf den (rechtspopulistisch dominierten) Kanälen von Facebook, Twitter und Co.

geführt wird. Als Informations- und Erfahrungsressourcen über ›Muslim*innen‹, ›den

Islam‹ und Migrant*innen, so legen es die zitierten Forschungen nahe, sollten diese

jedenfalls mehr noch als klassische Massenmedien mit kritischer Distanz und medien-

kompetenter Haltung rezipiert werden.

Zusammenfassung

Ziel des Kapitels war es, die Bedeutung massenmedialer Diskurse als Bedeutungs-

lieferanten für Alltagsgespräche herauszustellen. Festhalten lässt sich, dass trotz der

Interpretationsaktivität der Rezipierenden und der relativen Bedeutungsoffenheit der

Texte, ein asymmetrisches Verhältnis zwischen diesen beiden Diskursformen existiert.

Massenmedien haben aufgrund ihrer institutionalisierten, hochgradig professiona-

lisierten Struktur, ihrer technischen Kapazitäten und der engen Verflechtung mit

anderen Gesellschaftssystemen wie Politik und Wirtschaft einen deutlich größeren

Einfluss auf Inhalte und Form von Alltagsgesprächen als umgekehrt. Auch wenn wir

mit Hall betonen wollen, dass Mediendiskurse alles andere als homogen oder gar pro-

grammatisch sind – im Gegenteil, eine große Bandbreite verschiedener Perspektiven

innerhalb der Medien vertreten ist83 – so tragen sie doch erheblich zur Reproduktion

hegemonialer Denkweisen innerhalb von Gesellschaft bei. Vor diesem Hintergrund

lässt sich davon ausgehen, dass im Rahmen der Interviewaussagen Referenzen auf

83 Siehe etwa journalistische Zusammenschlüssewie dieNeuenDeutschenMedienmacher*innen (ndm),

in der sich Medienschaffende mit und ohne Migrationserfahrungen vernetzen, mit dem Ziel, die

gesellschaftliche Diversität auch in den Medien sichtbarer zu machen (vgl. ndm 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Grauzonen des Alltagsrassismus

Medienberichte – implizit sowie explizit – getätigt werden. Massenmedienkommu-

nikation stellt jedoch nicht die einzige Art der öffentlichen Kommunikation dar. Mit

Gerhards und Neidhardt Systematisierung von Öffentlichkeitsebenen wird es möglich,

auch Veranstaltungen, öffentliche Proteste bzw. Demonstrationen sowie spontane En-

counters als potentielle Erfahrungsquellen antimuslimisch-rassistischer bzw. differen-

ziert-widerständiger Wissenselemente in den Aussagen der Interviewpartner*innen

zu identifizieren. Dasselbe trifft auch auf interpersonale Kommunikationskontexte

zu, in denen Medieninhalte nicht nur nachverhandelt werden, sondern die Kommu-

nikationspartner*innen auch persönliche Erfahrungen, Meinungen und Emotionen

austauschen können. Online-Kommunikation schließlich – als hybrides Querschnitts-

format – ermöglicht sowohl massenmediale als auch interpersonale Informations-,

Austausch- und Vernetzungsprozesse, wobei hier nicht nur Medienformate, sondern

auch Kommunikationsmodi (öffentlich – privat) konvergieren. Im Rahmen der vorlie-

genden Arbeit wird uns die Frage beschäftigen, inwieweit die Interviewpartner*innen

auf massenmedial, interpersonal oder online-vermittelte Kommunikationsinhalte und

-interaktionen Bezug nehmen und wie sie diese in ihre Bedeutungsproduktionen über

›Muslim*innen‹ einflechten.

2.3.2 Diskursanalytische Perspektiven auf rassistische Alltagssprache

Wir haben in den vorhergehenden Kapiteln, die ein diskurstheoretisches Schlaglicht

auf den Begriff des Rassismus werfen, immer wieder betont, dass es uns dabei auf ein

Diskurs-Verständnis ankommt, das sowohl den transindividuellen, institutionalisier-

ten Charakter von Diskursen berücksichtigt, als auch dessen praktische, vom indivi-

duellen Sprechen abhängige Komponente betont. In den nachfolgenden Ausführungen

werden diskursanalytische Überlegungen eingeführt, die eben diese Sichtweise weiter

konkretisieren. Sie sollen Aufschluss darüber geben, wie im Rahmen alltagskommuni-

kativer Diskurspraxen soziale Wirklichkeit durch die Sprechenden konkret konstruiert

wird: Welche Prozeduren, Techniken und Strategien werden benutzt, um die eigenen

Aussagen zu dem zu machen, was Jäger als ein für-wahr gehaltenes »Wissen« bezeich-

net?

Wir wenden uns zu diesem Zweck einem der führenden Diskursanalytiker des eng-

lischsprachigen Raums zu, Jonathan Potter, der in seiner Einführung Representing Rea-

lity (1996) verschiedene diskursive Praktiken vorstellt, die Aufschluss darüber geben,

wie das Gesagte als faktisch konstruiert wird und welche Handlungen mittels faktischer

Beschreibungen (»factual descriptions«) vollzogen werden. In Potters eigenen Worten:

»First, how are descriptions produced so they will be treated as factual? That is, how

are they made to appear solid, neutral, independent of the speaker, and to be merely

mirroring some aspect of the world? […] Second, how are these factual descriptions put

together in ways that allow them to perform particular actions?What kind of activities

are commonly done using descriptions? And why might descriptions be suitable for

doing those activities?« (1996: 1)

Wir wollen uns nachfolgend zunächst mit dem rhetorischen Charakter von Alltagsdis-

kursen beschäftigen. Dabei spielt die von Michael Billig – einem weiteren namhaften

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 153

Diskursanalytiker aus dem Feld der Diskursiven Psychologie – aufgestellte These von

der rhetorischen Natur interpersonaler Interaktionen eine zentrale Rolle (vgl. 1991: 143).

Im Anschluss werden die von Potter herausgearbeiteten diskursiven Prozeduren dar-

gestellt, die, der »double orientation« faktischer Beschreibungen folgend, nach hand-

lungsorientierten Prozeduren und epistemologisch orientierten Prozeduren unterschieden wer-

den (vgl. 1996: 108). Darauf folgt eine ergänzende Übersicht über die für die Analyse

ebenfalls wichtigen Begriffe Topoi, Narrativ und Kollektivsymbol sowie abschließend eine

Auseinandersetzung mit dem Konzept des ideologischen Dilemmas, welches ebenfalls auf

die Arbeiten Billigs (vgl. Billig et al. 1988) zurückgeht.

2.3.2.1 Rhetorische Funktionen rassistischer Sprache

Indem wir uns zunächst den rhetorischen Funktionen von Sprache – und insbeson-

dere rassistischer Alltagssprache – zuwenden, nehmen wir ernst, worauf Billig und

Kolleg*innen mit ihrem rhetorischen Ansatz innerhalb der Sozialpsychologie anheben:

»The rhetorical approach to social psychology points to the importance of argumenta-

tion in social life and draws a connection between arguing and thinking.« (Billig 1991:

142) Konkreter noch wird betont, dass Ideologien keinesfalls notwendigerweise die

Wahrnehmungen der Leute im Alltag determinieren bzw. unterdrücken (wie dies etwa

nach klassisch-marxistischem Verständnis gedacht würde). Vielmehr stellen Ideolo-

gien, eben auch rassistische, die symbolischen Ressourcen zur Verfügung, mit denen

das alltägliche Argumentieren und Denken überhaupt möglich wird (vgl. Billig et al.

1988). Indem Billig die rhetorisch-argumentativen Aspekte von Alltagssprache hervor-

hebt, entwirft er gleichzeitig ein Gegenkonzept zum klassisch-sozialpsychologischen

Verständnis von Einstellungen.84 Anstatt (verbalisierte) Einstellungen als individuelle

Evaluationen in Reaktion auf einen (sozialen) Stimulus zu konzeptualisieren, begreift

er diese als Positionierungen innerhalb existierender gesellschaftlicher Kontroversen:

»Every attitude in favor of a position is also, implicitly but more often explicitly, also a

stance against the counter-position. Because attitudes are stances onmatters of contro-

versy, we can expect attitude holders to justify their position and criticize the counter-

position.« (Billig 1991: 143, Herv.i.O.)

Potter zufolge kann dasselbe Argument, das hier für Einstellungen greift, auch auf fak-

tische Beschreibungen angewandt werden. »The consequence of emphasizing rhetoric

here will be that, when descriptions are analysed, part of the interest will be in what

alternative claims or arguments are being undermined.« (1996: 106) Eine Eigenschaft

84 Siehe hierzu auch Kap. 1.1.2. Potter grenzt seinenAnsatz von der klassischen Persuasionsforschung

ab: »Often rhetoric is treated as virtually synonymous with persuasion […]. However, this can eas-

ily turn the study of rhetoric into an exercise in cognitive psychology. It will treat the answer to

the question of whether rhetoric is effective as dependent on an assessment of whether there has

been a change in mental state in the audience. The way rhetoric is used here will not depend on

psychological judgements of this kind. Instead, rhetoric will be treated as a feature of the antag-

onistic relationship between versions: how a description counters an alternative description, and

how it is organized in turn, to resist being countered.« (1996: 108)

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Grauzonen des Alltagsrassismus

aller Beschreibungen sei mithin die Tatsache, dass sie einer Reihe anderer konkurrie-

render Beschreibungen – tatsächlich oder nur potentiell – widerspricht. Jede Aussage

basiert mithin auf Entscheidungen, die die sprechende Person trifft, sei es nun bewusst

oder – wie für Alltagskontext üblicher – unbewusst.

Wie sieht dieses »countering«/widersprechen und »undermining«/unterwandern

anderer potentieller Beschreibungen nun konkret aus? Worin lässt sich das »reify-

ing«/vergegenständlichen der eigenen Beschreibungen als unhinterfragte Tatsachen

erkennen? Potter unterscheidet hier zwischen einer offensiven und einer defensiven

Rhetorik: Erstere legt es darauf an, alternative Versionen zu bearbeiten, zu beschädigen

oder neu zu »framen«. Dabei geht es v.a. darum, fremde Positionen als motiviert,

verzerrt oder falsch darzustellen. Letztere zielt hingegen darauf ab, sich vor unter-

wandernden und widerlegenden Argumenten zu schützen. Dies wird diskurspraktisch

realisiert, indem die eigenen konstruierten Wirklichkeitsversionen als solide, faktisch

und unzweifelhaft präsentiert werden. Der Inhalt der Beschreibung – ein Gedanke,

ein Ereignis, eine Reihe von Umständen – werden dabei objektiviert, ihr Konstrukti-

onscharakter unsichtbar gemacht (vgl. ebd.: 107). Eine Analyse alltagskommunikativer

Diskurspraxen sollte, das lässt sich an dieser Stelle schlussfolgern, stets einen doppel-

ten Fokus einnehmen: sowohl auf die defensiven als auch auf die offensiven Techniken

achten. Wir werden mithin fragen, auf welche Weise die Interviewpartner*innen ihre

Aussagen über ›Muslim*innen‹ als Tatsachen präsentieren und wie sie sich gegen

etwaige (antizipierte) Gegenargumente schützen.

Dies ist zunächst einmal eine eher allgemeine Frage an unser Material. Sie lässt

sich vor dem Hintergrund detaillierterer Ausführungen zu den rhetorischen Funktio-

nen von Alltagssprache weiter konkretisieren. Diesem Ziel widmen wir uns im nun

folgenden Kapitel, welches die oben angesprochene »Doppel-Orientierung« faktischer

Beschreibungen in konkrete diskursive Techniken und Prozeduren auffächert.

Rhetorische Funktionen: Handlungsorientierte und epistemologisch orientierte Techniken

Zunächst einmal soll die Unterscheidung Potters in handlungsorientierte und episte-

mologisch orientierte Beschreibungstechniken noch einmal aufgegriffenwerden.Hand-

lungsorientierungmeint hier, dass Beschreibungen von den Sprechenden gebraucht wer-

den, um eine bestimmte Handlung auszuführen. Diese kann durch sie selbst vollzogen

oder aber eine andere Person kann durch die Beschreibung zu einer Handlung auf-

gefordert werden. Epistemologische Orientierung meint hingegen den Aufbau einer Be-

schreibung mit dem Ziel, diese als »reine Beschreibung« zu präsentieren, »[to] tell it

how it is« (Potter 1996: 108, Herv.i.O.). Die epistemologische Orientierung muss dabei

selbst als eine Form der Handlung verstanden werden, als eine Art kommunikativer

Konstruktionsprozess: »it is something built by speakers or writers – although it does

not assume that this building is necessarily, even often, conscious or strategic«. Zudem

zielt der Begriff »epistemologisch« keinesfalls auf eine philosophische Auseinanderset-

zung mit dem Ziel, wahre von falschen Aussagen zu trennen. Vielmehr geht es um den

»practical, situated concern with making descriptions credible« (ebd.: 121).

Selbstverständlich handelt es sich bei Potters Klassifikation um eine analytische

Trennung, die in der Empirie mit großer Wahrscheinlichkeit in verschiedenen Misch-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 155

formen au�tritt. Dies wird schon daran ersichtlich, dass jeder Beschreibung ein kom-
munikativer Konstruktionsprozess zugrunde liegt, auch dann (oder gerade dann), wenn
sie mit einer gezielten Handlungsau�forderung verbunden ist. In den nachfolgenden
Übersichten haben wir die verschiedenen Techniken, wie sie von Potter vorgestellt und
diskutiert werden, zusammengefasst. Wir haben diese nicht vollständig übernommen,
sondern nur diejenigen selektiert, die für den Untersuchungsgegenstand relevant er-
scheinen. In den untenstehenden Tabellen werden die Techniken jeweils benannt und
in ihrer Funktion beschrieben. Ein knappes Beispiel�–�das die Komplexität gerade sub-
tiler und impliziter Techniken jedoch keinesfalls einfangen kann, für diese sei auf den
Originaltext verwiesen�–�soll sie veranschaulichen. Die Übersichten sollen die anschlie-
ßende Materialanalyse vorbereiten und systematisieren. Sie sollen uns dazu dienen,
entsprechende Techniken und Prozeduren in den Aussagen der Interviewpartner*innen
in Bezug auf ›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹ identifizieren und theoretisch einordnen
zu können�–�insbesondere hinsichtlich der Frage, welche diskurspraktischen Erschei-
nungsformen ein (impliziter) Alltagsrassismus annehmen kann.

Wir beginnen zunächst mit den epistemologisch orientierten Techniken, die wir in
zwei separaten Tabellen darstellen. Tabelle 1 fasst jene Techniken zusammen, die ei-
ne spezifische Beziehung zwischen der »faktischen Beschreibung« einerseits und dem
bzw. der Sprechenden anderseits konstruieren (vgl. Potter 1996: 122�f.). Tabelle 2 liefert
einen Überblick über verschiedene Externalisierungstechniken, die die beschriebenen
Objekte, Handlungen etc. als objektiv existent präsentieren; die Involviertheit der Spre-
cher*innen wird dabei unsichtbar gemacht (vgl. ebd.: 150�f.).

Tabelle 1 (Fortsetzung auf S. 156)

EPISTEMOLOGISCH ORIENTIERTE TECHNIKEN

FOKUS: BEZIEHUNG ZWISCHEN GESAGTEM UND SPRECHER*INNEN

TECHNIK FUNKTION, BESCHREIBUNG & BEISPIEL

HINWEISE AUF ANTEILE/INTERESSEN ANDERER
= Diskreditierung alternativer Wirklichkeitsbeschreibungen

Anteils- &
Interessensunterstellungen
[Suggestion of Stake &
Interest]

O�fensive Rhetorik, die Zweifel gegenüber einer oder mehrerer
alternativer Versionen äußert, indem die Quelle als
unglaubwürdig oder strategisch motiviert präsentiert wird.
Bsp.: »…ist ja irgendwie klar, dass die das so darstellen…«

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Grauzonen des Alltagsrassismus

�

ANTEILS-/INTERESSENSMANAGEMENT
= Umgang mit antizipierten Unterstellungen gegenüber den eigenen Wirklichkeitsbeschreibungen

Demonstration von Neutralität O�fensive Rhetorik, die eine Distanz zwischen Sprecher*in und
Gesagtem konstruiert; Verantwortlichkeits- und
Interessensunterstellungen werden damit abgewehrt (gerade bei
kontroversen Themen). Eine Möglichkeit zur Umsetzung ist das
Zitieren Dritter oder allgemeiner Meinungen.
Bsp.: »Die Leute denken ja o�t, dass…«; »Es wird behauptet, dass…«

Schutz vor Anteils- &
Interessensunterstellungen
[Stake Inoculation]

Defensive Rhetorik, die Zweifeln an der eigenen Beschreibung
vorbeugt, indem sie besonders glaubha�t und faktenbasiert
präsentiert wird.
Bsp.: »Ich habe das selbst beobachtet, gelesen, gesehen, gehört…
etc.«

Geständnis von Anteil &
Interesse
[Stake Confession]

O�fensive Rhetorik, die ein o�fensichtliches Eigeninteresse direkt
anspricht und damit Glaubwürdigkeit bzw. Objektivität
konstruiert.
Bsp.: »Obwohl ich nicht ganz frei bin von…, muss ich dennoch
sagen, dass…«

Subtile Formen Implizite Hinweise auf das Desinteresse des*r Sprechenden, um
Interessensunterstellungen abzuwehren, z.B. durch ein Anzeigen
von Faktenunsicherheit. Schwer o�fenzulegen bzw. nachzuweisen.
Bsp.: »…oder so…«; »…ich weiß nicht…«

KOMPETENZZUWEISUNGEN DURCH KATEGORISIERUNG
= Verwendung faktizitätssteigernder, personenbezogener Kategorien (z.B. kompetent, erfahren,
bekannt…)

Freund-Zuweisung O�fensive Rhetorik, die das Gesagte glaubwürdig macht, indem es
auf eine persönliche Nähe zur Quelle hinweist.
Bsp.: »Ein Freund hat erzählt, dass…«

Freund-eines-Freundes-
Zuweisung

Defensive Rhetorik, die jegliche persönliche Verantwortung für das
Gesagte abwehrt, dabei dennoch Glaubwürdigkeit suggeriert.
Bsp.: »Einem Freund eines Freundes ist … passiert.«

Berufe, Funktionen, Autoritäten O�fensive Rhetorik, die das Gesagte auf verlässliche Personen
zurückführt, die qua Beruf, Funktion oder Reputation über
Autorität und damit über eine hohe Glaubwürdigkeit verfügen.
Bsp.: »Ein bekannter Polizist erzählte mir kürzlich…«

KATEGORIENMANAGEMENT
= Reklamation faktizitätssteigernder Kategorien für sich

Beanspruchung von Normalität
und Glaubha�tigkeit

Defensive Rhetorik, die die eigene Person der Kategorie des
Normalen, Gewöhnlichen und Glaubwürdigen zuordnet.
Bsp.: »Ich war mit [einer gewöhnlichen Sache] beschä�tigt, doch
dann passierte [etwas sehr Außergewöhnliches].«

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 157

Tabelle 2 (Fortsetzung auf S. 158)

EPISTEMOLOGISCHORIENTIERTETECHNIKEN

TECHNIKENZUR EXTERNALISIERUNGDESGESAGTEN [CONSTRUCTING »OUT-THERE-NESS«]

TECHNIK FUNKTION,BESCHREIBUNG&BEISPIEL

VERWENDUNGEINES EMPIRISTISCHENDISKURSES

Passiv-Konstruktionen Offensive Rhetorik, die die persönliche Involviertheit des*r

Sprechenden unsichtbarmacht.

Bsp.: »Es stellt sich heraus, dass…« anstatt »Ich fand heraus, dass…«

Personifikationen Defensive Rhetorik, die Objekte oder Ereignisse »handeln« lässt. Die

Involviertheit des bzw. der Sprechendenwird unsichtbar gemacht.

Die Notwendigkeit, die Aussageweiter zu belegen, wird reduziert.

Bsp.: »Die Angst der Bevölkerung nimmt zu…«

Fakten sprechen lassen Offensive Rhetorik, die auf Forschungen verweist, umdie eigene

(oftmals kontroverse) Position durch unverrückbare Fakten zu

stützen. »Fakten« erscheinen dabei nicht als interpretiert, sondern

»sprechen für sich«.

Bsp.: »Die Ergebnisse/Berichte/Fakten zeigen, dass…«

KONSTRUKTIONVONKONSENSUNDBESTÄTIGUNG

Anrufung einer anonymen

Allgemeinheit

Offensive Rhetorik, die die eigene Aussage als allgemein geteilt

präsentiert.

Bsp.: »Man ist derMeinung, dass…«

Aufreihung unabhängiger

Zeug*innen

Offensive Rhetorik, die die eigene Beschreibung stützt, indem

verschiedene, voneinander unabhängige Beobachter*innen

dasselbe konstatieren.

Bsp.: »Angela fand heraus…, dann sah Betty…, auch Franka

beobachtete…«

Andere sprechen lassen

[Active Voicing]

Defensive Rhetorik, die Aussagen anderer als direkt zitiert

präsentieren und damit als eigenständige »Stimmen« in das

Gesagte einbinden. Die eigene Position kann damit bestätigt

werden.

Bsp.: »Und er sagte dann, ›Oh, das ist ja furchtbar!'…«

DETAILREICHTUMUNDNARRATIONEN

Interne Fokalisierung Offensive Rhetorik, die die eigenen Beschreibungen als »objektive

Realität« detailreich aufwertet. Die Perspektive eines direkt

Beobachtendenwird eingenommen und seine bzw. ihre Gefühle

undGedanken thematisiert. Die Perspektive ist so konstruiert,

dass die Zuhörenden diese übernehmen können.

Bsp.: »Ichwar plötzlich in diesemRaumund fühltemich

merkwürdig beklemmt…«

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Grauzonen des Alltagsrassismus

Direkte Zeugenschaft Offensive Rhetorik, die die eigenen Beschreibungen als besonders

lebendig, plastisch und spezifisch präsentiert. Deutungenwerden

vermieden und so den Zuhörenden überlassen.

Bsp.: »Draußenwurde es langsamdunkel und ein leichterWind

kam auf…«

Redewendungen Defensive Rhetorik, die die eigenen Beschreibungen abrunden und

weniger angreifbarmachen.

Bps.: »Naja, so spielt das Leben, nicht wahr?«

Neben der epistemologischen Orientierung von Beschreibungen, die insofern selbst

eine spezifische Form der Handlung darstellt, als es sich bei ihr um einen auf Faktizität

zielenden Konstruktionsprozess handelt, lassen sich auch dezidiert handlungsorien-

tierte Techniken identifizieren. Diese sind, wie Potter betont, lediglich analytisch von

ersteren zu trennen. So stellt in konkreten Interaktionssituationen jede Art von Inter-

essensmanagement auch eine konkrete Handlung in Bezug auf das Gegenüber dar, die-

sem von sich das Bild eines bzw. einer integren Bürger*in zu vermitteln. Da es sich bei

dieser Eigenschaft von Beschreibungen um ein sehr weites, differenziertes Feld handelt

(vgl. Potter 1996: 176), wollen wir uns in der nachfolgenden Tabelle lediglich auf ein paar

allgemeine Aspekte konzentrieren (vgl. ebd.: 176ff.).

Tabelle 3

HANDLUNGSORIENTIERTETECHNIKEN

TECHNIKENZUR CHARAKTERISIERUNGVONEREIGNISSEN, HANDLUNGEN, PERSONEN ETC.

TECHNIK FUNKTION, BESCHREIBUNG&BEISPIEL

KATEGORISIERUNGUNDONTOLOGISCHEMANIPULATION

Kategorisierungen in konkreten

Situationen

Handlung: 1) Objekte, Personen, Ereignisse, Handlungenwerden

mit bestimmten Eigenschaften versehen. 2) Es wird eine

bestimmte Beziehung zwischen Sprechenden und Zuhörenden

etabliert. 3) Die Gesprächssituation selbst wird definiert.

Nominalisierung Handlung: Handlungen und Prozesse werden so dargestellt, dass

Urheber*innen unsichtbar werden. Verantwortungsfragenwerden

damit umgangen.

Bsp.: »Die Tötung der Verdächtigenwar…« statt »Die Polizei tötete

die Verdächtigen…«

Intentionalisierung Handlung: Ereignisse, Handlungen, Prozesse werden so

dargestellt, als wären sie von einer odermehrerer Personen

intendiert.

Bsp.: »AngelaMerkels Rede sorgte für Tumulte im Publikum.«

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 159

OntologischeManipulation (was

nicht genanntwird)

Handlung: Fokussierung bestimmter Aspekte eines Phänomens,

während andere verdeckt bzw. unbenannt bleiben.

Bsp.: »Merkel wirkte während der gesamte Rede Trumpsmental

abwesend.«

EXTREMISIERUNGUNDMINIMISIERUNG

Extremfall-Formulierungen Handlung: Zur Stützung eines Arguments werden die

Eigenschaften des besprochenen Gegenstands überhöht.

Bsp.: »Das zerstörte Autowar brandneu.«

Quantifizierungen Handlung: Verschiedene Rechenprozeduren können einen Effekt

besonders klein oder besonders groß erscheinen lassen.

Bsp.: »1,3 Prozent aller Salafisten seien laut Statistik gewaltbereit,

das sind fast 100.000 Personen!«

Verharmlosung/Euphemismus Handlung: Ein (sozial tabuisiertes) Ereignis wird in seiner

Erscheinung als wenig problematisch dargestellt.

Bsp.: »Der Kriegwar imGrunde nur ein kurzer Zwischenfall.«

NORMALISIERUNGUNDABNORMALISIERUNG

Kontrastierung Handlung: EineHandlung etc. wird als abnormal klassifiziert,

indem sie einer normalenHandlung etc. gegenüber gestellt wird.

Bsp.: »Während die anderen sich entspannten, war Lea jedesMal

extremnervös.«

3-teilige Liste& allgemeine »list-

completers«

Handlung: Eine Aufzählung besteht aus drei Teilen, um eine

allgemeine Aussage zu stützen. Bei unvollständigen Aufzählungen

werden oft »list-completers« wie »etc.« oder »und soweiter«

eingesetzt. Die Generalisierbarkeit der Aussagewird damit

unterstützt.

Bsp.: »Alle gutenMusiker sterben früh: AmyWinehouse, Jim

Morrison usw.«

Routinen vs. Ausnahmen Handlung: EineHandlung etc. wird als Routine dargestellt, z.B.

durch temporale Adverbien,Wiederholungen anzeigende Verben,

Pluralisierungen, Beispielangaben fürMuster.

Bsp.: »Wir haben oft gestritten, wie es üblich ist in gesunden

Beziehungen.«

2.3.2.2 Sprachliche Verstrickungen: Topoi, Kollektivsymbole, Metaphern,

Mythen, Narrative

Wir wollen nachfolgend und in Ergänzung zu den oben aufgelisteten (jedoch keines-

falls vollständigen) rhetorischen Techniken einige zentrale Analysebegriffe ergänzen,

die insbesondere in der diskursanalytischen Forschung Verwendung finden und uns

für die angestrebte Analyse hilfreich erscheinen. Da es sich beim Datenmaterial um

situierte Alltagsdiskurse handelt, die aufgrund der kontroversen Thematik erhebliche

argumentative Anteile haben, wollen wir zunächst den Begriff des Topos klären. Topoi

wurden bereits in der antiken Rhetorik verwendet als »›Orte‹, an denen Argumente

aufgefunden werden können, die eine Rede überzeugend machen« (Wengeler & Ziem

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Grauzonen des Alltagsrassismus

2010: 343). Dies schließt plausibel an die vorhergehenden Betrachtungen zur Quali-

tät von Diskursen als »faktische Beschreibungen« an, da auch hier interessiert, wie die

Sprechenden ihre Aussagen als plausible, glaubhafteWirklichkeitsbeschreibungen kon-

struieren. Mit dem Begriff des Topos wird dabei noch einmal dezidiert auf die inhalt-

liche Ebene der Interviewaussagen verwiesen. Zudem sollen die Begriffe Kollektivsym-

bol, Metapher, Mythos und Narrativ eine pointierte – für heuristische Zwecke angemes-

sene – Klärung erfahren. Bei ihnen stehen noch einmal stärker die bildhaften Kompo-

nenten von Alltagssprache, deren Plausibilitätsanspruch sowie ihr kollektiv-identitäts-

tiftender (bzw. exkludierender) Charakter im Mittelpunkt.

Topos

Im Bereich der deutschsprachigen diskursanalytischen Forschung hat sich insbeson-

dere Wengeler um die theoretische Reflexion und analytische Verwendung des Begriffs

Topos verdient gemacht. Seine wegweisende Arbeit über die Argumentationsstruktu-

ren und historischen -konjunkturen des Migrationsdiskurses in Deutschland mündete

in einer umfassenden Topos-Typologie, die sowohl die zeitliche Persistenz einwande-

rungskritischer Argumentationsrepertoires aufzeigte als auch die argumentative He-

terogenität des gesellschaftlichen Gesamtdiskurses über Einwanderung (vgl. Wengeler

2003). An seinem Verständnis des Topos-Begriffs wollen wir uns hier orientieren. Poin-

tiert beschreibt er diesen als »geeignetes analytisches Instrument, mit dem die ›nur‹

plausiblen, unabhängig von ihrem Wahrheits- und Richtigkeitsgehalt überzeugungs-

kräftigen Argumentationen erfasst werden können« (Wengeler 2006: 15). Dabei geht es

ihm nicht um einen Abgleich mit formal-logischen oder ontologischen Begründungen

bzw. Wirklichkeitsbeschreibungen, sondern um »das Erkennen der üblichen und ver-

breiteten Denkweisen in einem Themenfeld, die mit ›Wahrheit‹ oder ›Logik‹ nichts zu

tun haben müssen« (Wengeler 2003: 178). Topoi wirken dabei als »Schlussregeln«, die

es ermöglichen, einer strittigen Aussage durch ein unstrittiges Argument Plausibilität

zu verleihen. Zusammenfassend charakterisiert er Topoi wie folgt (vgl. ebd.: 178ff.):

• als Argumentationsmuster, die auf Plausibilität und Überzeugungskraft, jedoch weni-

ger auf einer logischen »Wahrheit« der angeführten Argumente gründen,

• als Schlussregeln zwischen einer Aussage (Argument) und einer Schlussfolgerung

(Konklusion), durch welche ein bestimmter Zusammenhang postuliert wird, z.B. ein

normativ-kausaler in der Logik des »Wenn…, dann…«,

• als nicht selten sprachlich implizite Argumentationsstrukturen, die durch die For-

schenden zunächst interpretativ erschlossen werden müssen,

• als nach allgemeinen und besonderen Topoi unterscheidbar. Zu ersteren zählt er

Schlussregeln, die inhaltlich unbestimmt sind, also in verschiedenen Themen-

kontexten vorkommen können (z.B. Referenzen auf Autoritäten, Diskreditierung

des Gegners); zu letzterem gehören konkrete, inhaltlich spezifizierte und auf ein

Themenfeld beschränkte Schlussregeln (z.B.Weil das Recht auf Asyl besteht, sollten

Kriegsflüchtlinge nicht an den Grenzen abgewiesen werden) sowie

• im Sinne eines »kommunikativen Topos« schließlich als Denkmuster, »die bezogen

auf ein Thema zum kollektiven Wissensvorrat von Gruppen gehören und aus de-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 161

nen konkrete Argumente kommunikativ ›generiert‹ und eingesetzt werden können«

(ebd.: 227).

Zudem handelt es sich bei Topoi um

»Argumentationsmuster, die nicht immer in gleicher Weise sprachlich materialisiert

werden müssen, die aber in vielen Texten als immer wieder ähnlich vorkommende,

aber nur interpretativ zu erschließende gleiche, auf Plausibilität zielende Herstellung

von Sachverhaltszusammenhängen vorkommen. Als Analysekategorie erlauben Topoi

es, auch dort wiederkehrende und für bestimmte Diskurse zentrale sprachliche Wirk-

lichkeitskonstruktionen zu erkennen, wo die sprachliche Realisierung unterschiedlich

ausfällt.« (Wengeler & Ziem 2010: 343)

Ein anschauliches Beispiel aus der Typologie Wengelers stellt der »Belastungs-Topos«

dar. Dessen Logik funktioniert wie folgt: »Weil eine Person/eine Institution/ein Land

mit bestimmten Problemen stark belastet oder überlastet ist – oder weil eine solche Be-

lastung droht, sollten Handlungen ausgeführt werden, die diese Belastung vermindern

bzw. verhindern.« (Wengeler 2003: 303) Es handelt sich hier um einen Topos, der aus ei-

ner bestimmtenWirklichkeitsdeutung bzw. -wahrnehmung erforderliche Maßnahmen

ableitet; dabei wird auf normative Weise von einer Ursache auf eine Folge (Belastung

Gegenmaßnahmen) geschlossen bzw. von der befürchteten Folge auf die Verhinderung

der Ursache (Überforderung Präventivmaßnahmen).

Fassen wir dieses zusammen, so geht es bei der Identifikation von Topoi in den All-

tagsdiskursen der Interviewpartner*innen um das Herausarbeiten von Argumentati-

onsmustern, mit denen bestimmte Meinungen, Handlungen oder Sachverhalte über-

zeugend begründet, erklärt oder gerechtfertigt werden (vgl. Wengeler 2006: 15). Zu berück-

sichtigen ist, dass Topoi historischen Wandlungsprozessen unterliegen und sozial ge-

teilt werden, weswegen sie in spezifischen Themenzusammenhängen immer wieder

auftauchen, allerdings in variierenden sprachlichen Formen. Sie präsentieren sich zu-

dem oftmals implizit, was ein interpretatives Analyseverfahren notwendig macht. Weil

Topoi nicht selten in Gestalt von Metaphern – oder sogenannten Kollektivsymbolen als

»metaphorische Komplexe« (Link 2008: 125) – in Erscheinung treten (vgl. Wengeler &

Ziem 2010: 343), wollen wir uns nachfolgend diesen beiden Analysebegriffen näher zu-

wenden.

Kollektivsymbole, Metaphern & Mythen

Der Begriff des Kollektivsymbols wurde maßgeblich vom Literaturwissenschaftler und

Diskurstheoretiker Jürgen Link geprägt.Mit ihm lässt sich erneut an die Frage anschlie-

ßen, wie in den Aussagen der Interviewpartner*innen Plausibilität in Bezug auf mus-

lim- bzw. islambezogene Bedeutungsproduktionen hergestellt wird – Margarete Jäger

erklärt warum:

»Die Funktion dieser Symbole liegt nicht nur darin, dass bildhaft und plausibel gespro-

chen wird. Darüber hinaus könnenmit Hilfe von Kollektivsymbolen Argumente unter-

mauertwerdenunddiese dadurch als unangreifbar erscheinen,weil die (Schein-)Logik

der Symbole keinen oder kaumWidersprüche erlaubt.« (2008: 463)

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Grauzonen des Alltagsrassismus

Link zufolge handelt es sich bei Kollektivsymbolen um bildhafte Formen der Kombina-

tion, Kopplung und Integration verschiedener Spezialdiskurse – also beispielsweise der

Verbindung von Fußball-, Literatur- und Kriegsdiskurs im Satz »Das DFB-Pokalfinale

war ein Kampf ›David-gegen-Goliath‹, wobei David über die perfiderenWaffen psycho-

logischer Kriegsführung verfügte«. Hier wird ein Diskurselement aus einem Spezial-

diskurs auf einen anderen – oder mehrere andere – übertragen, wobei im Mittelpunkt

ein »interdiskursives Konzept«, hier die Idee des gewieften Underdogs, steht. Link kon-

kretisiert:

»Unter Kollektivsymbolik sei also die Gesamtheit der am weitesten verbreiteten Al-

legorien und Embleme, Vergleiche und metaphorae continuatae, Exempelfälle, an-

schauliche Modelle und Analogien einer Kultur verstanden.« (2008: 125)

Jäger und Jäger zufolge kann das System der Kollektivsymbolik als ein »wichtiges dis-

kurstragendes und -stützendes Element angesehen werden« (2007: 39). Ihre diskurs-

stabilisierende Funktion erhalten Kollektivsymbole insbesondere über zwei Eigenschaf-

ten: Erstens, indem sie sowohl rationales als auch emotional gefärbtes Wissen produ-

zieren, »weil und indem sie komplexe Wirklichkeiten simplifizieren, plausibel machen

und damit in spezifischer Weise deuten«. Zweitens, indem sie dieses Wissen innerhalb

einer spezifischen gesellschaftlichen Ordnung erzeugen, welche wiederum bestimmte

Handlungslogiken und -optionen nahelegt (vgl. ebd.: 39ff.). Während uns der zweite

Aspekt klar an die Verkopplung von Ideen und Praxen erinnert, die wir im Rahmen

der rassismustheoretischen Vorüberlegungen dieser Arbeit diskutiert haben, lässt sich

der erste Aspekt veranschaulichen, indem wir etwas genauer auf die Verkettungsre-

geln von Kollektivsymbolen schauen. Jäger bezeichnet diese auch als Katachresen oder

Bildbrüche, die »Zusammenhänge zwischen Aussagen und Erfahrungsbereichen stif-

ten, Widersprüche überbrücken, Plausibilitäten erzeugen« (2009: 134). Anhand eines

Beispiels aus dem Einwanderungsdiskurs erläutern Jäger und Jäger deren Funktions-

weise. Im Beispiel wird deutlich, dass die sogenannten »Bildspender«, also Spezialdis-

kurse, innerhalb eines Aussagekomplexes mehrfach wechseln können, ohne dass in-

haltliche oder stilistische Brüche offenbar werden oder Plausibilität verloren geht. Das

von ihnen gewählte Medienbeispiel wollen wir in etwas gekürzter Form der Nachvoll-

ziehbarkeit halber zitieren.

»Einer Bevölkerung, die sich vor Invasion geschützt fühlt, kann die Verantwortung für

das Elend derWelt leichter nahe gebrachtwerden als einer solchen, die Angst vor einer

ÜberschwemmungdurchdieNotleidendenhat. Es gibt genug zu tun fürAusländerfeind-

lichkeit, auch wenn man die Fremden nicht mehr ans Knusperhäuschen heranlockt, es

gibt Größeres zu tun, als ihnen in dessen Käfig auf dem Hinterhof zu garantieren. […]

Nur weil man den chaotischen Zustrom durch eine bewusste Fremdenpolitik ersetzen

will, verliert man seine vom Linkssein herübergerettete Identität keineswegs…« (FAZ-

Artikel vom 17.11.1992, zitiert nach Bade 1994: 107).85

85 Die Kursivierungen sind z.T. von Jäger und Jäger übernommen; sie markieren die verschiedenen

Kollektivsymbole.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 163

Die Autor*innen Jäger und Jäger konstatieren einenWechsel von einer Militär- zu einer

Flutsymbolik, dann zu einer Haussymbolik, die schließlich erneut in eine Flutsymbolik

mündet (vgl. 2007: 45f.). Der integrierende Effekt von Kollektivsymbolen lasse sich dar-

an erkennen, dass sie Widersprüche verdecken, die sich durch die Verschiedenheit der

referenzierten Spezialdiskurse ergeben. Zudem erschweren sie alternative bzw. Gegen-

argumente zur entsprechendenThematik, da sich die verwendeten Metaphern – Krieg,

Flut,Haus – nicht nur auf konkrete Vorgänge beschränken, sondern in ihrer Bildhaftig-

keit expandieren können (auch dann,wenn Einwanderungsbewegungen nicht gleich als

»Invasion« wahrgenommen werden, können sie doch eine Reihe kleinerer (kultureller)

»Scharmützel« verursachen).86

Da Link im Rahmen seiner Theorie der Kollektivsymbole von einem »expandieren-

den metaphorischen Komplex« spricht, wollen wir uns in aller Kürze auch dem Begriff

der Metapher sowie – in Anlehnung an Saussures semiologische Grundlagen vom An-

fang dieses letzten theoretischen Teilkapitels – dem Begriff des Mythos zuwenden.

Metaphern, vom griechischenmetaphora = Übertragung abgeleitet, bezeichnen einen

uneigentlichen, bildlichen Ausdruck für einen Gegenstand, eine Eigenschaft oder ein

Geschehen (vgl. von Wilpert 2001: 513). Sie bestehen

»aus einem abgekürzten Vergleich, indem ein/e Wort/Wortgruppe […] aus dem ei-

gentlichen Bedeutungszusammenhang auf einen anderen, im entscheidenden Punkt

durch Ähnlichkeit oder Analogie vergleichbaren, doch ursprünglich fremden Vor-

stellungsbereich übertragen wird, doch ohne formale Ausführung des Vergleichs im

Nebeneinander der Werte (›so – wie‹) unmittelbar und komplex anstelle desselben

tritt« (ebd.).

Folgt man der Ausarbeitung Lakoffs und Johnsons, finden Metaphern keinesfalls nur

im Kontext poetischer Sprache oder rhetorischer Gesten Anwendung. Vielmehr durch-

dringen Metaphern das Alltagsleben und damit nicht nur Sprache, sondern auch Den-

ken und Handeln (vgl. 1998: 11). Innerhalb der Umgangssprache sind sie dabei oft ver-

blasst und unbewusst; nicht selten entstehen sie aus Sprachtabus (vgl. vonWilpert 2001:

513). IndemMetaphern konventionelle Bedeutungen überlagern und neue Bedeutungen

schaffen, fungieren sie gleichsam als Filter (vgl. Sarasin 2011: 75): Sie »ermöglichen die

86 Jäger und Jäger fassen nach Link die wesentlichen Eigenschaften von Kollektivsymbolen zusam-

men (vgl. 2007: 43f.). Wir geben diese hier wieder: 1) sprechen sie von einer »syntagmatischen

Expansivität«, also der Fähigkeit von Kollektivsymbolen, weitererzählt zu werden. Es tun sich da-

bei weitere Symbolfelder auf (bei »Flut«:Welle, Boot, Ufer, Gebiet, Ertrinken etc.). Zudemzeichnen

sich Kollektivsymbole aus durch: 2) ihre semantische Sekundarität, das Bezeichnete (»Flut«) wird

zu einem Signifikanten für ein anderes Signifikat (»kulturelle Überfremdung«). 3) lassen sich Kol-

lektivsymbole visuell darstellen. 4) Das Verhältnis zwischen nicht symbolischen Signifikanten und

symbolischen Signifikaten ist nicht zufällig, sondernmotiviert (eine »Flut« bedroht de factodas Ter-

ritorium, auf das sie zusteuert). 5) Kollektivsymbole sind immer mehrdeutig (»Flut« kann auch für

(positiv-konnotierte) Zugewinne stehen, etwa in »Geldflut«). 6) Kollektivsymbole erlauben Ana-

logiebeziehungen (z.B. die »Flut« ist im Verhältnis zum Küstengebiet das, was Einwanderung für

die Nationalgemeinschaft darstellt). Es müssen allerdings nicht alle Kriterien vorliegen, um von

Kollektivsymbolen sprechen zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Grauzonen des Alltagsrassismus

Wahrnehmung bestimmter Teile der Wirklichkeit und blenden damit andere systema-

tisch aus«. Ein einfaches und einschlägiges Beispiel für eineMetapher ist das Kopftuch,

das innerhalb eines assimilationsorientierten Integrationsdiskurses stellvertretend für

die Vorstellung von der systematischen Unterdrückung muslimischer Frauen steht.

Der Begriff des Mythos, welcher dem der Metapher sehr ähnlich ist, geht auf den

französischen Semiotiker Roland Barthes zurück. In Mythen des Alltags setzt seine Be-

griffsdefinition an der Zeichentheorie Saussures an, die zwischen einem Bedeuten-

den/Bezeichnenden (Signifikant) und einem Bedeuteten/Bezeichneten (Signifikat) un-

terscheidet. Beides zusammen – deren »assoziative Gesamtheit« (1964: 90) – bildet das

Zeichen. Der Mythos baut nun auf dieser Gesamtheit, auf dieser »semiologischen Ket-

te« von Signifikant, Signifikat und Zeichen auf und entwirft auf ihr ein »sekundäres

semiologisches System« (ebd.: 92). Was im ersten System das Zeichen (z.B. die sinn-

tragende Verbindung aus dem Wort »L-i-e-b-e« und dem Konzept »Liebe«), wird im

zweiten System des Mythos zum alleinigen Signifikanten. Wir wollen dies veranschau-

lichen und wählen das populäre Beispiel Barthes, auf das etwa auch Hall im Kontext

seines Repräsentationsbegriffs verweist (vgl. 2009a). Es handelt sich um das Coverfo-

to der Zeitschrift Paris-Match, auf der ein junger Schwarzer in französischer Uniform

einen militärischen Gruß zeigt; sein Blick ist stolz auf die Trikolore gerichtet. Damit

ist gleichsam das erste semiologische System beschrieben. An dieses schließt nun das

zweite System des Mythos an; dessen Bedeutung beschreibt Barthes wie folgt:

»dass Frankreich ein großes Imperium ist, dass alle seine Söhne, ohne Unterschied der

Hautfarbe, treu unter seiner Fahne dienen und dass es kein besseres Argument gegen

die Widersacher eines angeblichen Kolonialismus gibt als den Eifer dieses jungen N*

[Änderung d. Verf.], seinen angeblichen Unterdrückern zu dienen« (Barthes 1964: 95).

ImMythos, ähnlich wie in der Metapher, findet also eine Bedeutungsübertragung statt.

Stärker noch als bei ihr wird jedoch im Mythos der Aspekt des doppelten Bedeutungs-

systems betont. Im Mythos entfaltet sich eine zweite, übergeordnete Bedeutungswelt.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass es sich bei Kollektivsymbolen um sozial

geteilte, auf Plausibilität und Widerspruchsfreiheit zielende metaphorische Komplexe

handelt, in denen verschiedene Diskurse (vermeintlich) sinnhaft miteinander verbun-

den werden. Innerhalb von Argumentationen dienen sie der inhaltlichen Glättung

und Verabsolutierung der Aussage. Sie tragen zur Simplifizierung von Wirklichkeit

bei, indem sie ein mit gesellschaftlichen Ordnungsverhältnissen korrespondierendes

Wissen produzieren. Kollektivsymbole bestehen u.a. aus Metaphern. Auch sie stel-

len Wirklichkeitsdeutungen dar und operieren mit Bedeutungsübertragungen und

-neuschaffungen. In Alltagskontexten erfolgt ihre Verwendung oftmals unbewusst.

Mythen, schließlich, basieren anders als Metaphern weniger auf impliziten Vergleichen

und Analogien als auf der Verschiebung von Signifikaten zu Signifikaten (von einem

ersten auf ein zweites Bedeutungssystem) und damit auf der Hervorbringung einer

komplexen, übergeordneten Sinnwelt.

Narrative

Wir schließen die ergänzenden Analysebegriffe ab mit einer Bestimmung des Konzep-

tes Narrativ, das wir ebenfalls in der bevorstehenden Untersuchung alltagskommuni-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 165

kativer Diskurspraxen berücksichtigen wollen. Seine Definition soll erneut lediglich

pointiert ausfallen. Da sie heuristischen Zwecken dient, werden wir auf extensive er-

zähltheoretische Ausführungen verzichten.Die konkrete Bewandtnis des Konzeptes für

den vorliegenden Gegenstandsbereich wird spätestens dann klar, wenn Migrationsfor-

scher*innen wie Foroutan auf die existentielle Bedeutung von Narrativen für die Her-

ausbildung nationaler Identitäten hinweisen (vgl. Foroutan 2014). Foroutan definiert

Narrative in Anlehnung an Klein und Martinez (2009) als

»Erzählungen bzw. Erzählstrukturen, die Gemeinschaften betreffen und die über Zeit

und Raum eine Reproduktion erfahren. Ihre Funktion liegt in der Konstruktion eines

kollektiven Gedächtnisses und somit in der Konstruktion vergangener und gegenwär-

tiger Wirklichkeit« (Foroutan 2014: 177f.)

Müller-Funk betont den universellen Charakter von Erzählungen – Kulturen sind ihm

zufolge von Erzählungen und Erzählpraxen konstituiert (vgl. 2002: 19). Sie sind zentral

sowohl »für das individuelle Erinnern« als auch »für die kollektive Befindlichkeit von

Gruppen, Regionen, Nationen, für ethnische und geschlechtliche Identität« (ebd.: 17).

Erzählungen müssen dabei jedoch keinesfalls zwangsläufig und ausschließlich auf his-

torischen Fakten basieren. So sind etwa nationale Selbsterzählungen stets von imagi-

nativen Elementen bestimmt (vgl. Anderson 2006 [1983]). Mit Verweis auf Hobsbawms

Idee von der Erfindung der Tradition betont auch Foroutan den schöpferischen Charak-

ter von Narrativen: Diese können sich in der Gegenwart immer wieder neu erfinden,

durch »kontextuelle Neudeutungen, neue Wissensbestände und rückwirkende Tradi-

tionalisierung« (2014: 178). Trotz ihrer integralen Wandelbarkeit erheben sie als Wirk-

lichkeitserzählungen einen »faktualen Geltungsanspruch« (Klein & Martinez 2009: 6),

d.h.mit ihnen ist der Anspruch verbunden, »dass die dargestellten Ereignisse entweder

(a) tatsächlich stattgefunden haben oder dass sie (b) stattfinden sollten oder dass sie (c)

stattfinden werden«. Dieser Anspruch überlagert dabei zuweilen die statistisch erfass-

bareWirklichkeit, wie etwa im Kontext der Sarrazin-Debatte.Wie Foroutan zeigt, wur-

de der Erzählung Sarrazins von der Integrationsunfähigkeit/Integrationsunwilligkeit

von ›Muslim*innen‹ öffentlich mehr Plausibilität zugeschrieben als den statistischen

Daten, die diese umfangreich widerlegten (vgl. Foroutan 2012).

Insgesamt lassen sich Narrative also als Erzählungen verstehen, die auf Gemein-

schaften zielen und deren Identität beschreiben, wobei sie auf ein (imaginiertes) Ver-

gangenes verweisen, um in der Gegenwart Bedeutungen (z.B. in Bezug auf gesellschaft-

lich relevante Prozesse und Dynamiken) zu stiften. Narrative haben oftmals einen re-

produktiven Charakter, sind dabei jedoch gleichzeitig einem potentiellen Wandel aus-

gesetzt – so können sie in neuen zeitlichen bzw. räumlichen Kontexten und unter Ver-

wendung neuen Wissens immer auch modifiziert werden.

2.3.2.3 Ideologisches Dilemma

Nachdem wir nun verschiedene rhetorische Funktionen und Figuren näher betrach-

tet haben, die keinesfalls nur in poetisch-literarischen Texten oder politischen Reden

auftauchen, sondern Bestandteile alltäglicher Kommunikation sind, wollen wir uns ab-

schließend dem Konzept des ideologischen Dilemmas zuwenden. Es stellt für die vor-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Grauzonen des Alltagsrassismus

liegende Arbeit insofern einen zentralen Analysebegriff dar, als diese sich insbesondere

auchmit widersprüchlichen, ambivalenten und impliziten Formen eines kommunikati-

ven Alltagsrassismus beschäftigt. Zudem gibt es Aufschluss darüber, warum weite Teile

der Interviewtenaussagen von argumentativem Charakter sind und wir entsprechende

Analyseinstrumente und -begriffe benötigen (s.o.), um deren Funktionieren im Kontext

kommunikativer Alltagsrassismen entschlüsseln zu können.

Wie lässt sich der Begriff des ideologischen Dilemmas nun fassen? In der Einlei-

tung zu ihrer Arbeit Ideological Dilemmas – A Social Psychology of Everday Thinking (1988)

machen Billig und Kolleg*innen deutlich, von welchen Theorie- und Forschungsper-

spektiven sie ihr Begriffsverständnis abgrenzen wollen: Indem sie voraussetzen, dass

sich dilemmatische Aspekte sowohl in großen Ideologien als auch im alltäglichen Den-

ken identifizieren lassen, erteilen sie sowohl kognitionspsychologischen Ansätzen als

auch strukturalistischen Ideologietheorien eine Abfuhr. Mit ihrem Konzept wollen sie

die sozialen Kontexte betonen, in denen Denk- und Kommunikationsprozesse stattfin-

den. Gleichzeitig denken sie das Individuum als aktiv, produktiv und schöpferisch mit.

Folgende Zitate bringen die zwei wesentlichen theoretischen Voraussetzungen ihres

Konzeptes auf den Punkt:

»Ideology is not seen as a complete, unified system of beliefs which tells the individual

how to react, feel and think. Instead, ideology, and indeed common sense, are seen to

comprise contrary themes. Without contrary themes, individuals could neither puzzle

over their social worlds nor experience dilemmas.« (Billig et al. 1988: 2)

 

»Individuals are not to be seen as being fully preprogrammed by neatly systematized

plans of action, which are awaiting the appropriate triggering stimulus, and which ob-

viate theneed for all deliberation. Rather, the contrary themes enable people todiscuss

and puzzle over their everyday life, and in this respect the rhetorical skills of argument

are closely linked to the skills of thinking.« (Ebd.: 3)

An dieser Stelle lässt sich nun bereits sagen, dass es ohne einen gesellschaftlich verfüg-

baren Fundus an widersprüchlichen Ideen dem Individuum überhaupt unmöglich wä-

re, in eine argumentative Auseinandersetzung einzusteigen. Wie wir bereits bei Halls

Encoding-Decoding-Modell sehen konnten, sind Kommunikationsprozesse nicht nur

sozial, d.h. zeitlich und räumlich situiert, sie sind stets auch in gesellschaftliche Deu-

tungskämpfe eingelassen. Mit Billig und Kolleg*innen ließe sich nun sagen, dass, was

diese Deutungskämpfe symbolisch versorgt, der dilemmatische Charakter von Ideolo-

gien ist. Gäbe es nur ein Ideensystem, gäbe es auch nur eine Les- und Deutungsart,

wären Argumentationen für oder gegen eine Denk- oder Handlungsweise überflüssig.

Wie kommt der dilemmatische Charakter von Ideologien nun eigentlich zustande? Und

wie gehen Individuen im Rahmen ihres alltäglichen Sprechens mit diesen Widersprü-

chen um?

Um dies zu verstehen, ist es zunächst notwendig, sich drei grundlegende Eigen-

schaften ideologischer Dilemmata bewusst zu machen: 1) ihre inhaltliche Variabilität,

die sich aus ihrer zeitlichen und räumlichen Verortung ableitet. Weil sie eng mit wan-

delbaren kulturellen Normen,Überzeugungen undWertvorstellungen verflochten sind,

sind sie zwangsläufig selbst von heterogenem und dynamischem Charakter (vgl. ebd.:

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 167

25). Gleichzeitig schließen sie aber auch an vorhergehenden Debatten an, können die-

se fortsetzen, sie erweitern, ihnen widersprechen. 2) ihre Übergangs- und Transformati-

onsgeschichte, die sich aus dem Umstand ergibt, dass ideologische Dilemmata aus ei-

ner Passage intellektueller Konzepte in einen Alltagsdiskurs resultieren.87 Billig et al.

gehen mit Verweis auf Moscovicis Theorie Sozialer Repräsentationen davon aus, dass

das Alltagsdenken in modernen Gesellschaften von diesen Wissenstransformationen

maßgeblich geprägt ist (vgl. ebd.: 26). 3) die inhaltliche Inkonsistenz von Ideologien – die

Idee also, dass Ideologien immer schon gegensätzliche Themen bzw. theoretische Wi-

dersprüche beinhalten. Zwar gehen Billig et al. davon aus, dass jene Dilemmata auch

aus der Diskrepanz zwischen den ideologischen Überzeugungen einer Person und ih-

rem gesellschaftlichen Lebensumfeld entstehen können. Sie betonen jedoch noch mehr

den inhärent widersprüchlichen Charakter von Ideologien – bei ihnen konzeptualisiert

als formale Ideensysteme – welchen sie am Beispiel des Liberalismus veranschaulichen

(vgl. ebd.: 27).

Der Liberalismus und seine Widersprüche

In einer genaueren Betrachtung liberaler Prinzipien, wie sie während der Aufklärung

von intellektueller Seite entwickelt und diskutiert wurden, und wie sie innerhalb mo-

derner kapitalistisch-demokratischer Gesellschaften gesetzlich verankert sind, legen

Billig et al. die dilemmatischen Aspekte jener großen Weltanschauung exemplarisch

frei. Ihre Hauptthese dabei ist, dass individuelle Rechte – so unwidersprochen sie auf

den ersten Blick auch erscheinen mögen – »find themselves opposed in modern ideolo-

gy by counter-values that are just as high-minded« (ebd.: 35). Der Idee der inhaltlichen

Inkohärenz von Ideologien folgend, führen sie verschiedene Gründe ins Feld, warum

sich Limitierungen bzw. Argumente etwa gegen einen uneingeschränkten Individua-

lismus entwickelt haben. Am Wert der Gleichheit lässt sich dies besonders gut veran-

schaulichen: In derTheorie des Liberalismus seien zwar alle Individuen gleich, in kapitalis-

tischen – und wir fügen hinzu: rassistisch geordneten – Gesellschaften jedoch, werde

routinemäßig Ungleichheit produziert: sei es in wirtschaftlicher, politisch-repräsen-

tativer oder kultureller Hinsicht. Die uneingeschränkte Freiheit des bzw. der Einzel-

nen kann mithin, wenn regulierende Interventionen ausbleiben, zu erheblichen sozia-

len Diskrepanzen führen. Auch der Wert der »Brüderlichkeit« – abgesehen von seinem

offensichtlichen Männlichkeitszentrismus – kann seinen Universalitätsanspruch ledig-

lich in der Theorie entfalten. Exklusionistische Narrative nationaler Identität ebenso

wie partikularisierende Rechtspraktiken (zu sehen etwa anhand der Migrationsgesetz-

gebung oder des Ausländerrechts) tragen in nationalen Gesellschaften zu seiner Unter-

minierung bei. Nationale Identitäten, so sehr sie auch mit der Idee von Gemeinschaft-

lichkeit und Solidarität verkoppelt sind, tragen in sich den Widerspruch des Einschlie-

ßens durch Ausschluss.

87 Billig et al. betonen, dass diese Passage keinesfalls unidirektional ist, dass Intellektuelle ebenso

Konzepte und Denkweisen aus dem Alltagsdiskurs entnehmen. Der wissenschaftlich verbrämte

›Rassen‹-Diskurs stellt ein besonders dramatisches Beispiel jener modernen intellektuellen Ak-

tivitäten dar: »it occured when theorists of race claimed to be scientific procedures to confirm

widespread notions about racial differences of superiority and inferiority« (1988: 26).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Grauzonen des Alltagsrassismus

Wie die Autor*innen zeigen können, führt jene inhaltliche Inkonsistenz von Ideo-

logien nun dazu, dass innerhalb des Alltagsdenkens und -sprechens der Leute jene

angerufen und reproduziert bzw. neu verhandelt werden. Hiermit ist die Idee des

Übergangs- und Transformationscharakters von Ideologien angesprochen. Weil sie

sich nicht als geschlossene und widerspruchsfreie Ideensysteme an die Leute ver-

mitteln, sondern – im Gegenteil – konfligierende Standpunkte und Prinzipien zur

Verfügung stellen, können entsprechend ambivalente Positionierungen auch in All-

tagskontexten beobachtet werden. Am Beispiel desThemas Armut veranschaulichen sie

dies (vgl. Billig et al. 1988: 40f.): So sei durch Studien belegt, dass dieselben Personen

sowohl dem Wert der Barmherzigkeit (»man muss Mitleid haben«) anhängen, als

auch dem Wert der Gerechtigkeit (»zu viel Sozialleistungen sind ungerecht«). Dabei

verweisen sie auch auf den Aspekt der Tradierung früherer Werte, d.h. die symbo-

lischen Kontinuitäten ideologischer Dilemmata: »These reactions might be thought

to be a modern representation of the age-old dilemma between justice and mercy.«

(Ebd.: 41) Im Rahmen der Analyse kommunikativer Alltagsrassismen werden wir uns

genauer mit dem widerspruchsvollen Zusammenspiel liberaler Werte und rassistischer

Bedeutungsproduktionen beschäftigen.

Bevor wir dieses Kapitel abschließen, soll noch auf einen weiteren wichtigen Aspekt

ideologischer Dilemmata hingewiesen werden: Billig et al. zufolge müssen Personen,

die sich in ihren Alltagsaussagen dilemmatisch äußern, sich keinesfalls dessen bewusst

sein. Im Gegenteil, ideologische Dilemmata können derart implizit wirken, dass sie

lediglich in den semantischen Strukturen des Gesagten zum Vorschein kommen (vgl.

ebd.) – bzw. von der Forschenden entsprechend herauspräpariert werden müssen. »In

this way the currents of ideological history can quietly pass through our own thinking,

in a way which ensures that our thinking is not purely our own.« (Ebd.: 42)

Insgesamt schließen wir mit den Ausführungen zum Konzept des ideologischen Di-

lemmas an unsere theoretischen Vorüberlegungen an, wobei insbesondere Gramscis

Begriff des Alltagsbewusstseins, Kalpakas und Räthzels Idee der horizontalen Vergesell-

schaftung sowie Halls Encoding-Decoding-Modell dieses hier vorbereiteten. Mit dem

Konzept des ideologischen Dilemmas wird nun zweierlei möglich: 1) können ambiva-

lente Aussagen der Interviewpartner*innen in ihre ideologischen Sinngehalte aufge-

schlüsselt und deren Beziehung zueinander herausgearbeitet werden. 2) werden so die

argumentativen Einlassungen der Interviewpartner*innen als Formen sozialer Wirk-

lichkeitsproduktion ernst genommen, ohne ihnen kognitive Dissonanzen oder mentale

Überforderungen zu unterstellen. 3) lässt sich die besondere Qualität ambivalenter Äu-

ßerungen im Themenfeld Rassismus ermitteln. Mit einem besonders feinen Analyse-

instrumentarium wird es uns so möglich sein, insbesondere latente, relativierende und

mittelbare Formen der Veranderung als Spezifika eines kommunikativen Alltagsrassismus

zu identifizieren.

2.3.3 Zusammenfassung

Ziel des dritten Teilkapitel war es, den analytischen Fokus auf die kommunikativen

Aspekte von Alltagsrassismus zu schärfen. An die wissenssoziologisch-sozialkonstruk-

tivistischen Überlegungen aus den beiden Vorgängerkapiteln anschließend, näherten

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 169

wir uns dieser Zielstellung über sprachwissenschaftliche Grundlegungen. Über Saus-

sures Zeichentheorie wurde dabei der entschieden soziale Charakter von Sprache noch

einmal betont. Auf Basis seiner Konzepte verstehen wir nicht nur, dass mit jedem

Sprechakt aktiv Sinn produziert, wobei auf kollektiv geteilte Deutungsressourcen zu-

rückgegriffen wird. Aus zeichentheoretischer Perspektive wird zudem klar, dass auch

die Begriffe, Bezeichnungen und Formulierungen auf kulturellen Konventionen basie-

ren. Durch die Benutzung von Sprache erschaffen wir die uns umgebende soziale Welt,

nicht, indem wir ihre Objekte erfinden (diese existieren auch außerhalb lebensweltli-

cher Sinnstiftungen), sondern indem wir ihnen Bedeutung geben. Diese Bedeutungen

sind kulturell konventionalisiert, weil sie nicht erst im Kommunikationsakt erschaf-

fen werden, sondern diesen regelhaft einrahmen. Alltagskommunikation basiert daher

trotz ihres episodenhaften Charakters auf Aktualisierungen diskursiver Tiefenstruktu-

ren,wie sie u.a. in den KonzeptenNarrativ, Topos, Kollektivsymbol zumAusdruck kom-

men. So lassen sich innerhalb eines Gesprächs versprengte rassistische Andeutungen

dennoch als Reproduktion eines antimuslimischen Bedrohungsnarrativs rekonstruie-

ren.

Rassistische Wissensbestände funktionieren auf eben diese Weise: Sie werden im

täglichen Sprechen angewendet, tradiert und so gesellschaftlich verankert. Sie werden

dabei auch immer wieder aktiv reproduziert. Gerade implizite Rassismen schützen sich

vor etwaigen problematisierenden Reflexionen, indem ihre verandernden und exklu-

dierenden Vorannahmen unausgesprochen bleiben.Rassismen sind in Alltagskontexten

gerade deswegen so stabil und widerstandsfähig, weil sie nicht als geschlossene Leh-

ren, sondern als plausible Erkenntnis daherkommen. Die potentielle Widerständigkeit

gegenüber rassistischen Deutungsressourcen wird dabei jedoch nicht aufgehoben. Im

Kapitel über »Rassismus als Diskurs« konnten wir noch einmal sehen, dass das Indi-

viduum von gesellschaftlichen Diskursen keinesfalls determiniert wird, sondern diese,

ähnlich wie es Saussure bei der Sprache denkt, im konkreten Kommunikationsakt erst

hervorbringt. Dies gilt auch für dominante Mediendiskurse, die im Sinne von Halls

Encoding-Decoding-Modell erst lebensweltlich angeeignet und »gelesen« werden müs-

sen. Dabei sind – was uns zusätzlich auch das Konzept des ideologischen Dilemmas

zeigte – auch ambivalente Positionierungen möglich. Abschließend und als zusätzliche

Vorbereitung der Untersuchung haben wir die verschiedenen rhetorischen Techniken

rassistischer Sprache genauer betrachtet und um zentrale Analysebegriffe aus dem Be-

reich diskursanalytischer Forschung ergänzt. Für eine ausführliche Analyse des Inter-

viewmaterials sind damit alle einschlägigen und notwendigen theoretischen Vorüber-

legungen getroffen.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006 - am 14.02.2026, 14:35:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

