134

Grauzonen des Alltagsrassismus
2.3 Sprache: Diskurspraxen im Kontext lebensweltlicher Aneignung

Wir haben uns in den beiden vorhergehenden theoretischen Teilkapiteln zwei der Kern-
dimensionen unseres Untersuchungsgegenstands zugewandt: seinen rassismusspezi-
fischen Eigenschaften und seinem Alltagscharakter. Wir wissen nun nicht nur, aus wel-
chen Teilkomponenten Rassismus besteht, sondern auch, wie ein gesellschaftlich ver-
fiigbares rassistisches Wissen entsteht und tradiert wird — aber auch, dass es Mog-
lichkeiten der Transformation und des Widerstands aufseiten der Subjekte gibt. Da-
fiir spielt die Verfiigbarkeit antihegemonialer — d.h. antirassistischer — Deutungsres-
sourcen eine zentrale Rolle. Alltagskommunikative Eindeutungen und Zuschreibungen
in Bezug auf >Muslim*innen«< und >den Islam« verstehen wir dabei als Bestandteil le-
bensweltlicher Aneignungsprozesse. In diesen werden Bedeutungsressourcen aufgeru-
fen, die theoretisch zwischen einer Ubernahme/Reproduktion rassistischer Wissensele-
mente (Ideologeme) und deren Neudeutung/Ablehnung changieren kénnen. Die empi-
rische Analyse wird zeigen, welche Modi der Aneignung zwischen diesen beiden ideal-
typischen »Extrempolen« von den Interviewpartner*innen tatsichlich angewandt wer-
den.

Bevor wir uns dem Datenmaterial zuwenden, gilt es, nachfolgend auch die drit-
te Kerndimension des kommunikativen Alltagsrassismus theoretisch zu beleuchten. Es
geht hier um seine kommunikative und mithin diskursive Form. Mit Hall gehen wir davon
aus, dass »reality exists outside language, but it is constantly mediated by and through
language: and what we can know and say has to be produced in and through discourse«
(2001: 95). Vor diesem Hintergrund werden wir uns in den folgenden theoretischen
Reflexionen zunichst mit der Funktionsweise von Sprache — und insbesondere dem
sprachlichen Zeichen, wie es von Saussure konzeptualisiert wurde — beschiftigen, um
daraufhin die besonderen Eigenschaften von Rassismus als Diskurs theoretisch vor-
zudenken. Im Anschluss wenden wir uns den wichtigsten Diskursumwelten zu, also
den Kommunikationskanilen, die die Alltagskommunikation der Leute am stirksten
prigen. Van Dijk formuliert es so:

»The mass media reproduce and reconstruct the ethnic attitudes and discourses of so-
cial members and groups, and, conversely, everyday talk presupposes and refers to the
many forms of public discourse that are produced by the many institutions of society.«
(1987: 40)

Diskursanalytische Perspektiven auf rassistische Alltagssprache werden uns abschlie-
Rend nicht nur iiber die rhetorischen Funktionen kommunikativer Wirklichkeitskon-
struktionen Aufschluss geben, sondern mit Begriffen wie Reprisentation, Narrativ und
Kollektivsymbol dabei helfen, unsere empirischen Beobachtungen zu benennen und
analytisch einzuordnen. Das Konzept des ideologischen Dilemmas — wie es von Billig
et al. gepriagt wurde (1988) — spielt fiir die besonders interessanten Formen ambivalen-
ter und widerspriichlicher Aneignungsweisen eine herausragende Rolle. Wir widmen
ihm daher das Abschlusskapitel unserer theoretischen Betrachtungen.

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie
2.3.1 Im Fokus: Kommunikativer Alltagsrassismus

Der Fokus dieser Arbeit liegt auf den diskursiven Praxen, wie sie im Rahmen eines kom-
munikativen Alltagsrassismus zum Einsatz kommen. Unser Verstindnis von Alltagsras-
sismus leitet sich dabei aus rassismustheoretischen sowie wissenssoziologischen und
ideologietheoretischen Uberlegungen ab. Im Mittelpunkt stehen Bedeutungsproduktionen
in Bezug auf >Muslim*innen« und »den Islams, wie sie von den Interviewpartner*innen
vor dem Hintergrund hegemonialer rassistischer Deutungssysteme artikuliert werden.
Kommunikativer Alltagsrassismus weist dabei mehrere Besonderheiten auf, denen wir
uns nachfolgend ausfithrlich zuwenden werden. Zu diesen gehort der Umstand, dass
er sich in expliziten und impliziten Formen zu erkennen gibt. Hall bietet eine entspre-
chende Unterscheidung in Bezug auf rassistische Mediendiskurse an, die wir — wie spi-
ter noch deutlich wird — auch fiir Alltagsdiskurse iibernehmen kénnen.

»Mit explizitem Rassismus meine ich die vielen Fille einer offen und bevorzugten Be-
richterstattung liber Argumente und Positionen oder Wortfiihrer, die eine offen ras-
sistische Politik oder Sichtweise verbreiten. [..]. Mit implizitem Rassismus meine ich
jene scheinbar naturalisierte Reprisentation von Ereignissen im Zusammenhang mit
>Rasse«—ob in Form von>Tatsachen<oder sFiktion<—, in die rassistische Pramissen und
Behauptungen als ein Satz unhinterfragter Vorannahmen eingehen. Diese ermoglichen
die Formulierung rassistischer Aussagen, ohne dass die rassistischen Behauptungen,
die ihnen zugrunde liegen, je ins Bewusstsein dringen.« (1989b: 156, Herv.i.O.)

Wihrend explizite Rassismen mit sprachlich manifesten Rassifizierungen operieren,
»versteckt« sich der implizite Rassismus in Argumentationsstrukturen und Deutungs-
logiken, in Mechanismen der Selektion, Hervorhebungen und Gegeniiberstellung. Im-
plizite Rassismen, basierend auf »unhinterfragten Vorannahmenc, entfalten sich in der
Regel unbewusst. So ist der implizite Rassismus, gerade auch in demokratischen Ge-
sellschaften, »verbreiteter — und in vielerlei Hinsicht heimtiickischer, denn er ist weit-
gehend unsichtbar, sogar fir die, die die Welt in seinen Begriffen formulieren« (ebd.:
157, Herv.i.O.).

Daran anschliefend ist eine weitere Besonderheit des kommunikativen Alltagsras-
sismus, dass auch er herrschaftssichernde Funktionen enthilt. Dem tragen Wetherell
und Potter Rechnung, indem sie weniger die faktische Richtigkeit rassistischer Aus-
sagegehalte in den Blick nehmen, als die Frage, wie diese kommunikativ als »Fakten«
konstruiert und mit Wahrheit »bemichtigt« werden (vgl. 1992: 59). Rassismus wollen
sie dabei in seinen spezifischen diskursiven Formen verstehen:

»Racist discourse, in our view, should be seen as discourse (of whatever content)
which has the effect of establishing, sustaining and reinforcing oppressive power
relations [..]. As such its identification and analysis can be particularly subtle —such
consequences are rarely spelled out or treated as explicit goals.« (Ebd.: 70)

Fur die vorliegende Arbeit, die auf alltagskommunikative Umgangsweisen mit anti-
muslimischen Deutungsressourcen abhebt, wird es ebenfalls wichtig sein, verschiedene
rassistische Reprisentationen analytisch einfangen zu kénnen — auch solche, die nicht

14.02.2026, 14:35:45. - [

135


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Grauzonen des Alltagsrassismus

unmittelbar und sprachlich explizit zuginglich sind und so die von Miles benannten
Elemente der Rassenkonstruktion und Negativbewertung lediglich implizit realisieren.

Schlielich gilt es auch sensibel dafiir zu sein, dass sich rassistische Bedeutungs-
produktionen gerade in Alltagskontexten oftmals auf flexible, variable und ambivalente
Weise zu erkennen geben. Hier zeigt sich noch einmal, was mit dem oben diskutier-
ten Ideologiebegriff bereits betont wurde, nimlich: dass subjektive Denk- und Rede-
weisen in historische und gesellschaftliche Kontexte eingebettet sind und mithin ideo-
logische Komponenten haben, die sowohl historische als auch derzeitige Macht- und
Herrschaftsverhiltnisse reflektieren (vgl. Billig 1991: 1). Dies geht durchaus auch auf
Marx’ und Engels Grundverstindnis von der Art des menschlichen Bewusstseins zu-
riick.” So kann etwa ein hegemoniales gesellschaftliches Selbstverstindnis von liberal-
universellen Werten wie Gleichheit, Fairness und Rationalitit geprigt sein, die den Ge-
brauch des >Rassen«-Konzept eigentlich verunméglichen. Gleichzeitig sind die realen,
beobachtbaren gesellschaftlichen Lebensbedingungen nicht selten von rassistisch fun-
dierten und legitimierten Ungleichheitsbeziehungen strukturiert, die sich die Leute
nun unter Verwendung anderer essentialistisch gedeuteter Konzepte — wie etwa Kul-
tur oder Religion — erklirbar machen. Rassistische Deutungslogiken iiber vermeintlich
snatiirliche« Differenzen und Wertigkeiten werden mithin auch dann alltagsdiskursiv
konstruiert und damit normalisiert, wenn das hegemoniale Prinzip der Gleichheit dies
nicht zuldsst.

In den folgenden Kapiteln wollen wir uns genauer anschauen, wie sich diese Be-
sonderheiten des kommunikativen Alltagsrassismus nun sprach- bzw. diskurspraktisch
entfalten. Wir beginnen dabei mit zeichentheoretischen Grundlegungen, die etwa auch
Halls Encoding-Decoding-Modell, wie wir es oben diskutiert haben, fundieren.

2.3.1.1 Rassismus als Zeichen: Semiotische Grundlegungen nach Saussure

Ein analytisches Interesse an der Funktionsweise sprachlicher Codes muss zwangs-
laufig bei den Ideen des Schweizer Linguisten Saussure ansetzen, genauer an seinen
posthum verdffentlichten Vorlesungen Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft
(2013).” Saussure war es, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts das strukturalistische
Denken mit seinen Thesen zum Aufbau der menschlichen Sprache mitbegriindete (vgl.
Joas & Knobl 2004: 479f.). Fiir nachfolgende Generationen von Sprach-, Kultur- und
Medienwissenschaftler*innen wurde sein Zeichenmodell zum Ausgangspunkt fiir die
Idee eines kommunikativen Gemachtseins von Realitit. So bildet es auch eine der
Grundlagen fir das Konzept der Reprisentation, wie es im Feld der Cultural Studies
von Hall (2009a, 2009b) geprigt und auf rassistische Mediendiskurse tibertragen
wurde. Welche revolutioniren Ideen umfasst nun Saussures Werk und wie kdnnen
sie uns dabei helfen, die gesellschaftliche Dimension im alltagsrassistischen Sprechen
analytisch freizulegen? Selbstredend kénnen wir hier lediglich einigen Kerngedanken

77  In Die deutsche Ideologie sagen sie: »Das Bewusstsein ist also von vornherein schon ein gesell-
schaftliches Produkt und bleibt es, solange iberhaupt Menschen existieren.« (Marx & Engels 1978
[1845—46]: 30f)

78  Im Original 1916 erschienen unter dem Titel Cours de linguistique générale.

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

nachgehen, wollen dies also in gebotener Kiirze und unter Verweis auf das vorliegende
Erkenntnisinteresse tun.

Saussures Anliegen ist es zunichst, Sprache als Gegenstand der linguistischen Wis-
senschaft genauer zu bestimmen. Dabei zielen simtliche seiner Thesen darauf ab, die
soziale Verfasst-heit von Sprache, deren Wandelbarkeit und innere Struktur (in Abhin-
gigkeit von konkreten kommunikativen Ereignissen) zu verdeutlichen und mittels eines
ausgefeilten theoretischen Programms analytisch zuginglich zu machen. Er betont da-
bei, dass es sich bei Sprache keinesfalls um eine schlichte »Nomenklatur« handle, wie es
»die oberflichliche Auffassung des breiten Publikums« sei (Saussure 2013: 85). Niemals
sei sie nur Abbild einer wie auch immer gearteten objektiven Welt, weshalb man sie
nicht als naturgegeben missverstehen diirfe — auch wenn dies in der Alltagspraxis des
Sprechens geradeso erscheinen mag — sondern stets und ausschliefilich als »menschen-
gemacht« (Heringer 2013: 44). Wenn wir also wie oben iiber den Begriff >Rasse<nachden-
ken und feststellen, dass er itber mehrere Jahrhunderte und in verschiedenen Diskursen
(alltaglich, politisch, wissenschaftlich) als empirische Wahrheit gebraucht wurde, dann
hilft uns Saussures sozialsemiotische Perspektive noch einmal ganz grundsitzlich zu
verstehen, dass das Wort >Rasse« keinen ontologischen Charakter besitzt. Zu ihm gibt
es keine objektive Entsprechung in der Realitit, es ist schlicht das in Sprache gegossene
Ergebnis wissenschaftlich-weltanschaulicher Ubereinkiinfte. Wie ldsst sich diese recht
abstrakte Feststellung nun genauer nachvollziehen?

Kommen wir zuriick zu Saussures Theoretisierung: Werkzentral und prominent ist
seine analytische Differenzierung in Langue und Parole. Erstere beschreibt Sprache als
abstraktes System, das »die Gesamtheit der sprachlichen Gewohnheiten, die es einem
sprechenden Subjekt erlauben, zu verstehen und sich verstindlich zu machen« um-
fasst (Saussure 2013: 185). Hierin zeigt sich die eben benannte soziale Dimension von
Sprache, denn es brauche »eine sprechende Masse [eine Sprachgemeinschaft]« (ebd.:
187), damit sie zum Bestandteil sozialer Realitit werden kann. Langue beschreibt zu-
dem die innere Systematik einer Sprache, also »the underlying structure of rules and
codes« (Hall 2009a: 33). Nur wer diese gelernt und verinnerlicht hat, ist in der Lage und
mithin kompetent, sich innerhalb einer Sprachgemeinschaft verstindlich zu machen.
Weil jenes Regelsystem der Langue auf die einzelne Person einen enormen Zugzwang
ausiibt — ich muss in allen meinen Auferungen den Regeln (m)einer Sprache folgen
und kann nicht einfach »Fretz dil huhol« sagen, wenn ich »Auf dein Wohll« meine,
man wiirde mich nicht verstehen — muss sie als ein transindividuelles Phinomen be-
trachtet werden. Langue kann nie von nur einer Person beherrscht werden; sie geht
auch nie vollstindig in einer Sprachhandlung auf; sie ist vielmehr das virtuelle Regel-
werk hinter jedem kommunikativem Akt und beschreibt zudem die typischen Kom-
munikationsmuster einer Sprachgemeinschaft (vgl. Thibault 1997: 26). Dennoch sei sie
nicht vollstindig vom individuellen Sprechen und damit von den Subjekten losgelost,
tatsichlich werde sie durch das konkrete Sprechen erst etabliert (vgl. ebd.: 9). Dieser
vermeintliche Widerspruch zwischen dem kollektiven Charakter der Langue und ihrer
Abhingigkeit vom »realisierten« Gesprach bleibt vordergriindig, denn eigentlich han-
delt es sich um eine »Interdependenz« (vgl. Saussure 2013: 89). Fiir uns ist diese eng
verzahnte und wechselseitige Beziehung zwischen Langue und Parole von besonderem
Interesse, denn sie zeigt grofRe Ahnlichkeit mit den Primissen der phinomenologi-

14.02.2026, 14:35:45. - [

137


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Grauzonen des Alltagsrassismus

schen Wissenssoziologie, die ebenfalls vom »Gemachtsein« gesellschaftlicher Wirklich-
keit ausgeht (vgl. Kap. 2.2.1.2).

Hier bleibt jedoch zunichst noch zu kliren, was sich hinter dem Saussure’schen
Terminus Parole verbirgt. Folgt man Saussures Interpret*innen, so stellt Parole den kon-
kreten Kommunikationsakt dar, der sich dann entfaltet, wenn (mind.) zwei Menschen
miteinander ins Gesprich kommen. Er selbst nennt das den »kommunikativen Kreis-
lauf« (Saussure 2013: 77), in ihm findet der Austausch sprachlicher Zeichen statt. Genau
genommen nimmt die Parole dann schon Gestalt an, wenn lediglich eine Auflerung ge-
tatigt wurde. So zum Beispiel in einem gefliisterten Gebet oder einer politischen Grund-
satzrede. Parole setzt mithin keine Reziprozitit voraus; sie beschreibt »the particular
acts of speaking or writing or drawing, which — using the structure and rules of the
langue — are produced by an actual speaker or writer« (Hall 2009a: 33, Herv.i.0.).

Studien, die sich fiir die kommunikativen Bedeutungsproduktionen von Individuen
interessieren, sind auf die Analyse der Parole als konkrete Sprachhandlung angewiesen.
Wollen wir erfahren, welche sprachgewordenen Konzepte und Ideen und mithin wel-
ches Wissen iiber »den Islam« und >Muslim*innenc in einer bestimmten Sprachgemein-
schaft existieren, so miissen wir uns den Paroles zuwenden. In ihnen lisst sich einer-
seits rekonstruieren, welche Ressourcen zur Konstitution von Bedeutungen — Lautbil-
der, Vorstellungen, Worter — das Sprachsystem (Langue) seinen Nutzer*innen zur Ver-
figung stellt. Andererseits konnen wir erkennen, welche Sprach- und Diskurspraxen
von den Individuen tatsichlich vollzogen werden und mithin, welche Unterschiede zwi-
schen den einzelnen Interviewpersonen hinsichtlich dieser bestehen. Erkennen lisst
sich hier erneut, dass das Verhiltnis zwischen Langue als stabilem Regelsystem und
Reservoir typischer Sprachmuster und Parole als gestaltgewordenes Sprechen wechsel-
seitig und dynamisch ist. Thibault fasst zusammen: Langue als

»language system is constantly produced and re-produced in and through the lan-
guage-using practices of the community. These practices are the social work whereby
the language system is maintained and changed. [..] langue, as Saussure points out,
is itself a product of the social-linguistic work of the users of the language. This also
means that langue has no independent existence in relation to parole.« (Thibault 1997:
28, Herv.i.0.)

Wir werden darauf im Methodenkapitel dieser Arbeit noch einmal zu sprechen kom-
men. Hier nun gilt es abschlieRend, neben Langue und Parole das dritte aufschluss-
reiche Konzept Saussures vorzustellen, das wir im Zusammenhang mit Guillaumins
>Rassen<-Begriff und dessen Unterteilung in Wort und Vorstellung sowie im Rahmen
von Halls Encoding-Decoding-Modell bereits berithrten: das Konzept des sprachlichen
Zeichens.

Eben war bereits von Vorstellungen, Lautbildern und Wortern im Zusammenhang
mit den bedeutungsstiftenden Ressourcen von Sprache die Rede. Wie hingen diese nun
miteinander zusammen und was lasst sich von ihnen tiber die Beschaffenheit und Wan-
delbarkeit des Begriffs sRasse« lernen? Saussure unterteilt das sprachliche Zeichen in
zwei Komponenten, in ein Konzept (Signifikat) und ein Lautbild (Signifikant) (vgl. Saus-
sure 2013: 171). Ersteres bezeichnet die mentale Vorstellung eines Objektes — Saussure
wihlt das Beispiel eines Baumes — wonach es sich um einen lebendigen Organismus

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

aus Blittern, Stamm und Asten handelt. Letzteres bezeichnet eine spezifische Abfol-
ge von Lauten bzw. Buchstaben, mit denen diese Vorstellung bezeichnet wird: das Wort
BAUM. Durch diese Unterscheidung will Saussure verdeutlichen, dass »die sprachliche
Einheit etwas Zweiseitiges ist, das auf der Inbezugsetzung von zwei Elementen beruht«
(ebd.:167). Das bedeutet, die beiden Seiten eines Zeichens, das Bezeichnete und das Be-
zeichnende, verweisen lediglich aufeinander, sie leiten sich keinesfalls logisch oder na-
tiirlich voneinander ab. Dass im Deutschen das Wort Baum benutzt wird, um iiber ein
Stamm-Blatt-Ast-Gebilde zu sprechen, hat folglich nichts mit den Eigenschaften dieses
Objektes selbst zu tun (BAUM wichst nicht, vollzieht keine Photosynthese und spendet
keinen Schatten). Es handelt sich hierbei um eine vollkommen arbitrire Verbindung
von Signifikant und Signifikat, die auf kulturelle Konventionen zuriickzufiithren ist.

Verdeutlichen kann Saussure damit einerseits, dass Sprache historisch geworden,
sozial eingebettet und damit immer auch anfillig gegeniiber gesellschaftlichen Trans-
formationen ist: »Sprachen haben eine Geschichte; irgendwann hat sich ein bestimm-
tes Zeichen mit einer bestimmten Bedeutung seingebiirgert« (Joas & Knobl 2004: 482).
Sprache ist mithin niemals natiirlich, funktioniert nicht mimetisch und ist verinder-
bar. Andererseits lisst sich damit begreifen, warum Sprache als Reservoir fiir gesell-
schaftlich relevante Ideen und Vorstellungen fungiert: In ihr sind simtliche Konzepte
und Codes versammelt, auf die wir zuriickgreifen, um uns die Welt verstindlich zu ma-
chen. Sie beinhaltet die Ressourcen, mit deren Hilfe wir Bedeutungen konstruieren und
sozialen Sinn stiften — und zwar nicht als Einzelne, sondern als Sprachgemeinschaft,
als Kollektiv. Was sagt uns dies nun iiber den Bedeutungswandel des Wortes >Rasses,
wie ihn Guillaumin beschrieben hat (vgl. Kap. 2.1.2.2)?

Es ldsst uns verstehen, wie sich die Vorstellung von menschlichem Verhalten als
snatiirlich¢, gruppengebunden und durch fixe Eigenschaften determiniert als hegemo-
niales Deutungsmuster erhalten konnte — trotzdem das Wort >Rasse« aus dem offent-
lichen Sprechen verschwunden ist. Mit Verweis auf Saussures Postulat von der Arbi-
traritit und Konventionalitit des Zeichens lisst sich aufzeigen, wie die Idee von der
Existenz klassifizierbarer Menschengruppen auf neue Bedeutungstriger transferiert
werden konnte: auf die Begriffe Kultur und Religion. Die iiber Jahrhunderte wihrende
Verbindung zwischen Signifikant (-Rasseq und Signifikat (rassistisch konstruierte Men-
schengruppe) wurde aufgelost, aber es wurden semantische Substitute gefunden. Die-
ser Grundgedanke l4sst sich auch auf unseren Untersuchungsgegenstand anwenden.
Betrachten wir etwa, wie die grofite Gruppe der in Deutschland lebenden >Muslim*in-
nen« — tiirkische Zuwander*innen und ihre Kinder- und Enkel*innengenerationen - in
offentlichen Debatten wahrgenommen wurde, so kénnen wir auch hier einen Wechsel
der Signifikanten ausmachen:

Wihrend Migrant*innen aus der Tiirkei in den 1960er bis 1990er Jahren vorrangig
als Gastarbeiter“innen oder Auslinder*innen bezeichnet wurden, verschwand dieses Label
weitestgehend mit dem politischen Eingestindnis einer lange Zeit ignorierten Tatsa-
che: dass die tiirkischen »Giste« de facto zu dauerhaften Mitbiirger*innen geworden
waren (ohne dass man sie auch als solche offiziell anerkannt hatte). Diese verinderte
gesellschaftliche Realitit machte eine neue Sprache erforderlich, um die Vorstellung
von Gruppendifferenzen auch nach der politischen Anerkennung der Zuwander*innen
zum Ausdruck bringen zu kénnen. Man »entdeckte« mithin deren religise Identitit:

14.02.2026, 14:35:45. - [

139


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Grauzonen des Alltagsrassismus

»Nachdem in der Phase der Einwanderung die religidsen Uberzeugungen der soge-
nannten Gastarbeiter keine wesentliche Rolle gespielt hatten, entwickelte sich im Zu-
ge der beginnenden Integrationsdebatte auf Seiten der Mehrheitsgesellschaft lang-
sam die Wahrnehmung einer kulturell-religiésen Spannungslinie.« (Leibold 2010: 150)

Aus einer Sprache, die nationale Unterschiede und Nichtzugehérigkeiten in den Brenn-
punkt riickte, wurde ein Diskurs um die kulturelle bzw. religiése Differenz der >Ande-
ren¢, die man nun nicht mehr Tiirk*innen, sondern >Muslim*innen< nannte. Anhand
dieses Beispiels werden wir nun auch der Interdependenzen zwischen gesellschaftli-
chen Entwicklungen und Sprachsystem gewahr, wie sie Saussure durch sein Postu-
lat der Langue als soziales Phinomen immer wieder betonte. Mit ihm ldsst sich das
Aufkommen neuer rassistischer Argumentationsformen sozialsemiotisch begriinden.
Mit dem Nachweis der empirischen Unhaltbarkeit des >Rassen<-Begriffs wurden ras-
sistische Legitimationsweisen wie die Behauptung der Inferioritit des »orientalischen
Menschenc plotzlich unméglich. Es bedurfte neuer Sprachformen, um die Ungleich-
behandlung von Personen aufgrund ihrer (zugeschriebenen) Gruppenzugehdérigkeit zu
rechtfertigen. Der Neo-Rassismus, wie wir ihn im ersten theoretischen Teilkapitel be-
trachtet haben, stellt der sprachlichen Ausformulierung rassistischer Vorstellungen ei-
ne neue Trennungsrhetorik zur Verfiigung.

2.3.1.2 Rassismus als Diskurs

Mit Saussure lisst sich nachvollziehen, dass Sprache aus einem komplexen System von
Regeln besteht, jedoch keinesfalls vollstindig in diesem aufgeht. Sprache materiali-
siert sich immer erst dann, wenn sie in konkreten Kommunikationssituationen ange-
wandt wird. Zwischen dem konventionsbasierten Regelsystem und dem individuellen
Sprechen 6ffnen sich dabei Riume fiir Veranderungen, fir sprachliche Verschiebungen
und Neudeutungen. Schauen wir auf das Phinomen des kommunikativen Alltagsrassis-
mus aus der Perspektive von Diskurstheorie und Diskursanalyse, so werden auch in ihr
die sozialen und historischen Dimensionen von Sprache — und mithin ihre prinzipielle
Wandelbarkeit — deutlich.

Wir wollen unsere theoretischen Betrachtungen daher zunichst mit einer Begriffs-
bestimmung von Diskurs fortsetzen. Jiger zufolge handelt es sich bei Diskursen all-
gemein um einen »Fluss von Wissen durch die Zeit.« (1997: 132) Einer dhnlich offenen
Definition folgen auch Potter und Wetherell: »We will use »discourse« in its most open
sense, [...] to cover all forms of spoken interaction, formal and informal, and written
texts of all kinds.« (1987: 7) Dabei sind Diskurse nicht als etwas Subjektives zu verstehen.
Vielmehr sind sie sozial, und zwar insofern, als das Individuum weniger verindernd
in sie eingreift, als dass es von ihnen bestimmt wird und in sie »verstrickt« ist (vgl.
Jager 1996: 18). Im Verhiltnis zwischen Individuum und diskursiven Strukturen - al-
so0 jenem von Berger und Luckmann so beschriebenen institutionalisierten Alltagswis-
sen (vgl. Kap. 2.2.1.2) — verweisen die gewdhlten Diskursdefinitionen auf ein gewisses
Ubergewicht des sprachlich Konventionalisierten, der, wie Link sagt, »institutionell ver-
festigten Redeweisen« (1983: 60), gegeniiber dem Gestaltungsspielraum der einzelnen
Person. Wir wollen Individuen dabei jedoch nicht als vollstindig durch Diskurse de-

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

terminiert begreifen. Zwar kénnten, Leiprecht zufolge (vgl. 2001: 12f.), in einem all-
gemeinen Sinne Diskurse durchaus mit gesellschaftlichen Bedeutungen gleichgesetzt
werden — »[a]Juferhalb jeglicher gesellschaftlicher Bedeutungssysteme sind Menschen
gewissermaflen wort- und sprachlos« — jedoch miisse gerade in der Analyse von All-
tagsdiskursen mit beriicksichtigt werden, »in welcher Weise Menschen Diskurse pro-
duzieren, also nicht nur von Diskursen bestimmt sind, sondern auch Diskurse (mit-)be-
stimmen« (ebd., Herv.i.O.).

Mit van Dijk lasst sich dieser Einwand konkretisieren. Wenn Individuen sich ras-
sistischer Vorstellungen bedienen, dann bringen sie damit nicht lediglich ihre personli-
che Meinung zum Ausdruck. Auch sind sie nicht als reine Reproduzent*innen rassisti-
scher Diskurse zu betrachten. Vielmehr miissten subjektive Aussagen iiber - Muslim*in-
nen« als aktive Transformationen betrachtet werden, in denen erworbene Erfahrungen
und erworbenes Wissen in konkreten Situationen interpretiert und neu-kontextuali-
siert werden.

»When White majority group members talk about ethnic out-groups, they do not
merely express their personal beliefs and attitudes. In different senses of the term,
they reproduce ethnic opinions of their in-group as a whole, such as shared stereotypes
or prejudices and information they have heard or read from other sources. These pro-
cesses of communicative reproduction are very complex and involve an interaction of
personal experiences and beliefs, representations of information from a variety of dis-
course types (both public and interpersonal), and more general, socially shared belief
and opinion structures about ethnic minority groups.« (van Dijk 1987: 23, Herv.i.O.)

Vor dem Hintergrund unserer wissenssoziologischen Uberlegungen lisst sich die Akti-
vitit der Einzelnen wie folgt erliutern: Individuen werden in eine spezifische Sprach-
umgebung hineinsozialisiert, in der bestimmte Begriffe, Bezeichnungen und Bedeu-
tungen in Bezug auf andere Menschen bereits existieren. Diese Bedeutungen sind in
Konzepte, Kategorien und Denkbilder (vgl. Hall 2004a: 10) gegossen und insofern objek-
tiviert und institutionalisiert, als ihr kulturelles Gemachtsein nicht mehr sichtbar ist.
Sie erscheinen im alltiglichen Gebrauch als selbstverstindlich, unproblematisch und
natiirlich. Wenn die bzw. der Einzelne nun eine Sprache bendtigt, um eine bestimmte
Person oder Personengruppe zu beschreiben, ihr Handeln zu erkliren oder sie vor dem
Hintergrund eigener (kollektiv verankerter und geteilter) Wertvorstellungen zu bewer-
ten, dann liegt es nahe, dass sie bzw. er auf die erlernten Konzepte und Bezeichnun-
gen zuriickgreift. Rassistische Wissensbestinde funktionieren auf eben diese Weise:
Sie werden im tiglichen Leben angewendet, tradiert und so gesellschaftlich verankert.
Gerade die impliziten Rassismen, wie wir sie oben beschrieben haben, schiitzen sich
dabei vor etwaigen problematisierenden Reflexionen, indem ihre verandernden und ex-
kludierenden Vorannahmen unausgesprochen bleiben. Rassismen sind in Alltagskon-
texten gerade deswegen so stabil und widerstandsfihig, weil sie nicht als geschlossene
Lehren, sondern als plausible Erkenntnis daherkommen. Sie sind als inhumane Deu-
tungssysteme kaum zu dekuvrieren.

Nun ist es jedoch nicht so, dass »die Individuen diesen Schemata [..] restlos >ausge-
liefert« sind, sondern dass sie sie modifizieren kénnen, sofern die Lebensbedingungen
solche Modifikationen von Routinen erlauben« (Jiger 1996: 18). Wir wollen jene Voraus-

14.02.2026, 14:35:45. - [

141


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Grauzonen des Alltagsrassismus

setzung an dieser Stelle so verstehen, dass es eine Frage der individuellen Biografie
ist, ob einer Person die bendtigten symbolischen Ressourcen fir eine kritisch-reflexive
Betrachtung verbreiteter rassistischer Ideologien zur Verfiigung stehen und sie mit-
hin auf diese (im Rahmen ihres eigenen Sprechens und Handelns) verindernd einwir-
ken kann - oder nicht. Mit Halls Encoding-Decoding-Modell haben wir die Betrach-
tung der Einzelnen als aktive Interpret*innen sozialer Realitit — bzw. der gesellschaft-
liche Bedeutungsmuster transportierenden Diskurse (vgl. Leiprecht 2001: 13) — bereits
eingefithrt. Zudem haben wir durch den Begriff der horizontalen Vergesellschaftung
(vgl. Kap. 2.2.2.2) deutlich gemacht, dass es den Gesellschaftsmitgliedern méglich ist,
sich hegemonialer Deutungsweisen bzw. Ideologien zu entziehen und ihnen antihe-
gemoniale Denk-, Sprech- und Handlungsweisen entgegenzusetzen. Dieser Raum fiir
individuelle Widerstindigkeiten, die, wie wir mit Hall wissen, stets an gesellschaftlich
zugingliche Interpretationsressourcen angeschlossen sein miissen (auch Widerstand
ist letztlich sozial riickgebunden, niemals individuell isoliert), wird hier durch die Idee
der Modifizierbarkeit von Diskursen noch einmal aufgegriffen und diskurstheoretisch
verankert.

Um dieses Kapitel abzuschliefSen, kommen wir noch einmal zuriick auf Jagers allge-
meine Ausgangsdefinition von Diskurs. Wie lassen sich im Anschluss an unsere bisheri-
gen Betrachtungen seine drei zentralen Begriffe Wissen, Fluss und Zeit itbersetzen? Das
von Jiger angesprochene »Wissen« meint, wie konnte es aus sozialkonstruktivistischer
Perspektive anders sein, keinesfalls Wahrheit oder als wahr Geltendes, »sondern alle Ar-
ten von Fiir-wahr-Gehaltenem oder Fiir-richtig Gehaltenem, von Gewusstem, von Be-
wusstseinsinhalten als insgesamt« (Jiger 1997: 132f.). Insofern ist es einleuchtend, dass
sich Diskursanalyse »nicht fiir sprachliche Aussagen tiber >die Realitit« [interessiert],
sondern fir die Herstellung von Realitit, indem Bedeutungen erzeugt werden« (Sti-
heli 2001: 198). Es geht darum, »Diskurse auf ihre Inhalte und Strategien zu befragenc
(Jiager 1996: 18), was auch die Zielstellung der vorliegenden Arbeit darstellt. Laut Jager
sei dabei von besonderer Bedeutung, den Einfluss von Spezialdiskursen — also z.B. den
»Erziehungsdiskurs, akademische Diskurse, politische Diskurse, den Mediendiskurs«
(Jiger 1996: 19) — auf den iibergreifenden gesellschaftlichen Interdiskurs transparent zu
machen (vgl. ebd.: 18).

Mit Leiprecht verweisen die Begriffe »Fluss« und »Zeit« darauf, »dass Diskurse eine
Geschichte haben und sich in einer Richtung durch die Zeit bewegen« (2001: 13). Dabei
werde

»das Vergangene [..] in neuen Diskursen aufgenommen, verschwiegen, uminterpre-
tiert usw. [...], niemals kann sich jedoch die zeitliche Richtung und Abfolge umkehren.
Diskurse bauen, sehr allgemein gesprochen, auf der Geschichte gesellschaftlicher Be-
deutungen auf. Stets handelt es sich um historisch produzierte und geformte Diskurse
[..]. Neue Diskurse finden bereits Bedeutungskonstellationen vor, auf die sie sich posi-
tiv beziehen, von denen sie sich abgrenzen, sich abheben kénnen usw. Selbst die aus-
driicklichste Abgrenzung gegeniiber vorgefundenen Bedeutungskonstellationen setzt
sich noch in Beziehung zu diesen.« (Ebd., Herv.i.0.)

Die hier anschaulich beschriebene Historizitit von Diskursen ldsst sich mit einem Blick
in die Vorliufer antimuslimischer Rassismen zu Zeiten etwa der Kreuzziige oder der

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Kolonialisierung des Nahen und Mittleren Ostens nachvollziehen (vgl. Kap. 2.1.3). Ohne
die von Said als prototypische Orientalismen herausgearbeiteten Vorstellungen von der
zivilisatorischen Riickstindigkeit >des Islams< bzw. arabischsprachiger Weltregionen
hitten politische Analysten wie Huntington Thesen wie die des »Clash of Civilization«
nicht aufstellen kénnen. Ahnliches gilt auch fiir die Bezeichnungs- und Bedeutungsver-
schiebungen in Bezug auf die sogenannten >Gastarbeiter*innen< in Deutschland, wel-
che zunichst als >Auslinder*innen< und nach Liberalisierung des Staatsbiirgerschafts-
rechts als >Muslim*innen« verandert wurden. Diskurse flielen in Form von Bedeutun-
gen und Bezeichnungen — d.h. einem gleichsam institutionalisierten und praktizierten
Wissen — also durch die Zeit; seine temporale Spezifitit gilt es in der empirischen Ana-
lyse folglich zu beriicksichtigen.

2.3.1.3 Rassismus in Diskursumwelten: Offentlichkeit, Massenmedien,
interpersonale Kommunikation, Online-Kommunikation

Alltagskommunikation findet in modernen Gesellschaften nicht isoliert von 6ffentli-
chen oder halb-6ffentlichen Diskursen statt. Alltagsgespriche sind nicht nur zeitlich
und raumlich verortet, unterliegen mithin bestimmten symbolischen Tradierungen und
Kontinuititslinien und sind mit gesellschaftlichen Praxen und Strukturen verflochten.
Sie werden zudem beeinflusst von »higher levels of discoursive communication« (van
Dijk 1987: 40), jenen in gesellschaftlichen Institutionen verorteten Auseinandersetzun-
gen — etwa in Regierungen, Parlamenten, Gerichten, Unternehmen, zivilgesellschaftli-
chen Organisationen, Verbinden, Kirchen, sozialen Gruppierungen —, die heute meist
iiber Massenmedien” in den Kommunikationsraum Offentlichkeit eindringen (vgl. Jar-
ren & Donges 2006: 123f.). Woriiber wir uns im Alltag unterhalten, wird von Medien-
diskursen sowohl inhaltlich vorbereitet (Themen, Meinungen, Argumentationen usw.)
als auch formell gerahmt (Sprache, Konzepte, Bezeichnungen usw.). Van Dijk vermutet
daher zu Recht, dass

79  Der Begriff der Massenmedien leitet sich vom Begriff der Massenkommunikation ab. Im klassi-
schen Sinne (d.h. in Bezug auf Maletzke 1963) meint Massenkommunikation »in einem sehr wei-
ten Sinne politische, 6konomische, soziale und kulturelle Prozesse, die durch das Vorhandensein
von klassischen Massenmedien wie Zeitung, Zeitschrift, Horfunk und Fernsehen ausgelst wer-
den und die sich in den Massenmedien selbst widerspiegeln. In einem engeren Sinne versteht
man unter klassischer Massenkommunikation von Medienkommunikatoren [! usw.] (also von Jour-
nalisten, Moderatoren, Kommentatoren, Entertainern etc.) o6ffentliche, indirekte, (iber technische
Medien (Presse, Radio, Fernsehen) und weitestgehend einseitig an eine Vielzahl von Menschen
gerichtete Aussagen (informierender, bildender, (berredender, werbender oder unterhaltender
Natur), die von ihren Empfangern entschlisselt sowie mit Sinn verbunden und mit Bedeutung ver-
sehen werden.« (Piirer 2014: 78) Bennett weist auf die Praktikabilitit bei gleichzeitig mangelnder
Prazision des Begriffs »Massenmedien« hin. Trotzdem jeder sofort wisse, was damit gemeint sei,
gebe es doch grofRe Unterschiede nicht nur zwischen einzelnen Medienformaten, sondern auch
ihren Verhiltnissen zu Staat, Gesellschaft und Okonomie (vgl. 1998: 30). Burkart ist sich indes si-
cher, dass»[aJuch wenn sich Inhalte und Angebotsmuster im Massenkommunikationsprozess lau-
fend verandern, das Publikum [...] den Massenmedien (noch sehrlange) nichtverlorengehen«wird
(2002:177).

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m

Grauzonen des Alltagsrassismus

»[...] because the media provide the daily discourse input for most adult citizens, their
role as a prevailing discourse and attitude context for thought and talk about ethnic
groups is probably unsurpassed by any other institutional or public source of commu-
nication« (1987: 41).

Auch wenn wir, wie im Kapitel zum Encoding-Decoding-Modell von Hall ausfiihrlich
dargelegt, von der Polysemie medialer Texte und der Interpretationsaktivitit der Rezi-
pierenden tiberzeugt sind und mithin davon, dass Medieninhalte nicht einfach auf die
Rezipierenden »iibertragen« werden, lisst sich aus ideologietheoretischer Perspekti-
ve ein Machtgefille innerhalb massenmedialer Kommunikationsprozesse nicht von der
Hand weisen. Wo Hall Medien als »machtvolle Quelle von Vorstellungen iiber >sRasse« be-
zeichnet« und damit insbesondere mediale Reprisentationen von Gesellschaft meint, jene
»Bilder, Beschreibungen, Erklirungen und Rahmen, die erkliren, wie die Welt aussieht
und warum sie so funktioniert, wie sie dem Sagen und Zeigen nach funktioniert« (Hall
1989b: 155), identifiziert Peters strukturelle Beschrinkungen, die, auf Differenzierungs-
und Professionalisierungsprozessen beruhend, fiir ein Ungleichgewicht zwischen Pro-
duzent*innen und Publikum sorgen (vgl. 1994). Mit anderen Worten: Mediendiskurse
haben gegeniiber den nicht-organisierten Alltagsakteur*innen, wie sie uns im Rahmen
dieser Arbeit interessieren, eine eindeutig privilegierte Position inne. Was die Beein-
flussung der offentlichen Agenda angeht, also der Diskurssphire, die unsere Alltags-
gespriche symbolisch versorgt, sind ihre »Produkte« deutlich machtvoller und gesell-
schaftlich einflussreicher als die personlichen Erlebnisse und Erfahrungen der Leute.

Dafiir lisst sich nun eine Vielzahl an Griinden ins Feld fithren, die von technischen
Produktionsverhiltnissen, institutionellen/personellen Verflechtungen zwischen Medi-
en, Politik und Okonomie iiber journalistische Berufsstandards hin zu physischer Res-
sourcenknappheit und auflermedialen Status- und Wissensunterschieden reichen. Sie
alle erliutern auch, warum normative Modelle von 6ffentlicher Kommunikation, wie
etwa das deliberative Modell Jiirgen Habermas’ (1990 [1962], 1998), nur bedingt unter
den gesellschaftlichen Bedingungen einer differenzierten, kapitalistischen, globalisier-
ten Wirklichkeit einzuldsen sind.

Offentlichkeit nach Habermas

Aus der Perspektive Habermas’ hat Offentlichkeit fiir demokratische Gesellschaften so-
wobhl eine institutionelle als auch eine diskursive Funktion: Sie vermittelt zwischen poli-
tischem Zentrum und zivilgesellschaftlicher Peripherie, indem sie einerseits politische
Handlungsprozesse transparent und anderseits aktuell relevante Themen, Meinungen
und Bediirfnisse der Biirger*innen 6ffentlich sichtbar und mithin politisch adressier-
bar macht. Thren diskursiven Charakter hingegen entfaltet Offentlichkeit in Prozessen
des kommunikativen Handelns, d.h. in rationalen Debatten zwischen sich als Gleiche
ansehenden Kommunikationspartner*innen, die nicht auf Uberredung, sondern auf
(einstweiligen) Konsens zielen (vgl. Joas & Knobl 2004; Fraser 1994; Peters 1994). Da-
bei ist Offentlichkeit mit den alltiglichen Lebenswelten der Leute insofern verbunden,

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

als in ihr Themen diskursiv® verhandelt werden, iiber die Uneinigkeit besteht bzw.
die als neue Phinomene einer gesellschaftlichen Verstindigung bediirfen. Aus der 6f-
fentlichkeitstheoretischen Perspektive Habermas’ bilden 6ffentliche Diskurse dabei das
Aktionsfeld, auf dem tiber gesellschaftlich Relevantes, Kontroverses und sozial Folgen-
reiches unter Einhaltung spezifischer Kommunikationsregeln gestritten wird. Die Er-
gebnisse dieser Debatten gehen dann in die Lebenswelten der Beteiligten ein — und
mithin auch in die aufermediale Alltagskommunikation der Leute. Gleichzeitig ist da-
von auszugehen, dass die 6ffentlich stattfindenden Debatten immer auch im privaten
Alltag mitreflektiert bzw. vor- und nachreflektiert werden.

Auch wenn 6ffentliche Diskurse, wie sie empirisch vorliegen, nun keinesfalls herr-
schaftsfrei und ausnahmslos verstindnisorientiert sind, wie Habermas’ Idealmodell es
einfordert, so hilft dieses uns doch, die Beziehung zwischen 6ffentlicher und privater
Kommunikation in ihrer theoretischen Form etwas genauer zu betrachten. Dabei ist
die massenmediale Offentlichkeit keinesfalls die einzige Art der éffentlichen bzw. se-
mibffentlichen Kommunikation, die auf Alltagsgespriche Einfluss nehmen kann. Ger-
hards und Neidhardt (1990) unterscheiden hier drei Offentlichkeitsebenen: 1) einfache
Interaktionssysteme, sogenannte Encounters, 2) iffentliche Veranstaltungen und 3) Massen-
medienkommunikation. Gesellschaftlich verfuigbares Wissen kann auf allen Ebenen un-
ter jeweils spezifischen kommunikativen Bedingungen vermittelt bzw. neu verhandelt
werden.

Offentlichkeitsebene I: Encounters

Einfache Interaktionssysteme bilden sich aus, wenn »Menschen heterogener Herkiinf-
te mehr oder weniger zufillig aufeinander treffen und miteinander kommunizierenc
(Gerhards & Neidhardt 1990: 20). Dies kénnen etwa Gespriche am Arbeitsplatz, am
Wohnort, beim Sport, an der Supermarktkasse sein. Diese »kleinen Offentlichkeiten«
sind von grofder Instabilitit und relativer Strukturlosigkeit gekennzeichnet, d.h. sie
formen sich mit der Auswahl des Themas und der Zusammensetzung der Akteur*in-
nen und Meinungen immer wieder neu. Trotz der hohen thematischen und personalen
Fluktuation, sind diese gewissermaflen alltiglichen Interaktionssysteme keinesfalls fol-
genlos (vgl. ebd.): In ihnen kénnen Informationen relativ frei ausgetauscht und — wenn
auch wenig synergetisch und nachhaltig — validiert werden, es besteht keinerlei Kon-
trolle »von auflen«. Die Teilnehmer*innen kontrollieren sich allenfalls untereinander,
etwa, wenn gegen spezifische Gesprichsregeln und Meinungstabus verstofRen wird. En-
counters geben den Teilnehmer*innen also einerseits die Gelegenheit, relativ zwanglos
miteinander ins Gesprich zu kommen, Themen selbst zu setzen und Meinungen auszu-
tauschen. Gleichzeitig sind sie ein Ort, an dem aktuelle 6ffentliche Themen diskutiert
und lebensweltlich angeeignet werden. Damit stellen sie neben weiteren Formen der
Anschlusskommunikation (vgl. Porten-Cheé 2017) — insbesondere denen, die sich un-
ter Ausschluss der Offentlichkeit vollziehen (s.u.) — ein wichtiges Forum fiir die Weiter-
vermittlung und Aushandlung 6ffentlich verfiigbarer Informationen dar. Encounters

80  Diskurswird bei Habermas verstanden als argumentative Auseinandersetzung zwischen verschie-
denen Diskursteilnehmenden mit dem Ziel der Verstandigung und des Konsens. Anders als in der
vorliegenden Arbeit gehtesihm nichtum Fragen der Wissensproduktion und Machtstabilisierung.

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Grauzonen des Alltagsrassismus

bilden dabei einen »Raum« sowohl fiir die halb private, halb 6ffentliche®* Nachberei-
tung medienvermittelter Thematiken, als auch fiir den Austausch von lebensweltlichen
Erfahrungen unter den Kommunikationsteilnehmer*innen.

Offentlichkeitsebene II: Offentliche Veranstaltungen

Bei 6ffentlichen Veranstaltungen handelt es sich nun um »thematisch zentrierte Inter-
aktions-systeme« (Gerhards & Neidhardt 1990: 22, Herv.i.0.), andernorts finden sich
auch Bezeichnungen wie Organisations-, Themen- oder Versammlungsoéffentlichkeit
(vgl. Jarren & Donges 2006: 105; Neidhardt 1994: 10). Es handelt sich um Interaktions-
systeme, die im Vorfeld geplant wurden und dabei »voraussetzungsvoller [sind] als die
spontanen Encounters« (Gerhards & Neidhardt 1990: 22). Auch sind sie deutlich struk-
turierter, was sich nicht nur an der Festlegung eines Themas zeige, sondern auch an der
Rollendifferenzierung in Sprecher*innen, Moderator*innen und Publikum. Innerhalb
des Veranstaltungsrahmens bildet sich dariiber hinaus zumeist eine »homogene 6ffent-
liche Meinung« aus, die durch die Zusammensetzung der Teilnehmer*innen - sowohl
auf Sprecher*innen- als auch auf Publikumsseite — zustande kommt. Voraussetzung
fir die Teilnahme (Publikum) ist ein grundsitzliches Themeninteresse bzw. eine the-
matische Expertise (Sprecher*in). Die Reichweite der im Rahmen der Veranstaltung
entstandenen offentlichen Meinung ist zunichst auf den Kreis der Anwesenden be-
schrinke; sie kann diesen jedoch durch sich anschlieRende Kommunikation (private
Gespriche, Medienberichterstattung) potentiell transzendieren.

Eine Sonderform der Veranstaltungsoffentlichkeit stellen kollektive Proteste dar, die
von den Autoren als »Zuspitzung 6ffentlicher Kommunikation« bezeichnet werden, da
es bei ihrer »spezifischen Handlungsform« nicht mehr um Diskussionen, sondern um
kollektive Aktion geht (vgl. Gerhards & Neidhardt 1990: 23). Bei ihnen kann - stirker als
bei Diskussionsveranstaltungen — davon ausgegangen werden, dass die Teilnehmer*in-
nen mit der dominanten Meinung {ibereinstimmen, sie diese einem gréfleren Adres-
sat*innenkreis (der Strafenéffentlichkeit, der gesellschaftlichen Offentlichkeit) vermit-
teln wollen. Solche Veranstaltungen kénnen nun einerseits Foren fiir die Artikulation
alternativer Wirklichkeitsvorstellungen sein: In diesem Fall wiren die Teilnehmer*in-
nen beispielswese mit aktuellen gesellschaftlichen Regelungen nicht einverstanden und
méchten durch ihren Protest zu deren Anderung beitragen. Das hier zirkulierende Wis-
sen stiinde dabei dem hegemonialen gesellschaftlichen Wissen entweder entgegen (im
Falle von antirassistischen Demonstrationen) oder wiirde dieses auf extreme Weise zu-
spitzen und radikalisieren (im Falle etwa von rechtsextremen Aufmirschen). Veranstal-
tungen konnen aber auch im Allgemeinen dazu dienen, gesellschaftliches Wissen in-
nerhalb der Zivilgesellschaft als giiltige und wiinschenswerte Wirklichkeitsvorstellung
zu verankern.

81 Jarren und Donges verweisen auf die »flieRende[n] Uberginge zwischen privater und 6ffentlicher
Kommunikation im Rahmen der Encounters« (2006: 103).

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Offentlichkeitsebene IIl: Massenmedienkommunikation

Offentliche Kommunikation ist in modernen, differenzierten Gesellschaften nun v.a.
Massen-kommunikation (vgl. ebd.). Die Autoren unterscheiden diese in mehrfacher
Hinsicht von den beiden anderen Interaktionsformen: 1) benétigt Massenkommunika-
tion eine technische Infrastrukeur, 2) basiert sie auf der Ausdifferenzierung und Pro-
fessionalisierung von Leistungsrollen (z.B. Journalist*innen, Eigentiimer*innen, tech-
nisches Personal) und 3) sorgt sie fiir eine Verinderung der »Publikumsrolle«; dieses
ist hier dispers und in seinen direkten Einflussméglichkeiten deutlich beschrinkt. Die
massenmediale Offentlichkeit ist als einzige in der Lage, eine weitreichende gesell-
schaftliche Aufmerksamkeit und Wahrnehmung eines Themas, einer Meinung oder ei-
nes Ereignisses herzustellen. Gleichzeitig dient sie als potentieller Verstirker fiir die
Themen auf den kleineren Offentlichkeitsebenen. Hinsichtlich der »prinzipiellen Un-
abgeschlossenheit des Publikums« (Habermas 1990 [1962]: 98) bestehen im Rahmen von
massenmedialer Kommunikation nun einige Zugangshiirden, auch wenn diese in the-
matischer Hinsicht anders gelagert sind als in personaler (Themen von potentiell ge-
sellschaftlicher Relevanz finden eher Eingang als die spezifische Stimme des Mannes
auf der Strafle).

Fragen wir nun nach der Rolle der Massenmedien bei der Konstruktion gesellschaft-
licher Wirklichkeit, mithin bei der Bereitstellung eines gesellschaftlich anerkannten
Wissens — iiber den >muslimischen Anderen< und mithin auch tber uns selbst —, so
lohnt es sich, ganz im Einklang mit der wissenssoziologischen Perspektive Berger und
Luckmanns, eine sozialkonstruktivistische Sicht einzunehmen.

»The general idea that the mass media influence what most people believe to be re-
ality is of course an old one and is embedded in theories of propaganda and ideology
[..]. The unthinking, but unceasing, promotion by media of nationalism, patriotism,
social conformity, and belief systems could all be interpreted as examples of social con-
struction. [..] Aside from the question of ideology, there has been much attention to
social construction at work in relation to mass media news, entertainment, and pop-
ular culture and in the formation of public opinion. [..] Social construction refers to
the processes by which events, persons, values, and ideas are first defined or inter-
preted in a certain way and given value or priority, largely by mass media, leading to
the (personal) construction of larger pictures of reality. Here, the ideas of sframing<and
sschematac play their part.« (McQuail 2010: 101)

Was McQuail hier mit den Begriffen »entertainment and popular culture« anspricht,
wollen wir fiir einen Moment etwas genauer beleuchten. Berticksichtigt werden soll
dabei, dass massenmediale Diskurse keinesfalls ausschliefllich aus seriésen Informa-
tionen iber derzeitige Entwicklungen im nationalen Parlament, innerhalb der inter-
nationalen Staatengemeinschaft oder auf dem Binnen- und Weltmarkt bestehen. Mas-
senmedien sind mehr als die Informations-, Kontroll- und Integrationsfunktionen des
Nachrichtenjournalismus. Gerade in Zeiten, in denen die Auflagenzahlen grof3er Zei-
tungen schwinden (vgl. Thomi 2014: 1ff.), gilt es, die politische Dimension popkultu-
reller Medieninhalte ins Auge zu fassen. Wenn also etwa SEX AND THE CITY-Folgen
dafiir genutzt werden, Vorstellungen moderner Weiblichkeit zu verhandeln (vgl. Corda
2016; kritisch: McRobbie 2010: 44) oder orientalistische Darstellungen von >Muslim*in-

14.02.2026, 14:35:45. - [

147


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Grauzonen des Alltagsrassismus

nen< im Hollywood-Film rassistische Feindbilder reproduzieren (vgl. Shaheen 2000),
dann sind damit eben jene gesellschaftsrelevanten Facetten von Popkultur angespro-
chen. Forscher*innen wir Hermes (2005, 2006), Hartley (1996) oder Klaus & Liinenborg
(2004) nutzen dabei den Begriff des Cultural Citizenship, um auf die identitits- und ge-
meinschaftsstiftenden Potentiale von Popkultur hinzuweisen.

»Cultural Citizenship ist eine wesentliche Dimension von »Staatsbiirgerschaft« in
der Mediengesellschaft. Sie umfasst all jene kulturellen Praktiken, die sich vor dem
Hintergrund ungleicher Machtverhiltnisse entfalten und die kompetente Teilhabe
an den symbolischen Ressourcen der Gesellschaft ermdglichen. Massenmedien sind
dabei der Motor und Akteur der selbst- und zugleich fremdbestimmten Herstellung
von individuellen, gruppenspezifischen und gesellschaftlichen Identititen.« (Klaus &
Liinenborg 2004: 200)

Cultural Citizenship wird mafigeblich durch die Rezeption und (Re-)Produktion von
Popkultur hergestellt (vgl. Hermes 2006: 1). Dabei leitet sich das demokratische Po-
tential popkultureller Medieninhalte insbesondere daraus ab, dass die Rezipierenden
die (relative) Interpretationsfreiheit haben, sich den medialen Bedeutungsangeboten
zu entziehen, sich ihnen schopferisch zu widersetzen (vgl. Fiske 1989) und dabei nicht
nur eigene Formen gemeinschaftlicher Bindung zu stiften, sondern auch aktiv gesell-
schaftliche Herrschaftsverhiltnisse (z.B. kapitalistischer, sexistischer, rassistischer Art)
zu kritisieren.

Wir kénnen also zusammenfassen, dass massenmediale Kommunikation ein zentra-
ler Ort fiir die Herstellung, Reproduktion, aber auch fir die Umdeutung und Neuver-
handlung hegemonialer Wirklichkeitsvorstellungen innerhalb moderner Gesellschaften
ist. In ihrer Dauerhaftigkeit, den strukturellen Interdependenzen mit anderen Gesell-
schaftssystemen (Politik, Wirtschaft, Wissenschaft), ihrer Rollenprofessionalisierung
und gesellschaftlichen Reichweite liegt begriindet, warum ihr eine zentrale Bedeutung
in der Vermittlung gesellschaftlichen Wissens zukommt. Medien sind dabei jedoch
nicht als einheitliche Vermittlungsmaschinen rassistischer Vorstellungen zu verstehen:
Vielmehr sind sie »auch einer der Orte, an dem diese Vorstellungen artikuliert, trans-
formiert, aus- und umgearbeitet werden« (Hall 1989b: 155). Neben explizit rassistischen
Inhalten wirken Hall zufolge dabei auch »liberale und humane Vorstellungenc. Sie bie-
ten den aktiven und (potentiell) kritischen Rezipierenden Vorstellungen von Gesell-
schaft an, die meist an hegemoniale Ideologien anschlieflen und dieses hiufig auch
(aber nicht ausschlieflich) reproduzieren. Wie dieses medienvermittelte Wissen von
Rezipierenden konkret angeeignet wird, ist dabei letztlich eine Frage empirischer Re-
zeptionsanalysen.

Interpersonale Kommunikation

Massenmediale Kanile sind nun nicht die einzige Moglichkeit, Wissen tiber >Mus-
lim*innen< bzw. >den Islam« im Alltag vermittelt zu bekommen. Interpersonale
Kommunikationskontexte sind - folgt man den etwas zugespitzten Annahmen van
Dijks — von dhnlich grofRer Relevanz: »it is more likely that people hear about other
ethnic groups through informal talk with others or through news reports than from
mathematic textbooks, dictionaries, or during doctor’s visits« (1987: 123). Bentele und

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Beck zufolge sind interpersonale Kommunikation und Massenkommunikation dabei
sowohl »historisch« als auch »aktuell miteinander verkniipft« — wobei sich »histo-
risch« auf die Entwicklung moderner Massenmedien und ihr Potential zur zeitlichen
und riumlichen Transzendierung interpersonaler Gespriche bezieht (vgl. 1994: 34).
»Aktuell« hingegen meint den Umstand, dass massenmedial vermittelte Botschaften
hiufig zum Gegenstand sozialer Kommunikation werden (vgl. ebd.). Alltagsgespriche
bilden zudem die »Basis von Klatsch, Tratsch und Geriichten«, wobei »durch alltigliche
Gespriche nicht nur eine fortlaufende Selbstvergewisserung« erfolgt, sondern auch
»ein Erzeugen von Welt« (Hoflich 2016: 25). Interpersonale Kommunikation baut dabei
keinesfalls ausschliefflich auf Medienberichten auf; in ihrem Rahmen kénnen auch
personliche Erfahrungen, Meinungen oder Emotionen ausgetauscht werden. Dabei
basiert sie — anders als bei den oben erwidhnten Encounters — »oftmals auf dauerhaften
Sozialbeziehungen«, wobei die Kommunikationspartner*innen relevante Teile ihres
Alltags miteinander teilen (vgl. Bentele & Beck 1994: 35).

Nun wollen wir uns hier nicht lange mit ausfiihrlichen Definitionen interpersona-
ler Kommunikation aufhalten; diese kdnnen an anderer Stelle nachgelesen werden (s.a.
Hoflich 2016; Piirer 2014). Auch hinsichtlich ihrer soziologischen Grundlagen, wie sie
insbesondere vom Symbolischen Interaktionismus entwickelt wurden, wollen wir auf
die klassischen Texte aus Perspektive der Kommunikationswissenschaft verweisen (u.a.
Krotz 2001; 2003). Uns interessiert interpersonale Kommunikation hier mehr als all-
tigliche »Quelle« antimuslimischer bzw. differenziert-widerstindiger Wissenselemen-
te. Kommunikationswissenschaftliche Wirkungsmodelle wie der Two-Step bzw. Multi-
Step-Flow of Communication sowie der Meinungsfiihrer-Ansatz haben sich mit der Relevanz
interpersonaler Kommunikation fir die Vermittlung von Medieninhalten beschiftigt.
Nach umfangreichen Revisionen geht man heute davon aus, dass in modernen Wis-
sensgesellschaften Massenmedien potentiell alle Menschen erreichen und interperso-
nale Kommunikationskontexte der Ort sind, sich tiber diese auszutauschen (vgl. Bur-
kart 2002: 214) — ohne dass notwendigerweise kompetente Vermittler*innen zwischen-
geschaltet sein miissen. Mit Blick auf die Interviewaussagen ldsst sich mithin anneh-
men, dass Massenmedien als Quellen bzw. Referenzen in Erscheinung treten. Zudem
konnen interpersonale Gespriche auch dazu dienen, Erfahrungen sowie Meinungen
auszutauschen, die nicht unmittelbar aus Medienrezeptionen hervorgehen (s.o.). Mit
van Dijk kénnen wir bei interpersonaler Kommunikation zwischen direkten und indi-
rekten Quellen unterscheiden: »We may hear about somebody’s own personal experi-
ences, or about what they have heard from others’ experiences, or about what others
have heard or read.« (1987: 123)

Internet & soziale Medien

In der computervermittelten Kommunikation verbinden sich nun massenmediale und
interpersonale Kommunikationsformen (vgl. Piirer 2014: 84). Findet diese im Internet
statt, lasst sich von Onlinekommunikation sprechen. Der aktuellen ARD/ZDF-Online-
studie zufolge sind 2021 94 Prozent der Deutschen im Internet unterwegs (vgl. Beisch &
Koch 2021: 487). Der dabei zum Einsatz kommende Kommunikationsmodus kann wie
folgt definiert werden:

14.02.2026, 14:35:45. - [

149


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Grauzonen des Alltagsrassismus

»Onlinekommunikation ist technisch vermittelte, indirekte, teils einseitige (z.B. E-Mail),
teils gegenseitige (z.B. Internet Relay Chat), teils private, teils (teil-)6ffentliche Kom-
munikation (z.B. Mailing Lists, Dienstleistungen via Internet oder teil-6ffentliche
Kommunikation in sozialen Netzwerken). Online-Kommunikation ist iberwiegend
Kommunikation in Abwesenheit, die Kommunikationspartner kdnnen sich gegensei-
tig meist nicht wahrnehmen, allenfalls imaginieren. Riickkopplungen sind, je nach
Kommunikationsangebot und -form, direkt oder nur indirekt moglich.« (Plrer 2014:
77, Herv.i.0.)

Dabei stellt das Web 2.0 mit seiner Vielzahl an Formaten und Diensten neue Mecha-
nismen der Koordination, Strukturierung und Vernetzung bereit, mit der sich einzelne
Nutzungsakte miteinander verbinden lassen (vgl. Katzenbach 2008: 24). Stanoevska-
Slabeva klassifiziert die Angebote des Web 2.0 in drei grundlegende Formen: 1) con-
tent-orientierte Web 2.0-Plattformen, z.B. Weblogs, Wikis und Media-Sharing Seiten
wie YouTube, auf denen das Erstellen, Verwalten, Konsumieren und Tauschen von In-
halten moglich ist. 2) beziehungsorientierte Web 2.0-Plattformen, z.B. Facebook oder
Xing, die Aufbau und Pflege von sozialen Netzwerken erlauben sowie 3) virtuelle Wel-
ten, die dreidimensionale Abbildungen (faktischer bzw. fiktionaler) Realitit darstellen
(vgl. 2008: 17). Insgesamt vollzieht sich im Web 2.0 ein Wandel des Laienpublikums von
Rezipierenden zu Kommunikator*innen (vgl. Neuberger, Nuernbergk & Rischke 2007:
96). Den Internetnutzer*innen von heute stehen mit ihm diverse Plattformen zur Ver-
fiigung, um sich tiber private und offentliche Themen auszutauschen, sich in Online-
Communities zu vernetzen, Informationen — zumeist iiber Algorithmen dem persénli-
chen Umfeld angepasst (vgl. Frees & Koch 2018: 398) — zu suchen oder Content anderen
Formatursprungs (z.B. via Online-Mediatheken, Radio-Streams, Online-Magazine) zu
konsumieren. Die sich dabei vollziehende »kommunikative Offnung« (Bieber 1999: 188),
die sich sowohl in der exponentiell gestiegenen Zahl an Kommunikator*innen zeigt, als
auch in der quantitativen wie qualitativen Entgrenzung 6ffentlich verhandelter The-
men, wird dabei seit Jahren von Debatten tiber gesellschaftliche Demokratisierungs-,
Fragmentierungs- und Dezivilisierungsprozesse begleitet.

Im Mittelpunkt dieser Debatten stehen in jingster Zeit insbesondere Fragen zu
den politischen Auswirkungen von Fake News, Hate Speech, Social Bots®* sowie zur
hegemonialen Marktposition der US-Unternehmen Facebook und Google und ihren al-
gorithmusbasierten Filtermechanismen (vgl. u.a. Avaaz-Report 2019; Reuter et al. 2019;
Baldauf, Erbner & Guhl 2018; Serrano et al. 2018; Tworek 2017). In Deutschland et-
wa nutzt mittlerweile jede*r dritte Onliner*in soziale Medien fiir den Nachrichtenkon-
sum; unter den 18- bis 24-jahrigen sind es 50 Prozent (vgl. Holig & Hasebring 2019: 5).
In Verbindung mit dem Erstarken rechtspopulistischer Bewegungen und dem anhal-
tenden Erfolg rechter Parteien in Europa und den USA wird sozialen Medien ein mit-
unter erhebliches Einflusspotential attestiert. So sind es rechtspopulistische Parteien

82  Als Social Bots werden automatische Accounts bezeichnet, die menschliche Online-Aktivitaten
[z.B. Antworten, Hashtag—Ubernahmen] nachahmen mit dem Ziel, das Verhalten der Internet-
User zu beeinflussen [z.B. durch das Verbreiten von Werbung]. Es gilt als nachgewiesen, dass
durch diese bereits Themen-Trends auf sozialen Netzwerken manipuliert wurden (vgl. Serrano
etal. 2018: 21).

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

wie der franzdsische Front National oder die deutsche AfD, die auf sozialen Netzwer-
ken wie Facebook hohere Beliebtheitswerte erzielen als etablierte Politiker und Parteien
wie etwa SPD und CDU (vgl. Tworek 2017: 6). Problematisch ist jedoch nicht nur die Po-
pularitit rechtspopulistischer Akteur*innen im Internet. Einer aktuellen Untersuchung
des Biirger-Netzwerks Avaaz zufolge wurden mehr als 500 verdichtige Facebook-Seiten
mit rechtspopulistischem und -extremem Gedankengut identifiziert, die im Vorfeld der
Europawahlen 2019 Falschinformationen und Hetze verbreiteten — mehr als 131 davon
in Deutschland (vgl. 2019: 6). Auch Serrano et al. sprechen von einer hohen Reichwei-
te AfD-bezogener »propaganda topics«, die sie in ihrer Analyse verschiedener Formen
von Online-Manipulation im Rahmen der Bundestagswahlen 2017 untersuchten. Dabei
stellten sie auch fest, dass fake-news-dhnliche Inhalte ausnahmslos auf die sogenannte
»Fluchtlingskrise« zielten (vgl. 2018: 18f.). Entsprechend kann davon ausgegangen wer-
den, dass das Phinomen des Online Hate Speech sich insbesondere gegen Migrant*innen
und die liberale Gesellschaft (vgl. Krause 2017) — verstanden als humanitir, pluralistisch
und progressiv — richtet.

Wiahrend in der Debatte iiber den Einfluss sozialer Medien auf die Popularitit rech-
ter Parteien und die ethische Entgrenzung des offentlichen Diskurses auch traditio-
nelle Massenmedien in die Verantwortung genommen werden (vgl. Hafez 2016), stellt
sich insgesamt doch die Frage, wie sich eine 6ffentliche Auseinandersetzung zu ge-
sellschaftsrelevanten Themen verindert, wenn diese jenseits journalistischer Gatekee-
per auf den (rechtspopulistisch dominierten) Kanilen von Facebook, Twitter und Co.
gefithrt wird. Als Informations- und Erfahrungsressourcen itber sMuslim*innenc, »den
Islam« und Migrant*innen, so legen es die zitierten Forschungen nahe, sollten diese
jedenfalls mehr noch als klassische Massenmedien mit kritischer Distanz und medien-
kompetenter Haltung rezipiert werden.

Zusammenfassung

Ziel des Kapitels war es, die Bedeutung massenmedialer Diskurse als Bedeutungs-
lieferanten fiir Alltagsgespriche herauszustellen. Festhalten lisst sich, dass trotz der
Interpretationsaktivitit der Rezipierenden und der relativen Bedeutungsoffenheit der
Texte, ein asymmetrisches Verhiltnis zwischen diesen beiden Diskursformen existiert.
Massenmedien haben aufgrund ihrer institutionalisierten, hochgradig professiona-
lisierten Struktur, ihrer technischen Kapazititen und der engen Verflechtung mit
anderen Gesellschaftssystemen wie Politik und Wirtschaft einen deutlich gréReren
Einfluss auf Inhalte und Form von Alltagsgesprichen als umgekehrt. Auch wenn wir
mit Hall betonen wollen, dass Mediendiskurse alles andere als homogen oder gar pro-
grammatisch sind — im Gegenteil, eine grofie Bandbreite verschiedener Perspektiven
innerhalb der Medien vertreten ist® — so tragen sie doch erheblich zur Reproduktion
hegemonialer Denkweisen innerhalb von Gesellschaft bei. Vor diesem Hintergrund
lasst sich davon ausgehen, dass im Rahmen der Interviewaussagen Referenzen auf

83  Sieheetwajournalistische Zusammenschliisse wie die Neuen Deutschen Medienmacher*innen (ndm),
in der sich Medienschaffende mit und ohne Migrationserfahrungen vernetzen, mit dem Ziel, die
gesellschaftliche Diversitat auch in den Medien sichtbarer zu machen (vgl. ndm 2019).

14.02.2026, 14:35:45. - [

151


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Grauzonen des Alltagsrassismus

Medienberichte — implizit sowie explizit — getitigt werden. Massenmedienkommu-
nikation stellt jedoch nicht die einzige Art der 6ffentlichen Kommunikation dar. Mit
Gerhards und Neidhardt Systematisierung von Offentlichkeitsebenen wird es méglich,
auch Veranstaltungen, 6ffentliche Proteste bzw. Demonstrationen sowie spontane En-
counters als potentielle Erfahrungsquellen antimuslimisch-rassistischer bzw. differen-
ziert-widerstindiger Wissenselemente in den Aussagen der Interviewpartner*innen
zu identifizieren. Dasselbe trifft auch auf interpersonale Kommunikationskontexte
zu, in denen Medieninhalte nicht nur nachverhandelt werden, sondern die Kommu-
nikationspartner®innen auch persénliche Erfahrungen, Meinungen und Emotionen
austauschen kénnen. Online-Kommunikation schliefilich — als hybrides Querschnitts-
format — erméglicht sowohl massenmediale als auch interpersonale Informations-,
Austausch- und Vernetzungsprozesse, wobei hier nicht nur Medienformate, sondern
auch Kommunikationsmodi (6ffentlich — privat) konvergieren. Im Rahmen der vorlie-
genden Arbeit wird uns die Frage beschiftigen, inwieweit die Interviewpartner*innen
auf massenmedial, interpersonal oder online-vermittelte Kommunikationsinhalte und
-interaktionen Bezug nehmen und wie sie diese in ihre Bedeutungsproduktionen iiber
sMuslim*innen« einflechten.

2.3.2 Diskursanalytische Perspektiven auf rassistische Alltagssprache

Wir haben in den vorhergehenden Kapiteln, die ein diskurstheoretisches Schlaglicht
auf den Begriff des Rassismus werfen, immer wieder betont, dass es uns dabei auf ein
Diskurs-Verstindnis ankommt, das sowohl den transindividuellen, institutionalisier-
ten Charakter von Diskursen beriicksichtigt, als auch dessen praktische, vom indivi-
duellen Sprechen abhingige Komponente betont. In den nachfolgenden Ausfithrungen
werden diskursanalytische Uberlegungen eingefiihrt, die eben diese Sichtweise weiter
konkretisieren. Sie sollen Aufschluss dariiber geben, wie im Rahmen alltagskommuni-
kativer Diskurspraxen soziale Wirklichkeit durch die Sprechenden konkret konstruiert
wird: Welche Prozeduren, Techniken und Strategien werden benutzt, um die eigenen
Aussagen zu dem zu machen, was Jiger als ein fur-wahr gehaltenes »Wissen« bezeich-
net?

Wir wenden uns zu diesem Zweck einem der fithrenden Diskursanalytiker des eng-
lischsprachigen Raums zu, Jonathan Potter, der in seiner Einfithrung Representing Rea-
lity (1996) verschiedene diskursive Praktiken vorstellt, die Aufschluss dariiber geben,
wie das Gesagte als faktisch konstruiert wird und welche Handlungen mittels faktischer
Beschreibungen (»factual descriptions«) vollzogen werden. In Potters eigenen Worten:

»First, how are descriptions produced so they will be treated as factual? That is, how
are they made to appear solid, neutral, independent of the speaker, and to be merely
mirroring some aspect of the world?[...] Second, how are these factual descriptions put
together in ways that allow them to perform particular actions? What kind of activities
are commonly done using descriptions? And why might descriptions be suitable for
doing those activities?« (1996: 1)

Wir wollen uns nachfolgend zunichst mit dem rhetorischen Charakter von Alltagsdis-
kursen beschiftigen. Dabei spielt die von Michael Billig — einem weiteren namhaften

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Diskursanalytiker aus dem Feld der Diskursiven Psychologie — aufgestellte These von
der rhetorischen Natur interpersonaler Interaktionen eine zentrale Rolle (vgl. 1991: 143).
Im Anschluss werden die von Potter herausgearbeiteten diskursiven Prozeduren dar-
gestellt, die, der »double orientation« faktischer Beschreibungen folgend, nach hand-
lungsorientierten Prozeduren und epistemologisch orientierten Prozeduren unterschieden wer-
den (vgl. 1996: 108). Darauf folgt eine erginzende Ubersicht iiber die fiir die Analyse
ebenfalls wichtigen Begriffe Topoi, Narrativ und Kollektivsymbol sowie abschliefiend eine
Auseinandersetzung mit dem Konzept des ideologischen Dilemmas, welches ebenfalls auf
die Arbeiten Billigs (vgl. Billig et al. 1988) zuriickgeht.

2.3.2.1 Rhetorische Funktionen rassistischer Sprache

Indem wir uns zunichst den rhetorischen Funktionen von Sprache — und insbeson-
dere rassistischer Alltagssprache — zuwenden, nehmen wir ernst, worauf Billig und
Kolleg“innen mit ihrem rhetorischen Ansatz innerhalb der Sozialpsychologie anheben:
»The rhetorical approach to social psychology points to the importance of argumenta-
tion in social life and draws a connection between arguing and thinking.« (Billig 1991:
142) Konkreter noch wird betont, dass Ideologien keinesfalls notwendigerweise die
Wahrnehmungen der Leute im Alltag determinieren bzw. unterdriicken (wie dies etwa
nach klassisch-marxistischem Verstindnis gedacht wiirde). Vielmehr stellen Ideolo-
gien, eben auch rassistische, die symbolischen Ressourcen zur Verfiigung, mit denen
das alltigliche Argumentieren und Denken tiberhaupt moglich wird (vgl. Billig et al.
1988). Indem Billig die rhetorisch-argumentativen Aspekte von Alltagssprache hervor-
hebt, entwirft er gleichzeitig ein Gegenkonzept zum klassisch-sozialpsychologischen
Verstindnis von Einstellungen.? Anstatt (verbalisierte) Einstellungen als individuelle
Evaluationen in Reaktion auf einen (sozialen) Stimulus zu konzeptualisieren, begreift
er diese als Positionierungen innerhalb existierender gesellschaftlicher Kontroversen:

»Every attitude in favor of a position is also, implicitly but more often explicitly, also a
stance against the counter-position. Because attitudes are stances on matters of contro-
versy, we can expect attitude holders to justify their position and criticize the counter-
position.« (Billig1991: 143, Herv.i.0.)

Potter zufolge kann dasselbe Argument, das hier fir Einstellungen greift, auch auf fak-
tische Beschreibungen angewandt werden. »The consequence of emphasizing rhetoric
here will be that, when descriptions are analysed, part of the interest will be in what
alternative claims or arguments are being undermined.« (1996: 106) Eine Eigenschaft

84  Siehe hierzuauch Kap.1.1.2. Potter grenzt seinen Ansatz von der klassischen Persuasionsforschung
ab: »Often rhetoric is treated as virtually synonymous with persuasion [..]. However, this can eas-
ily turn the study of rhetoric into an exercise in cognitive psychology. It will treat the answer to
the question of whether rhetoric is effective as dependent on an assessment of whether there has
been a change in mental state in the audience. The way rhetoric is used here will not depend on
psychological judgements of this kind. Instead, rhetoric will be treated as a feature of the antag-
onistic relationship between versions: how a description counters an alternative description, and
how it is organized in turn, to resist being countered.« (1996: 108)

14.02.2026, 14:35:45. - [

153


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Grauzonen des Alltagsrassismus

aller Beschreibungen sei mithin die Tatsache, dass sie einer Reihe anderer konkurrie-
render Beschreibungen - tatsichlich oder nur potentiell — widerspricht. Jede Aussage
basiert mithin auf Entscheidungen, die die sprechende Person trifft, sei es nun bewusst
oder — wie fir Alltagskontext iiblicher — unbewusst.

Wie sieht dieses »countering«/widersprechen und »undermining«/unterwandern
anderer potentieller Beschreibungen nun konkret aus? Worin lisst sich das »reify-
ing«/vergegenstindlichen der eigenen Beschreibungen als unhinterfragte Tatsachen
erkennen? Potter unterscheidet hier zwischen einer offensiven und einer defensiven
Rhetorik: Erstere legt es darauf an, alternative Versionen zu bearbeiten, zu beschidigen
oder neu zu »framen«. Dabei geht es v.a. darum, fremde Positionen als motiviert,
verzerrt oder falsch darzustellen. Letztere zielt hingegen darauf ab, sich vor unter-
wandernden und widerlegenden Argumenten zu schiitzen. Dies wird diskurspraktisch
realisiert, indem die eigenen konstruierten Wirklichkeitsversionen als solide, faktisch
und unzweifelhaft prisentiert werden. Der Inhalt der Beschreibung - ein Gedanke,
ein Ereignis, eine Reihe von Umstinden — werden dabei objektiviert, ihr Konstrukti-
onscharakter unsichtbar gemacht (vgl. ebd.: 107). Eine Analyse alltagskommunikativer
Diskurspraxen sollte, das lasst sich an dieser Stelle schlussfolgern, stets einen doppel-
ten Fokus einnehmen: sowohl auf die defensiven als auch auf die offensiven Techniken
achten. Wir werden mithin fragen, auf welche Weise die Interviewpartner*innen ihre
Aussagen tber >Muslim*innenc als Tatsachen prisentieren und wie sie sich gegen
etwaige (antizipierte) Gegenargumente schiitzen.

Dies ist zunichst einmal eine eher allgemeine Frage an unser Material. Sie lisst
sich vor dem Hintergrund detaillierterer Ausfithrungen zu den rhetorischen Funktio-
nen von Alltagssprache weiter konkretisieren. Diesem Ziel widmen wir uns im nun
folgenden Kapitel, welches die oben angesprochene »Doppel-Orientierung« faktischer
Beschreibungen in konkrete diskursive Techniken und Prozeduren auffichert.

Rhetorische Funktionen: Handlungsorientierte und epistemologisch orientierte Techniken
Zunichst einmal soll die Unterscheidung Potters in handlungsorientierte und episte-
mologisch orientierte Beschreibungstechniken noch einmal aufgegriffen werden. Hand-
lungsorientierung meint hier, dass Beschreibungen von den Sprechenden gebraucht wer-
den, um eine bestimmte Handlung auszufithren. Diese kann durch sie selbst vollzogen
oder aber eine andere Person kann durch die Beschreibung zu einer Handlung auf-
gefordert werden. Epistemologische Orientierung meint hingegen den Aufbau einer Be-
schreibung mit dem Ziel, diese als »reine Beschreibung« zu prisentieren, »[to] tell it
how it is« (Potter 1996: 108, Herv.i.O.). Die epistemologische Orientierung muss dabei
selbst als eine Form der Handlung verstanden werden, als eine Art kommunikativer
Konstruktionsprozess: »it is something built by speakers or writers — although it does
not assume that this building is necessarily, even often, conscious or strategic«. Zudem
zielt der Begriff »epistemologisch« keinesfalls auf eine philosophische Auseinanderset-
zung mit dem Ziel, wahre von falschen Aussagen zu trennen. Vielmehr geht es um den
»practical, situated concern with making descriptions credible« (ebd.: 121).
Selbstverstindlich handelt es sich bei Potters Klassifikation um eine analytische
Trennung, die in der Empirie mit grofder Wahrscheinlichkeit in verschiedenen Misch-

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

formen auftritt. Dies wird schon daran ersichtlich, dass jeder Beschreibung ein kom-
munikativer Konstruktionsprozess zugrunde liegt, auch dann (oder gerade dann), wenn
sie mit einer gezielten Handlungsaufforderung verbunden ist. In den nachfolgenden
Ubersichten haben wir die verschiedenen Techniken, wie sie von Potter vorgestellt und
diskutiert werden, zusammengefasst. Wir haben diese nicht vollstindig itbernommen,
sondern nur diejenigen selektiert, die fiir den Untersuchungsgegenstand relevant er-
scheinen. In den untenstehenden Tabellen werden die Techniken jeweils benannt und
in ihrer Funktion beschrieben. Ein knappes Beispiel — das die Komplexitit gerade sub-
tiler und impliziter Techniken jedoch keinesfalls einfangen kann, fir diese sei auf den
Originaltext verwiesen — soll sie veranschaulichen. Die Ubersichten sollen die anschlie-
Bende Materialanalyse vorbereiten und systematisieren. Sie sollen uns dazu dienen,
entsprechende Techniken und Prozeduren in den Aussagen der Interviewpartner*innen
in Bezug auf >Muslim*innen< und >den Islam«identifizieren und theoretisch einordnen
zu kénnen - insbesondere hinsichtlich der Frage, welche diskurspraktischen Erschei-
nungsformen ein (impliziter) Alltagsrassismus annehmen kann.

Wir beginnen zunichst mit den epistemologisch orientierten Techniken, die wir in
zwei separaten Tabellen darstellen. Tabelle 1 fasst jene Techniken zusammen, die ei-
ne spezifische Beziehung zwischen der »faktischen Beschreibung« einerseits und dem
bzw. der Sprechenden anderseits konstruieren (vgl. Potter 1996: 1221T.). Tabelle 2 liefert
einen Uberblick iiber verschiedene Externalisierungstechniken, die die beschriebenen
Objekte, Handlungen etc. als objektiv existent prasentieren; die Involviertheit der Spre-
cher*innen wird dabei unsichtbar gemacht (vgl. ebd.: 150ff.).

Tabelle 1 (Fortsetzung auf S. 156)

EPISTEMOLOGISCH ORIENTIERTE TECHNIKEN

FOKUS: BEZIEHUNG ZWISCHEN GESAGTEM UND SPRECHER*INNEN
TECHNIK | FUNKTION, BESCHREIBUNG & BEISPIEL

HINWEISE AUF ANTEILE/INTERESSEN ANDERER
= Diskreditierung alternativer Wirklichkeitsbeschreibungen

Anteils- & Offensive Rhetorik, die Zweifel gegentiber einer oder mehrerer
Interessensunterstellungen alternativer Versionen dufert, indem die Quelle als
[Suggestion of Stake & unglaubwiirdig oder strategisch motiviert prasentiert wird.
Interest] Bsp.:»...istja irgendwie klar, dass die das so darstellen...«

14.02.2026, 14:35:45. - [

155


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Grauzonen des Alltagsrassismus

ANTEILS-/INTERESSENSMANAGEMENT
=Umgang mit antizipierten Unterstellungen gegeniiber den eigenen Wirklichkeitsbeschreibungen

Demonstration von Neutralitdt

Offensive Rhetorik, die eine Distanz zwischen Sprecher*in und
Gesagtem konstruiert; Verantwortlichkeits- und
Interessensunterstellungen werden damit abgewehrt (gerade bei
kontroversen Themen). Eine Moglichkeit zur Umsetzung ist das
Zitieren Dritter oder allgemeiner Meinungen.

Bsp.: »Die Leute denken ja oft, dass...«; »Es wird behauptet, dass...«

Schutz vor Anteils- &
Interessensunterstellungen
[Stake Inoculation]

Defensive Rhetorik, die Zweifeln an der eigenen Beschreibung
vorbeugt, indem sie besonders glaubhaft und faktenbasiert
prasentiert wird.

Bsp.: »Ich habe das selbst beobachtet, gelesen, gesehen, gehort...
etc.«

Gesténdnis von Anteil &
Interesse
[Stake Confession]

Offensive Rhetorik, die ein offensichtliches Eigeninteresse direkt
anspricht und damit Glaubwiirdigkeit bzw. Objektivitat
konstruiert.

Bsp.: »Obwohl ich nicht ganz frei bin von..., muss ich dennoch
sagen, dass...«

Subtile Formen

Implizite Hinweise auf das Desinteresse des*r Sprechenden, um
Interessensunterstellungen abzuwehren, z.B. durch ein Anzeigen
von Faktenunsicherheit. Schwer offenzulegen bzw. nachzuweisen.
Bsp.: »..oder so...«; »...ich weifd nicht...«

KOMPETENZZUWEISUNGEN DURCH KATEGORISIERUNG
=\Verwendung faktizitatssteigernder, personenbezogener Kategorien (z.B. kompetent, erfahren,

bekannt...)

Freund-Zuweisung

Offensive Rhetorik, die das Gesagte glaubwirdig macht, indem es
auf eine personliche Nahe zur Quelle hinweist.
Bsp.: »Ein Freund hat erzédhlt, dass...«

Freund-eines-Freundes-
Zuweisung

Defensive Rhetorik, die jegliche persénliche Verantwortung fiir das
Gesagte abwehrt, dabei dennoch Glaubwiirdigkeit suggeriert.
Bsp.: »Einem Freund eines Freundes ist ... passiert.«

Berufe, Funktionen, Autoritdten

Offensive Rhetorik, die das Gesagte auf verlassliche Personen
zuriickfithrt, die qua Beruf, Funktion oder Reputation tiber
Autoritat und damit iiber eine hohe Glaubwiirdigkeit verfiigen.
Bsp.: »Ein bekannter Polizist erzahlte mir kiirzlich...«

KATEGORIENMANAGEMENT

= Reklamation faktizitdtssteigernder Kategorien fiir sich

Beanspruchung von Normalitit
und Glaubhaftigkeit

Defensive Rhetorik, die die eigene Person der Kategorie des
Normalen, Gewohnlichen und Glaubwiirdigen zuordnet.

Bsp.: »Ich war mit [einer gewohnlichen Sache] beschaftigt, doch
dann passierte [etwas sehr AuRergewdhnliches].«

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Tabelle 2 (Fortsetzung auf S. 158)

EPISTEMOLOGISCH ORIENTIERTE TECHNIKEN

TECHNIKEN ZUR EXTERNALISIERUNG DES GESAGTEN [CONSTRUCTING »OUT-THERE-NESS«]

TECHNIK

| FUNKTION, BESCHREIBUNG & BEISPIEL

VERWENDUNG EINES EMPIRISTISCHEN DISKURSES

Passiv-Konstruktionen

Offensive Rhetorik, die die personliche Involviertheit des*r
Sprechenden unsichtbar macht.
Bsp.: »Es stellt sich heraus, dass...« anstatt»Ich fand heraus, dass...«

Personifikationen

Defensive Rhetorik, die Objekte oder Ereignisse »handeln«lasst. Die
Involviertheit des bzw. der Sprechenden wird unsichtbar gemacht.
Die Notwendigkeit, die Aussage weiter zu belegen, wird reduziert.
Bsp.: »Die Angst der Bevolkerung nimmt zu...«

Fakten sprechen lassen

Offensive Rhetorik, die auf Forschungen verweist, um die eigene
(oftmals kontroverse) Position durch unverriickbare Fakten zu
stiitzen. »Fakten«erscheinen dabei nicht als interpretiert, sondern
»sprechen fir sich«.

Bsp.: »Die Ergebnisse/Berichte/Fakten zeigen, dass...«

KONSTRUKTION VON KONSENS

UND BESTATIGUNG

Anrufung einer anonymen
Allgemeinheit

Offensive Rhetorik, die die eigene Aussage als allgemein geteilt
prasentiert.
Bsp.:»Man ist der Meinung, dass...«

Aufreihung unabhdngiger
Zeug*innen

Offensive Rhetorik, die die eigene Beschreibung stiitzt, indem
verschiedene, voneinander unabhingige Beobachter*innen
dasselbe konstatieren.

Bsp.:»Angela fand heraus..., dann sah Betty..., auch Franka
beobachtete...«

Andere sprechen lassen
[Active Voicing]

Defensive Rhetorik, die Aussagen anderer als direkt zitiert
prasentieren und damit als eigenstiandige »Stimmencin das
Cesagte einbinden. Die eigene Position kann damit bestatigt
werden.

Bsp.:»Und er sagte dann,>Oh, das istja furchtbar!".«

DETAILREICHTUM UND NARRATIONEN

Interne Fokalisierung

Offensive Rhetorik, die die eigenen Beschreibungen als »objektive
Realitit« detailreich aufwertet. Die Perspektive eines direkt
Beobachtenden wird eingenommen und seine bzw. ihre Cefiihle
und Gedanken thematisiert. Die Perspektive ist so konstruiert,
dass die Zuhorenden diese iibernehmen kénnen.

Bsp.: »Ich war pl6tzlich in diesem Raum und fiithlte mich
merkwiirdig beklemmt...«

14.02.2026, 14:35:45.

-

157


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Grauzonen des Alltagsrassismus

Direkte Zeugenschaft Offensive Rhetorik, die die eigenen Beschreibungen als besonders
lebendig, plastisch und spezifisch prisentiert. Deutungen werden
vermieden und so den Zuhérenden tiberlassen.

Bsp.: »Drauflen wurde es langsam dunkel und ein leichter Wind
kam auf.«

Redewendungen Defensive Rhetorik, die die eigenen Beschreibungen abrunden und
weniger angreifbar machen.
Bps.: »Naja, so spielt das Leben, nicht wahr?«

Neben der epistemologischen Orientierung von Beschreibungen, die insofern selbst
eine spezifische Form der Handlung darstellt, als es sich bei ihr um einen auf Faktizitit
zielenden Konstruktionsprozess handelt, lassen sich auch dezidiert handlungsorien-
tierte Techniken identifizieren. Diese sind, wie Potter betont, lediglich analytisch von
ersteren zu trennen. So stellt in konkreten Interaktionssituationen jede Art von Inter-
essensmanagement auch eine konkrete Handlung in Bezug auf das Gegeniiber dar, die-
sem von sich das Bild eines bzw. einer integren Biirger*in zu vermitteln. Da es sich bei
dieser Eigenschaft von Beschreibungen um ein sehr weites, differenziertes Feld handelt
(vgl. Potter 1996: 176), wollen wir uns in der nachfolgenden Tabelle lediglich auf ein paar
allgemeine Aspekte konzentrieren (vgl. ebd.: 176ff.).

Tabelle 3

HANDLUNGSORIENTIERTE TECHNIKEN

TECHNIKEN ZUR CHARAKTERISIERUNG VON EREIGNISSEN, HANDLUNGEN, PERSONEN ETC.

TECHNIK FUNKTION, BESCHREIBUNG & BEISPIEL

KATEGORISIERUNG UND ONTOLOGISCHE MANIPULATION

Kategorisierungen in konkreten Handlung: 1) Objekte, Personen, Ereignisse, Handlungen werden
Situationen mit bestimmten Eigenschaften versehen. 2) Es wird eine
bestimmte Beziehung zwischen Sprechenden und Zuhérenden
etabliert. 3) Die Gesprachssituation selbst wird definiert.

Nominalisierung Handlung: Handlungen und Prozesse werden so dargestellt, dass
Urheber*innen unsichtbar werden. Verantwortungsfragen werden
damit umgangen.

Bsp.: »Die Totung der Verdachtigen war...« statt » Die Polizei totete
die Verdachtigen...«

Intentionalisierung Handlung: Ereignisse, Handlungen, Prozesse werden so
dargestellt, als waren sie von einer oder mehrerer Personen
intendiert.

Bsp.: »Angela Merkels Rede sorgte fiir Tumulte im Publikum.«

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Ontologische Manipulation (was Handlung: Fokussierung bestimmter Aspekte eines Phinomens,
nicht genannt wird) wihrend andere verdeckt bzw. unbenannt bleiben.
Bsp.: »Merkel wirkte wiahrend der gesamte Rede Trumps mental
abwesend.«

EXTREMISIERUNG UND MINIMISIERUNG

Extremfall-Formulierungen Handlung: Zur Stiitzung eines Arguments werden die
Eigenschaften des besprochenen Gegenstands iberhoht.
Bsp.: »Das zerstorte Auto war brandneu.«

Quantifizierungen Handlung: Verschiedene Rechenprozeduren kénnen einen Effekt
besonders klein oder besonders grofS erscheinen lassen.

Bsp.:»1,3 Prozent aller Salafisten seien laut Statistik gewaltbereit,
das sind fast 100.000 Personen!«

Verharmlosung/Euphemismus Handlung: Ein (sozial tabuisiertes) Ereignis wird in seiner
Erscheinung als wenig problematisch dargestellt.
Bsp.: »Der Krieg war im Grunde nur ein kurzer Zwischenfall .«

NORMALISIERUNG UND ABNORMALISIERUNG

Kontrastierung Handlung: Eine Handlung etc. wird als abnormal klassifiziert,
indem sie einer normalen Handlung etc. gegenlber gestellt wird.
Bsp.: »Wihrend die anderen sich entspannten, war Lea jedes Mal
extrem nervos.«

3-teilige Liste & allgemeine »list- Handlung: Eine Aufzédhlung besteht aus drei Teilen, um eine
completers« allgemeine Aussage zu stiitzen. Bei unvollstindigen Aufzihlungen
werden oft »list-completers« wie »etc.« oder »und so weiter«
eingesetzt. Die Ceneralisierbarkeit der Aussage wird damit
unterstiitzt.

Bsp.: »Alle guten Musiker sterben frith: Amy Winehouse, Jim
Morrison usw.«

Routinen vs. Ausnahmen Handlung: Eine Handlung etc. wird als Routine dargestellt, z.B.
durch temporale Adverbien, Wiederholungen anzeigende Verben,
Pluralisierungen, Beispielangaben fiir Muster.

Bsp.:»Wir haben oft gestritten, wie es liblich ist in gesunden

Beziehungen.«

2.3.2.2 Sprachliche Verstrickungen: Topoi, Kollektivsymbole, Metaphern,
Mythen, Narrative

Wir wollen nachfolgend und in Erginzung zu den oben aufgelisteten (jedoch keines-
falls vollstindigen) rhetorischen Techniken einige zentrale Analysebegriffe erginzen,
die insbesondere in der diskursanalytischen Forschung Verwendung finden und uns
fiir die angestrebte Analyse hilfreich erscheinen. Da es sich beim Datenmaterial um
situierte Alltagsdiskurse handelt, die aufgrund der kontroversen Thematik erhebliche
argumentative Anteile haben, wollen wir zunichst den Begrift des Topos kliren. Topoi
wurden bereits in der antiken Rhetorik verwendet als »Orte¢, an denen Argumente
aufgefunden werden kénnen, die eine Rede iiberzeugend machen« (Wengeler & Ziem

14.02.2026, 14:35:45. - [

159


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Grauzonen des Alltagsrassismus

2010: 343). Dies schlief’t plausibel an die vorhergehenden Betrachtungen zur Quali-
tit von Diskursen als »faktische Beschreibungen« an, da auch hier interessiert, wie die
Sprechenden ihre Aussagen als plausible, glaubhafte Wirklichkeitsbeschreibungen kon-
struieren. Mit dem Begriff des Topos wird dabei noch einmal dezidiert auf die inhalt-
liche Ebene der Interviewaussagen verwiesen. Zudem sollen die Begriffe Kollektivsym-
bol, Metapher, Mythos und Narrativ eine pointierte — fiir heuristische Zwecke angemes-
sene — Klirung erfahren. Bei ihnen stehen noch einmal stirker die bildhaften Kompo-
nenten von Alltagssprache, deren Plausibilititsanspruch sowie ihr kollektiv-identitats-
tiftender (bzw. exkludierender) Charakter im Mittelpunkt.

Topos

Im Bereich der deutschsprachigen diskursanalytischen Forschung hat sich insbeson-
dere Wengeler um die theoretische Reflexion und analytische Verwendung des Begriffs
Topos verdient gemacht. Seine wegweisende Arbeit iiber die Argumentationsstruktu-
ren und historischen -konjunkturen des Migrationsdiskurses in Deutschland miindete
in einer umfassenden Topos-Typologie, die sowohl die zeitliche Persistenz einwande-
rungskritischer Argumentationsrepertoires aufzeigte als auch die argumentative He-
terogenitit des gesellschaftlichen Gesamtdiskurses iber Einwanderung (vgl. Wengeler
2003). An seinem Verstindnis des Topos-Begriffs wollen wir uns hier orientieren. Poin-
tiert beschreibt er diesen als »geeignetes analytisches Instrument, mit dem die >nur«
plausiblen, unabhingig von ihrem Wahrheits- und Richtigkeitsgehalt iiberzeugungs-
kriftigen Argumentationen erfasst werden kénnen« (Wengeler 2006: 15). Dabei geht es
ihm nicht um einen Abgleich mit formal-logischen oder ontologischen Begriindungen
bzw. Wirklichkeitsbeschreibungen, sondern um »das Erkennen der tblichen und ver-
breiteten Denkweisen in einem Themenfeld, die mit sWahrheit< oder >Logik< nichts zu
tun haben miissen« (Wengeler 2003: 178). Topoi wirken dabei als »Schlussregelng, die
es ermoglichen, einer strittigen Aussage durch ein unstrittiges Argument Plausibilitit
zu verleihen. Zusammenfassend charakterisiert er Topoi wie folgt (vgl. ebd.: 178ff.):

« als Argumentationsmuster, die auf Plausibilitit und Uberzeugungskraft, jedoch weni-
ger auf einer logischen »Wahrheit« der angefithrten Argumente griinden,

« als Schlussregeln zwischen einer Aussage (Argument) und einer Schlussfolgerung
(Konklusion), durch welche ein bestimmter Zusammenhang postuliert wird, z.B. ein
normativ-kausaler in der Logik des »Wenn..., dann...,

« als nicht selten sprachlich implizite Argumentationsstrukturen, die durch die For-
schenden zunichst interpretativ erschlossen werden miissen,

- als nach allgemeinen und besonderen Topoi unterscheidbar. Zu ersteren zihlt er
Schlussregeln, die inhaltlich unbestimmt sind, also in verschiedenen Themen-
kontexten vorkommen kénnen (z.B. Referenzen auf Autorititen, Diskreditierung
des Gegners); zu letzterem gehdren konkrete, inhaltlich spezifizierte und auf ein
Themenfeld beschrinkte Schlussregeln (z.B. Weil das Recht auf Asyl besteht, sollten
Kriegsflichtlinge nicht an den Grenzen abgewiesen werden) sowie

- im Sinne eines »kommunikativen Topos« schliefilich als Denkmuster, »die bezogen
auf ein Thema zum kollektiven Wissensvorrat von Gruppen gehoren und aus de-

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

nen konkrete Argumente kommunikativ »generiert« und eingesetzt werden kénnen«

(ebd.: 227).

Zudem handelt es sich bei Topoi um

»Argumentationsmuster, die nicht immer in gleicher Weise sprachlich materialisiert
werden miissen, die aber in vielen Texten als immer wieder dhnlich vorkommende,
aber nur interpretativ zu erschlieRende gleiche, auf Plausibilitit zielende Herstellung
von Sachverhaltszusammenhingen vorkommen. Als Analysekategorie erlauben Topoi
es, auch dort wiederkehrende und fiir bestimmte Diskurse zentrale sprachliche Wirk-
lichkeitskonstruktionen zu erkennen, wo die sprachliche Realisierung unterschiedlich
ausfallt.« (Wengeler & Ziem 2010: 343)

Ein anschauliches Beispiel aus der Typologie Wengelers stellt der »Belastungs-Topos«
dar. Dessen Logik funktioniert wie folgt: »Weil eine Person/eine Institution/ein Land
mit bestimmten Problemen stark belastet oder iiberlastet ist — oder weil eine solche Be-
lastung droht, sollten Handlungen ausgefiithrt werden, die diese Belastung vermindern
bzw. verhindern.« (Wengeler 2003: 303) Es handelt sich hier um einen Topos, der aus ei-
ner bestimmten Wirklichkeitsdeutung bzw. -wahrnehmung erforderliche Mafinahmen
ableitet; dabei wird auf normative Weise von einer Ursache auf eine Folge (Belastung
Gegenmafinahmen) geschlossen bzw. von der befiirchteten Folge auf die Verhinderung
der Ursache (Uberforderung Priventivmafinahmen).

Fassen wir dieses zusammen, so geht es bei der Identifikation von Topoi in den All-
tagsdiskursen der Interviewpartner®innen um das Herausarbeiten von Argumentati-
onsmustern, mit denen bestimmte Meinungen, Handlungen oder Sachverhalte iiber-
zeugend begriindet, erklirt oder gerechtfertigt werden (vgl. Wengeler 2006: 15). Zu beriick-
sichtigen ist, dass Topoi historischen Wandlungsprozessen unterliegen und sozial ge-
teilt werden, weswegen sie in spezifischen Themenzusammenhingen immer wieder
auftauchen, allerdings in variierenden sprachlichen Formen. Sie prisentieren sich zu-
dem oftmals implizit, was ein interpretatives Analyseverfahren notwendig macht. Weil
Topoi nicht selten in Gestalt von Metaphern - oder sogenannten Kollektivsymbolen als
»metaphorische Komplexe« (Link 2008: 125) — in Erscheinung treten (vgl. Wengeler &
Ziem 2010: 343), wollen wir uns nachfolgend diesen beiden Analysebegriffen niher zu-
wenden.

Kollektivsymbole, Metaphern & Mythen

Der Begriff des Kollektivsymbols wurde mafigeblich vom Literaturwissenschaftler und
Diskurstheoretiker Jiirgen Link geprigt. Mit ihm lisst sich erneut an die Frage anschlie-
Ren, wie in den Aussagen der Interviewpartner*innen Plausibilitit in Bezug auf mus-
lim- bzw. islambezogene Bedeutungsproduktionen hergestellt wird — Margarete Jager
erklirt warum:

»Die Funktion dieser Symbole liegt nicht nur darin, dass bildhaft und plausibel gespro-
chen wird. Dariiber hinaus kdnnen mit Hilfe von Kollektivsymbolen Argumente unter-
mauert werden und diese dadurch als unangreifbar erscheinen, weil die (Schein-) Logik
der Symbole keinen oder kaum Widerspriiche erlaubt.« (2008: 463)

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Grauzonen des Alltagsrassismus

Link zufolge handelt es sich bei Kollektivsymbolen um bildhafte Formen der Kombina-
tion, Kopplung und Integration verschiedener Spezialdiskurse — also beispielsweise der
Verbindung von Fuf’ball-, Literatur- und Kriegsdiskurs im Satz »Das DFB-Pokalfinale
war ein Kampf>David-gegen-Goliath<, wobei David iiber die perfideren Waffen psycho-
logischer Kriegsfithrung verfiigte«. Hier wird ein Diskurselement aus einem Spezial-
diskurs auf einen anderen — oder mehrere andere — tibertragen, wobei im Mittelpunkt
ein »interdiskursives Konzept, hier die Idee des gewieften Underdogs, steht. Link kon-
kretisiert:

»Unter Kollektivsymbolik sei also die Gesamtheit der am weitesten verbreiteten Al-
legorien und Embleme, Vergleiche und metaphorae continuatae, Exempelfille, an-
schauliche Modelle und Analogien einer Kultur verstanden.« (2008: 125)

Jager und Jiger zufolge kann das System der Kollektivsymbolik als ein »wichtiges dis-
kurstragendes und -stiitzendes Element angesehen werden« (2007: 39). Ihre diskurs-
stabilisierende Funktion erhalten Kollektivsymbole insbesondere iiber zwei Eigenschaf-
ten: Erstens, indem sie sowohl rationales als auch emotional gefirbtes Wissen produ-
zieren, »weil und indem sie komplexe Wirklichkeiten simplifizieren, plausibel machen
und damit in spezifischer Weise deuten«. Zweitens, indem sie dieses Wissen innerhalb
einer spezifischen gesellschaftlichen Ordnung erzeugen, welche wiederum bestimmte
Handlungslogiken und -optionen nahelegt (vgl. ebd.: 39ff.). Wihrend uns der zweite
Aspekt klar an die Verkopplung von Ideen und Praxen erinnert, die wir im Rahmen
der rassismustheoretischen Voriiberlegungen dieser Arbeit diskutiert haben, lisst sich
der erste Aspekt veranschaulichen, indem wir etwas genauer auf die Verkettungsre-
geln von Kollektivsymbolen schauen. Jiger bezeichnet diese auch als Katachresen oder
Bildbriiche, die »Zusammenhinge zwischen Aussagen und Erfahrungsbereichen stif-
ten, Widerspriiche iiberbriicken, Plausibilititen erzeugen« (2009: 134). Anhand eines
Beispiels aus dem Einwanderungsdiskurs erliutern Jiger und Jiger deren Funktions-
weise. Im Beispiel wird deutlich, dass die sogenannten »Bildspender, also Spezialdis-
kurse, innerhalb eines Aussagekomplexes mehrfach wechseln konnen, ohne dass in-
haltliche oder stilistische Briiche offenbar werden oder Plausibilitit verloren geht. Das
von ihnen gewihlte Medienbeispiel wollen wir in etwas gekiirzter Form der Nachvoll-
ziehbarkeit halber zitieren.

»Einer Bevélkerung, die sich vor Invasion geschiitzt fihlt, kann die Verantwortung fir
das Elend der Welt leichter nahe gebracht werden als einersolchen, die Angst vor einer
Uberschwemmung durch die Notleidenden hat. Es gibt genug zu tun fiir Auslinderfeind-
lichkeit, auch wenn man die Fremden nicht mehr ans Knusperhiuschen heranlockt, es
gibt Grofieres zu tun, als ihnen in dessen Kifig auf dem Hinterhof zu garantieren. [...]
Nur weil man den chaotischen Zustrom durch eine bewusste Fremdenpolitik ersetzen
will, verliert man seine vom Linkssein herlbergerettete Identitit keineswegs...« (FAZ-
Artikel vom 17.11.1992, zitiert nach Bade 1994: 107) .8

85  Die Kursivierungen sind z.T. von Jager und Jager libernommen; sie markieren die verschiedenen
Kollektivsymbole.

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Die Autor*innen Jiger und Jiger konstatieren einen Wechsel von einer Militir- zu einer
Flutsymbolik, dann zu einer Haussymbolik, die schliefllich erneut in eine Flutsymbolik
miindet (vgl. 2007: 45f.). Der integrierende Effekt von Kollektivsymbolen lasse sich dar-
an erkennen, dass sie Widerspriiche verdecken, die sich durch die Verschiedenheit der
referenzierten Spezialdiskurse ergeben. Zudem erschweren sie alternative bzw. Gegen-
argumente zur entsprechenden Thematik, da sich die verwendeten Metaphern — Krieg,
Flut, Haus — nicht nur auf konkrete Vorginge beschrinken, sondern in ihrer Bildhaftig-
keit expandieren kénnen (auch dann, wenn Einwanderungsbewegungen nicht gleich als
»Invasion« wahrgenommen werden, konnen sie doch eine Reihe kleinerer (kultureller)
»Scharmiitzel« verursachen).3¢

Da Link im Rahmen seiner Theorie der Kollektivsymbole von einem »expandieren-
den metaphorischen Komplex« spricht, wollen wir uns in aller Kiirze auch dem Begriff
der Metapher sowie — in Anlehnung an Saussures semiologische Grundlagen vom An-
fang dieses letzten theoretischen Teilkapitels — dem Begriff des Mythos zuwenden.

Metaphern, vom griechischen metaphora = Ubertragung abgeleitet, bezeichnen einen
uneigentlichen, bildlichen Ausdruck fiir einen Gegenstand, eine Eigenschaft oder ein
Geschehen (vgl. von Wilpert 2001: 513). Sie bestehen

»aus einem abgekirzten Vergleich, indem ein/e Wort/Wortgruppe [..] aus dem ei-
gentlichen Bedeutungszusammenhang auf einen anderen, im entscheidenden Punkt
durch Ahnlichkeit oder Analogie vergleichbaren, doch urspriinglich fremden Vor-
stellungsbereich Ubertragen wird, doch ohne formale Ausfiihrung des Vergleichs im
Nebeneinander der Werte (>so—wie<) unmittelbar und komplex anstelle desselben
tritt« (ebd.).

Folgt man der Ausarbeitung Lakoffs und Johnsons, finden Metaphern keinesfalls nur
im Kontext poetischer Sprache oder rhetorischer Gesten Anwendung. Vielmehr durch-
dringen Metaphern das Alltagsleben und damit nicht nur Sprache, sondern auch Den-
ken und Handeln (vgl. 1998: 11). Innerhalb der Umgangssprache sind sie dabei oft ver-
blasst und unbewusst; nicht selten entstehen sie aus Sprachtabus (vgl. von Wilpert 2001:
513). Indem Metaphern konventionelle Bedeutungen iiberlagern und neue Bedeutungen
schaffen, fungieren sie gleichsam als Filter (vgl. Sarasin 2011: 75): Sie »ermdglichen die

86  Jager und Jager fassen nach Link die wesentlichen Eigenschaften von Kollektivsymbolen zusam-
men (vgl. 2007: 43f.). Wir geben diese hier wieder: 1) sprechen sie von einer »syntagmatischen
Expansivitats, also der Fahigkeit von Kollektivsymbolen, weitererzihlt zu werden. Es tun sich da-
bei weitere Symbolfelderauf (bei»Flut«: Welle, Boot, Ufer, Gebiet, Ertrinken etc.). Zudem zeichnen
sich Kollektivsymbole aus durch: 2) ihre semantische Sekundaritit, das Bezeichnete (»Flut«) wird
zu einem Signifikanten fiir ein anderes Signifikat (»kulturelle Uberfremdung«). 3) lassen sich Kol-
lektivsymbole visuell darstellen. 4) Das Verhaltnis zwischen nicht symbolischen Signifikanten und
symbolischen Signifikaten ist nicht zufallig, sondern motiviert (eine »Flut«bedroht de facto das Ter-
ritorium, auf das sie zusteuert). 5) Kollektivsymbole sind immer mehrdeutig (»Flut« kann auch fiir
(positiv-konnotierte) Zugewinne stehen, etwa in »Geldflut«). 6) Kollektivsymbole erlauben Ana-
logiebeziehungen (z.B. die »Flut« ist im Verhaltnis zum Kistengebiet das, was Einwanderung fiir
die Nationalgemeinschaft darstellt). Es miissen allerdings nicht alle Kriterien vorliegen, um von
Kollektivsymbolen sprechen zu kénnen.

14.02.2026, 14:35:45. - [

163


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Grauzonen des Alltagsrassismus

Wahrnehmung bestimmter Teile der Wirklichkeit und blenden damit andere systema-
tisch aus«. Ein einfaches und einschligiges Beispiel fiir eine Metapher ist das Kopftuch,
das innerhalb eines assimilationsorientierten Integrationsdiskurses stellvertretend fiir
die Vorstellung von der systematischen Unterdriickung muslimischer Frauen steht.

Der Begriff des Mythos, welcher dem der Metapher sehr dhnlich ist, geht auf den
franzosischen Semiotiker Roland Barthes zuriick. In Mythen des Alltags setzt seine Be-
griffsdefinition an der Zeichentheorie Saussures an, die zwischen einem Bedeuten-
den/Bezeichnenden (Signifikant) und einem Bedeuteten/Bezeichneten (Signifikat) un-
terscheidet. Beides zusammen — deren »assoziative Gesamtheit« (1964: 90) — bildet das
Zeichen. Der Mythos baut nun auf dieser Gesamtheit, auf dieser »semiologischen Ket-
te« von Signifikant, Signifikat und Zeichen auf und entwirft auf ihr ein »sekundires
semiologisches System« (ebd.: 92). Was im ersten System das Zeichen (z.B. die sinn-
tragende Verbindung aus dem Wort »L-i-e-b-e« und dem Konzept »Liebe«), wird im
zweiten System des Mythos zum alleinigen Signifikanten. Wir wollen dies veranschau-
lichen und wihlen das populire Beispiel Barthes, auf das etwa auch Hall im Kontext
seines Reprisentationsbegriffs verweist (vgl. 2009a). Es handelt sich um das Coverfo-
to der Zeitschrift Paris-Match, auf der ein junger Schwarzer in franzdsischer Uniform
einen militirischen Gruf zeigt; sein Blick ist stolz auf die Trikolore gerichtet. Damit
ist gleichsam das erste semiologische System beschrieben. An dieses schlieft nun das
zweite System des Mythos an; dessen Bedeutung beschreibt Barthes wie folgt:

»dass Frankreich ein grofRes Imperium ist, dass alle seine S6hne, ohne Unterschied der
Hautfarbe, treu unter seiner Fahne dienen und dass es kein besseres Argument gegen
die Widersacher eines angeblichen Kolonialismus gibt als den Eifer dieses jungen N*
[Anderung d. Verf], seinen angeblichen Unterdriickern zu dienen« (Barthes 1964: 95).

Im Mythos, dhnlich wie in der Metapher, findet also eine Bedeutungsiibertragung statt.
Stiarker noch als bei ihr wird jedoch im Mythos der Aspekt des doppelten Bedeutungs-
systems betont. Im Mythos entfaltet sich eine zweite, iibergeordnete Bedeutungswelt.

Zusammenfassend lisst sich sagen, dass es sich bei Kollektivsymbolen um sozial
geteilte, auf Plausibilitit und Widerspruchsfreiheit zielende metaphorische Komplexe
handelt, in denen verschiedene Diskurse (vermeintlich) sinnhaft miteinander verbun-
den werden. Innerhalb von Argumentationen dienen sie der inhaltlichen Glittung
und Verabsolutierung der Aussage. Sie tragen zur Simplifizierung von Wirklichkeit
bei, indem sie ein mit gesellschaftlichen Ordnungsverhiltnissen korrespondierendes
Wissen produzieren. Kollektivsymbole bestehen u.a. aus Metaphern. Auch sie stel-
len Wirklichkeitsdeutungen dar und operieren mit Bedeutungsiibertragungen und
-neuschaffungen. In Alltagskontexten erfolgt ihre Verwendung oftmals unbewusst.
Mythen, schlief3lich, basieren anders als Metaphern weniger auf impliziten Vergleichen
und Analogien als auf der Verschiebung von Signifikaten zu Signifikaten (von einem
ersten auf ein zweites Bedeutungssystem) und damit auf der Hervorbringung einer
komplexen, iibergeordneten Sinnwelt.

Narrative
Wir schliefien die erginzenden Analysebegriffe ab mit einer Bestimmung des Konzep-
tes Narrativ, das wir ebenfalls in der bevorstehenden Untersuchung alltagskommuni-

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

kativer Diskurspraxen beriicksichtigen wollen. Seine Definition soll erneut lediglich
pointiert ausfallen. Da sie heuristischen Zwecken dient, werden wir auf extensive er-
zihltheoretische Ausfithrungen verzichten. Die konkrete Bewandtnis des Konzeptes fir
den vorliegenden Gegenstandsbereich wird spitestens dann klar, wenn Migrationsfor-
scher*innen wie Foroutan auf die existentielle Bedeutung von Narrativen fiir die Her-
ausbildung nationaler Identititen hinweisen (vgl. Foroutan 2014). Foroutan definiert
Narrative in Anlehnung an Klein und Martinez (2009) als

»Erzdhlungen bzw. Erzdhlstrukturen, die Gemeinschaften betreffen und die iber Zeit
und Raum eine Reproduktion erfahren. lhre Funktion liegt in der Konstruktion eines
kollektiven Gedachtnisses und somit in der Konstruktion vergangener und gegenwar-
tiger Wirklichkeit« (Foroutan 2014: 177f.)

Miiller-Funk betont den universellen Charakter von Erzihlungen — Kulturen sind ihm
zufolge von Erzihlungen und Erzdhlpraxen konstituiert (vgl. 2002: 19). Sie sind zentral
sowohl »fiir das individuelle Erinnern« als auch »fir die kollektive Befindlichkeit von
Gruppen, Regionen, Nationen, fiir ethnische und geschlechtliche Identitit« (ebd.: 17).
Erzihlungen miissen dabei jedoch keinesfalls zwangslidufig und ausschlieflich auf his-
torischen Fakten basieren. So sind etwa nationale Selbsterzihlungen stets von imagi-
nativen Elementen bestimmt (vgl. Anderson 2006 [1983]). Mit Verweis auf Hobsbawms
Idee von der Erfindung der Tradition betont auch Foroutan den schopferischen Charak-
ter von Narrativen: Diese konnen sich in der Gegenwart immer wieder neu erfinden,
durch »kontextuelle Neudeutungen, neue Wissensbestinde und riickwirkende Tradi-
tionalisierung« (2014: 178). Trotz ihrer integralen Wandelbarkeit erheben sie als Wirk-
lichkeitserzahlungen einen »faktualen Geltungsanspruch« (Klein & Martinez 2009: 6),
d.h. mit ihnen ist der Anspruch verbunden, »dass die dargestellten Ereignisse entweder
(a) tatsichlich stattgefunden haben oder dass sie (b) stattfinden sollten oder dass sie (c)
stattfinden werden«. Dieser Anspruch iiberlagert dabei zuweilen die statistisch erfass-
bare Wirklichkeit, wie etwa im Kontext der Sarrazin-Debatte. Wie Foroutan zeigt, wur-
de der Erzihlung Sarrazins von der Integrationsunfihigkeit/Integrationsunwilligkeit
von >Muslim*innen« 6ffentlich mehr Plausibilitit zugeschrieben als den statistischen
Daten, die diese umfangreich widerlegten (vgl. Foroutan 2012).

Insgesamt lassen sich Narrative also als Erzihlungen verstehen, die auf Gemein-
schaften zielen und deren Identitit beschreiben, wobei sie auf ein (imaginiertes) Ver-
gangenes verweisen, um in der Gegenwart Bedeutungen (z.B. in Bezug auf gesellschaft-
lich relevante Prozesse und Dynamiken) zu stiften. Narrative haben oftmals einen re-
produktiven Charakter, sind dabei jedoch gleichzeitig einem potentiellen Wandel aus-
gesetzt — so konnen sie in neuen zeitlichen bzw. riumlichen Kontexten und unter Ver-
wendung neuen Wissens immer auch modifiziert werden.

2.3.2.3 Ideologisches Dilemma

Nachdem wir nun verschiedene rhetorische Funktionen und Figuren niher betrach-
tet haben, die keinesfalls nur in poetisch-literarischen Texten oder politischen Reden
auftauchen, sondern Bestandteile alltidglicher Kommunikation sind, wollen wir uns ab-
schliefiend dem Konzept des ideologischen Dilemmas zuwenden. Es stellt fiir die vor-

14.02.2026, 14:35:45. - [

165


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Grauzonen des Alltagsrassismus

liegende Arbeit insofern einen zentralen Analysebegriff dar, als diese sich insbesondere
auch mit widerspriichlichen, ambivalenten und impliziten Formen eines kommunikati-
ven Alltagsrassismus beschiftigt. Zudem gibt es Aufschluss dariiber, warum weite Teile
der Interviewtenaussagen von argumentativem Charakter sind und wir entsprechende
Analyseinstrumente und -begrifte benétigen (s.0.), um deren Funktionieren im Kontext
kommunikativer Alltagsrassismen entschliisseln zu konnen.

Wie lisst sich der Begriff des ideologischen Dilemmas nun fassen? In der Einlei-
tung zu ihrer Arbeit Ideological Dilemmas— A Social Psychology of Everday Thinking (1988)
machen Billig und Kolleg*innen deutlich, von welchen Theorie- und Forschungsper-
spektiven sie ihr Begriffsverstindnis abgrenzen wollen: Indem sie voraussetzen, dass
sich dilemmatische Aspekte sowohl in grofRen Ideologien als auch im alltiglichen Den-
ken identifizieren lassen, erteilen sie sowohl kognitionspsychologischen Ansitzen als
auch strukturalistischen Ideologietheorien eine Abfuhr. Mit ihrem Konzept wollen sie
die sozialen Kontexte betonen, in denen Denk- und Kommunikationsprozesse stattfin-
den. Gleichzeitig denken sie das Individuum als aktiv, produktiv und schopferisch mit.
Folgende Zitate bringen die zwei wesentlichen theoretischen Voraussetzungen ihres
Konzeptes auf den Punkt:

»ldeology is not seen as a complete, unified system of beliefs which tells the individual
how to react, feel and think. Instead, ideology, and indeed common sense, are seen to
comprise contrary themes. Without contrary themes, individuals could neither puzzle
over their social worlds nor experience dilemmas.« (Billig et al. 1988: 2)

»Individuals are not to be seen as being fully preprogrammed by neatly systematized
plans of action, which are awaiting the appropriate triggering stimulus, and which ob-
viate the need forall deliberation. Rather, the contrary themes enable people to discuss
and puzzle over their everyday life, and in this respect the rhetorical skills of argument
are closely linked to the skills of thinking.« (Ebd.: 3)

An dieser Stelle lisst sich nun bereits sagen, dass es ohne einen gesellschaftlich verfiig-
baren Fundus an widerspriichlichen Ideen dem Individuum tiberhaupt unméglich wa-
re, in eine argumentative Auseinandersetzung einzusteigen. Wie wir bereits bei Halls
Encoding-Decoding-Modell sehen konnten, sind Kommunikationsprozesse nicht nur
sozial, d.h. zeitlich und raumlich situiert, sie sind stets auch in gesellschaftliche Deu-
tungskimpfe eingelassen. Mit Billig und Kolleg*innen lieRRe sich nun sagen, dass, was
diese Deutungskimpfe symbolisch versorgt, der dilemmatische Charakter von Ideolo-
gien ist. Gibe es nur ein Ideensystem, gibe es auch nur eine Les- und Deutungsart,
wiren Argumentationen fiir oder gegen eine Denk- oder Handlungsweise tiberfliissig.
Wie kommt der dilemmatische Charakter von Ideologien nun eigentlich zustande? Und
wie gehen Individuen im Rahmen ihres alltiglichen Sprechens mit diesen Widersprii-
chen um?

Um dies zu verstehen, ist es zunichst notwendig, sich drei grundlegende Eigen-
schaften ideologischer Dilemmata bewusst zu machen: 1) ihre inhaltliche Variabilitit,
die sich aus ihrer zeitlichen und riumlichen Verortung ableitet. Weil sie eng mit wan-
delbaren kulturellen Normen, Uberzeugungen und Wertvorstellungen verflochten sind,
sind sie zwangsliufig selbst von heterogenem und dynamischem Charakter (vgl. ebd.:

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

25). Gleichzeitig schlieflen sie aber auch an vorhergehenden Debatten an, kénnen die-
se fortsetzen, sie erweitern, ihnen widersprechen. 2) ihre Ubergangs- und Transformati-
onsgeschichte, die sich aus dem Umstand ergibt, dass ideologische Dilemmata aus ei-
ner Passage intellektueller Konzepte in einen Alltagsdiskurs resultieren.?” Billig et al.
gehen mit Verweis auf Moscovicis Theorie Sozialer Reprisentationen davon aus, dass
das Alltagsdenken in modernen Gesellschaften von diesen Wissenstransformationen
mafigeblich geprigt ist (vgl. ebd.: 26). 3) die inhaltliche Inkonsistenz von Ideologien — die
Idee also, dass Ideologien immer schon gegensitzliche Themen bzw. theoretische Wi-
derspriiche beinhalten. Zwar gehen Billig et al. davon aus, dass jene Dilemmata auch
aus der Diskrepanz zwischen den ideologischen Uberzeugungen einer Person und ih-
rem gesellschaftlichen Lebensumfeld entstehen konnen. Sie betonen jedoch noch mehr
den inhirent widerspriichlichen Charakter von Ideologien — bei ihnen konzeptualisiert
als formale Ideensysteme — welchen sie am Beispiel des Liberalismus veranschaulichen
(vgl. ebd.: 27).

Der Liberalismus und seine Widerspriiche

In einer genaueren Betrachtung liberaler Prinzipien, wie sie wihrend der Aufklirung
von intellektueller Seite entwickelt und diskutiert wurden, und wie sie innerhalb mo-
derner kapitalistisch-demokratischer Gesellschaften gesetzlich verankert sind, legen
Billig et al. die dilemmatischen Aspekte jener groflen Weltanschauung exemplarisch
frei. Thre Hauptthese dabei ist, dass individuelle Rechte - so unwidersprochen sie auf
den ersten Blick auch erscheinen mégen - »find themselves opposed in modern ideolo-
gy by counter-values that are just as high-minded« (ebd.: 35). Der Idee der inhaltlichen
Inkohirenz von Ideologien folgend, fithren sie verschiedene Griinde ins Feld, warum
sich Limitierungen bzw. Argumente etwa gegen einen uneingeschrinkten Individua-
lismus entwickelt haben. Am Wert der Gleichheit lisst sich dies besonders gut veran-
schaulichen: In der Theorie des Liberalismus seien zwar alle Individuen gleich, in kapitalis-
tischen — und wir fiigen hinzu: rassistisch geordneten — Gesellschaften jedoch, werde
routinemifig Ungleichheit produziert: sei es in wirtschaftlicher, politisch-reprisen-
tativer oder kultureller Hinsicht. Die uneingeschrinkte Freiheit des bzw. der Einzel-
nen kann mithin, wenn regulierende Interventionen ausbleiben, zu erheblichen sozia-
len Diskrepanzen fithren. Auch der Wert der »Briiderlichkeit« — abgesehen von seinem
offensichtlichen Mannlichkeitszentrismus — kann seinen Universalititsanspruch ledig-
lich in der Theorie entfalten. Exklusionistische Narrative nationaler Identitit ebenso
wie partikularisierende Rechtspraktiken (zu sehen etwa anhand der Migrationsgesetz-
gebung oder des Auslinderrechts) tragen in nationalen Gesellschaften zu seiner Unter-
minierung bei. Nationale Identititen, so sehr sie auch mit der Idee von Gemeinschaft-
lichkeit und Solidaritit verkoppelt sind, tragen in sich den Widerspruch des Einschlie-
Rens durch Ausschluss.

87  Billig et al. betonen, dass diese Passage keinesfalls unidirektional ist, dass Intellektuelle ebenso
Konzepte und Denkweisen aus dem Alltagsdiskurs entnehmen. Der wissenschaftlich verbramte
»Rassen«Diskurs stellt ein besonders dramatisches Beispiel jener modernen intellektuellen Ak-
tivitaten dar: »it occured when theorists of race claimed to be scientific procedures to confirm
widespread notions about racial differences of superiority and inferiority« (1988: 26).

14.02.2026, 14:35:45. - [

167


https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Grauzonen des Alltagsrassismus

Wie die Autor*innen zeigen kénnen, fithrt jene inhaltliche Inkonsistenz von Ideo-
logien nun dazu, dass innerhalb des Alltagsdenkens und -sprechens der Leute jene
angerufen und reproduziert bzw. neu verhandelt werden. Hiermit ist die Idee des
Ubergangs- und Transformationscharakters von Ideologien angesprochen. Weil sie
sich nicht als geschlossene und widerspruchsfreie Ideensysteme an die Leute ver-
mitteln, sondern —im Gegenteil — konfligierende Standpunkte und Prinzipien zur
Verfiigung stellen, kénnen entsprechend ambivalente Positionierungen auch in All-
tagskontexten beobachtet werden. Am Beispiel des Themas Armut veranschaulichen sie
dies (vgl. Billig et al. 1988: 40f.): So sei durch Studien belegt, dass dieselben Personen
sowohl dem Wert der Barmherzigkeit (»man muss Mitleid haben«) anhingen, als
auch dem Wert der Gerechtigkeit (»zu viel Sozialleistungen sind ungerecht«). Dabei
verweisen sie auch auf den Aspekt der Tradierung fritherer Werte, d.h. die symbo-
lischen Kontinuititen ideologischer Dilemmata: »These reactions might be thought
to be a modern representation of the age-old dilemma between justice and mercy.«
(Ebd.: 41) Im Rahmen der Analyse kommunikativer Alltagsrassismen werden wir uns
genauer mit dem widerspruchsvollen Zusammenspiel liberaler Werte und rassistischer
Bedeutungsproduktionen beschiftigen.

Bevor wir dieses Kapitel abschliefRen, soll noch auf einen weiteren wichtigen Aspekt
ideologischer Dilemmata hingewiesen werden: Billig et al. zufolge miissen Personen,
die sich in ihren Alltagsaussagen dilemmatisch dufern, sich keinesfalls dessen bewusst
sein. Im Gegenteil, ideologische Dilemmata kénnen derart implizit wirken, dass sie
lediglich in den semantischen Strukturen des Gesagten zum Vorschein kommen (vgl.
ebd.) — bzw. von der Forschenden entsprechend herauspripariert werden miissen. »In
this way the currents of ideological history can quietly pass through our own thinking,
in a way which ensures that our thinking is not purely our own.« (Ebd.: 42)

Insgesamt schliefRen wir mit den Ausfithrungen zum Konzept des ideologischen Di-
lemmas an unsere theoretischen Voriiberlegungen an, wobei insbesondere Gramscis
Begriff des Alltagsbewusstseins, Kalpakas und Rithzels Idee der horizontalen Vergesell-
schaftung sowie Halls Encoding-Decoding-Modell dieses hier vorbereiteten. Mit dem
Konzept des ideologischen Dilemmas wird nun zweierlei méglich: 1) konnen ambiva-
lente Aussagen der Interviewpartner®innen in ihre ideologischen Sinngehalte aufge-
schliisselt und deren Beziehung zueinander herausgearbeitet werden. 2) werden so die
argumentativen Einlassungen der Interviewpartner*innen als Formen sozialer Wirk-
lichkeitsproduktion ernst genommen, ohne ihnen kognitive Dissonanzen oder mentale
Uberforderungen zu unterstellen. 3) lisst sich die besondere Qualitit ambivalenter Au-
Rerungen im Themenfeld Rassismus ermitteln. Mit einem besonders feinen Analyse-
instrumentarium wird es uns so moglich sein, insbesondere latente, relativierende und
mittelbare Formen der Veranderung als Spezifika eines kommunikativen Alltagsrassismus
zu identifizieren.

2.3.3 Zusammenfassung

Ziel des dritten Teilkapitel war es, den analytischen Fokus auf die kommunikativen
Aspekte von Alltagsrassismus zu schirfen. An die wissenssoziologisch-sozialkonstruk-
tivistischen Uberlegungen aus den beiden Vorgingerkapiteln anschliefend, niherten

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

wir uns dieser Zielstellung iiber sprachwissenschaftliche Grundlegungen. Uber Saus-
sures Zeichentheorie wurde dabei der entschieden soziale Charakter von Sprache noch
einmal betont. Auf Basis seiner Konzepte verstehen wir nicht nur, dass mit jedem
Sprechake aktiv Sinn produziert, wobei auf kollektiv geteilte Deutungsressourcen zu-
riickgegriffen wird. Aus zeichentheoretischer Perspektive wird zudem klar, dass auch
die Begriffe, Bezeichnungen und Formulierungen auf kulturellen Konventionen basie-
ren. Durch die Benutzung von Sprache erschaffen wir die uns umgebende soziale Welt,
nicht, indem wir ihre Objekte erfinden (diese existieren auch aufderhalb lebensweltli-
cher Sinnstiftungen), sondern indem wir ihnen Bedeutung geben. Diese Bedeutungen
sind kulturell konventionalisiert, weil sie nicht erst im Kommunikationsakt erschaf-
fen werden, sondern diesen regelhaft einrahmen. Alltagskommunikation basiert daher
trotz ihres episodenhaften Charakters auf Aktualisierungen diskursiver Tiefenstruktu-
ren, wie sie u.a. in den Konzepten Narrativ, Topos, Kollektivsymbol zum Ausdruck kom-
men. So lassen sich innerhalb eines Gesprichs versprengte rassistische Andeutungen
dennoch als Reproduktion eines antimuslimischen Bedrohungsnarrativs rekonstruie-
ren.

Rassistische Wissensbestinde funktionieren auf eben diese Weise: Sie werden im
tiglichen Sprechen angewendet, tradiert und so gesellschaftlich verankert. Sie werden
dabei auch immer wieder aktiv reproduziert. Gerade implizite Rassismen schiitzen sich
vor etwaigen problematisierenden Reflexionen, indem ihre verandernden und exklu-
dierenden Vorannahmen unausgesprochen bleiben. Rassismen sind in Alltagskontexten
gerade deswegen so stabil und widerstandsfihig, weil sie nicht als geschlossene Leh-
ren, sondern als plausible Erkenntnis daherkommen. Die potentielle Widerstindigkeit
gegeniiber rassistischen Deutungsressourcen wird dabei jedoch nicht aufgehoben. Im
Kapitel iiber »Rassismus als Diskurs« konnten wir noch einmal sehen, dass das Indi-
viduum von gesellschaftlichen Diskursen keinesfalls determiniert wird, sondern diese,
ahnlich wie es Saussure bei der Sprache denkt, im konkreten Kommunikationsakt erst
hervorbringt. Dies gilt auch fiir dominante Mediendiskurse, die im Sinne von Halls
Encoding-Decoding-Modell erst lebensweltlich angeeignet und »gelesen« werden miis-
sen. Dabei sind — was uns zusitzlich auch das Konzept des ideologischen Dilemmas
zeigte — auch ambivalente Positionierungen méglich. Abschliefend und als zusitzliche
Vorbereitung der Untersuchung haben wir die verschiedenen rhetorischen Techniken
rassistischer Sprache genauer betrachtet und um zentrale Analysebegriffe aus dem Be-
reich diskursanalytischer Forschung erginzt. Fiir eine ausfithrliche Analyse des Inter-
viewmaterials sind damit alle einschligigen und notwendigen theoretischen Voriiber-
legungen getroffen.

14.02.2026, 14:35:45. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:35:45.



https://doi.org/10.14361/9783839460535-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

