4. Anthropologie de la conscience nationale
au Maghreb

Lahouari Addi

Dans la littérature académique, certains auteurs définissent la nation par les
éléments culturels : langue, religion, coutumes, etc.!. La conscience nationale
serait donc I'état d’esprit indiquant aux individus quils appartiennent a une
communauté humaine culturellement différente des autres communautés.*
En effet, de nombreux travaux universitaires montrent que le sentiment d’ap-
partenir & une communauté nationale est fondé sur les liens primordiaux qui
renvoient a lethnie et aux liens de sang. Cette perspective a aussi trait a la
théorie du droit du sang qui a marqué de nombreux pays européens, no-
tamment [Allemagne jusqua récemment. La littérature sur le sujet a égale-
ment opposé le concept allemand de nation 2 celui de la France, ot il est basé
sur le droit du sol. Le premier serait ethnoculturel et le second universaliste.
Mais ce ne sont 1a que des constructions idéologiques qui cherchent a justifier
des réalités historiques particuliéres : lAllemagne a été un pays d’émigration
et pouvait difficilement accueillir des étrangers, tandis que la France, pays
d'immigration, avait besoin d’étrangers pour renforcer son potentiel démo-
graphique. Les deux modéles ont eu leurs théoriciens. Ernest Renan chante
l'universalisme frangais pour montrer que I'Alsace est francaise parce que les
Alsaciens le veulent («la nation est un plébiscite de tous les jours »), répon-
dant aux romantiques allemands (Herder, Fichte) qui théorisent sur la Sprach-
nation (un peuple unifié par la langue), insistant sur les traits culturels de la
germanophilie constitutive de la nation allemande. Pour I'un, nimporte quel
homme peut étre Frangais s'il le veut, pour l'autre, seuls les Germains peuvent
étre Allemands. Cette divergence rappelle quaucun modéle théorique ou au-
cune construction idéologique ne peut s’analyser sans tenir compte des condi-
tions historiques de la réalité qu'il justifie. Il faut éviter de faire de la nation
un concept anhistorique, définissant une communauté humaine par une es-
sence insensible a I'histoire. Rappelons aussi que la position de Renan nest

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.



https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Lahouari Addi

quun discours ethnocentré drapé d’universalisme. Il argumentait que les Al-
saciens étaient Frangais parce que nés sur le territoire frangais, mais il consi-
dérait que les autochtones des colonies ne méritaient pas d’étre des citoyens
frangais, méme si ces colonies étaient sol frangais de par la Constitution.

Dans ces débats contradictoires, un aspect est sous-estimé : la dimension
politique. Si le sentiment d’appartenance a une collectivité, que ce soit une
tribu, un village ou un empire, a toujours existé, celui d’appartenir a une na-
tion est nouveau dans la mesure ou le type d’allégeance politique dans celle-
ci ne s'assimile pas a aux autres formes d’allégeance a une autorité. Une na-
tion rexiste pas sans Etat et, dans cette perspective, il faut parler d’Etat-na-
tion défini comme une organisation politique dotée d’un pouvoir central qui
exige l'allégeance de tous les citoyens et ne reconnait aucun pouvoir local qui
ne lui soit pas subordonné. De ce point de vue, avant d’étre une formation
culturelle, la nation est une unité politique se différenciant d’autres unités
politiques tantét amies, tantdt adverses. Le idéal-type au sens de Weber de
I'Etat-nation est né en Europe de I'Ouest en se libérant de Pautorité supé-
rieure du Saint-Empire romain germanique, bras armé de la papauté, et en
soumnettant les pouvoirs locaux inférieurs. Le roi européen de la fin du Moyen
Age s'est libéré d’une tutelle supérieure et s’est imposé a des seigneurs su-
balternes qui défiaient son autorité. Le roi est empereur dans son royaume a
lintérieur duquel il n'a pas d’égal.

Je fais cette introduction a une réflexion sur la conscience nationale au
Maghreb pour souligner que les théories de la nation ont surestimé les fac-
teurs culturels et sous-estimé le facteur politique. Si on réfléchit a la situation
du Maghreb, on peut se demander pourquoi le Maroc, IAlgérie et la Tunisie,
qui parlent les mémes langues (arabe et berbére), pratiquent la méme religion
et le méme rite (sunnite malékite), qui ont une continuité territoriale, par-
tagent la méme histoire lointaine et récente, etc. forment trois Etats-nations
différents ? Je voudrais apporter des éléments de discussion sur ce théme en
commengcant par souligner que, malgré les apparences, le Maroc, [Algérie et
la Tunisie ont connu des dynamiques nationalitaires différentes qui renvoient
a des expériences historiques particuliéres. Alors que IAlgérie était une colo-
nie de peuplement intégrée a la République frangaise, le Maroc et la Tunisie
étaient des protectorats olt, symboliquement, le pouvoir central autochtone
mavait pas été détruit.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.



https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb

4.1 Naissance des mouvements nationalistes au Maghreb

Dans les trois pays du Maghreb, le champ politique a été bouleversé par la
domination coloniale. La structure des rapports d’autorité a été modifiée, ce
qui a entrainé des conséquences en chaine. Au Maroc, seul pays du monde
arabe a ne pas avoir appartenu a 'Empire ottoman, l'histoire a 1égué une tra-
dition de pouvoir central qui marque encore aujourd’hui I'imaginaire poli-
tique des Marocains. Chez ces derniers, il existe une hibbat al-dawla quon
ne retrouve ni chez les Algériens ni chez les Tunisiens.® Lautorité du sul-
tan a toujours été défiée par les tribus siba, mais ces derniéres étaient main-
tenues a distance de la capitale défendue par I'armée royale et par les tribus
makhzen.* Ce schéma politique a été cassé par le protectorat qui a donné au
sultan les moyens de réduire les tribus siba a I'obéissance. Le makhzen a été
renforcé par le protectorat frangais qui I'a doté d’'une armée plus puissante
que les capacités guerriéres des tribus. Robert Montagne a raison lorsquil af-
firme que la France a favorisé I'arabité au détriment de la berbérité du pays.®
Pour se légitimer politiquement, le sultan, qui est berbére, avait besoin de se
proclamer d’origine chérifienne, c’est-a-dire descendant du prophéte arabe.
La généalogie arabe du sultan est ainsi une construction idéologique dans le
but de renforcer sa légitimité politico-religieuse. Méme si celle-ci était respec-
tée symboliquement, les tribus siba lui opposaient les saints berbéres sur le
terrain religieux. Lanthropologie coloniale de Montagne, dans laquelle s'in-
scrit Gellner, construit le schéma antagonique du siba berbere et du makhzen
arabe. Cest sur cette prémisse que Gellner esquisse sa théorie du national-
isme au Maghreb, qui oppose le localisme berbére 2 universalité de Iarabité®.
Lanthropologue tire comme conclusion que, pour s’affirmer au niveau na-
tional, les Berbéres se sont déclarés culturellement arabes. Utilisant I'univer-
salisme religieux, 'arabité serait mieux placée pour véhiculer le nationalisme
qui fédérait les Berbéres contre 'occupant frangais qui était aussi chrétien.
Gellner explique cette évolution par le fait que I'islam citadin arabophone des
oulémas est idéologiquement mieux armé pour construire la nation que l'is-
lam rural berbérophone des saints. Le désir de s’affranchir de la domination
coloniale et de construire un Etat-nation indépendant a poussé les Berbéres
a puiser dans l'islam et dans larabité les ressources idéologiques de l'identité
nationale.”

Pourtant, les Frangais ont encouragé le ‘mythe berbére’ pour séparer les
populations berbérophones des populations arabophones. En 1930, les au-

torités coloniales ont obligé le jeune roi Mohamed V a signer le dahir (zhahir)®

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.

67


https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Lahouari Addi

berbére par lequel les Marocains avaient le choix de ne plus recourir au droit
musulman. Ce décret royal a déclenché un soulévement dans toutes les ré-
gions du pays, en particulier berbérophones, et a finalement été abandonné
en 1933. Les historiens estiment que le rejet du dahir berbére a donné nais-
sance au nationalisme marocain dans sa forme moderne. En effet, quelques
années plus tard, est né le Parti de I'Istiglal, qui, conformément a son nom,
revendique 'indépendance. En soutenant ce parti, Mohamed V a fait oublier
le dahir quil avait signé en 1930 sous la pression des autorités francaises. Il
est parvenu a symboliser la résistance contre le protectorat dans les années
1940 et 1950. Le roi a disputé le monopole du nationalisme a I'Istiglal qui ma
finalement pas eu d’autre choix que de soutenir la monarchie comme sym-
bole de la nation marocaine.’ Le résultat est que les Francais ont signé en
1956 I'indépendance avec Mohamed V et non avec Allal Al Fassi, le leader na-
tionaliste. En conséquence, la conscience nationale au Maroc est inséparable
de la monarchie. Dans 'imaginaire politique marocain, elle incarne la nation
et atteste de sa profondeur historique. Pour les Marocains, 'Etat-nation n'est
pas né de la colonisation ; il I'a précédé.

Lexpérience algérienne est bien différente de celle du Maroc. En Algérie,
tout d’abord, le siba était plus étendu quau Maroc dans la mesure ol pen-
dant toute leur période de domination (XVI® siécle-1830), les Ottomans ne
contrdlérent que les alentours des villes-garnisons (Alger, Oran, Constantine,
Médéa). Les tribus et les confréries religieuses avaient leurs propres mécan-
ismes pour assurer la paix sociale sans intervention du pouvoir central rejeté
pour ses pratiques prédatrices. On ne peut pas parler de makhzen en Algérie ot
le pouvoir central, aux mains des Turcs, était quasiment étranger a la société.
Dans les quelques villes (Alger, Tlemcen, Constantine...), les mariages mixtes
entre soldats turcs et femmes autochtones ont donné naissance a une classe
berbéro-turque (les kouloughlis), mais elle était trop réduite pour supplanter le
meétissage berbéro-arabe. Berbérophone dans les montagnes et arabophone
dans les plaines, le siba était dominant en Algérie, a la différence du Maroc
voisin. Lorsque les Frangais ont débarqué a Sidi Ferruch en 1830, le Dey d’Al-
ger s’est enfui a Istanbul et ce sont les tribus qui ont organisé la résistance
militaire avec, a leur téte, Abdelkader, Al Mokrani, etc. Aprés 17 ans de com-
bats, Abdelkader a cessé la lutte parce que les tribus remettaient en cause son
autorité et partaient en guerre en ordre dispersé. Cet échec atteste de I'ab-
sence de conscience nationale. Les tribus étaient réticentes 3 se mettre au
service d’une autorité centrale qui aurait mené une résistance a plus grande
échelle. Quon le veuille ou non, la tribu nest pas le cadre sociologique de la

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.



https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb

conscience nationale en Algérie. Lethnocentrisme local a empéché les tribus
de se donner un chef unique et il constitue été un frein a 'émergence de I'uni-
versalité supposée de la nation. Ladministration coloniale a joué sur les an-
tagonismes tribaux pour opposer les tribus les unes aux autres. Cependant,
le cycle des insurrections tribales locales a pris fin vers la fin du XIX® sie-
cle. Dans les villes, ot 'exode rural a fait cohabiter des populations venant
de différentes régions, un sentiment nationaliste anti-francais a commencé 3
poindre, qui, paradoxalement, était alimenté par la culture politique francaise
acquise dans les associations, les clubs et syndicats. En France, les travailleurs
émigrés fondérent un parti qui demandait explicitement l'indépendance. Ce
sont ainsi les élites urbaines qui ont propagé les éléments de la conscience na-
tionale et ont forgé I'idée d’'une nation algérienne. La crise dite berbériste, qui
a éclaté en 1949 dans le principal parti nationaliste (PPA-MTLD), exprimait la
crainte que le leader, Messali Hadj, ninstaure a l'indépendance une monarchie
sur le modéle des dynasties du Moyen-Orient. Or, sous l'influence de la culture
politique francaise de gauche ot la nation ne s’incarne pas dans un person-
nage (Stora), le nationalisme algérien est antimonarchiste, a la différence de
celui du Maroc. C’est ainsi que s'expliquerait la chute de Messali Hadj, pére
du nationalisme algérien, et I'assassinat dAbane Ramdane, soupgonné par
ses compagnons de vouloir prendre sa place. Alors quau Maroc, la monarchie
symbolise la nation, en Algérie ce rdle est revenu a 'armée de libération.

La Tunisie se distingue des expériences du Maroc et de 'Algérie du point
de vue historique. C’est un petit pays, plus urbanisé que ses voisins et ou les
élites citadines avaient un poids social et politique plus important que les
élites rurales. Du fait de la faiblesse des tribus, la Tunisie n'a pas connu la
dialectique makhzen-siba du Maroc ni l'isolement du pouvoir central de IAl-
gérie. Les historiens rapportent que tous les dix a vingt ans, Tunis subissait
une attaque de tribus venant d’Algérie.’® La géographie (peu de montagnes) a
influencé I'histoire sociale et politique, permettant une prospérité relative des
villes ot s’est développée une classe moyenne composée de marchands, d’arti-
sans et d’oulémas. Luniversité religieuse Ez-Zitouna diffuse un enseignement
qui tempérait l'influence de l'islam populaire des saints. Dans ce climat socio-
culturel, précédant immédiatement la création du protectorat, Kheireddine
Pacha (ou Ettounsi), alors grand vizir, avait présenté une Constitution sur le
modéle d’'un Etat moderne entrée en vigueur en 1861. Loccupant francais a
mis fin 3 sa fonction et I'a exilé, enterrant son projet constitutionnel. Le pro-
tectorat a été établi sur la base d’'un modeéle colonial qui écarte les autochtones
de la vie politique, tout en maintenant la monarchie, mise au service de la

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.

69


https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Lahouari Addi

puissance coloniale. A la différence du sultan du Maroc, le bey de Tunis a col-
laboré avec les autorités coloniales dont il était devenu un allié. C’est ainsi
que la conscience nationale s'est cristallisée contre la France coloniale et con-
tre le bey. Dés la fin du XIX® siécle, les nationalistes créaient le parti baptisé
Destour en référence a la Constitution proposée par Kheireddine. Pour les
nationalistes, l'application de la Constitution devait mettre fin a la domina-
tion coloniale. Lélite urbaine qui portait ce projet s’est radicalisée au début du
XX€ siecle, se démarquant des courants conservateurs liés a lislam. Parmi les
courants réformateurs, il faut citer aussi la parution, en 1930 du livre de Tahar
Haddad, dans lequel il dénoncait le statut social de la femme tunisienne.™
Haddad explique que si la société est arriérée, c’est parce que la femme qui
éduque les hommes est dominée et analphabéte. En contexte de réformateurs,
il faut faire référence aussi 2 Habib Bourguiba : Dans les années 1920, Bour-
guiba, avocat formé a la Sorbonne, a allié nationalisme et modernité et créé le
«néo-destour » qui lutta pour I'indépendance, finalement acquise en 1956.**
Devenu Premier ministre en 1957, il a renversé la monarchie et fait adopter
par le Parlement une loi interdisant la polygamie. Si Bourguiba peut étre con-
sidéré comme le dirigeant arabe le plus audacieux en matiére de réformes
sociales, c’est parce quil a bénéficié du soutien d’une classe moyenne citadine
active et d’un syndicat ouvrier autonome. La différence avec le Maroc et 'Al-
gérie est a rechercher dans le tissu social ot la ruralité n'est pas hégémonique.
Les forces conservatrices n'ont disposé ni d’'un monde rural quantitativement
important ni d’'une armée formée mettant en avant I'idéologie populiste. C’est
ce qui explique que ce pays est le seul de la région ot la protestation populaire
dudit Printemps arabe a débouché sur un changement de régime.

4.2 L'émergence de la nation au Maghreb

Les trois pays du Maghreb sont de jeunes Etats-nations nés de la résistance
a la domination frangaise qui a tracé les frontiéres les séparant. Si la France
leur avait donné le méme statut colonial sous la forme de départements in-
tégrés A la métropole, ils auraient, peut-étre, formé un seul Etat-nation. Re-
marquons que le premier parti nationaliste algérien était issu de 'association
Etoile Nord-Africaine, créée en France dans les années 1920. Mais ce parti est
resté centré sur la lutte en Algérie du fait du faible nombre d’ouvriers maro-
cains et tunisiens en France dans lentre-deux-guerres. Lunité d’'un si vaste
ensemble aurait été difficile 3 maintenir et aurait exigé un pouvoir central

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.



https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb

fort. Les Marocains, les Algériens et les Tunisiens se disaient musulmans et
Arabes combattant le méme adversaire, la France coloniale. IIs ont révé d’'un
Etat-nation unique, mais les rivalités et les jeux de pouvoir ont orienté vers
le choix de IEtat national local. S'il a pu exister des aspirations unitaristes,
I'on a assisté & une scission des notions de nation (maghrébine) et de I'Etat
(marocain, algérien et tunisien. Il existe un sentiment d’appartenance com-
mune, mais les mouvements de libération nont pas eu la force nécessaire pour
créer un Etat-nation unitaire. Ils mont pas résisté i la colonisation au nom
d’'un Etat-nation maghrébin.). Les élites des trois pays se disent attachées
au projet de créer le Grand Maghreb, toutefois il a été relégué dans le futur,
méme si I'imaginaire est resté marqué par 'enchevétrement des aspirations
unitaristes. Dans le passé, seules quelques dynasties sont arrivées a unifier
un si vaste territoire s’étendant de Marrakech a Tunis. Durant la période ot-
tomane, IAlgérie et la Tunisie étaient des provinces distinctes appartenant a
I'Empire, tandis que le Maroc était une monarchie autonome de la tutelle de la
Sublime Porte. Lindividualisation des Etats postcoloniaux a par conséquent
des antécédents historiques qui ont servi a légitimer le récit national local
élaboré par les nationalistes.

Les indépendances ont plus séparé les trois pays quelles ne les ont rap-
prochés. IIs sont devenus des Etats-nations dans la tradition occidentale west-
phalienne, ont exalté une solidarité qui serait & sens unique. Les Marocains
nont cessé de rappeler aux Algériens l'aide quils leur ont apportée durant la
guerre de libération et les Algériens de leur répondre quils ont payé le prix
le plus élevé pour libérer la plus grande partie du Maghreb. Les élites na-
tionalistes locales se sont accusées mutuellement de trahir I'idéal du Grand
Maghreb. Les rivalités régionales et les diatribes des médias officiels don-
naient I'image d’'une conflictualité opposant des ‘tribus nationales’ en com-
pétition pour une plus grande hégémonie. Aprés les indépendances, les Etats
ont en effet été happés par des logiques de rivalité régionale, s'inscrivant par
ailleurs dans la division géopolitique Est-Ouest. Dés 1963, l'Algérie et le Maroc
connaissaient leur premier conflit armé au sujet du tracé des frontiéres. Il faut
rappeler que la notion de frontiére territoriale était nouvelle. Dans le passé, le
pouvoir central exergait son autorité sur des tribus qui lui prétaient allégeance
et non sur le territoire, car ces tribus étaient constamment en mouvement.
Lorsquelles se déplacaient, 'espace de 'allégeance se déplagait avec elles. Les
frontiéres entre les trois pays métaient matérialisées ni par des montagnes
ni par des riviéres. C’est la mémoire qui les fixait et non un élément géo-
graphique. Les indépendances ont séparé les familles, rejetant, par exemple,

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.



https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Lahouari Addi

grand-meére et oncle d'un Algérien au-dela de la frontiére, obligeant a des de-
mandes de visa pour aller assister a 'enterrement d’'un grand-pére ou d’une
tante pendant les trente années ou la frontiére étatique entre [Algérie et le
Maroc était fermée.

Des les indépendances, les pays du Maghreb sont entrés en compétition
pour le leadership. Aprés avoir joué la carte du chef d’Etat le plus moderne,
Bourguiba sest retiré de la compétition, nayant ni la puissance démo-
graphique ni les moyens financiers de 'Algérie et du Maroc. Impliqués dans
une ‘rivalité géopolitique locale, ces deux derniers pays ont obéi au jeu de la
géopolitique mondiale antérieure a la chute du mur de Berlin. Durant trois
décennies, la frontiére algéro-marocaine a séparé le camp capitaliste du camp
socialiste. La Guerre froide a inséré la région dans sa logique conflictuelle,
prenant d’abord pour prétexte le tracé des frontiéres et ensuite le sort du
Sahara occidental, ancienne colonie que I'Espagne avait abandonnée en 1975.
Les élites dirigeantes marocaines considéraient que le royaume avait été
amputé au Sud et A PEst par I'expansion européenne au XIXC siécle. Jusque
dans les années 1980, I'Istiglal, parti gouvernemental, a considéré que la
Mauritanie et une partie de 'Ouest algérien appartenaient au Maroc avant
la conquéte coloniale. Leurs adversaires leur répondaient que la colonisation
avait créé de nouveaux Etats avec des frontiéres territoriales différentes de
celles du Maghreb précolonial.

Si le Sahara occidental rest pas la cause de I'hostilité entre le Maroc et
I'Algérie, il en est cependant le révélateur. Une premiére guerre a opposé les
deux pays, une année a peine apreés l'indépendance de [Algérie. En novembre
1963, 'armée marocaine franchissait la frontiére au niveau de Tindouf pour
en modifier le tracé. Le gouvernement marocain affirmait que des promesses
lui avaient été faites par des dirigeants algériens en exil durant la guerre
de libération concernant la question frontaliére. En déclenchant la guerre,
la monarchie, dirigée par le jeune Hassan II, qui avait de succédé a son pére
Mohammed V deux ans plus tdt, voulait obliger les Algériens a tenir leurs
promesses. Le conflit armé dura une quinzaine de jours, faisant des morts
de part et d’autre; il prit fin sous la pression de 'ONU, de 'OUA et de la
Ligue arabe. Deux faits méritent d’étre rapportés pour rappeler I'importance
du sentiment nationaliste dans les deux pays.

Lorsque la guerre a éclaté dans la région de Tindouf en 1963, la Kabylie
était le théatre d’une insurrection armée dirigée par le Front des Forces So-
cialistes (FFS) qui refusait I'instauration du systéme 2 parti unique. Le chef
militaire du FFS, le colonel Mohand Oulhadj, a alors suspendu les hostilités

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.



https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb

en Kabylie et demandé a l'armée de mettre a sa disposition des moyens de
transport pour acheminer ses troupes vers Tindouf, afin de « défendre la pa-
trie agressée par les Marocains ». Pour les insurgés kabyles, la défense de la
nation était prioritaire, les divergences avec le pouvoir central passaient au
second plan. Une fois la guerre avec le Maroc terminée, la dissidence armée
en Kabylie m'a pas repris, et quelques mois plus tard, le leader du FFS, Hocine
Ait Ahmed, fut arrété. Au Maroc, le leader de I'Union nationale des forces
populaires (UNFP), parti idéologiquement proche du Front de libération na-
tionale (FLN) algérien, avait condamné « lagression contre le peuple frére d’Al-
gérie ». Mehdi Ben Barka s'identifiait aux orientations idéologiques du régime
algérien : socialisme, réforme agraire, anti-impérialisme, etc. La monarchie
laccusa de trahison et son parti subit une répression féroce. Deux années
plus tard, il était assassiné & Paris avec la complicité de la police frangaise.
Ben Barka a été jusquau bout de son engagement politique et il en a payé le
prix fort. Pour lui, la monarchie n'était pas le symbole de la nation marocaine.
Son échec signifie que le roi était arrivé a le délégitimer sur le terrain nation-
aliste. Sa position mavait pas mis la monarchie en danger, et les Marocains
avaient soutenu dans leur majorité leur gouvernement contre IAlgérie.

Ces deux attitudes contrastées indiquent que les acteurs ont intégré la
grammaire de I'Etat-nation. Le colonel Mohand Oulhadj a fait preuve de réal-
isme en allant combattre les troupes marocaines, par crainte que ses hommes
ne désertent la rébellion pour aller « défendre la patrie en danger ». Ben Barka
a adopté une position différente, préférant soutenir ses alliés idéologiques
(le régime algérien), révélant une conception idéaliste du nationalisme. Il a
di choisir entre ses convictions politiques et la monarchie dont il refusait
quelle soit le symbole de la nation. Le ralliement du colonel Mohand Oulhadj
et l'échec de Mehdi Ben Barka démontrent que, de part et d’autre de la fron-
tiére, s’est affirmée une conscience nationale qui s’oppose a celle du voisin,
quels que soient les sentiments ‘primordiaux’ qui lient les deux peuples : les
liens primordiaux sont des liens tribaux ou de sang, ou plus généralement
culturels (Durkheim). Dix ans plus tard, le parti de Ben Barka, devenu en-
tre-temps 'Union socialiste des forces populaires (USFP), ma pas soutenu la
position de IAlgérie sur le Sahara occidental, pour se ranger derriére le roi.
La gauche marocaine, plus proche idéologiquement du régime algérien, avait
accepté de facto que la monarchie soit le symbole de la nation.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.

73


https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Lahouari Addi

4.3 L'Etat-Nation au Maghreb Post-indépendant

Des conditions historiques singuliéres & chaque pays ont ainsi fait émerger
au début du XX siécle trois consciences nationales se cristallisant dans leurs
symboles propres. Au Maroc, le symbole de la nation, c’est la monarchie ; en
Algérie, c’est la résistance épique de I'émir Abdelkader et ensuite les martyrs
de la guerre d'indépendance ; en Tunisie, c’est une Constitution antérieure &
la domination coloniale. La vie politique au Maghreb, et ailleurs dans le tiers
monde postcolonial, se découvre a travers les symboles ainsi qua travers ce
que ces symboles représentent et qui se révélent dans les discours, les pra-
tiques et les attentes sociales. Sila monarchie au Maroc perdure comme forme
de pouvoir politique, cela signifie quelle correspond a un imaginaire qui lui
donne une pertinence sociologique. Il y a chez les Marocains ou les Tunisiens
ou les Algériens un désir de communauté s’exprimant dans des symboles
qui donnent un sens a l'identité politique collective. Cependant, ce rest ni la
monarchie au Maroc, ni l'armée en Algérie, ni la Constitution en Tunisie qui
se trouvent au fondement de la conscience nationale. Celle-ci est alimentée
par un éthos politique, dont la monarchie, l'armée et la Constitution sont des
incarnations instrumentales. Elles signifient ou extériorisent des sentiments
collectifs profonds ol se mélent les traditions, l'aspiration a la modernité et
un ethnocentrisme qui se veut national. « La construction nationale », écrit
Clifford Geertz, « ne fait pas disparaitre l'ethnocentrisme ; elle le modernise »
(Old Societies, 308).

1l faut convenir que la conscience nationale n'a pas été uniquement dé-
terminée par les facteurs religieux ou culturels. Si c’était le cas, elle aurait
été maghrébine et aurait visé la création d’un Etat-nation unitaire. Malgré
les apparences, la politique a soumis la religion et les traditions a ses exi-
gences. Derriére la facade mythique du discours religieux que tous les acteurs
semblent respecter se trouve une réalité politique fagonnée par les espoirs,
les attentes et les intéréts des uns et des autres. Des ressources hétéroclites
provenant de la réalité socio-anthropologique et des représentations de cette
réalité ont été mobilisées pour un objectif percu par les acteurs comme cohé-
rent. Le nationalisme n'est pas une idéologie pure ; il wa pas la cohérence de
la tradition ni celle du paradigme de la modernité cosmopolite ; il puise dans
les deux registres. Au Maghreb, il a dii concilier I'imaginaire de la oumma isla-
mique avec le sentiment national pourtant réprouvé par les oulémas comme
chou ‘oubiya. Le titre officiel du roi du Maroc est amir al-mou 'minin (comman-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.



https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb

deur des croyants), faisant de lui le chef de tous les croyants musulmans —
du Maroc a I'Indonésie. Siles Marocains acceptent ce titre, les Algériens et les
Tunisiens ne le reconnaissent pas. Dans ce méme registre, la moubaya’a (ser-
mon d’allégeance), par laquelle les dignitaires désignent formellement le nou-
veau roi dans une mosquée, est présentée comme un mécanisme de démo-
cratie censitaire appelé a s'approfondir. Quant 2 la charia, les nationalismes
maghrébins ne s’y opposent pas, inscrivant dans la Constitution que l'islam
est religion de I'Etat. Le probléme est que la notion de souveraineté natio-
nale ou populaire est constitutive de I'idée méme de nation dans laquelle le
monopole d’édicter la loi est humain et non divin. A y regarder de prés, le
nationalisme au Maghreb refléte un syncrétisme que Hegel aurait mis sur le
compte de la ruse de la raison pour faire avancer I'histoire.’* Islam et nation,
charia et droit, moubdya’a et citoyenneté... sont certainement des concepts op-
posés, mais cette opposition nest pas assez forte pour neutraliser I'aspiration
3 un modéle - IEtat-nation — apparu en Europe avec la sécularisation des so-
ciétés. Cela Wempéche pas les contradictions de travailler le corps social ot se
dessine, malgré tout, une convergence homogénéisante. Cest ainsi que les in-
dépendances qui ont résulté de la conscience nationale ont inséré les sociétés
maghrébines dans la temporalité hégélienne de l'histoire.

Toute la réflexion de Gellner sur le nationalisme a consisté  analyser com-
ment le Maghreb pré-hégélien a réussi, grice a la domination coloniale, a
construire une rationalité politique qui lui a permis de s'inscrire dans 'uni-
versalité occidentale. Gellner ne s’est pas intéressé a la période postcoloniale
qui, a ses yeux, a fait perdre aux pays du Maghreb leur originalité pour res-
sembler 2 des pays du sud de I'Europe. En unifiant l'histoire mondiale, I'Eu-
rope conquérante a obligé les communautés humaines a s’'organiser en Etats-
nations pour se protéger de la domination coloniale ou s’en soustraire. De
ce point de vue, ce nest pas la colonisation qui a exporté le modele politique
occidental, c’est plutét la décolonisation qui a tenté de l'importer, avec toutes
les difficultés de sa mise en place que cela sous-tend. Pendant la colonisation,
la revendication d'un Etat-nation souverain a été une aspiration profonde des
populations du Maghreb. Le mouvement national a mobilisé différentes res-
sources pour créer une nation, c’est-a-dire une collectivité politique centrali-
sée, organisée en Etat et dans laquelle il existe une forme quelconque de légi-
timité permettant aux administrés de se reconnaitre dans ses dirigeants. La
modernisation autoritaire a souvent accompagné le processus de construction
nationale postindépendance. Elle a ouvert paradoxalement des perspectives
pour enraciner 'autorité publique dans la mécanique de I'Etat de droit et par-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.

75


https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Lahouari Addi

fois dans la légitimité électorale. Le dirigeant de 'Etat indépendant n'était pas
élu démocratiquement ; il était plébiscité en raison de son charisme. En cap-
tant les attentes des populations, le charisme du leader est susceptible, dans
une phase transitoire, d’étre une étape vers linstitutionnalisation de 'auto-
rité.

Mais si la dynamique est politique, elle est surtout sociale dans les trans-
formations sociologiques de grande ampleur. Cela nest pas suffisamment
souligné : 'Etat indépendant a poursuivi le démantélement des structures so-
ciales traditionnelles entamé pendant la colonisation. Comme si les nationa-
listes reprochaient a la domination coloniale de ne pas avoir achevé le proces-
sus de déstructuration quelle avait commencé. Le mode de vie précolonial et
ses formes d’organisation politique sont dévalorisés ; les allégeances tribales
sont délégitimées ; les chefferies traditionnelles sont démantelées, l'autosub-
sistance dans le monde rural est affaiblie par I'extension de I'échange moné-
taire. Tout ce processus mené par I'Etat postcolonial contribue 2 libérer I'in-
dividu des allégeances locales et a affaiblir les appartenances lignagéres. Les
rapports sociaux gagnent en abstraction et perdent de leur support familier
segmentaire. Lindividu a été libéré des « solidarités mécaniques », pour par-
ler comme Durkheim, et a des rapports abstraits avec d’autres individus : les
villes de Casablanca et Alger comptent plus de 4 millions d’habitants chacune,
et Tunis dépasse les 2 millions. Les conditions sociologiques de la nation, telle
que Marcel Mauss la définit, sont réunies.”

Quelle conclusion faut-il tirer de ces expériences maghrébines ? Je crois
que la nation est a lorigine une construction historico-politique. Le facteur
politique a été déterminant au Maghreb dans la mesure ot les élites ont senti
le besoin de s’organiser d’abord localement pour s’adapter a la dynamique
mondiale de construction des Etats-nations. Ceci nexcluait pas la lutte pour
le pouvoir qui a opposé les élites locales. La monarchie marocaine n'avait pas
intérét a revendiquer un Etat-nation & Iéchelle du Maghreb dans la mesure
ot la dynastie alaouite n'aurait été acceptée ni par les Algériens hostiles cultu-
rellement a 'idée de makhzen, ni par les Tunisiens attachés a la culture consti-
tutionnelle. La dynastie a donc privilégié la solution d’'un Maroc indépendant
ou elle pouvait régner, plutét quun Maghreb ou elle maurait aucune 1égiti-
mité 3 incarner une nation s’étendant de Ouarzazate a la frontiére libyenne.
Le méme calcul a été fait, consciemment ou pas, par Habib Bourguiba qui ne
voulait pas étre absorbé par son grand voisin. Quant aux nationalistes d’Al-
gérie, il 'y a aucune raison de penser qu'ils ne percevaient pas le Maghreb
comme une Algérie plus vaste.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.



https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb

Les dynamiques politiques jouent un réle plus important que les facteurs
culturels dans 'émergence de la conscience nationale. Il me semble quil se-
rait erroné de sous-estimer la dimension politique au profit de la dimension
culturelle dans le processus de formation des nations. Tous ces événements
ont généré un sentiment d’identité collective qui a transcendé les différences
régionales et les divisions sociales. Lexpérience historique de ces trois pays
indique que la culture mest pas un matériau suffisamment solide pour ci-
menter I'unité politique d’'une communauté humaine. C’est I'Etat, ou le désir
d’Etat, expression d'une dynamique politique, qui crée la nation. Les aspects
linguistiques, culturels etc., sont des ressources mobilisées pour nourrir le
sentiment d’appartenance nationale et ne sont pas en eux-mémes décisifs.

Clest bien Ia que se loge la faiblesse du nationalisme berbériste nord-afri-
cain, qui puise principalement dans la solidarité mécanique. Mais si le ber-
bérisme se manifeste aujourd’hui, c’est parce que 'unité nationale ne s’est
pas cristallisée définitivement. Lorsque 'entrepreneur installé en Kabylie dé-
pendra du marché de Fes pour écouler ses produits ou lorsque le banquier
d’Agadir aura des clients a Tunis et Constantine, la berbérité se figera dans
des symboles et obéira a la température « des eaux glacées du calcul égoiste »
des marchands (Marx et Engels). Les Maghrébins se diront Berbéres, comme
les Francais se disent Gaulois, lorsque I'Etat-nation, suffisamment fort, aura
dépolitisé la question identitaire des origines, quelle soit culturelle ou reli-
gieuse. N'importe quel individu, apres cinq ou dix ans de résidence, pourra
étre Marocain, Algérien ou Tunisien, quelles que soient ses origines ethniques
ou religieuses.

Bibliography

Addi, Lahouari. Deux anthropologues au Maghreb : Ernest Gellner et Clifford Geertz.
Paris : Les éditions des archives contemporaines, 2013.

Anderson, Benedict. Imagined Communities: Reflections on Origin and Spread of
Nationalism. New York : Verso, 1991.

Armstrong, John A. Nations before nationalism. Chapel Hill : University of North
Carolina Press, 1982.

Camau, Michel et Vincent Geiser, eds. : Habib Bourguiba, la trace et 'héritage.
Paris : Karthala, 2004.

Durkheim, Emile. De la division du travail social. 1967 ed. Paris: PUF. Paris :
Félix Alcan, 1893.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.

71


https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Lahouari Addi

Geertz, Clifford. Old Societies and New States: the Quest for Modernity in Asia and
Africa. New York: Free Press of Glencoe, 1963.

__. The Interpretation of Cultures, New York: Basic Books Inc. Publishers, 1973.

Gellner, Ernest. Les saints de I'Atlas. Trad. Paul Coatalen. Paris: Bouchéne,
2003.

__. Nations and Nationalism. Ithaca: Cornell University Press, 1983.

__. Nation et nationalisme. Trad. Bénédicte Pineau. Paris : Payot, 1983.

Haddad, Tahar. Notre femme dans la charia et la société. Trad. Manoubia Meski.
Tunis : Nirvana, 2018.

Hanoteau, Adolphe et Aristide Letourneux. La Kabylie et les coutumes kabyles.
2017 ed. Paris : Bouchéne. Paris : Imprimerie nationale, 1872.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. La Raison dans Ihistoire. Trad. Kostas Pa-
paoiannou. Paris : Union générale d’éditions, 1965.

Laroui, Abdallah. Les origines sociales et culturelles du nationalisme marocain, 1830-
1912. Paris : La Découverte, 1977.

Marx, Karl et Friedrich Engels. Manifeste du parti communiste. Trad. Laura La-
fargue. 1983 ed. Paris : Editions Champ Libre, 1885.

Mauss, Marcel. La nation ou le sens du lien social. Eds. Jean Terrier et Marcel
Fournier. Paris : PUF, 2013.

Montagne, Robert. Les Berbéres et le Makhzen dans le sud du Maroc. Paris : Félix
Alcan, 1930.

Renan, Ernest. Quest-ce qw'une nation ? 1985 ed. Joél Roman. Paris: Presses Po-
cket (Coll. Agora), 1882.

Stora, Benjamin. Le nationalisme algérien avant 1954. Paris: CNRS Editions,
2010.

Toénnies, Ferdinand. Communauté et société : catégories fondamentales de la sociolo-
gie pure. Trad. Joseph Leif. Paris : PUF, 1944.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.



https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb

Notes

1 Voir par exemple Armstrong (1982).

2 La question de savoir si la conscience nationale précéde I'apparition de
la nation ou si c’est celle-ci qui lui donne naissance ne sera pas traitée
ici, car elle est méthodologiquement insoluble. Elle peut cependant étre
dépassée par 'approche d’Anderson (1991).

3 Lexpression hibbat al-dawla peut étre traduite par crainte du pouvoir cen-
tral. Elle est prégnante au Maroc car dans ce pays, le sultan devait im-
poser son autorité pour dissuader les tribus siba. En Algérie, le pouvoir
central était trop faible face aux tribus siba ou ra Tya qui ne le craignaient
pas. Le dey et les trois beys qui le représentaient a l'intérieur du pays
se barricadaient dans la ville dont ils ne contrélaient que la campagne
proche. Quant a la Tunisie, le siba était si faible que le pouvoir central
navait pas a user de la force plus que nécessaire. Voir aussi la note suiv-
ante.

4 Les concepts de siba et makhzen sont constitutifs de la grammaire poli-
tique maghrébine précoloniale. La dynastie régnante est issue d’une tribu
qui tisse des alliances avec d’autres tribus pour diriger 'Etat. Les tribus
alliées sont appelées makhzen parce quelles constituent une sorte de ma-
gasin (ce mot en frangais a pour origine le mot makhzen) ot le roi puise
des ressources pour faire la guerre aux tribus siba. Celles-ci ne recon-
naissent pas l'autorité du sultan et refusent de payer les impéts. Pour
comprendre cette dialectique politique, se reporter a la sociologie de la
‘asabiya d’Ibn Khaldoun et & Montagne (1930).

5 Cf. Montagne, op. cit.

De formation philosophique, Ernest Gellner s’est affirmé comme un an-
thropologue avec son ouvrage Saints of the Atlas (1969, Les saints de IAtlas,
2003). Il est aussi connu dans le monde académique pour sa théorie du
nationalisme élaborée sur la base de son travail d’anthropologie au Maroc
ouil a constaté que le nationalisme marocain a utilisé « la culture haute »
arabe au détriment de «la culture basse » berbére. Voir Gellner, Nation et
nationalisme.

Sur les travaux de Gellner, cf. Addi (2013)

8  Dahir veut dire décret royal au Maroc.

9  Lhistorien Abdallah Laroui (1977) estime que le makhzen est la matrice
politique de la nation marocaine.

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.

79


https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Lahouari Addi

10

11
12

13

14

15

Faisant allusion a cette menace récurrente, un proverbe tunisien dit:
« Tout ce qui vient de Pouest mest pas bon pour la paix ».

Voir Haddad (2018).

Sur Habib Bourguiba et sa place dans le nationalisme tunisien, voir Ca-
mau et Geiser (2005).

Le traité de Westphalie, signé en 1648, par les monarchies européennes a
consacré les frontiéres des Etats, frontiéres remises en question aupar-
avant par les mariages entre princes et princesses de différentes monar-
chies, et aussi par les ingérences mutuelles sous prétexte religieux. La
frontiére au sens moderne nait avec le traité de Westphalie.

Voir son ceuvre Die Vernunft in der Geschichte (1837, publié sous le titre La
Raison dans I'histoire en traduction par Kostas Papaoiannou, 1965).
Approfondissant I'ceuvre de Durkheim sur la cohésion sociale, M. Mauss
définit la nation dans une perspective sociologique. Cf. M. Mauss (1920,
2013).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:08.



https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

