
4. Anthropologie de la conscience nationale

au Maghreb

Lahouari Addi

Dans la littérature académique, certains auteurs définissent la nation par les

éléments culturels : langue, religion, coutumes, etc.1. La conscience nationale

serait donc l’état d’esprit indiquant aux individus qu’ils appartiennent à une

communauté humaine culturellement différente des autres communautés.2

En effet, de nombreux travaux universitaires montrent que le sentiment d’ap-

partenir à une communauté nationale est fondé sur les liens primordiaux qui

renvoient à l’ethnie et aux liens de sang. Cette perspective a aussi trait à la

théorie du droit du sang qui a marqué de nombreux pays européens, no-

tamment l’Allemagne jusqu’à récemment. La littérature sur le sujet a égale-

ment opposé le concept allemand de nation à celui de la France, où il est basé

sur le droit du sol. Le premier serait ethnoculturel et le second universaliste.

Mais ce ne sont là que des constructions idéologiques qui cherchent à justifier

des réalités historiques particulières : l’Allemagne a été un pays d’émigration

et pouvait difficilement accueillir des étrangers, tandis que la France, pays

d’immigration, avait besoin d’étrangers pour renforcer son potentiel démo-

graphique. Les deux modèles ont eu leurs théoriciens. Ernest Renan chante

l’universalisme français pour montrer que l’Alsace est française parce que les

Alsaciens le veulent (« la nation est un plébiscite de tous les jours »), répon-

dant aux romantiques allemands (Herder, Fichte) qui théorisent sur la Sprach-

nation (un peuple unifié par la langue), insistant sur les traits culturels de la

germanophilie constitutive de la nation allemande. Pour l’un, n’importe quel

homme peut être Français s’il le veut, pour l’autre, seuls les Germains peuvent

être Allemands. Cette divergence rappelle qu’aucun modèle théorique ou au-

cune construction idéologique ne peut s’analyser sans tenir compte des condi-

tions historiques de la réalité qu’il justifie. Il faut éviter de faire de la nation

un concept anhistorique, définissant une communauté humaine par une es-

sence insensible à l’histoire. Rappelons aussi que la position de Renan n’est

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Lahouari Addi

qu’un discours ethnocentré drapé d’universalisme. Il argumentait que les Al-

saciens étaient Français parce que nés sur le territoire français, mais il consi-

dérait que les autochtones des colonies ne méritaient pas d’être des citoyens

français, même si ces colonies étaient sol français de par la Constitution.

Dans ces débats contradictoires, un aspect est sous-estimé : la dimension

politique. Si le sentiment d’appartenance à une collectivité, que ce soit une

tribu, un village ou un empire, a toujours existé, celui d’appartenir à une na-

tion est nouveau dans la mesure où le type d’allégeance politique dans celle-

ci ne s’assimile pas à aux autres formes d’allégeance à une autorité. Une na-

tion n’existe pas sans État et, dans cette perspective, il faut parler d’État-na-

tion défini comme une organisation politique dotée d’un pouvoir central qui

exige l’allégeance de tous les citoyens et ne reconnaît aucun pouvoir local qui

ne lui soit pas subordonné. De ce point de vue, avant d’être une formation

culturelle, la nation est une unité politique se différenciant d’autres unités

politiques tantôt amies, tantôt adverses. Le idéal-type au sens de Weber de

l’État-nation est né en Europe de l’Ouest en se libérant de l’autorité supé-

rieure du Saint-Empire romain germanique, bras armé de la papauté, et en

soumettant les pouvoirs locaux inférieurs. Le roi européen de la fin du Moyen

Âge s’est libéré d’une tutelle supérieure et s’est imposé à des seigneurs su-

balternes qui défiaient son autorité. Le roi est empereur dans son royaume à

l’intérieur duquel il n’a pas d’égal.

Je fais cette introduction à une réflexion sur la conscience nationale au

Maghreb pour souligner que les théories de la nation ont surestimé les fac-

teurs culturels et sous-estimé le facteur politique. Si on réfléchit à la situation

du Maghreb, on peut se demander pourquoi le Maroc, l’Algérie et la Tunisie,

qui parlent les mêmes langues (arabe et berbère), pratiquent la même religion

et le même rite (sunnite malékite), qui ont une continuité territoriale, par-

tagent la même histoire lointaine et récente, etc. forment trois États-nations

différents ? Je voudrais apporter des éléments de discussion sur ce thème en

commençant par souligner que, malgré les apparences, le Maroc, l’Algérie et

la Tunisie ont connu des dynamiques nationalitaires différentes qui renvoient

à des expériences historiques particulières. Alors que l’Algérie était une colo-

nie de peuplement intégrée à la République française, le Maroc et la Tunisie

étaient des protectorats où, symboliquement, le pouvoir central autochtone

n’avait pas été détruit.

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb 67

4.1 Naissance des mouvements nationalistes au Maghreb

Dans les trois pays du Maghreb, le champ politique a été bouleversé par la

domination coloniale. La structure des rapports d’autorité a été modifiée, ce

qui a entraîné des conséquences en chaîne. Au Maroc, seul pays du monde

arabe à ne pas avoir appartenu à l’Empire ottoman, l’histoire a légué une tra-

dition de pouvoir central qui marque encore aujourd’hui l’imaginaire poli-

tique des Marocains. Chez ces derniers, il existe une hibbat al-dawla qu’on

ne retrouve ni chez les Algériens ni chez les Tunisiens.3 L’autorité du sul-

tan a toujours été défiée par les tribus siba, mais ces dernières étaient main-

tenues à distance de la capitale défendue par l’armée royale et par les tribus

makhzen.4 Ce schéma politique a été cassé par le protectorat qui a donné au

sultan les moyens de réduire les tribus siba à l’obéissance. Le makhzen a été

renforcé par le protectorat français qui l’a doté d’une armée plus puissante

que les capacités guerrières des tribus. Robert Montagne a raison lorsqu’il af-

firme que la France a favorisé l’arabité au détriment de la berbérité du pays.5

Pour se légitimer politiquement, le sultan, qui est berbère, avait besoin de se

proclamer d’origine chérifienne, c’est-à-dire descendant du prophète arabe.

La généalogie arabe du sultan est ainsi une construction idéologique dans le

but de renforcer sa légitimité politico-religieuse.Même si celle-ci était respec-

tée symboliquement, les tribus siba lui opposaient les saints berbères sur le

terrain religieux. L’anthropologie coloniale de Montagne, dans laquelle s’in-

scrit Gellner, construit le schéma antagonique du siba berbère et du makhzen

arabe. C’est sur cette prémisse que Gellner esquisse sa théorie du national-

isme auMaghreb, qui oppose le localisme berbère à l’universalité de l’arabité6.

L’anthropologue tire comme conclusion que, pour s’affirmer au niveau na-

tional, les Berbères se sont déclarés culturellement arabes. Utilisant l’univer-

salisme religieux, l’arabité serait mieux placée pour véhiculer le nationalisme

qui fédérait les Berbères contre l’occupant français qui était aussi chrétien.

Gellner explique cette évolution par le fait que l’islam citadin arabophone des

oulémas est idéologiquement mieux armé pour construire la nation que l’is-

lam rural berbérophone des saints. Le désir de s’affranchir de la domination

coloniale et de construire un État-nation indépendant a poussé les Berbères

à puiser dans l’islam et dans l’arabité les ressources idéologiques de l’identité

nationale.7

Pourtant, les Français ont encouragé le ‘mythe berbère’ pour séparer les

populations berbérophones des populations arabophones. En 1930, les au-

torités coloniales ont obligé le jeune roi Mohamed V à signer le dahir (zhahīr)8

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Lahouari Addi

berbère par lequel les Marocains avaient le choix de ne plus recourir au droit

musulman. Ce décret royal a déclenché un soulèvement dans toutes les ré-

gions du pays, en particulier berbérophones, et a finalement été abandonné

en 1933. Les historiens estiment que le rejet du dahir berbère a donné nais-

sance au nationalisme marocain dans sa forme moderne. En effet, quelques

années plus tard, est né le Parti de l’Istiqlal, qui, conformément à son nom,

revendique l’indépendance. En soutenant ce parti, Mohamed V a fait oublier

le dahir qu’il avait signé en 1930 sous la pression des autorités françaises. Il

est parvenu à symboliser la résistance contre le protectorat dans les années

1940 et 1950. Le roi a disputé le monopole du nationalisme à l’Istiqlal qui n’a

finalement pas eu d’autre choix que de soutenir la monarchie comme sym-

bole de la nation marocaine.9 Le résultat est que les Français ont signé en

1956 l’indépendance avec Mohamed V et non avec Allal Al Fassi, le leader na-

tionaliste. En conséquence, la conscience nationale au Maroc est inséparable

de la monarchie. Dans l’imaginaire politique marocain, elle incarne la nation

et atteste de sa profondeur historique. Pour les Marocains, l’État-nation n’est

pas né de la colonisation ; il l’a précédé.

L’expérience algérienne est bien différente de celle du Maroc. En Algérie,

tout d’abord, le siba était plus étendu qu’au Maroc dans la mesure où pen-

dant toute leur période de domination (XVIe siècle-1830), les Ottomans ne

contrôlèrent que les alentours des villes-garnisons (Alger, Oran, Constantine,

Médéa). Les tribus et les confréries religieuses avaient leurs propres mécan-

ismes pour assurer la paix sociale sans intervention du pouvoir central rejeté

pour ses pratiques prédatrices.On ne peut pas parler demakhzen en Algérie où

le pouvoir central, aux mains des Turcs, était quasiment étranger à la société.

Dans les quelques villes (Alger, Tlemcen, Constantine…), les mariages mixtes

entre soldats turcs et femmes autochtones ont donné naissance à une classe

berbéro-turque (les kouloughlis), mais elle était trop réduite pour supplanter le

métissage berbéro-arabe. Berbérophone dans les montagnes et arabophone

dans les plaines, le siba était dominant en Algérie, à la différence du Maroc

voisin. Lorsque les Français ont débarqué à Sidi Ferruch en 1830, le Dey d’Al-

ger s’est enfui à Istanbul et ce sont les tribus qui ont organisé la résistance

militaire avec, à leur tête, Abdelkader, Al Mokrani, etc. Après 17 ans de com-

bats, Abdelkader a cessé la lutte parce que les tribus remettaient en cause son

autorité et partaient en guerre en ordre dispersé. Cet échec atteste de l’ab-

sence de conscience nationale. Les tribus étaient réticentes à se mettre au

service d’une autorité centrale qui aurait mené une résistance à plus grande

échelle. Qu’on le veuille ou non, la tribu n’est pas le cadre sociologique de la

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb 69

conscience nationale en Algérie. L’ethnocentrisme local a empêché les tribus

de se donner un chef unique et il constitue été un frein à l’émergence de l’uni-

versalité supposée de la nation. L’administration coloniale a joué sur les an-

tagonismes tribaux pour opposer les tribus les unes aux autres. Cependant,

le cycle des insurrections tribales locales a pris fin vers la fin du XIXe siè-

cle. Dans les villes, où l’exode rural a fait cohabiter des populations venant

de différentes régions, un sentiment nationaliste anti-français a commencé à

poindre, qui, paradoxalement, était alimenté par la culture politique française

acquise dans les associations, les clubs et syndicats. En France, les travailleurs

émigrés fondèrent un parti qui demandait explicitement l’indépendance. Ce

sont ainsi les élites urbaines qui ont propagé les éléments de la conscience na-

tionale et ont forgé l’idée d’une nation algérienne. La crise dite berbériste, qui

a éclaté en 1949 dans le principal parti nationaliste (PPA-MTLD), exprimait la

crainte que le leader,Messali Hadj, n’instaure à l’indépendance unemonarchie

sur lemodèle des dynasties duMoyen-Orient.Or, sous l’influence de la culture

politique française de gauche où la nation ne s’incarne pas dans un person-

nage (Stora), le nationalisme algérien est antimonarchiste, à la différence de

celui du Maroc. C’est ainsi que s’expliquerait la chute de Messali Hadj, père

du nationalisme algérien, et l’assassinat d’Abane Ramdane, soupçonné par

ses compagnons de vouloir prendre sa place. Alors qu’au Maroc, la monarchie

symbolise la nation, en Algérie ce rôle est revenu à l’armée de libération.

La Tunisie se distingue des expériences du Maroc et de l’Algérie du point

de vue historique. C’est un petit pays, plus urbanisé que ses voisins et où les

élites citadines avaient un poids social et politique plus important que les

élites rurales. Du fait de la faiblesse des tribus, la Tunisie n’a pas connu la

dialectique makhzen-siba du Maroc ni l’isolement du pouvoir central de l’Al-

gérie. Les historiens rapportent que tous les dix à vingt ans, Tunis subissait

une attaque de tribus venant d’Algérie.10 La géographie (peu de montagnes) a

influencé l’histoire sociale et politique, permettant une prospérité relative des

villes où s’est développée une classe moyenne composée demarchands, d’arti-

sans et d’oulémas. L’université religieuse Ez-Zitouna diffuse un enseignement

qui tempérait l’influence de l’islam populaire des saints. Dans ce climat socio-

culturel, précédant immédiatement la création du protectorat, Kheireddine

Pacha (ou Ettounsi), alors grand vizir, avait présenté une Constitution sur le

modèle d’un État moderne entrée en vigueur en 1861. L’occupant français a

mis fin à sa fonction et l’a exilé, enterrant son projet constitutionnel. Le pro-

tectorat a été établi sur la base d’unmodèle colonial qui écarte les autochtones

de la vie politique, tout en maintenant la monarchie, mise au service de la

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Lahouari Addi

puissance coloniale. À la différence du sultan du Maroc, le bey de Tunis a col-

laboré avec les autorités coloniales dont il était devenu un allié. C’est ainsi

que la conscience nationale s’est cristallisée contre la France coloniale et con-

tre le bey. Dès la fin du XIXe siècle, les nationalistes créaient le parti baptisé

Destour en référence à la Constitution proposée par Kheireddine. Pour les

nationalistes, l’application de la Constitution devait mettre fin à la domina-

tion coloniale. L’élite urbaine qui portait ce projet s’est radicalisée au début du

XXe siècle, se démarquant des courants conservateurs liés à l’islam. Parmi les

courants réformateurs, il faut citer aussi la parution, en 1930 du livre de Tahar

Haddad, dans lequel il dénonçait le statut social de la femme tunisienne.11

Haddad explique que si la société est arriérée, c’est parce que la femme qui

éduque les hommes est dominée et analphabète. En contexte de réformateurs,

il faut faire référence aussi à Habib Bourguiba : Dans les années 1920, Bour-

guiba, avocat formé à la Sorbonne, a allié nationalisme et modernité et créé le

« néo-destour » qui lutta pour l’indépendance, finalement acquise en 1956.12

Devenu Premier ministre en 1957, il a renversé la monarchie et fait adopter

par le Parlement une loi interdisant la polygamie. Si Bourguiba peut être con-

sidéré comme le dirigeant arabe le plus audacieux en matière de réformes

sociales, c’est parce qu’il a bénéficié du soutien d’une classe moyenne citadine

active et d’un syndicat ouvrier autonome. La différence avec le Maroc et l’Al-

gérie est à rechercher dans le tissu social où la ruralité n’est pas hégémonique.

Les forces conservatrices n’ont disposé ni d’un monde rural quantitativement

important ni d’une armée forméemettant en avant l’idéologie populiste. C’est

ce qui explique que ce pays est le seul de la région où la protestation populaire

dudit Printemps arabe a débouché sur un changement de régime.

4.2 L’émergence de la nation au Maghreb

Les trois pays du Maghreb sont de jeunes États-nations nés de la résistance

à la domination française qui a tracé les frontières les séparant. Si la France

leur avait donné le même statut colonial sous la forme de départements in-

tégrés à la métropole, ils auraient, peut-être, formé un seul État-nation. Re-

marquons que le premier parti nationaliste algérien était issu de l’association

Étoile Nord-Africaine, créée en France dans les années 1920. Mais ce parti est

resté centré sur la lutte en Algérie du fait du faible nombre d’ouvriers maro-

cains et tunisiens en France dans l’entre-deux-guerres. L’unité d’un si vaste

ensemble aurait été difficile à maintenir et aurait exigé un pouvoir central

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb 71

fort. Les Marocains, les Algériens et les Tunisiens se disaient musulmans et

Arabes combattant le même adversaire, la France coloniale. Ils ont rêvé d’un

État-nation unique, mais les rivalités et les jeux de pouvoir ont orienté vers

le choix de l’État national local. S’il a pu exister des aspirations unitaristes,

l’on a assisté à une scission des notions de nation (maghrébine) et de l’État

(marocain, algérien et tunisien. Il existe un sentiment d’appartenance com-

mune,mais lesmouvements de libération n’ont pas eu la force nécessaire pour

créer un État-nation unitaire. Ils n’ont pas résisté à la colonisation au nom

d’un État-nation maghrébin.). Les élites des trois pays se disent attachées

au projet de créer le Grand Maghreb, toutefois il a été relégué dans le futur,

même si l’imaginaire est resté marqué par l’enchevêtrement des aspirations

unitaristes. Dans le passé, seules quelques dynasties sont arrivées à unifier

un si vaste territoire s’étendant de Marrakech à Tunis. Durant la période ot-

tomane, l’Algérie et la Tunisie étaient des provinces distinctes appartenant à

l’Empire, tandis que le Maroc était unemonarchie autonome de la tutelle de la

Sublime Porte. L’individualisation des États postcoloniaux a par conséquent

des antécédents historiques qui ont servi à légitimer le récit national local

élaboré par les nationalistes.

Les indépendances ont plus séparé les trois pays qu’elles ne les ont rap-

prochés. Ils sont devenus des États-nations dans la tradition occidentalewest-

phalienne,13 ont exalté une solidarité qui serait à sens unique. Les Marocains

n’ont cessé de rappeler aux Algériens l’aide qu’ils leur ont apportée durant la

guerre de libération et les Algériens de leur répondre qu’ils ont payé le prix

le plus élevé pour libérer la plus grande partie du Maghreb. Les élites na-

tionalistes locales se sont accusées mutuellement de trahir l’idéal du Grand

Maghreb. Les rivalités régionales et les diatribes des médias officiels don-

naient l’image d’une conflictualité opposant des ‘tribus nationales’ en com-

pétition pour une plus grande hégémonie. Après les indépendances, les États

ont en effet été happés par des logiques de rivalité régionale, s’inscrivant par

ailleurs dans la division géopolitique Est-Ouest. Dès 1963, l’Algérie et le Maroc

connaissaient leur premier conflit armé au sujet du tracé des frontières. Il faut

rappeler que la notion de frontière territoriale était nouvelle. Dans le passé, le

pouvoir central exerçait son autorité sur des tribus qui lui prêtaient allégeance

et non sur le territoire, car ces tribus étaient constamment en mouvement.

Lorsqu’elles se déplaçaient, l’espace de l’allégeance se déplaçait avec elles. Les

frontières entre les trois pays n’étaient matérialisées ni par des montagnes

ni par des rivières. C’est la mémoire qui les fixait et non un élément géo-

graphique. Les indépendances ont séparé les familles, rejetant, par exemple,

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Lahouari Addi

grand-mère et oncle d’un Algérien au-delà de la frontière, obligeant à des de-

mandes de visa pour aller assister à l’enterrement d’un grand-père ou d’une

tante pendant les trente années où la frontière étatique entre l’Algérie et le

Maroc était fermée.

Dès les indépendances, les pays du Maghreb sont entrés en compétition

pour le leadership. Après avoir joué la carte du chef d’État le plus moderne,

Bourguiba s’est retiré de la compétition, n’ayant ni la puissance démo-

graphique ni les moyens financiers de l’Algérie et du Maroc. Impliqués dans

une ‘rivalité géopolitique locale’, ces deux derniers pays ont obéi au jeu de la

géopolitique mondiale antérieure à la chute du mur de Berlin. Durant trois

décennies, la frontière algéro-marocaine a séparé le camp capitaliste du camp

socialiste. La Guerre froide a inséré la région dans sa logique conflictuelle,

prenant d’abord pour prétexte le tracé des frontières et ensuite le sort du

Sahara occidental, ancienne colonie que l’Espagne avait abandonnée en 1975.

Les élites dirigeantes marocaines considéraient que le royaume avait été

amputé au Sud et à l’Est par l’expansion européenne au XIXe siècle. Jusque

dans les années 1980, l’Istiqlal, parti gouvernemental, a considéré que la

Mauritanie et une partie de l’Ouest algérien appartenaient au Maroc avant

la conquête coloniale. Leurs adversaires leur répondaient que la colonisation

avait créé de nouveaux États avec des frontières territoriales différentes de

celles du Maghreb précolonial.

Si le Sahara occidental n’est pas la cause de l’hostilité entre le Maroc et

l’Algérie, il en est cependant le révélateur. Une première guerre a opposé les

deux pays, une année à peine après l’indépendance de l’Algérie. En novembre

1963, l’armée marocaine franchissait la frontière au niveau de Tindouf pour

en modifier le tracé. Le gouvernement marocain affirmait que des promesses

lui avaient été faites par des dirigeants algériens en exil durant la guerre

de libération concernant la question frontalière. En déclenchant la guerre,

la monarchie, dirigée par le jeune Hassan II, qui avait de succédé à son père

Mohammed V deux ans plus tôt, voulait obliger les Algériens à tenir leurs

promesses. Le conflit armé dura une quinzaine de jours, faisant des morts

de part et d’autre ; il prit fin sous la pression de l’ONU, de l’OUA et de la

Ligue arabe. Deux faits méritent d’être rapportés pour rappeler l’importance

du sentiment nationaliste dans les deux pays.

Lorsque la guerre a éclaté dans la région de Tindouf en 1963, la Kabylie

était le théâtre d’une insurrection armée dirigée par le Front des Forces So-

cialistes (FFS) qui refusait l’instauration du système à parti unique. Le chef

militaire du FFS, le colonel Mohand Oulhadj, a alors suspendu les hostilités

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb 73

en Kabylie et demandé à l’armée de mettre à sa disposition des moyens de

transport pour acheminer ses troupes vers Tindouf, afin de « défendre la pa-

trie agressée par les Marocains ». Pour les insurgés kabyles, la défense de la

nation était prioritaire, les divergences avec le pouvoir central passaient au

second plan. Une fois la guerre avec le Maroc terminée, la dissidence armée

en Kabylie n’a pas repris, et quelques mois plus tard, le leader du FFS, Hocine

Aït Ahmed, fut arrêté. Au Maroc, le leader de l’Union nationale des forces

populaires (UNFP), parti idéologiquement proche du Front de libération na-

tionale (FLN) algérien, avait condamné « l’agression contre le peuple frère d’Al-

gérie ».Mehdi Ben Barka s’identifiait aux orientations idéologiques du régime

algérien : socialisme, réforme agraire, anti-impérialisme, etc. La monarchie

l’accusa de trahison et son parti subit une répression féroce. Deux années

plus tard, il était assassiné à Paris avec la complicité de la police française.

Ben Barka a été jusqu’au bout de son engagement politique et il en a payé le

prix fort. Pour lui, la monarchie n’était pas le symbole de la nation marocaine.

Son échec signifie que le roi était arrivé à le délégitimer sur le terrain nation-

aliste. Sa position n’avait pas mis la monarchie en danger, et les Marocains

avaient soutenu dans leur majorité leur gouvernement contre l’Algérie.

Ces deux attitudes contrastées indiquent que les acteurs ont intégré la

grammaire de l’État-nation. Le colonel Mohand Oulhadj a fait preuve de réal-

isme en allant combattre les troupes marocaines, par crainte que ses hommes

ne désertent la rébellion pour aller « défendre la patrie en danger ». Ben Barka

a adopté une position différente, préférant soutenir ses alliés idéologiques

(le régime algérien), révélant une conception idéaliste du nationalisme. Il a

dû choisir entre ses convictions politiques et la monarchie dont il refusait

qu’elle soit le symbole de la nation. Le ralliement du colonel Mohand Oulhadj

et l’échec de Mehdi Ben Barka démontrent que, de part et d’autre de la fron-

tière, s’est affirmée une conscience nationale qui s’oppose à celle du voisin,

quels que soient les sentiments ‘primordiaux’ qui lient les deux peuples : les

liens primordiaux sont des liens tribaux ou de sang, ou plus généralement

culturels (Durkheim). Dix ans plus tard, le parti de Ben Barka, devenu en-

tre-temps l’Union socialiste des forces populaires (USFP), n’a pas soutenu la

position de l’Algérie sur le Sahara occidental, pour se ranger derrière le roi.

La gauche marocaine, plus proche idéologiquement du régime algérien, avait

accepté de facto que la monarchie soit le symbole de la nation.

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Lahouari Addi

4.3 L’État-Nation au Maghreb Post-indépendant

Des conditions historiques singulières à chaque pays ont ainsi fait émerger

au début du XXe siècle trois consciences nationales se cristallisant dans leurs

symboles propres. Au Maroc, le symbole de la nation, c’est la monarchie ; en

Algérie, c’est la résistance épique de l’émir Abdelkader et ensuite les martyrs

de la guerre d’indépendance ; en Tunisie, c’est une Constitution antérieure à

la domination coloniale. La vie politique au Maghreb, et ailleurs dans le tiers

monde postcolonial, se découvre à travers les symboles ainsi qu’à travers ce

que ces symboles représentent et qui se révèlent dans les discours, les pra-

tiques et les attentes sociales. Si lamonarchie auMaroc perdure comme forme

de pouvoir politique, cela signifie qu’elle correspond à un imaginaire qui lui

donne une pertinence sociologique. Il y a chez les Marocains ou les Tunisiens

ou les Algériens un désir de communauté s’exprimant dans des symboles

qui donnent un sens à l’identité politique collective. Cependant, ce n’est ni la

monarchie au Maroc, ni l’armée en Algérie, ni la Constitution en Tunisie qui

se trouvent au fondement de la conscience nationale. Celle-ci est alimentée

par un éthos politique, dont la monarchie, l’armée et la Constitution sont des

incarnations instrumentales. Elles signifient ou extériorisent des sentiments

collectifs profonds où se mêlent les traditions, l’aspiration à la modernité et

un ethnocentrisme qui se veut national. « La construction nationale », écrit

Clifford Geertz, « ne fait pas disparaître l’ethnocentrisme ; elle le modernise »

(Old Societies, 308).

Il faut convenir que la conscience nationale n’a pas été uniquement dé-

terminée par les facteurs religieux ou culturels. Si c’était le cas, elle aurait

été maghrébine et aurait visé la création d’un État-nation unitaire. Malgré

les apparences, la politique a soumis la religion et les traditions à ses exi-

gences. Derrière la façade mythique du discours religieux que tous les acteurs

semblent respecter se trouve une réalité politique façonnée par les espoirs,

les attentes et les intérêts des uns et des autres. Des ressources hétéroclites

provenant de la réalité socio-anthropologique et des représentations de cette

réalité ont été mobilisées pour un objectif perçu par les acteurs comme cohé-

rent. Le nationalisme n’est pas une idéologie pure ; il n’a pas la cohérence de

la tradition ni celle du paradigme de la modernité cosmopolite ; il puise dans

les deux registres. Au Maghreb, il a dû concilier l’imaginaire de la oumma isla-

mique avec le sentiment national pourtant réprouvé par les oulémas comme

chouʿoubīya. Le titre officiel du roi du Maroc est amīr al-mouʾminīn (comman-

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb 75

deur des croyants), faisant de lui le chef de tous les croyants musulmans –

du Maroc à l’Indonésie. Si les Marocains acceptent ce titre, les Algériens et les

Tunisiens ne le reconnaissent pas. Dans ce même registre, la moubāyaʾa (ser-

mon d’allégeance), par laquelle les dignitaires désignent formellement le nou-

veau roi dans une mosquée, est présentée comme un mécanisme de démo-

cratie censitaire appelé à s’approfondir. Quant à la charia, les nationalismes

maghrébins ne s’y opposent pas, inscrivant dans la Constitution que l’islam

est religion de l’État. Le problème est que la notion de souveraineté natio-

nale ou populaire est constitutive de l’idée même de nation dans laquelle le

monopole d’édicter la loi est humain et non divin. À y regarder de près, le

nationalisme au Maghreb reflète un syncrétisme que Hegel aurait mis sur le

compte de la ruse de la raison pour faire avancer l’histoire.14 Islam et nation,

charia et droit,moubāyaʾa et citoyenneté… sont certainement des concepts op-

posés, mais cette opposition n’est pas assez forte pour neutraliser l’aspiration

à un modèle – l’État-nation – apparu en Europe avec la sécularisation des so-

ciétés. Cela n’empêche pas les contradictions de travailler le corps social où se

dessine,malgré tout, une convergence homogénéisante. C’est ainsi que les in-

dépendances qui ont résulté de la conscience nationale ont inséré les sociétés

maghrébines dans la temporalité hégélienne de l’histoire.

Toute la réflexion de Gellner sur le nationalisme a consisté à analyser com-

ment le Maghreb pré-hégélien a réussi, grâce à la domination coloniale, à

construire une rationalité politique qui lui a permis de s’inscrire dans l’uni-

versalité occidentale. Gellner ne s’est pas intéressé à la période postcoloniale

qui, à ses yeux, a fait perdre aux pays du Maghreb leur originalité pour res-

sembler à des pays du sud de l’Europe. En unifiant l’histoire mondiale, l’Eu-

rope conquérante a obligé les communautés humaines à s’organiser en États-

nations pour se protéger de la domination coloniale ou s’en soustraire. De

ce point de vue, ce n’est pas la colonisation qui a exporté le modèle politique

occidental, c’est plutôt la décolonisation qui a tenté de l’importer, avec toutes

les difficultés de sa mise en place que cela sous-tend. Pendant la colonisation,

la revendication d’un État-nation souverain a été une aspiration profonde des

populations du Maghreb. Le mouvement national a mobilisé différentes res-

sources pour créer une nation, c’est-à-dire une collectivité politique centrali-

sée, organisée en État et dans laquelle il existe une forme quelconque de légi-

timité permettant aux administrés de se reconnaître dans ses dirigeants. La

modernisation autoritaire a souvent accompagné le processus de construction

nationale postindépendance. Elle a ouvert paradoxalement des perspectives

pour enraciner l’autorité publique dans la mécanique de l’État de droit et par-

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Lahouari Addi

fois dans la légitimité électorale. Le dirigeant de l’État indépendant n’était pas

élu démocratiquement ; il était plébiscité en raison de son charisme. En cap-

tant les attentes des populations, le charisme du leader est susceptible, dans

une phase transitoire, d’être une étape vers l’institutionnalisation de l’auto-

rité.

Mais si la dynamique est politique, elle est surtout sociale dans les trans-

formations sociologiques de grande ampleur. Cela n’est pas suffisamment

souligné : l’État indépendant a poursuivi le démantèlement des structures so-

ciales traditionnelles entamé pendant la colonisation. Comme si les nationa-

listes reprochaient à la domination coloniale de ne pas avoir achevé le proces-

sus de déstructuration qu’elle avait commencé. Le mode de vie précolonial et

ses formes d’organisation politique sont dévalorisés ; les allégeances tribales

sont délégitimées ; les chefferies traditionnelles sont démantelées, l’autosub-

sistance dans le monde rural est affaiblie par l’extension de l’échange moné-

taire. Tout ce processus mené par l’État postcolonial contribue à libérer l’in-

dividu des allégeances locales et à affaiblir les appartenances lignagères. Les

rapports sociaux gagnent en abstraction et perdent de leur support familier

segmentaire. L’individu a été libéré des « solidarités mécaniques », pour par-

ler comme Durkheim, et a des rapports abstraits avec d’autres individus : les

villes de Casablanca et Alger comptent plus de 4 millions d’habitants chacune,

et Tunis dépasse les 2 millions. Les conditions sociologiques de la nation, telle

que Marcel Mauss la définit, sont réunies.15

Quelle conclusion faut-il tirer de ces expériences maghrébines ? Je crois

que la nation est à l’origine une construction historico-politique. Le facteur

politique a été déterminant au Maghreb dans la mesure où les élites ont senti

le besoin de s’organiser d’abord localement pour s’adapter à la dynamique

mondiale de construction des États-nations. Ceci n’excluait pas la lutte pour

le pouvoir qui a opposé les élites locales. La monarchie marocaine n’avait pas

intérêt à revendiquer un État-nation à l’échelle du Maghreb dans la mesure

où la dynastie alaouite n’aurait été acceptée ni par les Algériens hostiles cultu-

rellement à l’idée demakhzen, ni par les Tunisiens attachés à la culture consti-

tutionnelle. La dynastie a donc privilégié la solution d’un Maroc indépendant

où elle pouvait régner, plutôt qu’un Maghreb où elle n’aurait aucune légiti-

mité à incarner une nation s’étendant de Ouarzazate à la frontière libyenne.

Le même calcul a été fait, consciemment ou pas, par Habib Bourguiba qui ne

voulait pas être absorbé par son grand voisin. Quant aux nationalistes d’Al-

gérie, il n’y a aucune raison de penser qu’ils ne percevaient pas le Maghreb

comme une Algérie plus vaste.

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb 77

Les dynamiques politiques jouent un rôle plus important que les facteurs

culturels dans l’émergence de la conscience nationale. Il me semble qu’il se-

rait erroné de sous-estimer la dimension politique au profit de la dimension

culturelle dans le processus de formation des nations. Tous ces événements

ont généré un sentiment d’identité collective qui a transcendé les différences

régionales et les divisions sociales. L’expérience historique de ces trois pays

indique que la culture n’est pas un matériau suffisamment solide pour ci-

menter l’unité politique d’une communauté humaine. C’est l’État, ou le désir

d’État, expression d’une dynamique politique, qui crée la nation. Les aspects

linguistiques, culturels etc., sont des ressources mobilisées pour nourrir le

sentiment d’appartenance nationale et ne sont pas en eux-mêmes décisifs.

C’est bien là que se loge la faiblesse du nationalisme berbériste nord-afri-

cain, qui puise principalement dans la solidarité mécanique. Mais si le ber-

bérisme se manifeste aujourd’hui, c’est parce que l’unité nationale ne s’est

pas cristallisée définitivement. Lorsque l’entrepreneur installé en Kabylie dé-

pendra du marché de Fès pour écouler ses produits ou lorsque le banquier

d’Agadir aura des clients à Tunis et Constantine, la berbérité se figera dans

des symboles et obéira à la température « des eaux glacées du calcul égoïste »

des marchands (Marx et Engels). Les Maghrébins se diront Berbères, comme

les Français se disent Gaulois, lorsque l’État-nation, suffisamment fort, aura

dépolitisé la question identitaire des origines, qu’elle soit culturelle ou reli-

gieuse. N’importe quel individu, après cinq ou dix ans de résidence, pourra

êtreMarocain, Algérien ou Tunisien, quelles que soient ses origines ethniques

ou religieuses.

Bibliography

Addi, Lahouari.Deux anthropologues auMaghreb : Ernest Gellner et Clifford Geertz.

Paris : Les éditions des archives contemporaines, 2013.

Anderson, Benedict. Imagined Communities: Reflections on Origin and Spread of

Nationalism. New York : Verso, 1991.

Armstrong, John A.Nations before nationalism. Chapel Hill : University of North

Carolina Press, 1982.

Camau, Michel et Vincent Geiser, eds. : Habib Bourguiba, la trace et l’héritage.

Paris : Karthala, 2004.

Durkheim, Émile. De la division du travail social. 1967 ed. Paris : PUF. Paris :

Félix Alcan, 1893.

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Lahouari Addi

Geertz, Clifford. Old Societies and New States: the Quest for Modernity in Asia and

Africa. New York: Free Press of Glencoe, 1963.

__.The Interpretation of Cultures, New York: Basic Books Inc. Publishers, 1973.

Gellner, Ernest. Les saints de l’Atlas. Trad. Paul Coatalen. Paris : Bouchène,

2003.

__. Nations and Nationalism. Ithaca: Cornell University Press, 1983.

__. Nation et nationalisme. Trad. Bénédicte Pineau. Paris : Payot, 1983.

Haddad, Tahar. Notre femme dans la charia et la société. Trad. Manoubia Meski.

Tunis : Nirvana, 2018.

Hanoteau, Adolphe et Aristide Letourneux. La Kabylie et les coutumes kabyles.

2017 ed. Paris : Bouchène. Paris : Imprimerie nationale, 1872.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. La Raison dans l’histoire. Trad. Kostas Pa-

paoiannou. Paris : Union générale d’éditions, 1965.

Laroui, Abdallah. Les origines sociales et culturelles du nationalisme marocain, 1830-

1912. Paris : La Découverte, 1977.

Marx, Karl et Friedrich Engels. Manifeste du parti communiste. Trad. Laura La-

fargue. 1983 ed. Paris : Éditions Champ Libre, 1885.

Mauss, Marcel. La nation ou le sens du lien social. Eds. Jean Terrier et Marcel

Fournier. Paris : PUF, 2013.

Montagne, Robert. Les Berbères et le Makhzen dans le sud du Maroc. Paris : Félix

Alcan, 1930.

Renan, Ernest. Qu’est-ce qu’une nation ? 1985 ed. Joël Roman. Paris: Presses Po-

cket (Coll. Agora), 1882.

Stora, Benjamin. Le nationalisme algérien avant 1954. Paris : CNRS Éditions,

2010.

Tönnies, Ferdinand. Communauté et société : catégories fondamentales de la sociolo-

gie pure. Trad. Joseph Leif. Paris : PUF, 1944.

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anthropologie de la conscience nationale au Maghreb 79

Notes

1 Voir par exemple Armstrong (1982).

2 La question de savoir si la conscience nationale précède l’apparition de

la nation ou si c’est celle-ci qui lui donne naissance ne sera pas traitée

ici, car elle est méthodologiquement insoluble. Elle peut cependant être

dépassée par l’approche d’Anderson (1991).

3 L’expression hibbat al-dawla peut être traduite par crainte du pouvoir cen-

tral. Elle est prégnante au Maroc car dans ce pays, le sultan devait im-

poser son autorité pour dissuader les tribus siba. En Algérie, le pouvoir

central était trop faible face aux tribus siba ou raʿīya qui ne le craignaient

pas. Le dey et les trois beys qui le représentaient à l’intérieur du pays

se barricadaient dans la ville dont ils ne contrôlaient que la campagne

proche. Quant à la Tunisie, le siba était si faible que le pouvoir central

n’avait pas à user de la force plus que nécessaire. Voir aussi la note suiv-

ante.

4 Les concepts de siba et makhzen sont constitutifs de la grammaire poli-

tiquemaghrébine précoloniale. La dynastie régnante est issue d’une tribu

qui tisse des alliances avec d’autres tribus pour diriger l’État. Les tribus

alliées sont appeléesmakhzen parce qu’elles constituent une sorte de ma-

gasin (ce mot en français a pour origine le mot makhzen) où le roi puise

des ressources pour faire la guerre aux tribus siba. Celles-ci ne recon-

naissent pas l’autorité du sultan et refusent de payer les impôts. Pour

comprendre cette dialectique politique, se reporter à la sociologie de la

ʿaṣabīya d’Ibn Khaldoun et à Montagne (1930).

5 Cf. Montagne, op. cit.

6 De formation philosophique, Ernest Gellner s’est affirmé comme un an-

thropologue avec son ouvrage Saints of the Atlas (1969, Les saints de l’Atlas,

2003). Il est aussi connu dans le monde académique pour sa théorie du

nationalisme élaborée sur la base de son travail d’anthropologie auMaroc

où il a constaté que le nationalismemarocain a utilisé « la culture haute »

arabe au détriment de « la culture basse » berbère. Voir Gellner, Nation et

nationalisme.

7 Sur les travaux de Gellner, cf. Addi (2013)

8 Dahir veut dire décret royal au Maroc.

9 L’historien Abdallah Laroui (1977) estime que le makhzen est la matrice

politique de la nation marocaine.

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Lahouari Addi

10 Faisant allusion à cette menace récurrente, un proverbe tunisien dit :

« Tout ce qui vient de l’ouest n’est pas bon pour la paix ».

11 Voir Haddad (2018).

12 Sur Habib Bourguiba et sa place dans le nationalisme tunisien, voir Ca-

mau et Geiser (2005).

13 Le traité de Westphalie, signé en 1648, par les monarchies européennes a

consacré les frontières des États, frontières remises en question aupar-

avant par les mariages entre princes et princesses de différentes monar-

chies, et aussi par les ingérences mutuelles sous prétexte religieux. La

frontière au sens moderne nait avec le traité de Westphalie.

14 Voir son œuvre Die Vernunft in der Geschichte (1837, publié sous le titre La

Raison dans l’histoire en traduction par Kostas Papaoiannou, 1965).

15 Approfondissant l’œuvre de Durkheim sur la cohésion sociale, M. Mauss

définit la nation dans une perspective sociologique. Cf. M. Mauss (1920,

2013).

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005 - am 13.02.2026, 13:04:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452776-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

