
28 Viola Dombrowski: Volk oder Feind? 

men steht, Teil des ›Volkes‹ sein und es sogar in seiner Funktion als AfD-Politiker vertre

ten kann, während andere Afrikaner*innen hiervon pauschal ausgeschlossen werden. 

2.1 Kollektive Identität oder die Konstruktion des Eigenen 

Obwohl es sich bei der Frage nach ›kollektiver Identität‹ also um eine »zentrale Frage 
der soziologischen Theorie und Analyse« (Delitz 2018: 84) handelt, findet der Begriff 
nur selten explizite Erwähnung. Dabei sind Diskurse über Leitkultur, Ethnizität, 
Multikulturalismus, deutsche Schuld und Erinnerungskultur – und damit Fragen 
kollektiver Identität – in den öffentlichen Debatten geradezu omnipräsent. Dennoch 
scheint stattdessen häufiger die Rede von kultureller und nationaler Identität (vgl. 
z.B. Hall 2021/1994, Estel 2002), kollektivem Gedächtnis (vgl. z.B. Assmann 1988, Halb

wachs 1991/1939) oder Identitätspolitik1 zu sein. Eine theoretische Systematisierung 
solcher Formen kollektiver Identität und ihrer Phänomene fehlt jedoch.2 Shmuel Eisen

stadt und Bernhard Giesen (1995) beklagen dieses Fehlen als Missstand soziologischer 
Theoriebildung und monieren, kollektive Identität werde lediglich als Nebenprodukt 
überkommener Gesellschaftsformen betrachtet (vgl. ebd.: 72). Insgesamt scheint die 
Idee und die »Rede von kollektiver Identität […] umstritten« (Giesen/Seyfert 2013: 39). Im 
Gegensatz zu Eisenstadt und Giesen plädiert der Historiker Lutz Niethammer (2000) 
zum Beispiel gerade dafür, das »universale Schein-Konzept« (ebd.: 627) der kollekti

ven Identität gleich vollständig aus dem (politischen) Wortschatz zu streichen. Diese 
Ablehnung kollektiver Identität als »problematischer Begriff« (Antweiler 2017: 443) kon

zentriert sich vor allem auf drei zentrale Kritikpunkte: die Gefahr der Essentialisierung, 
die Prozesse der Grenzziehung und damit verbundene historisch begründbare negative 
Assoziationen. 

Die Befürchtung der Essentialisierung lässt sich einerseits auf die teils unkritische 
Reproduktion der begrifflichen Einzelteile kollektiver Identität zurückführen, bei der 
Identität für das »Gleichbleibende« (Antweiler 2017: 443; vgl. Niethammer 2000: 44ff.) 
und damit die Fixierung der (kollektiven) Träger*innen steht (vgl. Niethammer 2000: 
40–43). Auch dem Kollektivbegriff haftet dieser Verdacht der Homogenisierung seiner 
Elemente an. Andererseits kann auch das kritische Schreiben über kollektive Identität 
als ihre potenzielle Fort- oder Festschreibung und als die Aufrechterhaltung der Illusion 
ihrer Existenz interpretiert werden (vgl. Delitz 2018: 13). Der zweite Kritikpunkt bezieht 

1 Identitätspolitik wird häufig synonym zum Begriff der kollektiven Identität verwendet, muss hier

von aber abgegrenzt werden. Identitätspolitik bezeichnet die – z.T. von strategischem Essentialis

mus (Spivak 2006) geprägte – Formulierung und Mobilisierung kollektiver Identität im politischen 
Kampf um Anerkennung und Autonomie gegenüber einer Mehrheitsgesellschaft (vgl. Delitz 2018: 
14, 67; vgl. Haunss 2001: 265; vgl. Chesters/Welsh 2011: 101). I.d.R. handelt es sich um strategische 
Zusammenschlüsse im Rahmen linker oder emanzipatorischer sozialer Bewegungen (vgl. Delitz 
2018: 14). Allerdings gibt es auch identitätspolitische Bewegungen und Aktionen, bei denen rechte 
Gruppen sich als bedrohte (Meinungs-)Minderheit inszenieren (vgl. dazu diese Arbeit) (vgl. Keupp 
1997: 23f.). 

2 Eine Ausnahme bildet die Einführung von Heike Delitz (2018), die eine maßgebliche Grundlage 
dieses Kapitels darstellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005 - am 12.02.2026, 10:32:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Theorie: Zur Konstruktion von kollektiver Identität und Fremdheit 29 

sich auf die Notwendigkeit der »Abgrenzung (Demarkation) des Eigenen vom Anderen« 
(Antweiler 2017: 443) zur Bildung kollektiver Identität oder anderer Formen realer oder 
imaginierter ›Einheit‹ (vgl. Niethammer 2000: 44). Niethammer sieht in diesen Prozes

sen der Abgrenzung und der Differenzbildung eine unausweichliche »Abwertung« oder 
»Verteufelung« (ebd.: 12) und die »[inhärente] Tendenz zum Fundamentalismus und zur 
Gewalt« (ebd.: 625). Beide Befürchtungen sind im Kontext deutscher und europäischer 
Geschichte nicht unbegründet und rufen deshalb vor allem solche Assoziationen hervor, 
die sich auf völkische Iterationen kollektiver Identität und ihre genozidalen Folgen be

ziehen (vgl. Delitz 2018: 5f.). 
Kollektive Identität wird also zumeist mit ›unheilvollen‹ Diagnosen und dem Streben 

nach bzw. dem Erhalt von Hegemonie, Macht und Mehrheitsstatus verknüpft. In diesem 
Kontext spricht Helmut Berding auch von kollektiver Identität als Krisenphänomen, in 
dem sich vor allem regressive Bestrebungen abbilden, die sich gegen gesellschaftliche 
Wandlungsprozesse oder die empfundene Auflösung etablierter Werte, Lebensformen 
und »geistige[r] Orientierungsmuster« (Berding 1994: 9) richten (vgl. ebd.). Davon müs

sen jedoch die vielfältigen Erscheinungsformen und -gründe kollektiver Identität abge

grenzt werden, bei denen »Inklusion und Sinnstiftung« (Delitz 2018: 46) im Vordergrund 
stehen, oder emanzipatorische Bewegungen, bei denen es um den Widerstand ausge

grenzter oder systemisch benachteiligter und marginalisierter Gruppen geht. Gerade in 
solchen Kontexten wird in einigen Fällen ein ›strategischer Essentialismus‹ (vgl. Spiv

ak 2006), also die »strategische Annahme einer kollektiven Identität« (Delitz 2018: 114), 
mobilisiert.3 Darüber hinaus können davon solche kollektiven Identitätsbestrebungen 
abgegrenzt werden, deren Ziel es ist, jegliche Form potenziell homogenisierender Iden

titätskonstruktionen aufzulösen und zu überwinden. Allerdings werden auch darin – 
wenn auch implizit – immer Vorstellungen eines Kollektivs artikuliert, die ebenso wir

kungsmächtig sein können. So ist die nationale Identität der Bundesrepublik Deutsch

land maßgeblich dadurch geprägt, keine haben zu wollen (vgl. ebd.: 8ff.). Die Abwehr

reaktion, die gerade solche Diskurse hervorrufen, und der Wunsch nach einer explizit 
positiven nationalen Identität sind nicht zuletzt Gegenstand dieser Arbeit. 

Diesen (diskursiven) Aushandlungsprozessen wird über die Jahre hinweg immer 
wieder eine »außerordentliche Konjunktur« (Niethammer 2000: 631; vgl. Berding 1994: 
9; vgl. Delitz 2018: 52) zugesprochen – nicht nur nach der Wiedervereinigung oder 
der Jahrtausendwende. Auch in den 2020er Jahren sind gesellschaftliche Diskurse von 
»Identitätsbegehren« (Delitz 2018: 82) geprägt: Leitkultur, Multikulturalismus, Brexit, 
die russische Invasion der Ukraine, das Selbstbestimmungsgesetz, Israel-Palästina 
u.v.m. Diese Persistenz von Debatten und Diskursen über kollektive Identität, sowohl 
affirmierend als auch ablehnend, erklären Bernhard Giesen und Robert Seyfert (2013) 
unter Rückbezug auf Georg Simmels Geheimnis: »Im Zentrum der kollektiven Identität 
steht nicht nur ein leerer, sondern auch ein geheimnisvoller Signifikant, dessen Inhalt 
wir aber für prinzipiell aufklärbar halten: Es aufzudecken scheint nur eine Frage des 
Aufwands beziehungsweise des Zugangs zu Wissensträgern zu sein.« (Giesen/Seyfert 

3 Lutz Niethammer (2000) sieht allerdings auch hierin einen potenziellen Anspruch auf Totalität 
(vgl. ebd.: 626). 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005 - am 12.02.2026, 10:32:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Viola Dombrowski: Volk oder Feind? 

2013: 42) Unter diese Arbeit am Geheimnis fällt dann auch die Bestrebung aufzudecken, 
dass es keine kollektive Identität gebe(n könne). 

In postmodernen Gesellschaften findet diese Arbeit zu großen Teilen in mediatisier

ten Sphären der Öffentlichkeit, Politik und Wissenschaft statt und wird durch diese ver

mittelt (vgl. Delitz 2018: 12f.). Kollektive Identitäten werden also in großen Teilen diskur

siv produziert und im Alltag und in der Öffentlichkeit »[…] in kulturellen Artefakten, in 
politischen Praxen, in Erzählungen und Legendenbildungen [symbolisch aktualisiert]« 
(ebd.: 11). Somit sind sie trotz häufig latent bleibenden Konstruktionsprozessen keine 
»naturwüchsigen Gebilde« (Berding 1994: 10), sondern gehen aus komplexen Aushand

lungsprozessen von Gemeinsamkeitsfiktionen hervor. In ihnen werden (politische, öko

nomische und kulturelle) Macht, Herrschaft und Hegemonie verhandelt und umkämpft. 
Dadurch befinden sie sich in stetem Wandel und müssen sich immer wieder aufs Neue 
behaupten bzw. behauptet werden. Die Fragilität, die daraus abgeleitet werden muss, ist 
auch einer der Gründe, warum kollektive Identitäten und ihre angebliche Naturwüchsig

keit häufig besonders vehement verteidigt werden. 
Eine Analyse solcher Konstruktionsprozesse kollektiver Identität findet sich in un

terschiedlichen (vor-)soziologischen Arbeiten. Viele der früheren Arbeiten fokussieren 
nationale Entwicklungen, wie sie sich in Konzepten wie ›Volk‹ und ›Nation‹ abbilden.4 
Darauf aufbauend haben sich im 20. Jahrhundert innerhalb der Soziologie allgemeine

re Ansätze herausgebildet, die zumindest nicht mehr ausschließlich auf Nation, Volk, 
›Rasse‹5 oder Ethnie als Zentrum kollektiver Identität beschränkt sind. In diesem Zug 
haben sich einerseits solche Ansätze entwickelt, die kollektive Identität gesellschafts

theoretisch zu erfassen versuchen, um die Basis und Funktionsweisen von Kollektiven 
zu verstehen, und andererseits solche, die jedes Konzept von kollektiver Identität, bis

weilen auch ›Kollektiv‹ an sich, auf Basis eines Essentialismusverdachts zurückweisen 
(vgl. Delitz 2018: 102–105). Heike Delitz (2018) führt die erste Perspektive dabei auf Émile 
Durkheims Theorie des Kollektivbewusstseins zurück, in dessen Tradition sie unter an

derem Claude Lévi-Strauss, Cornelius Castoriadis und Chantal Mouffe sieht (vgl. ebd.: 
85). Ihnen ginge es vor allem darum, die Wirkungsmacht des Kollektivs zu erfassen. Die 
eher dekonstruktiven Konzepte stellt sie demgegenüber in die Tradition Max Webers. 
Sie sind darauf ausgerichtet, »jegliche Vorstellung kollektiver Identität als politisch in

teressierte Konstruktion sichtbar zu machen und – im Blick auf Machtverhältnisse und 
Ausgrenzungen – zu de-konstruieren« (ebd.: 84). In die Nähe dieser Denkweise stellt sie 
unter anderem Rogers Brubaker, Étienne Balibar und Pierre Bourdieu, deren Konzepte 
in Kapitel 2.2 noch eine Rolle spielen werden, da sie stärker die Konstruktion des Ande

ren fokussieren und die negativen und ausgrenzenden Funktionen kollektiver Identität 

4 Beispiele für solche frühen Konzeptionen kollektiver Identität sind z.B. Jean Jacques Rousseaus 
Überlegungen zum Gemeinwillen (volonté générale) im Rahmen des Contract Social, Johann Gottlieb 
Fichtes Proklamation der Deutschen als ›Urvolk‹ oder das ästhetische Ideal der Kulturnation der 
deutschen Romantiker (vgl. Delitz 2018: 57–60, 77–80; vgl. Giesen 1999: 174–182; vgl. Kallscheuer/ 
Leggewie 1994). 

5 Der Begriff ›Rasse‹ wird hier nur dann verwendet, wenn damit ein spezifisches historisches oder 
gegenwärtiges Konstrukt aufgegriffen oder darauf verwiesen wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005 - am 12.02.2026, 10:32:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Theorie: Zur Konstruktion von kollektiver Identität und Fremdheit 31 

hervorheben (vgl. ebd.: 84f., 105ff.). Darüber hinaus finden sich Typologien, die die Kon

struktionsmechanismen kollektiver Identität abstrahieren (Giesen 1999; Emcke 2000), 
oder die Betrachtung des Mobilisierungspotenzials kollektiver Identitäten und ihrer Be

deutung für die Möglichkeit von collective action durch die Social Movement Studies (Della 
Porta/Diani 2020). 

Im Folgenden werden die für diese Arbeit relevanten Ansätze kurz genauer betrach

tet und zur hier eingenommenen wissenssoziologischen Perspektive zusammenge

führt.6 Dazu werden zunächst die beiden konträr erscheinenden Positionen Durkheims 
und Webers durch Niklas Luhmanns Überlegungen zu In- und Exklusion ergänzt und 
in Anlehnung an Giesens Typologie kultureller Codes kollektiver Identität verschränkt. 
Am Ende werden die zentralen Funktionen und Mechanismen kollektiver Identität 
herausgearbeitet. 

2.1.1 Émile Durkheim: das Kollektiv als notwendige Fiktion 

Eine der ersten soziologischen Konzeptionen kollektiver Identität findet sich bei dem 
französischen Ethnologen und Soziologen Émile Durkheim in den Begriffen ›kollekti

ve Repräsentationen‹ und ›Kollektivbewusstsein‹, eingebettet in seine Religionssoziolo

gie als Teil einer allgemeineren Theorie von Gesellschaft. Durkheim versteht Religion als 
die »imaginäre Fundierung« (Delitz 2018: 87) von Kollektiven und deren »Matrix des So

zialen« (Durkheim zit.n. Delitz 2018: 86), aus der sich die zentralen Aspekte kollektiver 
Identität wie Moral, Normen, Sitten und Rituale ableiten. Diese Fundierung auf dem 
Heiligen erzeugt einerseits überzeitliche und sinnhafte Kontinuität, wirkt aber vor allem 
dadurch stabilisierend, dass sie die Konstruiertheit von Gesellschaft latent und nahezu 
unhinterfragbar hält (vgl. Delitz 2018: 89f.). Auch moderne Gesellschaften, die durch ei

ne zunehmende Säkularisierung und funktionale Differenzierung geprägt sind, bauen 
weiterhin auf diesem Prinzip auf. Da sie auf ein größeres Maß an Individualität ange

wiesen sind, findet allerdings eine Verschiebung statt, hin zu dem, was Durkheim den 
»Kult des Individuums« (Durkheim 1992: 478) nennt (vgl. Delitz 2018: 90; vgl. Durkheim 
1992: 226f.): »In dem Maß, in dem alle anderen Überzeugungen und Praktiken einen im

mer weniger religiösen Charakter annehmen, wird das Individuum der Gegenstand ei

ner Art Religion.« (Durkheim 1992: 227) Die zuvor aus der Religion gewonnene Moral, die 
Durkheim als essenzielles Moment der Integration in das Kollektiv ansieht, baut nun auf 
diesen neuen obersten Wert, der heilig gewordenen Würde des Einzelnen, auf. Durch 
ihre Fixierung in den Verfassungen der Moderne und der Vorstellung universeller Men

schenrechte wird sie als geteiltes Wissen zum wirkungsvollen moralischen Prinzip und 
damit gemeinschaftsstiftenden Element. Als neue Basis für gemeinsame Werte, Moral 
und Normen bindet der ›Kult des Individuums‹ die Individuen über ihre Individualität 
an das Kollektiv (vgl. ebd.: 90, 478f.). 

Hierin deutet sich nun bereits an, was mit ›Kollektivbewusstsein‹ und ›kollektiven 
Repräsentationen‹ gemeint ist. Als Kollektivbewusstsein bezeichnet Durkheim zunächst 

6 Die Einordnung bezieht sich auf die wissenssoziologische Tradition nach Peter L. Berger und Tho

mas Luckmann und wird in Kap. 3 (Methodologie und Methode) noch einmal vertieft. 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005 - am 12.02.2026, 10:32:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Viola Dombrowski: Volk oder Feind? 

die »Gesamtheit der gemeinsamen religiösen Überzeugungen und Gefühle im Durch

schnitt der Mitglieder einer bestimmten Gesellschaft [, welches] ein umgrenztes System 
[bildet], das sein eigenes Leben hat« (Durkheim 1992: 128). Zentraler Baustein dieser ge

teilten Wissensbestände ist vor allem die Vorstellung, überhaupt in einer Gesellschaft zu 
leben. Das Kollektiv ist also Objekt des Kollektivbewusstseins (vgl. Delitz 2018: 89), das 
wiederum von den individuellen Vorstellungen der Subjekte abhängig ist und ohne sie 
nicht existieren kann, gleichzeitig aber immer mehr ist als die Summe dieser Vorstel

lungen (vgl. Durkheim 1976: 73f.): »Daß man in gewisser Hinsicht sagen kann, die kol

lektiven Vorstellungen lägen außerhalb des individuellen Bewußtseins, gründet darin, 
daß sie nicht von den isolierten Individuen herrühren, sondern von ihrem Zusammen

wirken; was etwas ganz anderes ist.« (Ebd.) 
Gesellschaft ist also auf die gegenseitige Bezugnahme und ›Verstrickung‹ unter

schiedlicher Wissensbestände, und damit letztlich die Konstruktionsprozesse von 
Individuen zurückzuführen, die sich eine »Repräsentation des Kollektivs« (Delitz 2018: 
91) schaffen, um sich daran zu orientieren. Je ausdifferenzierter eine Gesellschaft je

doch ist, desto instabiler werden solche Repräsentationen, da das Kollektivbewusstsein 
durch die eingeschränkte Übereinstimmung zwischen individuellem und kollektivem 
Bewusstsein an Integrationsfunktion einbüßt (vgl. Durkheim 1976: 107f.; vgl. Knoblauch 
2005: 70). Durch diese Ablösung gewinnen ›kollektive Repräsentationen‹ zur Aktua

lisierung, Inszenierung und Stabilisierung der kollektiven Identität an Bedeutung. 
Darunter lassen sich geteilte Symbole, Rituale oder Sitten verstehen, die die Werte, 
Normen und die Moral eines Kollektivs widerspiegeln. Als Ausdruck des Kollektivbe

wusstseins sollen sie dem Individuum das Kollektiv immer wieder vergegenwärtigen 
(vgl. Delitz 2018: 91; vgl. Knoblauch 2005: 71): Traditionen, Nationalfarben, -hymne, 
-feiertage oder Wappentiere sind Beispiele für solche kollektiven Repräsentationen. 

Kollektive Identität ist bei Durkheim also eine Imagination von Gesellschaft, mit der 
Funktion, sie zu stabilisieren und ihre Kontingenz aufzufangen, da sie von sich aus, al

so losgelöst von der Konstruktions- und Projektionsleistung der Individuen, keinen ei

gentlichen Existenzgrund hat. Über gemeinsame Wissensbestände schafft sie Verbind

lichkeit und Solidarität, die auch mit Prozessen der Grenzziehung zwischen ›dem Eige

nen‹ und ›dem Anderen‹ verbunden sind. Auf diese Weise versteht Durkheim das Subjekt 
als maßgeblich gesellschaftlich konstituiert und weniger als »rational entscheidende[s] 
Einzelne[s]« (Delitz 2018: 87), wie bspw. Max Weber, und eröffnet damit die Perspektive 
eines wechselseitigen Konstruktionsprozesses von Subjekt und Gesellschaft (vgl. ebd.). 

2.1.2 Max Weber: das Kollektiv als nützliche Fiktion 

Ein Ansatz, der dem von Durkheim häufig diametral gegenübergestellt, hier aber als er

gänzend betrachtet wird, ist der des Gemeinsamkeitsglaubens des deutschen Soziologen 
Max Weber: eine handlungstheoretische, vom rationalen Subjekt aus gedachte Konzep

tion kollektiver Identität. Da Weber jedem Begriff des Kollektivs mindestens skeptisch 
gegenüber steht, geht es hierbei vor allem darum, die Konstruiertheit all ihrer Elemente 
sichtbar zu machen. Dazu – und hier finden sich nun doch Kollektivbegriffe – benutzt 
er einerseits seine prozessual formulierten Begriffe von Vergemeinschaftung und Verge

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005 - am 12.02.2026, 10:32:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Theorie: Zur Konstruktion von kollektiver Identität und Fremdheit 33 

sellschaftung und andererseits die (politischen) Kollektivtypen von Stamm, Ethnie, ›Ras

se‹, Volk und Nation. 
All diesen Gemeinschaftsformen legt er eine »(geglaubte) ›Gemeinsamkeit‹« (Weber 

2008: 307) zugrunde, aber keine faktische Gemeinschaft, »völkische Substanz« und 
keinen »Volksgeist« (Leggewie 1994: 51), der ihr in irgendeiner Form vorausginge. Auch 
scheinbar biologisch begründete Formen kollektiver Identität dekonstruiert er als gesell

schaftlich geformt. Sie alle beruhen darauf, dass sich Individuen »aufgrund wirklicher 
oder vorgestellter gemeinsamer Herkunft als ähnlich betrachten und auch von ande

ren so gesehen werden« (Shibutani/Kwan zit.n. Leggewie 1994: 51). Weber interessiert 
sich also dafür, warum – auf Grundlage welcher Motive, Interessen und Sinngebungs

prozesse – Subjekte einen solchen Gemeinsamkeitsglauben entwickeln und darauf 
Vergesellschaftung, bei der rationale Interessen im Vordergrund stehen, oder Verge

meinschaftung, die auf »subjektiv gefühlter […] Zusammengehörigkeit« (Weber 2008: 29) 
beruht, aufbauen (vgl. ebd.: 29f.). Geglaubte Gemeinsamkeit, etwa auf Basis von Sprache 
oder sozialer Lage kann den Prozess der Vergesellschaftung maßgeblich erleichtern, 
für die Vergemeinschaftung braucht es jedoch zwei zentrale Bedingungen: aneinander 
ausgerichtetes Verhalten oder Gemeinschaftshandeln und einen konstitutiven Dritten 
(vgl. ebd.: 30f.). Die Bedeutung dieser beiden Aspekte vertieft er anhand der ›ethnischen 
Gemeinschaftsbeziehungen‹ und weitet diese Perspektive auf die Nation aus. Beide 
›Kollektive‹ werden über unterschiedliche als identitätsstiftend empfundene Merkmale 
konstruiert, die für Weber kein natürliches Apriori besitzen (vgl. ebd.: 313). Und obwohl 
bestimmte Merkmale zu Gemeinsamkeitsgefühlen bei einer Vielzahl an Personen füh

ren können, geht er nicht davon aus, dass mehrere Subjekte ein gemeinsames Gefühl 
teilen. Die Zuschreibungen bleiben immer individuell und subjektiv (vgl. Delitz 2018: 
103). 

Obwohl Ethnie nicht von sich aus als Gemeinschaft zu verstehen ist, ist sie ein – ins

besondere politische – Vergemeinschaftung erleichterndes Element. Der ethnisch be

gründete Verwandtschaftsglaube beruht dabei auf Aspekten, die zur Herausbildung ei

ner Kulturgemeinschaft führen, wie Sitte, traditionelle Kleidung etc. Solche Kulturmerk

male werden als Verwandtschaftsmerkmale interpretiert und bringen so den »Glauben 
an eine Blutsgemeinschaft« (Weber 2008: 311) hervor. Der ethnische Gemeinsamkeits

glaube fördert laut Weber zudem die Bildung eines spezifischen Ehrgefühls, das allen 
zugänglich ist, die sich zu einer bestimmten Ethnie zugehörig fühlen: die Masseneh

re. Er weist ihm außerdem ein besonderes Verhältnis zu politischem Handeln zu, wenn 
er auf einem gemeinsamen – realen oder vorgestellten – politischen ›Schicksal‹ beruht, 
woraus sich eine besondere Handlungsbereitschaft ergibt (vgl. ebd.: 309ff.). Diese Be

reitschaft, politisch oder kriegerisch zu handeln, kann dann auch strategisch vorbereitet 
werden, indem politische Gemeinschaften gezielt einen ethnischen Gemeinsamkeits

glauben evozieren (vgl. ebd.: 310ff.). 
Auch Nationalitäten oder sich als solche verstehenden Volksgemeinschaften liegen 

solche Umdeutungen von Kultur- zu Blutsgemeinschaft und die Vorstellung einer »ge

meinsamen Abstammungsgemeinschaft zugrunde« (Weber 2008: 313). Die Bezugspunk

te sind auch hier vielfältig: Religion, Sprache, Habitus etc. Eine Besonderheit im Kontext 
von Nation und Volk ist die Schöpfung der Gemeinschaft aus einem Gründungsmythos, 
einer Art modernen Heldensage (z.B. Revolutionen oder Verfassungen) (vgl. ebd.: 314). 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005 - am 12.02.2026, 10:32:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Viola Dombrowski: Volk oder Feind? 

Auf Basis dieser »Abstammungsfiktionen« (Delitz 2018: 104) wird dann auch hier wieder 
politisches Handeln legitimiert (vgl. ebd.). 

Die Konstruktion des Kollektiven in Webers handlungsorientierter (und genuin kon

struktivistischer) Perspektive basiert vor allem auf subjektiv empfundener »Gleichartig

keit und Gegensätzlichkeit« (Weber 2008: 306). Selbst in Fällen, in denen es erkennbare 
Gemeinsamkeiten oder Unterschiede gibt, hält er diese bis auf Ausnahmen für sekun

där. ›Massenkultur‹, wie eine gemeinsame Sprache oder Religion, aber auch Habitus, Ri

tuale, Kleidung und die Vorstellung einer gemeinsamen Vergangenheit, ist der zentrale 
Aspekt, an dem Individuen ihren subjektiven Glauben an eine Gemeinschaft anknüp

fen und an dem sie Gemeinschaftshandeln und damit tatsächliche Vergemeinschaftung 
ausrichten. Weber ist allerdings der Meinung, das wesentliche Moment der Herstellung 
kollektiver Identität oder Identifikation benötige die Abgrenzung von einem Dritten, al

so die Vorstellung ›des Anderen‹ (vgl. Leggewie 1994: 51). Diese Abgrenzung kann über al

le Merkmale konstruiert werden, die auch Basis des Gemeinsamkeitsglaubens sind (vgl. 
Weber 2008: 306, 313). »Der so entstehende deutliche Kontrast in der Lebensführung 
pflegt dann auf beiden Seiten die Vorstellung gegenseitiger ›Blutsfremdheit‹ zu wecken, 
ganz unabhängig vom objektiven Sachverhalt.« (Ebd.: 310) Bei Weber hat die Abgrenzung 
die Konnotation der Überhöhung über ›die Anderen‹ und ist im Kontext politischen Han

delns immer an Machtbestrebungen geknüpft (vgl. Delitz 2018: 103f.). 

2.1.3 Niklas Luhmann: das Kollektiv zwischen In- und Exklusion 

Weniger explizit finden sich auch in Niklas Luhmanns Systemtheorie Einsichten über 
kollektive Identität und ihre zentralen Konstruktionsmechanismen. Im Terminus der 
gesellschaftlichen Selbstbeschreibung verbindet er die Mechanismen von Inklusion und 
Exklusion, in denen sich die Bedingungen der Teilnahme an einer Gesellschaft ausdrü

cken (vgl. Luhmann 1994: 43). Während sie in segmentären und stratifizierten Gesell

schaften vor allem Individuen betreffen und der Exklusion in der Regel immer eine In

klusion in ein anderes Teilsystem folgt, verändert sich dieses Verhältnis mit der Her

ausbildung funktional differenzierter Gesellschaften (vgl. ebd.: 21f., 40). Aufgrund der 
steigenden Komplexität und Ausdifferenzierung von Teilsystemen und einer damit ein

hergehenden Verminderung ihrer Inklusionsfähigkeit »werden ›elaboriertere Selbstbe

schreibungen‹ nötig« (Luhmann zit.n. Delitz 2018: 116), die zur »imaginären Konstruk

tion von Einheit des Systems« (ebd.: 115), also zur Vereindeutigung von Kollektivzuge

hörigkeit, beitragen. »Semantiken kollektiver Identität« (Delitz 2018: 115) der Selbstbe

schreibung, wie von Volk oder Nation, sollen die »Einsicht [verdecken; V.D.], dass die 
Gesellschaft nur noch als ›paradox und tautologisch‹ […] zu identifizieren« ist (ebd.). Der 
Selbstbeschreibung als »Fixierung der eigenen Identität« folgt die Exklusion dabei »wie 
ein logischer Schatten« (Luhmann 1994: 43). In diesem Kontext bildet sich dann auch ei

ne »Exklusionspolitik« (ebd.: 23) heraus, die ein abstraktes Anderes bezeichnet und aus

schließt, ohne dass an sie eine »Auffangregelung« (ebd.: 40) anschließt. Insgesamt tritt 
die Effektivität der Inklusion hinter die der Exklusion zurück (vgl. ebd.: 40f.). Versteht 
man die Selbstbeschreibung funktional differenzierter Gesellschaften als Artikulation 
kollektiver Identität, dient sie der Herstellung von Sinnhaftigkeit und Ordnung in Form 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005 - am 12.02.2026, 10:32:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Theorie: Zur Konstruktion von kollektiver Identität und Fremdheit 35 

einer Komplexitätsreduktion, die – maßgeblich über abstrakte Exklusion – die Inklusion 
aller Teilsysteme suggeriert, wo sie nicht (mehr) gegeben ist. 

2.1.4 Bernhard Giesen: kulturelle Codes kollektiver Identität 

Alle drei theoretischen Vorüberlegungen zu kollektiver Identität fließen in den (ma

kro-)konstruktivistischen Ansatz von Bernhard Giesen ein. Die Typologie, die er zum Teil 
in Zusammenarbeit mit dem israelischen Soziologen Shmuel Eisenstadt entwickelte, 
fußt dabei vor allem auf Durkheims Kollektivbewusstsein und Webers Gemeinsamkeits

glauben sowie den respektiven religionssoziologischen Konzepten. Die drei kulturellen 
Codes, die er herausarbeitet – primordial, traditional, universalistisch –, sollen die 
Komplexität des Phänomens kollektiver Identität und ihrer sozialen Konstruktion 
abbilden und erfassbar machen (vgl. Giesen 1999: 9). 

Unter kollektiver Identität verstehen Eisenstadt und Giesen zunächst einen Prozess 
symbolischer Konstruktion, bei dem Gemeinsamkeit und Fremdheit erzeugt werden. 
Dabei ist die Grenzziehung genauso elementar wie die Herstellung von Gleichheit im 
Binnenraum und die Regulierung von Inklusions- und Exklusionsprozessen, also der 
›Teilnahmebedingungen‹. Diese historisch und situativ kontextabhängigen Konstruk

tions- und Ordnungsprozesse sind auf ein Set symbolischer Codes angewiesen, die sie 
erst ermöglichen (vgl. Eisenstadt/Giesen 1995: 74). Sie können sich zum Beispiel – und 
hier wird bereits der Anschluss an Weber erkennbar – auf eine »geteilte Illusion über 
Abstammung und Vergangenheit, Blutsverwandtschaft und geschichtliche Mission« 
(Giesen 1999: 12) beziehen. Sie müssen allerdings nicht nur geglaubt, sondern auch über 
Rituale, Traditionen und Sitten inszeniert werden. Dadurch bleiben gleichzeitig die 
Konstruktionsmechanismen kollektiver Identität und ihre gemeinsamkeitsstiftenden 
Aspekte latent und erscheinen als objektiver Orientierungsrahmen für die soziale Ge

meinschaft als quasi-natürlich (vgl. Eisenstadt/Giesen 1995: 73). Ähnlich wie Durkheim 
und Luhmann hebt damit auch Giesen die stabilisierende und komplexitätsreduzieren

de Funktion kollektiver Identitätsentwürfe hervor. 
Unter Rückbezug auf Edward Shils (der zwischen primordial, personal, sacred und ci

vil ties differenziert [Shils 1957]), schlagen Eisenstadt und Giesen drei kulturelle Codes 
vor und unterscheiden zunächst zwischen primordiality, civility und culture/sacredness (vgl. 
Eisenstadt/Giesen 1995). Später arbeitet Giesen diese weiter aus und formuliert sie zu 
primordialen, traditionalen und universalistischen Codes kollektiver Identität um (Giesen 
1999). Hierzu stützt er sich auf unterschiedliche konstruktivistische Konzeptionen von 
Gemeinschaftsbildung, die er alleinstehend für unzureichend hält: das Priestertrugmo

dell, bei dem ein*e von unmoralischen Eigeninteressen motivierte*r Ideolog*in ein des

orientiertes Opfer verführt; das Versicherungsmodell, bei dem Gemeinschaftlichkeit auf 
der Kosten-Nutzen-Kalkulation der Individuen beruht; das Ritualmodell, bei dem Ge

meinschaftlichkeit zentral über die Wiederholung egalisierender Rituale hergestellt und 
nach innen und außen abgesichert wird; und das kulturalistische Modell, bei dem Ge

meinschaftlichkeit auf gemeinsame kulturelle Symbole gestützt wird (vgl. Giesen 1999: 
12–19). Daraus leitet er kontextualisierende Distinktionsfaktoren und »Wahlverwandt

schaften« (ebd.: 31) ab, die die basalen Grenzziehungsprozesse ergänzen oder begünsti

gen, wie politische und ökonomische Teilungsprinzipien oder ästhetische und erkennt

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005 - am 12.02.2026, 10:32:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Viola Dombrowski: Volk oder Feind? 

nisleitende Prämissen. Die Kopplung kollektiver Identitätsmerkmale an andere soziale 
Realitäten und Institutionen trägt zu ihrer Verankerung und Latentwerdung bei und ver

schleiert damit ihren alltäglichen Konstruktionscharakter (vgl. ebd.). 
Mithilfe der drei kulturellen Codes soll jeweils eine »idealtypische Landkarte« (Gie

sen 1999: 27) der latenten, alltäglichen und kulturellen Konstruktionsprozesse kollekti

ver Identität – der Grenzziehung und -aufrechterhaltung, der Organisation des Binnen

raums, der Bewältigung des Fremden – und ihre Einbettung in historische und situati

ve Kontexte sowie wahlverwandte symbolische Strukturen entstehen, mit der Formen 
von Gemeinschaftlichkeit als Phänomene kollektiver Identität analysiert und beschrie

ben werden können (vgl. ebd.: 31). 

Primordialität 
Primordiale Codes konstruieren Unterscheidungen, die sich auf scheinbar ursprüngliche 
und unveränderbare Merkmale und Differenzlinien beziehen, wie Geschlecht, Ethnizi

tät, Verwandtschaft etc. Dadurch werden sie, auch weil sie sich häufig auf Körperlich

keit beziehen, im Raum der Natur verortet, einem für Diskurs und Veränderung schein

bar unzugänglichen Bereich (vgl. Eisenstadt/Giesen 1995: 76f.; vgl. Giesen 1999: 32). Die

se ›Geschichtslosigkeit‹ verleiht primordialen Grenzen einen hohen Grad an Latenz und 
dementsprechender Stabilität. Während sie einen maximalen Kontrast zum Außen er

zeugen, suggerieren sie im Binnenraum eine potenzielle Gleichheit aller Mitglieder. Ein 
Übertritt von außen in diesen Binnenraum ist in dieser Konstellation nur sehr begrenzt 
möglich, da er die Gefahr birgt, die soziale Konstruiertheit der Grenze offenzulegen. Da

her wird sie durch zwei zentrale Konstruktionsmodi geschützt: Reinigungsrituale zur 
Herstellung innerer Homogenität und der in Teilen damit verknüpften Dämonisierung 
der Außenwelt (vgl. Giesen 1999: 34–37). 

Reinigungsrituale werden neben Initiationsritualen am häufigsten in alltäglichen 
Essens- und Reinheitsvorschriften manifest. Ihr Fokus liegt vor allem auf der Beseiti

gung aller »Spuren der Außenwelt« (Giesen 1999: 34), die dadurch als unrein gekenn

zeichnet und nicht selten moralisch aufgeladen wird (vgl. ebd.: 34f.). Die Andersartig

keit der Außenwelt wird dabei ebenso naturalisiert wie die Gleichheit im Binnenraum. 
Aus diesem Grund werden die Anderen weder als missionierbar noch assimilierbar an

gesehen – sie sind schlichtweg anders und haben nicht die Voraussetzungen, die für eine 
Zugehörigkeit notwendig wären. Statt dieses Defizit als Minderwertigkeit in Form von 
Schwäche zu interpretieren, wird das Außen auf Basis der Unveränderlichkeit seiner An

dersartigkeit mit einer »starken und feindlichen Identität versehen, welche die Existenz 
der primordialen Gemeinschaft bedroht« (ebd.: 36–37). 

Die Imagination des übermächtigen Anderen führt bei primordialen Identitätskon

struktionen oft dazu, dass das Fremdbild im Gegensatz zum Selbstbild viel klarer for

muliert ist, was dann lediglich den positiven Kontrast zu ›den Anderen‹ bildet. Ein his

torisches Beispiel hierfür ist der Rassismus und rassistische Antisemitismus des 19. und 
20. Jahrhunderts, aber auch neuere Islambilder, wie sie sich auch in der vorliegenden Ar

beit wiederfinden. Sowohl die Differenz- als auch die Identitätskonstruktion im Rahmen 
primordial kodierter Identität basiert auf Reduktionsprozessen – auf das Natürliche, das 
Wesentliche, das Reine (vgl. Giesen 1999: 41f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005 - am 12.02.2026, 10:32:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Theorie: Zur Konstruktion von kollektiver Identität und Fremdheit 37 

Traditionalität 
Im Gegensatz zu den primordialen Codes, die einen starken Gegenwartsbezug aufwei

sen, schöpfen traditionale Gemeinschaften ihre kollektive Identität aus dem Bezug auf 
die Vergangenheit. Die Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft reguliert sich »auf der 
Grundlage der Vertrautheit mit impliziten Regeln des Verhaltens, mit Traditionen und 
sozialen Routinen« (Giesen 1999: 42). Die fehlende Explikation, die damit einhergeht, 
stärkt zwar die Latenz der Codierung, kann aber im Gegensatz zu den primordialen 
Grenzen verhältnismäßig leicht durch Wissenserwerb überwunden werden. Durch die 
Partizipation an den Ritualen und Traditionen der traditionalen Gemeinschaft können 
nicht-wissende Outsider*innen ohne gesondert ritualisierten Übertritt zu wissenden 
Insider*innen werden. Das verändert auch die Rolle ›der Anderen‹, gegenüber denen 
hier keine prinzipielle Feindschaft, sondern eine Indifferenz besteht (vgl. Eisenstadt/ 
Giesen 1995: 80f.; vgl. Giesen 1999: 48). Trotz der leichten Überwindbarkeit der Gren

zen unterliegen sie dennoch Prozessen der Konstruktion und Aktualisierung durch 
Erinnerungsrituale, spezifische Lokalitäten und Personalisierungen. 

In den Erinnerungsritualen wird über die Aneignung der Vergangenheit eine über

zeitliche Kontinuität konstruiert und erfahrbar gemacht. Die Zukunft ist in dieser Kon

zeption nur insofern relevant, als sie eine Fortführung der Vergangenheit darstellt. Ne

ben solchen Inszenierungen findet die Aktualisierung aber auch im Alltag statt, zum Bei

spiel durch bestimmte Begrüßungsformeln oder traditionelle Kleidung (vgl. Giesen 1999: 
44). Eine besondere Rolle in traditionalen Gemeinschaften und ihren Grenzkonstruktio

nen nehmen Repräsentationen ein, zum Beispiel in Form der ›Gründungsmythen‹, von 
denen auch Weber spricht. Auf sie wird in Ritualen, in Form von bestimmten Orten, Per

sonen oder Ereignissen Bezug genommen. Eine bestimmte Ortsgebundenheit steht da

bei auch für die ›Selbstbeschränkung‹ traditionaler Gemeinschaften, denn sie erheben 
in der Regel keine expansiven Ansprüche (vgl. ebd.: 48–54). 

Universalität 
Ganz anders sieht es bei universalistisch codierten Gemeinschaften aus: Ihre primäre 
Grenzkonstruktion konzipiert Giesen in starker Anlehnung an Durkheims Unterschei

dung zwischen dem Heiligen und dem Profanen. Sie verläuft zwischen einem Diesseits 
und einem Jenseits, auf das hingearbeitet werden muss. Obwohl die Diesseits/Jenseits- 
Dichotomie mit einer starken Erlösungsfiktion verbunden ist, ist sie nicht an religiös ge

ordnete Gemeinschaften gebunden, sondern kann auch ein bestimmtes Verhältnis von 
Gegenwart und Zukunft kodieren (vgl. Giesen 1999: 54f., 60). Das spiegelt sich auch in 
der ursprünglich doppelten Benennung des Codes als »culture or sacredness« wider (Eisen

stadt/Giesen 1995: 76). Unterschieden wird zwischen den Glaubenden/Wissenden und 
den (Noch-)nicht-Glaubenden/(Noch-)nicht-Wissenden. Diese Unterscheidung geht im 
Vergleich zu den vorherigen Codierungen mit einer ausgeprägten Missionierungsinten

tion einher, die auch das Bild ›des Anderen‹ bestimmt (vgl. Giesen 1999: 56). Solange diese 
nicht missioniert sind, werden sie als »empty natural objects requiring cultural forma

tion and identity« (Eisenstadt/Giesen 1995: 83) und damit als minderwertig angesehen. 
Beispiele für die universalistische Codierung kollektiver Identität finden sich sowohl in 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005 - am 12.02.2026, 10:32:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Viola Dombrowski: Volk oder Feind? 

den missionierenden Weltreligionen als auch im Zivilisationsglauben der europäischen 
Kolonialmächte.7 

Die universalistische Codierung kollektiver Identität versieht die Gesellschaften auf 
diese Weise mit einer spezifischen Fortschrittslogik, die unabhängig davon ist, ob sie 
religiös oder säkular begründet ist. Damit verbunden ist eine ständige Ausweitung der 
Außengrenzen, die es einerseits erfordert, sie ständig neu zu artikulieren und konstru

ieren (vgl. Giesen 1999: 60f.). Sie erfordert andererseits eine Stratifizierung des Binnen

raums, in dem zwischen Lai*innen und ›Virtuos*innen‹ oder Wissenden und Nicht-so- 
sehr-Wissenden unterschieden wird (vgl. Eisenstadt/Giesen 1995: 83f.). Als zentrale Modi 
der Grenzziehung und -überwindung werden hier Pädagogisierung und Opferrituale, 
die Erfindung des Neuen und die Umdeutung und Veränderung der Welt eingesetzt. 

Mit der Pädagogisierung ist hier eine besondere Gestaltung des Grenzerhalts ge

meint, die den Grenzübertritt immer mitdenkt. Die Grenze wird unter Einbezug des 
Ziels errichtet, ›die Anderen‹ durch Missionierung oder Bekehrung zum Teil des Bin

nenraums zu machen und damit auf den Pfad der ›Erlösung‹ zu bringen. Das Jenseits, in 
dem diese Erlösung zu finden ist, kann auch eine säkular begründete Zukunftsvorstel

lung, wie die ökonomische Gleichheit aller, sein (vgl. Giesen 1999: 60f.). Im stratifizierten 
Binnenraum ist der ›Aufstieg‹ bzw. die Bewegung von der Peripherie ins Zentrum eben

falls pädagogisiert und insbesondere in religiösen Gemeinschaften stark ritualisiert: in 
der katholischen Kirche zum Beispiel durch Kommunion, Firmung und Priesterweihe 
oder in Scientology über die verschiedenen Stufen des Clear.8 Ein weiterer Modus des ri

tualisierten Grenzübergangs oder Aufstiegs ist das Opferritual, bei dem sich die »iden

titätsschwachen Außenstehenden« (ebd.: 59) durch die Inszenierung ihrer Hingabe zum 
Neuen als »identitätsstarke[…] Wissende[…]« (ebd.: 57) beweisen können. Die aus diesen 
Praktiken hervorgehende andauernde Verlagerung von Grenzen muss durch die steti

ge Erfindung dieses Neuen kompensiert werden. Mit der ständigen Bewegung und Pro

gression, die die universalistische Codierung in besonderem Maß prägen, gehen einer

seits die kontinuierlichen Umdeutungen und Veränderungen der Welt im Streben auf 
das Jenseits, die Zukunft, das Heilige oder eine höhere Stufe von Moral oder Vernunft 
einher. Anderseits führt sie zu einer kritischen Abwendung von der Vergangenheit und 
hebt sich dadurch stark von traditionalen und primordialen Codes kollektiver Identität 

7 Mit ›Zivilisationsglaube‹ soll hier auf die missionarischen Motive des europäischen und nordame

rikanischen Kolonialismus verwiesen sein, die von dem Glauben geprägt waren, den Kolonisierten 
das ›Gut‹ der Zivilisation bringen zu müssen. Diese Vorstellung basierte auf (sich zwischen den 
nationalen Kontexten unterscheidendem) rassentheoretischen, evolutionistischen und ethnolo

gischen ›Wissen‹ und stellte einen wichtigen Bestandteil der Legitimierung ihrer Herrschaftspro

jekte dar (vgl. El-Mafaalani 2021: 30; vgl. Geulen 2014: 78–86; vgl. Hund 2007: 63f.; vgl. Osterham

mel 2002: 20f.). 
8 Am einfachsten lässt sich Clear als eine Art höheren Bewusstseinszustand beschreiben, der über 

die Teilnahme an unterschiedlichen Prozessen der sog. dianetics erreicht werden kann. Dianetics 
beschreibt Scientology selbst als »spiritual healing technology« (Church of Scientology Interna

tional o.J.a), durch die »unerwünschte Empfindungen und Emotionen, irrationale Ängste und psy

chosomatische Beschwerden« (Church of Scientology International o.J.a) gelindert werden sollen. 
Eine Person, die Clear erreicht hat, hat keinen ›reactive mind‹, also keine irrationalen Gedanken 
und Gefühle, mehr (vgl. Church of Scientology International o.J.b). 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005 - am 12.02.2026, 10:32:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Theorie: Zur Konstruktion von kollektiver Identität und Fremdheit 39 

ab (vgl. ebd.: 60) – überraschenderweise auch durch das starke Maß an Moralisierung, 
das in die Grenzziehungsprozesse eingebettet ist. Eine Ähnlichkeit zur traditionalen Co

dierung gibt es dagegen in der Utilisierung von Erinnerungsritualen, allerdings nicht zur 
Herstellung von Kontinuität, sondern zur Erzeugung des Bruchs mit einer negativ auf

geladenen Vergangenheit. Ein Beispiel hierfür ist das öffentliche Zelebrieren einer ge

meinschaftlichen Schuld in der Erinnerung an die Verbrechen des Nationalsozialismus. 
Die drei kulturellen Codierungen kollektiver Identität erfassen als zentrale Merk

male ihrer Konstruktion jeweils unterschiedlich ausgestaltete Modi der Konstruktion 
(1) eines Binnenraums und (2) eines sich dazu verhaltenden Außen sowie (3) die Abgren

zungsmechanismen, die beide Sphären voneinander trennen und die Transition zwi

schen ihnen regulieren. Alle Konstruktionsprozesse sind dabei im Kontext situativer und 
historischer Bedingungen zu betrachten, die als begünstigende oder behindernde Fakto

ren relevant werden können. Dementsprechend treten die drei Formen kollektiver Iden

titätskonstruktion auch nicht isoliert voneinander auf, sondern überlagern sich in kom

plexer Weise. Giesens Typologie stellt so eine Analysehilfe für historische, aber auch kom

plexe Gegenwartsphänomene bereit. 

Aufbauend auf den dargestellten Ansätzen wird kollektive Identität hier nicht als eine 
vorgängige Identität von Kollektiven verstanden, sondern als eine »realitätserzeugende« 
(Delitz 2018: 28) und damit wirkungsmächtige soziale Konstruktion durch Individuen 
und Kollektive. Als eine komplexe Verknüpfung geteilter Wissensbestände erzeugt sie 
Ordnung, Verbindlichkeit und letztlich die Vorstellung von Gesellschaft selbst. Einer der 
Kernaspekte der Konstruktion kollektiver Identität ist die Grenzziehung zwischen In

nen und Außen. Dabei wird einerseits im Inneren auf Basis verschiedener Aspekte, wie 
Sprache, Religion, Habitus und allgemeine Lebensweise, Gemeinsamkeit hergestellt und 
nicht selten aus diesen Kulturmerkmalen eine Abstammung abgeleitet. Andererseits ist 
in vielen Fällen die »Identifizierung via Differenzierung« (ebd.: 25), also die Abgrenzung 
nach außen, von größerer Bedeutung für die Konstruktion kollektiver Identität und kann 
eine kohärente Gemeinsamkeitskonstruktion im Inneren ersetzen. Das Eigene besteht 
dann als positiver Kontrast zu einem negativ klassifizierten Anderen. 

Unabhängig vom Modus der Konstruktion kollektiver Identität müssen ihre Be

standteile und die inneren und äußeren Grenzen kontinuierlich ›gepflegt‹ werden. Das 
heißt, sie unterliegen einem ständigen Prozess von Konstruktion, Aktualisierung und 
Modifizierung. Neben (alltäglichen) Ritualen, Sitten und der Fixierung in kollektiven 
Repräsentationen ist eine zentrale Produktions- und Vermittlungssphäre kollektiver 
Identität der öffentliche Diskurs. Das gilt insbesondere für stark differenzierte und 
mediatisierte Gesellschaften, bei denen ein alltägliches Erleben von Kollektivität fehlt 
oder überkomplex erscheint. Diese Perspektive hebt dann auch noch einmal hervor, dass 
kollektive Identität, entgegen dem, was sie selbst vermitteln soll, in ständigem Wandel 
begriffen und in teils kontroversen, stark affektgeladenen und politisch motivierten 
Aushandlungsprozessen begriffen ist. Dementsprechend ist auch die Untersuchung 
der Konstruktionsprozesse kollektiver Identität in dieser Arbeit auf die Diskursebene 
gerichtet. Dabei zeigt vor allem die Typologie von Bernhard Giesen, dass kollektive 
Identität keine eindeutig bestimmbare Größe ist, sondern aus unterschiedlich komple

xen, sich überlagernden Wissensbeständen und Ungleichheitsverhältnissen konstruiert 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005 - am 12.02.2026, 10:32:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Viola Dombrowski: Volk oder Feind? 

wird und sich ständig weiterentwickelt. Die darauf aufbauenden Zugehörigkeiten sind 
immer fragil. Dabei ist gerade die Stabilisierung der Kollektivitätsfiktion durch die 
Konstruktion unterschiedlicher Ordnungsstrukturen, sei es das ›Wir-Bewusstsein‹ in 
Abgrenzung zu einem Äußeren, um effektiv innere Differenzen (z.B. Klassen- und 
Geschlechterunterschiede) zu überlagern, oder die Illusion von Kontinuität über die 
Erfindung einer gemeinsamen Geschichte und einem geteilten Ursprung, eine zentrale 
Funktion kollektiver Identität. Auf diese Weise ordnen Vorstellungen von ihr nicht nur 
das Individuum in einen größeren Kontext ein, sondern helfen bei der Komplexitätsre

duktion und sinnhaften Ordnung immer unübersichtlicher werdender Realitäten. 

2.2 Fremdheit oder die Konstruktion des Anderen 

In diesem zweiten Abschnitt soll der Fokus nun weg von kollektiver Identität als explizite 
Konstruktion des Eigenen hin zu zentralen Phänomenen der Konstruktion des Anderen ge

legt werden, obwohl, wie bereits gezeigt, »[k]ollektive Fremdbilder immer auf kollektive 
Selbstbilder bezogen [sind]« (Roepert 2021: 41). Dieses Verhältnis ist nicht notwendiger

weise negativ oder hierarchisch besetzt, wird aber paradoxerweise mit wachsender Ra

dikalität der Grenzziehungsprozesse enger, denn je expliziter die Konstruktion des An

deren ist, desto prägnanter kommt darin das Eigene als positive Kehrseite zum Ausdruck 
(vgl. Rommelspacher 2002: 11ff.). Die Differenzbildung bis hin zur Feindschaft zum An

deren ist dabei oft weniger das Ergebnis »aktuell erlebter Beziehung[en]« (ebd.: 20), son

dern muss vielmehr als »Niederschlag einer langen Geschichte der Auseinandersetzung 
und eines tradierten ›Wissens‹ über die Fremden« (ebd.) verstanden werden. Solch his

torisch gewachsene und situativ aktualisierte Fremdbilder werden dann in gesellschaft

lichen Ungleichheitsverhältnissen und Ordnungsgefügen gegenwärtig, die sich in der 
Moderne vor allem in Differenzkategorien wie Geschlecht, Klasse, ›Rasse‹ und in letzter 
Zeit auch wieder vermehrt Kultur und Religion ausdrücken. 

Solche Ausgrenzungsprozesse führen in den meisten Fällen allerdings nicht zu ei

nem radikalen Ausschluss des Anderen aus der Gesellschaft, sondern gehen mit Möglich

keiten einher, ihm eine produktive Position in der Gesellschaft zuzuweisen. Daher sollen 
im folgenden Kapitel nach der Betrachtung unterschiedlicher Phänomene der Fremd

heitskonstruktion und der Exklusion des Anderen (Kap. 2.2.1) in einem zweiten Schritt 
die zum Teil paradoxen Weisen der Inklusion des Anderen (Kap. 2.2.2) diskutiert wer

den. Der Fokus im ersten Teil liegt dabei vor allem auf Rassismusphänomenen, die im 
Rahmen der Fragestellung das zentrale und verbindende Element der relevanten Diffe

renzkategorien bilden. 

2.2.1 Modi der Exklusion 

Hinter der verallgemeinernden Rede über die Konstruktion des Anderen (auch ›Verande

rung‹) verbergen sich eine Vielzahl komplexer sozialer, kommunikativer und diskursiver 
Prozesse, für die die Sozialwissenschaften je nach Kontext unterschiedliche und vor al

lem unterschiedlich eindeutige Konzepte entwickelt haben. Im Kontext von Rassismus 
und Kulturalismus, die folgend im Zentrum stehen, haben sich dafür einerseits spezi

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005 - am 12.02.2026, 10:32:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839413579-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

