Einleitung

Die klassische Erzdhlung der Moderne verbindet sich mit dem Begriff der
Aufkldrung. Aufkldrung, enlightenment, lumiéres, ilustracion — immer ist
der Bezug zum Hellen, zum Licht, das ins Dunkel gebracht werden soll,
offensichtlich. Die Struktur dieser Aufkldrungsgeschichte lisst sich in we-
nigen Worten beispielsweise auf die folgende Weise paraphrasieren: Ins
Dunkel dogmatischer, religios gestiitzter Uberzeugungen bringt das Wissen
ein aufkldrendes Licht. An die Stelle der Superstition tritt eine kritische Re-
flexionsbewegung. Man trifft vermutlich einen wesentlichen Zug dieser Be-
wegung, wenn man sagt, die Moderne wechselt vom unhinterfragten Glau-
ben zum {iberpriifbaren Wissen.

Nun sind bekanntlich schon vor geraumer Zeit Zweifel an dieser Erzih-
lung wach geworden. Allein schon dadurch, dass sie als Erzédhlung bezeichnet
wird, ist im Grunde genommen bereits ein Zweifel artikuliert. Eine Erzdhlung
unterhilt Beziehungen zum Fiktionalen, sie ist allenfalls wahrscheinlich, aber
auch das nicht notwendigerweise. In jedem Fall ist Wahrsein keines ihrer
konstitutiven Kennzeichen. In dem Moment, in dem die Bewegung der Mo-
derne vom Glauben hin zum Wissen als Erzéhlung einmal charakterisiert ist,
ist es nur ein kleiner Schritt hin zu fulminanten Thesen wie Lyotards provo-
kativer Formulierung einer fin des grands récits — eines Endes der grof3en Er-
zéihlung,gen.1 Seit einigen Jahrzehnten werden offenbar die Grundfesten des
modernen Selbstverstdndnisses als einer Emanzipation vom Dunkel des
Glaubens hin zum Licht des Wissens erschiittert. Moderne Orientierungen
wurden als alteuropidische Semantiken (Luhmann)2 verabschiedet, es gab re-

1 Lyotard, La condition postmoderne, Kap. 9 und 10.
2 Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Kap. 5.IV-VIIL.

https:/idol. - am 14.02.2026, 14:37:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [=IKEEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

flexive Rettungsversuche einer hypermodernen Moderne (Beck, Giddens)’,
die unterdessen, nach nur wenigen Jahren, selbst schon wieder angestaubt
wirken. Neuerdings scheint es gar eine reconquista des Glaubens zu geben,
wenn die Moderne als eine Periode, als ,,a secular age* (Taylor)" eingeordnet
und in gewisser Weise dadurch historisierend verabschiedet wird, zumal
dann, wenn zeitdiagnostisch und normativ von einer postsikularen Gesell-
schaft gesprochen wird.” Die Riickkehr zum Glauben als einer gleichberech-
tigten Quelle der Weltorientierung scheint der Struktur nach einen Schluss-
strich unter die Erzdhlung der Moderne zu setzen, sieht es doch so aus, als
ersetze hier das Bekenntnis die kritische Priifung, die fiir die Wissensorientie-
rung der Aufkldrung so wesentlich ist.

Gleichzeitig spielt Wissen in zeitgendssischen Diskursen sehr wohl
noch eine wichtige Rolle. Dann aber wird vielfach, wie in den letzten Jah-
ren im gedanklichen Umfeld der Neurowissenschaften, der normative Be-
zugsrahmen der Moderne im Namen des Wissens aufler Kraft gesetzt. Ein
zentraler Bestandteil der modernen Bewegung vom Glauben zum Wissen
ist die Inaugurierung eines selbst orientierungs- und handlungsfihigen
freien Subjekts. Das ist ein emanzipatorischer Impetus des Aufkldrungsge-
schehens: Das menschliche Subjekt soll als selbstverantwortlich Handeln-
der eingesetzt werden. Nachdem dieses in verschiedenen Etappen von
Nietzsches Subjektzertrimmerung im ausgehenden 19. Jahrhundert iiber
Freuds Trieblehre zu Beginn und Foucaults genealogischen Auflésungsbe-
wegungen in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts schon beinahe aus
dem philosophischen Koordinatensystem verschwunden war, suchen die
Naturwissenschaften nun mit einiger Verspitung gewissermallen die blass
gewordene, schon erschopfte Kategorie endgiiltig aufzulosen, indem sie
Kants Enigma der dritten Antinomie der Kritik der reinen Vernunft, ob
Freiheit oder Determinismus sei, fiir letzteren optierend zu entscheiden
trachten.’

3 Beck/Giddens/Lash, Reflexive Modernisierung.
Taylor, A Secular Age.

5 Vgl. dazu kritisch: Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion, insb. die
Aufsitze 5, 8 und 9.

6  Vgl. Singer, Der Beobachter im Gehirn. Das Subjekt als Kategorie hat dennoch

niemals aufgehort, eine wichtige Rolle in philosophischen Diskursen zu spielen.

https:/idol. - am 14.02.2026, 14:37:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [=IKEEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 9

Die Diskurse der auf ethische und gesellschaftliche Fragen Bezug neh-
menden Naturwissenschaften und der gesellschaftspolitisch wiedererwach-
ten Gldubigen haben dabei iibrigens etwas gemeinsam: Beide suchen Ge-
wissheit in zentralen Fragen herzustellen, die seit den ersten Anklidngen der
Aufkldrung in der Schwebe gehalten werden mussten. Und beide setzen
handelnde Menschen bzw. Gruppen von Menschen wenigstens in verschie-
denen Hinsichten beiseite: Ob in Schopfungs- oder in Evolutionsgeschich-
ten eingeordnet, ob Genen, ja dem eigenen Gehirn oder gottlichen, jeden-
falls extramundanen Einfliissen ausgesetzt — Menschen werden, je nach
Lesart, aus dem Zentrum des Geschehens gesetzt oder von erdriickenden
Handlungsimperativen entlastet, die sie, wie schon Gehlen nicht miide
wurde zu betonen,7 zu iiberfordern drohen. Es gibt, dies zu bestreiten wird
hier keineswegs angestrebt, gute Griinde, der in vielen Varianten der Erzéh-
lung der Moderne verbreiteten Vorstellung eines souverdnen Subjekts mit
Skepsis zu begegnen.

Problematisch aber ist an den zeitgendssischen Diskursen iiber Glauben
und Wissen allerdings ein anderer Zug, den sie im Ubrigen mit einem brei-
ten Handlungsstrang der Moderneerzihlung teilen: Der Versuch, Gewiss-
heiten dort bereitzuhalten, wo die Dinge unsicher scheinen. Nach der Lesart
der Moderne, die fiir die nachfolgenden Ausfithrungen grundlegend ist, ist
Ungewissheit eine unhintergehbare Eigenschaft der Moderne. Die Variante
der Erzdhlung, die hier entfaltet, reflektiert und befragt werden soll, beginnt
mit einem Satz, der sie im Subtext unaufhorlich begleitet: Die Moderne
tragt uns auf, mit Ungewissheit leben zu lernen.

Im Lichte dieser Uberlegung erweist sich die gingige Struktur der Er-
zdhlung der Moderne als falsch: Die Bewegung kann nicht vom Glauben
zum Wissen vollzogen werden. Jedenfalls dann nicht, wenn unter Wissen
etwas verstanden werden soll, das Gewissheit zu bieten vermag. In der Mo-
derne leben heifit deshalb, jenseits von Glauben und Wissen zu leben. Dies
ist zumindest die These, deren Ausfithrung die nachfolgenden Uberlegun-
gen dienen werden. Thr zufolge ist Ungewissheit nichts Geringeres als die
Signatur der Moderne. Sie steht nicht an ihrem Ausgangspunkt und kann
dann iiberwunden werden; sie stellt sich aber auch nicht erst in ihrem Ver-
lauf oder ihrer Radikalisierung ein und deutet auf ein Problem der Moder-
ne. Sie ist einfach ein Charakteristikum der Struktur der Moderne. Die Su-

7  Vgl. Gehlen, Philosophische Anthropologie, insb. Kap. V.

https:/idol. - am 14.02.2026, 14:37:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [=IKEEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

che nach Gewissheit ist freilich ihr Gegenstiick: Ein Bediirfnis nach Ge-
wissheit wird nacheinander oder auch gleichzeitig verschiedene Kandida-
tinnen und Kandidaten ins Spiel bringen, die in der Lage sein sollen, Ge-
wissheit zu verbiirgen. Dabei handelt es sich vor allem um zwei Katego-
rien: um Glauben und Wissen. Wihrend die letztgenannte Kategorie des
Wissens den Anschein erweckt, aus dem Inneren der Moderne heraus zu
operieren, erzeugt der Glauben den Eindruck, ein Schritt hinter die Moder-
ne zu sein — neuerdings vielleicht auch einer iiber sie hinaus. Das zumindest
legt die temporale Struktur nahe, die dem Begriff einer postsikularen Ge-
sellschaft innewohnt und die sagen zu wollen scheint: Tun wir nicht linger
so, als ob die Moderne und ihre niichterne Wissensfixierung der Weisheit
letzter Schluss sei, bekennen wir es offen ein, der Schritt zum Glauben
muss nicht immer nur als riickwartsgewandt begriffen werden. Es ist an der
Zeit, ihn als Schritt iiber einen ermiideten modernen Sdkularismus hinaus
zu verstehen. Lassen wir diese Frage ruhen. Wichtiger scheint mir im Au-
genblick zu sein, dass die Alternative von Glauben und Wissen eine falsche
Opposition einrichtet — ebenso falsch wie die Suggestion, dass der Weg in
die Moderne sich als Weg vom Glauben zum Wissen beschreiben ldsst. Le-
ben in der Moderne heift ohne die Haltepflocke von Gewissheiten leben zu
miissen. Was auf die Erschiitterung dogmatisch gesicherter Gewissheiten
folgen kann, sind nicht kritisch-rational gesicherte Gewissheiten, sondern
es ist stattdessen eine grundsitzliche Ungewissheit, ein steter Entzug des
Sicherwissenkonnens, des mit Gewissheit Erkennenkonnens. Dagegen hat
sich nicht nur ein GroBteil der modernen Philosophie und der modernen
Wissenschaften gesperrt, sondern auch die modernen Lebenswelten wehren
sich dagegen, sich in der unbequem scheinenden Ungewissheit einzurich-
ten. Orientierungen am Glauben und Orientierungen am Wissen sind des-
halb nicht konkurrierende Alternativen, sie sind eher, wenigstens dann,
wenn sie den Halt der Gewissheit zur Verfiigung stellen sollen, zwei unter-
schiedliche Weisen, den Ungewissheitscharakter der Moderne auszublen-
den. Damit sind sie aber zugleich eine Weigerung, die Moderne und ihre
sich stets verschiebende, immer im Fluss befindliche Struktur ernst zu
nehmen. Thnen erscheint Ungewissheit als etwas, das beseitigt werden
muss. Genau das aber ist nicht moglich. Zumindest dann nicht, wenn die
These von der Ungewissheit als Signatur der Moderne einigermaf3en plau-
sibel ist.

https:/idol. - am 14.02.2026, 14:37:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [=IKEEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

Dass die Moderne sich jenseits von Glauben und Wissen zu situieren
gezwungen sieht, wird in den groBen philosophischen Auseinandersetzun-
gen mit der Moderne und ihrer Struktur immer wieder reflektiert. Kaum
einer derjenigen, die sich an diese Reflexionsaufgabe machen, kann dabei
der Versuchung widerstehen, selbst wiederum a fergo Gewissheit einzu-
schmuggeln. Dennoch tritt, oftmals gerade beim Bemiihen um die Bereit-
stellung gewisser Orientierungspunkte, umso deutlicher hervor, dass ein
Uberstieg des Ungewissen ins Gewisse nicht zu verwirklichen ist. Der vor-
liegende Essay erortert die These einer Moderne jenseits von Glauben und
Wissen, einer Moderne jenseits so etwas wie letzter Gewissheiten (und als
solche treten in letzter Instanz alle Gewissheiten ab einem bestimmten
Punkt auf) in Auseinandersetzung mit vier philosophischen Anniherungen
an die Moderne. Im Zentrum wird jeweils die Beschéftigung mit den glau-
bens- und wissensphilosophischen Implikationen stehen. Die vier philoso-
phischen Annéherungen an die Moderne sind dabei keineswegs dazu ge-
dacht, ein Leben im Zeichen von Ungewissheit zu propagieren. Vielfach
sind sie, wie sich zeigen wird, Versuche, die Ungewissheit in einem Zug
ernst zu nehmen und sie hinter sich zu lassen — vielleicht sogar: sie ernst zu
nehmen, um sie hinter sich lassen zu konnen.

Das ist schon bei Kant, dessen Beschéftigung mit Glauben und Wissen
den Auftakt bilden wird, iiberdeutlich: Kant, der Zertriimmerer dogmati-
scher Gewissheiten — ist er nicht zugleich auch der Architekt einer Ver-
nunft, deren Kritik gleichsam das Feuer sein soll, das sie reinigt und hértet.
Wenn Kant Ungewissheit einbekennt, dann tut er dies immer nur, um nicht
tiber womoglich im Wege liegende Steine zu stolpern. Sein Ziel aber bleibt
die Bereitstellung eines stabilen Fundaments, das Erkenntnis und Freiheit
zu tragen geeignet sein soll. Dennoch schreibt sich in seine Texte eine tiefer
liegende Textur ein, die sich weder {liberlagern noch ausloschen lisst: die
einer fortdauernden Ungewissheit, die sich nur um den Preis eines Riick-
falls in dogmatische Uberzeugungen verdringen lieBe. Auch bei Hegel wird
die Ungewissheitsstruktur sichtbar. Sicherlich gibt es in seinen Texten
nachweisbare Griinde fiir die in unzihligen Uberblickswerken iiber die Ge-
schichte der Philosophie eingeiibte Lesart Hegels als des Philosophen des
absoluten Wissens, der dieses in einem umfassenden und kithnen System
présentiert, iiber dessen (vermeintlich vermessenen) Anspruch dann Gene-

https:/idol. - am 14.02.2026, 14:37:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [=IKEEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

rationen Nachgeborener den Kopf schiitteln konnten.® Aber Hegel ist zu-
gleich auch der Denker einer permanenten Verschiebung, durch die die
Ungewissheit in sein eigenes Philosophieren eingetragen wird und die ihm
die Struktur eines unaufhorlichen Entzugs, eines unaufhaltbaren Wandels
gibt. Bei Nietzsche liegt der Verdacht, dass er die Dinge ruhig und gewiss
zu stellen bemiiht ist, schon ferner. In seinem Werk ist die Paralyse Ge-
wissheit bietender Kategorien das dominante Motiv. Aber bereits Heideg-
ger hat auf die Gefahr in Nietzsches Denken hingewiesen, in eine umge-
kehrte Metaphysik — eine der Macht, anstelle einer der Wahrheit — iiber-
zugleiten.” Wichtig fiir die vorliegenden Zwecke freilich ist vor allem, dass
Nietzsche dieser Uberstieg nicht gelingt und bedeutend an seinen Schriften
ist ein entschiedener Versuch, die gemeinsame Struktur von Glauben und
Wissen herauszustellen. Den Abschluss bildet eine Lektiire bestimmter
Schichten von Derridas Dekonstruktion. In ihr zeigt sich das Bemiihen, mit
der Ungewissheit philosophisch zu leben und darauf zu verzichten, iiber sie
hinauszukommen, vielleicht am deutlichsten.

So unterschiedlich das Philosophieren dieser vier Autoren auch sein
mag, in ihm zeigt sich jeweils, dass sich Gewissheit nicht herstellen lésst.
Das geschieht in ihren Schriften zuweilen fraglos entgegen ihren begriffli-
chen Zielsetzungen — das ist wenigstens bei Kant und Hegel recht deutlich
und noch bei Nietzsche nicht génzlich von der Hand zu weisen. Aber es
schreibt sich bei allen vier Philosophen unvermeidlich in die Struktur der
Argumentation ein. Jeder dieser Texte kann darum als Versuch iiber Unge-
wissheit gelesen werden, als ein Versuch, jenseits der Absicherungen von
Glauben und Wissen zu denken. In der Lektiire dieser Texte tritt Ungewiss-
heit immer wieder als Signatur der Moderne hervor.

Die hier nur vage vorweggenommene Ungewissheitsdiagnose wirft un-
weigerlich die Frage auf, wie ihr zu begegnen ist, welche Haltung ihr
gegeniiber eingenommen werden kann. Auf die ,,klassische® moderne Ant-

8 Das ist selbstverstindlich zu keinem Zeitpunkt die einzige Reaktion auf Hegels
Systemdenken gewesen. Auch heute noch wird sein Systemdenken als System-
denken durchaus ernst genommen. Vgl. etwa die Beitrdge in: Fulda/Krijnen
(Hg.), Systemphilosophie als Selbsterkenntnis.

9  Vgl. Heidegger, Nietzsches Wort ,,Gott ist tot”, 214 und 221. Einen dhnlichen
Vorwurf gegen Nietzsche erhebt auch Habermas; vgl. Habermas, Der philoso-
phische Diskurs der Moderne, 151.

https:/idol. - am 14.02.2026, 14:37:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [=IKEEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

wort — den Wandel als Fortschritt zu beschreiben —, die in der Aufklérungs-
erzidhlung durch die Lichtmetaphorik eingefangen wird, kann offensichtlich
nicht mehr so einfach zuriickgegriffen werden. Um einen Fortschritt kann
es sich zumindest nicht in dem Sinne handeln, dass zu einem Mehr an Wis-
sen und Gewissheit fort geschritten wird. Der Riickweg zum Glauben ist,
jedenfalls als theoretische Option, ebenfalls verstellt — die Ungewissheit
greift, das wurde schon angedeutet, weit aus und durch sie sehen sich gera-
de auch Glaubensiiberzeugungen in Zweifel gezogen. Es folgt aus einer
solchen Beschreibung aber auch nicht, wie es der sogenannten Postmoderne
zuweilen gerne unterstellt wurde, eine zwischen Beliebigkeit und Regres-
sion changierende Position."” Ein zentraler emanzipatorischer Kern der
Aufkldrung bleibt erhalten, der sich als eine radikalisierende Neubeschrei-
bung der Aufkldrung verstehen ldsst: Von Fortschritt ldsst sich zwar nicht
langer als Wissenszuwachs reden, aber eine andauernde Aufkldrung iiber
Ungewissheit und ihre Implikationen ist selbst auch Aufkldrungsarbeit. Die
ernst genommene Ungewissheitsdiagnose ldsst keine Riickkehr zu ver-
meintlichen Gewissheiten zu, die sich gegen sie vielfach nur gewaltsam
durchsetzen lieBen. Damit ist aber allenfalls eine grobe Richtung gewiesen.

Eine klarer konturierte Moglichkeit des Umgangs kann an dieser Stelle
vorerst nur angedeutet werden. Dort, wo sich keine Gewissheit mehr her-
stellen ldsst, bietet es sich an, auf Erkundungen der Selbst- und Weltver-
haltnisse umzustellen. Die theoretisch-praktische Haltung, die im Zuge der
Lektiire der vier weiter oben genannten Philosophen als eine Erwiderung
auf den Ungewissheitscharakter der Moderne néher herausgearbeitet wer-
den soll, ldsst sich als die untergriindige Haltung verstehen, die so etwas
wie eine fortdauernde Hermeneutik der Befragung erst ermdglicht. Diese
theoretisch-praktische Konsequenz deutet sich von Kant iiber Hegel und
Nietzsche bis zu Derrida nur langsam an, aber ihre Konturen werden nicht
bloB Stiick fiir Stiick immer deutlicher, sondern es zeigt sich zugleich, dass
sie im Prinzip bereits von Anfang an vollumfinglich vorhanden ist. Sie
wird durch die Diagnose der Ungewissheit gewissermallen impliziert:
Wenn Ungewissheit ein zentrales Charakteristikum der Welt, in der wir le-
ben, ist, dann liegt es nahe, sich auf eine befragende Welterkundung als
theoretisch-praktische Welt- und Selbstbeziehung einzulassen. Das mag mit
Blick auf einen Teil der vier Deutungen der Moderne und ihres Verhiltnis-

10 Vgl. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Kap. VIL.

https:/idol. - am 14.02.2026, 14:37:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [=IKEEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

ses zu Glauben und Wissen, die nachfolgend gelesen werden sollen, erstau-
nen. Handelt es sich bei Kant nicht um einen Denker, der die Grenzen der
Erkenntnis auslotet, um uns dort zu Gewissheit zu verhelfen, wo Unsicher-
heit bzw. falsche, weil dogmatische Gewissheit herrschte und der nur des-
halb befragt, um abzusichern, jedoch weit davon entfernt ist, eine befragen-
de Erkundung als dauerhafte Antwortstrategie vorzuschlagen? Und ist es
nicht erkldrtermal3en das Ziel von Hegels Schriften, die Moderne an jenen
Stellen mit sich zu verséhnen, an denen die Ungewissheit und die von ihr
ausgehenden auflosenden Strome tiefe Furchen ausgespiilt haben? Versucht
Nietzsche schlieBlich nicht einen heroischen Uberstieg der modernen Un-
gewissheit, der diese und ihre Zogerlichkeiten in mutig dezisionistischen
Akten ungeriihrt hinter sich ldsst? Diese Beobachtungen haben zweifelsoh-
ne ihre Richtigkeit und sie sind es, die eine unleugbare Ambivalenz in die
Texte Kants, Hegels und Nietzsches eintragen. Aber sie machen nur eine
Schicht dieser Texte aus und neben, unter und iiber ihr sind andere Schich-
ten, die immer wieder hervortreten. Es herrscht Bewegung in diesen Tex-
ten, deren Fluss sich nicht stillstellen ldsst. Der Motor dieser Bewegung ist
eine befragende Logik: Ein Zweifel an der Gewissheit einer Architektur der
Vernunft, die das Selbst und die Welt absichert; ein Bewusstsein der nicht
aufhaltbaren Dialektik eines unsteten Absoluten, das nicht Ruhepunkt ist,
sondern unaufhorlich oszilliert; schlieflich eine brechende Selbstironie in
der Machttheorie des Ubermenschen, an dem sich nicht der Weg einer
Transzendenz des Allzumenschlichen, sondern die stete Verwiesenheit auf
es andeutet. Die Philosophie der Befragung, die in Derridas Schriften viel-
leicht am klarsten hervortritt, schwingt auch bei den anderen philosophi-
schen Auseinandersetzungen mit der Moderne mit — und sie ist es, die einen
aussichtsreichen Weg der Deutung der Moderne und des Umgangs mit der
ihr eignenden Ungewissheit weist.

https:/idol. - am 14.02.2026, 14:37:48. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [=IKEEE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

