Il. »... und damit auf das unheimlichste im Freien.«
Einleitende Worte

Die Kunst fliegt um die Wahrheit, aber mit
der entschiedenen Absicht, sich nicht zu ver-
brennen. lhre Fihigkeit besteht darin, in der
dunklen Leere einen Ort zu finden.

Franz Kafka: Nachgelassene Schriften und Frag-
mente [l

Der Mensch ist ein Mensch ist ein Mensch ist ein Mensch ...> Was aber ist ein Mensch? Ein
Mensch ist — so konnte man schnell weitereilen — was er ist, ein Mensch eben. Einge-
pfercht in das enge Gewand seines Begriffs ist er ein Mensch unter vielen, bloR Mensch
unter all den anderen Menschen, die durch ihre Eigenschaften demselben Begrift un-
terworfen sind. Wie aber diesen einen Menschen da meinen, der da ist, wer er ist?

Nun, kénnte der nichste Versuch der Abwehr lauten, was ein Mensch sei, ist doch
eine Frage der Anthropologie. Man mdchte demnach geneigt sein, zu antworten: Ein
Mensch ist ein Wesen, dem diese oder jene Eigenschaften zukommen, die ihn dieser
oder jener Gattung zuordnen. Die Frage ist dann eine Frage der Anthropologie. Ich
mochte hier aber nicht auf die Frage hinaus, wie es um die Gattung Mensch bestellt
ist, sondern darauf, was es mit diesem einen Menschen auf sich hat. Der nichste Versuch
konnte nun darin bestehen, die Beschreibung in genauerer Weise vorzunehmen, ihn
in noch engere Kategorien zu bringen, um ihm alsdann niherzukommen. Woméglich
ware diese Anndherung aber keine an das Wer, das ich mich hier zu suchen auf den Weg
gemacht habe, sondern nur eine an das Was, an Kategorien also, die dem einen da nicht
niherbringen, sondern ihn vielmehr immer weiter entfernen, ihn aus dem Sichtfeld —
oder vielleicht iiberhaupt — verschwinden lassen.

1 Vgl. Paul Celan [1958]: Ansprache anldsslich der Entgegennahme des Literaturpreises der freien Hanse-
stadt Bremen. In: ders.: Gesammelte Werke in sieben Banden. Dritter Band: Gedichte, Prosa, Reden.
Berlin 2000, S. 186.

2 Von Gertrude Stein stammen die beriihmten Zeilen: »Rose is a rose is a rose is a rose«. (Gertrude
Stein [1913]: Sacred Emily. In: dies.: Geography and Plays. Wisconsin 1993, S.187. Auch Arendt weist
auf dieses Wort hin; vgl. dazu: Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Ceistes, S.123.)

https://dol.org/10.14:361/9783839465622-002 - am 14.02.2028, 07:55:52. /dele A



https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Vom Schweigen des Guten

Was den einen Menschen aber als Einzelnen beschreibbar macht, was ihn auszeich-
net, lisst sich offenbar nur in Eigenschaften angeben. Und doch - ganz gleich, wie prizise
auch immer — es bleibt so etwas wie ein Unbehagen: Ist es denn wirklich der Mensch,
dieser eine Mensch, den wir da in seinen eigensten Eigenschaften bestimmt haben?
Ist da wirklich so gar nichts, das diesen einen Menschen womoglich nicht blof un-
terscheidet, sondern sogar zu einem absolut Verschiedenen, nicht in den Vergleich zu
Setzenden macht? Wenn dem so ist, was sollte das denn sein? Oder gar kein >Was< Was
aber dann? Die Frage lisst ratlos zuriick. Zugleich aber lisst sie uns auch keine Ruhe.
Was ist es denn mit diesem >Was< Es gibt kein >Etwas< ohne >-was«. Was nicht etwas
ist, das ist offenbar nichts und also nicht. Umgekehrt ist dasjenige, was etwas ist, auch
schon alles, was es gibt. In dieser Weise ist jedes Etwas durch ein Was bestimmt.

Dieser Sachverhalt ldsst sich auch anders ausdriicken: Das Seiende ist nicht anders
denn als Geformtes. Ein jedes Erkennen ist uns das Erkennen einer Form: eines Umris-
ses, eines in irgendeiner Weise Unterschiedenen. Die Art von Form, um die es hier geht,
pflegt man sonst auch als Begriff zu bezeichnen, sofern man darunter nicht blo das-
jenige versteht, was von einer Sache faktisch begriffen wird, sondern all das, was an ihr
iberhaupt auch nur begreifbar ist. Das Was-Sein, die Form und der Begriff kommen in
diesem Sinne iiberein: Sie machen erkennen, was durch seine Eigenschaften von ande-
rem zu unterscheiden ist. Erst dieser Unterschied erlaubt es, die Dinge als Einzeldinge
zu erfassen und bildet so die Voraussetzung fiir ein Erkennen. Diese Unterscheidung
der Qualititen der Dinge, die ihre Trennung erst ermdglicht, gilt uns jedoch bereits als
das Erkennen der Dinge selbst. Ein Erkennen aber, das auf Eigenschaften beruht, das
das Einzelne vergleicht und mit anderem, Ahnlichem zusammenstellt und als Gleiches
wertet, kann niemals zeigen, dass etwas ist. Es kann immer nur Qualititen beschreiben,
aufzihlen, einordnen: das Einzelne vergessen machen.

Was ist dieser eine Mensch aber aufler >seinem« Begriff, dem Begriff, der ihn un-
terordnet, der es ermoglicht, iiber ihn zu sprechen als ein Wesen, das wir Mensch nen-
nen? Was konnte er sein, wenn nicht Begriffe es auszudriicken vermochten? Und wie
diesen nicht durch Sprache Fassbaren meinen, wenn der Mensch doch meinen immer
nur kraft der Sprache kann? Dieser Einzelne, der das Unbeschreibliche sieht und es als
unbeschreibbar, nicht fassbar empfindet, was bleibt ihm anderes, als es, indem er es
>unbeschreibbar« nennt, nur wieder zu bezeichnen? Was kénnte er auch anderes tun?
Oder ist eine Sprache denkbar, die gegen die Grenzen des begrifflichen Sprechens an-
stitrmt, sie womdoglich niederreifdt? Eine Sprache, die nicht nur Mittel ist, um die Dinge
einzufangen und festzusetzen, ohne zu erkennen, dass sie sie sind, und anstelle dessen
nur feststellt, was sie sind. Eine solche Sprache konnte sich den Einzelnen entgegen-
sprechen, sie konnte die absolut Verschiedenen erscheinen lassen, indem sie nach thnen
fragt, indem sie sie als In-Frage-Stehende in gewisser Weise offenldsst. Ich mochte hier
den Versuch wagen, nach den Menschen zu fragen, ohne bei ihrem Was-sein stehen-
zubleiben. Ein solches Fragen wird sich erheben miissen aus dem Zwischen der Form,
aus den Zwischenriumen der Sprache selbst.

Diesen zwei Spuren — der Frage nach der Menschlichkeit der Menschen und der Fra-

ge nach der Sagbarkeit des Einzelnen — werden meine Uberlegungen folgen. Es sind
diese zwei Wege, die sich aus Hannah Arendts Frage nach dem Guten erdffnen: Das

https://dol.org/10.14:361/9783839465622-002 - am 14.02.2028, 07:55:52. /dele A



https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Einleitende Worte

Gute nimlich ist — im Gegensatz zum Bosen — das eigentlich Menschliche: »Ich bin in
der Tat [...] der Meinung, dass das Bose immer nur extrem ist, aber niemals radikal, es
hat keine Tiefe, keine Damonie. Es kann die ganze Welt verwiisten, gerade weil es wie
ein Pilz an der Oberfliche weiterwuchert. Tief aber, und radikal ist immer nur das Gu-
te.«> Das Bose ist immer blof dufierlich, in seiner Auerlichkeit aber extrem, es kann
den Menschen in einer Weise ummanteln, dass es ihn vollkommen und bis aufs Au-
Rerste verdeckt. Das Bose, das die Welt zur Wiiste macht, macht die Menschen - die
sich als Menschen nur in dieser Welt zeigen konnen — zu einem Menschen, ver-wiistet
so auch die Menschen selbst, gleicht sie einander bis zur Unkenntlichkeit an. Dies ge-
schieht, wie auf den folgenden Seiten zu zeigen sein wird, indem das Einzelne — die
(je einzelnen) Menschen — zum Allgemeinen — dem Menschen —, zum Selbstverstindlichen
und Vergleichbaren erklirt wird.

Sind die Menschen einmal in einen Menschen geformt, sind die Anderen als Andere
nicht mehr vorstellbar, kann es sie in gewisser Weise nicht mehr geben: »Und das habe
ich eigentlich gemeint mit der Banalitit. Da ist keine Tiefe — das ist nicht dimonisch!
Das ist einfach der Unwille, sich je vorzustellen, was eigentlich mit dem anderen ist.«*
Sich die Lage der Anderen vorzustellen - vielmehr sie sich itberhaupt als Andere vorzu-
stellen —, ist in solcher Verwiistung kaum mehr méglich. Auch ist hier nicht von einem
Willen die Rede, der sich verweigert, sondern von der Willenlosigkeit, die nur noch ge-
schehen lasst. Das Gute also steht in einem Verhiltnis zum Willen, zur Entscheidung,
es nicht einfach gut sein zu lassen, sondern immer wieder neu zu denken und zu urtei-
len. Dies heifdt auch, dass jede Frage immer wieder neu gestellt, wieder und wieder
in die Frage zuriick-gestellt werden muss; kein Urteil ist je gesprochen, immer wie-
der entsteht es zwischen den Menschen, die sich ihm stellen. Nur in diesem Denken
des Einzelnen liegt die Moglichkeit des Guten, die menschliche Moglichkeit des Neu-
anfangs und der Freiheit. In diesem Sinne ist die Frage nach dem Guten die Frage nach
der Menschlichkeit der Menschen.

Die Erfahrungen des letzten Jahrhunderts aber lassen solche Unsicherheit als Bedro-
hung erscheinen und den Wunsch nach endgiltiger Antwort laut werden. So wichst
das Verlangen nach Selbstverstindlichkeiten, die nicht mehr in Frage gestellt werden
miissen. Als eine solche Selbstverstindlichkeit ist die Vorstellung eines natiirlichen Ge-
schichtsverlaufs zu interpretieren; so liegt darin zum einen die beruhigende Sicher-
heit der Festsetzung, zum anderen das Gebot der Fiigsamkeit gegeniiber einem vor-
geschriebenen Verlauf, der nicht zu dndern und nicht aufzuhalten ist. Weiterhin »tritt
an die Seite der angeblichen Erbarmungslosigkeit der Natur oder Geschichte, die [...]
menschliche Logik. Diese Logik [...] iiberzeugt Menschen, die sich auf ihre Erfahrungen
nicht mehr verlassen wollen, weil sie sich mit ihnen in der Welt nicht mehr zurecht-

3 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem, S. 444. [Hervorhebung der Autorin.]

4 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empiorender Dummbheit. Hannah Arendt — Joachim Fest: Die
Rundfunksendung vom 9. November 1964. In: Ursula Ludz/Thomas Wild (Hg.): Hannah Arendt, Joa-
chim Fest. Eichmann war von empérender Dummbheit. Gesprache und Briefe. Miinchen 2013, S. 44.
(Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Eichmann war von empdrender Dummbeit.)

https://dol.org/10.14:361/9783839465622-002 - am 14.02.2028, 07:55:52. /dele A

29


https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Vom Schweigen des Guten

finden kénnen.«® Es ist dieses Mitgerissenwerden, das Hannah Arendt als ein wesent-
liches Kennzeichen der Totalitarismen des vergangenen Jahrhunderts beschreibt — ein
Immer-in-Bewegung-Bleiben, das mir auch heute noch lebendig scheint, in gewisser
Weise vielleicht vollends von den Ketten gelassen. »An die Stelle der Orientierung in
der Welt tritt der Zwang, mit dem man sich selbst zwingt, von dem reiflenden Strom
itbermenschlicher, natiirlicher oder geschichtlicher Krifte mitgerissen zu werden.«®
Die Uniiberschaubarkeit der Welt lisst den Wunsch nach Erklirungen laut werden
und was zu Arendts Zeiten das unablissige Fortschreiten von Natur und Geschichte
tibernehmen sollte, kann heute auf die in gleicher Weise machtvolle Entwicklung der
Technik tibertragen werden. Thr unablissiges Fortschreiten und das selbstverstindlich
>Gutes, das einer jeden Entwicklung zugeschrieben wird, eignet sich in gleicher Weise
zur Unterwerfung: Ihr reiflender Strom zwingt in einen Zwang zur Verbesserung, der
die Frage aussetzen lisst, da in ihm die Richtung immer schon vorausgesetzt ist. Das
Bessere, in das sich das Gute zu steigern scheint, hat aber mit dem Guten wenig —
vielmehr nichts — gemein: Das Gute nimlich ist ja das gerade nicht Vergleichbare, das
hier in den Vergleich gezwungen werden soll. Fast will es scheinen, das Gute wolle sich
im Besseren selbst davonlaufen, sich in dem Sturm ein Heim suchen, den »wir den
Fortschritt nennen«’. Solches Sich-Anheimgeben aber muss eine Selbstverstindlichkeit
bedeuten, eine Oberfliche, die die Welt als Im-Fortschritt-Begriffene ergreift und so
zum Verschwinden bringt. Diese Idee zwingt Geschichte und Menschen in eine Form,
die sie — einmal als >Geschichte< und >Mensch« benannt — erstarren lasst. Die Einzelnen
werden dargestellt, »als seien alle zusammengeschmolzen in ein grotesk-gigantisches
Einzelwesen«®: Die absolut Verschiedenen kann es nicht mehr geben, die Einzelnen
sind blof3 eine mogliche Form, ein bestimmter und bestimmbarer Typus >des Menschens,
der auf ewig im Fortschritt begriffen ist. Arendt schreibt: »Im Fortschritt versteht der
Mensch sich als Exemplar der Gattung, nur das Menschengeschlecht schreitet fort.«’
Die Welt aber, von der Arendt spricht, entsteht und vergeht ausschliefllich zwischen
den Menschen, diesen je Einzelnen, und kann so in einem fiir notwendig erklirten Ge-
schichtsverlauf nicht sein. Somit fingt die Geschichte der Menschen an, wenn die ver-
meintlich messbare, natiirliche Geschichte ein Ende findet - sie fingt an, mit jeder
Geburt auf’s Neue, da jede Geburt ein Anfang ist; so Anfang sein, das meint aber: nicht
blof} das Vorgefundene fortfithren und in den gegebenen Strom sich einspeisen, son-
dern gerade den Abbruch und den Ausbruch wagen; so Anfang sein, das heif3t: Autho-
ren auf ein Neues, das in der natiirlichen Geschichte nicht angelegt war. Die scheinbare

5 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror. Wesen und Originalitit der totalitdren Herrschaft. In: dies.:
Kritische Gesamtausgabe, Sechster Band: The Modern Challenge to Tradition/Fragmente eines
Buchs. Hg. v. Barbara Hahn/James McFarland. Gottingen 2018, S. 19. (Im Folgenden zitiert als: Han-
nah Arendt: Ideologie und Terror.)

6 Ebenda.

7 Walter Benjamin [1942]: Uber den Begriff der Geschichte. In: ders.: Gesammelte Schriften 1/2: Ab-
handlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhauser. Frankfurt a.M. 1991, S. 697f. (Im
Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Uber den Begriff der Geschichte.)

8 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

9 Hannah Arendt [1967]: Denktagebuch (1950-1973), Erster Band, S. 662f.

https://dol.org/10.14:361/9783839465622-002 - am 14.02.2028, 07:55:52. /dele A



https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Einleitende Worte

Kontinuitit wird durchbrochen durch »die Geburt jedes neuen Menschen, der in die-
ses Zusammenleben hineingeboren wird, weil mit jeder neuen Geburt ein neuer Anfang,
eine neue Freiheit, eine neue Welt anhebt«!°.

Ein Fragen nach den Menschen, das jetzt fragt und nur in der Frage ist, wird »weder
dem Vergangenen anheimfallen noch dem Zukiinftigenc; es wird »ganz gegenwirtig«'
sein. Solche Gegenwirtigkeit, die mit der Frage nach den Menschen immer wieder aufs
Neue anhebt, kann sich auf keine Selbstverstindlichkeit, auf keine Vergleichbarkeit und
keine Kategorie verlassen; ein wirkliches Fragen muss mehr Horen als Sprechen sein,
muss »in jene grofRe Stille hineinhorchen«'*, die jedes wirkliche Fragen eréffnet. Die
Frage nach dem Guten also mochte ein Streben nach dem Besseren und Besten nicht
bewerten, sondern vielmehr durch solches Fragen auch die Frage in den Raum stellen,
was wir verlieren — vielmehr: wen wir verlieren — wenn wir es nicht mehr wagen, die
Frage nach den Menschen zu stellen. Uber Arendts Begriff des Bosen ist viel, iiber den
des Guten hingegen kaum gesprochen worden.”® Im Folgenden wird zu zeigen sein,
inwiefern es gerade diese Frage ist, um die Arendts Schriften — ihre Versuche zu verstehen
— kreisen.

Die sprachlichen Unterscheidungen, die sich als Denkwege durch Arendts gesam-
tes Werk ziehen, trennen auf, eréffnen Liicken und auf diese Weise Zuginge zum Zwi-
schenraum des Fragens. Wenn das Politische nicht einfach in das Soziale verwandelt
werden kann — was heifSt dann Politik? Wenn das Handeln nicht einfach eine irgendwie zu
unterscheidende Art des Herstellens ist — was heif3t dann Handeln? Dem entspricht letzt-
lich auch Mary McCarthys berithmter Satz, mit dem sie in Bezug auf Arendts Scheidung
des Politischen vom Sozialen fragt: »Was eigentlich soll jemand auf der 6ffentlichen
Biithne, im 6ffentlichen Raum noch tun, wenn er sich nicht mit dem Sozialen befasst?
Was bleibt da noch?«** Auf diese Weise werden die bestehenden Begriffe immer wieder
aufs Neue in Frage gestellt, keine Zuweisung ist je endgiiltig. Hier erst ist Raum fiir
das Gute, das in einem Sprechen zwischen Menschen sich nur dann zeigen kann, wenn
diese sich in der Frage begegnen, deren Antwort sie nicht bereits zu kennen glauben.
Das Bose zeichnet sich durch solch bereits beantwortetes Fragen aus, es bewegt sich
innerhalb von Klischees und Wiederholungen, es ist so das ewig Alte und Unverinder-
bare, das nichts mehr will, das nur noch geschehen lisst. So ist es niemals »Resultat

10 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S.16.

1 Diesen Ausspruch Karl Jaspers’ stellt Arendt ihrem Totalitarismus-Buch voran: Hannah Arendt:
Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, totale Herrschaft. Miinchen
1996°, S. 5.

12 Martin Heidegger [1937-38]: Grundfrage als geschichtliche Besinnung. In: ders.: Gesamtausgabe, II.
Abteilung, Vorlesungen 1923-1944, Band 45: Grundfragen der Philosophie, Ausgewahlte >Proble-
mecder>Logike Frankfurt a.M. 19922, S. 44.

13 Die einzige Ausnahme bildet ein Buch Eva von Redeckers, das sich mit Arendts Moralphilosophie
befasst. (Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten. Hannah Arendts Moralphilosophie. Berlin
2013; im Folgenden zitiert als: Eva von Redecker: Gravitation zum Guten.)

14 Mary McCarthy [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto. In: Hannah Arendt: Ich will
verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 20062, S. 90.

https://dol.org/10.14:361/9783839465622-002 - am 14.02.2028, 07:55:52. /dele A

31


https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Vom Schweigen des Guten

des bosen Willens, der das Bose um des Bésen willen will [...], das Unheil kommt aus
der Verflachung«®.

Es ist diese Neufassung des Bosen, die etwas itber das Heute sagen kann, die di-
rekt in die Gegenwart hineinspricht: Die Vermassung, die Aus- und Zurichtung auf das
eine Gleis des Selbstverstindlichen, die dieses Bose hervorbringt, zeigt sich jetzt als
Voraussetzung und Folge der Verflechtung jenes den gesamten Erdball umspannenden
Wirtschaftssystems mit einer zunehmend >vernetzten«< Kultur. Obwohl so viel wie nie
iiber die Notwendigkeit eines Wachstums diskutiert wird, betrachten wir heute Pro-
dukte und Menschen weiterhin — moglicherweise so sehr wie nie zuvor — als unend-
lich Vergleich- und Verbesserbare. So halten sich die Menschen nicht mehr nur durch
den Kauf besserer Produkte fiir aufwertbar, sondern auch durch den Erwerb von imma-
terieller Weiterentwicklung, die hin zu einem besseren oder hiheren Selbst fithren soll.
Die sogenannten Sozialen Medien beférdern durchaus nicht Vielheit und Individua-
litdt, vielmehr werden sie im Gegenteil zu Vergleichs-Portalen oder -Fenstern, deren
Ausblick auf das Immer-Gleiche geht. Sogar die geteilte Welt selbst ist nicht mehr ein-
zigartig, sondern scheint uns heute durch eine andere — eher noch: durch tausendfach
»geteilte« virtuelle Realititen — ersetzbar.

Diese Entwicklung zeichnet sich auch in dem ab, was wir heute unter einer Meinung
verstehen: die eingehegte Vervielfiltigung des eigenen Standpunkts, der so wenig als
moglich hinterfragt werden soll, steht er doch in dauerhaftem Konflikt mit scheinbar
unvereinbaren anderen Meinungen sowie immer weiter reichendem wissenschaftlich
Beweisbarem. Politische Urteilsfindung meint heute vielmehr Einordnung in Gruppie-
rungen, als dass es im Arendt’'schen Sinne bedeutete, im gemeinsamen Gesprich das
Neue denkbar werden zu lassen. Es wird sich im Laufe meiner Ausfithrungen zeigen,
dass es am Ende weniger entscheidend ist, was eine vereinheitlichende Gruppe an-
strebt, sondern dass die Gefahr viel eher darin liegt, dass sie @iberhaupt nur noch strebt,
und nicht mehr fragt. Denn auch darin zeigt sich die Tendenz zur Vermassung, dass un-
sere Zeit die Politik nur noch als ein Mittel betrachtet, der je eigenen Position zum Sieg
zu verhelfen, wihrend die Moglichkeit, sie im Sinne Arendts als einen Ort der Frage zu
betrachten, die den Anderen Raum schafft, ginzlich in den Hintergrund tritt.

Ich werde mich diesen Fragen sowohl itber Hannah Arendts als auch iiber Walter Ben-
jamins Gedankenwege zu nihern suchen, da sie gemeinsam das hier Entscheidende
beleuchten kénnen: Fiir beide muss die Frage nach dem Guten und dem Bésen in der
Sprache selbst liegen. Wenn das Bose in der Verallgemeinerung des absolut Einzelnen
liegt, wie konnte dann eine Sprache sprechen, die diesem Einzelnen entspricht? Es wird
sich zeigen, dass sich fiir beide dies Einzelne als auf die Vielen angewiesen erweist, wie
auch umgekehrt Vielheit nur als aus wirklich Einzelnen bestehend denkbar ist. Die mei-
nes Erachtens wichtigste Gemeinsambkeit zeigt sich aber in einem weiteren Schritt: Das
Gute ist letztlich einzig denkbar in einem Zwischen, das ich auf verschiedenen Wegen
zu umkreisen versuchen werde. Das Bose liegt — so wird sich zeigen — gerade in einer
Sprachlosigkeit, der ich alsdann drei Sprechweisen entgegenzustellen gedenke, die dem
Bosen in diesem Sinne entgegenstehen konnen, die die Méglichkeit einer zwischen-

15 Hannah Arendt [1963-64]: Denktagebuch (1950-1973), Zweiter Band, S. 623.

https://dol.org/10.14:361/9783839465622-002 - am 14.02.2028, 07:55:52. /dele A



https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Einleitende Worte

menschlichen Welt erdffnen: Ich werde also in drei sprachlichen Schritten vorgehen,
indem ich mich dem Denken, dem Urteilen und dem Erzihlen als Erscheinungen des
Guten zuwende.

Das Bose beendet das Fragen nach dem Menschen, es sagt: Der Mensch ist, was er
ist. An dieser Stelle des Abbruchs der Frage nun setzt das Gute an, setzt es dem En-
de einen Anfang entgegen, indem es nach dem Wer zu fragen wagt. Das Gute ist an
sich schon Neuanfang, kann nur als solcher tiberhaupt in Erscheinung treten und ist so
immer ein Wagnis. »Und nun wiirde ich sagen, daf} dieses Wagnis nur moglich ist im
Vertrauen auf die Menschen. Das heif3t, in einem - schwer genau zu fassenden, aber
grundsitzlichen — Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen.«!® Jedes Sprechen,
sofern es zwischen Einzelnen geschieht, setzt einen neuen Anfang, einen Anfang, der
als in dieser Weise absolut neuer weder berechnet noch zielgerichtet sein kann. Das
Gute spricht im Vertrauen, es spricht umwegig, verliert sich nicht auf den festgesetz-
ten Pfaden der Selbstverstindlichkeiten, es spricht an, ohne auszusprechen, es fragt
vielmehr und hort; ja — in gewisser Weise konnten wir versucht sein, solches Sprechen
ein Schweigen zu nennen.

16  Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus. In: dies.: Ich will verstehen: Selbstauskiinf-
te zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 20062, S. 72. (Im Folgenden zitiert als: Hannah
Arendt: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus.)

https://dol.org/10.14:361/9783839465622-002 - am 14.02.2028, 07:55:52. /dele A

33


https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14:361/9783839465622-002 - am 14.02.2028, 07:55:52.



https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

