
II. »… und damit auf das unheimlichste im Freien.«1

Einleitende Worte

Die Kunst fliegt um die Wahrheit, aber mit

der entschiedenen Absicht, sich nicht zu ver-

brennen. Ihre Fähigkeit besteht darin, in der

dunklen Leere einen Ort zu finden.

Franz Kafka: Nachgelassene Schriften und Frag-

mente II

Der Mensch ist ein Mensch ist ein Mensch ist ein Mensch …2 Was aber ist ein Mensch? Ein

Mensch ist – so könnte man schnell weitereilen – was er ist, ein Mensch eben. Einge-

pfercht in das enge Gewand seines Begriffs ist er ein Mensch unter vielen, bloß Mensch

unter all den anderen Menschen, die durch ihre Eigenschaften demselben Begriff un-

terworfen sind. Wie aber diesen einen Menschen dameinen, der da ist, wer er ist?

Nun, könnte der nächste Versuch der Abwehr lauten, was ein Mensch sei, ist doch

eine Frage der Anthropologie. Man möchte demnach geneigt sein, zu antworten: Ein

Mensch ist ein Wesen, dem diese oder jene Eigenschaften zukommen, die ihn dieser

oder jener Gattung zuordnen. Die Frage ist dann eine Frage der Anthropologie. Ich

möchte hier aber nicht auf die Frage hinaus, wie es um die Gattung Mensch bestellt

ist, sondern darauf, was es mit diesem einen Menschen auf sich hat. Der nächste Versuch

könnte nun darin bestehen, die Beschreibung in genauerer Weise vorzunehmen, ihn

in noch engere Kategorien zu bringen, um ihm alsdann näherzukommen. Womöglich

wäre diese Annäherung aber keine an dasWer, das ich mich hier zu suchen auf denWeg

gemacht habe, sondern nur eine an dasWas, an Kategorien also, die dem einen da nicht

näherbringen, sondern ihn vielmehr immer weiter entfernen, ihn aus dem Sichtfeld –

oder vielleicht überhaupt – verschwinden lassen.

1 Vgl. Paul Celan [1958]: Ansprache anlässlich der Entgegennahme des Literaturpreises der freien Hanse-

stadt Bremen. In: ders.: GesammelteWerke in sieben Bänden. Dritter Band: Gedichte, Prosa, Reden.

Berlin 2000, S. 186.

2 Von Gertrude Stein stammen die berühmten Zeilen: »Rose is a rose is a rose is a rose«. (Gertrude

Stein [1913]: Sacred Emily. In: dies.: Geography and Plays. Wisconsin 1993, S. 187. Auch Arendt weist

auf dieses Wort hin; vgl. dazu: Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 123.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002 - am 14.02.2026, 07:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Vom Schweigen des Guten

Was den einenMenschen aber als Einzelnen beschreibbar macht, was ihn auszeich-

net, lässt sich offenbar nur inEigenschaften angeben.Und doch –ganz gleich,wie präzise

auch immer – es bleibt so etwas wie ein Unbehagen: Ist es denn wirklich der Mensch,

dieser eine Mensch, den wir da in seinen eigensten Eigenschaften bestimmt haben?

Ist da wirklich so gar nichts, das diesen einen Menschen womöglich nicht bloß un-

terscheidet, sondern sogar zu einem absolut Verschiedenen, nicht in den Vergleich zu

Setzenden macht? Wenn dem so ist, was sollte das denn sein? Oder gar kein ›Was‹? Was

aber dann? Die Frage lässt ratlos zurück. Zugleich aber lässt sie uns auch keine Ruhe.

Was ist es denn mit diesem ›Was‹? Es gibt kein ›Etwas‹ ohne ›-was‹. Was nicht etwas

ist, das ist offenbar nichts und also nicht. Umgekehrt ist dasjenige, was etwas ist, auch

schon alles, was es gibt. In dieser Weise ist jedes Etwas durch ein Was bestimmt.

Dieser Sachverhalt lässt sich auch anders ausdrücken: Das Seiende ist nicht anders

denn als Geformtes. Ein jedes Erkennen ist uns das Erkennen einer Form: eines Umris-

ses, eines in irgendeinerWeise Unterschiedenen.Die Art von Form, um die es hier geht,

pflegt man sonst auch als Begriff zu bezeichnen, sofern man darunter nicht bloß das-

jenige versteht, was von einer Sache faktisch begriffen wird, sondern all das, was an ihr

überhaupt auch nur begreifbar ist. Das Was-Sein, die Form und der Begriff kommen in

diesem Sinne überein: Sie machen erkennen, was durch seine Eigenschaften von ande-

rem zu unterscheiden ist. Erst dieser Unterschied erlaubt es, die Dinge als Einzeldinge

zu erfassen und bildet so die Voraussetzung für ein Erkennen. Diese Unterscheidung

der Qualitäten der Dinge, die ihre Trennung erst ermöglicht, gilt uns jedoch bereits als

das Erkennen der Dinge selbst. Ein Erkennen aber, das auf Eigenschaften beruht, das

das Einzelne vergleicht und mit anderem, Ähnlichem zusammenstellt und als Gleiches

wertet, kann niemals zeigen, dass etwas ist. Es kann immer nur Qualitäten beschreiben,

aufzählen, einordnen: das Einzelne vergessen machen.

Was ist dieser eine Mensch aber außer ›seinem‹ Begriff, dem Begriff, der ihn un-

terordnet, der es ermöglicht, über ihn zu sprechen als ein Wesen, das wir Mensch nen-

nen? Was könnte er sein, wenn nicht Begriffe es auszudrücken vermöchten? Und wie

diesen nicht durch Sprache Fassbaren meinen, wenn der Mensch doch meinen immer

nur kraft der Sprache kann? Dieser Einzelne, der das Unbeschreibliche sieht und es als

unbeschreibbar, nicht fassbar empfindet, was bleibt ihm anderes, als es, indem er es

›unbeschreibbar‹ nennt, nur wieder zu bezeichnen? Was könnte er auch anderes tun?

Oder ist eine Sprache denkbar, die gegen die Grenzen des begrifflichen Sprechens an-

stürmt, sie womöglich niederreißt? Eine Sprache, die nicht nur Mittel ist, um die Dinge

einzufangen und festzusetzen, ohne zu erkennen, dass sie sie sind, und anstelle dessen

nur feststellt, was sie sind. Eine solche Sprache könnte sich den Einzelnen entgegen-

sprechen, sie könnte die absolut Verschiedenen erscheinen lassen, indem sie nach ihnen

fragt, indem sie sie als In-Frage-Stehende in gewisserWeise offenlässt. Ichmöchte hier

den Versuch wagen, nach den Menschen zu fragen, ohne bei ihrem Was-sein stehen-

zubleiben. Ein solches Fragen wird sich erheben müssen aus dem Zwischen der Form,

aus den Zwischenräumen der Sprache selbst.

Diesen zwei Spuren – der Frage nach der Menschlichkeit der Menschen und der Fra-

ge nach der Sagbarkeit des Einzelnen – werden meine Überlegungen folgen. Es sind

diese zwei Wege, die sich aus Hannah Arendts Frage nach dem Guten eröffnen: Das

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002 - am 14.02.2026, 07:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Einleitende Worte 29

Gute nämlich ist – im Gegensatz zum Bösen – das eigentlich Menschliche: »Ich bin in

der Tat […] der Meinung, dass das Böse immer nur extrem ist, aber niemals radikal, es

hat keine Tiefe, keine Dämonie. Es kann die ganze Welt verwüsten, gerade weil es wie

ein Pilz an der Oberfläche weiterwuchert. Tief aber, und radikal ist immer nur das Gu-

te.«3 Das Böse ist immer bloß äußerlich, in seiner Äußerlichkeit aber extrem, es kann

den Menschen in einer Weise ummanteln, dass es ihn vollkommen und bis aufs Äu-

ßerste verdeckt. Das Böse, das die Welt zur Wüste macht, macht die Menschen – die

sich als Menschen nur in dieser Welt zeigen können – zu einem Menschen, ver-wüstet

so auch die Menschen selbst, gleicht sie einander bis zur Unkenntlichkeit an. Dies ge-

schieht, wie auf den folgenden Seiten zu zeigen sein wird, indem das Einzelne – die

(je einzelnen) Menschen – zum Allgemeinen – demMenschen –, zum Selbstverständlichen

und Vergleichbaren erklärt wird.

Sind die Menschen einmal in einen Menschen geformt, sind die Anderen als Andere

nicht mehr vorstellbar, kann es sie in gewisser Weise nicht mehr geben: »Und das habe

ich eigentlich gemeint mit der Banalität. Da ist keine Tiefe – das ist nicht dämonisch!

Das ist einfach der Unwille, sich je vorzustellen, was eigentlich mit dem anderen ist.«4

Sich die Lage der Anderen vorzustellen – vielmehr sie sich überhaupt als Andere vorzu-

stellen –, ist in solcher Verwüstung kaum mehr möglich. Auch ist hier nicht von einem

Willen die Rede, der sich verweigert, sondern von der Willenlosigkeit, die nur noch ge-

schehen lässt. Das Gute also steht in einem Verhältnis zum Willen, zur Entscheidung,

es nicht einfach gut sein zu lassen, sondern immer wieder neu zu denken und zu urtei-

len. Dies heißt auch, dass jede Frage immer wieder neu gestellt, wieder und wieder

in die Frage zurück-gestellt werden muss; kein Urteil ist je gesprochen, immer wie-

der entsteht es zwischen den Menschen, die sich ihm stellen. Nur in diesem Denken

des Einzelnen liegt die Möglichkeit des Guten, die menschliche Möglichkeit des Neu-

anfangs und der Freiheit. In diesem Sinne ist die Frage nach dem Guten die Frage nach

der Menschlichkeit der Menschen.

Die Erfahrungen des letzten Jahrhunderts aber lassen solche Unsicherheit als Bedro-

hung erscheinen und den Wunsch nach endgültiger Antwort laut werden. So wächst

das Verlangen nach Selbstverständlichkeiten, die nicht mehr in Frage gestellt werden

müssen. Als eine solche Selbstverständlichkeit ist die Vorstellung eines natürlichen Ge-

schichtsverlaufs zu interpretieren; so liegt darin zum einen die beruhigende Sicher-

heit der Festsetzung, zum anderen das Gebot der Fügsamkeit gegenüber einem vor-

geschriebenen Verlauf, der nicht zu ändern und nicht aufzuhalten ist. Weiterhin »tritt

an die Seite der angeblichen Erbarmungslosigkeit der Natur oder Geschichte, die […]

menschliche Logik. Diese Logik […] überzeugt Menschen, die sich auf ihre Erfahrungen

nicht mehr verlassen wollen, weil sie sich mit ihnen in der Welt nicht mehr zurecht-

3 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem, S. 444. [Hervorhebung der Autorin.]

4 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit. Hannah Arendt – Joachim Fest: Die

Rundfunksendung vom 9. November 1964. In: Ursula Ludz/Thomas Wild (Hg.): Hannah Arendt, Joa-

chim Fest. Eichmann war von empörender Dummheit. Gespräche und Briefe. München 2013, S. 44.

(Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Eichmann war von empörender Dummheit.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002 - am 14.02.2026, 07:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Vom Schweigen des Guten

finden können.«5 Es ist dieses Mitgerissenwerden, das Hannah Arendt als ein wesent-

liches Kennzeichen der Totalitarismen des vergangenen Jahrhunderts beschreibt – ein

Immer-in-Bewegung-Bleiben, das mir auch heute noch lebendig scheint, in gewisser

Weise vielleicht vollends von den Ketten gelassen. »An die Stelle der Orientierung in

der Welt tritt der Zwang, mit dem man sich selbst zwingt, von dem reißenden Strom

übermenschlicher, natürlicher oder geschichtlicher Kräfte mitgerissen zu werden.«6

Die Unüberschaubarkeit der Welt lässt den Wunsch nach Erklärungen laut werden

und was zu Arendts Zeiten das unablässige Fortschreiten von Natur und Geschichte

übernehmen sollte, kann heute auf die in gleicher Weise machtvolle Entwicklung der

Technik übertragen werden. Ihr unablässiges Fortschreiten und das selbstverständlich

›Gute‹, das einer jeden Entwicklung zugeschrieben wird, eignet sich in gleicher Weise

zur Unterwerfung: Ihr reißender Strom zwingt in einen Zwang zur Verbesserung, der

die Frage aussetzen lässt, da in ihm die Richtung immer schon vorausgesetzt ist. Das

Bessere, in das sich das Gute zu steigern scheint, hat aber mit dem Guten wenig –

vielmehr nichts – gemein: Das Gute nämlich ist ja das gerade nicht Vergleichbare, das

hier in den Vergleich gezwungen werden soll. Fast will es scheinen, das Gute wolle sich

im Besseren selbst davonlaufen, sich in dem Sturm ein Heim suchen, den »wir den

Fortschritt nennen«7. Solches Sich-Anheimgeben aber muss eine Selbstverständlichkeit

bedeuten, eine Oberfläche, die die Welt als Im-Fortschritt-Begriffene ergreift und so

zum Verschwinden bringt. Diese Idee zwängt Geschichte und Menschen in eine Form,

die sie – einmal als ›Geschichte‹ und ›Mensch‹ benannt – erstarren lässt. Die Einzelnen

werden dargestellt, »als seien alle zusammengeschmolzen in ein grotesk-gigantisches

Einzelwesen«8: Die absolut Verschiedenen kann es nicht mehr geben, die Einzelnen

sind bloß einemögliche Form, ein bestimmter und bestimmbarer Typus ›desMenschen‹,

der auf ewig im Fortschritt begriffen ist. Arendt schreibt: »Im Fortschritt versteht der

Mensch sich als Exemplar der Gattung, nur das Menschengeschlecht schreitet fort.«9

Die Welt aber, von der Arendt spricht, entsteht und vergeht ausschließlich zwischen

den Menschen, diesen je Einzelnen, und kann so in einem für notwendig erklärten Ge-

schichtsverlauf nicht sein. Somit fängt die Geschichte der Menschen an, wenn die ver-

meintlich messbare, natürliche Geschichte ein Ende findet – sie fängt an, mit jeder

Geburt auf ’s Neue, da jede Geburt ein Anfang ist; so Anfang sein, das meint aber: nicht

bloß das Vorgefundene fortführen und in den gegebenen Strom sich einspeisen, son-

dern gerade den Abbruch und den Ausbruch wagen; so Anfang sein, das heißt: Aufhö-

ren auf ein Neues, das in der natürlichen Geschichte nicht angelegt war. Die scheinbare

5 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror.Wesen und Originalität der totalitären Herrschaft. In: dies.:

Kritische Gesamtausgabe, Sechster Band: The Modern Challenge to Tradition/Fragmente eines

Buchs. Hg. v. BarbaraHahn/JamesMcFarland. Göttingen 2018, S. 19. (Im Folgenden zitiert als: Han-

nah Arendt: Ideologie und Terror.)

6 Ebenda.

7 Walter Benjamin [1942]: Über den Begriff der Geschichte. In: ders.: Gesammelte Schriften I/2: Ab-

handlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 697f. (Im

Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte.)

8 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

9 Hannah Arendt [1967]: Denktagebuch (1950-1973), Erster Band, S. 662f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002 - am 14.02.2026, 07:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Einleitende Worte 31

Kontinuität wird durchbrochen durch »die Geburt jedes neuen Menschen, der in die-

ses Zusammenleben hineingeboren wird, weil mit jeder neuen Geburt ein neuer Anfang,

eine neue Freiheit, eine neue Welt anhebt«10.

Ein Fragen nach den Menschen, das jetzt fragt und nur in der Frage ist, wird »weder

dem Vergangenen anheimfallen noch dem Zukünftigen«; es wird »ganz gegenwärtig«11

sein. Solche Gegenwärtigkeit, die mit der Frage nach denMenschen immer wieder aufs

Neue anhebt, kann sich auf keine Selbstverständlichkeit, auf keine Vergleichbarkeit und

keine Kategorie verlassen; ein wirkliches Fragen muss mehr Hören als Sprechen sein,

muss »in jene große Stille hineinhorchen«12, die jedes wirkliche Fragen eröffnet. Die

Frage nach dem Guten also möchte ein Streben nach dem Besseren und Besten nicht

bewerten, sondern vielmehr durch solches Fragen auch die Frage in den Raum stellen,

was wir verlieren – vielmehr: wen wir verlieren – wenn wir es nicht mehr wagen, die

Frage nach den Menschen zu stellen. Über Arendts Begriff des Bösen ist viel, über den

des Guten hingegen kaum gesprochen worden.13 Im Folgenden wird zu zeigen sein,

inwiefern es gerade diese Frage ist, um die Arendts Schriften – ihre Versuche zu verstehen

– kreisen.

Die sprachlichen Unterscheidungen, die sich als Denkwege durch Arendts gesam-

tes Werk ziehen, trennen auf, eröffnen Lücken und auf diese Weise Zugänge zum Zwi-

schenraum des Fragens. Wenn das Politische nicht einfach in das Soziale verwandelt

werden kann –was heißt dannPolitik?Wenn dasHandeln nicht einfach eine irgendwie zu

unterscheidende Art des Herstellens ist –was heißt dannHandeln? Dem entspricht letzt-

lich auchMaryMcCarthys berühmter Satz,mit dem sie in Bezug auf Arendts Scheidung

des Politischen vom Sozialen fragt: »Was eigentlich soll jemand auf der öffentlichen

Bühne, im öffentlichen Raum noch tun, wenn er sich nicht mit dem Sozialen befasst?

Was bleibt da noch?«14 Auf diese Weise werden die bestehenden Begriffe immer wieder

aufs Neue in Frage gestellt, keine Zuweisung ist je endgültig. Hier erst ist Raum für

das Gute, das in einem Sprechen zwischen Menschen sich nur dann zeigen kann, wenn

diese sich in der Frage begegnen, deren Antwort sie nicht bereits zu kennen glauben.

Das Böse zeichnet sich durch solch bereits beantwortetes Fragen aus, es bewegt sich

innerhalb von Klischees und Wiederholungen, es ist so das ewig Alte und Unveränder-

bare, das nichts mehr will, das nur noch geschehen lässt. So ist es niemals »Resultat

10 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16.

11 Diesen Ausspruch Karl Jaspers’ stellt Arendt ihrem Totalitarismus-Buch voran: Hannah Arendt:

Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, totale Herrschaft.München

19965, S. 5.

12 Martin Heidegger [1937-38]: Grundfrage als geschichtliche Besinnung. In: ders.: Gesamtausgabe, II.

Abteilung, Vorlesungen 1923-1944, Band 45: Grundfragen der Philosophie, Ausgewählte ›Proble-

me‹ der ›Logik‹. Frankfurt a.M. 19922, S. 44.

13 Die einzige Ausnahme bildet ein Buch Eva von Redeckers, das sich mit Arendts Moralphilosophie

befasst. (Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten. Hannah Arendts Moralphilosophie. Berlin

2013; im Folgenden zitiert als: Eva von Redecker: Gravitation zum Guten.)

14 Mary McCarthy [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto. In: Hannah Arendt: Ich will

verstehen. Selbstauskünfte zu Leben undWerk. Hg. v. Ursula Ludz. München 20062, S. 90.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002 - am 14.02.2026, 07:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Vom Schweigen des Guten

des bösen Willens, der das Böse um des Bösen willen will […], das Unheil kommt aus

der Verflachung«15.

Es ist diese Neufassung des Bösen, die etwas über das Heute sagen kann, die di-

rekt in die Gegenwart hineinspricht: Die Vermassung, die Aus- und Zurichtung auf das

eine Gleis des Selbstverständlichen, die dieses Böse hervorbringt, zeigt sich jetzt als

Voraussetzung und Folge der Verflechtung jenes den gesamten Erdball umspannenden

Wirtschaftssystems mit einer zunehmend ›vernetzten‹ Kultur. Obwohl so viel wie nie

über die Notwendigkeit eines Wachstums diskutiert wird, betrachten wir heute Pro-

dukte und Menschen weiterhin – möglicherweise so sehr wie nie zuvor – als unend-

lich Vergleich- und Verbesserbare. So halten sich die Menschen nicht mehr nur durch

den Kauf besserer Produkte für aufwertbar, sondern auch durch den Erwerb von imma-

terieller Weiterentwicklung, die hin zu einem besseren oder höheren Selbst führen soll.

Die sogenannten Sozialen Medien befördern durchaus nicht Vielheit und Individua-

lität, vielmehr werden sie im Gegenteil zu Vergleichs-Portalen oder -Fenstern, deren

Ausblick auf das Immer-Gleiche geht. Sogar die geteilte Welt selbst ist nicht mehr ein-

zigartig, sondern scheint uns heute durch eine andere – eher noch: durch tausendfach

›geteilte‹ virtuelle Realitäten – ersetzbar.

Diese Entwicklung zeichnet sich auch in dem ab,waswir heute unter einerMeinung

verstehen: die eingehegte Vervielfältigung des eigenen Standpunkts, der so wenig als

möglich hinterfragt werden soll, steht er doch in dauerhaftem Konflikt mit scheinbar

unvereinbaren anderen Meinungen sowie immer weiter reichendem wissenschaftlich

Beweisbarem. Politische Urteilsfindung meint heute vielmehr Einordnung in Gruppie-

rungen, als dass es im Arendt’schen Sinne bedeutete, im gemeinsamen Gespräch das

Neue denkbar werden zu lassen. Es wird sich im Laufe meiner Ausführungen zeigen,

dass es am Ende weniger entscheidend ist, was eine vereinheitlichende Gruppe an-

strebt, sondern dass die Gefahr viel eher darin liegt, dass sie überhaupt nur noch strebt,

und nicht mehr fragt. Denn auch darin zeigt sich die Tendenz zur Vermassung, dass un-

sere Zeit die Politik nur noch als ein Mittel betrachtet, der je eigenen Position zum Sieg

zu verhelfen, während die Möglichkeit, sie im Sinne Arendts als einen Ort der Frage zu

betrachten, die den Anderen Raum schafft, gänzlich in den Hintergrund tritt.

Ich werde mich diesen Fragen sowohl über Hannah Arendts als auch über Walter Ben-

jamins Gedankenwege zu nähern suchen, da sie gemeinsam das hier Entscheidende

beleuchten können: Für beide muss die Frage nach dem Guten und dem Bösen in der

Sprache selbst liegen. Wenn das Böse in der Verallgemeinerung des absolut Einzelnen

liegt, wie könnte dann eine Sprache sprechen, die diesem Einzelnen entspricht? Es wird

sich zeigen, dass sich für beide dies Einzelne als auf die Vielen angewiesen erweist, wie

auch umgekehrt Vielheit nur als aus wirklich Einzelnen bestehend denkbar ist. Diemei-

nes Erachtens wichtigste Gemeinsamkeit zeigt sich aber in einem weiteren Schritt: Das

Gute ist letztlich einzig denkbar in einem Zwischen, das ich auf verschiedenen Wegen

zu umkreisen versuchen werde. Das Böse liegt – so wird sich zeigen – gerade in einer

Sprachlosigkeit, der ich alsdann drei Sprechweisen entgegenzustellen gedenke, die dem

Bösen in diesem Sinne entgegenstehen können, die die Möglichkeit einer zwischen-

15 Hannah Arendt [1963-64]: Denktagebuch (1950-1973), Zweiter Band, S. 623.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002 - am 14.02.2026, 07:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Einleitende Worte 33

menschlichen Welt eröffnen: Ich werde also in drei sprachlichen Schritten vorgehen,

indem ich mich dem Denken, dem Urteilen und dem Erzählen als Erscheinungen des

Guten zuwende.

Das Böse beendet das Fragen nach dem Menschen, es sagt: Der Mensch ist, was er

ist. An dieser Stelle des Abbruchs der Frage nun setzt das Gute an, setzt es dem En-

de einen Anfang entgegen, indem es nach dem Wer zu fragen wagt. Das Gute ist an

sich schon Neuanfang, kann nur als solcher überhaupt in Erscheinung treten und ist so

immer ein Wagnis. »Und nun würde ich sagen, daß dieses Wagnis nur möglich ist im

Vertrauen auf die Menschen. Das heißt, in einem – schwer genau zu fassenden, aber

grundsätzlichen – Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen.«16 Jedes Sprechen,

sofern es zwischen Einzelnen geschieht, setzt einen neuen Anfang, einen Anfang, der

als in dieser Weise absolut neuer weder berechnet noch zielgerichtet sein kann. Das

Gute spricht im Vertrauen, es spricht umwegig, verliert sich nicht auf den festgesetz-

ten Pfaden der Selbstverständlichkeiten, es spricht an, ohne auszusprechen, es fragt

vielmehr und hört; ja – in gewisser Weise könnten wir versucht sein, solches Sprechen

ein Schweigen zu nennen.

16 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprächmit Günter Gaus. In: dies.: Ich will verstehen: Selbstauskünf-

te zu Leben undWerk. Hg. v. Ursula Ludz. München 20062, S. 72. (Im Folgenden zitiert als: Hannah

Arendt: Fernsehgespräch mit Günter Gaus.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002 - am 14.02.2026, 07:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465622-002 - am 14.02.2026, 07:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

