3. BewuBtseinsphilosophie und ihre Folgen:
Foucaults methodischer Ansatz

In der Interpretation der Ordnung der Dinge habe ich bisher unter-
stellt, daB Foucault eine Kritik der Vermischung von empirisch
und transzendental vornimmt und daB er diese - von Kant gesetzte
und im anthropologischen Denken vergessene - Differenz ein-
klagt.! Doch es bleibt merkwiirdig unentschieden, ob der Vorwurf
der ‘Vermischung’ nicht nur ein Mittel ist, ob Foucault diejenige
Trennung, die von Kant immerhin zur Rettung der Metaphysik
eingefiihrt wird, neu etablieren oder seinerseits aufheben mochte.
Es ist Foucault von vielen Seiten und mit ganz verschiedenen
Argumenten vorgeworfen worden, er selbst bleibe in den Doppeln
des modernen Denkens verfangen, er folge weiterhin dem Muster
einer Subjektphilosophie, nur dal jetzt der Diskurs, oder die
Macht an die Stelle der transzendentalen Synthesis getreten sei.?
Ich mochte mich dieser Auffassung in vorsichtiger und in an-
ders akzentuierter Weise anschlieBen. Vorsicht scheint mir deshalb
geboten, weil sich die beliebte Argumentationsfigur, ein Denken
verfalle selbst dem, was es zuvor Kkritisierte, auf fast alles anwen-
den 148t und dazu neigt, die Intention der Kritik nachtrdglich zu
nivellieren. Die Akzente mochte ich anders setzen, weil es mir
nicht darum geht nachzuweisen, wie Foucault sich selbst in den
Doppeln des modernen Denkens verstrickt, dem Schicksal der
Humanwissenschaften erliegt, heimlich ein ‘Subjekt’ wieder ein-
fiihrt oder versteckte BewulBtseinsphilosophie betreibt. Es geht mir
vielmehr darum zu zeigen, wie die Methode des radikalen Hi-
storisierens ein erkenntnistheoretisches Verfahren wiederholt und
in der Einebnung des Unterschiedes von Historischem und Syste-

! Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 1.

2 Vgl. z. B. Dreyfus/Rabinow 1987: 116ff, Habermas 1986: 322ff; Honneth 1989:
142; Prucha 1990: 86, 91; Frank 1983: 181, 239 (s. a. 141, 204ff); Visker 1991:
86.

181

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

matischem zu einem ‘Monismus’ fiihrt, der strukturell demjenigen
gleicht, der aus der aufgehobenen Trennung von empirisch und
transzendental resultierte.

3.1. Phdnomenologische und metaphysikkritische Reduktion

Wir hatten gesehen, auf welche Weise die existentialistische For-
mel von der Existenz als Essenz der empirisch-transzendentalen
Verdoppelung entspricht und dafl die Formel zu einem guten Teil
auch einem ‘nietzscheanischen’, metaphysikkritischen Impetus ge-
schuldet war: Es ging gegen die ,,Hinterwelten®, gegen die Vor-
stellung einer beharrlichen Substanz oder eines vorgingigen We-
sens als Bedingung und Formprinzip der Existenz des Menschen.
Sartre hat dieses metaphysikkritische Motiv mit der phdnomenolo-
gischen Formel der Reduktion von Sein auf Erscheinen zu-
sammengedacht. Diese Engfithrung ist durch die Ambivalenz des
Seinsbegriffs begtinstigt,’ doch sie ist auch darin begriindet, daB3 es
in beiden Reduktionen, der phdnomenologischen vom Sein aufs
Erscheinen und der antimetaphysischen vom Wesen aufs Sein (als
Seiendes) um die Aufhebung derjenigen Differenz geht, die einem
Abbildrealismus bzw. einer einfachen Korrespondenztheorie der
Wabhrheit als Grundlage dient. Nur wer einen Unterschied zwi-
schen Sein und Erscheinen annimmt, kann auf die Idee kommen,
es gebe ein beharrliches, ‘eigentliches’ Etwas, das ‘hinter’ der Er-
scheinung liegt und sie verursacht.* Nietzsche bestreitet diesen
Unterschied, Husserl klammert ihn methodisch aus. Beide folgen
Kant darin, daB sie behaupten, Erscheinungen seien keine ,,Dinge
an sich®. Doch im Gegensatz zu Kant, dessen Argument gegen den
naiven Realismus wie gegen den metaphysischen Dogmatismus

3 Sein und Erscheinen* war mit ,Wesen und Sein* gleichgesetzt; s. diese Arbeit
Teil 2, Kap. 2.3

4 Ob nun die Dinge Erscheinungen von Ideen oder unsere Wahmehmungen Er-
scheinungen der Dinge sind: Das Grundmodell der Korrespondenz funktioniert im
platonisch-metaphysischen wie im einfachen wahrnehmungstheoretischen Denken
auf ghnliche Weise. Die Gemeinsamkeit der phinomenologischen und der meta-
physikkritischen Reduktion besteht also in ihrer Aufhebung eines entweder er-
kenntnistheoretischen oder metaphysischen ,,naiven“ Realismus.

182

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gerade im Beharren auf der Unferscheidung von ,.Ding an sich*
und Erscheinung liegt, tendieren phinomenologische und meta-
physikkritische Reduktion dahin, diesen Unterschied auf ver-
schiedene Weise zu nivellieren.

Wenn, wie oben geschehen, die phanomenologische Epoché als
ein Wegstreichen der systematischen Stelle des ,,Ding an sich in-
terpretiert werden kann, so erinnert diese Bewegung in gewisser
Weise an Nietzsches Polemik gegen die Subjekt-Substanz, in der
die ,,Dinge an sich*s abgeschafft werden sollen:

... €s gibt kein solches Substrat; es gibt kein ‘Sein’ hinter dem Tun,
Wirken, Werden; ‘der Téter’ ist zum Tun bloB hinzugedichtet - das Tun
ist alles. [...] unsere ganze Wissenschaft steht noch ... unter der Verfiih-
rung der Sprache und ist die untergeschobenen Wechselbilge, die
‘Subjekte’ nicht losgeworden (das Atom zum Beispiel ist ein solcher
Wechselbalg, insgleichen das Kantische ‘Ding an sich’)...*

Diese Identifizierung von Ursache und Wirkung, Sein und Tun ist
eine produktivistisch gefalite Variante der erkenntnistheoretischen
Reduktion des Seins aufs Erscheinen: sie folgt demselben Muster,
demzufolge nichts auflerhalb des Wahrnehmbaren, ‘Wirk-lichen’,
Ausdriicklichen gelten kann. Natiirlich ist Nietzsche kein Erkennt-
nistheoretiker, Realitdt ist ihm nicht das Erscheinende fiir ein
wahrnehmendes Subjekt, doch seine Kritik an der Substanzmeta-
physik widre ohne Kants , kopernikanische Wende“ nicht moglich
gewesen. Sie scheint deren, in der Nachfolge Kants bewuBtseins-
idealistisch iibersteigerten, Prinzipien zu folgen und sie in eine
‘Ontologie’ zuriickzufiihren: Aus der Unerkennbarkeit der Dinge
an sich wird deren Inexistenz, aus der Konstitution der Gegenstén-
de durchs Subjekt wird deren (Selbst-)Produktion im Prozef3 der
Erméchtigung des Willens; in beiden Fillen bleibt an den Gegen-
stinden kein - sei es realer, sei es metaphysischer - ‘Uberschuf3’.

In diesem Sinne ist es einleuchtend, wenn Deleuze behauptet,
Nietzsche iibernehme und radikalisiere das Kantische Projekt der

5 Ding an sich* ist hier, dhnlich wie der Begriff des Seins, in doppelter Perspekti-
ve gesehen, als empirische Realitét des Gegenstandes unabhingig vom Erscheinen
(auf diese bezieht sich die phanomenologische Reduktion), und als ,,Realitdt im
Sinne metaphysischer Wesenheit (auf sie bezieht sich die Reduktion Nietzsches).
Beide Aspekte sind im Kantischen Begriff des ,,Dings an sich“ enthalten (s. Nou-
mena in negativer und in positiver Bedeutung, KrV B 307f).

6 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral: Abs. 13, 236.

183

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vernunftkritik’ und wenn Heidegger in Nietzsche den Vollender
derjenigen Metaphysik sieht, die Sein als Vorgestelltheit begreift.?
Anlehnend an eine vielzitierte Formulierung Riccers konnte man
sagen, daB die metaphysikkritische Reduktion von Sein auf Tun
wie ein ,,Subjektivismus ohne Subjekt” erscheint.?

Nietzsches Kritik an den ,,Hinterwelten® zielt auf den substanti-
ellen Schein, den Allgemeinbegriffe produzieren, den Schein, es
gebe das in ihnen Ausgedriickte als ein Wesentliches, als eine Art
‘hoherer’ und beharrlicher Entitat hinter den wechselnden Gege-
benheiten. Gegen die drei Unterstellungen: das Wesentliche sei
wahrer (‘hoher’), es sei zeitlos (beharrlich) und es sei etwas
(substantiell) geht Nietzsche vor, indem er die diesem Denken zu-
grundeliegenden Dualismen unterlduft; und da es ihm letztlich um
die Umkehrung der in der Zweiteilung angelegten Wertung geht,
16st er das beharrliche Sein in Werden, die Wahrheit in Interpreta-
tion auf. Weil Nietzsche jene drei Unterstellungen zusammen aus-
merzen will, tendiert sein ‘Monismus’ dazu, mit der substantiell
verstandenen auch die begriffliche, bloB formale Unterscheidung
zwischen Ding an sich (Wesen) und Erscheinung aufzuheben. Eine
begriffliche Unterscheidung, an der Kant noch festgehalten hatte
und die als Differenz auch Hegels System bestimmt, obwohl Hegel
- wie Nietzsche - das Sein in Werden auflost. Nietzsches kritisches
Verfahren liegt in der Reduktion von Dualismen, und so fiihrt er
alles aufeinander zuriick, was - ihm zufolge - in ‘ideologischer’
Absicht als verschieden gesetzt wurde: die Seele auf den Korper,
die Logik auf die Psychologik, die Gesetze auf die Gesetzspre-
chung, die Wahrheit auf die Macht.

7 Vgl. Deleuze, Nietzsche et ... : 58f, 96ff. Am deutlichsten tritt das Kantische Er-
be wohl in Nietzsches Perspektivismus, der Auffassung von ,,Weltsein als blofiem
Ausgelegtsein“ hervor (s. Jaspers, Nietzsche, 1974: 290).

8 Heidegger, Der europdische Nihilismus: 173ff, - Zu einfach scheint es aller-
dings, den ,,Willen zur Macht* einlinig als Substitut des Subjekts oder als neues
metaphysisches Prinzip zu lesen. Vgl. dazu Miiller-Lauter, Nietzsches Lehre vom
Willen zur Macht, 1974.

9 Ricoeur hatte den Strukturalismus als einen ,,kantisme sans sujet transcendental*
bezeichnet (Ricoeur, Structure et hermeneutique, 1963: 618).

184

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2. Das Verhdiltnis von Diskurs und Gegenstand.: eine neue
Epoché

Nun hat Foucault genau diesen metaphysikkritischen Impuls fiir
seine Analyse der Wissenssysteme fruchtbar gemacht. Er iiber-
nimmt - nicht ganz ungebrochen - Nietzsches Verfahren einer Re-
duktion in kritischer Absicht. Die ‘Wende’ seiner Theorie, die zu-
gleich die Abwendung von einem existential-phdnomenologischen
Denken bedeutet, besteht ja darin, nach und nach alle substantiel-
len Vorstellungen vom Gegenstand eines Wissens oder einer Wis-
senschaft fallenzulassen, sie nicht mehr ‘an sich’, sondern als von
und in den Wissenschaften erst produzierte Objekte zu begreifen.
Im Ubergang der beiden Fassungen von Maladie mentale und im
Verlauf von Wahnsinn und Gesellschaft gibt Foucault sein ur-
spriingliches Projekt auf, die Wissenschaftlichkeit der Psychologie
fundieren zu wollen, weil er zu der Einsicht gelangt, daB3 es nicht
die unzureichenden begrifflichen Mittel sind, die die Psychologie
daran hindern, ihren Gegenstand zu erkldren, sondern die Tatsa-
che, daB sie ihn selber herstellt.!® Die Kritik an der Psychologie
besteht darin, den Unterschied zwischen ,,Wahnsinn“ und
,,BewuBtseinsformen von Wahnsinn“ zum Teil aufzuheben, die
Geisteskrankheit so weit zu ,.entsubstantialisieren®, daf3 sie nicht
einmal mehr als ein beharrliches Phdnomen bezeichnet werden
kann, das verschiedene Epochen verschieden deuten.!! Das Prinzip
,kein Téter hinter der Tat*“ motiviert weiterhin das Bestreben, nur
,,Oberflichenwirkungen zu untersuchen, sich gegen den ausle-
genden Kommentar und eine Hermeneutik des Sinns auszuspre-
chen und sich auf die Beschreibung diskursiver Ereignisse zu be-
schréanken.

Ahnlich wie bei Sartre verquickt sich bei Foucault der nietz-
scheanische Impetus mit der Figur der phdnomenologischen Re-
duktion, denn wenn nicht die ‘Objekte’, sondern blo3 das Wissen

10 vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 3.2.

11 Spater reformuliert Foucault seinen Gedanken deutlicher, wenn er schreibt, die
Geisteskrankheit sei ,,durch die Gesamtheit dessen konstituiert worden, was in der
Gruppe all der Aussagen gesagt worden ist, die sie benannten ...“ (AW 49). In den
verschiedenen psychopathologischen Diskursen sind es ,,nicht dieselben Krank-
heiten, um die es sich ... handelt; es sind nicht dieselben Irren, um die es geht*
(AW 50).

185

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

iber Objekte betrachtet wird, ist auch die Parallele zum bewuft-
seinsphilosophischen Ansatz nicht zu iibersehen. Zu Recht be-
zeichnen Dreyfus/Rabinow die Archdologie als eine Ra-
dikalisierung der Phdnomenologie Husserls,'? und interessanter-
weise hitte Husserl auch selbst gerne den Ausdruck Archiologie
fur sich in Anspruch genommen."> Wenn die Diskursanalyse keine
Geschichte des Referenten schreiben und ,sich génzlich der
‘Dinge’ enthalten* will [,,se passer des ‘choses’,,] (AW 72/AS 65),
wenn sie das ,,Vorhaben einer reinen Beschreibung der diskursi-
ven Ereignisse [description des événements discursifs]“ (AW
41/AS 38f) als den Horizont ihrer Untersuchung angibt, so klingt
das wie der erneute Vollzug einer Epoché. Schon in der Geburt
der Klinik fragt Foucault:

,»Wire nicht eine Diskursanalyse moglich, die in dem, was gesagt worden
ist, keinen Rest und keinen Uberschuf}, sondern nur das Faktum seines hi-
storischen Erscheinens voraussetzt?'4

Es geht darum, die Dokumente in Monumente zu verwandeln
(AW 15), die Diskurse als Ereignisse, als eine eigene Materialitét
gelten zu lassen und zu beschreiben.!® Doch verfahrt Foucault da-
mit nicht nach derselben Logik, die die Phdnomenologie veran-
laBte, den in der Epoché gesetzten Unterschied zwischen Ding und
Phidnomen zu vergessen und die Phdanomene fiir Dinge zu halten?
Neigen nicht Foucaults Texte dazu, nachdem sie den Diskurs zum
Gegenstand erhoben haben, im Umkehrschluf die Gegenstédnde als
Diskurse zu behandeln?

Mit der ihm eigenen Vorsicht hiitet sich Foucault, eine direkte
Identitdt von Gegenstand und Diskurs zu behaupten, er leugnet
den Unterschied nicht, aber er tut auch wenig dazu, ihn zu thema-
tisieren. Zwar sei es durchaus moglich ,,eine Geschichte des Refe-
renten” zu schreiben (AW 72), zwar gebe es ,,primére oder wirkli-
che Beziehungen® neben den diskursiven (AW 69), allein sie in-
teressieren nicht: Weil der Diskurs nicht in seiner Zeichen-

12 Dreyfus/Rabinow 1987: 118.

13 Husserl hat immer bedauert, daB ein das Wesen der Philosophie wahrhaft tref-
fender Ausdruck von einer positiven Wissenschaft schon besetzt sein, der Aus-
druck: Archiologie“ (Fink, Das Problem der Phdnomenologie ... : 199).

14 Die Geburt der Klinik, 1988: 15.

15 Vgl. z. B. AW 72ff, Die Ordnung des Diskurses, 1991: 14, 31,33 u. a.

186

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

funktion, sondern als eine eigenstindige ‘Entitdt’ betrachtet wer-
den soll, scheint es methodisch nicht relevant, die Ebenen von
Diskursivitdt und Sein auseinanderzuhalten. Genau das macht den
eigentiimlichen Stil von Foucaults Texten aus, den unklaren Status
seiner Aussagen. Nie ist ganz sicher, ob er nur in indirekter Rede
einen bestimmten Diskurs mimt oder ob er eine generell zu lesen-
de ‘Wahrheit’ ausdriickt. Nie ist klar auszumachen, ob Termini
wie Wahnsinn, Tod, Mensch, Sexualitit, nur eine historische Er-
fahrung oder ein iiber die Epoche hinausgehendes Faktum als
Grundlage der Erfahrung bezeichnen. Wenn es z. B. heifit, es sei
,,von entscheidender ... Bedeutung fiir unsere Kultur, daB ihr erster
wissenschaftlicher Diskurs tiber das Individuum seinen Weg iiber
den Tod nehmen muBte®,'¢ 146t sich der Begriff ,,Tod* zugleich als
Konkretum (der faktische Tod), als Abstraktum (die Sterblichkeit)
und als Interpretament (die spezifische Erfahrungsweise des To-
des) lesen.

Dieses ‘In-der-Schwebe-Halten” 148t sich auch deutlich am
Thema Sexualitdt in Der Wille zum Wissen aufzeigen. Foucault
rdumt ein, daB seine ,,Analyse der Sexualitit als politisches Dispo-
sitiv nicht die Ausschaltung des Korpers, der Anatomie, des
Biologischen bedeute (WW 180), aber er vermeidet eine nahelie-
gende Unterscheidung, die ,Sexualitdt“ zwar als Effekt von
Machtdispositionen anerkennen wiirde, nicht aber ,den Sex“
selbst, der als ein Allgemeines, als Zentrum der Sexualitdt das ist,
worauf Macht sich richtet und deshalb nicht selbst Machteffekt
sein kann. Diesen ,,Sex“ nennt Foucault eine ,fiktive Einheit*
(WW 184), ein ,,imagindres Element* (WW 186), d. h., er entlarvt
ihn als genau jene metaphysische Hinterwelt, die uns dazu verlei-
tet, etwas Wahres und Eigentliches erkennen zu wollen.!” In der
Trias <Korper - Sexualitédt - Sex> ist ‘Sex’ von Foucault in seiner
wahrheitsverbiirgenden Funktion eines Allgemeinen ausgestri-
chen, und die Elemente ‘Korper’ und ‘Sexualitdt’ sind so iiberein-
andergeschoben, daB} sie in ihrer unaufhebbaren Verbindung keine
Differenz mehr bilden. Mit der ,,Geschichte der Sexualitit auf dem
Niveau der Kérper (WW 181), hat Foucault, wie in der Untersu-

16 Die Geburt der Klinik: 207.
17 Vgl. WW 187.

187

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

chung von Diskursen, Epistemen, Praktiken, eine Art ‘Mittel-
region’ etabliert, in der jetzt Biologisches und Historisches verwo-
ben und die Dualitdt von Sein und Erscheinen vollstiandig aufge-
16st ist.

In seiner Diskursanalyse geht es Foucault darum, den Gegen-
satz zwischen den ,,Dingen* und den ,,Worten* zu unterlaufen,'
gleichzeitig nutzt er diesen Gegensatz aber, um eine Zweideutig-
keit herzustellen. Seine Aussagen miissen einen unklaren Status
besitzen, weil sonst die Beschreibung eines Diskurses nicht zu-
gleich dessen Inhalte diskreditieren konnte. Hétte Foucault die
Aspekte von ‘Gegenstand’ und ‘Diskurs iiber den Gegenstand’ ge-
nau geschieden, so wiirde sich seine Analyse nicht - wie beabsich-
tigt - von herkdmmlicher Mentalitits- und Ideengeschichte unter-
scheiden. Ginge er umgekehrt von der Identitdt der Aspekte
‘Gegenstand’ und ‘Diskurs iiber den Gegenstand’ aus, verlore sei-
ne Analyse ihren kritischen Charakter. Nur die konsequente
‘Vermischung’ dieser Ebenen sichert ihm seine Radikalitét, nur
weil seine Begriffe zweideutig Konkreta und Wissenskonzepte
treffen, konnten Sitze wie ,,der Mensch ist eine Erfindung® solch
heftige Kontroversen auslosen. Diese strategische Ambivalenz
durchzieht die meisten Schriften Foucaults und trégt nicht uner-
heblich zu ihrem kritischen Effekt bei. Ich werde an anderer Stelle
noch darauf eingehen.!®

Die Beschrankung auf das faktische Erscheinen dessen, ,,was ge-
sagt worden ist, erinnert deutlich an Husserls Verfahren, und wie
dieser nach vollzogener Reduktion von den Phianomenen wieder
als von objektiven Gegenstanden spricht, so spricht Foucault von
den diskursiven Tatsachen als einfachen Tatsachen. Wie fur die
Phianomenologie lieBe sich auch hier eine ‘Ontologisierung’ in der
Theorie beschreiben; die methodische Einschrankung auf das Ge-
sagte jedenfalls fithrt zur Etablierung eines neuen ‘Seins-
bereichs’,20 und sie gibt sich als Setzung einer Immanenz:

18 vgl. AW 74.

19 Vgl. Einleitung und SchluBteil dieser Arbeit.

20 Das ,,Sein der Sprache* ist bei Foucault immer als ein Konkurrenzunternehmen
zum ,,Sein des Menschen* aufgefaBt; sei es systematisch: ,,... das Sein der Sprache
kommt fiir sich selbst nur im Verschwinden des Subjekts zur Erscheinung® (Das

188

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,Man suche also nicht danach, vom Text zum Denken, vom Geschwitz
zum Schweigen, vom AuBeren zum Inneren ... von der oberflichlichen
Vielfalt zur tiefen Einheit iiberzugehen. Man bleibt in der Dimension des
Diskurses.” (AW 112)

Wo die Diskursanalyse Gegenstinde als Wissensformationen auf-
faBt bzw. sie als diskursiv erzeugte versteht, sind ihre Ahnlichkei-
ten zur Bewufltseinsphilosophie offensichtlich. Einige Kommen-
tatoren sehen nach der Archdologie des Wissens eine ‘Kehre’ in
Foucaults Denken, weil fortan die Grundlegungsverhéltnisse um-
gekehrt und in der Ausarbeitung einer Machttheorie nicht mehr
gesellschaftliche Praktiken auf Diskurse, sondern Diskurse auf sie
bedingende gesellschaftliche Praktiken zuriickgefiihrt werden.?!
Konnte man hier immer noch von einer Parallele zum bewuft-
seinsphilosophischen Ansatz sprechen?

Mit einiger Vorsicht wiirde ich sagen: ja. Was die Parallele
ausmachte, war nicht nur die Beschrankung auf ‘ideale’ Gebilde
wie den Diskurs und kognitive Formationen, es war vor allem ein
mit der Ablehnung eines ‘wirklichen’ (wahren) Referenten einher-
gehendes Immanenzprinzip. Wenn es nun in den spéteren Werken
nicht mehr um die blof diskursiv erzeugte Wirklichkeit, sondern
um das vermeintlich realere, ,,dickere Gewebe der nicht-diskursi-
ven Praktiken“ geht, so ist einerseits zu bedenken, da3 Foucault
auch den Diskurs als Praktik, als eine eigene Seinsweise aufgefafit
hat und daf} er hier wie in spéteren Texten einem Prinzip folgt,
demgemiB es nichts jenseits der Interpretation gibt.22 Die Macht-
formationen sind praktizierte, ‘materiale’ Interpretationen, das
bewuBtseinsphilosophische Konstitutionsparadigma scheint nun in
ein Produktionsparadigma iiberfiihrt.??

Denken des AufSen: 48) oder historisch: ,,... niemals in der abendlédndischen Kultur
[haben] das Sein des Menschen und das Sein der Sprache zusammen existieren
koénnen“ (OD 408).

21 Vgl. Habermas 1986: 315; Fink-Eitel 1989: 64; Dreyfus/Rabinow: 127, 131f.
Rudi Visker sieht in Uberwachen und Strafen den Riickgriff auf eine ,,Geschichte
des Referenten®, Visker 1991: 142.

22 Vgl. auch Foucault, Nietzsche, Freud, Marx, 1967: 189ff.

23 Am Beispiel des Konstruktivismus und der neueren feministischen Diskussion,
die sich z. T. stark auf Foucault bezieht, habe ich die Parallele zwischen einem er-
kenntnistheoretischen Konstitutions- und einem gesellschaftstheoretischen Pro-
duktionsgedanken genauer expliziert; s. Roedig, Ding an sich und Erscheinung.
Einige Bemerkungen zur theoretischen Dekonstruktion von Geschlecht, 1994.

189

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mit dem Hinweis auf diese Parallele soll weder gesagt sein, daf
Foucault BewuBtseinsphilosophie betreibe, noch da8 sein Macht-
begriff ,aus dem Repertoire der BewuBtseinsphilosophie selber
entnommen“ sei und deshalb keinen Ausweg aus der Subjektphi-
losophie bieten konne.?* Es ist lediglich ein bewuBtseinsphiloso-
phischer Gestus des Ausschlusses, den Foucault - via Nietzsche -
als einen metaphysikkritischen iibernimmt.

3.3. Die Auflosung des Transzendentalen

Oben habe ich die These vertreten, da3 die Phdnomenologiekritik
Foucaults nicht allein in inhaltlichen Einwanden zu suchen sei; die
‘eigentliche’ Kritik liegt in seiner Methode, in der konsequenten
Historisierung der Inhalte und der Formen des Denkens.?5 Syste-
matische Problemstellungen werden auf ihre Genese zuriickge-
fiihrt, sie erscheinen lediglich als historisch-relative Denkweisen
und Praktiken. So stellt sich z. B. das, was Sartre als existentielle
Bestimmung des Fiir-sich angegeben hat, aus der Perspektive von
Foucaults Analyse betrachtet, als eine als Ontologie gefafite Versi-
on der Aporien von Bewulltseinsphilosophie dar.2e Das ,,Fiir-sich
hat nichts mit den ‘wirklichen’ Strukturen von Menschsein zu tun,
weil die Frage nach diesen wirklichen Strukturen selbst nur in ei-
ner historisch situierten Form erscheinen kann. ‘Hinter’ die jewei-
ligen Fragestellungen, ‘hinter’ die Problematisierungsweisen geht
Foucault nicht zuriick, und er fiihrt damit konsequent Nietzsches
Perspektivismus fort, der das Prinzip der Auslegung so weit ge-
neralisiert, dal es auch noch die Instanz des Subjektiven selbst
unterlduft: ,‘Es ist alles subjektiv’ sagt ihr: aber schon Das ist
Auslegung.“?’

Fiir die Phdanomenologie muf} es einen archimedischen Punkt
aufBerhalb der Epoché geben, das erkennende Subjekt selbst kann
nicht unter die Reduktion fallen, und so impliziert die Phanome-

24 Habermas 1986: 322.

25 Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 3.3.

26 Vgl. diese Arbeit Teil 2, Kap. 2.4.

27 Nietzsche, Der Wille zur Macht: Abs. 481.

190

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nologie der Gegenstinde eine Ontologie des erkennenden Sub-
jekts. Genau diesen letzten, fixen, transzendentalen Punkt l6st
Foucault auf, indem er - so scheint es - die Phanomenologie noch
einmal auf sich selbst anwendet und ihre eigenen Aussagen histo-
risiert.28 Er gewinnt mit seiner Epoché des Subjekts und der Be-
deutung ein neues ‘objektives’ Gegenstandsfeld: Erfahrungs-
weisen, Epistemen, diskursive und nichtdiskursive Praktiken. Das
Vorgehen Foucaults liee sich auch als Fortfihrung der von mir
beschriebenen Bewegung der Phdnomenologie zur Ontologie ver-
stehen: Bestand deren erster Schritt in der zunehmenden Redukti-
on des Seins aufs Erscheinen und der Ausstreichung des ,,Ding an
sich®, so liegt der zweite Schritt darin, das Subjekt auszustreichen.
Ubrig bleibt nur eine ‘Mittelregion’, in der das ehemalige
,»Erscheinen” zum einzigen Sein geworden ist. Die Figur der sub-
jektiven Selbstreferenz als Ort der Wahrheit ist zerschlagen, und
Foucaults beharrliche Weigerung anzugeben, von wo aus er
spricht, ist nichts als eine Anwendung seines genealogischen Prin-
zips, das die angeblich philosophische Notwendigkeit des Auswei-
ses der eigenen Grundlagen als eine Variante des christlichen Ge-
stindniszwangs begreift.?

Bleibt Foucault demnach ein ‘Phdanomenologe’? Er hat sich dage-
gen gewehrt, seine Archédologie als ,historische Phanomenologie*
zu verstehen,’® denn es ging ihm - gegen alle Phdnomenologie -
gerade darum, die ,,Geschichte des Denkens aus seiner transzen-
dentalen Unterwerfung zu befreien” (AW 289), d. h. sich vom
,NarziBmus“ eines konstituierenden Subjekts und dariiber hinaus
von der ,transzendentalen Dimension® als eines Ursprungsprinzips
zu losen. Die Archdologie will nicht ein verborgenes Gesetz ent-
hiillen oder einen Ursprung wiederentdecken, sie bleibt an der
Oberfliche, im Bereich der Positivititen und scheint mit dem

28 Dreyfus/Rabinow sprechen mit Bezug auf die Methode der Archdologie des
Wissens von einer ,,doppelten Reduktion®, es seien nicht nur einzelne Wahrheits-
anspriiche, sondern der Sinn von Wahrheitsanspriichen selbst suspendiert:
,Husserl iibertreffend, behandelt Foucault die Referenz und den Sinn bloB als
Phinomene* (Dreyfus/Rabinow 1987: 74).

29 Vgl. WW 76f, 83.

30 vgl. AW 290.

191

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Subjekt auch das ,, Transzendentale schlechthin ausstreichen zu
wollen.

Gleichzeitig behilt sie aber die transzendentale Frage als Frage
nach den ,Bedingungen der Moglichkeit* bei. Sie fragt nach den
,Bedingungen des Auftauchens von Aussagen” (AW 184), nach
der ,,Gesamtheit der Regeln“, die die ,,Bedingungen des histori-
schen Erscheinens der diskursiven Gegenstinde konstituieren
(AW 72), nach dem ,epistemologische[n] Feld, ... in [das] die Er-
kenntnisse ... ihre Positivitdt eingraben und so eine Geschichte
manifestieren, die ... die [Geschichte, A.R.] der Bedingungen ihrer
Moglichkeit ist“ (MC *13/0D 24f). ,Diese Bedingungsanalyse
macht“ - wie Deleuze bemerkt - ,,bei Foucault einen eigenartigen
Neukantianismus aus“,}! doch sie unterscheidet sich von der kanti-
schen Tradition darin, da3 die Bedingungen, um die es hier geht,
faktischer Natur sind. Die ,,Bedingungen sind niemals allgemeiner
als das Bedingte und gelten aufgrund ihrer eigenen historischen
Singularitédt®,32 die Regeln bilden sich erst mit und in dem Diskurs,
den sie ordnen.

Foucault ‘empirisiert’ also das Transzendentale, er begreift es
explizit als geschichtliche Faktizitdt und untersucht, dhnlich wie
Sartre, nicht Moglichkeits-, sondern Existenzbedingungen;*’ das
,historische Apriori® ist, im Gegensatz zum formalen, ,,eine rein
empirische Figur* (AW 185). Und doch ist es ein Apriori. Man
gewinnt den Eindruck, dal Foucault als Methode iibernimmt, was
er (inhaltlich) am modernen Denken kritisiert hatte: die Vermi-
schung von Empirischem und Transzendentalem. Er wendet die in
der Phdnomenologie und dem sie leitenden BewuBtseinsparadigma
angelegten Prinzipien gegen die Phidnomenologie und fiihrt sie
damit in metaphysikkritisch radikalisierter Weise fort. So iiber-
nimmt das Konzept eines ,historischen Apriori“ Husserls Gedan-
ken des konkreten Apriori bzw. die von Merleau-Ponty vorge-
nommene Identifizierung apriorischer und faktischer Wahrheit.>
Auch die Wendung gegen eine hermeneutische Auslegung des

31 Deleuze, Foucault: 86.

32A.a.0.:161.

33 vgl. AW 184; Deleuze, Foucault: 86.

34 vgl. Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung: 259; Waldenfels
1987: 517.

192

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sinns und gegen Metaphysik ist z. T. in der phanomenologischen
Intention angelegt.3s

Verstrickt sich Foucault nun selbst in die Doppel, oder ent-
kommt er ihnen dadurch, daf} er sie konsequent methodisch iiber-
nimmt? Vermeidet er das ungliickliche Oszillieren zwischen den
Polen, weil er nicht mehr Identitdt und Unterschied der Seiten zu-
gleich behauptet, sondern vornehmlich deren Identit4t?36 Uber-
windet er die phdnomenologischen Sackgassen dadurch, daf3 er
nicht das ,,Empirische auf der Ebene des Transzendentalen zur
Geltung® bringen will (OD 386), sondern umgekehrt das Trans-
zendentale in der - historisch verstandenen - Faktizitdt auflost? Ist
es dieses Vorgehen, das es ihm erlaubt, nicht mehr ,ungewollt
empirisch“, sondern ein ,,gliicklicher Positivist zu sein? In gewis-
ser Weise entgeht Foucault dem Spiel der Dublette. Uber die Hi-
storisierung der Inhalte gelingt es ihm, das Empirische als
‘Bedingung der Moglichkeit’ auszuweisen, und vielleicht ist die
Auflésung von Sein in Werden die einzige Moglichkeit, wieder
‘Seinsfragen’ stellen zu konnen, ohne in eine ,,prakritische Naivi-
tat“ zuriickzufallen. Das ‘Transzendentale’ ist jetzt kein festste-
hendes Prinzip, sondern zeitlich verfliissigt, und selbst fir die
,,Geschichte des Denkens* wird nicht mehr die ,,enthiillende Rolle
eines transzendentalen Moments* in Anspruch genommen (AW
289). Der Mechanismus der empirisch-transzendentalen Redupli-
zierung implizierte, wie wir gesehen haben, zwei Bewegungen: ei-
ne ‘Ontisierung des Transzendentalen’ und eine ‘Trans-
zendentalisierung (bzw. Ontologisierung) des Ontischen’. Man
kann nun sagen, dafl Foucault diese Doppelbewegung aufspaltet
und nur ihrem ersten Teil folgt; er betrachtet das Transzendentale
als Ontisches, macht aber nicht umgekehrt Seiendes zum zeitlos

35 Weiterhin lieBe sich behaupten, daB die ‘Auflésung des Subjekts’ nur eine so-
wieso schon in der Phinomenologie angelegte Tendenz zur Selbstvergessenheit
des Subjekts als erkennendem weiterfuthrt (s. diese Arbeit Teil 1, 2.4).

36 Womit nicht gesagt sein soll, daB Foucault den Unterschied zwischen Empiri-
schem und Transzendentalem leugnet. Er ist wieder einmal vorsichtig genug, ei-
nem ,formalen Apriori“ nicht die Existenz abzusprechen, er plaziert sein
Hhistorisches Apriori“ nur auf ein anderes Niveau (s. AW 186). Diese durchaus
strategische Behutsamkeit im Umgang mit vorgegebenen Denkmustern, unter-
scheidet Foucaults Verfahren wesentlich von der Metaphysikkritik Nietzsches.

193

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Transzendentalen. Damit ist die Spiegelung der Seiten zunichst
einmal aufgehalten.

Dariiber hinaus kann Foucault das endlose Oszillieren der Dop-
pel zum Stillstand bringen, indem er deren angebliche Ursache, die
Selbstreferenz des Subjekts, ausschaltet und die permanent aufein-
ander verweisenden Seiten auf eine eigentiimliche ‘Mittelregion’
festlegt: Die Episteme liegt weder im inneren Gesetz der Dinge
noch im , Raster eines Blicks®“,?” sie ist ein Gebiet ,,zwischen dem
bereits kodierten Blick und der reflektierenden Erkenntnis*“ (OD
23); die Diskurse sind nicht ,eine reine und einfache Verschrin-
kung der Dinge und der Worter* (AW 74), sie liegen zwischen den
Tatsachen und den Regeln.?® Hier handelt es sich nicht um eine
sich hinterriicks ereignende Vermischung von Empirischem und
Transzendentalem; die Differenz, deren Vorhandensein Foucault
ja nicht bestreitet,> scheint vielmehr in einem neuen Gegenstands-
bereich aufgehoben.

Welcher Preis muB fiir diese Uberwindung der ungliicklichen
Konstellation modernen Denkens gezahlt werden? Foucault hat
Fragen auf Fragestellungen, ‘Gegenstdnde’ auf Diskurse iiber Ge-
genstdnde, das ‘Subjekt’ auf Subjekt-Funktionen*® bzw. auf Prak-
tiken des Selbst und Systematisches auf Historisches reduziert. Die
kritische ‘Reduktion’, die er vornimmt, besteht letztlich auch in
der Ausschaltung von irhaltlich verstandenen Sachfragen. Nicht
was gesagt wird, ist wichtig, sondern wer spricht; nicht was etwas
ist, sondern wie es ist, ist jetzt von Bedeutung. Probleme werden
als Problematisierungsweisen, Wahrheit als Wahrheitseffekte auf-
gefafit,*! und immer wieder demonstriert Foucault seinen anders
ansetzenden Fragestil, wie z. B. in Der Wille zum Wissen: ,Die

37vgl. OD 22.

38 Vgl. Waldenfels 1987: 528, 531. - Foucaults Bestimmungen, vor allem diejeni-
ge des Gebiets der Episteme, sind alles andere als klar. So sind auch die hier zi-
tierten Gegensatzpaare nicht unbedingt als Parallelen zu verstehen, es kommt al-
lein darauf an, daB Foucault anscheinend immer einen Bereich untersuchen
mochte, in dem die Gegensitze der Dubletten nicht gelten.

39S, 0. FuBn. 36.

40 Vgl. Qu'est-ce qu'un auteur?: 95.

41 Vgl. Foucault, Wahrheit und Macht, Interview mit Fontana/Pasquino, 1977: 34,
53.

194

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Frage, die ich stellen mochte, lautet nicht: weshalb werden wir
unterdriickt? sondern: weshalb sagen wir ..., daB wir unterdriickt
werden?* (WW 18, Hervorhebung A.R.). Dasselbe Verfahren, mit
dem einmal die Annahme einer Realitit der Auflenwelt als naiver
Standpunkt abgewiesen wurde, schaltet nun die Annahme einer
‘Substanz’ sachlicher Probleme aus und reduziert die Inhalte auf
Formen. Daher ist jede Frage nach dem ,,Sein des Menschen* eine
(historisch) naive Frage; daher gehen auch jene Kritiken an der
Intention Foucaults vorbei, die ihm z. B. vorhalten, seine Denun-
ziation des Subjekts treffe nur eine bereits obsolet gewordene He-
gelisch ,,aufgespreizte”, nicht aber eine Kantisch ,,endliche” Kon-
zeption von Subjektivitdt.#? Solche Einwédnde unterschitzen
Foucaults Diagnose, weil sie sie aufs blof} logische Argument re-
duzieren und um ihren Anspruch bringen, eine Aussage iiber eine
historisch entstandene Fragestellung zu sein. Es geht ja nicht da-
rum zu sagen, welche Subjektbegriffe unhaltbar und welche zu
verteidigen wiren, es geht nicht um die Begriindung eines besse-
ren, angemesseneren, rationaleren Konzepts von Subjektivitit, und
es ist nicht unbedingt Foucault, der hier die Grundlagen seiner Ar-
gumentation verfehlt.*

Aber sind Probleme nichts aufler der Weise, in der sie proble-
matisiert werden? Ist Wahrheit nichts als eine Wirkung, ein Ef-
fekt? Foucault 148t sich nicht bei expliziten Identifizierungen er-
tappen,* aber er unterlegt sie seiner Argumentation, um einen
‘substantiellen Schein’ auch dort aufspiiren zu kénnen, wo von
unhistorisch bleibenden Strukturen ausgegangen wird, wo es den

42 So z. B. Ludwig Nagel, Zeigt die Habermassche Kommunikationstheorie einen
‘Ausweg aus der Subjektphilosophie'? 1988: 359f. Ahnliche Argumente verwen-
den Frank 1988 und Schnidelbach 1989.

43 Die Kommentatoren neigen oft dazu, Foucault mit der Macht des angeblich
‘rationalen’ Arguments entgegenzutreten und ihn an einem MaBstab zu messen,
dem sich zu entziehen gerade einen Teil seiner Methode und kritischen Intention
ausmacht. Zum Begriindungsverfahren Foucaults als eines rhetorischen s. Schifer,
Reflektierte Vernunft, 1995.

44 Foucaults Nachfolgerlnnen sind in dieser Hinsicht oft eindeutiger und dement-
sprechend leichter angreifbar. So behauptet z. B. Judith Butler ein diskursives
Hergestelltsein der Korper (s. Butler, Das Unbehagen der Geschlechter, 1991:
190fY). Sie folgt damit m. E. sehr konsequent der Intention Foucaults, verkehrt sie
aber auch darin, daB sie seine methodisch begriindete Vorsicht beziiglich ontologi-
scher Identifizierungen aufgibt.

195

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anschein hat, als seien die Probleme etwas anderes als ihre Pro-
blematisierungsweisen, als seien die Gegenstdnde des Wissens et-
was auflerhalb des Diskurses, als seien sie grundlegender und be-
harrlicher als ihre jeweilige konkrete Auspriagung.

Es gibt gute Griinde den alten Dualismus von (wahrem) Sein
und (bloBer) Erscheinung aufzuheben, denn tatséchlich 1a6t sich
nicht angeben, was z. B. ‘der Wahnsinn’ sein sollte, auBerhalb der
Bedeutung, die man ihm gibt, auferhalb der Praxis, die ihn her-
stellt, was ‘Wahrheit’ sein sollte auBerhalb der Ubereinkunft, die
etwas als ‘wahr’ gelten laft.

Gilles Deleuze beschreibt anschaulich, wie sich der
‘substantielle Schein’ aus einer bestimmten metaphysischen Fra-
gestellung heraus entwickelt. In Platons Dialogen geht es immer
darum, was etwas sei, das Schone, die Gerechtigkeit etc., und So-
krates steht ,Jiinglingen, starrkopfigen Alten und beriihmten So-
phisten* gegeniiber, denen allen gemeinsam ist
,»auf jene Frage mit dem Zitieren dessen zu beginnen, was [ce qui] schon
ist: eine Jungfrau, eine Stute, ein Kessel ... Sokrates triumphiert: Man

antwortet auf die Frage ‘Was ist das Schone?’[qu ’est-ce que le beau]
nicht, indem man zitiert, was schon ist [ce qui est beau]“.43

Hier wird die Unterscheidung zwischen Wesen und Erscheinung
etabliert, doch sie beruht nur darauf, daB die metaphysische Frage
selbst nicht in Frage gestellt wird. Dabei ist es - so Deleuze -
,keineswegs sicher, ob die Frage ‘Was ist das Schone?’ nicht
selbst eine Dummbheit ist [bétise].“4¢ Die Sophisten jedenfalls und
Nietzsche ersetzen das ,,Was ist?* durch ein nicht naiv zu verste-
hendes ,,Wer?“, und zwar genau deshalb, weil jedes allgemeine
Was letztlich auf ein konkretes Wer, bzw. ein , fiir Wen?* zuriick-
geht; ,,das Wesen ist einzig und allein der Sinn und der Wert des
Dings“,*’ es ,,... wird in der Kraft ausgemacht, in deren Besitz es
ist““.48 Hat Deleuze nicht Recht, wenn er mit Nietzsche feststellt:

,wenn wir die Frage ‘Was ist’ stellen, fallen wir nicht nur in die
schlimmste Metaphysik zuriick, wir tun tatsdchlich nichts anderes als in

45 Deleuze, Nietzsche und ... . 84; Nietzsche et ... - 86.
46 A a. 0.: *p.86.

47A.2 0. 85/p.87

48 A.a 0.:85/p.87

196

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

einer ungeschickten, blinden, unbewuBten und konfusen Art die Frage
‘Wer?’ zu stellen.“4°

3.4. Ein anderes ,, Denken des Gleichen“?

Wenn es einen Uberschneidungspunkt zwischen Sartre und Fou-
cault gibt, so ist es Nietzsche. Viele Motive hat Sartre von Nietz-
sche iibernommen; so kann man z. B. sein Denken sehr konse-
quent als ein Denken in Kréfteverhiltnissen verstehen, die Entge-
genstellung ,,aktiv-passiv* scheint in vieler Hinsicht das eigentlich
grundlegende Modell der Sartrischen BewuBtseinsphilosophie zu
sein, und seine Sozialontologie 14t sich als eine auf unaufhebba-
rer Ungleichheit aufbauende Machttheorie lesen. Eine Ausge-
wogenheit der Krifte kommt nie vor. Sartre entwickelt mit der als
Essenz verstandenen Existenz eine Theorie der Spontaneitdt und
Sinnschopfung; die Existenz ist wesentlich ,,création®,° sie ist eine
Produktion im nietzscheanischen Sinne, weil sie von denselben
Voraussetzungen eines Denkens nach dem ,,Tod Gottes und der
Unmoglichkeit vorgédngiger Wesensaussagen ausgeht. Die tiefste
gemeinsame Wurzel, die Sartre und Foucault in Nietzsche haben,
ist das antimetaphysische Motiv, demzufolge es ,keinen Tater
hinter der Tat" gibt.

In Nietzsches Modus des Fragens wird die Unterscheidung von
Wesen und Erscheinung aufgelost. Diese Aufhebung scheint aller-
dings auf eine andere Variante des ,,Denkens des Gleichen“ hin-
auszulaufen, in der es kein ,,Oszillieren* gibt, weil hier das Glei-
che nicht mehr als ein Anderes begriffen wird. Nicht selten stellt
sich auch die sich auf Nietzsche berufende Differenzphilosophie
als eine monistische Einheitslehre dar, gerade weil sie Differenz
nicht iiber Negation, sondern iiber Affirmation denkt.’! Sie kann

A a0.:*p.87

50 Vegl. z. B. Cahiers pour une morale, 1983: 524ff.

51 Unter ‘Monismus’ verstehe ich die Verabsolutierung eines Prinzips, das z. B.
aus dem beschriebenen ProzeB der Immanentisierung resultieren kann. - Zum Mo-
nismus der Differenzphilosophie passt neben Foucaults Konzept der produktiven

197

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

kein ,,Denken des AuBlen* mehr sein, wenn sie, bei aller Betonung
von Inkommensurabilitit, immer nur Beispiele von Uniiber-
schreitbarkeit gibt: Der Diskurs und die Macht sind nicht zu hin-
tergehen, ,transversale Linien des Widerstands* sind nur als Fal-
tung des Auflen ins Innen moglich.’2 Damit ist der ehemalige Im-
puls gegen ‘Einheit’, der die Subjektkritik motivierte, auf eigen-
tiimliche Weise unterlaufen.

Was Foucault und Sartre trennt ist, da beide - in der gemein-
samen Erbschaft Nietzsches - die Differenz von empirisch und
transzendental auf je verschiedene Weise aufheben. Sartre identifi-
ziert die Aspekte, doch da sie fiir ihn immer noch als getrennte
gelten, ergibt sich eine ,,Dublette”; diese Vermischung, die das
moderne Denken vollziehen muf3, wird von Foucault kritisiert und
zugleich affirmativ zum methodischen Prinzip gewendet: Nichts
soll mehr die Funktion des Transzendentalen erfiillen als das histo-
risch verstandene Empirische selbst. Damit ist die der Dublette
immanente Negation weggearbeitet.

Eine radikal gedachte Endlichkeit zieht die Konsequenzen dar-
aus, daB das ,,Transzendentale* immer schon ein Empirisches ge-
wesen ist, da} jene, die Unterscheidung von Wesen und Erschei-
nen generierende Frage nach dem allgemeinen ‘Was’ im Grunde
immer nur mit einem konkreten ‘Wer’ oder ‘Wie’ beantwortet
wird; daf} nicht die gegebenen Inhalte unsere Fragen, sondern daf3
unsere Fragen die Inhalte bestimmen.

Mit Foucaults Analyse 146t sich vorfiithren, da3 ein Denken im
Stile der Existenzphilosophie seinen Anspruch, (ontologische)
Allgemeinbegriffe zu bilden, nicht legitimieren kann. Unter dem
Primat des Subjekts begriindet sich das Denken aus endlicher Er-
fahrung und geht so notwendig immer mit falscher Unmittelbar-
keit vom Konkreten zum Abstrakten iiber. Wie lassen sich irredu-
zible existentiale Grundphdnomene ausweisen, wie ldt sich be-
griindet behaupten, die ,,Unaufrichtigkeit, die , Knappheit“, die
,,Freiheit seien Strukturen, die iiberall gelten, wo es menschliche
Wesen gibt? Solche Setzungen sind (ebenso wie die Berufung auf
zeitlos systematische Problemstellungen der Philosophie) aus der

Macht auch Deleuzes Option fiir die Univozitit des Seins (s. Différence et répéti-
tion: 53ff, 387f).
52 Deleuze, Foucault: 1311F.

198

16.01.2026, 08:43:22. [—


https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Perspektive Foucaults ,,prakritisch naiv* zu nennen, weil sie nicht
auf ihre Bedingungen reflektieren, weil sie ihre eigenen Grundla-
gen selbst nicht historisieren, d. h. sie nicht in die Endlichkeit mit
einbeziehen.

Doch ist ein ‘metaphysisches’, substantielles Fragen damit ge-
genstandslos geworden? Es scheint, dal mit dem Ausschalten ei-
nes solchen Fragestils - nicht nur bei Foucault - genau das wegge-
strichen ist, was das eigentliche Interesse der Philosophie aus-
machte: ihr Anspruch, das Wirkliche nicht fiir das Wahre zu halten
und die Welt auf eine prinzipielle Weise zu erkldren und zu be-
griinden. Die Metaphysikkritik 1duft Gefahr, mit dem substantiell
verstanden Dualismus von Sein und Erscheinung auch das aufzu-
geben, was an der begrifflichen Differenz der beiden Seiten sinn-
voll war: das Beharren, daf3 eines nicht im anderen aufgeht.s

Foucault hat den Preis, der fir die Uberwindung der ,,Doppel*
aufzubringen war, nie ganz bezahlt. Sein Denken wire eindeutiger
gewesen, wenn er wirklich ein Positivist hitte sein konnen, aber
hinter der positivistischen Attitiide steckt m.E. auch ein
‘ungliicklicher Transzendentalist’. Die von mir im ersten Teil der
Arbeit aufgestellte Behauptung, die Ordnung der Dinge klage die
Differenz von empirisch und transzendental ein, wird nicht Ma-
kulatur dadurch, daf3 Foucault selbst eine systematische Vermi-
schung vornimmt: Seine Phdnomenologiekritik ist weiterhin giil-
tig, denn er scheint gleichermaflen auch an die Relevanz der ein-
geklagten Differenz zu glauben. Es will nicht recht gelingen, die
Phanomenologie nur durch die Radikalisierung ihrer ‘Fehler’ zu
iiberwinden, und so bleibt immer ein UberschuB gegeniiber dem
blofl Empirischen. Wir hatten gesehen, wie schwer es fiir Foucault
in der Histoire de la folie war, den Wahnsinn nicht doch als eine
Art ‘Substanz’ zu denken, und zwar - wie ein ,,Ding an sich® - in
zweifach  konnotierter  Hinsicht, als  wesentliches Be-
wegungsprinzip (das Andere der Vernunft) und als eine erfah-
rungsunabhéngige Tatsache. Fiir Foucault stellt sich weiterhin das

53 In diesem Sinn pladiert Schnidelbach fur eine ,,negative Metaphysik* als einer
~Erinnerung daran, daB der Diskurs nicht alles iiber das Wahre und Gute vermag*
und als Ausweg aus einem holistischen ,spekulativen SelbstabschluB“
(Schnidelbach, Dialektik und Diskurs, 1987: 171).

199

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Problem objektiver Ordnungen, in einer grundsitzlichen Doppel-
deutigkeit vereint er, was eigentlich nicht zusammengeht, einen
strukturalistischen und historistischen Ansatz,54 und immer werden
Instanzen benannt, die den Verdacht erwecken, sie erfiillten neben
threm empirischen Status die Aufgabe einer transzendentalen
Synthesis: der Wahnsinn, das Sein der Sprache, die Episteme, die
diskursiven Ordnungen, die Macht. Alle diese Instanzen sind
,»positiv und fundamental zugleich“. Historisches und Systemati-
sches, Ereignisse und Strukturen, Beschreibendes und Normatives
bilden ein schwer zu entwirrendes Wechselspiel, und es scheint,
als werde Foucault auf methodischer Ebene von derselben Ambi-
valenz heimgesucht, die inhaltlich die empirisch-transzendentale
Dublette kennzeichnete, mit dem Unterschied allerdings, daB er sie
beziiglich seiner Theorie nicht thematisiert bzw. sich nicht zu ihr
duflern will.

Hier liegt der Kern fiir die ,,paradoxe Verbindung von positivi-
stischer Einstellung und kritischem Anspruch®,ss fiir grundsitzli-
che Ambivalenzen in Foucaults Wissenschaftskritiks¢ und fiir all
die Probleme, die man mit seinem Relativismus, mit dem unklaren
Status seiner Aussagen und dem fehlenden Mafstab fiir ‘richtige’
politische Optionen innerhalb seiner monistischen Machttheorie
haben mag. War Foucault sich dessen bewuf3t, da3 seine Aussagen
selbst wie ein Diskurs wirken, der ,,gleichzeitig empirisch und kri-
tisch sein will“ (OD 387)?

34 Ricoeur z. B. erklart die Eigenart des Strukturalismus gerade aus seiner Entge-
gensetzung zum historistischen Prinzip und beschreibt sie weiterhin als eine
,,subordination ... de la diachronie a la synchronie“ (Ricoeur 1963: 528f). Foucault
dagegen hilt die ,,Opposition Struktur-Werden®, in der iiberdies auch Sartre denkt,
fur nicht zutreffend (s. AW 22).

55 Habermas 1986: 318.

56 Systematisch untersucht von Visker 1991: 28ff, 125ff u. a.

200

16.01.2026, 08:43:22. [—



https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.1. Phänomenologische und metaphysikkritische Reduktion
	3.2. Das Verhältnis von Diskurs und Gegenstand: eine neue Epoche
	3.3. Die Auflösung des Transzendentalen
	3.4. Ein anderes „Denken des Gleichen“?

