
3. Bewußtseinsphilosophie und ihre Folgen: 
Foucaults methodischer Ansatz

In der Interpretation der Ordnung der Dinge habe ich bisher unter­
stellt, daß Foucault eine Kritik der Vermischung von empirisch 
und transzendental vomimmt und daß er diese - von Kant gesetzte 
und im anthropologischen Denken vergessene - Differenz ein­
klagt.1 Doch es bleibt merkwürdig unentschieden, ob der Vorwurf 
der ‘Vermischung’ nicht nur ein Mittel ist, ob Foucault diejenige 
Trennung, die von Kant immerhin zur Rettung der Metaphysik 
eingefuhrt wird, neu etablieren oder seinerseits aufheben möchte.

Es ist Foucault von vielen Seiten und mit ganz verschiedenen 
Argumenten vorgeworfen worden, er selbst bleibe in den Doppeln 
des modernen Denkens verfangen, er folge weiterhin dem Muster 
einer Subjektphilosophie, nur daß jetzt der Diskurs, oder die 
Macht an die Stelle der transzendentalen Synthesis getreten sei.2

Ich möchte mich dieser Auffassung in vorsichtiger und in an­
ders akzentuierter Weise anschließen. Vorsicht scheint mir deshalb 
geboten, weil sich die beliebte Argumentationsfigur, ein Denken 
verfalle selbst dem, was es zuvor kritisierte, auf fast alles anwen­
den läßt und dazu neigt, die Intention der Kritik nachträglich zu 
nivellieren. Die Akzente möchte ich anders setzen, weil es mir 
nicht darum geht nachzuweisen, wie Foucault sich selbst in den 
Doppeln des modernen Denkens verstrickt, dem Schicksal der 
Humanwissenschaften erliegt, heimlich ein ‘Subjekt’ wieder ein­
fuhrt oder versteckte Bewußtseinsphilosophie betreibt. Es geht mir 
vielmehr darum zu zeigen, wie die Methode des radikalen Hi­
storisierens ein erkenntnistheoretisches Verfahren wiederholt und 
in der Einebnung des Unterschiedes von Historischem und Syste­

1 VgL diese Arbeit Teil 1, Kap. 1.
2 VgL z. B. Dreyfüs/Rabinow 1987: 116ff; Habermas 1986: 322ff; Honneth 1989: 
142; Prucha 1990: 86, 91; Frank 1983: 181, 239 (s. a. 141, 204ff.); Visker 1991: 
86.

181

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


matischem zu einem ‘Monismus’ fuhrt, der strukturell demjenigen 
gleicht, der aus der aufgehobenen Trennung von empirisch und 
transzendental resultierte.

3.1. Phänomenologische und metaphysikkritische Reduktion

Wir hatten gesehen, auf welche Weise die existentialistische For­
mel von der Existenz als Essenz der empirisch-transzendentalen 
Verdoppelung entspricht und daß die Formel zu einem guten Teil 
auch einem ‘nietzscheanischen’, metaphysikkritischen Impetus ge­
schuldet war: Es ging gegen die „Hinterwelten“, gegen die Vor­
stellung einer beharrlichen Substanz oder eines vorgängigen We­
sens als Bedingung und Formprinzip der Existenz des Menschen. 
Sartre hat dieses metaphysikkritische Motiv mit der phänomenolo­
gischen Formel der Reduktion von Sein auf Erscheinen zu­
sammengedacht. Diese Engfuhrung ist durch die Ambivalenz des 
Seinsbegriffs begünstigt,3 doch sie ist auch darin begründet, daß es 
in beiden Reduktionen, der phänomenologischen vom Sein aufs 
Erscheinen und der antimetaphysischen vom Wesen aufs Sein (als 
Seiendes) um die Aufhebung derjenigen Differenz geht, die einem 
Abbildrealismus bzw. einer einfachen Korrespondenztheorie der 
Wahrheit als Grundlage dient. Nur wer einen Unterschied zwi­
schen Sein und Erscheinen annimmt, kann auf die Idee kommen, 
es gebe ein beharrliches, ‘eigentliches’ Etwas, das ‘hinter’ der Er­
scheinung liegt und sie verursacht.4 Nietzsche bestreitet diesen 
Unterschied, Husserl klammert ihn methodisch aus. Beide folgen 
Kant darin, daß sie behaupten, Erscheinungen seien keine „Dinge 
an sich“. Doch im Gegensatz zu Kant, dessen Argument gegen den 
naiven Realismus wie gegen den metaphysischen Dogmatismus 

3 „Sein und Erscheinen“ war mit „Wesen und Sein“ gleichgesetzt; s. diese Arbeit 
Teil 2, Kap. 2.3
4 Ob nun die Dinge Erscheinungen von Ideen oder unsere Wahrnehmungen Er­
scheinungen der Dinge sind: Das Grundmodell der Korrespondenz funktioniert im 
platonisch-metaphysischen wie im einfachen wahmehmungstheoretischen Denken 
auf ähnliche Weise. Die Gemeinsamkeit der phänomenologischen und der meta­
physikkritischen Reduktion besteht also in ihrer Aufhebung eines entweder er­
kenntnistheoretischen oder metaphysischen „naiven“ Realismus.

182

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gerade im Beharren auf der Unterscheidung von „Ding an sich“ 
und Erscheinung liegt, tendieren phänomenologische und meta­
physikkritische Reduktion dahin, diesen Unterschied auf ver­
schiedene Weise zu nivellieren.

Wenn, wie oben geschehen, die phänomenologische Epoche als 
ein Wegstreichen der systematischen Stelle des „Ding an sich“ in­
terpretiert werden kann, so erinnert diese Bewegung in gewisser 
Weise an Nietzsches Polemik gegen die Subjekt-Substanz, in der 
die „Dinge an sich“5 abgeschafft werden sollen:

„... es gibt kein solches Substrat; es gibt kein ‘Sein’ hinter dem Tun, 
Wirken, Werden; ‘der Täter’ ist zum Tun bloß hinzugedichtet - das Tun 
ist alles. [...] unsere ganze Wissenschaft steht noch ... unter der Verfüh­
rung der Sprache und ist die untergeschobenen Wechselbälge, die 
‘Subjekte’ nicht losgeworden (das Atom zum Beispiel ist ein solcher 
Wechselbalg, insgleichen das Kantische ‘Ding an sich’)...“6

Diese Identifizierung von Ursache und Wirkung, Sein und Tun ist 
eine produktivistisch gefaßte Variante der erkenntnistheoretischen 
Reduktion des Seins aufs Erscheinen: sie folgt demselben Muster, 
demzufolge nichts außerhalb des Wahrnehmbaren, ‘Wirk-lichen’, 
Ausdrücklichen gelten kann. Natürlich ist Nietzsche kein Erkennt­
nistheoretiker, Realität ist ihm nicht das Erscheinende für ein 
wahmehmendes Subjekt, doch seine Kritik an der Substanzmeta­
physik wäre ohne Kants „kopemikanische Wende“ nicht möglich 
gewesen. Sie scheint deren, in der Nachfolge Kants bewußtseins­
idealistisch übersteigerten, Prinzipien zu folgen und sie in eine 
‘Ontologie’ zurückzuführen: Aus der Unerkennbarkeit der Dinge 
an sich wird deren Inexistenz, aus der Konstitution der Gegenstän­
de durchs Subjekt wird deren (Selbst-)Produktion im Prozeß der 
Ermächtigung des Willens; in beiden Fällen bleibt an den Gegen­
ständen kein - sei es realer, sei es metaphysischer - ‘Überschuß’.

In diesem Sinne ist es einleuchtend, wenn Deleuze behauptet, 
Nietzsche übernehme und radikalisiere das Kantische Projekt der 

5 „Ding an sich“ ist hier, ähnlich wie der Begriff des Seins, in doppelter Perspekti­
ve gesehen, als empirische Realität des Gegenstandes unabhängig vom Erscheinen 
(auf diese bezieht sich die phänomenologische Reduktion), und als „Realität“ im 
Sinne metaphysischer Wesenheit (auf sie bezieht sich die Reduktion Nietzsches). 
Beide Aspekte sind im Kantischen Begriff des „Dings an sich“ enthalten (s. Nou- 
mena in negativer und in positiver Bedeutung, KrV B 307f).
6 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral'. Abs. 13, 236.

183

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vemunftkritik7 und wenn Heidegger in Nietzsche den Vollender 
derjenigen Metaphysik sieht, die Sein als Vorgestelltheit begreift.8 
Anlehnend an eine vielzitierte Formulierung Ricoers könnte man 
sagen, daß die metaphysikkritische Reduktion von Sein auf Tun 
wie ein „Subjektivismus ohne Subjekt“ erscheint.9

Nietzsches Kritik an den „Hinterwelten“ zielt auf den substanti­
ellen Schein, den Allgemeinbegriffe produzieren, den Schein, es 
gebe das in ihnen Ausgedrückte als ein Wesentliches, als eine Art 
‘höherer’ und beharrlicher Entität hinter den wechselnden Gege­
benheiten. Gegen die drei Unterstellungen: das Wesentliche sei 
wahrer (‘höher’), es sei zeitlos (beharrlich) und es sei etwas 
(substantiell) geht Nietzsche vor, indem er die diesem Denken zu­
grundeliegenden Dualismen unterläuft; und da es ihm letztlich um 
die Umkehrung der in der Zweiteilung angelegten Wertung geht, 
löst er das beharrliche Sein in Werden, die Wahrheit in Interpreta­
tion auf. Weil Nietzsche jene drei Unterstellungen zusammen aus­
merzen will, tendiert sein ‘Monismus’ dazu, mit der substantiell 
verstandenen auch die begriffliche, bloß formale Unterscheidung 
zwischen Ding an sich (Wesen) und Erscheinung aufzuheben. Eine 
begriffliche Unterscheidung, an der Kant noch festgehalten hatte 
und die als Differenz auch Hegels System bestimmt, obwohl Hegel 
- wie Nietzsche - das Sein in Werden auflöst. Nietzsches kritisches 
Verfahren liegt in der Reduktion von Dualismen, und so fuhrt er 
alles aufeinander zurück, was - ihm zufolge - in ‘ideologischer’ 
Absicht als verschieden gesetzt wurde: die Seele auf den Körper, 
die Logik auf die Psychologik, die Gesetze auf die Gesetzspre- 
chung, die Wahrheit auf die Macht.

7 VgL Deleuze, Nietzsche et... : 58f, 96ff. Am deutlichsten tritt das Kantische Er­
be wohl in Nietzsches Perspektivismus, der Auffassung von „Weltsein als bloßem 
Ausgelegtsein“ hervor (s. Jaspers, Nietzsche, 1974: 290).
8 Heidegger, Der europäische Nihilismus: 173ff; - Zu einfach scheint es aller­
dings, den „Willen zur Macht“ einlinig als Substitut des Subjekts oder als neues 
metaphysisches Prinzip zu lesen. VgL dazu Müller-Lauter, Nietzsches Lehre vom 
Willen zur Macht, 1974.
9 Ricoeur hatte den Strukturalismus als einen „kantisme sans sujet transcendental“ 
bezeichnet (Ricoeur, Structure et hermeneutique, 1963: 618).

184

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.2. Das Verhältnis von Diskurs und Gegenstand: eine neue 
Epoche

Nun hat Foucault genau diesen metaphysikkritischen Impuls für 
seine Analyse der Wissenssysteme fruchtbar gemacht. Er über­
nimmt - nicht ganz ungebrochen - Nietzsches Verfahren einer Re­
duktion in kritischer Absicht. Die ‘Wende’ seiner Theorie, die zu­
gleich die Abwendung von einem existential-phänomenologischen 
Denken bedeutet, besteht ja darin, nach und nach alle substantiel­
len Vorstellungen vom Gegenstand eines Wissens oder einer Wis­
senschaft fallenzulassen, sie nicht mehr ‘an sich’, sondern als von 
und in den Wissenschaften erst produzierte Objekte zu begreifen. 
Im Übergang der beiden Fassungen von Maladie mentale und im 
Verlauf von Wahnsinn und Gesellschaft gibt Foucault sein ur­
sprüngliches Projekt auf, die Wissenschaftlichkeit der Psychologie 
fundieren zu wollen, weil er zu der Einsicht gelangt, daß es nicht 
die unzureichenden begrifflichen Mittel sind, die die Psychologie 
daran hindern, ihren Gegenstand zu erklären, sondern die Tatsa­
che, daß sie ihn selber herstellt.10 Die Kritik an der Psychologie 
besteht darin, den Unterschied zwischen „Wahnsinn“ und 
„Bewußtseinsformen von Wahnsinn“ zum Teil aufzuheben, die 
Geisteskrankheit so weit zu „entsubstantialisieren“, daß sie nicht 
einmal mehr als ein beharrliches Phänomen bezeichnet werden 
kann, das verschiedene Epochen verschieden deuten.11 Das Prinzip 
„kein Täter hinter der Tat“ motiviert weiterhin das Bestreben, nur 
„Oberflächenwirkungen“ zu untersuchen, sich gegen den ausle­
genden Kommentar und eine Hermeneutik des Sinns auszuspre­
chen und sich auf die Beschreibung diskursiver Ereignisse zu be­
schränken.

Ähnlich wie bei Sartre verquickt sich bei Foucault der nietz- 
scheanische Impetus mit der Figur der phänomenologischen Re­
duktion, denn wenn nicht die ‘Objekte’, sondern bloß das Wissen 

10 Vgl. diese Arbeit Teil 1, Kap. 3.2.
11 Später reformuliert Foucault seinen Gedanken deutlicher, wenn er schreibt, die 
Geisteskrankheit sei „durch die Gesamtheit dessen konstituiert worden, was in der 
Gruppe all der Aussagen gesagt worden ist, die sie benannten ...“ (AW 49). In den 
verschiedenen psychopathologischen Diskursen sind es „nicht dieselben Krank­
heiten, um die es sich ... handelt; es sind nicht dieselben Irren, um die es geht“ 
(AW 50).

185

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


über Objekte betrachtet wird, ist auch die Parallele zum bewußt­
seinsphilosophischen Ansatz nicht zu übersehen. Zu Recht be­
zeichnen Dreyfus/Rabinow die Archäologie als eine Ra­
dikalisierung der Phänomenologie Husserls,12 und interessanter­
weise hätte Husserl auch selbst gerne den Ausdruck Archäologie 
für sich in Anspruch genommen.13 Wenn die Diskursanalyse keine 
Geschichte des Referenten schreiben und „sich gänzlich der 
‘Dinge’ enthalten“ will [,,se passer des ‘choses’,,] (AW 72/AS 65), 
wenn sie das „Vorhaben einer reinen Beschreibung der diskursi­
ven Ereignisse [description des evenements discursifs]“ (AW 
41/AS 38f) als den Horizont ihrer Untersuchung angibt, so klingt 
das wie der erneute Vollzug einer Epoche. Schon in der Geburt 
der Klinik fragt Foucault:

„Wäre nicht eine Diskursanalyse möglich, die in dem, was gesagt worden 
ist, keinen Rest und keinen Überschuß, sondern nur das Faktum seines hi­
storischen Erscheinens voraussetzt?“14

Es geht darum, die Dokumente in Monumente zu verwandeln 
(AW 15), die Diskurse als Ereignisse, als eine eigene Materialität 
gelten zu lassen und zu beschreiben.15 Doch verfährt Foucault da­
mit nicht nach derselben Logik, die die Phänomenologie veran­
laßte, den in der Epoche gesetzten Unterschied zwischen Ding und 
Phänomen zu vergessen und die Phänomene für Dinge zu halten? 
Neigen nicht Foucaults Texte dazu, nachdem sie den Diskurs zum 
Gegenstand erhoben haben, im Umkehrschluß die Gegenstände als 
Diskurse zu behandeln?

Mit der ihm eigenen Vorsicht hütet sich Foucault, eine direkte 
Identität von Gegenstand und Diskurs zu behaupten, er leugnet 
den Unterschied nicht, aber er tut auch wenig dazu, ihn zu thema­
tisieren. Zwar sei es durchaus möglich „eine Geschichte des Refe­
renten“ zu schreiben (AW 72), zwar gebe es „primäre oder wirkli­
che Beziehungen“ neben den diskursiven (AW 69), allein sie in­
teressieren nicht: Weil der Diskurs nicht in seiner Zeichen­

12 Dreyfus/Rabinow 1987: 118.
13 „Husserl hat immer bedauert, daß ein das Wesen der Philosophie wahrhaft tref­
fender Ausdruck von einer positiven Wissenschaft schon besetzt sein, der Aus­
druck: Archäologie“ (Fink, Das Problem der Phänomenologie ... : 199).
14 Die Geburt der Klinik, 1988: 15.
15 VgL z. B. AW 72ff; Die Ordnung des Diskurses, 1991: 14, 31, 33 u. a.

186

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


funktion, sondern als eine eigenständige ‘Entität’ betrachtet wer­
den soll, scheint es methodisch nicht relevant, die Ebenen von 
Diskursivität und Sein auseinanderzuhalten. Genau das macht den 
eigentümlichen Stil von Foucaults Texten aus, den unklaren Status 
seiner Aussagen. Nie ist ganz sicher, ob er nur in indirekter Rede 
einen bestimmten Diskurs mimt oder ob er eine generell zu lesen­
de ‘Wahrheit’ ausdrückt. Nie ist klar auszumachen, ob Termini 
wie Wahnsinn, Tod, Mensch, Sexualität, nur eine historische Er­
fahrung oder ein über die Epoche hinausgehendes Faktum als 
Grundlage der Erfahrung bezeichnen. Wenn es z. B. heißt, es sei 
„von entscheidender ... Bedeutung für unsere Kultur, daß ihr erster 
wissenschaftlicher Diskurs über das Individuum seinen Weg über 
den Tod nehmen mußte“,16 läßt sich der Begriff „Tod“ zugleich als 
Konkretum (der faktische Tod), als Abstraktum (die Sterblichkeit) 
und als Interpretament (die spezifische Erfahrungsweise des To­
des) lesen.

Dieses ‘In-der-Schwebe-Halten’ läßt sich auch deutlich am 
Thema Sexualität in Der Wille zum Wissen aufzeigen. Foucault 
räumt ein, daß seine „Analyse der Sexualität als politisches Dispo­
sitiv“ nicht die Ausschaltung des Körpers, der Anatomie, des 
Biologischen bedeute (WW 180), aber er vermeidet eine nahelie­
gende Unterscheidung, die „Sexualität“ zwar als Effekt von 
Machtdispositionen anerkennen würde, nicht aber „den Sex“ 
selbst, der als ein Allgemeines, als Zentrum der Sexualität das ist, 
worauf Macht sich richtet und deshalb nicht selbst Machteffekt 
sein kann. Diesen „Sex“ nennt Foucault eine „fiktive Einheit“ 
(WW 184), ein „imaginäres Element“ (WW 186), d. h., er entlarvt 
ihn als genau jene metaphysische Hinterwelt, die uns dazu verlei­
tet, etwas Wahres und Eigentliches erkennen zu wollen.17 In der 
Trias <Körper - Sexualität - Sex> ist ‘Sex’ von Foucault in seiner 
wahrheitsverbürgenden Funktion eines Allgemeinen ausgestri­
chen, und die Elemente ‘Körper’ und ‘Sexualität’ sind so überein­
andergeschoben, daß sie in ihrer unaufhebbaren Verbindung keine 
Differenz mehr bilden. Mit der „Geschichte der Sexualität auf dem 
Niveau der Körper“ (WW 181), hat Foucault, wie in der Untersu­

16 Die Geburt der Klinik'. 207.
17Vgl. WW 187.

187

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chung von Diskursen, Epistemen, Praktiken, eine Art ‘Mittel­
region’ etabliert, in der jetzt Biologisches und Historisches verwo­
ben und die Dualität von Sein und Erscheinen vollständig aufge­
löst ist.

In seiner Diskursanalyse geht es Foucault darum, den Gegen­
satz zwischen den „Dingen“ und den „Worten“ zu unterlaufen,18 
gleichzeitig nutzt er diesen Gegensatz aber, um eine Zweideutig­
keit herzustellen. Seine Aussagen müssen einen unklaren Status 
besitzen, weil sonst die Beschreibung eines Diskurses nicht zu­
gleich dessen Inhalte diskreditieren könnte. Hätte Foucault die 
Aspekte von ‘Gegenstand’ und ‘Diskurs über den Gegenstand’ ge­
nau geschieden, so würde sich seine Analyse nicht - wie beabsich­
tigt - von herkömmlicher Mentalitäts- und Ideengeschichte unter­
scheiden. Ginge er umgekehrt von der Identität der Aspekte 
‘Gegenstand’ und ‘Diskurs über den Gegenstand’ aus, verlöre sei­
ne Analyse ihren kritischen Charakter. Nur die konsequente 
‘Vermischung’ dieser Ebenen sichert ihm seine Radikalität, nur 
weil seine Begriffe zweideutig Konkreta und Wissenskonzepte 
treffen, konnten Sätze wie „der Mensch ist eine Erfindung“ solch 
heftige Kontroversen auslösen. Diese strategische Ambivalenz 
durchzieht die meisten Schriften Foucaults und trägt nicht uner­
heblich zu ihrem kritischen Effekt bei. Ich werde an anderer Stelle 
noch darauf eingehen.19

Die Beschränkung auf das faktische Erscheinen dessen, „was ge­
sagt worden ist“, erinnert deutlich an Husserls Verfahren, und wie 
dieser nach vollzogener Reduktion von den Phänomenen wieder 
als von objektiven Gegenständen spricht, so spricht Foucault von 
den diskursiven Tatsachen als einfachen Tatsachen. Wie für die 
Phänomenologie ließe sich auch hier eine ‘Ontologisierung’ in der 
Theorie beschreiben; die methodische Einschränkung auf das Ge­
sagte jedenfalls fuhrt zur Etablierung eines neuen ‘Seins- 
bereichs ,20 und sie gibt sich als Setzung einer Immanenz:

18 VgL AW 74.
19 VgL Einleitung und Schlußteil dieser Arbeit.
20 Das „Sein der Sprache“ ist bei Foucault immer als ein Konkurrenzunternehmen 
zum „Sein des Menschen“ aufgefaßt; sei es systematisch: „... das Sein der Sprache 
kommt für sich selbst nur im Verschwinden des Subjekts zur Erscheinung“ (Das 

188

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Man suche also nicht danach, vom Text zum Denken, vom Geschwätz 
zum Schweigen, vom Äußeren zum Inneren ... von der oberflächlichen 
Vielfalt zur tiefen Einheit überzugehen. Man bleibt in der Dimension des 
Diskurses.“ (AW 112)

Wo die Diskursanalyse Gegenstände als Wissensformationen auf­
faßt bzw. sie als diskursiv erzeugte versteht, sind ihre Ähnlichkei­
ten zur Bewußtseinsphilosophie offensichtlich. Einige Kommen­
tatoren sehen nach der Archäologie des Wissens eine ‘Kehre’ in 
Foucaults Denken, weil fortan die Grundlegungsverhältnisse um­
gekehrt und in der Ausarbeitung einer Machttheorie nicht mehr 
gesellschaftliche Praktiken auf Diskurse, sondern Diskurse auf sie 
bedingende gesellschaftliche Praktiken zurückgefuhrt werden.21 
Könnte man hier immer noch von einer Parallele zum bewußt­
seinsphilosophischen Ansatz sprechen?

Mit einiger Vorsicht würde ich sagen: ja. Was die Parallele 
ausmachte, war nicht nur die Beschränkung auf ‘ideale’ Gebilde 
wie den Diskurs und kognitive Formationen, es war vor allem ein 
mit der Ablehnung eines ‘wirklichen’ (wahren) Referenten einher­
gehendes Immanenzprinzip. Wenn es nun in den späteren Werken 
nicht mehr um die bloß diskursiv erzeugte Wirklichkeit, sondern 
um das vermeintlich realere, „dickere Gewebe der nicht-diskursi- 
ven Praktiken“ geht, so ist einerseits zu bedenken, daß Foucault 
auch den Diskurs als Praktik, als eine eigene Seinsweise aufgefaßt 
hat und daß er hier wie in späteren Texten einem Prinzip folgt, 
demgemäß es nichts jenseits der Interpretation gibt.22 Die Macht­
formationen sind praktizierte, ‘materiale’ Interpretationen, das 
bewußtseinsphilosophische Konstitutionsparadigma scheint nun in 
ein Produktionsparadigma überfuhrt.23

Denken des Außen: 48) oder historisch: „... niemals in der abendländischen Kultur 
[haben] das Sein des Menschen und das Sein der Sprache zusammen existieren 
können“ (OD 408).
21 Vgl. Habermas 1986: 315; Fink-Eitel 1989: 64; Dreyfus/Rabinow: 127, 13If. 
Rudi Visker sieht in Überwachen und Strafen den Rückgriff auf eine „Geschichte 
des Referenten“, Visker 1991: 142.
22 Vgl. auch Foucault, Nietzsche, Freud, Marx, 1967: 189ff.
23 Am Beispiel des Konstruktivismus und der neueren feministischen Diskussion, 
die sich z. T. stark auf Foucault bezieht, habe ich die Parallele zwischen einem er­
kenntnistheoretischen Konstitutions- und einem gesellschaftstheoretischen Pro­
duktionsgedanken genauer expliziert; s. Roedig, Ding an sich und Erscheinung. 
Einige Bemerkungen zur theoretischen Dekonstruktion von Geschlecht, 1994.

189

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mit dem Hinweis auf diese Parallele soll weder gesagt sein, daß 
Foucault Bewußtseinsphilosophie betreibe, noch daß sein Macht­
begriff „aus dem Repertoire der Bewußtseinsphilosophie selber 
entnommen“ sei und deshalb keinen Ausweg aus der Subjektphi­
losophie bieten könne.24 Es ist lediglich ein bewußtseinsphiloso­
phischer Gestus des Ausschlusses, den Foucault - via Nietzsche - 
als einen metaphysikkritischen übernimmt.

3.3. Die A uflösung des Transzendentalen

Oben habe ich die These vertreten, daß die Phänomenologiekritik 
Foucaults nicht allein in inhaltlichen Einwänden zu suchen sei; die 
‘eigentliche’ Kritik liegt in seiner Methode, in der konsequenten 
Historisierung der Inhalte und der Formen des Denkens.25 Syste­
matische Problemstellungen werden auf ihre Genese zurückge- 
fuhrt, sie erscheinen lediglich als historisch-relative Denkweisen 
und Praktiken. So stellt sich z. B. das, was Sartre als existentielle 
Bestimmung des Für-sich angegeben hat, aus der Perspektive von 
Foucaults Analyse betrachtet, als eine als Ontologie gefaßte Versi­
on der Aporien von Bewußtseinsphilosophie dar.26 Das „Für-sich“ 
hat nichts mit den ‘wirklichen’ Strukturen von Menschsein zu tun, 
weil die Frage nach diesen wirklichen Strukturen selbst nur in ei­
ner historisch situierten Form erscheinen kann. ‘Hinter’ die jewei­
ligen Fragestellungen, ‘hinter’ die Problematisierungsweisen geht 
Foucault nicht zurück, und er fuhrt damit konsequent Nietzsches 
Perspektivismus fort, der das Prinzip der Auslegung so weit ge­
neralisiert, daß es auch noch die Instanz des Subjektiven selbst 
unterläuft: „‘Es ist alles subjektiv’ sagt ihr: aber schon Das ist 
Auslegung.“27

Für die Phänomenologie muß es einen archimedischen Punkt 
außerhalb der Epoche geben, das erkennende Subjekt selbst kann 
nicht unter die Reduktion fallen, und so impliziert die Phänome­

24 Habermas 1986: 322.
25 VgL diese Arbeit Teil 1, Kap. 3.3.
26 VgL diese Arbeit Teil 2, Kap. 2.4.
27 Nietzsche, Der Wille zur Macht'. Abs. 481.

190

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nologie der Gegenstände eine Ontologie des erkennenden Sub­
jekts. Genau diesen letzten, fixen, transzendentalen Punkt löst 
Foucault auf, indem er - so scheint es - die Phänomenologie noch 
einmal auf sich selbst anwendet und ihre eigenen Aussagen histo­
risiert.28 Er gewinnt mit seiner Epoche des Subjekts und der Be­
deutung ein neues ‘objektives’ Gegenstandsfeld: Erfahrungs­
weisen, Epistemen, diskursive und nichtdiskursive Praktiken. Das 
Vorgehen Foucaults ließe sich auch als Fortführung der von mir 
beschriebenen Bewegung der Phänomenologie zur Ontologie ver­
stehen: Bestand deren erster Schritt in der zunehmenden Redukti­
on des Seins aufs Erscheinen und der Ausstreichung des „Ding an 
sich“, so liegt der zweite Schritt darin, das Subjekt auszustreichen. 
Übrig bleibt nur eine ‘Mittelregion’, in der das ehemalige 
„Erscheinen“ zum einzigen Sein geworden ist. Die Figur der sub­
jektiven Selbstreferenz als Ort der Wahrheit ist zerschlagen, und 
Foucaults beharrliche Weigerung anzugeben, von wo aus er 
spricht, ist nichts als eine Anwendung seines genealogischen Prin­
zips, das die angeblich philosophische Notwendigkeit des Auswei­
ses der eigenen Grundlagen als eine Variante des christlichen Ge­
ständniszwangs begreift.29

Bleibt Foucault demnach ein ‘Phänomenologe’? Er hat sich dage­
gen gewehrt, seine Archäologie als „historische Phänomenologie“ 
zu verstehen,30 denn es ging ihm - gegen alle Phänomenologie - 
gerade darum, die „Geschichte des Denkens aus seiner transzen­
dentalen Unterwerfung zu befreien“ (AW 289), d. h. sich vom 
„Narzißmus“ eines konstituierenden Subjekts und darüber hinaus 
von der „transzendentalen Dimension“ als eines Ursprungsprinzips 
zu lösen. Die Archäologie will nicht ein verborgenes Gesetz ent­
hüllen oder einen Ursprung wiederentdecken, sie bleibt an der 
Oberfläche, im Bereich der Positivitäten und scheint mit dem 

28 Dreyfus/Rabinow sprechen mit Bezug auf die Methode der Archäologie des 
Wissens von einer „doppelten Reduktion“, es seien nicht nur einzelne Wahrheits­
ansprüche, sondern der Sinn von Wahrheitsansprüchen selbst suspendiert: 
„Husserl übertreffend, behandelt Foucault die Referenz und den Sinn bloß als 
Phänomene“ (Dreyfus/Rabinow 1987: 74).
29 Vgl. WW 76f, 83.
30 Vgl. AW 290.

191

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Subjekt auch das „Transzendentale“ schlechthin ausstreichen zu 
wollen.

Gleichzeitig behält sie aber die transzendentale Frage als Frage 
nach den „Bedingungen der Möglichkeit“ bei. Sie fragt nach den 
„Bedingungen des Auftauchens von Aussagen“ (AW 184), nach 
der „Gesamtheit der Regeln“, die die „Bedingungen des histori­
schen Erscheinens“ der diskursiven Gegenstände konstituieren 
(AW 72), nach dem ,,epistemologische[n] Feld, ... in [das] die Er­
kenntnisse ... ihre Positivität eingraben und so eine Geschichte 
manifestieren, die ... die [Geschichte, A.R.] der Bedingungen ihrer 
Möglichkeit ist“ (MC *13/OD 24f). „Diese Bedingungsanalyse 
macht“ - wie Deleuze bemerkt - „bei Foucault einen eigenartigen 
Neukantianismus aus“,31 doch sie unterscheidet sich von der kanti- 
schen Tradition darin, daß die Bedingungen, um die es hier geht, 
faktischer Natur sind. Die „Bedingungen sind niemals allgemeiner 
als das Bedingte und gelten aufgrund ihrer eigenen historischen 
Singularität“,32 die Regeln bilden sich erst mit und in dem Diskurs, 
den sie ordnen.

Foucault ‘empirisiert’ also das Transzendentale, er begreift es 
explizit als geschichtliche Faktizität und untersucht, ähnlich wie 
Sartre, nicht Möglichkeits-, sondern Existenzbedingungen;33 das 
„historische Apriori“ ist, im Gegensatz zum formalen, „eine rein 
empirische Figur“ (AW 185). Und doch ist es ein Apriori. Man 
gewinnt den Eindruck, daß Foucault als Methode übernimmt, was 
er (inhaltlich) am modernen Denken kritisiert hatte: die Vermi­
schung von Empirischem und Transzendentalem. Er wendet die in 
der Phänomenologie und dem sie leitenden Bewußtseinsparadigma 
angelegten Prinzipien gegen die Phänomenologie und fuhrt sie 
damit in metaphysikkritisch radikalisierter Weise fort. So über­
nimmt das Konzept eines „historischen Apriori“ Husserls Gedan­
ken des konkreten Apriori bzw. die von Merleau-Ponty vorge­
nommene Identifizierung apriorischer und faktischer Wahrheit.34 
Auch die Wendung gegen eine hermeneutische Auslegung des 

31 Deleuze, Foucault. 86.
32 A. a. O.: 161.
33 Vgl. AW 184; Deleuze, Foucault 86.
34 Vgl. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung'. 259; Waldenfels 
1987: 517.

192

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sinns und gegen Metaphysik ist z. T. in der phänomenologischen 
Intention angelegt.35

Verstrickt sich Foucault nun selbst in die Doppel, oder ent­
kommt er ihnen dadurch, daß er sie konsequent methodisch über­
nimmt? Vermeidet er das unglückliche Oszillieren zwischen den 
Polen, weil er nicht mehr Identität und Unterschied der Seiten zu­
gleich behauptet, sondern vornehmlich deren Identität?36 Über­
windet er die phänomenologischen Sackgassen dadurch, daß er 
nicht das „Empirische auf der Ebene des Transzendentalen zur 
Geltung“ bringen will (OD 386), sondern umgekehrt das Trans­
zendentale in der - historisch verstandenen - Faktizität auflöst? Ist 
es dieses Vorgehen, das es ihm erlaubt, nicht mehr „ungewollt 
empirisch“, sondern ein „glücklicher Positivist“ zu sein? In gewis­
ser Weise entgeht Foucault dem Spiel der Dublette. Über die Hi- 
storisierung der Inhalte gelingt es ihm, das Empirische als 
‘Bedingung der Möglichkeit’ auszuweisen, und vielleicht ist die 
Auflösung von Sein in Werden die einzige Möglichkeit, wieder 
‘Seinsfragen’ stellen zu können, ohne in eine „präkritische Naivi­
tät“ zurückzufallen. Das ‘Transzendentale’ ist jetzt kein festste­
hendes Prinzip, sondern zeitlich verflüssigt, und selbst für die 
„Geschichte des Denkens“ wird nicht mehr die „enthüllende Rolle 
eines transzendentalen Moments“ in Anspruch genommen (AW 
289). Der Mechanismus der empirisch-transzendentalen Redupli- 
zierung implizierte, wie wir gesehen haben, zwei Bewegungen: ei­
ne ‘Ontisierung des Transzendentalen’ und eine ‘Trans- 
zendentalisierung (bzw. Ontologisierung) des Ontischen’. Man 
kann nun sagen, daß Foucault diese Doppelbewegung aufspaltet 
und nur ihrem ersten Teil folgt; er betrachtet das Transzendentale 
als Ontisches, macht aber nicht umgekehrt Seiendes zum zeitlos 

35 Weiterhin ließe sich behaupten, daß die ‘Auflösung des Subjekts’ nur eine so­
wieso schon in der Phänomenologie angelegte Tendenz zur Selbstvergessenheit 
des Subjekts als erkennendem weiterführt (s. diese Arbeit Teil 1, 2.4).
36 Womit nicht gesagt sein soll, daß Foucault den Unterschied zwischen Empiri­
schem und Transzendentalem leugnet. Er ist wieder einmal vorsichtig genug, ei­
nem „formalen Apriori“ nicht die Existenz abzusprechen, er plaziert sein 
„historisches Apriori“ nur auf ein anderes Niveau (s. AW 186). Diese durchaus 
strategische Behutsamkeit im Umgang mit vorgegebenen Denkmustem, unter­
scheidet Foucaults Verfahren wesentlich von der Metaphysikkritik Nietzsches.

193

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Transzendentalen. Damit ist die Spiegelung der Seiten zunächst 
einmal aufgehalten.

Darüber hinaus kann Foucault das endlose Oszillieren der Dop­
pel zum Stillstand bringen, indem er deren angebliche Ursache, die 
Selbstreferenz des Subjekts, ausschaltet und die permanent aufein­
ander verweisenden Seiten auf eine eigentümliche ‘Mittelregion’ 
festlegt: Die Episteme liegt weder im inneren Gesetz der Dinge 
noch im „Raster eines Blicks“,37 sie ist ein Gebiet „zwischen dem 
bereits kodierten Blick und der reflektierenden Erkenntnis“ (OD 
23); die Diskurse sind nicht „eine reine und einfache Verschrän­
kung der Dinge und der Wörter“ (AW 74), sie liegen zwischen den 
Tatsachen und den Regeln.38 Hier handelt es sich nicht um eine 
sich hinterrücks ereignende Vermischung von Empirischem und 
Transzendentalem; die Differenz, deren Vorhandensein Foucault 
ja nicht bestreitet,39 scheint vielmehr in einem neuen Gegenstands­
bereich aufgehoben.

Welcher Preis muß für diese Überwindung der unglücklichen 
Konstellation modernen Denkens gezahlt werden? Foucault hat 
Fragen auf Fragestellungen, ‘Gegenstände’ auf Diskurse über Ge­
genstände, das ‘Subjekt’ auf Subjekt-Funktionen40 bzw. auf Prak­
tiken des Selbst und Systematisches auf Historisches reduziert. Die 
kritische ‘Reduktion’, die er vomimmt, besteht letztlich auch in 
der Ausschaltung von inhaltlich verstandenen Sachffagen. Nicht 
was gesagt wird, ist wichtig, sondern wer spricht; nicht was etwas 
ist, sondern wie es ist, ist jetzt von Bedeutung. Probleme werden 
als Problematisierungsweisen, Wahrheit als Wahrheitseffekte auf­
gefaßt,41 und immer wieder demonstriert Foucault seinen anders 
ansetzenden Fragestil, wie z. B. in Der Wille zum Wissen'. „Die 

37 Vgl.OD 22.
38 Vgl. Waidenfels 1987: 528, 531. - Foucaults Bestimmungen, vor allem diejeni­
ge des Gebiets der Episteme, sind alles andere als klar. So sind auch die hier zi­
tierten Gegensatzpaare nicht unbedingt als Parallelen zu verstehen, es kommt al­
lein darauf an, daß Foucault anscheinend immer einen Bereich untersuchen 
möchte, in dem die Gegensätze der Dubletten nicht gelten.
39 S. o. Fußn. 36.
40 Vgl. Qu 'est-ce qu ’un auteur?: 95.
41 Vgl. Foucault, Wahrheit und Macht, Interview mit Fontana/Pasquino, 1977: 34, 
53.

194

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Frage, die ich stellen möchte, lautet nicht: weshalb werden wir 
unterdrückt? sondern: weshalb sagen wir ..., daß wir unterdrückt 
werden?“ (WW 18, Hervorhebung A.R.). Dasselbe Verfahren, mit 
dem einmal die Annahme einer Realität der Außenwelt als naiver 
Standpunkt abgewiesen wurde, schaltet nun die Annahme einer 
‘Substanz’ sachlicher Probleme aus und reduziert die Inhalte auf 
Formen. Daher ist jede Frage nach dem „Sein des Menschen“ eine 
(historisch) naive Frage; daher gehen auch jene Kritiken an der 
Intention Foucaults vorbei, die ihm z. B. vorhalten, seine Denun­
ziation des Subjekts treffe nur eine bereits obsolet gewordene He- 
gelisch „aufgespreizte“, nicht aber eine Kantisch „endliche“ Kon­
zeption von Subjektivität.42 Solche Einwände unterschätzen 
Foucaults Diagnose, weil sie sie aufs bloß logische Argument re­
duzieren und um ihren Anspruch bringen, eine Aussage über eine 
historisch entstandene Fragestellung zu sein. Es geht ja nicht da­
rum zu sagen, welche Subjektbegriffe unhaltbar und welche zu 
verteidigen wären, es geht nicht um die Begründung eines besse­
ren, angemesseneren, rationaleren Konzepts von Subjektivität, und 
es ist nicht unbedingt Foucault, der hier die Grundlagen seiner Ar­
gumentation verfehlt.43

Aber sind Probleme nichts außer der Weise, in der sie proble­
matisiert werden? Ist Wahrheit nichts als eine Wirkung, ein Ef­
fekt? Foucault läßt sich nicht bei expliziten Identifizierungen er­
tappen,44 aber er unterlegt sie seiner Argumentation, um einen 
‘substantiellen Schein’ auch dort aufspüren zu können, wo von 
unhistorisch bleibenden Strukturen ausgegangen wird, wo es den 

42 So z. B. Ludwig Nagel, Zeigt die Habermassche Kommunikationstheorie einen 
‘Ausweg aus der Subjektphilosophie ’? 1988: 359f. Ähnliche Argumente verwen­
den Frank 1988 und Schnädelbach 1989.
43 Die Kommentatoren neigen oft dazu, Foucault mit der Macht des angeblich 
‘rationalen’ Arguments entgegenzutreten und ihn an einem Maßstab zu messen, 
dem sich zu entziehen gerade einen Teil seiner Methode und kritischen Intention 
ausmacht. Zum Begründungsverfahren Foucaults als eines rhetorischen s. Schäfer, 
Reflektierte Vernunft, 1995.
44 Foucaults Nachfolgerinnen sind in dieser Hinsicht oft eindeutiger und dement­
sprechend leichter angreifbar. So behauptet z. B. Judith Butler ein diskursives 
Hergestelltsein der Körper (s. Butler, Das Unbehagen der Geschlechter, 1991: 
190ff). Sie folgt damit m. E. sehr konsequent der Intention Foucaults, verkehrt sie 
aber auch darin, daß sie seine methodisch begründete Vorsicht bezüglich ontologi­
scher Identifizierungen aufgibt.

195

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anschein hat, als seien die Probleme etwas anderes als ihre Pro­
blematisierungsweisen, als seien die Gegenstände des Wissens et­
was außerhalb des Diskurses, als seien sie grundlegender und be­
harrlicher als ihre jeweilige konkrete Ausprägung.

Es gibt gute Gründe den alten Dualismus von (wahrem) Sein 
und (bloßer) Erscheinung aufzuheben, denn tatsächlich läßt sich 
nicht angeben, was z. B. ‘der Wahnsinn’ sein sollte, außerhalb der 
Bedeutung, die man ihm gibt, außerhalb der Praxis, die ihn her­
stellt, was ‘Wahrheit’ sein sollte außerhalb der Übereinkunft, die 
etwas als ‘wahr’ gelten läßt.

Gilles Deleuze beschreibt anschaulich, wie sich der 
‘substantielle Schein’ aus einer bestimmten metaphysischen Fra­
gestellung heraus entwickelt. In Platons Dialogen geht es immer 
darum, was etwas sei, das Schöne, die Gerechtigkeit etc., und So­
krates steht „Jünglingen, starrköpfigen Alten und berühmten So­
phisten“ gegenüber, denen allen gemeinsam ist
„auf jene Frage mit dem Zitieren dessen zu beginnen, was [ce qui] schön 
ist: eine Jungfrau, eine Stute, ein Kessel ... Sokrates triumphiert: Man 
antwortet auf die Frage ‘Was ist das Schöne?’[qu ’est-ce que le beau] 
nicht, indem man zitiert, was schön ist [ce qui est beau]“.45

Hier wird die Unterscheidung zwischen Wesen und Erscheinung 
etabliert, doch sie beruht nur darauf, daß die metaphysische Frage 
selbst nicht in Frage gestellt wird. Dabei ist es - so Deleuze - 
„keineswegs sicher, ob die Frage ‘Was ist das Schöne?’ nicht 
selbst eine Dummheit ist [betise].“46 Die Sophisten jedenfalls und 
Nietzsche ersetzen das „Was ist?“ durch ein nicht naiv zu verste­
hendes „Wer?“, und zwar genau deshalb, weil jedes allgemeine 
Was letztlich auf ein konkretes Wer, bzw. ein „für Wen?“ zurück­
geht; „das Wesen ist einzig und allein der Sinn und der Wert des 
Dings“,47 es „... wird in der Kraft ausgemacht, in deren Besitz es 
ist“.48 Hat Deleuze nicht Recht, wenn er mit Nietzsche feststellt:
„wenn wir die Frage ‘Was ist’ stellen, fallen wir nicht nur in die 
schlimmste Metaphysik zurück, wir tun tatsächlich nichts anderes als in 

45 Deleuze, Nietzsche und... : 84; Nietzsche et... : 86.
46 A. a. O.: *p.86.
47 A. a. O.:85/p.87
48 A. a. O.: 85/p.87

196

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer ungeschickten, blinden, unbewußten und konfusen Art die Frage 
‘Wer?’ zu stellen.“49

3.4. Ein anderes „ Denken des Gleichen “?

Wenn es einen Überschneidungspunkt zwischen Sartre und Fou­
cault gibt, so ist es Nietzsche. Viele Motive hat Sartre von Nietz­
sche übernommen; so kann man z. B. sein Denken sehr konse­
quent als ein Denken in Kräfteverhältnissen verstehen, die Entge­
genstellung „aktiv-passiv“ scheint in vieler Hinsicht das eigentlich 
grundlegende Modell der Satirischen Bewußtseinsphilosophie zu 
sein, und seine Sozialontologie läßt sich als eine auf unaufhebba­
rer Ungleichheit aufbauende Machttheorie lesen. Eine Ausge­
wogenheit der Kräfte kommt nie vor. Sartre entwickelt mit der als 
Essenz verstandenen Existenz eine Theorie der Spontaneität und 
Sinnschöpfung; die Existenz ist wesentlich „creation“,50 sie ist eine 
Produktion im nietzscheanischen Sinne, weil sie von denselben 
Voraussetzungen eines Denkens nach dem „Tod Gottes“ und der 
Unmöglichkeit vorgängiger Wesensaussagen ausgeht. Die tiefste 
gemeinsame Wurzel, die Sartre und Foucault in Nietzsche haben, 
ist das antimetaphysische Motiv, demzufolge es „keinen Täter 
hinter der Tat“ gibt.

In Nietzsches Modus des Fragens wird die Unterscheidung von 
Wesen und Erscheinung aufgelöst. Diese Aufhebung scheint aller­
dings auf eine andere Variante des „Denkens des Gleichen“ hin­
auszulaufen, in der es kein „Oszillieren“ gibt, weil hier das Glei­
che nicht mehr als ein Anderes begriffen wird. Nicht selten stellt 
sich auch die sich auf Nietzsche berufende Differenzphilosophie 
als eine monistische Einheitslehre dar, gerade weil sie Differenz 
nicht über Negation, sondern über Affirmation denkt.51 Sie kann 

49 A. a. O.: *p.87
50 VgL z. B. Cahiers pour une morale, 1983: 524ff.
51 Unter ‘Monismus’ verstehe ich die Verabsolutierung eines Prinzips, das z. B. 
aus dem beschriebenen Prozeß der Immanentisierung resultieren kann. - Zum Mo­
nismus der Differenzphilosophie passt neben Foucaults Konzept der produktiven 

197

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kein „Denken des Außen“ mehr sein, wenn sie, bei aller Betonung 
von Inkommensurabilität, immer nur Beispiele von Unüber- 
schreitbarkeit gibt: Der Diskurs und die Macht sind nicht zu hin­
tergehen, „transversale Linien des Widerstands“ sind nur als Fal­
tung des Außen ins Innen möglich.52 Damit ist der ehemalige Im­
puls gegen ‘Einheit’, der die Subjektkritik motivierte, auf eigen­
tümliche Weise unterlaufen.

Was Foucault und Sartre trennt ist, daß beide - in der gemein­
samen Erbschaft Nietzsches - die Differenz von empirisch und 
transzendental auf je verschiedene Weise aufheben. Sartre identifi­
ziert die Aspekte, doch da sie für ihn immer noch als getrennte 
gelten, ergibt sich eine „Dublette“; diese Vermischung, die das 
moderne Denken vollziehen muß, wird von Foucault kritisiert und 
zugleich affirmativ zum methodischen Prinzip gewendet: Nichts 
soll mehr die Funktion des Transzendentalen erfüllen als das histo­
risch verstandene Empirische selbst. Damit ist die der Dublette 
immanente Negation weggearbeitet.

Eine radikal gedachte Endlichkeit zieht die Konsequenzen dar­
aus, daß das „Transzendentale“ immer schon ein Empirisches ge­
wesen ist, daß jene, die Unterscheidung von Wesen und Erschei­
nen generierende Frage nach dem allgemeinen ‘Was’ im Grunde 
immer nur mit einem konkreten ‘Wer’ oder ‘Wie’ beantwortet 
wird; daß nicht die gegebenen Inhalte unsere Fragen, sondern daß 
unsere Fragen die Inhalte bestimmen.

Mit Foucaults Analyse läßt sich vorführen, daß ein Denken im 
Stile der Existenzphilosophie seinen Anspruch, (ontologische) 
Allgemeinbegriffe zu bilden, nicht legitimieren kann. Unter dem 
Primat des Subjekts begründet sich das Denken aus endlicher Er­
fahrung und geht so notwendig immer mit falscher Unmittelbar­
keit vom Konkreten zum Abstrakten über. Wie lassen sich irredu­
zible existentiale Grundphänomene ausweisen, wie läßt sich be­
gründet behaupten, die „Unaufrichtigkeit“, die „Knappheit“, die 
„Freiheit“ seien Strukturen, die überall gelten, wo es menschliche 
Wesen gibt? Solche Setzungen sind (ebenso wie die Berufung auf 
zeitlos systematische Problemstellungen der Philosophie) aus der

Macht auch Deleuzes Option für die Univozität des Seins (s. Difference et repeti- 
tion: 53fT, 387f).
52 Deleuze, Foucault. 131 ff.

198

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Perspektive Foucaults „präkritisch naiv“ zu nennen, weil sie nicht 
auf ihre Bedingungen reflektieren, weil sie ihre eigenen Grundla­
gen selbst nicht historisieren, d. h. sie nicht in die Endlichkeit mit 
einbeziehen.

Doch ist ein ‘metaphysisches’, substantielles Fragen damit ge­
genstandslos geworden? Es scheint, daß mit dem Ausschalten ei­
nes solchen Fragestils - nicht nur bei Foucault - genau das wegge­
strichen ist, was das eigentliche Interesse der Philosophie aus­
machte: ihr Anspruch, das Wirkliche nicht für das Wahre zu halten 
und die Welt auf eine prinzipielle Weise zu erklären und zu be­
gründen. Die Metaphysikkritik läuft Gefahr, mit dem substantiell 
verstanden Dualismus von Sein und Erscheinung auch das aufzu­
geben, was an der begrifflichen Differenz der beiden Seiten sinn­
voll war: das Beharren, daß eines nicht im anderen aufgeht.53

Foucault hat den Preis, der für die Überwindung der „Doppel“ 
aufzubringen war, nie ganz bezahlt. Sein Denken wäre eindeutiger 
gewesen, wenn er wirklich ein Positivist hätte sein können, aber 
hinter der positivistischen Attitüde steckt m. E. auch ein 
‘unglücklicher Transzendentalist’. Die von mir im ersten Teil der 
Arbeit aufgestellte Behauptung, die Ordnung der Dinge klage die 
Differenz von empirisch und transzendental ein, wird nicht Ma­
kulatur dadurch, daß Foucault selbst eine systematische Vermi­
schung vomimmt: Seine Phänomenologiekritik ist weiterhin gül­
tig, denn er scheint gleichermaßen auch an die Relevanz der ein­
geklagten Differenz zu glauben. Es will nicht recht gelingen, die 
Phänomenologie nur durch die Radikalisierung ihrer ‘Fehler’ zu 
überwinden, und so bleibt immer ein Überschuß gegenüber dem 
bloß Empirischen. Wir hatten gesehen, wie schwer es für Foucault 
in der Histoire de la folie war, den Wahnsinn nicht doch als eine 
Art ‘Substanz’ zu denken, und zwar - wie ein „Ding an sich“ - in 
zweifach konnotierter Hinsicht, als wesentliches Be­
wegungsprinzip (das Andere der Vernunft) und als eine erfah­
rungsunabhängige Tatsache. Für Foucault stellt sich weiterhin das 

53 In diesem Sinn plädiert Schnädelbach für eine „negative Metaphysik“ als einer 
„Erinnerung daran, daß der Diskurs nicht alles über das Wahre und Gute vermag“ 
und als Ausweg aus einem holistischen „spekulativen Selbstabschluß“ 
(Schnädelbach, Dialektik und Diskurs, 1987: 171).

199

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Problem objektiver Ordnungen, in einer grundsätzlichen Doppel­
deutigkeit vereint er, was eigentlich nicht zusammengeht, einen 
strukturalistischen und historistischen Ansatz,54 und immer werden 
Instanzen benannt, die den Verdacht erwecken, sie erfüllten neben 
ihrem empirischen Status die Aufgabe einer transzendentalen 
Synthesis: der Wahnsinn, das Sein der Sprache, die Episteme, die 
diskursiven Ordnungen, die Macht. Alle diese Instanzen sind 
„positiv und fundamental zugleich“. Historisches und Systemati­
sches, Ereignisse und Strukturen, Beschreibendes und Normatives 
bilden ein schwer zu entwirrendes Wechselspiel, und es scheint, 
als werde Foucault auf methodischer Ebene von derselben Ambi­
valenz heimgesucht, die inhaltlich die empirisch-transzendentale 
Dublette kennzeichnete, mit dem Unterschied allerdings, daß er sie 
bezüglich seiner Theorie nicht thematisiert bzw. sich nicht zu ihr 
äußern will.

Hier liegt der Kem für die „paradoxe Verbindung von positivi­
stischer Einstellung und kritischem Anspruch“,55 für grundsätzli­
che Ambivalenzen in Foucaults Wissenschaftskritik56 und für all 
die Probleme, die man mit seinem Relativismus, mit dem unklaren 
Status seiner Aussagen und dem fehlenden Maßstab für ‘richtige’ 
politische Optionen innerhalb seiner monistischen Machttheorie 
haben mag. War Foucault sich dessen bewußt, daß seine Aussagen 
selbst wie ein Diskurs wirken, der „gleichzeitig empirisch und kri­
tisch sein will“ (OD 387)?

54 Ricoeur z. B. erklärt die Eigenart des Strukturalismus gerade aus seiner Entge­
gensetzung zum historistischen Prinzip und beschreibt sie weiterhin als eine 
„Subordination ... de la diachronie ä la Synchronie“ (Ricoeur 1963: 5280. Foucault 
dagegen hält die „Opposition Struktur-Werden“, in der überdies auch Sartre denkt, 
für nicht zutreffend (s. AW 22).
55 Habermas 1986:318.
56 Systematisch untersucht von Visker 1991: 28ff, 125ff u. a.

200

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.1. Phänomenologische und metaphysikkritische Reduktion
	3.2. Das Verhältnis von Diskurs und Gegenstand: eine neue Epoche
	3.3. Die Auflösung des Transzendentalen
	3.4. Ein anderes „Denken des Gleichen“?

