Julian Nida-Riimelin

Eine Verteidigung von Freiheit #nd Gleichheit

I. Einfiibrung

Freiheit und Gleichheit sind die beiden Grundnormen der im Zuge der Aufklirung
sich herausbildenden europiischen Demokratie, sie bilden den Anfang und gegebe-
nenfalls auch das Ende der modernen politischen Philosophie. Statt von »Grund-
normen« konnen wir auch von den »Grundwerten« der Freiheit und Gleichheit
sprechen. Solange das Verhiltnis konsequentialistischer und deontologischer Be-
stimmungen nicht thematisch wird, konnen diese beiden Charakterisierungen als
austauschbar gelten.

Diese beiden Grundnormen sind uns so selbstverstindlich geworden, dass wir
ihre Besonderheit leicht verkennen. Es ist Immanuel Kant, der die Besonderheit die-
ser beiden Normen wie kein anderer europiischer Philosoph auf den Begriff bringt,
und der zurlickgezogen lebende, in manchem weltabgewandt erscheinende Gelehr-
te aus Konigsberg hat der europiischen Demokratie und der modernen politischen
Philosophie erst klargemacht: Freiheit ist keine Willkiir, Freiheit erschopft sich
nicht in Autarkie, also darin, keine Herrschaft tiber sich zu dulden, Freiheit haben
wir nur als Vernunftwesen, d.h. als solche Akteure, die nach Maximen handeln, die
verallgemeinerbar sind. Menschen sind frei, insofern sie sich von Griinden — Griin-
den zu urteilen und Grinden zu handeln - leiten lassen. Freiheit ist also zu verste-
hen als Autonomie.

Gleich sind wir als Vernunftwesen. Als solche, die sich wechselseitig die Fahig-
keit, nach Griinden zu handeln und zu urteilen, zuerkennen. Unabhingig von sozi-
alem Stand, politischer oder 6konomischer Macht erkennen wir uns als Gleiche an,
insofern wir uns als Vernunftwesen sehen. Wir bringen Grinde vor — Griinde etwas
zu glauben und Griinde etwas zu tun —, wenn wir mit Anderen human, wie es dem
Menschen als Vernunftwesen gemafl ist, interagieren. Die Menschenwiirde ist zu-
nichst eine individuelle. Menschen haben eine spezifische Wiirde, insofern sie in der
Lage sind nach Griinden zu handeln und zu urteilen, insofern sie Vernunftwesen
sind, insofern wir ithnen Rationalitit, Freiheit und Verantwortung zuschreiben kon-
nen. Diese Form der Wiirde ist gleich, sie kommt jedem Einzelnen gleichermafien
zu und sie wird gegeniiber jedem gleichermaflen in Anschlag gebracht, wenn der
Umgang untereinander human ist. In diesem Sinne kann niemand fiir eine andere
Person entscheiden. Jede Person ist autonom, darauf beruht ihre spezifische, je indi-
viduelle Wiirde. Als Vernunftwesen handeln wir nur nach den Maximen, die verall-
gemeinerbar sind, d.h. die vereinbar sind damit, dass jede Person ihre Freiheit reali-
sieren und d.h. autonom leben kann. Die Autonomie sichernde Freiheit ist eine je

ZfP 53.]Jg. 1/2006

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

4 Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichheit

individuell gleiche. Allen kommen die gleichen Freiheitsanspriiche zu, weil sie alle
in gleicher Weise autonom leben (wollen). Es gibt nur gleiche Freiheit oder keine
Freiheit. Eine Gruppe von Menschen, die die Freiheitsanspriiche auch nur einer ein-
zigen Person verletzt, um alle tGibrigen besser zu stellen, handelt in toto heteronom,
verletzt das Gebot gleicher individueller Wiirde, gleicher Autonomie und gleicher
Freiheit und verliert damit in toto den Status einer moralischen Gemeinschaft. Die
Gleichheit des Freiheitsanspruchs hingt mit der Kantischen Logik der Autonomie
zusammen. Der Verallgemeinerungstest von Maximen impliziert diese Form glei-
cher Freiheit.

Diese fiir die europiische Demokratie konstitutive Verbindung von Freiheit und
Gleichheit wird von drei Seiten angegriffen: Die erste meint zeigen zu konnen, dass
Freiheit und Gleichheit unvereinbar sind und der Freiheit der absolute Vorrang ein-
zurdumen sei. Belegen wir diesen Angriff mit einem heute zunehmend gebrauchli-
chen Terminus: Libertir bzw. die Position des Libertarismus.! Wahrend der erste
Angriff eine prinzipielle Unvereinbarkeit von Freiheit und Gleichheit postuliert
und der Freiheit Prioritit einrdumt, geht der zweite Angriff zwar ebenfalls von ei-
ner Unvereinbarkeit von Freiheit und Gleichheit aus, raumt jedoch der Gleichheit
die Prioritit ein. Zur Bezeichnung wihlen wir den Terminus kommunistisch bzw.
die Position des Kommunismus.? Den dritten Angriff erleben wir in diesen Tagen.
Er bezeichnet sich selbst nicht als anti-egalitir, wie die Vertreter des ersten, sondern
als non-egalitir; er bringt nicht Freiheit gegen Gleichheit oder Gleichheit gegen
Freiheit in Stellung, sondern hilt die Gleichheit als Grundnorm fiir entbehrlich und
ersetzt diese durch Normen der Solidaritit. Ich habe oben wohl bedacht von Frei-
heit und Gleichheit als den beiden miteinander verkoppelten Grundnormen der po-
litischen Moderne und der europiischen Demokratie gesprochen und fraternité
oder Solidaritiat nicht als dritte genannt. Diese dritte ist nicht spezifisch modern, sie
pragt die mittelalterliche und frithneuzeitliche Sozialordnung und wird in der poli-
tischen Moderne transformiert: Entweder als eine klassenspezifische Solidaritit der
Linken oder als konservative Solidaritit der ohnehin Stirkeren gegentiber den
Schwachen im Sinne karitativer Pflichten oder im Sinne universalistischer, inklusi-
ver, die ganze Menschheit umfassender Pflichten der Hilfeleistung.

1 Dieser Terminus »libertir« weist eine durchaus schillernde Begriffsgeschichte auf.
Unterschiedliche Spielarten des Anarchismus haben sich als libertir bezeichnet. Manche
Stromungen des Sozialismus, die sich von der totalitiren Tendenz abgrenzen wollten,
haben sich als libertir bezeichnet. Positionen, die sich als libertir bezeichnen, gibt und
gab es sowohl links wie rechts im politischen Spektrum. Der »rechte« Libertarismus
verteidigt den kapitalistischen Markt, der »linke« ist kapitalismuskritisch und wendet
sich nicht nur gegen die staatliche Autoritit und staatliche Institutionen, sondern auch
gegen das Privateigentum generell oder jedenfalls das Privateigentum an Produktions-
mitteln.

2 Auch diese Charakterisierung hat eine schillernde Begriffsgeschichte hinter sich. In
kommunistischen Utopien spielt das Versprechen einer Freiheit fir Alle eine wesentli-
che Rolle, dennoch scheint es mir nicht unfair zu sein, angesichts des realen historischen
Wirkens kommunistischer Bewegungen, sie durch die Grundposition eines Primats der
Gleichheit vor der Freiheit zu charakterisieren.

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichbeit 5

Diese drei Angriffe, der libertaristische, der kommunistische und der solidaristi-
sche, reprisentieren jeweils nicht nur einen Strang des philosophischen und politik-
theoretischen Denkens, sondern auch der politischen Praxis, des politischen Enga-
gements. Der libertire hatte immense Wirkung auf das, was in den USA als
»Reaganomics« oder in Grofibritannien als »Thatcher-Revolution« bezeichnet wur-
de; der kommunistische Angriff ist gegenwirtig zusammengebrochen und seine
Protagonisten verschanzen sich in den letzten Wagenburgen etwa in Nordkorea
oder Kuba, wihrend die kommunistische Elite Chinas das gewagte Experiment der
Verbindung eines entfesselten kapitalistischen Marktes mit kommunistischer Partei-
fihrung und Staatskontrolle unternimmt. Aber in der Bewegung der Globalisie-
rungskritiker, in den Gewerkschaften und in einem Teil der neuen sozialen Bewe-
gungen halten sich nach wie vor kommunistische Ideale. Der dritte Angriff, der
solidaristische, tritt weniger polemisch auf als die beiden vorausgenannten. Er eska-
motiert den Wert der Gleichheit und ersetzt ithn durch Normen der Solidaritit —
Normen, die sich etwa aus der Pflicht ergeben, allen ein menschenwiirdiges Leben
zu ermdglichen. Dieser letzte Angriff ist politisch schwer zu verorten. Er reicht von
sich selbst als Sozialdemokraten bezeichnenden Aristotelikern wie Martha Nuss-
baum bis zu eher neo-liberal Gesinnten wie Harry Frankfurt. Auch dieser Angriff
bedroht jedoch das normative Fundament der Demokratie. Keine dieser drei politi-
schen und intellektuellen Bewegungen lasst sich philosophisch Uberzeugend sub-
stantiieren. Dies zu zeigen, ist das Ziel dieses Aufsatzes; dabei wird der erste und
der zweite Angriff auf das normative Fundament der politischen Moderne, d.i. Frei-
heit und Gleichheit, nur kursorisch behandelt, gewissermafien als Folie, vor der der
dritte Angriff desto deutlicher abgewiesen werden kann.

11. Freiheit ohne Gleichheit: Libertarismus

Die elaborierteste Form des Libertarismus hat Robert Nozick mit Anarchy, State
and Utopia vorgelegt. Es ist charakteristisch fiir diese und andere Formen des Li-
bertarismus, dass sie individuelle Freiheit als etwas normativ Gegebenes annehmen.
Dies geschieht bei Robert Nozick in der Form, dass er, sich auf John Locke beru-
fend, die wichtigsten individuellen Rechte, das Recht auf Leben, das Recht auf kor-
perliche Unversehrtheit und das Recht auf Eigentum, ohne weitere ethische® Be-
grindungen anfiihrt. Dies ist insoweit ein legitimer Argumentationsschritt, als diese
genannten individuellen Rechte in unserer lebensweltlichen moralischen Praxis
ebenso wie in den juridischen Systemen der westlichen Demokratien tief verankert

3 Die Termini »ethisch« und »moralisch« werden hier in ihrer konventionellen Bedeu-
tung gebrauch, d.h. »ethisch« bezieht sich auf die philosophische Subdisziplin der Ethik
und »moralisch« auf aufler-wissenschaftliche normative Phinomene. Allerdings gibt es
nach meiner Auffassung cinen flielenden Ubergang zwischen moralischen und ethi-
schen Urteilen, die lediglich im Grade der Systematisierung und der Theorieabhingig-
keit zu unterscheiden sind. »Ethisch« steht also nicht fiir das lebensweltlich Normative
gegentiber dem universelle Geltung beanspruchenden »Moralischen«, wie etwa bei Jiir-
gen Habermas.

ZfP 53.]Jg. 1/2006

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st

Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

6 Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichheit

sind, wie ein Blick auf die Verfassungsordnungen zeigt. Von daher ist es nahelie-
gend, die Argumentation dort zu beginnen, wo es keinen fundamentalen Dissens —
jedenfalls nicht unter den Adressaten der Schrift — gibt. Allerdings verbindet No-
zick, und mit thm die meisten Libertarier, mit den Locke’schen Individualrechten
mehr, nimlich nicht nur ihre allgemeine Geltung, sondern auch ihren fundamenta-
listischen Status. Es sind lediglich diese individuellen Rechte, auf denen das Gesamt
der normativen Beurteilung beruht, alle anderen normativen Aspekte sind demge-
gentiber derivativ, d.h. sie konnen nur insofern Relevanz beanspruchen, als sie sich
aus diesem Katalog Locke’scher Individualrechte ableiten lassen. Diese Annahme
steht aber zweifellos in einem tiefen Konflikt jedenfalls zur lebensweltlichen mora-
lischen Praxis und ist von daher begriindungsbediirftig. Nicht die Annahme Lo-
cke’scher Individualrechte ist begrindungsbediirftig, sondern der damit verbundene
Fundamentalismus (im Sinne von foundationalism, also erkenntnistheoretisch ver-
standen), den die libertire politische Theorie postuliert. Wer, wie etwa John Rawls,
das Gesamt der well-considered moral judgements und das Gesamt der etablierten
politischen Begriindungsformen als Berufungsinstanz einer normativen Theorie ak-
zeptiert, enthebt sich einer dariiber hinausgehenden »metaphysischen«* Begriin-
dungspflicht. Wer dagegen einzelne Elemente der lebensweltlichen moralischen
Praxis (auch der juridischen Systeme und der politischen Begriindung) herausgreift,
diese als unbezweifelbares Fundament allen normativen Argumentierens auszeich-
net und andere Teile der etablierten moralischen Praxis (der juridischen Systeme
oder der politischen Begriindungen) als irrelevant markiert, trigt eine besondere
Begrindungspflicht. Interessanterweise erfiillt Nozick diese, ebenso wie andere Li-
bertarier, nicht.

Das libertire Argument hat etwa folgende Form: Menschen haben individuelle
Rechte, diese haben sie vor jeder moralischen oder politischen Instituierung.® Das
libertire Argument beruht auf einem emphatischen Verstindnis natiirlicher Frei-
heit: Freiheit ist nicht das Ergebnis wechselseitiger Anerkennungsverhiltnisse und
politischer Institutionalisierungen, sondern die Menschen sind urspriinglich, also
vor aller politischen Ordnung, frei, und die jeweilige politische Ordnung muss sich
gegeniiber den Individuen im vorstaatlichen Zustand legitimieren. Das legitimieren-
de Argument hat folgende Form: Die freien Menschen im Naturzustand werden
untereinander Vertrige schlieflen, um sich zu schiitzen gegeniiber Ubergriffen, die
aufgrund unterschiedlicher Auslegungen individueller Freiheitsrechte oder in der
Ausiibung von Selbstjustiz ihren Grund haben. Sie werden, wie Nozick meint,
Schutzgemeinschaften bilden, und dies entspricht in der Tat einer historischen Er-
fahrung, dass Uberall dort, wo die staatliche Ordnung kollabiert, etwa in Biirger-
kriegen, aber auch bei schwachen Formen der Fremdherrschaft solche lokal domi-
nierenden Schutzgemeinschaften entstehen. Die sizilianische Mafia ist dafiir ebenso

4 Vgl. John Rawls, »Justice as Fairness: Political not Metaphysical« in: ders., Collected
Papers, Cambridge Mass./London 1999, S. 388-414.

5 Ich verwende diesen Terminus »instituieren« in etwa der Bedeutung, wie Robert Bran-
dom von »institute« spricht, vgl. Robert Brandom, Making it Explicit: Reasoning, Rep-
resenting and Discursive Commitment, Cambridge Mass. 1994.

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichbeit 7

ein Beispiel wie das Regime der war lords in Afghanistan oder auf dem Balkan. Je
grofler die Schutzgemeinschaft, desto effektiver kann das Gut individuelle Sicher-
heit garantiert werden. Dieses Gut ist also von einer Art, das Monopolstrukturen
begiinstigt. Eine monopolistische Schutzgemeinschaft aber ist etwas dem Staate sehr
dhnliches. Damit ist nach Auffassung der Libertarier gezeigt, dass ein Minimalstaat
allein aufgrund individuell rationalen Verhaltens bei wechselseitiger Anerkennung
der Locke’schen Individualrechte resultieren wiirde. Die entscheidende Volte der
Libertiren besteht jedoch nicht in dieser Widerlegung des Anarchismus, sondern in
dem vermeintlichen Nachweis, dass jede liber eine verallgemeinerte Schutzgemein-
schaft hinausgehende staatliche Ordnung Locke’sche Individualrechte verletzen
wirde. Dieses Argument ist aber klarerweise ein non sequitur. Warum sollte es nicht
in einem analogen Prozess der unsichtbaren Hand neben Schutzgemeinschaften
auch Bildungsgemeinschaften geben, die auf Grund individueller Vertrige entste-
hen? Warum sollten sich nicht die Eltern A und die Eltern B zusammenschlieflen
und eine Abgabe zahlen, um beider Kinder unterrichten zu lassen? Dies ist sicher
effizienter, als je individuell diesen Unterricht zu gestalten. Warum sollten in glei-
cher Weise nicht Sozialgemeinschaften entstehen, die gegen existentielle Risiken,
wie Krankheit, Elternschaft, Alter oder Arbeitslosigkeit versichern? Auch hier gilt
das gleiche Argument der Grofe: Je grofler die jeweilige Gemeinschaft, desto effek-
tiver kann sie das jeweilige Gut bereitstellen. Es ist zu erwarten, dass auf Grund le-
diglich individueller Rationalitit, der Moglichkeit, Vertrige zu titigen und unter
Voraussetzung der wechselseitigen Anerkennung Locke’scher Individualrechte ne-
ben Schutzgemeinschaften auch Bildungs- und Sozialgemeinschaften entstehen. Sie
sind damit unter den — problematisch einseitigen — normativen Voraussetzungen der
Libertiren legitimiert. Der Libertarismus zeigt gerade das nicht, was er glaubt, zei-
gen zu konnen, namlich dass jede tiber den liberalen Nachtwichterstaat hinausge-
hende staatliche Ordnung Locke’sche Individualrechte verletzt. Mit anderen Wor-
ten: Selbst wenn man sich auf die Eskamotierung aller normativen Bestimmungen
ausgenommen der Locke’schen Individualrechte einliefle, wiirde sich nach wie vor,
also unter Voraussetzung des Primats, ja der ausschlief{lichen moralischen Relevanz
individueller Rechte, ein Sicherheits-, Bildungs- und Sozialstaat legitimieren lassen.
Als rationale Akteure, die kein normatives Gleichheitspostulat kennen, werden die-
se Gemeinschaften allerdings asymmetrisch sein: Sie werden die Schwicheren in ho-
herem Mafle belasten als die Stirkeren. Dies gilt schon fiir den Nozick’schen Mini-
malstaat. Es ist nicht einzusehen, warum nicht die Stirkeren Vertrige mit
Schwicheren schlieflen, die sie bevorzugen, und damit die Besserstellung der ohne-
hin schon Starken legitimieren.

Es ist anzunehmen, dass der Gerechtigkeitssinn gegen diese Form der sozialen
Asymmetrie rebellieren wiirde, d.h. dass eine politische und soziale Ordnung, die in
hohem Mafle von den Asymmetrien je individueller Vertragsschlisse gepragt ist,
keinen allgemeinen Konsens finde. Warum sollte es dann nicht rational sein, dass
sich zum Beispiel die Schwicheren in grofler Zahl zusammenschlieffen und eine an-
dere politische und soziale Ordnung erzwingen? Ein solcher Zwang stiinde im Wi-
derspruch zur vorausgesetzten wechselseitigen Anerkennung Locke’scher Individu-

ZfP 53.]Jg. 1/2006

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

8 Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichheit

alrechte als einziges normatives Fundament. Ein solcher Zwang wire Ausdruck
eines Konfliktes zweier normativer Perspektiven, der der Legitimitit je individuell
optimierender Vertragsschlisse einerseits und der Wahrnehmung sozialer und poli-
tischer Asymmetrie, sprich der Verletzung des Gleichheitspostulates, auf der ande-
ren Seite. John Rawls hat den Schleier des Nichtwissens eingefiihrt, um diese Kanti-
sche Perspektive zu konkretisieren. Die offentlichen Beurteilungen unter dem
Maf8stab der Gerechtigkeit miissen von der je individuellen Situierung abstrahieren.
Die Stabilitit einer politischen Ordnung hingt davon ab, dass eine solche Zustim-
mungsfihigkeit unter dem Schleier des Nichtwissens gegeben ist. Gleichheit heifit,
dass unabhingig von der nattrlichen und sozialen Lotterie die politische Ordnung
jeweils gegentiber jedem Einzelnen gerechtfertigt werden kann. Der normative
Konsens beruht auf der Einnahme eines moralischen Standpunktes. Dies aber soll-
ten die Libertarier nicht kritisieren, denn sie selbst postulieren die Einnahme eines
moralischen Standpunktes, nimlich den, Locke’sche Individualrechte zu respektie-
ren und nur diese. Der libertare Angriff auf das normative Fundament der politi-
schen Moderne, die im Kantischen Sinne verkoppelte Freiheit und Gleichheit, hat
also zwei Schwichen: Die Willkiir in der Auswahl der normativen Primissen — eine
Willkiir, die eine umfassend koharentistische Begriindung des Libertarismus aus-
schlieft und den Libertarismus damit in eine Reihe fundamentalistischer ethischer
Ansitze stellt, die an einem selbstgestellten unlosbaren Begriindungsproblem schei-
tern. Die zweite Schwiche ist, dass selbst bei Voraussetzung dieses einseitigen und
willktrlich auf Locke’sche Individualrechte beschrinkten normativen Fundamentes
sich nicht einsichtig machen lisst, dass sich der einzig legitimierbare Staat auf die
Garantie individuellen Schutzes beschrinken wiirde. Wie wir gesehen haben, ist es
weit plausibler anzunehmen, dass in analoger Weise als Ergebnis eines Prozesses der
unsichtbaren Hand nicht nur Schutzgemeinschaften, sondern auch Bildungs- und
Sozialgemeinschaften entstiinden. Diese beiden Schwichen sind fatal. Der erste, li-
bertire Angriff auf das normative Fundament der politischen Moderne kann damit
als abgeschlagen gelten.

1I1. Gleichheit obne Freiheit: Kommunismus

Der Kommunismus hat mit dem Libertarismus eines gemeinsam, niamlich die These
der Unvereinbarkeit von Freiheit und Gleichheit. Der Unterschied zwischen Kom-
munismus und Libertarismus besteht darin, dass der Kommunismus der Gleichheit
und der Libertarismus der Freiheit angesichts einer vermeintlichen Unvereinbarkeit
den Vorrang gibt. In der Tat fiihrt die wechselseitige Anerkennung von Freiheit im
Sinne einer moglichst autonomen Lebensgestaltung zu realen Ungleichheiten. Der
Feind der Freiheit im Sinne Kantischer Autonomie ist der Paternalismus im giinsti-
gen und der Totalitarismus im unglnstigen Falle. Der Paternalismus ist von Wohl-
wollen gegeniiber den zu Betreuenden geleitet und achtet in seiner kommunisti-
schen Variante darauf, dass sich niemand von einer anderen Person allzu sehr
abhebt. Begabungsunterschiede werden folgerichtig ignoriert, Auffilligkeiten wo es

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichbeit 9

geht bekampft. Kunst und Wissenschaft sind in einer paternalistischen Gesellschaft
diesen Typs ein steter Quell des Unbehagens. Die Normierung auf Gleichheit rich-
tet sich vor allem aber auch gegen abweichendes Sozial- und Individualverhalten.
Agenturen der Betreuung sorgen dafiir, dass diese Abweichungen gering gehalten
werden, sofern sie sich nicht durch Sanktionen im Keime ersticken lassen. Die tota-
litire Variante setzt Gleichheit auf Kosten von Freiheit durch umfassende Kontrolle
durch. Das Wohlwollen des Paternalismus wird durch die Repression des Staats-
und Parteiapparates ersetzt. Die kommunistischen Gesellschaften der Vergangen-
heit und auch noch der Gegenwart lassen sich in diesem Spektrum zwischen Pater-
nalismus und Totalitarismus ansiedeln. Das Kambodscha des Pol Pot war zweifellos
totalitdr, das Maoistische China war iiberwiegend totalitdr, das Stalinistische Russ-
land war iiberwiegend totalitir, Albanien unter Enver Hodscha ohnehin. Die mit-
tel- und osteuropiischen Staaten, die erst in den letzten Kriegsjahren unter sowjeti-
sche Kontrolle kamen, verbanden totalitire und paternalistische Elemente
miteinander und versuchten, zumindest nach auflen ihre totalitiren Praktiken zu
verdecken. Ein Gutteil der westeuropdischen und internationalen Linken ist dieser
Camouflage aufgesessen. Das Erwachen seit Mitte der 80er Jahre war entsprechend
bitter und hat zu einer Entpolitisierung oder gar zynischen Rechtswendung eines
wesentlichen Teils der politischen Linken beigetragen. Das Versprechen des frithen
Marx und der Frithsozialisten, durch Gleichheit erst Freiheit zu sichern, ist in die-
sem groflangelegten historischen Experiment des Marxismus-Leninismus jedenfalls
gescheitert und der normative Irrtum liegt auf der Hand: Die wechselseitige gleiche
Anerkennung von Autonomie und individueller Wiirde impliziert die Zurtckhal-
tung staatlicher Kontrolle. Freiheit und Gleichheit sind in der politischen Moderne
miteinander unlosbar verkniipft, aber eben in der Weise, dass die wechselseitige
gleiche Anerkennung individueller Wiirde und Autonomie der einzelnen Person
eine private wie auch eine politische Verantwortung zuweist. Diese Verantwortung
ldsst sich nicht delegieren und ihre konkrete Ausiibung nicht kontrollieren, ohne
genau das zu verlieren, nimlich die Verkoppelung von Freiheit und Gleichheit im
Kantischen Sinne.

1V, Solidaritiit statt Gleichheit

Der dritte Angriff auf das normative Fundament der politischen Moderne, die Ver-
koppelung von Freiheit und Gleichheit im Kantischen Sinne, hilt Gleichheit fiir
keinen normativen Wert an sich und mochte ithn durch verschiedene Varianten der
Solidaritit ersetzen. Protagonisten dieses Angriffs bezeichnen sich nicht als Anti-
Egalitaristen, sondern in der Regel als (neue) Non-Egalitaristen. Gleichheit mag fiir
sie zwar gelegentlich eine instrumentelle normative Relevanz haben, aber niemals
eine intrinsische. Gleichheit als solche sei kein ethischer oder politischer Wert.
Gleichheit soll durch Suffizienz ersetzt werden. Eine Argumentationslinie der
Non-Egalitarier suggeriert, dass jede ethische und politische Bezugnahme auf
Gleichheit in Wirklichkeit auf etwas anderes gerichtet sei, z.B. auf Suffizienz oder

ZfP 53.]Jg. 1/2006

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

10 Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichheit

Inklusion.t Dieser letzte Angriff erinnert an die von Odysseus inspirierte List der
Achier, nachdem alle Versuche Troja zu besiegen gescheitert waren, ein holzernes
Pferd als Geschenk anzubieten, in dem dann die griechischen Krieger freundlichen
Einlass in die bislang unbesiegbare Stadt erhielten, um dann nichtens die Tore zu
offnen, so dass die Stadt gestiirmt werden konnte. Den Non-Egalitariern fehlt die
Aggressivitit der Libertdren und der Kommunisten. Sie beschwichtigen, indem sie
suggerieren, das Gleichheitspostulat sei doch gut aufgehoben in anderen normati-
ven Kriterien, und verbergen damit, dass das Fundament der politischen Moderne
zerstort werden soll. Der neue Non-Egalitarismus ist das Trojanische Pferd, das den
humanistischen Kern einer Kantisch verstandenen europiischen Demokratie bre-
chen soll. Die so unkriegerische duflere Gestalt dieses Pferdes ist verfiihrerisch, sie
lasst freundliche Vereinnahmung und keine Zerstorung erwarten. Die Verteidiger
der Gleichheit sollten einsehen, dass sie nicht verlieren, vielmehr lediglich ein Ge-
schenk entgegennehmen. Gleichheit sei doch — besonders im internationalen Rah-
men — eine Chimire. Politische Programme, die sich auf Gleichheit berufen, hitten
gegen die Realititen doch keine Chance. Wer will wirklich gleiche Bedingungen ei-
nes autonomen Lebens in den Slums von Kalkutta und in Beverly Hills? Die Vertei-
digung der Gleichheit werde zu purem Utopismus und zudem koénne es doch nicht
wirklich um Gleichheit gehen, sondern um das, was die Verteidiger der Gleichheit
doch wohl eigentlich im Auge hitten, nimlich Mindestbedingungen eines men-
schenwiirdigen Lebens zu schaffen.

Das, was von Alexis de Toqueville so einfiihlsam als der Charme des Ancien Regime
beschrieben wurde, sah Verantwortung fiir die Schwicheren tber alle Stinde hinweg
vor. Die personalen Bindungen schafften zwischen den unterschiedlichen sozialen
Rollen einen Zusammenbhalt, der den Absturz ins Bodenlose verhinderte. Die mittelal-
terliche und die frithneuzeitliche Gesellschaft war in diesem Sinne — jedenfalls von ih-
rem normativen Gehalt, wenn auch nicht unbedingt von ihrer sozialen Praxis her be-
urteilt — eine solidarische. Der dritte Kampfbegriff auf den Bannern der Franzésischen
Revolution Fraternité war nicht spezifisch modern, wie Liberté und Egalité, er sym-
bolisierte das Fortleben, aber auch die Transformation von Solidarititsbeziehungen,
die aus der feudalen Ordnung vertraut waren. Diese Solidarititsbeziehung wurde nun
klassenspezifisch verstanden und zweifellos zu einem starken Movens der Revolution.
Gleichheit als intrinsischen Wert aufzugeben und durch Solidaritit zu ersetzen hief3e,
zu einer karitativen Wertorientierung zurlickzukehren und eine postmoderne Politik
zu legitimieren, charakterisiert durch die Freiheit des Marktes einerseits und eine Soli-
daritit andererseits, die ohne Verankerung in kollektiven Identititen und lokalen kul-
turellen Kontexten nicht lebensfahig wire. Ohne ihre Verkoppelung mit Gleichheit
verwandelt sich Freiheit in die Freiheit der Anbieter und Nachfrager von marktgingi-
gen Giitern, und ohne Verbindung mit Gleichheit verkommt Solidaritit zur Hilfe fiir

6 Vgl etwa Harry Frankfurt, »Quality and Respect« in: Social Research 64 (1997), S. 3-15. Zur
neuen Egalitarismuskritik vgl. auch die Einfithrung von Angelika Krebs und die Beitrige von
Harry Frankfurt, Joseph Raz, Derek Parfit, Avishai Margalit, Elisabeth Anderson und
Michael Walzer in: Angelika Krebs (Hg.), Gleichheit oder Gerechtigkeit, Frankfurt a.M. 2000.

7 Vgl. Alexis de Tocqueville, L’ancien regime et la revolution, Paris 1856.

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichbeit 11

die Armsten. Ohne den zweiten Grundwert der biirgerlichen Revolution bleibt das
Marktkorrektiv des Mitleids als Grundlage staatlicher Armenhilfe und privaten karita-
tiven Engagements. Das, was seit einiger Zeit gewissermaflen esoterisch, nimlich in
philosophischen Fachzeitschriften als neuer Non-Egalitarismus diskutiert wird, passt
gut in die politische Agenda der Zerstorung sozialstaatlicher Strukturen. Diese sind,
jedenfalls in Mittel- und Nordeuropa — also dort, wo sie am erfolgreichsten und wirk-
samsten etabliert wurden — nicht auf Armenhilfe zu reduzieren. Die staatlichen Sozial-
versicherungssysteme gelten nicht nur dem individuellen Ausgleich von Lebensrisi-
ken, sondern der Herstellung von Mindeststandards der Gleichheit im Sinne gleicher
Wiirde und gleicher Freiheit. Menschen sollen Akteure ihres Lebens bleiben konnen,
auch wenn der Marke fiir sie vortibergehend oder vielleicht sogar auf Dauer keine Ver-
wendung mehr hat. Sie sollen sich mit gleicher Wiirde gegeniibertreten kénnen, auch
wenn ihre materiellen Ressourcen unterschiedlich sind: Der Sozialstaat des mittel- und
nordeuropdischen Typs als Institutionensystem, das die Realisierung individueller so-
zialer Rechte und damit die Autorschaft des eigenen Lebens sichern soll. Seine Be-
schrinkung auf die wirklich Bedtrftigen, wie es den aktuellen Agenden in den meisten
westlichen Industrienationen entspricht — mit Ausnahme lediglich des skandinavi-
schen Modells — ist vor diesem Hintergrund als ein Traditionsbruch zu verstehen, der
das wesentliche Movens, allen die Moglichkeit verniinftiger und langfristiger Lebens-
planung zu ermdglichen und sie damit auch angesichts der Wechselfille des Marktes
Autoren ihres Lebens und nicht Opfer von Willkiir und Zufall sein zu lassen, aufgibt
und durch Suffizienzkriterien ersetzt. Dem neuen Non-Egalitarismus mag das mogli-
cherweise nicht bewusst sein: Er ist der passende intellektuelle Begleiter des grofien
Abbruchunternehmens Europaischer Sozialstaat.

V. Der intrinsische Wert der Gleichheit

Die neuen Non-Egalitarier locken mit Suffizienz: Darum miisse es doch auch den
Verteidigern der Gleichheit gehen, dass jeder Mensch die Bedingungen vorfindet,
die ein menschenwiirdiges Leben gestatten.® Alles andere sei doch eigentlich irrele-
vant. Wenn diese Bedingungen erfiillt sind, seien auch grofle Differenzen kein nor-
matives Problem. Die Verteidiger der Gleichheit’ sollten doch erkennen, dass es ih-

8 Vgl. Avishai Margalit, The Decent Society, Cambridge Mass. 1996 sowie ders.,»Decent
Equality and Freedom: A Postscript« in: Social Research 64 (1997), S. 147-160.

9 Als wichtigste Vertreter gelten: Robert Dworkin, Thomas Nagel, Philippe van Parijs, G.A.
Cohen und Richard Arneson. Vgl. Ronald Dworkin mit seinen vier volumindsen und
detaillierten Artikeln zu »equality« in Philosophy and Public Affairs 10 (1981), S. 185-246
und S. 283-345, in lowa Law Journal 73 (1987), S. 54-72 und in San Francisco Law Review
22 (1987), S. 1-30 sowie ders., Sonvereign Virtue. The Theory and Practice of Equality,
Cambridge Mass. 2000, S. 11-210; Thomas Nagel, »Equality« in: ders.: Mortal Questions,
Cambridge Mass. 1979 sowie ders., Equality and Partiality, Oxford 1991; Philippe van
Parijs, Real Freedom for All: What (if Anything) Can Justify Capitalism?, Oxford 1995;
Gerald Cohen, »Equality of What? On Welfare, Goods, and Capabilities« in: Martha
Nussbaum / Amartya Sen (Hg.), The Quality of Life, Oxford 1993, S.9-29; Richard Arne-
son: »Equality and Equal Opportunity for Welfare, in: Philosophical Studies 56 (1989), S.
77-93. Fiir eine kritische Auseinandersetzung mit diesen Formen des Egalitarismus vgl.
Elisabeth Anderson: »What is the Point of Equality? « in Ethics 109 (1999), S. 287-337.

ZfP 53.]Jg. 1/2006

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

12 Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichheit

nen eigentlich um etwa anderes geht, nimlich um die Minimalbedingungen eines
menschenwiirdigen Lebens. Es scheine ihnen, als habe dies etwas mit Gleichheit zu
tun, da es in der Tat skandal6s anmute, wenn Einzelne in groflem Reichtum schwel-
gen, wihrend andere unter menschenunwirdigen Bedingungen vegetieren. Diese
Differenzen kann man als Hinweis darauf auffassen, dass es Moglichkeiten gibe, die
menschenunwiirdigen Lebensbedingungen durch entsprechende Mafinahmen -
eventuell auch solche der Umverteilung — zu beenden. Warum dann noch die Ori-
entierung an Gleichheit? Dieser Suggestion muss mit einem prazisen philosophi-
schen Argument begegnet werden.

Es stehen sieben Menschen im Zimmer und warten auf einen hohen Besuch. Die-
ser kommt herein und gibt sechs von ihnen die Hand, aber nicht dem Siebten. Die-
ser Siebte ist zurecht dartiber gekrinkt oder emport. Im iibrigen geht es dem Siebten
gut, er hat ein hinreichendes Einkommen und die Tatsache, dass ihm nicht die Hand
geschuttelt wurde, wird fiir ihn keinen bleibenden Schaden haben. Er ist zurecht ge-
krinkt oder emport, er hat eine reaktive moralische Einstellung, die Strawson »re-
sentment« nennt, d.h. er nimmt es der hochgestellten Personlichkeit tibel, und zwar
im moralischen Sinne, dass sie ihm die Hand nicht gegeben hat. Nun mag es Griinde
geben dafiir, dass diese hochgestellte Personlichkeit so gehandelt hat, moglicherwei-
se hat der siebte der Wartenden kiirzlich einen beleidigenden Artikel geschrieben
und dies motivierte dieses Verhalten. Dann wire — moglicherweise — der Betroffene
zu Unrecht gekrinkt oder emport, er hitte keinen guten Grund, das moralisch tibel
zu nehmen. Aber nehmen wir an, er hitte Grund gekrinkt oder emport zu sein, die-
ses Verhalten moralisch tibel zu nehmen. Dann stellt sich die Frage, warum? Nun,
weil er anders, eben ungleich behandelt wurde gegentiber den anderen Wartenden.
Gleichheit im Sinne von Gleichbehandlung ist wesentlich fiir individuelle Selbstach-
tung und fiir den Respekt gegentiber Anderen. Es ist die Tatsache, ungleich behan-
delt worden zu sein obwohl es dafiir keinen Grund gab, die diese krinkende Wir-
kung hat. Diese Tatsache allein, d.h. ohne Grund ungleich behandelt worden zu
sein, ist (rationalerweise) geeignet, die individuelle Selbstachtung der betroffenen
Person zu schidigen. Die betroffene Person hat Grund, sich in ihrer Selbstachtung
beschidigt zu sehen. Dies gilt selbst dann, wenn die Person tiber einen so stabilen
Charakter verfiigt, dass sie de facto in ihrem Selbstwertgeftihl nicht gemindert ist.
Allein die Tatsache, dass das Verhalten der hochgestellten Personlichkeit offenkun-
dig darauf abzielte, ihre Selbstachtung zu beschidigen und dass die betroffene Per-
son daraufhin gerechtfertigterweise gekriankt oder emport ist, gerechtfertigterweise
dieses Verhalten ibel nehmen kann, reicht hin — wie auch immer die psychischen
Wirkungen dieses Verhaltens de facto sind.'® Ungleichheit krankt zurecht, auch in
den Fillen in denen nichts Wesentliches auf dem Spiel steht. Dies spricht gegen die
Uberfiihrbarkeit von Gleichheitskriterien in Suffizienzkriterien. Viele Non-Egalita-
rier werden erwidern: Gegen Gleichbehandlung als Prinzip habe ja niemand irgen-

10 Ausfiihrlicher habe ich mich mit dieser Frage auseinander gesetzt in: Julian Nida-
Rimelin, Uber menschliche Freibeit, Stuttgart 2005, Kap. V. »Warum Menschenwiirde
auf Freiheit beruht« (insbesondere: S. 131-140).

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st

Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichbeit 13

detwas. Die gesamte Rechtsordnung beruhe doch auf Gleichstellung vor dem Ge-
setz. Anti-Diskriminierungs-Gesetze machten Sinn. Und dieser Sinn lasse sich
vielleicht nicht durch Suffizienzkriterien allein fassen, aber zumindest durch das
Kriterium der Inklusion, also der Einbeziehung aller, des Nicht-Ausschlieflens aus
den sozialen Beztigen. Dieser Rettungsversuch des Non-Egalitarismus kann aus
zwei Griinden nicht tiberzeugen.

Zum einen gibt es einen Zusammenhang zwischen Gleichbehandlung und
Gleichverteilung. Jede zentrale Verteilungsinstanz hat das zu Verteilende gleich zu
verteilen, aufler es gibt gute Griinde, es ungleich zu verteilen. Jede Ungleichvertei-
lung ohne Grund krinkt zurecht, verletzt die Selbstachtung der Betroffenen. Das
hat mit Suffizienzkriterien nichts zu tun. Auch dann, wenn hinreichend viel von ei-
nem zu verteilenden Gut vorhanden ist, so dass auch bei drastischer Ungleichvertei-
lung die schlechter Gestellten immer noch nach absoluten Mafistiben relativ gut ge-
stellt sind, ist Ungleichverteilung ohne Grund inakzeptabel, es krinkt die
Betroffenen zurecht. Wenn in einem Golfclub mit hohen Jahresbeitrigen und beste-
hend aus einer Mitgliedschaft, denen es individuell gut geht, die nutzbaren Zeiten
verteilt werden, und diese werden willkiirlich, d.h. ohne verniinftigen Grund un-
gleich verteilt, dann sind die Betroffenen zurecht gekrankt, dann hat die Person, die
uber diese Verteilung entschieden hat, unrecht gehandelt. Gleichheit ist auch weit
jenseits jedes Suffizienzkriteriums ein wesentliches Element der Selbstachtung.
Gleichbehandlung fihrt unter bestimmten Bedingungen zwingend zu Gleichvertei-
lung.

Zum anderen fithrt nicht jede ungerechtfertigte und Gefiihle des Zuriickgesetzt-
seins, d.h. der Krinkung oder der Emporung, des moralischen Ubelnehmens recht-
fertigende Handlung zur Exklusion. Wir wollen eine Gesellschaft des Respekts und
der wechselseitigen Anerkennung. Eine solche Gesellschaft setzt voraus, dass wir
uns wechselseitig als Gleiche, in einem bestimmten Sinne jedenfalls, verstehen und
uns entsprechend zueinander verhalten. Eine Verletzung dieses Gleichheitsgebotes
impliziert noch nicht Exklusion, sondern eben nur Zuriicksetzung, Schlechterbe-
handlung, ungerechtfertigte Ungleichheit. Diese ist fiir sich normativ problema-
tisch, nicht erst dann, wenn sie die Betroffenen aus den sozialen Interaktionsbezie-
hungen ausschliefit. Als Fazit ldsst sich festhalten: Weder Suffizienz noch Inklusion
konnen den Wert und die Norm der Gleichheit ersetzen. Gleichheit hat einen in-
trinsischen Wert, so wie Freiheit, aber auch Solidaritit und damit Suffizienz und In-
klusion. Verletzungen des Gleichheitspostulats kranken die Betroffenen. Wir wiin-
schen uns eine nicht-krinkende, die Selbstachtung ihrer Mitglieder nicht
beschidigende Gesellschaft. Eine solche Gesellschaft muss Gleichheitspostulaten ei-
nen zentralen Stellenwert einriumen.

VI. Der intrinsiche Wert der Freiheit
Nicht nur Gleichheit, auch Freiheit ist ein intrinsischer Wert bzw. eine Norm, die

um ihrer selbst willen zu beachten ist. Freiheit ist nicht lediglich Instrument zu an-
deren Zielen, etwa dem Gliick des Individuums oder der wirtschaftlichen Effizienz

ZfP 53.]Jg. 1/2006

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

14 Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichheit

des Marktes. Wenn A Uberzeugt ist, dass B ein gliicklicheres Leben fiihren wiirde,
wenn sie sich fiir h entschiede, dann kann A gegentiber B Griinde vorbringen, um B
zu iiberzeugen. Nehmen wir an, A hat gute Griinde fiir ihre Uberzeugung und B
hat schlechte Griinde fiir ihre gegenteilige Uberzeugung. Damit hat A aber noch
kein Recht, B zu h zu zwingen. A behandelt B nur insofern respektvoll, d.h. ihre
Freiheit im Sinne Kantischer Autonomie achtend, wenn A Griinde vorbringt und
nicht den vielleicht effizienteren Weg der Manipulation oder Instrumentalisierung
geht. Es konnte sein, dass man B leicht dazu bringen konnte, h zu tun, indem man
ihr falsche Informationen vermittelt, sie unter Druck setzt oder, wie es Osterreicher
nennen, charmiert. Auch wenn solches Verhalten im Alltag oft genug vorkommt, es
verletzt das Postulat wechselseitigen Respekts. Wohlgemerkt, dieser Respekt ist hier
spezifiziert: Es ist ein Respekt, der darauf beruht, dass wir uns wechselseitig als au-
tonome Akteure ansehen, als Autoren unseres Lebens, als Wesen, die sich von
Griinden affizieren lassen, die in der Lage sind, Griinde abzuwigen und auf Grund
dieser Abwigung urteilen und entscheiden. Es mag sein, dass durch diesen Respekt
das erreichbare Ergebnis, dass B h tut, nicht erreicht wird. B wire dann — nach An-
nahme — in threm weiteren Leben ungliicklicher als notig. Die soziale Welt wire, ge-
messen an der Gliickssumme, eine schlechtere, als wenn B sich fiir h entschieden
hitte. Dies andert aber nichts daran, dass es der Respekt vor der Autonomie ver-
langt, nicht zu manipulieren, sondern Griinde anzufiihren, auch wenn diese Griinde
nicht das effektivste Mittel sind, B zu h veranlassen. Freiheit als Autonomie ist ein
intrinsischer Wert bzw. eine intrinsische Norm. Eine freiheitliche Gesellschaft ist
eine solche, die thren Mitgliedern diese Form der Autonomie zugesteht, die ihre le-
bensweltlichen Moralbeziehungen ebenso wie ihre politischen und sozialen Institu-
tionen so gestaltet, dass sie ihren Mitgliedern jeweils ein moglichst autonomes Le-
ben gestattet. Eine freiheitliche Gesellschaft muss daher mit Differenzen leben. Mit
Differenzen in der Lebensgestaltung auch dann, wenn sie die soziale Kohision ver-
mindern, Konflikte schaffen, Widerstinde provozieren. Das Ziel vieler Kommuni-
taristen, die Kohision innerhalb der Gesellschaft zu stirken, ist legitim. Es darf aber
nur in den Grenzen Richtschnur des biirgerliche Engagements und der politischen
Entscheidung sein, in denen es nicht in Konflikt zur Freiheitlichkeit, d.h. zur wech-
selseitigen Anerkennung autonomer Lebensgestaltung, gerat.

Diese Kantisch verstandene Freiheit ist ohne Gleichheit konzeptionell unvoll-
standig. Das Postulat des Respekts verlangt, allen gleichermaflen ein autonomes Le-
ben zuzugestehen. Dies rechtfertigt es, dass etwa in der Theorie der Gerechtigkeit
von John Rawls!! das erste Prinzip als gleiche maximale Freiheiten charakterisiert
wird und dort eben nicht das Differenzprinzip zur Anwendung kommt, das immer
dann Ungleichheiten rechtfertigt, wenn sie auch die schlechter Gestellten besser
stellen. Nein, dieser wechselseitige Respekt vor der Autonomie des Individuums ist
gleicher Respekt. Jede Ungleichheit in diesem sensiblen Bereich der Selbstbestim-
mung, der Autorschaft des eigenen Lebens wiirde die individuelle Selbstachtung be-
schidigen. Die Kantische Freiheit ist ein intrinsischer Wert oder eine intrinsische

11 Vgl. John Rawls, A Theory of Justice, Oxford 1971 (insbesondere §§ 8, 31-35).

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichbeit 15

Norm und sie ist begrifflich eine gleiche individuelle Freiheit. Sie kommt allen glei-
chermaflen zu. Und nur insofern sie allen gleichermaflen zukommt, kann sie
Grundprinzip einer freiheitlichen Gesellschaft sein. Jede Abweichung von der glei-
chen Zuerkennung autonomer Lebensgestaltung wiirde das normative Fundament
der politischen Moderne und der Europiischen Demokratie zerstoren.

Machen wir uns das an einem Gedankenexperiment klar. Nehmen wir an, eine
Gesellschaft sei durch tief verwurzelte, traditionelle Ungleichheits-Vorstellungen
gepragt. Nehmen wir an, alle Mitglieder dieser Gesellschaft ordnen sich jeweils ein-
zelnen Stinden oder Kasten zu und jedem Mitglied eines solchen Standes oder einer
solchen Kaste kommen als Mitglied dieses Standes oder dieser Kaste bestimmte
Vorrechte gegeniiber niedrigeren Kasten oder Stinden zu. Angenommen, diese nor-
mative Ungleichheitsordnung werde allgemein akzeptiert. D.h. auch die Mitglieder
der unteren Kasten oder Stinde akzeptieren die Vorrechte der Mitglieder hoherer
Kasten oder Stinde. Gleichheit kann weder im Sinne bestimmter Kriterien der
Gleichverteilung noch in dem harmloser erscheinenden Kriterium der Gleichbe-
handlung (etwa vor dem Gesetz) in einer solchen Gesellschaft eine Rolle spielen.
Nicht-Brahmanen achten darauf, dass ithr Schatten nicht auf einen Brahmanen fillt.
Es wird entsprechend Abstand gehalten und diese Sonderbehandlung ist in der tra-
ditionellen hinduistischen Gesellschaft religios verankert. Die Mitglieder der un-
tersten Kaste gelten als unrein, man darf sie nicht einmal beriihren, wenn man einer
hoheren Kaste angehort. Eine Kastengesellschaft ist mit der Freiheit des Marktes,
der Freiheit Giiter anzubieten und zu kaufen, vereinbar. Der Markt wird diese nor-
mative Ordnung nicht sprengen. Eine solche Gesellschaft ist auch mit Solidaritit
vereinbar, nimlich denjenigen zu helfen, denen es am allerschlechtesten geht, ithnen
Mindestbedingungen einer menschwirdigen Existenz zu sichern. Manche Angeho-
rige hoher Stinde und Kasten haben in der Vergangenheit grofle Anstrengungen un-
ternommen, um den Angehorigen der niederen Stinde und Kasten zu einem men-
schenwiirdigen Leben zu verhelfen. Diese Solidaritit wird die normative Ordnung
der Ungleichheit, die in Kasten und Stinde gliedert, die Vorrechte und Dienstpflich-
ten zuteilt nicht wirklich erschiittern, vielleicht wird sie diese sogar stabilisieren.
Aber das Postulat der Gleichheit birgt den Sprengsatz. Die Erkenntnis, dass Men-
schen grundsitzlich gleich sind, und zwar gleich in ithrem Anspruch ein autonomes
Leben zu fithren, dass Menschen gleiche Freiheit in diesem Kantischen Sinne und
eben nicht auf Marktfreiheit verkiirzt, zukommt, ist der Sprengsatz jeder Kasten-
und Stindeordnung.

Die Idee der menschlichen Gleichheit geht in der Antike auf die Stoa zuriick.
Man kann sie als eine frithe ethische Entdeckung ansehen, die ein wesentliches Ele-
ment der politischen Moderne vorwegnahm. Diese Entdeckung wurde politisch bis
zum Untergang des romischen Imperiums nicht mehr wirksam. Stoizistisches Ge-
dankengut ist in die christliche Ethik eingeflossen, aber auch die klerikalen Autori-
titen waren Stinde-orientiert und bekidmpften die subversive Idee der Gleichheit
der Christenmenschen. Erst in der frithen Neuzeit bricht sich die Idee der Gleich-
heit auch politisch und sozial thre Bahn. In der zynischen Variante eines Thomas
Hobbes, fiir den alle Menschen insofern gleich sind, als sie bei allen Unterschieden

ZfP 53.]Jg. 1/2006

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st

Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

16 Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichheit

von Korper- und Geisteskriften befiirchten mussen, von einer Koalition der Schwa-
cheren umgebracht zu werden, spater in der Idee der Gleichheit als Citoyens bei
Jean Jacques Rousseau und schliefflich auf den Begriff gebracht in der Anthropolo-
gie und Ethik Immanuel Kants. Gleiche Menschenwiirde und gleicher Respekt,
Kantische Gleichheit sprengt die Strukturen der Unterordnung, der Stindegesell-
schaft und des Kastensystems. Ohne Gleichheitspostulat keine politische Moderne
und umgekehrt: Die Aufgabe des Gleichheitspostulates bedeutet das Ende der poli-
tischen Moderne und wire Wegbereiter fiir eine Riickkehr in verfestigte Ungleich-
heiten vormodernen Typs. Es ist die Hoffnung der Libertiren, dass der Markt auch
ohne Gleichheitspostulat Verfestigungen, d.h. strukturierte und iiber Generationen
weitergegebene Ungleichheit verhindert. Ungleichheit ist fiir Libertare fir sich ge-
nommen nicht schlecht, auch wenn diese Ungleichheit extreme Ziige annimmt.
Aber verfestigte und ererbte Ungleichheit, ist von Ubel — schon deswegen, weil sie
die Marktdynamik schwicht. Die empirischen Befunde sprechen aber eine andere
Sprache: Uberall dort wo die Freiheit des Marktes Ungleichheiten schafft, findet sie
Wege, diese sozial zu verfestigen. Die Konzentration des Vermdgens ist nicht ano-
nym, sondern es sind einzelne Familien, die von dieser Vermogenskonzentration
profitieren und diese oft ohne jede eigene Leistung weitergeben. Der weltweite
Konkurrenzdruck, die Anlagebedingungen des Kapitals moglichst glinstig zu ge-
stalten, fithrt gegenwirtig zu einer weiteren Absenkung der Erbschafts- und Ver-
mogenssteuer. Gleiche Startbedingungen fiir alle werden damit erst recht zu einer
Chimire. Die traditionelle Stinde- und Kastengesellschaft verwies auf eine kosmi-
sche Ordnung, die sie reprisentierte. Die modernen Strukturen der Ungleichheit
verweisen auf den Markt, der diese vermeintlich legitimiert. Die Idee der Fairness,
der gleichen Chancen fiir alle, die Idee Autor seines Lebens zu sein, verschwindet
hinter den Zuteilungsmechanismen einer nur vermeintlich anonymen Wirtschafts-
ordnung. Wenn die Moglichkeiten der Lebensgestaltung allzu ungleich verteilt sind,
wirkt das Postulat gleicher Freiheit wie kollektiver Selbstbetrug. Es war traditionell
und ist aktuell Aufgabe der Politik, die Rahmenbedingungen so zu setzen, dass die
Dynamik des kapitalistischen Marktes die Idee gleicher Freiheit nicht nachhaltig be-
schidigt. Dies ist im nationalstaatlichen Rahmen mehr oder weniger erfolgreich ver-
sucht worden. Heute ist dieses Modell der politischen Gestaltung an seine Grenzen
gestoflen und ein Ersatz vorldufig bestenfalls rudimentir in Gestalt der Europii-
schen Union in Sicht.

VII. Ein deontologisches Verstiandnis von Freiheit und Gleichheit

Wir haben bisher, bewusst vage, vom Wert bzw. von der Norm der Freiheit und der
Gleichheit, auch der Solidaritit, gesprochen. Es ist Zeit, das zu prazisieren. Konse-
quentialistische normative Theorien, seien es solche der Rationalitit oder der Moral,
stitzen sich ausschliefflich auf Kriterien der Folgen-Optimierung. Solche Kriterien
mussen zunichst ein Mafl des Guten, z.B. ein Mafl der Bewertung sozialer Zustan-
de, bestimmen, um dann zu fordern, dass die einzelne Entscheidung - sei es von In-
dividuen oder von Institutionen — so getroffen wird, dass dieses Mafl optimiert

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st

Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichbeit 17

wird. Man spricht hier sinnvollerweise besser von »optimieren« statt von »maximie-
ren«, da Wahrscheinlichkeiten im Spiel sind und der Akteur nie weif}, welche tat-
sachlichen Folgen sein Tun hat. Es geht also darum, angesichts angenommener
Wahrscheinlichkeiten so zu handeln, dass der Erwartungswert der Folgen maxi-
miert wird. Optimal ist eine Handlung, die den Erwartungswert ihrer Folgen maxi-
miert.”? Ich habe an anderer Stelle gezeigt, dass alle konsequentialistischen Theorien,
seien sie rationalititstheoretischer oder ethischer Natur, aus sehr grundsitzlichen
Erwigungen heraus scheitern mussen.!? Dieser so naheliegende und auf Anhieb ein-
leuchtende Grundsatz ,, Tue das, was die Folgen optimiert” gerit in einen nicht auf-
l6sbaren Konflikt mit individuellen Rechten und Freiheiten, der personlichen Inte-
gritat und der sozialen Kooperation. Den ersten dieser Konflikte haben wir oben
impliziter schon angesprochen. Der zweite Konflikt liegt darin begriindet, dass die
Bindung an Projekte, an lingerfristige Vorhaben, die meinem Leben Struktur und
Sinn verleihen, mit der je punktuellen Optimierung meines Handelns unvereinbar
ist. Der dritte Konflikt erwichst daraus, dass stabile soziale Kooperationsbeziehun-
gen nur moglich sind, wenn die beteiligten Akteure davon absehen jeweils ihre Fol-
generwagungen individuell zu optimieren. Sie missen strukturell rational'* handeln,
d.h. sich an bestimmte Regeln halten, die durch die Interaktionsstrukturen gegeben
sind — auch dann, wenn dies im Einzelfall bedeutet, die Folgen des Handelns nicht
zu optimieren. Konsequentialistische Theorien der Rationalitit und der Moral sind
daher inadiquat. Die Alternative ist, deontologische Kriterien der Rationalitit und
der Moral zu Grunde zu legen. Tatsachlich ist auch unsere lebensweltliche Morali-
tit, das, was Hegelianer gerne »Sittlichkeit« nennen, von deontologischen Normen
und nicht von konsequentialistischen bestimmt. Dies besagt natlirlich keineswegs,
dass Nutzen- und Folgenabwigungen moralisch irrelevant seien. Ja, man kann dies
sogar zu der These zuspitzen, dass jede deontologische Norm, die etwas zur Pflicht
macht unabhingig von seinen Folgen, fiir konsequentialistische Abschwichungen
offen sein muss, d.h. dass es Extremsituationen geben kann, in denen auf Grund der
Erwartung extremer Folgen diese Norm aufler Kraft gesetzt ist. Dies ist auch im
Rechtssystem verankert (etwa im sogenannten Ubergesetzlichen Notstand).

Jede deontologische Ethik (und Rationalititstheorie) beinhaltet eine Zumutung:
Nimlich sehenden Auges schlechtere Folgen in Kauf nehmen zu sollen, als notig.
Diese Zumutung ist darin begriindet, dass nur so Stabilitit der Interaktionsbeziehun-
gen und Kohirenz des eigenen Lebens gesichert werden kann. Der punktuelle Opti-
mierer zerfallt gewissermaflen in Einzelteile und wire als Person hinter seinen Hand-
lungen nicht mehr erkennbar. Der punktuelle Optimierer schiede als
Kooperationspartner fiir andere aus. Der homo oeconomicus ist eine spezifische Vari-
ante des punktuellen Optimierers, er optimiert —je nach Modell und seiner intendier-
ten Anwendungen — Finkommen oder Gewinn oder andere als 6konomische Grofie

12 Unter dem Erwartungswert versteht man die mit den Wahrscheinlichkeiten gewichteten
Werte der moglichen Konsequenzen der Entscheidung.

13 Vgl. Julian Nida-Rimelin, Kritik des Konsequentialismus, Miinchen/Wien 1995.

14 Ausfihrlich habe ich das dargestellt in: Julian Nida-Riimelin, Strukturelle Rationalitit.
Ein philosophischer Essay iiber praktische Vernunft, Stuttgart 2001.

ZfP 53.]Jg. 1/2006

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st

Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

18 Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichheit

moglichst monetir reprisentierbare Giiter. Der punktuelle Optimierer generell und
der homo oeconomicus speziell ist als Handlungstypus nur moglich, wenn Strukturen
als gegeben vorausgesetzt werden konnen. Insofern zehrt der punktuelle Optimierer
und der homo oeconomicus von dem, was er selbst nicht schafft: Regeln, an die sich
alle halten, Strukturen, die Kooperation erst sichern, Projekte, die dem eigenen Le-
ben Sinn geben. Der Unterschied zwischen nicht-konsequentialistischen und konse-
quentialistischen Moral- und Rationalititskonzeptionen bzw. zwischen deontologi-
schen und teleologischen reicht jedoch tiefer: Letztlich dreht sich der Konflikt um
die Frage, welchen normativen Status Handlungen haben. Ist die Handlung einer
Person (eine ganze Handlungsweise, ihre Lebensform, die etablierten Interaktions-
strukturen und Gesellschaftsformen) lediglich von instrumentellem Wert? Wissen
wir erst, was wertvoll ist, und bestimmen dann die Handlung als Instrument, diesen
Wert zu realisieren? Oder konnen wir —jedenfalls in vielen Fillen — erst dann bestim-
men, was Wert hat, wenn wir wissen durch welche Handlungen (Handlungsweisen,
Lebensformen etc.) sich dieser Wert realisiert? Wenn die heute gebrauchlichen Ter-
minologien nicht schon widerspriichlich und verwirrend genug wiren, wiirde ich
vorschlagen, eine Unterscheidung vorzunehmen, die zwar mit dem Gegensatz von
deontologisch und teleologisch etwas zu tun hat, die aber eine tiefere, metaphysische
oder erkenntnistheoretische Dimension markiert. Axiologische Theorien wiren dem-
nach solche, die Bewertungsmafle festlegen, also Theorien des Wertvollen. Und nor-
mative wiren solche, die die Angemessenheit oder Richtigkeit einer Entscheidung
oder einer Handlung (einer Handlungsweise, einer Lebensform etc.) zum Gegen-
stand haben. Mit dieser Terminologie lief3e sich eine These pragnant formulieren, die
in den Bereich der ethischen Metaphysik oder ethischen Erkenntnistheorie gehort:

Normative Theorien lassen sich aus axiologischen nicht deduzieren. Anders for-
muliert: Axiologische Theorien haben keine epistemische Prioritit gegentiber nor-
mativen. Wenn ich weif}, was wertvoll ist (Verteilungen, Zustinde, Gesellschaftsfor-
mationen etc.), dann weif8 ich noch nicht, was richtig ist, was getan werden sollte,
welche Entscheidung angemessen ist. Das Verhiltnis zwischen Werten und Normen
ist komplexer. Normen sind nicht derivativ.

Die Eigenstindigkeit des Normativen gegentiber dem Axiologischen lisst sich ver-
schirfen zu der These, dass das Axiologische gegentiiber dem Normativen derivativ
sei. Wir wissen nicht zuerst, was den Wert von Handlungsfolgen ausmacht, und be-
stimmen dann welche Handlungen richtig sind, sondern es ist die Kenntnis der Ange-
messenheit von Handlungen (Handlungsweisen, Lebensformen etc.), die dann auch
andere Entititen mehr oder weniger wertvoll erscheinen lassen. Es gibt ein Primat des
Normativen gegeniiber dem Axiologischen. Deontologische Theorien sind Ausdruck
der Anerkenntnis dieses Primates des Normativen gegeniiber dem Axiologischen.

Selbst diejenigen, die an einem Primat des Axiologischen festhalten, werden ange-
sichts spieltheoretischer und generell entscheidungstheoretischer Ergebnisse in ein
Dilemma gefithrt: Wenn die jeweilige Handlung das Gute optimiert, so ist in vielen
Fillen das Ergebnis mehrerer solcher, je einzeln optimierender Handlungen sub-
optimal. Mit anderen Worten: Es wire besser gewesen, wenn alle oder jedenfalls
einzelne dieser Handlungen nicht optimierend (beziiglich des angenommenen Be-

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichbeit 19

wertungsmafles) gewesen wiren, dies wiirde die Realisierung des Guten in hoherem
Mafle befordert haben. Daraus ergibt sich deswegen ein Dilemma, weil dies den
Optimierer vor die Alternative stellt entweder zuzulassen, dass das einzig intrin-
sisch Wertvolle (entsprechend dem axiologischen Mafl) nicht optimiert wird, weil
die Folge jeweils optimierender Handlungen zusammengenommen nicht optimiert;
oder von der je einzelnen Optimierung abzugehen, sich dann aber auf Regeln (allge-
meiner: auf Strukturen) einlassen zu miissen, die die Angemessenheit oder Richtig-
keit einer Entscheidung oder einer Handlung (mit-) bestimmen. Solche Regeln oder
Strukturen sind jedoch in der Hinsicht deontologischer Natur, als ihre je punktuelle
Befolgung, ihre Befolgung durch die einzelne Handlung nicht dadurch gerechtfer-
tigt werden kann, die Folgen zu optimieren. Diese Regeln oder Strukturen erhalten
also einen eigenen normativen Status aus der Sicht des einzelnen Akteurs, konfron-
tiert mit einer konkreten Entscheidungssituation. Dies gilt unbeschadet der Tatsa-
che, dass der Vertreter einer axiologischen Ethik daran festhalten wird, dass die Re-
geln oder Strukturen insgesamt betrachtet lediglich einen instrumentellen Status
hitten, also im Hinblick auf ihre glinstigen Wirkungen fiir die Realisierung des Gu-
ten ausgewahlt sind. Dieser hier nur skizzierte Aspekt weist jedenfalls darauf hin,
dass der axiologischen Position eine Tendenz der Selbstauflosung innewohnt.
Damit sind wir nun gerlistet, um prizise zu bestimmen, was eine deontologische
Bestimmung von Freiheit und Gleichheit ausmacht. Wenn Freiheit wirklich axiolo-
gisch zu verstehen wire, so wirden wir eine Gesellschaft vorziehen, in der mog-
lichst viel Fretheit realisiert ist und zwar auch dann, wenn dies im Einzelfall nur da-
durch zu erreichen wire, dass Einzelne ihre Freiheit verloren. Die (Kantische)
Freiheit ist jedoch nicht axiologisch, sondern normativ zu verstehen. Es geht nicht
um die Maximierung eines Wertes, sondern es geht um Regeln, denen unser Han-
deln folgen sollte. Eine Person ist frei, sofern sie autonom leben kann. Ein deonto-
logisches Verstandnis von Freiheit verlangt, dass wir uns aller Handlungen enthal-
ten, die diese je individuelle Autonomie gefihrden konnten. Es ist auch dann
unzulissig, die Freiheit einer Person, d.h. ihre Moglichkeit und Fahigkeit, aus eige-
nen Griinden heraus zu urteilen und zu handeln, einzuschrinken, wenn diese Ein-
schrankung bei anderen Personen ein Mehr an Freiheit nach sich zoge. In der Tat ist
schwer vorstellbar, wie dieses Mehr an Freiheit iiberhaupt zu bestimmen wire, da
ein quantitatives Mafl der Autonomie einer Person wenig Sinn macht. Fiir Kant ist
Autonomie auch in dem Sinne absolut zu verstehen, als Abstufungen in dieser ur-
spriinglichen Begrifflichkeit nicht vorgesehen sind. Ich habe dagegen ein gradualis-
tisches Verstindnis von Rationalitit vorausgesetzt, das ein Mehr oder Weniger an
Rationalitit, d.h. ein Mehr oder Weniger sich von (guten) Griinden affizieren zu las-
sen, annimmt.!> Aber fiir beide, fiir die absolutistische wie fir die gradualistische
Vorstellung von Freiheit als Autonomie ist eine deontologische Interpretation die
angemessene. Selbst wenn fiinf Menschen an Autonomie ihres Lebens dadurch ge-
winnen konnten, dass wir einem Menschen die Moglichkeiten der autonomen Le-
bensgestaltung nihmen, so wire dies trotz einer positiven Gesamtbilanz, unzulis-

15 Nida-Rumelin, Strukturelle Rationalitit, aaO. (FN 14).

ZfP 53.]Jg. 1/2006

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st

Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

20 Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichheit

sig. Nach deontologischem Verstindnis geht es um Regeln, die das Handeln
bestimmen, und zu diesen Regeln gehort, dass wir die Autonomie einer Person
nicht einschrinken diirfen oder jedenfalls nur dann einschrinken diirfen, wenn dies
notig ist, um die Autonomie anderer Personen gleichermaflen zu sichern. Und da-
mit ist das Stichwort gefallen: Dieses deontologische Verstandnis von Freiheit ver-
langt zwingend eine Gleichheitskomponente. Es geht um gleiche je individuelle Au-
tonomie. Es geht darum, dass wir alle in gleichem Mafle respektieren, dass wir
niemandem die Moglichkeiten der autonomen Lebensgestaltung nehmen, allen also
die maximale gleiche Autonomie zuerkennen, wie immer sich auch die konkrete in-
dividuelle Realisierung dieser Autonomie lebensweltlich darstellt. Das Kantische
Instrumentalisierungsverbot ist, ohne Gleichheit in die Bestimmung deontologi-
scher Freiheit einzubeziehen, gar nicht verstindlich zu machen. Das Verrechnungs-
gebot wird erfillt, wenn wir so handeln, dass die je gleiche Anerkennung als auto-
nom Handelnde unser Verhalten bestimmt. Wir erkennen alle gleichermaflen als
autonom an, auch wenn wir in der lebensweltlichen Praxis Riicksicht nehmen auf
Unterschiede des Beurteilungsvermogens und der Entscheidungskompetenz. Diese
Ricksichtnahmen durfen aber nie zu einem Oktroi fithren. Sie fihren zu Asymme-
trien, aber solchen, die alle Beteiligten als urspriinglich gleiche hinsichtlich ihrer
Rolle als autonome Akteure akzeptieren konnen. Das ist der Unterschied zwischen
der sophrosyne der Gefesselten in der Platonischen Hohle, die ohne Anerkennung
threr Autonomie sich denen, die besser urteilen konnen, anvertrauen sollen, und
den Biirgern einer Kantischen Republik, die sich wechselseitig gleiche Autonomie
zubilligen, wohl wissend, dass das Urteilsvermogen und die Entscheidungskompe-
tenz unterschiedlich entwickelt sind und es Sinn macht, sich auch als Freie dem bes-
seren Urteil und der kompetenteren Entscheidung anzuvertrauen. Die platonische
Ausgangslage ist die der Ungleichheit, die Kantische die der Gleichheit. Ein deonto-
logisches Verstindnis von Freiheit impliziert Anerkennung gleicher Autonomie.
Entsprechend ist der Kern des deontologischen Verstindnisses von Gleichheit die
im Handeln wirksame gleiche Anerkennung aller als autonome Akteure, als Perso-
nen in ihrer je individuellen menschlichen Wiirde. Deontologische Gleichheit ver-
langt nicht nur die jeweilige Autonomie der Personen anzuerkennen, sondern nie-
mandem Grund zu geben, sich gekrinkt zu fithlen. Die gleiche menschliche Wiirde
ist der Nukleus eines umfassenderen Postulats der Gleichbehandlung, der Gleichbe-
achtung, des gleichen Respekts. Menschen fiithlen sich daher zu Recht gekrinke,
wenn Akteure ohne Grund einzelne Personen schlechter als andere behandeln, auch
wenn sich dies jenseits dessen abspielt, was man als soziale Exklusion bezeichnen
kann. Der gleiche Respekt gebietet Gleichbehandlung, aufier es gibt Grund fiir un-
terschiedliche Behandlung. Wenn also ein zentraler Akteur ein Gut einer bestimmten
Art, seien es Ressourcen oder Fihigkeiten oder Wohlfahrt verteilt, dann hat dieser
Akteur dieses Gut ganz unabhingig von seinem Charakter gleich zu verteilen, aufler
es gibt Grund es ungleich zu verteilen. Ein solcher Grund kann in unterschiedlichen
Meriten, in unterschiedlichen Bedurfnissen, in unterschiedlichen Lebenslagen, in un-
terschiedlicher Leistungskraft und in vielem mehr bestehen. Es ist falsch, was Harry
Frankfurt und andere Protagonisten des Non-Egalitarismus meinen (vgl. FN 6,

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichbeit 21

S. 10), dass namlich das, was als Gebot der politischen Gleichheit eingefordert wird,
keine Rolle spiele, sobald man sich auf Suffizienzkriterien geeinigt habe. Es ist falsch,
weil der gleiche Respekt gleiche Behandlung gebietet. Ein deontologisches Verstind-
nis verpflichtet daher den jeweiligen Akteur, der Giiter zu verteilen hat, zur Gleich-
verteilung, aufler er hat Griinde zur Ungleichverteilung oder anders formuliert: Gii-
ter sind nicht willkirlich, sondern so zu verteilen, dass diese Verteilung von
rationalen Personen aus ihrer je individuellen Perspektive bei Berticksichtigung nor-
mativer universeller Kriterien akzeptiert werden kann. Die Gleichverteilung ist nicht
irgendeine, sondern eine ganz besondere Verteilung, nimlich eine solche, die man-
gels vorliegender Griinde fiir Ungleichverteilung die gebotene ist. Wohlgemerkt es
geht hier um eine Handlung, nicht um einen Zustand, nicht um eine Giiterallokati-
on. Wir bewegen uns im Reich des Normativen, nicht des Axiologischen.

VIII. Balance zwischen Freiheit und Gleichheit

Die Eskamotierung der Norm der Gleichheit, auch ihre Ersetzung durch Suffizienz
bzw. Solidaritit, kann damit als gescheitert gelten. Dennoch gibt es eine Form des
Egalitarismus, die zu Recht von den neuen Non-Egalitaristen kritisiert wird. Dies
ist die axiologische. Man sieht Verteilungen nicht an, wie sie zustande gekommen
sind. Man kann sie normativ nicht beurteilen. Man weif§ nicht, welche Handlungen
zu den Verteilungen gefiihrt haben und wenn Handlungen das Zentrum der Beur-
teilung bilden, dann weify man nicht, ob eine Verteilung besser oder schlechter ist,
wenn man lediglich ihre Struktur kennt. Die streng deontologische Position, die le-
diglich der normativen und nicht der axiologischen Beurteilung einen Stellenwert
beimisst, kann damit alle non-egalitiren Argumente akzeptieren, sofern sich diese
gegen die intrinsische Rolle von Gleichheit von Verteilungen selbst im Sinne von
Strukturen der Verteilung (nicht von Akten der Verteilung) richtet. Aber es bliebe
immer noch die politische Frage, ob politisch institutionalisierte Umverteilungsin-
stanzen tberhaupt legitim sind, oder — wenn sie legitim sind - in welchem Umfange
sie legitim sind. Manche werden das modifizieren wollen zu: Es mag sein, dass sie
auch in groflem Umfange legitim sind, aber sie sind nicht effizient. Der Staat versagt
regelmiflig als Verteilungsinstanz und der Markt sollte diese Rolle tibernehmen. Es
ist hier nicht der Ort, diese schwierige Frage zu kliren, aber ich mochte einen philo-
sophischen Aspekt dieser Frage hervorheben: Es ist die Balance von Freiheit und
Gleichheit. Autonome Akteure konnen untereinander Vertrige schliefSen, wenn sie
keine Wirkung auf dritte haben und wenn diese Vertrige den Kernbereich ihrer je
individuellen Autonomie nicht gefahrden. Vertragsfreiheit in diesem Sinne ist Zei-
chen fiir eine Gesellschaft, die thren Mitgliedern etwas zutraut, die nicht paternalis-
tisch ist und — natiirlich — nicht totalitir. Das, was Michael Walzer als komplexe
Gleichheit beschrieben hat!® und was im Wesentlichen darauf hinauslauft, dass keine

16 Vgl. Michael Walzer, Spheres of Justice. A Defense of Pluralism and Equality, New York
1983; in deutscher Ubersetzung ders., Sphiren der Gerechtigkeir. Ein Plidoyer fiir Plu-
ralitit und Gleichheit, Frankfurt a. M. 1992.

ZfP 53.]Jg. 1/2006

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st

Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

22 Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichheit

Sphire der Verteilung von Giitern die Verteilung von Giiter einer anderen oder aller
anderen Sphiren dominieren sollte, ist in der Tat Element einer pluralistischen, den
Individuen vertrauenden, eben freiheitlichen Gesellschaft. Der Markt als dominan-
tes Organisationsprinzip der Verteilung wirde diesem Pluralismus zuwiderlaufen.
Der Staat als zentrale Allokationsbehorde, die Guiter ganz unterschiedlichen Typs je
individuell zuordnet, wiirde sich nicht nur {iberheben, sondern wiirde ebenso mit
dieser Bedingung einer pluralistischen freiheitlichen Gesellschaft kollidieren. Indi-
viduen Autonomie zuzuerkennen, sie in diesem Sinne zu respektieren, heifit, die
staatlichen Agenturen der Zuteilung einzuschrinken. Dort wo sie titig sind, sind sie
Gleichheitsprinzipien verpflichtet, d.h. sie miissen Ungleichverteilungen rechtferti-
gen. Gleichbehandlung impliziert Gleichverteilung, aufler es gibt gute Griinde fiir
Ungleichverteilung, die mit Gleichbehandlung dann vertriglich ist. Anders ausge-
drickt: Gute Griinde fiir eine Ungleichverteilung sind gerade solche, die zeigen,
dass diese spezifische Ungleichverteilung keine Ungleichbehandlung bedeutet. Die
Willkiirgrenzen dafiir sind eng gezogen. Eine gute Gesellschaft wird eine Balance
herstellen zwischen der Eigendynamik von Vertragsschliissen zwischen Individuen
auf dem 6konomischen Markt und auflerhalb des 6konomischen Marktes in Sphi-
ren des burgerschaftlichen Engagements, in familidren und anderen Formen der pri-
vaten Bindungen, in Geselligkeit, Sport, Kultur, Wissenschaft usw. Die staatlichen
Institutionen werden darauf achten, dass diese Autonomie des Vertragsschlusses
und der Kooperation generell mit einer Politik der Inklusion vertraglich bleibt, also
die Marginalisierung ganzer Bevolkerungsgruppen durch entsprechende Regelset-
zung, aber auch durch staatliche Umverteilung und die Sicherung von sozialen Min-
deststandards ausschlieflen. Der Abgaben- oder steuer-finanzierte Sozialstaat bildet
in der politischen Realitit ein komplexes Netzwerk solcher Vorkehrungen, die Mar-
ginalisierung verhindern und eine verniinftige lingerfristige Lebensplanung je indi-
viduell ermoglichen sollen. Dies spricht dafiir, von staatlicher Seite eher auf die For-
derung der Fihigkeiten einerseits und die Bereitstellung der notwendigen
Ressourcen andererseits zu achten,” denn auf die Verteilung von Wohlergehen
(welfare). Jeder einzelne ist Autor seines Lebens und muss sich an Verzweigungs-
punkten immer wieder neu entscheiden, was fiir thn wirklich wichtig ist, welchem
Aspekt seines Lebens er besondere Bedeutung beimisst. Die Konzentration auf Fi-
higkeiten, flankiert von Ressourcen, die fiir eine lingerfristige Lebensplanung wich-
tig sind, ist Ausdruck des Respekts, den staatliche Institutionen gegentiber der Au-
tonomie des FEinzelnen haben sollten. Im hier vertretenen deontologischen
Verstindnis geht es um die normative Bestimmung angemessenen Handelns. Im ge-
samten Spektrum menschlichen Handelns, vom privaten Bereich iber den biirger-
schaftlichen, den wirtschaftlichen und politischen, scheint mir dieses deontologi-
sche Verstindnis von Freiheit und Gleichheit zu gelten.

Manche Egalitaristen formulieren das Ziel, alle Ungleichheiten der Lotterie der
Natur und der sozialen Herkunft durch entsprechende Transfers zu beheben. Nur

17 Martha Nussbaum, Women and Human Development: The Capabilities Approach,
Cambridge Mass. 2000.

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichbeit 23

das, fir das das einzelne Individuum Verantwortung trigt, das es kontrolliert und
durch eigene Leistungen herbeigefithrt hat, rechtfertige legitime Ungleichheiten.
Alle anderen Ungleichheiten etwa der Begabung oder der Herkunft seien idealiter
einzuebnen. Die ethische Pramisse hinter dieser Form des Egalitarismus lautet: Man
hat keinen Anspruch auf Ressourcen oder Wohlfahrtsanteile, die nicht eigenem Zu-
tun zu verdanken sind. Ronald Dworkin hat dazu eine komplexe Theorie entwi-
ckelt, die weitgehend marktkonform ist und sich eine gerechte Ressourcenallokati-
on als einen Versicherungsmarkt vorstellt, der die Rolle des natural luck egalisiert.'®
Fiir option luck, also fir diejenigen Risiken und Chancen, die frei gewahlt sind,
bleibt das Individuum personlich verantwortlich und kann nicht auf die Solidarge-
meinschaft rechnen. Abgesehen davon, dass mit einer solchen Konzeption ein we-
sentlicher Teil sozialstaatlicher Regelungen obsolet wiirde, nimlich die staatliche
Hilfspflicht auch gegentiber denjenigen, die durch eigenes Verschulden in Not gera-
ten sind, scheint mir der zentrale Irrtum dieser Form des Egalitarismus darin zu lie-
gen, dass hier letztlich eine axiologische und keine deontologische Konzeption der
Gleichheit zugrunde liegt. Ungerecht kann jemand nur von einem natiirlichen oder
institutionellen Akteur behandelt werden, nicht etwa durch die Natur oder Zufille,
die sich der Kontrolle natiirlicher und institutioneller Akteure entziehen. Auch
wenn niemand einen Anspruch haben mag auf Gliicksgiiter im Sinne von natural
luck, so hat auch niemand Anspruch darauf, dass die Ungleichheiten der nattrlichen
(und sozialen, und kulturellen etc.) Lotterie egalisiert werden. Was der Staat leisten
kann ist, gegen existentielle Risiken einen gleichen Schutz anzubieten. Gleichheit
besteht dann nicht in der Egalisierung von natural luck, sondern in der gleichen Si-
cherung gegentiber existentiellen Risiken und damit in der Bereitstellung derjenigen
Bedingungen, die erforderlich sind, um Autor seines eigenen Lebens zu sein. Ein
wesentliches Element dieser Bedingungen ist die Planbarkeit des eigenen Lebens
uber besondere existentielle Situationen, wie Schwangerschaft und Elternschaft,
Krankheit und Invaliditit, Arbeitslosigkeit und Alter hinweg. Die in den westlichen
Sozialstaaten etablierten Regelungen haben sich nicht an der Egalisierung von natu-
ral luck orientiert, sondern an der Herstellung dieser Bedingungen fiir die Planbar-
keit und die Kontrolle des eigenen Lebens. Die Entlastung von Kapital und Vermo-
gen von steuerlichen Beitrigen zum Allgemeinwohl in den vergangenen Dekaden
und verschirft in Deutschland seit der Vereinigung hat die staatlichen Etats und
speziell die Sozialetats, zusammen mit der steigenden Zahl von Anspruchsberech-
tigten auf Grund hoher Arbeitslosigkeit und frithem Eintritt in den Ruhestand, in
einem Maf3e belastet, das eine Reform der sozialen Sicherungssysteme unausweich-
lich machte. Bei dieser Reform sind allerdings auch die Bedingungen der Autor-
schaft und der Planbarkeit des eigenen Lebens beschiddigt worden. Personen, die
Jahrzehnte in die Arbeitslosenversicherung eingezahlt haben, und die fir ihr Alter
und die Unterstlitzung ihrer Kinder vorgesorgt haben, werden nun dank Hartz IV

18 Vgl. Ronald Dworkin, »What is Equality? Part 1: Equality of Welfare«, in: Philosophy
and Public Affairs 10 (1981), S. 185-246 und ders., »What is Equality? Part 2: Equality
of Resources«, in: Philosophy and Public Affairs 10 (1981), S. 283-385.

ZfP 53.]Jg. 1/2006

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

24 Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichheit

gezwungen, schon nach einem Jahr ihre eigene Bediirftigkeit herzustellen, d.h. ihre
gesamte Vorsorgeleistung iiber eine lange Lebensspanne zu vernichten, um An-
spruch auf Zahlungen von Arbeitslosengeld zu haben.

Dieses Beispiel zeigt, dass man das zentrale Element des Sozialstaats nicht erfasst,
wenn man die Transferleistungen als Hilfe der Leistungsfihigen gegeniiber den Be-
dirftigen charakterisiert. Ein Sozialstaat, der sich so verstiinde, wiirde sich in die
Tradition des Armenrechtes, d.h. der lediglich karitativen Leistungen stellen, fiir ihn
wiren Leistungen, die der Sozialstaat unabhingig von Bediirftigkeit bereitstellt,
skandalos. Angemessener ist es, den Sozialstaat als umfassenden Kontrakt zu verste-
hen, in dem sich die Beteiligten wechselseitig versichern, dass sie fiir den Fall, dass
einer ausfillt (wegen Krankheit, Invaliditit, Elternschaft oder Alter), dafiir sorgen,
dass er weiterhin ein Leben nach eigenen Vorstellungen fithren kann — wie grof die
materiellen Einbuflen auch sein mogen. Hier ist nicht die Bedurftigkeit das ent-
scheidende Motiv der Transferleistungen, sondern die Kontrolle der eigenen Le-
bensfithrung. Das kontraktualistische Paradigma und damit das Paradigma der Ko-
operation reicht in dieser Perspektive sehr weit. Wenn man den Kontrakt als einen
fiktiven unter Fairnessbedingungen versteht, der den moralischen Standpunkt der
Biirgerinnen und Burger zum Ausdruck bringt, wie es bei John Rawls angelegt ist,
dann lisst sich sogar die Armenbhilfe als Ausdruck einer vertraglichen Ubereinkunft,
jetzt allerdings nicht mehr lediglich Interessen geleitet, sondern zugleich Moral ge-
leitet, verstehen. Die vertragliche Ubereinkunft ist Ausdruck biirgerlicher Freiheit.
Thr Inhalt ist die Sicherstellung gleicher Wiirde auch unter existentiell schwierigen
Bedingungen. Die zentrale Rolle des Vertragsargumentes fiir die Entstehung und
Legitimation der biirgerlichen Gesellschaft und damit der modernen Demokratie ist
Ausdruck einer angemessenen Balance von Freiheit und Gleichheit. Staatliche Insti-
tutionen miissen im Prinzip auf dem Konsens aller Biirgerinnen und Biirger beru-
hen. Thre je individuelle Freiheit erlaubt keine Zwangsordnung. Als (normativ)
Gleiche schlieffen sie einen Vertrag, und der Inhalt dieses Vertrages sichert reale
Gleichheit, im Sinne gleicher Wiirde und gleicher Autorschaft des eigenen Lebens
Uiber unterschiedliche existentielle Lagen hinweg.

Zusammenfassung

Das normative Postulat der Gleichheit aller Biirger ist nicht nur in der politischen
Praxis, sondern auch in der politischen Theorie umstritten. Seit einigen Jahren wird
dieses Postulat nicht nur von den Libertiren herausgefordert, die meinen, recht ver-
standene Freiheit sei mit jeder Gleichheit, die iiber rechtliche Gleichstellung hinaus-
gehe, unvereinbar, sondern auch von Seiten der sogenannten Non-Egalitiren, die
der Gleichheit keinen intrinsischen Wert beimessen und meinen, das, was das
Gleichheitspostulat attraktiv mache, sei in anderen normativen Kriterien wie Suffi-
zienz oder Inklusion besser aufgehoben. Dieser Artikel verteidigt die Gleichheit, al-
lerdings eine solche, deren normativer Kern in gleicher individueller Freiheit be-
steht. Er verteidigt eine spezifische Verbindung von Freiheit und Gleichheit gegen
die Libertiren (II) und die Kommunisten (III), vor allem aber gegen die neuen

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

Julian Nida-Riimelin - Eine Verteidigung von Freibeit und Gleichbeit 25

Non-Egalitarier (IV); er erliutert den instrinsischen Wert der Gleichheit (V) und
der Freiheit (VI), entwickelt ein deontologisches Verstindnis von Freiheit und

Gleichheit (VII) und endet mit einigen Bemerkungen zur notwendigen Balance
zwischen Freiheit und Gleichheit (VIII).

Summary

Equality of all citizens is disputed not only in political practice, but also in political
theory. Not only libertarians challenge the principle of equality if it is understood
substancially, but also the new non-egalitarians, who assume that equality is of no
instrinsic value and that all aspects which may speak for equality should better be
subsumed under other principles like sufficency and inclusion. This article defends
equality as equality of individual liberty — hence a defence of liberty and equality —
against libertarianism (II) and communism (IIT), but, more importantly, against the
new non-egalitarians (IV); it explains the intrinsic value of equality (V) and liberty
(VI), gives a deontological account of freedom and equality (VII) and ends with re-
marks on how to balance freedom and liberty (VIII).

ZfP 53.]Jg. 1/2006

216.73.216.38, am 20.01.2026, 12:26:03. ©
Inhats Ir for oder

Erlaubnls st

Ki-Modellen oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

