
ZfP 53. Jg. 1/2006

Julian Nida-Rümelin

Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit

I. Einführung

Freiheit und Gleichheit sind die beiden Grundnormen der im Zuge der Aufklärung
sich herausbildenden europäischen Demokratie, sie bilden den Anfang und gegebe-
nenfalls auch das Ende der modernen politischen Philosophie. Statt von »Grund-
normen« können wir auch von den »Grundwerten« der Freiheit und Gleichheit
sprechen. Solange das Verhältnis konsequentialistischer und deontologischer Be-
stimmungen nicht thematisch wird, können diese beiden Charakterisierungen als
austauschbar gelten. 

Diese beiden Grundnormen sind uns so selbstverständlich geworden, dass wir
ihre Besonderheit leicht verkennen. Es ist Immanuel Kant, der die Besonderheit die-
ser beiden Normen wie kein anderer europäischer Philosoph auf den Begriff bringt,
und der zurückgezogen lebende, in manchem weltabgewandt erscheinende Gelehr-
te aus Königsberg hat der europäischen Demokratie und der modernen politischen
Philosophie erst klargemacht: Freiheit ist keine Willkür, Freiheit erschöpft sich
nicht in Autarkie, also darin, keine Herrschaft über sich zu dulden, Freiheit haben
wir nur als Vernunftwesen, d.h. als solche Akteure, die nach Maximen handeln, die
verallgemeinerbar sind. Menschen sind frei, insofern sie sich von Gründen – Grün-
den zu urteilen und Gründen zu handeln – leiten lassen. Freiheit ist also zu verste-
hen als Autonomie. 

Gleich sind wir als Vernunftwesen. Als solche, die sich wechselseitig die Fähig-
keit, nach Gründen zu handeln und zu urteilen, zuerkennen. Unabhängig von sozi-
alem Stand, politischer oder ökonomischer Macht erkennen wir uns als Gleiche an,
insofern wir uns als Vernunftwesen sehen. Wir bringen Gründe vor – Gründe etwas
zu glauben und Gründe etwas zu tun –, wenn wir mit Anderen human, wie es dem
Menschen als Vernunftwesen gemäß ist, interagieren. Die Menschenwürde ist zu-
nächst eine individuelle. Menschen haben eine spezifische Würde, insofern sie in der
Lage sind nach Gründen zu handeln und zu urteilen, insofern sie Vernunftwesen
sind, insofern wir ihnen Rationalität, Freiheit und Verantwortung zuschreiben kön-
nen. Diese Form der Würde ist gleich, sie kommt jedem Einzelnen gleichermaßen
zu und sie wird gegenüber jedem gleichermaßen in Anschlag gebracht, wenn der
Umgang untereinander human ist. In diesem Sinne kann niemand für eine andere
Person entscheiden. Jede Person ist autonom, darauf beruht ihre spezifische, je indi-
viduelle Würde. Als Vernunftwesen handeln wir nur nach den Maximen, die verall-
gemeinerbar sind, d.h. die vereinbar sind damit, dass jede Person ihre Freiheit reali-
sieren und d.h. autonom leben kann. Die Autonomie sichernde Freiheit ist eine je

02_Nida-Rümelin  Seite 3  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit4

individuell gleiche. Allen kommen die gleichen Freiheitsansprüche zu, weil sie alle
in gleicher Weise autonom leben (wollen). Es gibt nur gleiche Freiheit oder keine
Freiheit. Eine Gruppe von Menschen, die die Freiheitsansprüche auch nur einer ein-
zigen Person verletzt, um alle übrigen besser zu stellen, handelt in toto heteronom,
verletzt das Gebot gleicher individueller Würde, gleicher Autonomie und gleicher
Freiheit und verliert damit in toto den Status einer moralischen Gemeinschaft. Die
Gleichheit des Freiheitsanspruchs hängt mit der Kantischen Logik der Autonomie
zusammen. Der Verallgemeinerungstest von Maximen impliziert diese Form glei-
cher Freiheit.

Diese für die europäische Demokratie konstitutive Verbindung von Freiheit und
Gleichheit wird von drei Seiten angegriffen: Die erste meint zeigen zu können, dass
Freiheit und Gleichheit unvereinbar sind und der Freiheit der absolute Vorrang ein-
zuräumen sei. Belegen wir diesen Angriff mit einem heute zunehmend gebräuchli-
chen Terminus: Libertär bzw. die Position des Libertarismus.1 Während der erste
Angriff eine prinzipielle Unvereinbarkeit von Freiheit und Gleichheit postuliert
und der Freiheit Priorität einräumt, geht der zweite Angriff zwar ebenfalls von ei-
ner Unvereinbarkeit von Freiheit und Gleichheit aus, räumt jedoch der Gleichheit
die Priorität ein. Zur Bezeichnung wählen wir den Terminus kommunistisch bzw.
die Position des Kommunismus.2 Den dritten Angriff erleben wir in diesen Tagen.
Er bezeichnet sich selbst nicht als anti-egalitär, wie die Vertreter des ersten, sondern
als non-egalitär; er bringt nicht Freiheit gegen Gleichheit oder Gleichheit gegen
Freiheit in Stellung, sondern hält die Gleichheit als Grundnorm für entbehrlich und
ersetzt diese durch Normen der Solidarität. Ich habe oben wohl bedacht von Frei-
heit und Gleichheit als den beiden miteinander verkoppelten Grundnormen der po-
litischen Moderne und der europäischen Demokratie gesprochen und fraternité
oder Solidarität nicht als dritte genannt. Diese dritte ist nicht spezifisch modern, sie
prägt die mittelalterliche und frühneuzeitliche Sozialordnung und wird in der poli-
tischen Moderne transformiert: Entweder als eine klassenspezifische Solidarität der
Linken oder als konservative Solidarität der ohnehin Stärkeren gegenüber den
Schwachen im Sinne karitativer Pflichten oder im Sinne universalistischer, inklusi-
ver, die ganze Menschheit umfassender Pflichten der Hilfeleistung.

1 Dieser Terminus »libertär« weist eine durchaus schillernde Begriffsgeschichte auf.
Unterschiedliche Spielarten des Anarchismus haben sich als libertär bezeichnet. Manche
Strömungen des Sozialismus, die sich von der totalitären Tendenz abgrenzen wollten,
haben sich als libertär bezeichnet. Positionen, die sich als libertär bezeichnen, gibt und
gab es sowohl links wie rechts im politischen Spektrum. Der »rechte« Libertarismus
verteidigt den kapitalistischen Markt, der »linke« ist kapitalismuskritisch und wendet
sich nicht nur gegen die staatliche Autorität und staatliche Institutionen, sondern auch
gegen das Privateigentum generell oder jedenfalls das Privateigentum an Produktions-
mitteln.

2 Auch diese Charakterisierung hat eine schillernde Begriffsgeschichte hinter sich. In
kommunistischen Utopien spielt das Versprechen einer Freiheit für Alle eine wesentli-
che Rolle, dennoch scheint es mir nicht unfair zu sein, angesichts des realen historischen
Wirkens kommunistischer Bewegungen, sie durch die Grundposition eines Primats der
Gleichheit vor der Freiheit zu charakterisieren.

02_Nida-Rümelin  Seite 4  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


ZfP 53. Jg. 1/2006

Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit 5

Diese drei Angriffe, der libertaristische, der kommunistische und der solidaristi-
sche, repräsentieren jeweils nicht nur einen Strang des philosophischen und politik-
theoretischen Denkens, sondern auch der politischen Praxis, des politischen Enga-
gements. Der libertäre hatte immense Wirkung auf das, was in den USA als
»Reaganomics« oder in Großbritannien als »Thatcher-Revolution« bezeichnet wur-
de; der kommunistische Angriff ist gegenwärtig zusammengebrochen und seine
Protagonisten verschanzen sich in den letzten Wagenburgen etwa in Nordkorea
oder Kuba, während die kommunistische Elite Chinas das gewagte Experiment der
Verbindung eines entfesselten kapitalistischen Marktes mit kommunistischer Partei-
führung und Staatskontrolle unternimmt. Aber in der Bewegung der Globalisie-
rungskritiker, in den Gewerkschaften und in einem Teil der neuen sozialen Bewe-
gungen halten sich nach wie vor kommunistische Ideale. Der dritte Angriff, der
solidaristische, tritt weniger polemisch auf als die beiden vorausgenannten. Er eska-
motiert den Wert der Gleichheit und ersetzt ihn durch Normen der Solidarität –
Normen, die sich etwa aus der Pflicht ergeben, allen ein menschenwürdiges Leben
zu ermöglichen. Dieser letzte Angriff ist politisch schwer zu verorten. Er reicht von
sich selbst als Sozialdemokraten bezeichnenden Aristotelikern wie Martha Nuss-
baum bis zu eher neo-liberal Gesinnten wie Harry Frankfurt. Auch dieser Angriff
bedroht jedoch das normative Fundament der Demokratie. Keine dieser drei politi-
schen und intellektuellen Bewegungen lässt sich philosophisch überzeugend sub-
stantiieren. Dies zu zeigen, ist das Ziel dieses Aufsatzes; dabei wird der erste und
der zweite Angriff auf das normative Fundament der politischen Moderne, d.i. Frei-
heit und Gleichheit, nur kursorisch behandelt, gewissermaßen als Folie, vor der der
dritte Angriff desto deutlicher abgewiesen werden kann. 

II. Freiheit ohne Gleichheit: Libertarismus

Die elaborierteste Form des Libertarismus hat Robert Nozick mit Anarchy, State
and Utopia vorgelegt. Es ist charakteristisch für diese und andere Formen des Li-
bertarismus, dass sie individuelle Freiheit als etwas normativ Gegebenes annehmen.
Dies geschieht bei Robert Nozick in der Form, dass er, sich auf John Locke beru-
fend, die wichtigsten individuellen Rechte, das Recht auf Leben, das Recht auf kör-
perliche Unversehrtheit und das Recht auf Eigentum, ohne weitere ethische3 Be-
gründungen anführt. Dies ist insoweit ein legitimer Argumentationsschritt, als diese
genannten individuellen Rechte in unserer lebensweltlichen moralischen Praxis
ebenso wie in den juridischen Systemen der westlichen Demokratien tief verankert

3 Die Termini »ethisch« und »moralisch« werden hier in ihrer konventionellen Bedeu-
tung gebrauch, d.h. »ethisch« bezieht sich auf die philosophische Subdisziplin der Ethik
und »moralisch« auf außer-wissenschaftliche normative Phänomene. Allerdings gibt es
nach meiner Auffassung einen fließenden Übergang zwischen moralischen und ethi-
schen Urteilen, die lediglich im Grade der Systematisierung und der Theorieabhängig-
keit zu unterscheiden sind. »Ethisch« steht also nicht für das lebensweltlich Normative
gegenüber dem universelle Geltung beanspruchenden »Moralischen«, wie etwa bei Jür-
gen Habermas.

02_Nida-Rümelin  Seite 5  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit6

sind, wie ein Blick auf die Verfassungsordnungen zeigt. Von daher ist es nahelie-
gend, die Argumentation dort zu beginnen, wo es keinen fundamentalen Dissens –
jedenfalls nicht unter den Adressaten der Schrift – gibt. Allerdings verbindet No-
zick, und mit ihm die meisten Libertarier, mit den Locke’schen Individualrechten
mehr, nämlich nicht nur ihre allgemeine Geltung, sondern auch ihren fundamenta-
listischen Status. Es sind lediglich diese individuellen Rechte, auf denen das Gesamt
der normativen Beurteilung beruht, alle anderen normativen Aspekte sind demge-
genüber derivativ, d.h. sie können nur insofern Relevanz beanspruchen, als sie sich
aus diesem Katalog Locke’scher Individualrechte ableiten lassen. Diese Annahme
steht aber zweifellos in einem tiefen Konflikt jedenfalls zur lebensweltlichen mora-
lischen Praxis und ist von daher begründungsbedürftig. Nicht die Annahme Lo-
cke’scher Individualrechte ist begründungsbedürftig, sondern der damit verbundene
Fundamentalismus (im Sinne von foundationalism, also erkenntnistheoretisch ver-
standen), den die libertäre politische Theorie postuliert. Wer, wie etwa John Rawls,
das Gesamt der well-considered moral judgements und das Gesamt der etablierten
politischen Begründungsformen als Berufungsinstanz einer normativen Theorie ak-
zeptiert, enthebt sich einer darüber hinausgehenden »metaphysischen«4 Begrün-
dungspflicht. Wer dagegen einzelne Elemente der lebensweltlichen moralischen
Praxis (auch der juridischen Systeme und der politischen Begründung) herausgreift,
diese als unbezweifelbares Fundament allen normativen Argumentierens auszeich-
net und andere Teile der etablierten moralischen Praxis (der juridischen Systeme
oder der politischen Begründungen) als irrelevant markiert, trägt eine besondere
Begründungspflicht. Interessanterweise erfüllt Nozick diese, ebenso wie andere Li-
bertarier, nicht.

Das libertäre Argument hat etwa folgende Form: Menschen haben individuelle
Rechte, diese haben sie vor jeder moralischen oder politischen Instituierung.5 Das
libertäre Argument beruht auf einem emphatischen Verständnis natürlicher Frei-
heit: Freiheit ist nicht das Ergebnis wechselseitiger Anerkennungsverhältnisse und
politischer Institutionalisierungen, sondern die Menschen sind ursprünglich, also
vor aller politischen Ordnung, frei, und die jeweilige politische Ordnung muss sich
gegenüber den Individuen im vorstaatlichen Zustand legitimieren. Das legitimieren-
de Argument hat folgende Form: Die freien Menschen im Naturzustand werden
untereinander Verträge schließen, um sich zu schützen gegenüber Übergriffen, die
aufgrund unterschiedlicher Auslegungen individueller Freiheitsrechte oder in der
Ausübung von Selbstjustiz ihren Grund haben. Sie werden, wie Nozick meint,
Schutzgemeinschaften bilden, und dies entspricht in der Tat einer historischen Er-
fahrung, dass überall dort, wo die staatliche Ordnung kollabiert, etwa in Bürger-
kriegen, aber auch bei schwachen Formen der Fremdherrschaft solche lokal domi-
nierenden Schutzgemeinschaften entstehen. Die sizilianische Mafia ist dafür ebenso

4 Vgl. John Rawls, »Justice as Fairness: Political not Metaphysical« in: ders., Collected
Papers, Cambridge Mass./London 1999, S. 388-414.

5 Ich verwende diesen Terminus »instituieren« in etwa der Bedeutung, wie Robert Bran-
dom von »institute« spricht, vgl. Robert Brandom, Making it Explicit: Reasoning, Rep-
resenting and Discursive Commitment, Cambridge Mass. 1994.

02_Nida-Rümelin  Seite 6  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


ZfP 53. Jg. 1/2006

Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit 7

ein Beispiel wie das Regime der war lords in Afghanistan oder auf dem Balkan. Je
größer die Schutzgemeinschaft, desto effektiver kann das Gut individuelle Sicher-
heit garantiert werden. Dieses Gut ist also von einer Art, das Monopolstrukturen
begünstigt. Eine monopolistische Schutzgemeinschaft aber ist etwas dem Staate sehr
ähnliches. Damit ist nach Auffassung der Libertarier gezeigt, dass ein Minimalstaat
allein aufgrund individuell rationalen Verhaltens bei wechselseitiger Anerkennung
der Locke’schen Individualrechte resultieren würde. Die entscheidende Volte der
Libertären besteht jedoch nicht in dieser Widerlegung des Anarchismus, sondern in
dem vermeintlichen Nachweis, dass jede über eine verallgemeinerte Schutzgemein-
schaft hinausgehende staatliche Ordnung Locke’sche Individualrechte verletzen
würde. Dieses Argument ist aber klarerweise ein non sequitur. Warum sollte es nicht
in einem analogen Prozess der unsichtbaren Hand neben Schutzgemeinschaften
auch Bildungsgemeinschaften geben, die auf Grund individueller Verträge entste-
hen? Warum sollten sich nicht die Eltern A und die Eltern B zusammenschließen
und eine Abgabe zahlen, um beider Kinder unterrichten zu lassen? Dies ist sicher
effizienter, als je individuell diesen Unterricht zu gestalten. Warum sollten in glei-
cher Weise nicht Sozialgemeinschaften entstehen, die gegen existentielle Risiken,
wie Krankheit, Elternschaft, Alter oder Arbeitslosigkeit versichern? Auch hier gilt
das gleiche Argument der Größe: Je größer die jeweilige Gemeinschaft, desto effek-
tiver kann sie das jeweilige Gut bereitstellen. Es ist zu erwarten, dass auf Grund le-
diglich individueller Rationalität, der Möglichkeit, Verträge zu tätigen und unter
Voraussetzung der wechselseitigen Anerkennung Locke’scher Individualrechte ne-
ben Schutzgemeinschaften auch Bildungs- und Sozialgemeinschaften entstehen. Sie
sind damit unter den – problematisch einseitigen – normativen Voraussetzungen der
Libertären legitimiert. Der Libertarismus zeigt gerade das nicht, was er glaubt, zei-
gen zu können, nämlich dass jede über den liberalen Nachtwächterstaat hinausge-
hende staatliche Ordnung Locke’sche Individualrechte verletzt. Mit anderen Wor-
ten: Selbst wenn man sich auf die Eskamotierung aller normativen Bestimmungen
ausgenommen der Locke’schen Individualrechte einließe, würde sich nach wie vor,
also unter Voraussetzung des Primats, ja der ausschließlichen moralischen Relevanz
individueller Rechte, ein Sicherheits-, Bildungs- und Sozialstaat legitimieren lassen.
Als rationale Akteure, die kein normatives Gleichheitspostulat kennen, werden die-
se Gemeinschaften allerdings asymmetrisch sein: Sie werden die Schwächeren in hö-
herem Maße belasten als die Stärkeren. Dies gilt schon für den Nozick’schen Mini-
malstaat. Es ist nicht einzusehen, warum nicht die Stärkeren Verträge mit
Schwächeren schließen, die sie bevorzugen, und damit die Besserstellung der ohne-
hin schon Starken legitimieren.

Es ist anzunehmen, dass der Gerechtigkeitssinn gegen diese Form der sozialen
Asymmetrie rebellieren würde, d.h. dass eine politische und soziale Ordnung, die in
hohem Maße von den Asymmetrien je individueller Vertragsschlüsse geprägt ist,
keinen allgemeinen Konsens fände. Warum sollte es dann nicht rational sein, dass
sich zum Beispiel die Schwächeren in großer Zahl zusammenschließen und eine an-
dere politische und soziale Ordnung erzwingen? Ein solcher Zwang stünde im Wi-
derspruch zur vorausgesetzten wechselseitigen Anerkennung Locke’scher Individu-

02_Nida-Rümelin  Seite 7  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit8

alrechte als einziges normatives Fundament. Ein solcher Zwang wäre Ausdruck
eines Konfliktes zweier normativer Perspektiven, der der Legitimität je individuell
optimierender Vertragsschlüsse einerseits und der Wahrnehmung sozialer und poli-
tischer Asymmetrie, sprich der Verletzung des Gleichheitspostulates, auf der ande-
ren Seite. John Rawls hat den Schleier des Nichtwissens eingeführt, um diese Kanti-
sche Perspektive zu konkretisieren. Die öffentlichen Beurteilungen unter dem
Maßstab der Gerechtigkeit müssen von der je individuellen Situierung abstrahieren.
Die Stabilität einer politischen Ordnung hängt davon ab, dass eine solche Zustim-
mungsfähigkeit unter dem Schleier des Nichtwissens gegeben ist. Gleichheit heißt,
dass unabhängig von der natürlichen und sozialen Lotterie die politische Ordnung
jeweils gegenüber jedem Einzelnen gerechtfertigt werden kann. Der normative
Konsens beruht auf der Einnahme eines moralischen Standpunktes. Dies aber soll-
ten die Libertarier nicht kritisieren, denn sie selbst postulieren die Einnahme eines
moralischen Standpunktes, nämlich den, Locke’sche Individualrechte zu respektie-
ren und nur diese. Der libertäre Angriff auf das normative Fundament der politi-
schen Moderne, die im Kantischen Sinne verkoppelte Freiheit und Gleichheit, hat
also zwei Schwächen: Die Willkür in der Auswahl der normativen Prämissen – eine
Willkür, die eine umfassend kohärentistische Begründung des Libertarismus aus-
schließt und den Libertarismus damit in eine Reihe fundamentalistischer ethischer
Ansätze stellt, die an einem selbstgestellten unlösbaren Begründungsproblem schei-
tern. Die zweite Schwäche ist, dass selbst bei Voraussetzung dieses einseitigen und
willkürlich auf Locke’sche Individualrechte beschränkten normativen Fundamentes
sich nicht einsichtig machen lässt, dass sich der einzig legitimierbare Staat auf die
Garantie individuellen Schutzes beschränken würde. Wie wir gesehen haben, ist es
weit plausibler anzunehmen, dass in analoger Weise als Ergebnis eines Prozesses der
unsichtbaren Hand nicht nur Schutzgemeinschaften, sondern auch Bildungs- und
Sozialgemeinschaften entstünden. Diese beiden Schwächen sind fatal. Der erste, li-
bertäre Angriff auf das normative Fundament der politischen Moderne kann damit
als abgeschlagen gelten.

III. Gleichheit ohne Freiheit: Kommunismus

Der Kommunismus hat mit dem Libertarismus eines gemeinsam, nämlich die These
der Unvereinbarkeit von Freiheit und Gleichheit. Der Unterschied zwischen Kom-
munismus und Libertarismus besteht darin, dass der Kommunismus der Gleichheit
und der Libertarismus der Freiheit angesichts einer vermeintlichen Unvereinbarkeit
den Vorrang gibt. In der Tat führt die wechselseitige Anerkennung von Freiheit im
Sinne einer möglichst autonomen Lebensgestaltung zu realen Ungleichheiten. Der
Feind der Freiheit im Sinne Kantischer Autonomie ist der Paternalismus im günsti-
gen und der Totalitarismus im ungünstigen Falle. Der Paternalismus ist von Wohl-
wollen gegenüber den zu Betreuenden geleitet und achtet in seiner kommunisti-
schen Variante darauf, dass sich niemand von einer anderen Person allzu sehr
abhebt. Begabungsunterschiede werden folgerichtig ignoriert, Auffälligkeiten wo es

02_Nida-Rümelin  Seite 8  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


ZfP 53. Jg. 1/2006

Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit 9

geht bekämpft. Kunst und Wissenschaft sind in einer paternalistischen Gesellschaft
diesen Typs ein steter Quell des Unbehagens. Die Normierung auf Gleichheit rich-
tet sich vor allem aber auch gegen abweichendes Sozial- und Individualverhalten.
Agenturen der Betreuung sorgen dafür, dass diese Abweichungen gering gehalten
werden, sofern sie sich nicht durch Sanktionen im Keime ersticken lassen. Die tota-
litäre Variante setzt Gleichheit auf Kosten von Freiheit durch umfassende Kontrolle
durch. Das Wohlwollen des Paternalismus wird durch die Repression des Staats-
und Parteiapparates ersetzt. Die kommunistischen Gesellschaften der Vergangen-
heit und auch noch der Gegenwart lassen sich in diesem Spektrum zwischen Pater-
nalismus und Totalitarismus ansiedeln. Das Kambodscha des Pol Pot war zweifellos
totalitär, das Maoistische China war überwiegend totalitär, das Stalinistische Russ-
land war überwiegend totalitär, Albanien unter Enver Hodscha ohnehin. Die mit-
tel- und osteuropäischen Staaten, die erst in den letzten Kriegsjahren unter sowjeti-
sche Kontrolle kamen, verbanden totalitäre und paternalistische Elemente
miteinander und versuchten, zumindest nach außen ihre totalitären Praktiken zu
verdecken. Ein Gutteil der westeuropäischen und internationalen Linken ist dieser
Camouflage aufgesessen. Das Erwachen seit Mitte der 80er Jahre war entsprechend
bitter und hat zu einer Entpolitisierung oder gar zynischen Rechtswendung eines
wesentlichen Teils der politischen Linken beigetragen. Das Versprechen des frühen
Marx und der Frühsozialisten, durch Gleichheit erst Freiheit zu sichern, ist in die-
sem großangelegten historischen Experiment des Marxismus-Leninismus jedenfalls
gescheitert und der normative Irrtum liegt auf der Hand: Die wechselseitige gleiche
Anerkennung von Autonomie und individueller Würde impliziert die Zurückhal-
tung staatlicher Kontrolle. Freiheit und Gleichheit sind in der politischen Moderne
miteinander unlösbar verknüpft, aber eben in der Weise, dass die wechselseitige
gleiche Anerkennung individueller Würde und Autonomie der einzelnen Person
eine private wie auch eine politische Verantwortung zuweist. Diese Verantwortung
lässt sich nicht delegieren und ihre konkrete Ausübung nicht kontrollieren, ohne
genau das zu verlieren, nämlich die Verkoppelung von Freiheit und Gleichheit im
Kantischen Sinne. 

IV. Solidarität statt Gleichheit

Der dritte Angriff auf das normative Fundament der politischen Moderne, die Ver-
koppelung von Freiheit und Gleichheit im Kantischen Sinne, hält Gleichheit für
keinen normativen Wert an sich und möchte ihn durch verschiedene Varianten der
Solidarität ersetzen. Protagonisten dieses Angriffs bezeichnen sich nicht als Anti-
Egalitaristen, sondern in der Regel als (neue) Non-Egalitaristen. Gleichheit mag für
sie zwar gelegentlich eine instrumentelle normative Relevanz haben, aber niemals
eine intrinsische. Gleichheit als solche sei kein ethischer oder politischer Wert.
Gleichheit soll durch Suffizienz ersetzt werden. Eine Argumentationslinie der
Non-Egalitarier suggeriert, dass jede ethische und politische Bezugnahme auf
Gleichheit in Wirklichkeit auf etwas anderes gerichtet sei, z.B. auf Suffizienz oder

02_Nida-Rümelin  Seite 9  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit10

Inklusion.6 Dieser letzte Angriff erinnert an die von Odysseus inspirierte List der
Achäer, nachdem alle Versuche Troja zu besiegen gescheitert waren, ein hölzernes
Pferd als Geschenk anzubieten, in dem dann die griechischen Krieger freundlichen
Einlass in die bislang unbesiegbare Stadt erhielten, um dann nächtens die Tore zu
öffnen, so dass die Stadt gestürmt werden konnte. Den Non-Egalitariern fehlt die
Aggressivität der Libertären und der Kommunisten. Sie beschwichtigen, indem sie
suggerieren, das Gleichheitspostulat sei doch gut aufgehoben in anderen normati-
ven Kriterien, und verbergen damit, dass das Fundament der politischen Moderne
zerstört werden soll. Der neue Non-Egalitarismus ist das Trojanische Pferd, das den
humanistischen Kern einer Kantisch verstandenen europäischen Demokratie bre-
chen soll. Die so unkriegerische äußere Gestalt dieses Pferdes ist verführerisch, sie
lässt freundliche Vereinnahmung und keine Zerstörung erwarten. Die Verteidiger
der Gleichheit sollten einsehen, dass sie nicht verlieren, vielmehr lediglich ein Ge-
schenk entgegennehmen. Gleichheit sei doch – besonders im internationalen Rah-
men – eine Chimäre. Politische Programme, die sich auf Gleichheit berufen, hätten
gegen die Realitäten doch keine Chance. Wer will wirklich gleiche Bedingungen ei-
nes autonomen Lebens in den Slums von Kalkutta und in Beverly Hills? Die Vertei-
digung der Gleichheit werde zu purem Utopismus und zudem könne es doch nicht
wirklich um Gleichheit gehen, sondern um das, was die Verteidiger der Gleichheit
doch wohl eigentlich im Auge hätten, nämlich Mindestbedingungen eines men-
schenwürdigen Lebens zu schaffen. 

Das, was von Alexis de Toqueville so einfühlsam als der Charme des Ancien Regime
beschrieben wurde, sah Verantwortung für die Schwächeren über alle Stände hinweg
vor.7 Die personalen Bindungen schafften zwischen den unterschiedlichen sozialen
Rollen einen Zusammenhalt, der den Absturz ins Bodenlose verhinderte. Die mittelal-
terliche und die frühneuzeitliche Gesellschaft war in diesem Sinne – jedenfalls von ih-
rem normativen Gehalt, wenn auch nicht unbedingt von ihrer sozialen Praxis her be-
urteilt – eine solidarische. Der dritte Kampfbegriff auf den Bannern der Französischen
Revolution Fraternité war nicht spezifisch modern, wie Liberté und Egalité, er sym-
bolisierte das Fortleben, aber auch die Transformation von Solidaritätsbeziehungen,
die aus der feudalen Ordnung vertraut waren. Diese Solidaritätsbeziehung wurde nun
klassenspezifisch verstanden und zweifellos zu einem starken Movens der Revolution.
Gleichheit als intrinsischen Wert aufzugeben und durch Solidarität zu ersetzen hieße,
zu einer karitativen Wertorientierung zurückzukehren und eine postmoderne Politik
zu legitimieren, charakterisiert durch die Freiheit des Marktes einerseits und eine Soli-
darität andererseits, die ohne Verankerung in kollektiven Identitäten und lokalen kul-
turellen Kontexten nicht lebensfähig wäre. Ohne ihre Verkoppelung mit Gleichheit
verwandelt sich Freiheit in die Freiheit der Anbieter und Nachfrager von marktgängi-
gen Gütern, und ohne Verbindung mit Gleichheit verkommt Solidarität zur Hilfe für

6 Vgl. etwa Harry Frankfurt, »Quality and Respect« in: Social Research 64 (1997), S. 3-15. Zur
neuen Egalitarismuskritik vgl. auch die Einführung von Angelika Krebs und die Beiträge von
Harry Frankfurt, Joseph Raz, Derek Parfit, Avishai Margalit, Elisabeth Anderson und
Michael Walzer in: Angelika Krebs (Hg.), Gleichheit oder Gerechtigkeit, Frankfurt a.M. 2000.

7 Vgl. Alexis de Tocqueville, L’ancien regime et la revolution, Paris 1856.

02_Nida-Rümelin  Seite 10  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


ZfP 53. Jg. 1/2006

Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit 11

die Ärmsten. Ohne den zweiten Grundwert der bürgerlichen Revolution bleibt das
Marktkorrektiv des Mitleids als Grundlage staatlicher Armenhilfe und privaten karita-
tiven Engagements. Das, was seit einiger Zeit gewissermaßen esoterisch, nämlich in
philosophischen Fachzeitschriften als neuer Non-Egalitarismus diskutiert wird, passt
gut in die politische Agenda der Zerstörung sozialstaatlicher Strukturen. Diese sind,
jedenfalls in Mittel- und Nordeuropa – also dort, wo sie am erfolgreichsten und wirk-
samsten etabliert wurden – nicht auf Armenhilfe zu reduzieren. Die staatlichen Sozial-
versicherungssysteme gelten nicht nur dem individuellen Ausgleich von Lebensrisi-
ken, sondern der Herstellung von Mindeststandards der Gleichheit im Sinne gleicher
Würde und gleicher Freiheit. Menschen sollen Akteure ihres Lebens bleiben können,
auch wenn der Markt für sie vorübergehend oder vielleicht sogar auf Dauer keine Ver-
wendung mehr hat. Sie sollen sich mit gleicher Würde gegenübertreten können, auch
wenn ihre materiellen Ressourcen unterschiedlich sind: Der Sozialstaat des mittel- und
nordeuropäischen Typs als Institutionensystem, das die Realisierung individueller so-
zialer Rechte und damit die Autorschaft des eigenen Lebens sichern soll. Seine Be-
schränkung auf die wirklich Bedürftigen, wie es den aktuellen Agenden in den meisten
westlichen Industrienationen entspricht – mit Ausnahme lediglich des skandinavi-
schen Modells – ist vor diesem Hintergrund als ein Traditionsbruch zu verstehen, der
das wesentliche Movens, allen die Möglichkeit vernünftiger und langfristiger Lebens-
planung zu ermöglichen und sie damit auch angesichts der Wechselfälle des Marktes
Autoren ihres Lebens und nicht Opfer von Willkür und Zufall sein zu lassen, aufgibt
und durch Suffizienzkriterien ersetzt. Dem neuen Non-Egalitarismus mag das mögli-
cherweise nicht bewusst sein: Er ist der passende intellektuelle Begleiter des großen
Abbruchunternehmens Europäischer Sozialstaat.

V. Der intrinsische Wert der Gleichheit

Die neuen Non-Egalitarier locken mit Suffizienz: Darum müsse es doch auch den
Verteidigern der Gleichheit gehen, dass jeder Mensch die Bedingungen vorfindet,
die ein menschenwürdiges Leben gestatten.8 Alles andere sei doch eigentlich irrele-
vant. Wenn diese Bedingungen erfüllt sind, seien auch große Differenzen kein nor-
matives Problem. Die Verteidiger der Gleichheit9 sollten doch erkennen, dass es ih-

8 Vgl. Avishai Margalit, The Decent Society, Cambridge Mass. 1996 sowie ders.,»Decent
Equality and Freedom: A Postscript« in: Social Research 64 (1997), S. 147-160.

9 Als wichtigste Vertreter gelten: Robert Dworkin, Thomas Nagel, Philippe van Parijs, G.A.
Cohen und Richard Arneson. Vgl. Ronald Dworkin mit seinen vier voluminösen und
detaillierten Artikeln zu »equality« in Philosophy and Public Affairs 10 (1981), S. 185-246
und S. 283-345, in Iowa Law Journal 73 (1987), S. 54-72 und in San Francisco Law Review
22 (1987), S. 1-30 sowie ders., Souvereign Virtue. The Theory and Practice of Equality,
Cambridge Mass. 2000, S. 11-210; Thomas Nagel, »Equality« in: ders.: Mortal Questions,
Cambridge Mass. 1979 sowie ders., Equality and Partiality, Oxford 1991; Philippe van
Parijs, Real Freedom for All: What (if Anything) Can Justify Capitalism?, Oxford 1995;
Gerald Cohen, »Equality of What? On Welfare, Goods, and Capabilities« in: Martha
Nussbaum / Amartya Sen (Hg.), The Quality of Life, Oxford 1993, S.9-29; Richard Arne-
son: »Equality and Equal Opportunity for Welfare«, in: Philosophical Studies 56 (1989), S.
77-93. Für eine kritische Auseinandersetzung mit diesen Formen des Egalitarismus vgl.
Elisabeth Anderson: »What is the Point of Equality? « in Ethics 109 (1999), S. 287-337.

02_Nida-Rümelin  Seite 11  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit12

nen eigentlich um etwa anderes geht, nämlich um die Minimalbedingungen eines
menschenwürdigen Lebens. Es scheine ihnen, als habe dies etwas mit Gleichheit zu
tun, da es in der Tat skandalös anmute, wenn Einzelne in großem Reichtum schwel-
gen, während andere unter menschenunwürdigen Bedingungen vegetieren. Diese
Differenzen kann man als Hinweis darauf auffassen, dass es Möglichkeiten gäbe, die
menschenunwürdigen Lebensbedingungen durch entsprechende Maßnahmen –
eventuell auch solche der Umverteilung – zu beenden. Warum dann noch die Ori-
entierung an Gleichheit? Dieser Suggestion muss mit einem präzisen philosophi-
schen Argument begegnet werden. 

Es stehen sieben Menschen im Zimmer und warten auf einen hohen Besuch. Die-
ser kommt herein und gibt sechs von ihnen die Hand, aber nicht dem Siebten. Die-
ser Siebte ist zurecht darüber gekränkt oder empört. Im übrigen geht es dem Siebten
gut, er hat ein hinreichendes Einkommen und die Tatsache, dass ihm nicht die Hand
geschüttelt wurde, wird für ihn keinen bleibenden Schaden haben. Er ist zurecht ge-
kränkt oder empört, er hat eine reaktive moralische Einstellung, die Strawson »re-
sentment« nennt, d.h. er nimmt es der hochgestellten Persönlichkeit übel, und zwar
im moralischen Sinne, dass sie ihm die Hand nicht gegeben hat. Nun mag es Gründe
geben dafür, dass diese hochgestellte Persönlichkeit so gehandelt hat, möglicherwei-
se hat der siebte der Wartenden kürzlich einen beleidigenden Artikel geschrieben
und dies motivierte dieses Verhalten. Dann wäre – möglicherweise – der Betroffene
zu Unrecht gekränkt oder empört, er hätte keinen guten Grund, das moralisch übel
zu nehmen. Aber nehmen wir an, er hätte Grund gekränkt oder empört zu sein, die-
ses Verhalten moralisch übel zu nehmen. Dann stellt sich die Frage, warum? Nun,
weil er anders, eben ungleich behandelt wurde gegenüber den anderen Wartenden.
Gleichheit im Sinne von Gleichbehandlung ist wesentlich für individuelle Selbstach-
tung und für den Respekt gegenüber Anderen. Es ist die Tatsache, ungleich behan-
delt worden zu sein obwohl es dafür keinen Grund gab, die diese kränkende Wir-
kung hat. Diese Tatsache allein, d.h. ohne Grund ungleich behandelt worden zu
sein, ist (rationalerweise) geeignet, die individuelle Selbstachtung der betroffenen
Person zu schädigen. Die betroffene Person hat Grund, sich in ihrer Selbstachtung
beschädigt zu sehen. Dies gilt selbst dann, wenn die Person über einen so stabilen
Charakter verfügt, dass sie de facto in ihrem Selbstwertgefühl nicht gemindert ist.
Allein die Tatsache, dass das Verhalten der hochgestellten Persönlichkeit offenkun-
dig darauf abzielte, ihre Selbstachtung zu beschädigen und dass die betroffene Per-
son daraufhin gerechtfertigterweise gekränkt oder empört ist, gerechtfertigterweise
dieses Verhalten übel nehmen kann, reicht hin – wie auch immer die psychischen
Wirkungen dieses Verhaltens de facto sind.10 Ungleichheit kränkt zurecht, auch in
den Fällen in denen nichts Wesentliches auf dem Spiel steht. Dies spricht gegen die
Überführbarkeit von Gleichheitskriterien in Suffizienzkriterien. Viele Non-Egalita-
rier werden erwidern: Gegen Gleichbehandlung als Prinzip habe ja niemand irgen-

10 Ausführlicher habe ich mich mit dieser Frage auseinander gesetzt in: Julian Nida-
Rümelin, Über menschliche Freiheit, Stuttgart 2005, Kap. V. »Warum Menschenwürde
auf Freiheit beruht« (insbesondere: S. 131-140).

02_Nida-Rümelin  Seite 12  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


ZfP 53. Jg. 1/2006

Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit 13

detwas. Die gesamte Rechtsordnung beruhe doch auf Gleichstellung vor dem Ge-
setz. Anti-Diskriminierungs-Gesetze machten Sinn. Und dieser Sinn lasse sich
vielleicht nicht durch Suffizienzkriterien allein fassen, aber zumindest durch das
Kriterium der Inklusion, also der Einbeziehung aller, des Nicht-Ausschließens aus
den sozialen Bezügen. Dieser Rettungsversuch des Non-Egalitarismus kann aus
zwei Gründen nicht überzeugen.

Zum einen gibt es einen Zusammenhang zwischen Gleichbehandlung und
Gleichverteilung. Jede zentrale Verteilungsinstanz hat das zu Verteilende gleich zu
verteilen, außer es gibt gute Gründe, es ungleich zu verteilen. Jede Ungleichvertei-
lung ohne Grund kränkt zurecht, verletzt die Selbstachtung der Betroffenen. Das
hat mit Suffizienzkriterien nichts zu tun. Auch dann, wenn hinreichend viel von ei-
nem zu verteilenden Gut vorhanden ist, so dass auch bei drastischer Ungleichvertei-
lung die schlechter Gestellten immer noch nach absoluten Maßstäben relativ gut ge-
stellt sind, ist Ungleichverteilung ohne Grund inakzeptabel, es kränkt die
Betroffenen zurecht. Wenn in einem Golfclub mit hohen Jahresbeiträgen und beste-
hend aus einer Mitgliedschaft, denen es individuell gut geht, die nutzbaren Zeiten
verteilt werden, und diese werden willkürlich, d.h. ohne vernünftigen Grund un-
gleich verteilt, dann sind die Betroffenen zurecht gekränkt, dann hat die Person, die
über diese Verteilung entschieden hat, unrecht gehandelt. Gleichheit ist auch weit
jenseits jedes Suffizienzkriteriums ein wesentliches Element der Selbstachtung.
Gleichbehandlung führt unter bestimmten Bedingungen zwingend zu Gleichvertei-
lung.

Zum anderen führt nicht jede ungerechtfertigte und Gefühle des Zurückgesetzt-
seins, d.h. der Kränkung oder der Empörung, des moralischen Übelnehmens recht-
fertigende Handlung zur Exklusion. Wir wollen eine Gesellschaft des Respekts und
der wechselseitigen Anerkennung. Eine solche Gesellschaft setzt voraus, dass wir
uns wechselseitig als Gleiche, in einem bestimmten Sinne jedenfalls, verstehen und
uns entsprechend zueinander verhalten. Eine Verletzung dieses Gleichheitsgebotes
impliziert noch nicht Exklusion, sondern eben nur Zurücksetzung, Schlechterbe-
handlung, ungerechtfertigte Ungleichheit. Diese ist für sich normativ problema-
tisch, nicht erst dann, wenn sie die Betroffenen aus den sozialen Interaktionsbezie-
hungen ausschließt. Als Fazit lässt sich festhalten: Weder Suffizienz noch Inklusion
können den Wert und die Norm der Gleichheit ersetzen. Gleichheit hat einen in-
trinsischen Wert, so wie Freiheit, aber auch Solidarität und damit Suffizienz und In-
klusion. Verletzungen des Gleichheitspostulats kränken die Betroffenen. Wir wün-
schen uns eine nicht-kränkende, die Selbstachtung ihrer Mitglieder nicht
beschädigende Gesellschaft. Eine solche Gesellschaft muss Gleichheitspostulaten ei-
nen zentralen Stellenwert einräumen. 

VI. Der intrinsiche Wert der Freiheit

Nicht nur Gleichheit, auch Freiheit ist ein intrinsischer Wert bzw. eine Norm, die
um ihrer selbst willen zu beachten ist. Freiheit ist nicht lediglich Instrument zu an-
deren Zielen, etwa dem Glück des Individuums oder der wirtschaftlichen Effizienz

02_Nida-Rümelin  Seite 13  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit14

des Marktes. Wenn A überzeugt ist, dass B ein glücklicheres Leben führen würde,
wenn sie sich für h entschiede, dann kann A gegenüber B Gründe vorbringen, um B
zu überzeugen. Nehmen wir an, A hat gute Gründe für ihre Überzeugung und B
hat schlechte Gründe für ihre gegenteilige Überzeugung. Damit hat A aber noch
kein Recht, B zu h zu zwingen. A behandelt B nur insofern respektvoll, d.h. ihre
Freiheit im Sinne Kantischer Autonomie achtend, wenn A Gründe vorbringt und
nicht den vielleicht effizienteren Weg der Manipulation oder Instrumentalisierung
geht. Es könnte sein, dass man B leicht dazu bringen könnte, h zu tun, indem man
ihr falsche Informationen vermittelt, sie unter Druck setzt oder, wie es Österreicher
nennen, charmiert. Auch wenn solches Verhalten im Alltag oft genug vorkommt, es
verletzt das Postulat wechselseitigen Respekts. Wohlgemerkt, dieser Respekt ist hier
spezifiziert: Es ist ein Respekt, der darauf beruht, dass wir uns wechselseitig als au-
tonome Akteure ansehen, als Autoren unseres Lebens, als Wesen, die sich von
Gründen affizieren lassen, die in der Lage sind, Gründe abzuwägen und auf Grund
dieser Abwägung urteilen und entscheiden. Es mag sein, dass durch diesen Respekt
das erreichbare Ergebnis, dass B h tut, nicht erreicht wird. B wäre dann – nach An-
nahme – in ihrem weiteren Leben unglücklicher als nötig. Die soziale Welt wäre, ge-
messen an der Glückssumme, eine schlechtere, als wenn B sich für h entschieden
hätte. Dies ändert aber nichts daran, dass es der Respekt vor der Autonomie ver-
langt, nicht zu manipulieren, sondern Gründe anzuführen, auch wenn diese Gründe
nicht das effektivste Mittel sind, B zu h veranlassen. Freiheit als Autonomie ist ein
intrinsischer Wert bzw. eine intrinsische Norm. Eine freiheitliche Gesellschaft ist
eine solche, die ihren Mitgliedern diese Form der Autonomie zugesteht, die ihre le-
bensweltlichen Moralbeziehungen ebenso wie ihre politischen und sozialen Institu-
tionen so gestaltet, dass sie ihren Mitgliedern jeweils ein möglichst autonomes Le-
ben gestattet. Eine freiheitliche Gesellschaft muss daher mit Differenzen leben. Mit
Differenzen in der Lebensgestaltung auch dann, wenn sie die soziale Kohäsion ver-
mindern, Konflikte schaffen, Widerstände provozieren. Das Ziel vieler Kommuni-
taristen, die Kohäsion innerhalb der Gesellschaft zu stärken, ist legitim. Es darf aber
nur in den Grenzen Richtschnur des bürgerliche Engagements und der politischen
Entscheidung sein, in denen es nicht in Konflikt zur Freiheitlichkeit, d.h. zur wech-
selseitigen Anerkennung autonomer Lebensgestaltung, gerät.

Diese Kantisch verstandene Freiheit ist ohne Gleichheit konzeptionell unvoll-
ständig. Das Postulat des Respekts verlangt, allen gleichermaßen ein autonomes Le-
ben zuzugestehen. Dies rechtfertigt es, dass etwa in der Theorie der Gerechtigkeit
von John Rawls11 das erste Prinzip als gleiche maximale Freiheiten charakterisiert
wird und dort eben nicht das Differenzprinzip zur Anwendung kommt, das immer
dann Ungleichheiten rechtfertigt, wenn sie auch die schlechter Gestellten besser
stellen. Nein, dieser wechselseitige Respekt vor der Autonomie des Individuums ist
gleicher Respekt. Jede Ungleichheit in diesem sensiblen Bereich der Selbstbestim-
mung, der Autorschaft des eigenen Lebens würde die individuelle Selbstachtung be-
schädigen. Die Kantische Freiheit ist ein intrinsischer Wert oder eine intrinsische

11 Vgl. John Rawls, A Theory of Justice, Oxford 1971 (insbesondere §§ 8, 31-35).

02_Nida-Rümelin  Seite 14  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


ZfP 53. Jg. 1/2006

Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit 15

Norm und sie ist begrifflich eine gleiche individuelle Freiheit. Sie kommt allen glei-
chermaßen zu. Und nur insofern sie allen gleichermaßen zukommt, kann sie
Grundprinzip einer freiheitlichen Gesellschaft sein. Jede Abweichung von der glei-
chen Zuerkennung autonomer Lebensgestaltung würde das normative Fundament
der politischen Moderne und der Europäischen Demokratie zerstören. 

Machen wir uns das an einem Gedankenexperiment klar. Nehmen wir an, eine
Gesellschaft sei durch tief verwurzelte, traditionelle Ungleichheits-Vorstellungen
geprägt. Nehmen wir an, alle Mitglieder dieser Gesellschaft ordnen sich jeweils ein-
zelnen Ständen oder Kasten zu und jedem Mitglied eines solchen Standes oder einer
solchen Kaste kommen als Mitglied dieses Standes oder dieser Kaste bestimmte
Vorrechte gegenüber niedrigeren Kasten oder Ständen zu. Angenommen, diese nor-
mative Ungleichheitsordnung werde allgemein akzeptiert. D.h. auch die Mitglieder
der unteren Kasten oder Stände akzeptieren die Vorrechte der Mitglieder höherer
Kasten oder Stände. Gleichheit kann weder im Sinne bestimmter Kriterien der
Gleichverteilung noch in dem harmloser erscheinenden Kriterium der Gleichbe-
handlung (etwa vor dem Gesetz) in einer solchen Gesellschaft eine Rolle spielen.
Nicht-Brahmanen achten darauf, dass ihr Schatten nicht auf einen Brahmanen fällt.
Es wird entsprechend Abstand gehalten und diese Sonderbehandlung ist in der tra-
ditionellen hinduistischen Gesellschaft religiös verankert. Die Mitglieder der un-
tersten Kaste gelten als unrein, man darf sie nicht einmal berühren, wenn man einer
höheren Kaste angehört. Eine Kastengesellschaft ist mit der Freiheit des Marktes,
der Freiheit Güter anzubieten und zu kaufen, vereinbar. Der Markt wird diese nor-
mative Ordnung nicht sprengen. Eine solche Gesellschaft ist auch mit Solidarität
vereinbar, nämlich denjenigen zu helfen, denen es am allerschlechtesten geht, ihnen
Mindestbedingungen einer menschwürdigen Existenz zu sichern. Manche Angehö-
rige hoher Stände und Kasten haben in der Vergangenheit große Anstrengungen un-
ternommen, um den Angehörigen der niederen Stände und Kasten zu einem men-
schenwürdigen Leben zu verhelfen. Diese Solidarität wird die normative Ordnung
der Ungleichheit, die in Kasten und Stände gliedert, die Vorrechte und Dienstpflich-
ten zuteilt nicht wirklich erschüttern, vielleicht wird sie diese sogar stabilisieren.
Aber das Postulat der Gleichheit birgt den Sprengsatz. Die Erkenntnis, dass Men-
schen grundsätzlich gleich sind, und zwar gleich in ihrem Anspruch ein autonomes
Leben zu führen, dass Menschen gleiche Freiheit in diesem Kantischen Sinne und
eben nicht auf Marktfreiheit verkürzt, zukommt, ist der Sprengsatz jeder Kasten-
und Ständeordnung. 

Die Idee der menschlichen Gleichheit geht in der Antike auf die Stoa zurück.
Man kann sie als eine frühe ethische Entdeckung ansehen, die ein wesentliches Ele-
ment der politischen Moderne vorwegnahm. Diese Entdeckung wurde politisch bis
zum Untergang des römischen Imperiums nicht mehr wirksam. Stoizistisches Ge-
dankengut ist in die christliche Ethik eingeflossen, aber auch die klerikalen Autori-
täten waren Stände-orientiert und bekämpften die subversive Idee der Gleichheit
der Christenmenschen. Erst in der frühen Neuzeit bricht sich die Idee der Gleich-
heit auch politisch und sozial ihre Bahn. In der zynischen Variante eines Thomas
Hobbes, für den alle Menschen insofern gleich sind, als sie bei allen Unterschieden

02_Nida-Rümelin  Seite 15  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit16

von Körper- und Geisteskräften befürchten müssen, von einer Koalition der Schwä-
cheren umgebracht zu werden, später in der Idee der Gleichheit als Citoyens bei
Jean Jacques Rousseau und schließlich auf den Begriff gebracht in der Anthropolo-
gie und Ethik Immanuel Kants. Gleiche Menschenwürde und gleicher Respekt,
Kantische Gleichheit sprengt die Strukturen der Unterordnung, der Ständegesell-
schaft und des Kastensystems. Ohne Gleichheitspostulat keine politische Moderne
und umgekehrt: Die Aufgabe des Gleichheitspostulates bedeutet das Ende der poli-
tischen Moderne und wäre Wegbereiter für eine Rückkehr in verfestigte Ungleich-
heiten vormodernen Typs. Es ist die Hoffnung der Libertären, dass der Markt auch
ohne Gleichheitspostulat Verfestigungen, d.h. strukturierte und über Generationen
weitergegebene Ungleichheit verhindert. Ungleichheit ist für Libertäre für sich ge-
nommen nicht schlecht, auch wenn diese Ungleichheit extreme Züge annimmt.
Aber verfestigte und ererbte Ungleichheit, ist von Übel – schon deswegen, weil sie
die Marktdynamik schwächt. Die empirischen Befunde sprechen aber eine andere
Sprache: Überall dort wo die Freiheit des Marktes Ungleichheiten schafft, findet sie
Wege, diese sozial zu verfestigen. Die Konzentration des Vermögens ist nicht ano-
nym, sondern es sind einzelne Familien, die von dieser Vermögenskonzentration
profitieren und diese oft ohne jede eigene Leistung weitergeben. Der weltweite
Konkurrenzdruck, die Anlagebedingungen des Kapitals möglichst günstig zu ge-
stalten, führt gegenwärtig zu einer weiteren Absenkung der Erbschafts- und Ver-
mögenssteuer. Gleiche Startbedingungen für alle werden damit erst recht zu einer
Chimäre. Die traditionelle Stände- und Kastengesellschaft verwies auf eine kosmi-
sche Ordnung, die sie repräsentierte. Die modernen Strukturen der Ungleichheit
verweisen auf den Markt, der diese vermeintlich legitimiert. Die Idee der Fairness,
der gleichen Chancen für alle, die Idee Autor seines Lebens zu sein, verschwindet
hinter den Zuteilungsmechanismen einer nur vermeintlich anonymen Wirtschafts-
ordnung. Wenn die Möglichkeiten der Lebensgestaltung allzu ungleich verteilt sind,
wirkt das Postulat gleicher Freiheit wie kollektiver Selbstbetrug. Es war traditionell
und ist aktuell Aufgabe der Politik, die Rahmenbedingungen so zu setzen, dass die
Dynamik des kapitalistischen Marktes die Idee gleicher Freiheit nicht nachhaltig be-
schädigt. Dies ist im nationalstaatlichen Rahmen mehr oder weniger erfolgreich ver-
sucht worden. Heute ist dieses Modell der politischen Gestaltung an seine Grenzen
gestoßen und ein Ersatz vorläufig bestenfalls rudimentär in Gestalt der Europäi-
schen Union in Sicht. 

VII. Ein deontologisches Verständnis von Freiheit und Gleichheit

Wir haben bisher, bewusst vage, vom Wert bzw. von der Norm der Freiheit und der
Gleichheit, auch der Solidarität, gesprochen. Es ist Zeit, das zu präzisieren. Konse-
quentialistische normative Theorien, seien es solche der Rationalität oder der Moral,
stützen sich ausschließlich auf Kriterien der Folgen-Optimierung. Solche Kriterien
müssen zunächst ein Maß des Guten, z.B. ein Maß der Bewertung sozialer Zustän-
de, bestimmen, um dann zu fordern, dass die einzelne Entscheidung – sei es von In-
dividuen oder von Institutionen – so getroffen wird, dass dieses Maß optimiert

02_Nida-Rümelin  Seite 16  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


ZfP 53. Jg. 1/2006

Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit 17

wird. Man spricht hier sinnvollerweise besser von »optimieren« statt von »maximie-
ren«, da Wahrscheinlichkeiten im Spiel sind und der Akteur nie weiß, welche tat-
sächlichen Folgen sein Tun hat. Es geht also darum, angesichts angenommener
Wahrscheinlichkeiten so zu handeln, dass der Erwartungswert der Folgen maxi-
miert wird. Optimal ist eine Handlung, die den Erwartungswert ihrer Folgen maxi-
miert.12 Ich habe an anderer Stelle gezeigt, dass alle konsequentialistischen Theorien,
seien sie rationalitätstheoretischer oder ethischer Natur, aus sehr grundsätzlichen
Erwägungen heraus scheitern müssen.13 Dieser so naheliegende und auf Anhieb ein-
leuchtende Grundsatz „Tue das, was die Folgen optimiert“ gerät in einen nicht auf-
lösbaren Konflikt mit individuellen Rechten und Freiheiten, der persönlichen Inte-
grität und der sozialen Kooperation. Den ersten dieser Konflikte haben wir oben
impliziter schon angesprochen. Der zweite Konflikt liegt darin begründet, dass die
Bindung an Projekte, an längerfristige Vorhaben, die meinem Leben Struktur und
Sinn verleihen, mit der je punktuellen Optimierung meines Handelns unvereinbar
ist. Der dritte Konflikt erwächst daraus, dass stabile soziale Kooperationsbeziehun-
gen nur möglich sind, wenn die beteiligten Akteure davon absehen jeweils ihre Fol-
generwägungen individuell zu optimieren. Sie müssen strukturell rational14 handeln,
d.h. sich an bestimmte Regeln halten, die durch die Interaktionsstrukturen gegeben
sind – auch dann, wenn dies im Einzelfall bedeutet, die Folgen des Handelns nicht
zu optimieren. Konsequentialistische Theorien der Rationalität und der Moral sind
daher inadäquat. Die Alternative ist, deontologische Kriterien der Rationalität und
der Moral zu Grunde zu legen. Tatsächlich ist auch unsere lebensweltliche Morali-
tät, das, was Hegelianer gerne »Sittlichkeit« nennen, von deontologischen Normen
und nicht von konsequentialistischen bestimmt. Dies besagt natürlich keineswegs,
dass Nutzen- und Folgenabwägungen moralisch irrelevant seien. Ja, man kann dies
sogar zu der These zuspitzen, dass jede deontologische Norm, die etwas zur Pflicht
macht unabhängig von seinen Folgen, für konsequentialistische Abschwächungen
offen sein muss, d.h. dass es Extremsituationen geben kann, in denen auf Grund der
Erwartung extremer Folgen diese Norm außer Kraft gesetzt ist. Dies ist auch im
Rechtssystem verankert (etwa im sogenannten übergesetzlichen Notstand).

Jede deontologische Ethik (und Rationalitätstheorie) beinhaltet eine Zumutung:
Nämlich sehenden Auges schlechtere Folgen in Kauf nehmen zu sollen, als nötig.
Diese Zumutung ist darin begründet, dass nur so Stabilität der Interaktionsbeziehun-
gen und Kohärenz des eigenen Lebens gesichert werden kann. Der punktuelle Opti-
mierer zerfällt gewissermaßen in Einzelteile und wäre als Person hinter seinen Hand-
lungen nicht mehr erkennbar. Der punktuelle Optimierer schiede als
Kooperationspartner für andere aus. Der homo oeconomicus ist eine spezifische Vari-
ante des punktuellen Optimierers, er optimiert – je nach Modell und seiner intendier-
ten Anwendungen – Einkommen oder Gewinn oder andere als ökonomische Größe

12 Unter dem Erwartungswert versteht man die mit den Wahrscheinlichkeiten gewichteten
Werte der möglichen Konsequenzen der Entscheidung.

13 Vgl. Julian Nida-Rümelin, Kritik des Konsequentialismus, München/Wien 1995.
14 Ausführlich habe ich das dargestellt in: Julian Nida-Rümelin, Strukturelle Rationalität.

Ein philosophischer Essay über praktische Vernunft, Stuttgart 2001.

02_Nida-Rümelin  Seite 17  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit18

möglichst monetär repräsentierbare Güter. Der punktuelle Optimierer generell und
der homo oeconomicus speziell ist als Handlungstypus nur möglich, wenn Strukturen
als gegeben vorausgesetzt werden können. Insofern zehrt der punktuelle Optimierer
und der homo oeconomicus von dem, was er selbst nicht schafft: Regeln, an die sich
alle halten, Strukturen, die Kooperation erst sichern, Projekte, die dem eigenen Le-
ben Sinn geben. Der Unterschied zwischen nicht-konsequentialistischen und konse-
quentialistischen Moral- und Rationalitätskonzeptionen bzw. zwischen deontologi-
schen und teleologischen reicht jedoch tiefer: Letztlich dreht sich der Konflikt um
die Frage, welchen normativen Status Handlungen haben. Ist die Handlung einer
Person (eine ganze Handlungsweise, ihre Lebensform, die etablierten Interaktions-
strukturen und Gesellschaftsformen) lediglich von instrumentellem Wert? Wissen
wir erst, was wertvoll ist, und bestimmen dann die Handlung als Instrument, diesen
Wert zu realisieren? Oder können wir – jedenfalls in vielen Fällen – erst dann bestim-
men, was Wert hat, wenn wir wissen durch welche Handlungen (Handlungsweisen,
Lebensformen etc.) sich dieser Wert realisiert? Wenn die heute gebräuchlichen Ter-
minologien nicht schon widersprüchlich und verwirrend genug wären, würde ich
vorschlagen, eine Unterscheidung vorzunehmen, die zwar mit dem Gegensatz von
deontologisch und teleologisch etwas zu tun hat, die aber eine tiefere, metaphysische
oder erkenntnistheoretische Dimension markiert. Axiologische Theorien wären dem-
nach solche, die Bewertungsmaße festlegen, also Theorien des Wertvollen. Und nor-
mative wären solche, die die Angemessenheit oder Richtigkeit einer Entscheidung
oder einer Handlung (einer Handlungsweise, einer Lebensform etc.) zum Gegen-
stand haben. Mit dieser Terminologie ließe sich eine These prägnant formulieren, die
in den Bereich der ethischen Metaphysik oder ethischen Erkenntnistheorie gehört:

Normative Theorien lassen sich aus axiologischen nicht deduzieren. Anders for-
muliert: Axiologische Theorien haben keine epistemische Priorität gegenüber nor-
mativen. Wenn ich weiß, was wertvoll ist (Verteilungen, Zustände, Gesellschaftsfor-
mationen etc.), dann weiß ich noch nicht, was richtig ist, was getan werden sollte,
welche Entscheidung angemessen ist. Das Verhältnis zwischen Werten und Normen
ist komplexer. Normen sind nicht derivativ.

Die Eigenständigkeit des Normativen gegenüber dem Axiologischen lässt sich ver-
schärfen zu der These, dass das Axiologische gegenüber dem Normativen derivativ
sei. Wir wissen nicht zuerst, was den Wert von Handlungsfolgen ausmacht, und be-
stimmen dann welche Handlungen richtig sind, sondern es ist die Kenntnis der Ange-
messenheit von Handlungen (Handlungsweisen, Lebensformen etc.), die dann auch
andere Entitäten mehr oder weniger wertvoll erscheinen lassen. Es gibt ein Primat des
Normativen gegenüber dem Axiologischen. Deontologische Theorien sind Ausdruck
der Anerkenntnis dieses Primates des Normativen gegenüber dem Axiologischen.

Selbst diejenigen, die an einem Primat des Axiologischen festhalten, werden ange-
sichts spieltheoretischer und generell entscheidungstheoretischer Ergebnisse in ein
Dilemma geführt: Wenn die jeweilige Handlung das Gute optimiert, so ist in vielen
Fällen das Ergebnis mehrerer solcher, je einzeln optimierender Handlungen sub-
optimal. Mit anderen Worten: Es wäre besser gewesen, wenn alle oder jedenfalls
einzelne dieser Handlungen nicht optimierend (bezüglich des angenommenen Be-

02_Nida-Rümelin  Seite 18  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


ZfP 53. Jg. 1/2006

Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit 19

wertungsmaßes) gewesen wären, dies würde die Realisierung des Guten in höherem
Maße befördert haben. Daraus ergibt sich deswegen ein Dilemma, weil dies den
Optimierer vor die Alternative stellt entweder zuzulassen, dass das einzig intrin-
sisch Wertvolle (entsprechend dem axiologischen Maß) nicht optimiert wird, weil
die Folge jeweils optimierender Handlungen zusammengenommen nicht optimiert;
oder von der je einzelnen Optimierung abzugehen, sich dann aber auf Regeln (allge-
meiner: auf Strukturen) einlassen zu müssen, die die Angemessenheit oder Richtig-
keit einer Entscheidung oder einer Handlung (mit-) bestimmen. Solche Regeln oder
Strukturen sind jedoch in der Hinsicht deontologischer Natur, als ihre je punktuelle
Befolgung, ihre Befolgung durch die einzelne Handlung nicht dadurch gerechtfer-
tigt werden kann, die Folgen zu optimieren. Diese Regeln oder Strukturen erhalten
also einen eigenen normativen Status aus der Sicht des einzelnen Akteurs, konfron-
tiert mit einer konkreten Entscheidungssituation. Dies gilt unbeschadet der Tatsa-
che, dass der Vertreter einer axiologischen Ethik daran festhalten wird, dass die Re-
geln oder Strukturen insgesamt betrachtet lediglich einen instrumentellen Status
hätten, also im Hinblick auf ihre günstigen Wirkungen für die Realisierung des Gu-
ten ausgewählt sind. Dieser hier nur skizzierte Aspekt weist jedenfalls darauf hin,
dass der axiologischen Position eine Tendenz der Selbstauflösung innewohnt. 

Damit sind wir nun gerüstet, um präzise zu bestimmen, was eine deontologische
Bestimmung von Freiheit und Gleichheit ausmacht. Wenn Freiheit wirklich axiolo-
gisch zu verstehen wäre, so würden wir eine Gesellschaft vorziehen, in der mög-
lichst viel Freiheit realisiert ist und zwar auch dann, wenn dies im Einzelfall nur da-
durch zu erreichen wäre, dass Einzelne ihre Freiheit verlören. Die (Kantische)
Freiheit ist jedoch nicht axiologisch, sondern normativ zu verstehen. Es geht nicht
um die Maximierung eines Wertes, sondern es geht um Regeln, denen unser Han-
deln folgen sollte. Eine Person ist frei, sofern sie autonom leben kann. Ein deonto-
logisches Verständnis von Freiheit verlangt, dass wir uns aller Handlungen enthal-
ten, die diese je individuelle Autonomie gefährden könnten. Es ist auch dann
unzulässig, die Freiheit einer Person, d.h. ihre Möglichkeit und Fähigkeit, aus eige-
nen Gründen heraus zu urteilen und zu handeln, einzuschränken, wenn diese Ein-
schränkung bei anderen Personen ein Mehr an Freiheit nach sich zöge. In der Tat ist
schwer vorstellbar, wie dieses Mehr an Freiheit überhaupt zu bestimmen wäre, da
ein quantitatives Maß der Autonomie einer Person wenig Sinn macht. Für Kant ist
Autonomie auch in dem Sinne absolut zu verstehen, als Abstufungen in dieser ur-
sprünglichen Begrifflichkeit nicht vorgesehen sind. Ich habe dagegen ein gradualis-
tisches Verständnis von Rationalität vorausgesetzt, das ein Mehr oder Weniger an
Rationalität, d.h. ein Mehr oder Weniger sich von (guten) Gründen affizieren zu las-
sen, annimmt.15 Aber für beide, für die absolutistische wie für die gradualistische
Vorstellung von Freiheit als Autonomie ist eine deontologische Interpretation die
angemessene. Selbst wenn fünf Menschen an Autonomie ihres Lebens dadurch ge-
winnen könnten, dass wir einem Menschen die Möglichkeiten der autonomen Le-
bensgestaltung nähmen, so wäre dies trotz einer positiven Gesamtbilanz, unzuläs-

15 Nida-Rümelin, Strukturelle Rationalität, aaO. (FN 14).

02_Nida-Rümelin  Seite 19  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit20

sig. Nach deontologischem Verständnis geht es um Regeln, die das Handeln
bestimmen, und zu diesen Regeln gehört, dass wir die Autonomie einer Person
nicht einschränken dürfen oder jedenfalls nur dann einschränken dürfen, wenn dies
nötig ist, um die Autonomie anderer Personen gleichermaßen zu sichern. Und da-
mit ist das Stichwort gefallen: Dieses deontologische Verständnis von Freiheit ver-
langt zwingend eine Gleichheitskomponente. Es geht um gleiche je individuelle Au-
tonomie. Es geht darum, dass wir alle in gleichem Maße respektieren, dass wir
niemandem die Möglichkeiten der autonomen Lebensgestaltung nehmen, allen also
die maximale gleiche Autonomie zuerkennen, wie immer sich auch die konkrete in-
dividuelle Realisierung dieser Autonomie lebensweltlich darstellt. Das Kantische
Instrumentalisierungsverbot ist, ohne Gleichheit in die Bestimmung deontologi-
scher Freiheit einzubeziehen, gar nicht verständlich zu machen. Das Verrechnungs-
gebot wird erfüllt, wenn wir so handeln, dass die je gleiche Anerkennung als auto-
nom Handelnde unser Verhalten bestimmt. Wir erkennen alle gleichermaßen als
autonom an, auch wenn wir in der lebensweltlichen Praxis Rücksicht nehmen auf
Unterschiede des Beurteilungsvermögens und der Entscheidungskompetenz. Diese
Rücksichtnahmen dürfen aber nie zu einem Oktroi führen. Sie führen zu Asymme-
trien, aber solchen, die alle Beteiligten als ursprünglich gleiche hinsichtlich ihrer
Rolle als autonome Akteure akzeptieren können. Das ist der Unterschied zwischen
der sophrosyne der Gefesselten in der Platonischen Höhle, die ohne Anerkennung
ihrer Autonomie sich denen, die besser urteilen können, anvertrauen sollen, und
den Bürgern einer Kantischen Republik, die sich wechselseitig gleiche Autonomie
zubilligen, wohl wissend, dass das Urteilsvermögen und die Entscheidungskompe-
tenz unterschiedlich entwickelt sind und es Sinn macht, sich auch als Freie dem bes-
seren Urteil und der kompetenteren Entscheidung anzuvertrauen. Die platonische
Ausgangslage ist die der Ungleichheit, die Kantische die der Gleichheit. Ein deonto-
logisches Verständnis von Freiheit impliziert Anerkennung gleicher Autonomie.

Entsprechend ist der Kern des deontologischen Verständnisses von Gleichheit die
im Handeln wirksame gleiche Anerkennung aller als autonome Akteure, als Perso-
nen in ihrer je individuellen menschlichen Würde. Deontologische Gleichheit ver-
langt nicht nur die jeweilige Autonomie der Personen anzuerkennen, sondern nie-
mandem Grund zu geben, sich gekränkt zu fühlen. Die gleiche menschliche Würde
ist der Nukleus eines umfassenderen Postulats der Gleichbehandlung, der Gleichbe-
achtung, des gleichen Respekts. Menschen fühlen sich daher zu Recht gekränkt,
wenn Akteure ohne Grund einzelne Personen schlechter als andere behandeln, auch
wenn sich dies jenseits dessen abspielt, was man als soziale Exklusion bezeichnen
kann. Der gleiche Respekt gebietet Gleichbehandlung, außer es gibt Grund für un-
terschiedliche Behandlung. Wenn also ein zentraler Akteur ein Gut einer bestimmten
Art, seien es Ressourcen oder Fähigkeiten oder Wohlfahrt verteilt, dann hat dieser
Akteur dieses Gut ganz unabhängig von seinem Charakter gleich zu verteilen, außer
es gibt Grund es ungleich zu verteilen. Ein solcher Grund kann in unterschiedlichen
Meriten, in unterschiedlichen Bedürfnissen, in unterschiedlichen Lebenslagen, in un-
terschiedlicher Leistungskraft und in vielem mehr bestehen. Es ist falsch, was Harry
Frankfurt und andere Protagonisten des Non-Egalitarismus meinen (vgl. FN 6,

02_Nida-Rümelin  Seite 20  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


ZfP 53. Jg. 1/2006

Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit 21

S. 10), dass nämlich das, was als Gebot der politischen Gleichheit eingefordert wird,
keine Rolle spiele, sobald man sich auf Suffizienzkriterien geeinigt habe. Es ist falsch,
weil der gleiche Respekt gleiche Behandlung gebietet. Ein deontologisches Verständ-
nis verpflichtet daher den jeweiligen Akteur, der Güter zu verteilen hat, zur Gleich-
verteilung, außer er hat Gründe zur Ungleichverteilung oder anders formuliert: Gü-
ter sind nicht willkürlich, sondern so zu verteilen, dass diese Verteilung von
rationalen Personen aus ihrer je individuellen Perspektive bei Berücksichtigung nor-
mativer universeller Kriterien akzeptiert werden kann. Die Gleichverteilung ist nicht
irgendeine, sondern eine ganz besondere Verteilung, nämlich eine solche, die man-
gels vorliegender Gründe für Ungleichverteilung die gebotene ist. Wohlgemerkt es
geht hier um eine Handlung, nicht um einen Zustand, nicht um eine Güterallokati-
on. Wir bewegen uns im Reich des Normativen, nicht des Axiologischen. 

VIII. Balance zwischen Freiheit und Gleichheit

Die Eskamotierung der Norm der Gleichheit, auch ihre Ersetzung durch Suffizienz
bzw. Solidarität, kann damit als gescheitert gelten. Dennoch gibt es eine Form des
Egalitarismus, die zu Recht von den neuen Non-Egalitaristen kritisiert wird. Dies
ist die axiologische. Man sieht Verteilungen nicht an, wie sie zustande gekommen
sind. Man kann sie normativ nicht beurteilen. Man weiß nicht, welche Handlungen
zu den Verteilungen geführt haben und wenn Handlungen das Zentrum der Beur-
teilung bilden, dann weiß man nicht, ob eine Verteilung besser oder schlechter ist,
wenn man lediglich ihre Struktur kennt. Die streng deontologische Position, die le-
diglich der normativen und nicht der axiologischen Beurteilung einen Stellenwert
beimisst, kann damit alle non-egalitären Argumente akzeptieren, sofern sich diese
gegen die intrinsische Rolle von Gleichheit von Verteilungen selbst im Sinne von
Strukturen der Verteilung (nicht von Akten der Verteilung) richtet. Aber es bliebe
immer noch die politische Frage, ob politisch institutionalisierte Umverteilungsin-
stanzen überhaupt legitim sind, oder – wenn sie legitim sind – in welchem Umfange
sie legitim sind. Manche werden das modifizieren wollen zu: Es mag sein, dass sie
auch in großem Umfange legitim sind, aber sie sind nicht effizient. Der Staat versagt
regelmäßig als Verteilungsinstanz und der Markt sollte diese Rolle übernehmen. Es
ist hier nicht der Ort, diese schwierige Frage zu klären, aber ich möchte einen philo-
sophischen Aspekt dieser Frage hervorheben: Es ist die Balance von Freiheit und
Gleichheit. Autonome Akteure können untereinander Verträge schließen, wenn sie
keine Wirkung auf dritte haben und wenn diese Verträge den Kernbereich ihrer je
individuellen Autonomie nicht gefährden. Vertragsfreiheit in diesem Sinne ist Zei-
chen für eine Gesellschaft, die ihren Mitgliedern etwas zutraut, die nicht paternalis-
tisch ist und – natürlich – nicht totalitär. Das, was Michael Walzer als komplexe
Gleichheit beschrieben hat16 und was im Wesentlichen darauf hinausläuft, dass keine

16 Vgl. Michael Walzer, Spheres of Justice. A Defense of Pluralism and Equality, New York
1983; in deutscher Übersetzung ders., Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Plu-
ralität und Gleichheit, Frankfurt a.M. 1992.

02_Nida-Rümelin  Seite 21  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit22

Sphäre der Verteilung von Gütern die Verteilung von Güter einer anderen oder aller
anderen Sphären dominieren sollte, ist in der Tat Element einer pluralistischen, den
Individuen vertrauenden, eben freiheitlichen Gesellschaft. Der Markt als dominan-
tes Organisationsprinzip der Verteilung würde diesem Pluralismus zuwiderlaufen.
Der Staat als zentrale Allokationsbehörde, die Güter ganz unterschiedlichen Typs je
individuell zuordnet, würde sich nicht nur überheben, sondern würde ebenso mit
dieser Bedingung einer pluralistischen freiheitlichen Gesellschaft kollidieren. Indi-
viduen Autonomie zuzuerkennen, sie in diesem Sinne zu respektieren, heißt, die
staatlichen Agenturen der Zuteilung einzuschränken. Dort wo sie tätig sind, sind sie
Gleichheitsprinzipien verpflichtet, d.h. sie müssen Ungleichverteilungen rechtferti-
gen. Gleichbehandlung impliziert Gleichverteilung, außer es gibt gute Gründe für
Ungleichverteilung, die mit Gleichbehandlung dann verträglich ist. Anders ausge-
drückt: Gute Gründe für eine Ungleichverteilung sind gerade solche, die zeigen,
dass diese spezifische Ungleichverteilung keine Ungleichbehandlung bedeutet. Die
Willkürgrenzen dafür sind eng gezogen. Eine gute Gesellschaft wird eine Balance
herstellen zwischen der Eigendynamik von Vertragsschlüssen zwischen Individuen
auf dem ökonomischen Markt und außerhalb des ökonomischen Marktes in Sphä-
ren des bürgerschaftlichen Engagements, in familiären und anderen Formen der pri-
vaten Bindungen, in Geselligkeit, Sport, Kultur, Wissenschaft usw. Die staatlichen
Institutionen werden darauf achten, dass diese Autonomie des Vertragsschlusses
und der Kooperation generell mit einer Politik der Inklusion verträglich bleibt, also
die Marginalisierung ganzer Bevölkerungsgruppen durch entsprechende Regelset-
zung, aber auch durch staatliche Umverteilung und die Sicherung von sozialen Min-
deststandards ausschließen. Der Abgaben- oder steuer-finanzierte Sozialstaat bildet
in der politischen Realität ein komplexes Netzwerk solcher Vorkehrungen, die Mar-
ginalisierung verhindern und eine vernünftige längerfristige Lebensplanung je indi-
viduell ermöglichen sollen. Dies spricht dafür, von staatlicher Seite eher auf die För-
derung der Fähigkeiten einerseits und die Bereitstellung der notwendigen
Ressourcen andererseits zu achten,17 denn auf die Verteilung von Wohlergehen
(welfare). Jeder einzelne ist Autor seines Lebens und muss sich an Verzweigungs-
punkten immer wieder neu entscheiden, was für ihn wirklich wichtig ist, welchem
Aspekt seines Lebens er besondere Bedeutung beimisst. Die Konzentration auf Fä-
higkeiten, flankiert von Ressourcen, die für eine längerfristige Lebensplanung wich-
tig sind, ist Ausdruck des Respekts, den staatliche Institutionen gegenüber der Au-
tonomie des Einzelnen haben sollten. Im hier vertretenen deontologischen
Verständnis geht es um die normative Bestimmung angemessenen Handelns. Im ge-
samten Spektrum menschlichen Handelns, vom privaten Bereich über den bürger-
schaftlichen, den wirtschaftlichen und politischen, scheint mir dieses deontologi-
sche Verständnis von Freiheit und Gleichheit zu gelten. 

Manche Egalitaristen formulieren das Ziel, alle Ungleichheiten der Lotterie der
Natur und der sozialen Herkunft durch entsprechende Transfers zu beheben. Nur

17 Martha Nussbaum, Women and Human Development: The Capabilities Approach,
Cambridge Mass. 2000.

02_Nida-Rümelin  Seite 22  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


ZfP 53. Jg. 1/2006

Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit 23

das, für das das einzelne Individuum Verantwortung trägt, das es kontrolliert und
durch eigene Leistungen herbeigeführt hat, rechtfertige legitime Ungleichheiten.
Alle anderen Ungleichheiten etwa der Begabung oder der Herkunft seien idealiter
einzuebnen. Die ethische Prämisse hinter dieser Form des Egalitarismus lautet: Man
hat keinen Anspruch auf Ressourcen oder Wohlfahrtsanteile, die nicht eigenem Zu-
tun zu verdanken sind. Ronald Dworkin hat dazu eine komplexe Theorie entwi-
ckelt, die weitgehend marktkonform ist und sich eine gerechte Ressourcenallokati-
on als einen Versicherungsmarkt vorstellt, der die Rolle des natural luck egalisiert.18

Für option luck, also für diejenigen Risiken und Chancen, die frei gewählt sind,
bleibt das Individuum persönlich verantwortlich und kann nicht auf die Solidarge-
meinschaft rechnen. Abgesehen davon, dass mit einer solchen Konzeption ein we-
sentlicher Teil sozialstaatlicher Regelungen obsolet würde, nämlich die staatliche
Hilfspflicht auch gegenüber denjenigen, die durch eigenes Verschulden in Not gera-
ten sind, scheint mir der zentrale Irrtum dieser Form des Egalitarismus darin zu lie-
gen, dass hier letztlich eine axiologische und keine deontologische Konzeption der
Gleichheit zugrunde liegt. Ungerecht kann jemand nur von einem natürlichen oder
institutionellen Akteur behandelt werden, nicht etwa durch die Natur oder Zufälle,
die sich der Kontrolle natürlicher und institutioneller Akteure entziehen. Auch
wenn niemand einen Anspruch haben mag auf Glücksgüter im Sinne von natural
luck, so hat auch niemand Anspruch darauf, dass die Ungleichheiten der natürlichen
(und sozialen, und kulturellen etc.) Lotterie egalisiert werden. Was der Staat leisten
kann ist, gegen existentielle Risiken einen gleichen Schutz anzubieten. Gleichheit
besteht dann nicht in der Egalisierung von natural luck, sondern in der gleichen Si-
cherung gegenüber existentiellen Risiken und damit in der Bereitstellung derjenigen
Bedingungen, die erforderlich sind, um Autor seines eigenen Lebens zu sein. Ein
wesentliches Element dieser Bedingungen ist die Planbarkeit des eigenen Lebens
über besondere existentielle Situationen, wie Schwangerschaft und Elternschaft,
Krankheit und Invalidität, Arbeitslosigkeit und Alter hinweg. Die in den westlichen
Sozialstaaten etablierten Regelungen haben sich nicht an der Egalisierung von natu-
ral luck orientiert, sondern an der Herstellung dieser Bedingungen für die Planbar-
keit und die Kontrolle des eigenen Lebens. Die Entlastung von Kapital und Vermö-
gen von steuerlichen Beiträgen zum Allgemeinwohl in den vergangenen Dekaden
und verschärft in Deutschland seit der Vereinigung hat die staatlichen Etats und
speziell die Sozialetats, zusammen mit der steigenden Zahl von Anspruchsberech-
tigten auf Grund hoher Arbeitslosigkeit und frühem Eintritt in den Ruhestand, in
einem Maße belastet, das eine Reform der sozialen Sicherungssysteme unausweich-
lich machte. Bei dieser Reform sind allerdings auch die Bedingungen der Autor-
schaft und der Planbarkeit des eigenen Lebens beschädigt worden. Personen, die
Jahrzehnte in die Arbeitslosenversicherung eingezahlt haben, und die für ihr Alter
und die Unterstützung ihrer Kinder vorgesorgt haben, werden nun dank Hartz IV

18 Vgl. Ronald Dworkin, »What is Equality? Part 1: Equality of Welfare«, in: Philosophy
and Public Affairs 10 (1981), S. 185-246 und ders., »What is Equality? Part 2: Equality
of Resources«, in: Philosophy and Public Affairs 10 (1981), S. 283-385.

02_Nida-Rümelin  Seite 23  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit24

gezwungen, schon nach einem Jahr ihre eigene Bedürftigkeit herzustellen, d.h. ihre
gesamte Vorsorgeleistung über eine lange Lebensspanne zu vernichten, um An-
spruch auf Zahlungen von Arbeitslosengeld zu haben. 

Dieses Beispiel zeigt, dass man das zentrale Element des Sozialstaats nicht erfasst,
wenn man die Transferleistungen als Hilfe der Leistungsfähigen gegenüber den Be-
dürftigen charakterisiert. Ein Sozialstaat, der sich so verstünde, würde sich in die
Tradition des Armenrechtes, d.h. der lediglich karitativen Leistungen stellen, für ihn
wären Leistungen, die der Sozialstaat unabhängig von Bedürftigkeit bereitstellt,
skandalös. Angemessener ist es, den Sozialstaat als umfassenden Kontrakt zu verste-
hen, in dem sich die Beteiligten wechselseitig versichern, dass sie für den Fall, dass
einer ausfällt (wegen Krankheit, Invalidität, Elternschaft oder Alter), dafür sorgen,
dass er weiterhin ein Leben nach eigenen Vorstellungen führen kann – wie groß die
materiellen Einbußen auch sein mögen. Hier ist nicht die Bedürftigkeit das ent-
scheidende Motiv der Transferleistungen, sondern die Kontrolle der eigenen Le-
bensführung. Das kontraktualistische Paradigma und damit das Paradigma der Ko-
operation reicht in dieser Perspektive sehr weit. Wenn man den Kontrakt als einen
fiktiven unter Fairnessbedingungen versteht, der den moralischen Standpunkt der
Bürgerinnen und Bürger zum Ausdruck bringt, wie es bei John Rawls angelegt ist,
dann lässt sich sogar die Armenhilfe als Ausdruck einer vertraglichen Übereinkunft,
jetzt allerdings nicht mehr lediglich Interessen geleitet, sondern zugleich Moral ge-
leitet, verstehen. Die vertragliche Übereinkunft ist Ausdruck bürgerlicher Freiheit.
Ihr Inhalt ist die Sicherstellung gleicher Würde auch unter existentiell schwierigen
Bedingungen. Die zentrale Rolle des Vertragsargumentes für die Entstehung und
Legitimation der bürgerlichen Gesellschaft und damit der modernen Demokratie ist
Ausdruck einer angemessenen Balance von Freiheit und Gleichheit. Staatliche Insti-
tutionen müssen im Prinzip auf dem Konsens aller Bürgerinnen und Bürger beru-
hen. Ihre je individuelle Freiheit erlaubt keine Zwangsordnung. Als (normativ)
Gleiche schließen sie einen Vertrag, und der Inhalt dieses Vertrages sichert reale
Gleichheit, im Sinne gleicher Würde und gleicher Autorschaft des eigenen Lebens
über unterschiedliche existentielle Lagen hinweg.

Zusammenfassung

Das normative Postulat der Gleichheit aller Bürger ist nicht nur in der politischen
Praxis, sondern auch in der politischen Theorie umstritten. Seit einigen Jahren wird
dieses Postulat nicht nur von den Libertären herausgefordert, die meinen, recht ver-
standene Freiheit sei mit jeder Gleichheit, die über rechtliche Gleichstellung hinaus-
gehe, unvereinbar, sondern auch von Seiten der sogenannten Non-Egalitären, die
der Gleichheit keinen intrinsischen Wert beimessen und meinen, das, was das
Gleichheitspostulat attraktiv mache, sei in anderen normativen Kriterien wie Suffi-
zienz oder Inklusion besser aufgehoben. Dieser Artikel verteidigt die Gleichheit, al-
lerdings eine solche, deren normativer Kern in gleicher individueller Freiheit be-
steht. Er verteidigt eine spezifische Verbindung von Freiheit und Gleichheit gegen
die Libertären (II) und die Kommunisten (III), vor allem aber gegen die neuen

02_Nida-Rümelin  Seite 24  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3


ZfP 53. Jg. 1/2006

Julian Nida-Rümelin · Eine Verteidigung von Freiheit und Gleichheit 25

Non-Egalitarier (IV); er erläutert den instrinsischen Wert der Gleichheit (V) und
der Freiheit (VI), entwickelt ein deontologisches Verständnis von Freiheit und
Gleichheit (VII) und endet mit einigen Bemerkungen zur notwendigen Balance
zwischen Freiheit und Gleichheit (VIII).

Summary

Equality of all citizens is disputed not only in political practice, but also in political
theory. Not only libertarians challenge the principle of equality if it is understood
substancially, but also the new non-egalitarians, who assume that equality is of no
instrinsic value and that all aspects which may speak for equality should better be
subsumed under other principles like sufficency and inclusion. This article defends
equality as equality of individual liberty – hence a defence of liberty and equality –
against libertarianism (II) and communism (III), but, more importantly, against the
new non-egalitarians (IV); it explains the intrinsic value of equality (V) and liberty
(VI), gives a deontological account of freedom and equality (VII) and ends with re-
marks on how to balance freedom and liberty (VIII).

02_Nida-Rümelin  Seite 25  Mittwoch, 8. Februar 2006  9:20 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 12:26:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-3

