
658 Rezensionen

Anthropos  110.2015

en Polynésie et de la conversion des populations au chris-
tianisme.

Le livre de Jeffrey Sissons, “The Polynesian Icon-
oclasm. Religious Revolution and the Seasonality of 
Power”, nous apporte un point de vue différent sur les 
évènements qui ont mené à ce changement culturel en 
fournissant une analyse du déroulement des différents épi-
sodes iconoclastes qui ont eu lieu dans un certain nombre 
d’îles du Pacifique au début du dix-neuvième siècle.

Tout a commencé en 1815, quand les prêtres et les 
chefs locaux ont prêté allégeance au chef Pomare et à son 
nouveau dieu en détruisant les anciens autels et idoles sur 
l’île de Mo̔ orea. Les îles voisines ont fait de même, et en 
dix ans, la pratique s’est étendue jusqu’aux îles Australes, 
Hawai‘i et la partie méridionale des îles Cook.

En juin 1815, dans cette partie du monde rythmée par 
l’apparition et la disparition de l’amas des Pléiades dans 
le ciel nocturne, débute la saison d’ordre (matari‘i-i-raro).  
Pomare veut établir un pouvoir fort, centralisateur, et doit 
s’assurer, au cours d’un circuit rituel, de l’allégeance des 
chefs de Mo‘orea à son égard ainsi qu’à celui de son nou-
veau dieu, Jehova.

Il avait déjà fait une première tentative avec son an-
cien dieu, ‘Oro, qui s’était soldée par un échec et par son 
exil de Tahiti. Après s’être informé des possibilités of-
fertes par le christianisme auprès d’un missionnaire de la 
LMS (London Missionary Society / Société missionnaire 
de Londres), Henry Nott, Pomare choisit d’adopter la stra-
tégie “Jehova” pour réaliser ses ambitions.

Après une description des célébrations qui accom-
pagnent les changements de saison (“communitas” et 
donc effervescence collective à l’apparition de l’amas en 
novembre, rites de réintégration en juin, lors de la dis-
parition des Pléiades) et des pratiques liées à ces célé-
brations (union des contraires lors des communitas, sépa-
ration lors des rites de réintégration) qui font l’objet du 
premier chapitre, Sissons décrit le déroulement du pre-
mier épisode iconoclaste de la région, qui se fait donc sur 
l’île de Mo‘orea.

Ce second chapitre montre parfaitement comment s’est 
effectuée la transition entre les deux religions, en rempla-
çant la première avec les rites de celle-ci par la seconde, 
les objets de la seconde prenant la place laissée vacante 
des objets détruits de la première. L’extension de l’icono-
clasme aux autres îles (îles de la Société, îles Australes, 
Hawai‘i ainsi que le groupe méridionale des îles Cook) se 
fait après ce premier épisode, s’étalant sur plusieurs an-
nées. Sissons note qu’il a toujours lieu à la même saison, 
lors de la disparition des Pléiades et du rétablissement de 
l’ordre, suivant le schéma de l’épisode de Mo‘orea. Fort 
de ces observations, l’auteur élabore une réflexion autour 
de la dimension rituelle de la centralisation.

De manière assez prévisible, après la période icono-
claste vient le temps de la reconstruction qui se fait lors 
de la réapparition des Pléiades. Le temps des communi-
tas est celui où seront construits des temples d’une taille 
considérable : des temples de Salomon polynésiens se-
ront bâtis dans toutes les îles touchées par le phénomène 
iconoclaste. De la même manière que l’ancienne religion 
a été balayée avec l’application des rites traditionnels, la 

nouvelle sera construite suivant les mêmes schémas ri-
tuels. La saison des Pléiades était traditionnellement celle 
de la restauration des places sacrées et de l’installation des 
dieux dans ces dernières. Elle était aussi une saison de 
célébrations joyeuses, et continue de l’être après l’instau-
ration du christianisme. Pomare a proposé aux mission-
naires de la LMS de remplacer les anciennes célébrations 
par la célébration des fêtes chrétiennes, mais un bref essai 
a montré que les fêtes chrétiennes ainsi célébrées se colo-
raient des anciennes célébrations. Trop païen et sacrilège 
au goût des missionnaires qui ont préféré la survivance 
des traditions festives polynésiennes plutôt que le traves-
tissement des leurs.

L’instauration du christianisme va de pair avec l’ins-
tauration de nouveaux tabous et nouvelles lois, établis à 
la saison appropriée une fois encore. L’instauration de 
règle n’allant pas sans opposition, le nouveau système fut 
d’abord l’objet de moqueries avant d’être une raison de ré-
bellion. Car bien qu’ayant été mis en place en respectant 
la saisonnalité polynésienne, il n’en avait aucune : active 
jour et nuit, tout au long de l’année, la nouvelle justice 
s’occupait principalement de la répression des excès de la 
jeunesse, et c’est donc naturellement en accord avec l’ha-
bitus polynésien que s’organisent les rébellions contre les 
excès du protestantisme, réaffirmations de la saisonnalité 
traditionnelle.

Finalement, Sissons démontre de manière solide que 
l’épisode iconoclaste en Polynésie n’était ni en disconti-
nuité ni en totale continuité avec ce qui précédait mais 
qu’il est plutôt une improvisation basée sur d’anciennes 
pratiques rituelles, guidée par l’habitus (136).

Outre la réflexion autour de notions classiques de l’an-
thropologie appliquées à l’étude du changement culturel 
polynésien, cet ouvrage s’ajoute à ceux qui développent 
l’idée de complexes rapports entre les missionnaires et les 
populations océaniennes (nous pensons là notamment à 
l’excellent ouvrage de Claire Laux, Les théocraties mis-
sionnaires en Polynésie. Tahiti, Hawaii, Cook, Tonga, 
Gambier, Wallis et Futuna au XIXe siècle. Des cités de 
Dieu dans les mers du Sud ? Paris 2000) dans les archi-
pels où on observe une forte volonté de centralisation ain-
si qu’une lutte pour la place de chef des chefs.

Justine Guittonny-Cappelli

Smith, Michael French: A Faraway, Familiar Place. 
An Anthropologist Returns to Papua New Guinea. Ho-
nolulu: University of Hawai‘i Press, 2013. 231 pp. ISBN 
978-0-8248-3686-3. Price: $ 52.00

“A Faraway, Familiar Place” is Smith’s third book 
where he pursues his chronicle project of describing how 
people respond to social changes occurring in Kairiru Is-
land, just off the north coast at the provincial capital of 
Wewak (West Sepik Province). In “Hard Times on Kairi-
ru Island. Poverty, Development, and Morality in a Papua 
New Guinea Village” (1994), Smith recounts his expe-
riences and observations of a long period of living and 
working there as a graduate student. “Village on the Edge. 
Changing Times in Papua New Guinea” (2002) is a fol-
low-up based on several shorter visits in Kragur Village 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-658 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:52:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-658


Rezensionen

Anthropos  110.2015

659

between 1991 and 1998, where the author explicitly took 
account of Kairiru readers and chose to address an au-
dience that went beyond an anthropological readership. 
This is the track that Smith further pursues in his most 
recent book which convincingly foregrounds his personal 
voice even more strongly than before, and where he pres-
ents something in between a memoir and an ethnography. 

“A Faraway, Familiar Place” is based on the author’s 
most recent visits to Kairiru Island, one month in 2011 
and two months in 2008, some thirty-five years after his 
initial 18 months fieldwork there. In the first chapter, one 
feels taken along on a trip to the island by the author who 
is going back in time, actually recounting his very first ar-
rival in 1975. The reader senses quickly how very familiar 
Smith is with the place, its people, the environment, slip-
pery paths, and the disarming hospitality of the islanders. 
And it is against the background of this long established 
intimacy that the reader appreciates his detailed, thought-
ful reflections on the different kind of changes that oc-
curred in Kragur Village over the decades. Referring back 
to his first arrival on Kairiru and revealing his incentive 
to go there in the first place is a clever stylistic device to 
introduce the reader to the setting of the book. It also, 
however, reflects his own state in between “an eccentric 
longing” and the pleasure of being familiar with this far 
off place.

The following three chapters complete the introduc-
tion to the place and to the author’s way of being there. 
Chapter two provides some historical context while also 
giving a sense of the thorough modernity of Kragur (and 
other parts of the country), how people there “face the 
same great challenge that most other people of the con-
temporary world do” (28). The next chapter deals with the 
different connections islanders have with the mainland, 
especially in regards to economic relations. Following the 
author’s settling in 2008, the readers get many impres-
sions of what life in Kragur Village is like, including for 
visitors from overseas suffering from the “dripping heat” 
(35) of the tropics. One of the pleasures of Smith’s book 
is his ability to convey in a casual though thoughtful and 
careful way what anthropologists do when they are in the 
field. The short fourth chapter makes the fieldworker’s 
truth “being around when things happen” (62) and “doing 
without doing … the anthropological work of unplanned 
discovery” (63) particularly palpable to noninitiates. With 
the next chapter, the author depicts the current situation 
of economic relations in which Kragur people are entan-
gled – on the local as well as the global level.

As the book is increasingly focusing on ethnographic 
issues, a change in tone is already announcing itself here, 
which settles in the next six chapters. The first of them, 
“Ancestors on Paper,” deals with one of Smith’s main eth-
nographic projects in 2008 that had to do with clan his-
tory, genealogy, and social structure. Smith reacted here 
to current concerns of the villagers for written (and that 
meant: agreed on) local history, which was spurred by 
their expectation of an imminent coming of mining com-
panies and their need to defend claims to land and rights 
to resources. By conveying the arduousness of this task, 
the author imparts much of what to any Melanesianists 

sounds very familiar and what is an important character-
istic of people in this part of the world: “flexibility is a 
fundamental feature of their ‘tradition’ ” (95), changing 
“facts” should be seen in a very different light here. Lo-
cal politics is another topic that constitutes a main part of 
the book; here as well Smith allowed the prevailing cir-
cumstances to shape his fieldwork and writing. The elec-
tion campaign for the 2008 national elections were under 
way during his visit and the campaign of that year arose 
all the more interest since it was the first preferential bal-
lot election ever to be held in the country. The local con-
cerns (and tempers) that arose in this context over clan af-
filiation and block voting are vividly described in chapters 
eight and nine. Smith also addresses the Kragur version 
of Christianity, in a discussion which does an excellent 
job in conveying the openness to religious ideas from out-
side, the eclecticism, flexibility, and sense of experiment 
into which people transform the Catholic teaching they 
received since the 1930s. As in other parts of Melanesia, 
people in Kragur have a particular interest in and a vivid 
imagination of the realm of spirits. The author succeeds 
to convey the matter-of-course attitude with which Chris-
tianity is perceived as just another, modern form of spirit 
in this spirits-rich world.

Smith took his time to introduce his readers to the is-
land and made them acquainted with the place, the peo-
ple, and the perspective of a long-term visitor, friend, 
and anthropologist. He also takes his time for “The Long 
Good-bye” and ends with the feeling of “a substantial 
deep, one which I still struggle to understand and to ar-
ticulate adequately. But I would not trade this struggle 
for anything” (183), thus tying in with his longing for the 
faraway familiar place he admitted to in the first chapter. 

It is Smith’s obvious and long-term familiarity with 
Kragur, the longevity of his conversations with people 
there, that make his descriptions of social change so very 
convincing and that account for the rare historical depth 
of his observations. Smith’s style is conversational, di-
gressive, frequently referring back to stories, people, or 
issues discussed earlier, something that takes getting used 
to in the beginning, but that makes more and more sense 
as the book proceeds. In parts, it reads like a memoir but 
through it one gradually gets an empathic, deeply con-
textualized, historically informed, holistic picture of con-
temporary rural Papua New Guinea. Smith experienced 
that local people read his books (a rare phenomenon in 
regards to ethnographies) and his third book is obviously 
written with them as an audience in mind. It is certainly 
also a book that anthropology lecturers will be grateful to 
have for introductory courses and that people interested 
in or visiting Papua New Guinea should definitely read.

Almut Schneider

Steiner, Karin (Hrsg.): Wege zum Heil(igen)? Sakra
lität und Sakralisierung in hinduistischen Traditionen. 
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2014. 244 pp. ISBN 
978-3-447-10242-1. Preis: € 58.00 

ForscherInnen der indologischen Abteilung der Uni-
versität Würzburg sind mit dem Projekt “Modelle der 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-658 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:52:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-658

