Communicatio Socialis 43 (2010), Nr. 4: 431-435
Quelle: www.communicatio-socialis.de

STANDPUNKT

Alexander Gérlach | Ein neues Zeitalter
Kirche und Medien im Jahr 2025*

Voriiberlegungen

Glauben wir, dass Kirche und Christentum noch wesentlich und es-

sentiell fiir die deutsche Gesellschaft sind? Glauben wir, dass christ-

liche Theologie, Ethik und Philosophie Antworten bieten, wenn es
um die grofien Weichenstellungen fiir die nachsten Jahrzehnte geht

—unter der Leitfrage: ,Wie wollen wir leben?“ Wenn wir diese Fragen

mit Ja beantworten, konnen wir an dieser Stelle iiber eine Vision fiir

Kirche und Medien weiterreden.

Warum stelle ich das an den Anfang dieses Textes?

e Wenn wir dariiber diskutieren, die Sendeplatze aufzugeben, die den
Kirchen als Korperschaften des Offentlichen Rechtes im Fernsehen
und Radio zustehen, um stattdessen einen eigenen katholischen
Fernsehsender zu griinden, dann ist das falsch. Wir wiirden uns
aus der Gesamtgesellschaft zuriickziehen.

e Wenn Kirchenredaktionen dariiber streiten, ob im Teaser zu einem
Magazin mit Verkiindigungscharakter am Sonntagmorgen eine of-
fene Kirchentiir zu sehen sein darf oder nicht und die Kirchentiir
am Ende nur und nach hartem Ringen nach einer Cappuccino-Ma-
schine zu sehen sein darf, dann sind die Prioritdten schief. Der
Sonntag ist der Tag des Herrn. Wenn man das schon nicht mehr
in einer Kirchenredaktion sagen darf, kann Kirche ihren Gestal-
tungsanspruch — beispielsweise, wenn sie in Karlsruhe gegen die
Aushohlung der Sonntagsruhe klagt — vergessen.

e Wenn neuen Medien mit Skepsis begegnet und nicht ihr Potenzial
gesehen und genutzt wird, dann verwirkt Kirche einen Platz in der
neuen digitalen Offentlichkeit, in der sie genauso eine Stimme ha-
ben konnte, wie in der alten analogen Welt.

e Wenn Kirchen in den Medien im Jahr 2025 noch vorkommen, dann
nur, weil sie als Akteure relevant sind, weil sie etwas Relevantes
zu sagen haben.

* Beitrag zum Symposium der Gesellschaft Katholischer Publizisten am 11. Okto-
ber 2010 in Bonn, das sich mit der Zukunft kirchlicher Medien (,Der blockierte
Medienriese“) befasste.

431

IMttps://dol.org/10.5771/0010-3487-2010-4-431 - am 13.01.2026, 07:25:30. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-4-431
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Alexander Gérlach

Kirche — katholische Publizisten — Gesellschaft

Wenn wir von einer Vision fiir die Medien und die Kirche sprechen,
haben wir drei Akteure im Blick: die Kirche, katholische Publizis-
ten und die Gesellschaft. Mein Eindruck ist, dass die Sprechfahig-
keit der Kirche nachgelassen hat und nachlédsst. An die Mehrheit der
Gesellschaft, mit 50 Millionen Kirchenmitgliedern in Deutschland
durchaus christlich gepragt, kommen die Amtstrager nicht mehr
heran. Die fehlende Ubersetzungsarbeit, die eigentlich in Homile-
tik und in Pastoralseminaren geleistet werden sollte, wird schwer
aufzufangen sein.

Katholische Journalisten sind auch nicht mehr iiberzeugend sprech-
fahig. Die Dialektik von Uberzeugungsarbeit und kritischer Annihe-
rung hat ihnen in den vergangenen Jahrzehnten schwer zugesetzt.
Wenn man in einer Tageszeitung oder einem Sender tatig ist, dann
kann man auf der Emporungs- und Kritikwelle iiber Kirche berich-
ten. Dazu kommt, dass man dort in der Vereinzelung unterwegs ist.
Die Gesellschaft ist plural, demokratisch und sakular. Keiner von uns
mochte in einer religiosen Gesellschaft leben. Katholische Journalis-
ten und Publizisten werden sicher nicht an einem Umsturz arbeiten
und unsere Gesellschaft in eine Theokratie verwandeln wollen.

Wahrheitsfindung bedeutet daher in unserer Gemeinschaft: Dis-
kurs. Wer das beste Argument auf seiner Seite weif’, kann die Deu-
tungshoheit iiber einen Diskurs erlangen. Zur Glaubwiirdigkeit eines
Arguments gehort immer die subjektive Wahrhaftigkeit des Absen-
ders. Wort und Beispiel miissen so kohadrent sein wie Pramisse und
daraus abgeleitetes Argument. Sonst verfangt es nicht. Das heif’t, es
erlangt keine Giiltigkeit im gesellschaftlichen Diskurs. Daran muss
sich auch die Kirche messen.

Aufgaben katholischer Publizisten

Beim Einchecken zu einer Veranstaltung der Gesellschaft Katholi-
scher Publizisten wurde ich vom Herrn an der Hotelrezeption gefragt,
was denn ein ,katholischer Publizist“ sei. Das ist doch eine span-
nende Frage! Ich meine, dass man sich so nennen kann, wenn die
Pragekraft des katholischen Christentums eine so starke Rolle im
Leben des Publizisten spielt, dass sie auch in der Arbeit zum Tra-
gen kommt. Das kann auf verschiedene Weise und mit verschiedener
Intensitat zum Ausdruck kommen. Publizist ist nicht nur der Jour
nalist, sondern jeder, der publiziert: Autoren, Blogger, Fotografen,
Biihnenkiinstler. Dort, wo Auf&erungsformen fiir eine Offentlichkeit

432

IMttps://dol.org/10.5771/0010-3487-2010-4-431 - am 13.01.2026, 07:25:30. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-4-431
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ein neues Zeitalter

Kklare christliche Entlehnungen und Konturen haben oder Deutungen
aufgrund der christkatholischen Tradition vorgenommen werden, ist
ein Publizist katholisch.

Die erste Aufgabe katholischer Publizistik ist meiner Meinung nach
das Erkldren. Glaubenswissen ist verloren gegangen. Sachverhalte
werden komplizierter, einfache Antworten sind Sache von Sekten,
nicht von katholischen Publizisten. Der Komplexitdt miissen wir uns
stellen. Kommt der katholische Publizist dann nicht in Konflikt mit
der Wahrheit des katholischen Glaubens? Wer Journalist ist, der ist
immer ein Fragender. Er hat nicht alle Antworten im Gepack, sonst
konnte er sich jedes Interview, das er fiihrt, schenken. Die Theologie
und Philosophie helfen ihm zu systematisieren, die richtigen Fragen
zu stellen und den Menschen im Blick zu haben. Er kann cooperator
veritatis werden, wenn er versucht, im Rahmen seiner Arbeit zu erkla-
ren, was der Glaube der Kirche ist. Der Publizist ist kein Missionar
und auch kein ,laikaler Amtstrager” der Kirche.

Die zweite Aufgabe ist die Sensibilitdt fiir gesellschaftliche Wei-
chenstellung und Veranderung von Wertvorstellung und Ethos, die mit
dem christlichen Menschenbild nicht mehr iibereinstimmen: Stamm-
zellforschung, PID, Abtreibung, Sterbehilfe. Es geht sehr oft um An-
fang und Ende des Lebens, um die Verfiighbarkeit der menschlichen
Person. Bei der Integrationsdebatte miissen katholische Publizisten
Seismographen sein, Friihmerker gesellschaftlicher Radikalisierung.
Es gibt Themen, da darf der katholische Publizist Uberzeugungstater
sein und sich zum Meinungsfiihrer aufzuschwingen versuchen.

Vision von Kirche

Joachim von Fiore sieht am Ende des 12. Jahrhunderts an seiner ka-
labresischen Kiiste ein neues Zeitalter anbrechen: das des Heiligen
Geistes. Dieses Zeitalter kennt keine Kirche mehr. Wird das 21. Jahr-
hundert in unserem Land das erste ohne Stimme der Kirche sein?
Wir miissen uns in Deutschland schonungslos den Resultaten des
Zweiten Vatikanischen Konzils stellen. Da ich aus einer Gemeinde
komme, in der nach dem Konzil nachts und ohne Wissen der Gemein-
de der Hochaltar und die Kirchenausstattung auf dem Feld verbrannt
wurden, kann ich dem katholischen Schriftsteller Martin Mosebach
mit seiner Analyse nur recht geben: Die Glaubigen haben damals die
Orientierung verloren. Kein Latein mehr in der Messe heifst eben
nicht, dass man versteht, was die Kirche meint.

Wie im politischen Betrieb auch, so verteidigt die Achtundsechzi-
ger-Generation der katholischen Kirche in Deutschland ihr Erbe. Sie

433

IMttps://dol.org/10.5771/0010-3487-2010-4-431 - am 13.01.2026, 07:25:30. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-4-431
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Alexander Gérlach

muss sehen, dass es in der Zeit ihres priesterlichen Wirkens war,
als sich die Kirchen leerten. Sie sollten sich eigentlich fiillen: durch
Gitarrenklang, Mantelalben, Batiquestolen und Weifdbrotbrechen.
Nichts davon ist eingetreten.

Wir haben das bei Opel gesagt: Eine geregelte Insolvenz bedeu-
tet nicht den Untergang. Die Kirche muss sich jetzt neu sortieren.
Das ist ihre Chance, das ist die Vision. Die Kirche muss ihre grofse
liturgische Tradition mit der Tiefe der geistlichen, geistigen, philoso-
phischen und theologischen Uberlieferung verbinden. Wenn wir auf
die Veranderungen in der Welt durch die neuen Medien schauen, so
kommt zum Beispiel der Kommunikationswissenschaftler Norbert
Bolz zu dem Schluss, dass es die Theologie ist, die diese Veranderun-
gen, diesen kulturellen Shift, sprachlich verarbeiten und aufbereiten
kann. Wer hatte gedacht, dass wir Facebook, Google und Amazon mit
Thomas und Augustinus verstehen und erklaren konnen?

Kirche und Medien 2025

Papst Benedikt XVI. hat im Kontext der Williamson-Affare eingestan-
den, dass die ganze Angelegenheit mit Kenntnis des Internets und
entsprechender Recherche so nicht passiert ware. Mediengattungen,
Formate, Wirk- und Rezeptionsweisen haben sich grundlegend veran-
dert, verandern sich noch. An diesem Prozess muss die Kirche Anteil
nehmen. Sie muss ihn zu gestalten suchen.

Bolzsagtein einem Interview mit dem Magazin , The European®, dass
Soziale Netzwerke, dass das Internet Religion ersetze. Er meinte das
so: Religio (lat. von religare, ,zuriickbinden®) bedeutet Riickversiche-
rung. In den sozialen Netzwerken bin ich in stetem Austausch mit den
Menschen, die ich kenne, die mich pragen, anhand derer und im Spiegel
derer ich mich wahrnehme. Das sind die Bezugspunkte und Koordina-
ten meines Daseins. In dem sie ein grofies, je nach personlichem Radi-
us, globales Netzwerk ausfalten, weisen sie iiber den Moment hinaus,
zeigen alle Stationen meines Lebens bisher und weiten sich in die Zu-
kunft. Denn nichts von dem, was wir hier gemeinsam tun und erleben,
wird je vergessen. Das Web ist das Weltgedachtnis. In ihm fallen Ort
und Zeit in eins. Dadurch entsteht Uberzeitliches, Omniprasentes —
zwel Pradikate, die klassischerweise nur Gott zukommen.

Von daher tritt das Internet in Konkurrenz zur Religion. Sie wird
im Spiegel dieser Neuerungen nicht ideologisch oder philosophisch
herausgefordert, sondern technologisch. Dennoch: Zur Erfassung
dessen, was die Errungenschaften des Web bedeuten, wie wir die ge-
sellschaftlichen, kulturellen Veranderungen ins Wort heben, benut-

434

IMttps://dol.org/10.5771/0010-3487-2010-4-431 - am 13.01.2026, 07:25:30. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-4-431
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ein neues Zeitalter

zen wir — nicht nur Norbert Bolz — die Sprache der Philosophie. Auch
die der Theologie. Bolz sagt: ,Die Theologie hat das beste Beschrei-
bungsmaterial fiir das, was mit unserer technischen Wirklichkeit im
Moment passiert.“

Durch das Netz erleben wir einen Epochensprung gutenberg-
schen Ausmafies. Was hat Gutenberg zuerst gemacht, um zu zeigen,
dass seine Erfindung nicht mit dem bricht, was althergebracht und
als gut gedacht und empfunden wurde? Er hat die Bibel gedruckt.
Was hat Palestrina komponiert, als die neue Vokal-Polyphonie als
Sitz teuflischer Versuchung gebrandmarkt wurde? Er hat die Missa
Papae Marcelli geschrieben. Damit hat er die kirchliche Autoritat
iiberzeugt. Palestrina und Gutenberg haben kraftvoll und bis heute
bleibend gedeutet, dass den Wandel zu begleiten die Sache der Re-
ligion ist. Sie besitzt Zugriff auf das Verstandnis des Menschen, der
ja Urheber und Ziel allen Wandels ist. Das gilt fiir das Christentum
in besonderem Mafde, denn dieser Glaube hiangt eng und unverander-
lich mit der Menschwerdung Gottes zusammen. Es ist der Mensch,
um den es geht.

Resiimee

Was heifdt das fiir die katholische Publizistik? Dass sie einer gro-
Ren Zukunft entgegen geht, einem neuen Aon, einem neuen, guten
Zeitalter. Warum? Weil Interpretationen dessen, was Neues auf uns
zugekommen ist, erwiinscht sind und gebraucht werden. Das Netz
erschafft nicht den neuen Menschen, aber der Mensch entdeckt durch
es alle Facetten an seinem Menschsein. Von der Partnerfindung, iiber
den Buchkauf, bis zum Wissenserwerb, der Wissenaufbewahrung
und der Wissensweitergabe dndert sich alles in unserer Gesellschaft.
Kunst- und Kulturgenuss verandern sich. Die Berliner Philharmoni-
ker haben ein Studio, in dem sie Konzerte aufzeichnen, die im Web
von China, Australien und den Fidschi-Inseln aus gehort werden
konnen.

Die Kirche wird im Zuge dessen selbst zu einem Medium. Sie sen-
det und empfangt, sie ist eine Entitdt im digitalen Raum. Sie muss
Inseln und Landstriche der digitalen Welt urbar machen und bevol-
kern, so wie sie vor Jahrhunderten Europa geistig urbar gemacht und
den Kontinent zusammengefiihrt hat. Die christliche Kultur hat dazu
die Kraft, weil der christliche Glaube dazu die Kraft hat. Die Aufgabe
wird sein, in den nachsten Jahren diese Kultur auf die Arche zu neh-
men und sie in der neue digilogen Welt — denn analog und digital sind
keine Gegensdtze mehr — hiniiberzutragen.

435

IMttps://dol.org/10.5771/0010-3487-2010-4-431 - am 13.01.2026, 07:25:30. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-4-431
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

