5 Ausblick: Grenzen und Chancen einer

Soziologie des Fremden

Gestehen wir uns angesichts der wissenschaftlichen und alltiglichen Ord-
nungen des Anderen die Wechselseitigkeit des Eigenen und des Fremden
ein, 1aft sich weder die Ethnologie noch die Soziologie des Fremden als ei-
ne »Kunst der Genauigkeit« betreiben, die hier das Eigene und dort das
Fremde — siuberlich voneinander getrennt — absteckt, da sie das Spiel von
Nihe und Distanz, Aufruhr und Freundschaft, Vertrautheit und Feindschaft
ignorieren. Eine solche Ent-»Eignung« des Fremden verharrt reglos im mo-
dernistischen Bemiihen, Ordnung zu schaffen, um mit Hilfe eindeutiger
Klassifikationen den sozialen Raum zu parzellieren; sie bietet aber keinerlei
Moglichkeit zur Lésung, geschweige denn zum Verstehen des Problems des
Fremden selbst, sondern lediglich Weisen zu seiner Kontrolle. Die Kon-
struktion des Anderen als Fremden in der alltiglichen Interaktion oder wis-
senschaftlichen Auseinandersetzung sagt daher mehr iiber den Beobachter
von Fremdbheit als tiber den Fremden selbst aus.

Denn die intensive Auseinandersetzung mit dem Forschungsobjekt des
Fremden fiihrt hdufig dazu, ihn mit »vertrauten« Deutungsmustern, »ver-
trauten« Modellen und Gesellschaftskonzeptionen, »vertrauten« Begriffen
und Methoden zu untersuchen, bis er schlieflich selbst so »vertraut« ge-
worden ist, daf sein Irritationspotential verloren geht und es einfach wird,
die eigenen Vorstellungen und Bilder tiber ihn zu stiilpen. Doch gerade die
dem Fremden eigene Irritation sollte nicht eingeebnet, sondern dazu be-
nutzt werden, sich — als Fach — selbst als »stérender Fremder« aufzufiihren,
um sich in die Selbstverstindlichkeiten und Gewifsheiten einzumischen, sie
zu hinterfragen, einen priifenden Blick darauf zu werfen und die eigene
fachinterne »Routine« in Frage zu stellen. Vertrautheit ist der Feind der
Wibegierde (vgl. Bauman 2000: 27), weshalb gerade die Soziologie dazu

14.02.2026, 23:22:49. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400845-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | KAPITEL 5

aufgefordert ist, ihre eigenen wissenschaftlichen Typisierungen, Konstruk-
tionen und Methoden, Praktiken und Routinen daraufhin zu priifen, was
bislang seinen gewohnten Gang ging. Es geht also um ein »Mifitrauen« der
vertrauten Ordnung gegentiber.

Solange wir Fremdes und Eigenes als voneinander unabhingige Entiti-
ten der sozialen Wirklichkeit behandeln, bleibt das Verstehen des Fremden
eine Selbstauslegung im Anderen, das sich zwischen Mythologisierung und
Banalisierung, zwischen Abspaltung und Assimilation, zwischen Furcht
und Faszination bewegt, immer dazu geneigt, den Fremden zum Aufensei-
ter, Stindenbock, zur Karikatur und zum Feind zu kultivieren. Als wiren
wir vom Gebot, ginzlich unvoreingenommen aufeinander zuzugehen,
schlichtweg tiberfordert. Dem Glauben verfangen, im Verweis auf den
Fremden die Bedrohung bzw. Fragilitit des Ureigensten kaschieren zu
kénnen (vgl. Orth 1993: 105), vergroflert eine Aprioritit des Eigenen das
uns bevorstehende Leid einer Universalisierung der Fremdheit angesichts
einer globalisierten Welt, das bekanntlich umso unertriglicher wird, je rela-
tiver sich das Eigene angesichts aufbrechender bzw. sich verschiebender
Grenzen darstellt. Die Verwechslung des Eigenen mit einer Schutzzone, in
der Berithrungsingste gepflegt werden, fithrt unweigerlich in die »Ein-
bahnstrafle« einer Dramatisierung des Fremden, der, sind die Grenzen
einmal porés geworden, {iberall hervorzubrechen droht.

Denn wir konnen in der Welt, in der wir leben, zunehmend auch ohne
zu reisen und bereist zu werden, dem Fremden begegnen. Ja, es scheint ge-
rade zum Signum unserer Zeit zu gehoren, dafl fiir Fremdheitserfahrungen
der verschiedensten Art staatliche Grenziibertritte immer weniger nétig
sind, da wir mit Nachrichten, Informationen und Bildern aus fremden Wel-
ten tiglich iiberschiittet werden (vgl. Schroer 1997: 16) und die globale Ver-
netzung von Kulturen, das AusmaR, in dem Menschen mit ihren kulturel-
len Bedeutungen im Raum unterwegs sind (vgl. Hannerz 1995: 68), die tat-
sichliche Anwesenheit des Fremden uniibersehbar machen. Dieser »Einfall
des Anderen« erweckt mancherorts die Sehnsucht nach Unterschieden, mit
deren Hilfe man den Fremden wieder dorthin schicken mdachte, wo er
scheinbar »hingehort« — in die Fremde.

Die Tatsache, daf kein Land mehr von Migrationsbewegungen unbe-
rithrt bleibt und durch die weltweite wirtschaftliche Konkurrenz innerhalb
der Linder neue Desintegrations- und Ungleichheitsverhiltnisse aufklaffen,
machen das »Denken an den Anderen« schwierig (vgl. Augé 1995: 86), da
sie weniger die Auflosung der Fremde als vielmehr eine Krise der eigenen
Identitit bedeuten. Der Wunsch unbedingter Geschlossenheit der eigenen
Gruppe wird umso lauter, je weniger es gelingt, das Spiel des Unterschei-
dens und Differenzierens entlang territorialer, politischer, nationaler, aber
auch sozialer oder ethnischer Merkmale passieren zu lassen, bei dem es bis-

14.02.2026, 23:22:49. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400845-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AusBLICK: GRENZEN UND CHANCEN EINER SOZIOLOGIE DES FREMDEN | 231

lang klare Gewinner und Verlierer gab. Religion, Geschlecht, Sprache, Klas-
se, Ethnizitit — all dies ist immer weniger an rdumliche und politische
Grenzziehung gebunden und beschleunigt die gegenwirtige Relativierung
des Eigenen in seiner Konfrontation mit dem Globalen, denn

»[njationale und Migranten-Kulturen, Sub- und Superkulturen (consumer-culture,
pop-culture) durchdringen und erginzen sich stetig. Was gestern noch exotisch war,
ist heute bereits heimisch, und das ehedem Eigene gehort lingst zum Alltag in der
Fremde« (Briunlein/Lauser 1999: 2).

Erst die Akzeptanz dieser Relativitit, die das Eigene nicht frei von Kontin-
genz lifdt, bietet einen Weg, die Differenz des Anderen zu respektieren.
Dies bedeutet jedoch, dafl wir die manipulativen Krifte des Schlagwortes
der kulturellen Identitit »entbergenc, die dort Vereinheitlichung diagnosti-
ziert, wo in Wirklichkeit starke Differenzen herrschen und oft nur die Re-
duktion auf eine pittoreske Folklore zwischen Regionalismus und Ethno-
manie bedeutet (vgl. Bausinger 1995: 232f.), die den Fremden abwerten
oder assimilieren muf}, um ihren »Gemeinsamkeitsglauben« aufrecht er-
halten zu kénnen. Einer glaubwiirdig betriebenen Soziologie des Fremden
kann es am Ende nur noch darum gehen, daf} das Fremde fremd bleiben
darf, die Eigenheit des Eigenen aber in Zweifel gezogen wird. »Es geht um
das Vergniigen, die eigene Identitit in Frage zu stellen derart, daf ihre Ein-
heit als Gewalt, als Eingeschlossen-Sein in die eigene Kultur, erscheint«
(Schifer 2000: 199), Kultur aber damit gerade nicht, wie die Ethnologie
glauben machen wollte, einen nahezu unberiihrten »Schutzraum« darstellt
— vielmehr befand sich das »Lob der kulturellen Besonderheit« immer auf
der Kippe zum Schrei nach Segregation und Hierarchisierung (vgl. Bausin-
ger 1995: 253).

Dennoch kann die Ethnologie bei der Reformulierung der Soziologie
des Fremden eine Hilfe sein — nicht, indem sie das Anschauungsmaterial
fir die Zementierung modernistischer Herrschaftsbilder liefert, sondern
indem sie ein methodisches Arsenal zur Kuriorisierung des Eigenen bereit-
hilt und die Ordnungen des Fremden auf der Grundlage ihrer Resonanz-
beziehung zum Eigenen in den Blick riickt. Klaus Amann und Stefan
Hirschauer (1997) benennen Aufgaben und Vorgehensweisen eines solchen
Programms, das sich darum bemiiht, allgemein zugingliche Bereiche der
Alltagserfahrung, denen das Stigma des Selbstverstindlichen anhaftet, un-
ter der Pramisse des zu entdeckenden Unbekannten zu betrachten. »Das
weitgehend Vertraute wird dann betrachtet als sei es fremd, es wird nicht
nachvollziehend verstanden, sondern methodisch >befremdet<: es wird auf
Distanz zum Beobachter gebracht« (Amann/Hirschauer 1997: 12). Nur in
dieser distanzierenden Befremdung des Allzuvertrauten lassen sich die kul-

14.02.2026, 23:22:49. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400845-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | KAPITELS

turellen Ordnungen des Figenen und des Fremden im Hinblick auf ihre
wechselseitige Beeinflussung und Konstruktion aufschliisseln, die sich in
erster Linie als Machigebilde zu erkennen geben. Um diesen machtvollen
Beziehungen »auf die Spur zu kommenc, die in den narrativen und visuel-
len Konstruktionen des Fremden mitwirken, bedarf es eines »radikalen
Zweifels«, den Mut, den common sense zu brechen, um nicht ungepriift Be-
griffe, Modelle und anerkannte Forschungsobjekte zu akzeptieren, die wie-
derum vorkonstruierte Konstruktionen darstellen. Bourdieu ist es, der mit
seinem Vorschlag einer »Reflexiven Anthropologie« (1996) den Versuch
wagt, das Schweigen der Doxa des Professionsfeldes zu durchbrechen und
ihren strukturellen Konservatismus offenzulegen. Auch er fordert eine
»Konversion des Blicks«, ein »mit anderen Augen sehen, das in der Lage
ist, die gewohnlichen wissenschaftlichen Priakonstruktionen voriibergehend
aufler Kraft zu setzen (Bourdieu 1996: 284f.), und das ihre Vertrautheit als
Machtpraktik vorfiihrt, die immer schon der Versuchung unterlag, Wissen-
schaft zum Eingriff in das Objekt zu benutzen (vgl. ebd.: 294). Bourdieu
spricht von einem permanenten Kampf um Bedeutung, in dem der Wissen-
schaftler als Beobachter und Autor, was immer er tut, doch immer verwik-
kelt bleibt, so daf jede seiner sprachlichen Auerungen, seiner Interpreta-
tionsangebote und Modellentwiirfe die Virtualitit eines Machtaktes enthal-
ten. In diesem Sinne reprisentieren die stereotypen Konstruktionen des Ju-
den und des Auslinders, des Wilden und des Exoten strukturell »eingepaf-
te« Objekte, die zur Stabilisierung des Eigenen dienen, den Fremden im
Gegenzug zum stummen »Objekt der Begierde« werden lassen. Folgt man
Bourdieu an die von ihm offengelegten Grenzen der Objektivierungsmog-
lichkeit der Wissenschaft, deren Losung nur eine »teilnehmende Objekti-
vierung« im Sinne eines Bruchs mit jener Neigung zur Investition in das
Objekt sein kann, wird deutlich, dafl eine Hinwendung zum Problem des
Fremden nur iiber die Selbstthematisierung bzw. das Eingestidndnis eigener
Begrenztheit verlaufen kann.

Demnach geht es um das Aufbrechen eines totalen, weil selbstgewissen
Denkens, das alles umfassen will und nichts aufler sich sein lift. Stattdes-
sen soll die Auseinandersetzung mit dem Fremden ein Denken provozie-
ren, das mit Lévinas gesprochen, unabgeschlossen, nicht allumfassend,
nicht endgiiltig ist (vgl. Schmid 1993: 22), das den Fremden selbst fremd
14Rt, seine Wirkungen auf das Eigene, Erfahrungs- und Bedeutungsmuster,
strukturelle Einbindungen und semantische Wirkungsweisen, praktische
Konstruktionen und deren theoretische Ausbeutung vertraut machen méch-
te, um die Fragwiirdigkeit des Eigenen zur Sprache zu bringen. Damit bewegt
es sich gleichsam weg von der Figur des Fremden, seiner Wesen- und Leib-
haftigkeit, um sich stirker den Rahmenbedingungen seiner Begegnung,
den Praktiken und Typisierungsverfahren zu widmen, um die stummen

14.02.2026, 23:22:49. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400845-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AusBLICK: GRENZEN UND CHANCEN EINER SOZIOLOGIE DES FREMDEN | 233

Botschaften »rund um das Fremde« aufzuschliisseln und sichtbar zu ma-
chen. Denn je mehr die Auseinandersetzung mit dem Fremden seine prin-
zipielle Unhintergehbarkeit und tiefe Vielfalt herausfordert, desto deutlicher
wird seine Abhingigkeit vom Eigenen, desto dringlicher erscheint aber
auch die Notwendigkeit, nicht vom Eigenen auf das Fremde, sondern um-
gekehrt, von den Konstruktionen des Fremden auf das Eigene zuriickzu-
schliefen. Diese Hinwendung zum Fremden »auf Kosten einer Totalitit
des FEigenen« bedeutet unter Umstinden einen langen und schmerzlichen
BewufstwerdungsprozefR. Lifdt man sich zu sehr auf das Fremde ein, kann
es verfithren und das Eigene ersetzen, ohne daf} die Wechselseitigkeit selbst
zur Sprache gebracht wird. Berithrt man es nur am Rande, bleibt sein Ver-
stindnis eine Selbstauslegung im Anderen. Erst im Eingestindnis, daf® Dif-
ferenzen nicht nur (an)erkannt, sondern auch ausgehalten werden miissen,
dafy, wer Grenzen tiberschreiten und durchbrechen méchte, sich immer
auch ihre Kiinstlichkeit und Wirkungsweisen eingestehen muf3, 16st die Be-
gegnung mit dem Fremden ihr Erkenntnis-Versprechen ein.”?

Das besagt aber, daf wir uns einer Irritation aussetzen, denn der
Fremde, den wir vorher an den Rand des Relevanzbereiches gedringt hat-
ten, klagt jetzt seine tatsichliche Bedeutung ein. Er bricht die Gewiftheit des
impliziten Weltvertrauens, des Denkens-wie-tiblich auf, verfremdet das Ver-
traute, indem er Kohdrenz und Reinheit als Idee entlarvt und die »Be-
schranktheit« unseres Bewufitseins vorhilt: Das Fremde hat nicht erst Ein-
fluf auf uns, wenn wir ihm gegentiberstehen, sondern ist selbst an der
Konstruktion unseres Vertrautheits- und Bekanntheitswissens beteiligt. Die
Grenzen des Eigenen und des Fremden sind dann aber vor allem das Resul-
tat unserer eigenen Begrenztheit.

Je eher wir die weltweiten Zusammenhinge, die Verkettungen diesseits
und jenseits der Grenze anerkennen, desto eher miissen wir uns eingeste-
hen, daf} die Figur des Fremden lingst in unserer potentiellen Reichweite
lag und liegt. Den »Container der fraglosen Selbstverstindlichkeiten«, der
bequemen Eindeutigkeiten zu verlassen fillt verstindlicherweise schwer;
schliellich wird unsere Authentizitit in Frage gestellt: Identitit als Resultat
von Selbstdistanz, Vertrautheit als Kehre der Unwissenheit, Ordnung als
das Gegentiber des Chaos — »das Gesicht des Fremden entlarvt das Gliick«
(Kristeva 1990: 13). Am Ende allen possessiven Individualismus, den uns
die Moderne in ihrem Uberlegenheits- und Fortschrittsdenken in Form ei-
nes egozentrischen Weltbildes nahegebracht hat, miissen wir uns auch der
anderen, der dunklen Seite moderner Gesellschaftsprozesse erinnern. Denn
vor dem Loblied auf das selbstbewufite, aufgeklirte, rationale Subjekt war
die Verunsicherung, die Sinnkrise, die Selbstentfremdung, die die funktio-
nal ausdifferenzierte Moderne zunichst als Kultur der Indifferenz stigmati-
sierte. Nationaler Geist und Nationalkultur sind damit eben nicht ur-»ei-

14.02.2026, 23:22:49. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400845-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | KAPITELS

genste« Impulse, sondern gewissermaflen Kompensationsformen, um die
beklagte fehlende Intimitit und zerborstene Hegemonie des Eigenen wieder-
herzustellen, um das Fremde wieder fremd zu machen, es als Uneigenes
aus dem Kanon der Vertrautheit zu vertreiben. Denn wenn mit der Moder-
ne einerseits die Vernichtung von Raum und Zeit, die Entgrenzung und
Mafistabsvergroflerung, soziale Differenzierung und Demokratisierung oh-
ne ideologische oder lokale Einschrinkungen verbunden war, so manife-
stiert sich in der Vergesellschaftungsform der Nation ein dem widerspre-
chendes territorial fixiertes, ideell sehr begrenztes Konzept, das den Men-
schen vor dem »semantischen Bankrott« bewahrt. »»Mensch« und >Nation«
sind die Gegenpole, von denen gegen die Erosion gemeinschaftlicher For-
men von Sozialitit Front gemacht wird. An ihnen entziindet sich die neue
Identititsthematik, und hier wird darum gerungen, wer als Fremder zu gel-
ten hat« (Hahn 1994: 127). Die Stabilitit und Macht der Moderne schopft
aus einer klaren Identititspolitik, welche die Nation bzw. den Staatsbiirger
als semantische Grundlage kultureller Integration und Abgrenzung in-
strumentalisiert, den Fremden als Feind brandmarkt: Grenzen werden zu
Kampfzonen; sie sind die Front, an der der Krieg des Eigenen gegen das
Fremde ausgetragen wird.

Auch die klassische Soziologie machte sich die Polarisierungsmoglich-
keit des Fremden zunutze, indem sie ihn vornehmlich als sozialen wie kultu-
rellen »Grenzgenerator« auffafite, der in seiner Unvertrautheit und Nicht-
Zugehorigkeit ein modernistisches Konzept von Gesellschaft, Kultur und
Individuum zum Ausdruck brachte, das sich im Sinne einer wohlintegrier-
ten Ganzheit durch innere Homogenitit und duflere Distinktion auszeich-
nete. Das Eigene und das Fremde wurden so zu Kategorien, die das Gute
und das Schlechte, das Schéne und das Hifliche, den Freund und den
Feind, kurz die Gegensitze siuberlich auseinanderhalten und damit auch
als unvertriglich erscheinen lief} (vgl. Erdheim 1992: 24). So konnte das
Problem des Fremden auf Distanz gehalten werden; es begann gewisser-
maflen erst an den Grenzen der eigenen Gesellschaft und fiel damit aus
dem Aufgabengebiet der Soziologie heraus.

Aber auch die »Heimatdisziplin« des Fremden, die Ethnologie, verfiel
der Macht der Grenze, die den Fremden als Antonym des Eigenen zur Pro-
jektionsfliche und Kunstfigur von Bildermachern, Geschichtenerzihlern
und Zeichensetzern werden lie. Der »Exot« bzw. »Wilde« entsprang einer
evolutionistischen Vorstellung gesellschaftlicher Entwicklung, die ihn an
Orten aufspiirte, an denen die Modernisierung in ihrer Deutlichkeit noch
nicht Fufl gefaft hatte, so dafl auch die ethnologischen Konstruktionen des
Fremden mehr als nur einmal mit dem Bild urspriinglicher Naturvolker,
primitiver und wilder Stimme, unzivilisierter, vormoderner Zustinde ver-
schmolz. Doch die Grenzziehung zwischen »uns« und »den anderen« auf

14.02.2026, 23:22:49. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400845-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AusBLICK: GRENZEN UND CHANCEN EINER SOZIOLOGIE DES FREMDEN | 235

der Grundlage eines modernistisch und eurozentristisch iiberformten Be-
griffs- und Theorie-Apparates macht deutlich, daf sich dieser ethnologische
Diskurs nie in einem herrschaftsfreien Raum entfaltete (vgl. Kohl 1993: 18),
sondern dafl dem Fremden die Etablierung als ebenbiirtiger, gleichberech-
tigter und respektvoller Mensch in der Ethnologie verwehrt wurde.?*® Auch
wenn die Ethnologie vorgab, den Fremden nicht missionieren oder koloni-
alisieren, sondern lediglich »beschreiben« zu wollen — »Wérter«, so kriti-
siert Kohl, »sind keineswegs unschuldig. Wie eine fremde Kultur geschil-
dert wird, kann fiir deren Angehdérige verheerende Folgen haben. In diesem
Fall sollte die Verzeichnung der Bewohner der Neuen Welt zu >Wilden«
letztlich der ideologischen Legitimation des europiischen Kolonialismus
und seiner ausbeuterischen Praktiken dienen.« (ebd.).

Erst wenn wir die eigene Begrenztheit als Ergebnis wechselseitiger Be-
einflussungsverhiltnisse denken, die den Anderen als Ich, das Ich als Pro-
dukt der Absetzung vom Anderen in den Blick nehmen, werden wir unter
der Fremdheit »drauflen« nicht mehr leiden. Denn solange wir den Ande-
ren als anders denken, ist er auch anders. Je eher wir uns auf die Grenzen
des Eigenen und des Fremden nicht als Trennungs-, sondern als Verbin-
dungslinien einlassen, desto eher gelingt es, die Quelle des Staunens, der
Depersonalisation als Symptom, das das Fremde auslést, zu beschwichtigen
(vgl. Kristeva 1990: 206). Denn auch die kulturellen Zivilisationsmuster des
Gruppenlebens waren in Wirklichkeit nie so musterhaft, als Rezepte so klar
in der Beschreibung und Auslegung, wurden nie von allen gleichermafien
geteilt und entstammten in der Regel verschiedenen kulturellen Strémun-
gen und Vermischungen, die sich im Laufe der Zeit auch wandelten. Das
volksgebundene, homogene und separatistische Modell ethnisch fundierter
Einzelkulturen stellte allenfalls ein Idealtypus dar, welcher die tatsichliche
innere Komplexitit moderner Kulturen zu verschleiern wufite und Mog-
lichkeiten zur Kontrolle des Fremden durch klare Grenzkriterien bot. In-
und Outsider unterschieden sich »auf den ersten Blick«: Fremde besafen
eine andere Staatsangehoérigkeit, sprachen eine andere Sprache, waren wo-
moglich mit physiognomischen »Eigen«-arten bzw. »Fremd«-heiten ausge-
stattet und lieRen sich durch diese miihelose Identifizierbarkeit eben auch
miihelos stigmatisieren, angreifen und ausgrenzen. Diese verfestigten Bil-
der des Eigenen und des Fremden mit ihren verfestigten Analyseverfahren
gilt es in Zweifel zu ziehen. Denn durch stindige Wiederholung bzw. eine
zu reibungslos funktionierende Analyse werden Dinge vertraut und »ma-
chen keine Probleme mehr«.

Doch genau um diese Problematisierung und Stérung des Normallaufs
geht es hier. Der alltigliche wie wissenschaftliche Umgang mit Fremden
sollte nicht so vertraut werden, daf wir uns selbst nicht mehr irritieren las-
sen. Der Fremde muf in gewisser Weise unbequem bleiben, um verfestigte

14.02.2026, 23:22:49. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400845-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | KAPITEL 5

Lebens- und Denkweisen aufzulockern und uns selbst herauszufordern. Die
Herausforderung des Fremden liegt also in dem Widerstand gegen die ei-
gene Gewiflheit. Je weiter wir unseren Bezugsrahmen stecken, je mehr wir
die Einfliisse und Beeinflussungen, die Interessen und Ignoranz, die Macht
und Ohnmacht gegeniiber anderen Kulturen, Lebensstilen und Identititen
zugeben, desto weniger verbindlich wird das »Eigene«, desto weniger fremd
wird das »Fremde«. Doch es wire etwas blaudugig zu glauben, daf die Ero-
sion der Ideologie des Eigenen von einer Integration in die »frohliche Run-
de der unauflésbaren Gegensitze« nahtlos aufgefangen werden kénnte —
Regression, Multiplikation von Differenzen oder auch Re-Ethnisierung
schwingen als unsichtbares Gefahrenpotential unweigerlich mit. Eine neue
Optik, die die Banalitit der Macht, die Praktiken, die zur Erhaltung und
Herrschaft des Eigenen wirksam werden, in den Blick nimmt, kann diese
oftmals subtilen und politisch fehlgedeuteten Folgeerscheinungen aus dem
Dunst von Sicherheits- und Gefahrendiskursen entreiffen, um sie zuvor-
derst als Integrations-, Herrschafts- und Identititsproblematik zu enthiillen.
Es ist der Blick des Ethnologen, der selbst als eine Herrschaftsgeste durch-
schaut wurde, mit dem jetzt nicht mehr das Fremde auf seine Fremdheiten,
sondern das Eigene auf seine Eigenheiten hin durchleuchtet werden soll.
Diese Ethnologie des Eigenen zwingt den Beobachter, seine Sicht von Welt,
Gesellschaft und Identitit zunichst als differenziert, nicht-identisch, nicht-
integriert aufzufassen. Indem das Fremde, das Nicht-Identische, das Ande-
re in die gelassene, bequeme Logik der Vernunft, des Bewufitseins ein-
dringt, haben wir eine Chance, mit anderen zu leben.

Wir sollten diese Chance nutzen; sie ist nicht zuletzt auch die Hinter-
tiir, mit der wir die »Schlachtfelder« des Eigenen hinter uns lassen und mit
der Restauration der Ethnologie und Soziologie des Fremden beginnen
koénnen. Denn es ist beizeiten mutiger, den heuristischen Wert des Eigenen
zu hinterfragen, als von einem bequemen Beobachterstandpunkt aus die
beunruhigenden, aufregenden und teilweise sehr »wilden« Anderen zu un-
tersuchen. Eine derartig angelegte »Soziologie des Fremden« fordert eine
quere Sichtweise, eine neue Logik heraus: Es sind nicht die Grenzen, die
sich auflgsen, es sind die Logiken, in Grenzen zu denken, zwischen Berei-
chen, die durch Grenzen gespalten werden, zu unterscheiden, die als un-
brauchbar vorgefiithrt werden. Wie nahe das Fremde am Eigenen angesie-
delt ist, wie flieRend ihre Ubergiinge sind, zeigt der uralte Widerspruch, der
im lateinischen Ursprung des Fremdheits-Begriffs von Anfang an angelegt
ist: hostis bzw. hospes steht fiir zwei gegensitzliche Rollen, fiir den Wirt wie
fiir den Gast, fur den Fremden wie fiir den auswirtigen Feind (vgl. Stagl
1996). Diese Duplizitit von Vertraut- und Fremdheiten und nicht deren
Auseinanderdividieren gilt es nachzuvollziehen. Es geht also auch darum,
als Wissenschaftler die Rolle des »Grenzmarkierers« oder gar »Ordnungs-

14.02.2026, 23:22:49. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400845-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AusBLICK: GRENZEN UND CHANCEN EINER SOZIOLOGIE DES FREMDEN | 237

hiiters« aufzugeben, da die rigide Unterscheidung von Fremdheit und Ver-
trautheit auf ein in Dichotomien denkendes Bewufdtseins verweist, das
nicht in der Lage ist, dem Fremden auch nur im entferntesten Bekanntes
abzuerkennen bzw. dem Eigenen etwas Fremdes einzuriumen: Eine Logik
auf Kosten der Anderen. Diese Unterscheidung von Vertrautem und Frem-
dem, die bislang so eindeutig wie selbstverstindlich gemacht wurde, ist in
Wirklichkeit ein Miteinander, das den Fremden als das Andere der Ord-
nung, aber dennoch als Teil von ihr denkt.

Das Eingestindnis dieser widerspriichlichen Logik, die die Begrenztheit
des Eigenen im Fremden deutlich werden lifdt, unterstiitzt die Objektivie-
rung des Verhiltnisses der Soziologie zu ihrem Objekt, es wirft aber auch
Fragen auf: Welche Chance haben wir, mit dem Fremden zu leben, wenn er
der Seismograph unserer eigenen Begrenztheit ist? Fremdenfeindlichkeit
und Rassismus beantworten diese Frage mit einem Riickzug aufs Bollwerk
des Eigenen. Sie malen das Schreckensszenario einer amoralisierten und
zerkliifteten Gesellschaft, eines unzivilisierten »globalen Dorfes«, das Uber-
fremdung mit Entfremdung, Entfremdung mit Unsicherheit, Unsicherheit
mit Kriminalitit gleichsetzt, ohne der Tatsache gewahr zu werden, daf3 es
die fehlende Bereitschaft ist, dem Fremden Eigenes abzuerkennen bzw. die
Differenzen des Eigenen zuzulassen, die die Grenzen zu Kampfzonen ver-
wandeln. Eine auf Macht und Herrschaft basierende Grenzziehung, die der
Dualitit des »Entweder-Oder« verhaftet ist, um die Fraglosigkeit des Eige-
nen auf der Fragwiirdigkeit des Anderen zu errichten, tibersieht, daf§ nicht
das Fremde das eigentliche Problem darstellt, sondern das problematisch
gewordenen Eigene den Wunsch nach klaren, d.h. konturierten Verhiltnis-
sen weckt. Es geht daher immer auch um die Frage der Integration, denn
kein noch so fremd anmutender Mensch kann die Angst auslésen, die
durch Prozesse der Desintegration ohnehin schon heraufbeschworen wur-
den. Im Gegensatz zu Abwehr- und Vereinnahmungstendenzen, die letzt-
lich beide zum Verschwinden des Fremden beitragen, in einer »grenz-
durchlissigen« Welt aber immer schwieriger aufrechtzuerhalten ist, zeich-
net sich unter den Bedingungen der Globalisierung der Trend zur »Univer-
salisierung des Fremden« (Schroer 1997) ab, bei der die Abschottung ge-
geniiber Fremden bzw. fremden Einfliissen immer weniger gelingen duirf-
te. Die Moderne, die ausgezogen war, Uneindeutigkeit, UngewifSheit, Unbe-
kanntheit und Fremdheit zu eliminieren, sieht sich der Wiederkehr des
Verdringten gegeniiber und muf sich nicht nur ihrer unzureichenden und
in hohem Mafie »imaginiren« Gemeinschaftskonzepte gewahr werden,
sondern mit dem »Stachel des Fremden« (Waldenfels 1990) abfinden, der
schmerzlich daran erinnert, dafl das Fremde sich offenbar nicht dauerhaft
assimilieren, vertreiben oder »ausmerzen« lifit.

14.02.2026, 23:22:49. EEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839400845-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | KAPITELS

»Es bleibt vielmehr ein widerspenstiger und unbequemer Stérenfried in der Welt der
Dazugehorigen, der die Willkiirlichkeit von Zugehdorigkeitsregeln offenlegt und da-
mit fortwihrend Einspruch gegen sich verfestigende Inklusions- und Exklusionsstra-
tegien erhebt« (Schroer 1997: 36).

Gleichzeitig bringt die Universalisierung der Fremdheit, die eine Folge der
Wanderschaft und Vermischung kulturellen Bedeutungen ist, die Notwen-
digkeit zur Sprache, neue theoretische und methodische Arrangements zu
finden, die dank einer Sensibilitit fiir die kulturellen » Ungleichzeitigkeiten
des Gleichzeitigen« mehr als die Angleichung oder den Verlust von Kultur
in den globalen Umwilzprozessen sehen. Insbesondere die Ethnologie
muf ihre zumeist kulturalistisch, d. h. separatistisch ausgelegten Kulturana-
lysen aufgeben, die ihren »Eigensinn« und ihre Authentizitit aus der Fixie-
rung auf einen Raum, einer gesellschaftlichen Ordnung oder auch aus ei-
nem bestimmten Typus Mensch schopften, um den Blick auf die durch
Globalisierung angestachelten kulturellen Umstrukturierungen und Zirku-
lationen zu lenken. Es geht darum, dafl der Bogen zu einem neuen kultur-
soziologischen Paradigma gespannt wird, das sowohl seine Vorliebe fiir
Konsens, Typus und Gemeinsambkeit als auch sein »interkulturelles Frem-
deln« ablegt, damit aber auch vom Vorhaben ablift, Kultur in ihrer Ganz-
heit zu erfassen, um sich mehr dynamisch, verinderbar zu prisentieren.
Denn gerade eine globale Optik zeigt die Fragmentiertheit und Mischver-
hiltnisse der Welt auf und gibt zu bedenken, daf es keine Gruppen gibt,
deren Sinn- und Symbolzusammenhinge eindeutig, undurchlissig, sepa-
riert sind. »Alles ist bunt gescheckt, durchlissig, verschrankt und verstreut.
Die Suche nach der Ganzheit ist hier kein zuverldssiger Leitfaden mehr,
und (Ab-)Geschlossenheit wird zu einem unerreichbaren Ideal« (Geertz
1996: 73). Denn heute wie in Zukunft wird es dem Ethnologen immer
schwerer fallen, auflereuropiische, kleinste demographische Kulturen zu
finden, die er als in sich geschlossenes Sinnsystem, als isolierte Einheit be-
trachten und beschreiben kann, ohne dabei seinen eigenen Beobachter-
standpunkt, sein Forschungsinteresse zu rechtfertigen. Vielmehr zwingen
ihn die entwerteten Sicherheiten zu der plétzlichen Erkenntnis, dafl er
selbst als Fremder Fremde beobachtet. Vor dem Hintergrund dieser unge-
wohnlichen Selbstthematisierung mag eine Ethnosoziologie interkultureller
Begegnungen gelingen.

Der Preis, den wir fiir eine derart betriebene Soziologie des Fremden
zahlen miissen, ist hoch. Der Verzicht auf eine wohlgestaltete und einheitli-
che Theorie angesichts des »Flickenteppichs von Fremdheiten« ist nur eine
Konsequenz; die Verdnderungen im eigenen Selbstverstindnis, die mit den
Konstruktionen des Fremden einhergehen, die andere. In der Vorstellung
unserer Selbst als Fremde miuissen wir unsere einstige stabile, homogene

14.02.2026, 23:22:49. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400845-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AusBLICK: GRENZEN UND CHANCEN EINER SOZIOLOGIE DES FREMDEN | 239

und selbstgewisse kulturelle Identitit aufgeben. Denn mit dem Abschied
vom Fremden nehmen wir auch Abschied von klaren Selbstbegrenzungen.
»Kontingente Existenz bedeutet Existenz, die frei von Gewif$heit ist — und
eine Gewiftheit, die an diesem unseren trostlosen Ort fehlt oder unter den
Trimmern moderner Wahrheiten schwer auszugraben ist, ist die Gewif3-
heit der Solidaritit« (Bauman 1995: 288). Doch die Entschiedenheit, mit der
gegen den »Terror der Uniformitit« angegangen wird, ist nicht zwangslaufig
dieselbe Entschiedenheit mit der fiir eine »Gemeinschaft von Fremden, fiir
eine »Harmonie der Differenz« gekimpft wird, da der Perspektivwechsel
allein noch keine Moralitit mitliefert. Manch einer befiirchtet, daf durch
die Fragmentierung des Eigenen die falsche Moral durch eine fehlende Mo-
ral ersetzt wiirde im Sinne eines amobenhaften Subjektes, das seinen Sinn
fur das kulturelle Erbe verloren hat, weder Ziele fiir die Zukunft formuliert
noch den Versuch wagt, steuernd in das Rad der Geschichte einzugreifen.

Auch wenn gewissermaflen das Schicksal der Einsicht »ein Fremder
unter Fremden zu sein« Toleranz heifdt, bedeutet dies noch lange nicht, dafl
sie automatisch in Solidaritit miindet; Gleichgiiltigkeit und Entfremdung
sind genauso wahrscheinlich, denn der Zustand der Toleranz ist wesentlich
und unheilbar ambivalent (vgl. ebd.). Der Zusammenbruch des Bollwerks
des Eigenen ist eher eine Chance, dem Fremden ohne Angst, ohne das Ver-
langen nach Grausambkeit oder Demiitigung zu begegnen. Nichtsdestowe-
niger ist sie eine Grenzerfahrung, da sie pausenlos mit der eigenen Be-
grenztheit konfrontiert und den wissenschaftlichen Betrachter dazu er-
mahnt, ganz gleich wie vorsichtig und selbstkritisch die Auseinanderset-
zung mit dem Fremden, wie selbstverstindlich die Umwege seiner Erfor-
schung bzw. die Anstrengung einer Relativierung des Eigenen in Kauf ge-
nommen werden, so deutlich bleibt am Ende doch die Nichtverfiigbarkeit des
Fremden.

14.02.2026, 23:22:49. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839400845-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839400845-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

