
2. Literatur, Theorie, Methode 49 

angenommen werden darf). Das erlaubt die Einführung von Heterogenität nicht 
nur in Zugehörigkeiten bzw. vermeintlichen Identitäten, sondern auch in die sich 
wandelnden ›Fundamente‹, die ausgehandelt werden. Dies eröffnet wiederum 
die Möglichkeit, nicht nur das Verhältnis zwischen Schia und Sunna, sondern 
den Bezug auf Konfession selbst als Gegenstand gesellschaftlicher Aushandlung 
zu erfassen. Und da die zugrundeliegende Bedeutungskonstitution differentiell 
erfolgt, sind auch die Gegenpositionen einzubeziehen. Um wie angestrebt jegliche 
Essentialisierung zu unterlaufen, müssen also Bezüge auf Konfession genauso wie 
das Reden über ṭāʾifīya, insbesondere die Kritik und die Gegenpositionen, die gegen 
Konfessionalismus aufgebaut werden, in die Analyse miteinbezogen werden – um 
schliesslich herausfinden zu können, was genau verhandelt wird und auf welche 
kontingenten ›Fundamente‹ sich diese Aushandlungen stützen. 

2.3 Konfessionalisierung: Die Begriffe 

Um das Reden über Konfessionalismus nachzuvollziehen und zu kontextualisieren, 
werden im Folgenden zunächst die Begriffe ṭāʾifa und ṭāʾifīya genauer betrachtet. Ge

mäss dem Ansatz, dass die Verwendung dieser Begriffe in ihrer Gegenwart betrach

tet werden soll, werden zu diesem Zweck aktuelle arabische Wörterbücher genutzt. 
Anschliessend gilt es, den Begriff Konfessionalismus unter Berücksichtigung der in 
dieser Arbeit bisher angestellten Überlegungen zu fassen und für die Untersuchung 
handhabbar zu machen. 

2.3.1 Ṭāʾifa, ṭāʾifīya und Konfessionalismus 

Ṭāʾifīya, sectarianism, Konfessionalismus – diese drei Begriffe werden in der wissen

schaftlichen Literatur als gegenseitige Übersetzungen verwendet, sowohl für die 
Übersetzung des Quellen- wie des Analysebegriffs. Ohne diese Übersetzung abzu

lehnen, muss diese doppelte Verwendung kritisch betrachtet werden, da es sich bei 
ṭāʾifīya um einen dichten Begriff im Sinne von Bernard Williams handelt, d.h. einen 
Begriff, der gleichzeitig deskriptiv und evaluierend ist.91 Die Evaluation von ṭāʾifīya 
fällt in diesem Fall deutlich negativ aus, vergleichbar mit derjenigen von »Rassis

mus«. Mir ist auch kein Fall bekannt, in dem sich eine Person im Irak selber und 
in positivem oder neutralem Sinne als ṭāʾifī bezeichnet hat. Das heisst, die Deu

tung einer Position als konfessionalistisch oder die Zuschreibung dieses Adjektivs 
zu einer spezifischen Politik oder gar einer ganzen Bevölkerung kann nicht nur als 
neutrale Beschreibung, sondern muss als negative Bewertung, gar als Verurteilung 

91 Vgl. Williams, Bernard: Ethik und die Grenzen der Philosophie, Hamburg 1999 (Rotbuch-Ra

tionen), S. 197 – 198. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005 - am 12.02.2026, 12:33:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

aufgefasst werden. Zudem bleibt der Begriff schwierig zu fassen. Haddad wendet 
in seinem Werk Understanding Sectarianism beachtliche 27 Seiten auf, um die unter

schiedlichen Definitionsversuche von sectarianism in der Forschungsliteratur um

fassend darzustellen. Zusätzlich widmet er der arabischsprachigen Forschungslite

ratur einen separaten Artikel.92 Er kommt zu dem ernüchternden Schluss, dass un

zähligen Versuchen zum Trotz nicht nur keine überzeugende Definition gefunden, 
geschweige denn breit akzeptiert wurde, sondern auch, schlimmer noch, die Orien

tierung am Konzept sectarianism mehr verhülle, als dass sie einen Erkenntnisgewinn 
ermögliche. Sein Fazit: »Without detracting from the validity of these approaches, 
I would nevertheless suggest that the term ›sectarianism‹ needs to be permanently 
discarded.«93 

Während diesen Bemerkungen zum analytischen Konzept sectarianism zuzu

stimmen ist, geht Haddad hier aus der Perspektive der vorliegenden Untersuchung 
zu weit, wenn er nicht nur den analytischen Begriff, sondern den Begriff als solchen 
entsorgen will, um ihn stattdessen durch »konfessionelle Identität« als konzeptuel

len Startpunkt zu ersetzen.94 Während eine Untersuchung konfessioneller Identität 
zweifellos lohnend sein kann, verliert sie den Aushandlungsprozess, der anhand des 
Begriffs ṭāʾifīya im Irak stattfindet, aus den Augen. Konfessionalismus als Begriff 
muss vorhanden bleiben, allerdings ohne die Vermischung von analytischem Kon

zept und Quellenbegriff. Ich verwende daher Konfessionalismus ausschliesslich als 
Übersetzung von ṭāʾifīya und nicht als analytisches Konzept. Entsprechend werde 
ich auch keine Definition von Konfessionalismus anstreben, sondern seine Verwen

dung innerhalb des bereits skizzierten Aushandlungsprozesses beschreiben. 
Zunächst gilt es, das gegenwärtige semantische Feld des arabischen Begriffes 

ṭāʾifīya zu erfassen. Bereits die Entwicklung des Begriffes innerhalb des Wörter

buchs von Hans Wehr gibt einen Hinweis darauf, dass die Verbindung von ṭā’ifa und 
Konfession zunehmend an Bedeutung gewinnt. So findet sich in der vierten Aufla

ge des Wörterbuchs von 1977 als Übersetzung von ṭā’ifa »Teil; Anzahl; Schar, Grup

pe; Schwarm; Volk; Klasse; Sekte; Partei«, »Konfession« dagegen taucht erst beim 
Adjektiv ṭā’ifī (»Gruppen-, Sekten-, Konfessions-«) auf.95 Erst im Supplement, das 
die vierte gegenüber der dritten Auflage von 1952 erweitert, folgen die Übersetzung 
»Konfession« für ṭā’ifa und ein Eintrag für ṭāʾifīya: »Sektierertum, Konfessionalis

92 Vgl. Haddad: Understanding ›Sectarianism‹, 2020, S. 15 – 42. 
93 Ebd., S. 44. 
94 Vgl. ebd., S. 47. 
95 Vgl. Wehr, Hans: Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart und Supple

ment, Beirut und London 19774, S. 519. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005 - am 12.02.2026, 12:33:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 51 

mus«.96 Im älteren Haupteintrag dagegen folgt als Beispiel nicht etwa ein Hinweis 
auf Konfession, sondern der Ausdruck aṭ-ṭāʾifa al-iḥsāsīya: die Impressionisten.97 

Ṭā’ifa basiert auf der Wurzel ṭāʾ – wāw – fāʾ. Das Verb ṭāfa hat neben »umher

gehen« (umherstreifen, herumfahren) ein breites Bedeutungsfeld um die Bereiche 
»umkreisen«, »kennenlernen« und auch: »im Schlaf erscheinen, heimsuchen«. 

Das Partizip ṭāʾif (herumgehend etc.) erweitert die Bedeutung von ṭāʾifa (Pl. ṭa
wāʾif ) als Schar, Gruppe, auch Schwarm oder Volk um den Aspekt des »Zusammen- 
Herumgehens«. Der Eintrag im Wörterbuch al-Munǧid verweist zunächst auf ṭāʾif 
als ʿ assas (Patrouille), nennt als drei Hauptbedeutungen von ṭāʾifa dann aber ers

tens Gruppe (ǧamāʿa) von Leuten (nās), zweitens Stück, Teil, Abschnitt oder Seg

ment (qiṭʿa) von etwas und drittens diejenigen, die vereint sind durch eine Meinung/ 
Ansicht (raʾy), Rechtsschule/Konfession (maḏhab), die durch etwas charakterisiert 
sind oder sich durch etwas voneinander unterscheiden (yamtāzūna); hier wäre eine 
vertiefte Untersuchung interessant über die Verwendung von māza und den zugehö

rigen Ableitungen gegenüber derjenigen von faraqa, wobei zweiteres stärker auf den 
Aspekt der Differenz zu verweisen scheint, während māza eher den Bereich des Un

terscheidens, auch mit Bezug auf das zugrundeliegende Ganze, einschliesst. Ṭā’ifīya 
dagegen wird nicht explizit aufgeführt.98 

Der Eintrag im Wörterbuch al-Mawrid al-ʿArabī verweist für ṭāʾif auf die Aspekte 
(1) des Herumreisenden, Patrouillierenden, (2) des Nachtwächters und (3) der nächt

lichen Heimsuchung durch ein Gespenst im Schlaf.99 
Gleich der erste inhaltliche Eintrag zu ṭāʾifa verweist auf den Zusatz dīnīya, mit 

der Erläuterung: Die Gemeinschaft (ǧamāʿa) der Gläubigen (muʾminīn) einer Rechts

schule (maḏhab), oder eines religiösen Glaubens/Doktrin/Überzeugung (muʿtaqad). 
Verwiesen wird darüber hinaus auf milla und explizit auch auf šīʿa. Ebenfalls ge

nannt wird firqa (Teil, Abteilung; Klasse; Truppe). 
Unter dem Zusatz von »Leuten« (nās) statt »religiös« bezeichnet ṭāʾifa in 

al-Mawrid al-ʿArabī eine Gruppe von Menschen mit geteilter Verbindung. 
Unter den Erläuterungen zu einer ṭāʾifa »von Dingen« fällt vor allem der Eintrag 

qiṭaʿ munawwaʿa = maǧmūʿa auf. Damit wird für ṭāʾifa je nach Kontext sowohl auf 
ǧamāʿa wie auf maǧmūʿa verwiesen, d.h. sowohl die Gruppe/Gemeinschaft an sich 
als auch die Gruppe verstanden als Kollektiv von Teilen.100 

Deutlicher wird dieser Unterschied bei den Ausführungen zu ṭāʾifa »von et

was/einer Sache« mit folgenden Optionen: ǧuzʾ, qism, šaṭr und erneut qiṭʿa. Diese 

96 Ebd., S. 6 (Supplement). 
97 Vgl. ebd., S. 519. 
98 Al-munǧid fī al-luġat, Beirut 200340, S. 475. 
99 Al-Baʿlabakkī, Rūḥī: al-Mawrid al-ʿarab’i. Qāmūs al-luġa al-ʿarabīya al-muʿāṣira maʿ kull al-mu

tarādifāt, Beirut 2016, S. 857. 
100 Ebd., S. 857 – 858. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005 - am 12.02.2026, 12:33:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

vier Begriffe, die alle grob mit »Teil« zu übersetzen sind, verweisen subtil auf die 
vielschichtige Relation zwischen einem Teil und einer zugehörigen übergeordneten 
Einheit, die im Begriff ṭāʾifa anklingt: einmal eher als Bestandteil (ǧuzʾ), dann im 
Sinne von Unterteilung (qism, auch Sektion, Abteilung, Departement), als Abschnitt 
oder Segment (qiṭʿa, von qaṭaʿa, abschneiden) und als Teilung oder Halbierung 
(šatr, von šaṭara: halbieren, durchschneiden).101 Solche Unterscheidungen mö

gen zunächst wenig aussagekräftig erscheinen, doch klingt in ihnen bereits die 
dem Begriff ṭāʾifa inhärente Ambiguität im Umgang mit Heterogenität an. Diese 
Ambiguität entsteht entlang der Unterscheidung zwischen einerseits einem ur

sprünglich Ganzen, das geteilt, gar zerschnitten wird, und andererseits Elementen, 
die zu einem Ganzen zusammengefasst werden können. 

Es finden sich somit zwei gegenläufige Bewegungen innerhalb des semanti

schen Feldes von ṭaʾifa: Einerseits das Sich-Zusammenschliessen (je nach Wör

terbuch gar mit dem Verb ǧamaʿa verbunden), andererseits Teil oder Abschnitt, 
die wiederum entweder als Bestandteil weiterhin mit dem Ganzen verbunden oder 
auch von diesem abgetrennt vorgestellt werden können. Entweder wird also von (ei

genständigen, sich zusammenschliessenden) Einzelelementen ausgegangen oder 
von einem zuvor bestehenden Ganzen, das nachträglich zerteilt wird. Der Begriff 
ṭāʾifa zielt mit seinem semantischen Feld also genau ins Zentrum der Schwierigkeit, 
die mit jeglichen Gruppenzuschreibungen einhergeht: dem konstanten Oszillieren 
zwischen vereinenden und differierenden Dynamiken (und dies alles leisten diese 
Wörterbucheinträge im Übrigen ganz ohne einen Verweis auf »Identität«).102 

Das Adjektiv ṭāʾifī kann (1) auf Beziehungen zu ṭāʾifa oder ṭāʾifīya hinweisen, was 
zur Synonymsetzung mit millī, maḏhabī und dīnī führt. Es kann aber auch auf einen 
ganz spezifischen Bezug hinweisen, der (2) durch die Bedeutung mutaʿaṣṣib li-ṭāʾifa 
ausgedrückt wird und eine fanatische Bezugnahme zu einer ṭāʾifa darstellt. Ein ṭāʾifī 
kann auch (3) eine Person sein, die analog zu (2) »fanatisch für ihre ṭāʾifa« oder ein 
Anhänger der ṭāʾifīya ist. 

Ṭāʾifīya schliesslich verfügt über zwei Deutungsfelder. Das erste wird, ähnlich 
wie bei ṭāʾifī gesehen, mit der Wurzel ʿ ain – ṣād – bāʾ verbunden, die zunächst in 
der fünften abgeleiteten Stammform auftritt: taʿaṣṣub, die »fanatische Anhänger

schaft« (auch: fanatischer Enthusiasmus) für eine spezifische ṭāʾifa. Auch der Begriff 
ʿaṣabīya wird genannt, der ein breiteres Bedeutungsspektrum aufweist als taʿaṣṣub, 
darunter »Parteinahme, Parteilichkeit«, aber auch »Stammessolidarität, Tribalis

mus«. Wobei ʿaṣabīya im Eintrag spezifiziert wird als aufbauend auf die Zugehörig

101 Ebd., S. 858. 
102 Darin klingen bereits die divergierenden Wahrnehmungen des Iraks an: Sind es verschiedene 

Gruppen, die zusammen die irakische Bevölkerung bilden, geht man also von den Gruppen

identitäten aus? Oder steht die irakische Bevölkerung als Ganzes am Ursprung und wird in 
einzelne Gruppen eingeteilt (bzw. gespalten)? 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005 - am 12.02.2026, 12:33:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 53 

keit (al-intimāʾ) zu einer ṭāʾifa, was wiederum gleichgesetzt wird mit konfessionel

lem (bzw. konfessionalistischem) Faktionalismus sowie dem konfessionalistischen 
Geist (rūḥ) oder Chauvinismus (naʾra). Das zweite Feld bezieht sich auf ṭāʾifīya als 
Bezeichnung eines Systems, innerhalb dessen die Gesellschaft auf einer konfessio

nellen/konfessionalistischen Grundlage (asās ṭāʾifī) oder auf der Grundlage konfes

sioneller Zugehörigkeit (intimāʾ ṭāʾifī) konstituiert ist. 
Neben der Ambiguität, die für ṭāʾifa festgestellt werden kann, sticht ein weite

rer Aspekt hervor. Der Begriff verweist viel stärker auf den Aspekt von Teil und Gan

zem als auf Konfessionen im engeren Sinn. Die Art und Weise, wie sich die als ṭāʾifa 
bezeichneten Kollektive unterscheiden, wird durch den Begriff dagegen nur einge

schränkt ausgedrückt. Er kann auch auf Religionen verweisen, wird aber noch viel 
weiter gefasst, bis hin zu biologischen Klassifikationen. Ṭāʾifīya dagegen weist ei

nen eindeutigeren Bezug zu Konfession auf und beinhaltet sowohl die Benennung 
eines an konfessioneller Zugehörigkeit orientierten Systems wie auch die aggressive 
Betonung eigener konfessioneller Zugehörigkeit (ohne Bezug auf ein gesellschaftli

ches System). 
Darin unterscheidet sich die Verwendung von ṭāʾifa klar vom englischen Aus

druck sect. Sect wird aus religionssoziologischer Perspektive mit Bezug auf den deut

schen Begriff »Sekte« diskutiert, wie er prominent durch Max Weber, Carl Mayer 
oder Ernst Troeltsch definiert worden ist. Diese Verknüpfung ist aus zwei Gründen 
problematisch. Erstens werden die deutschen Begriffe Konfession und Sekte ver

mischt, wenn sectarianism und Konfessionalismus synonym verwendet werden und 
der englische Begriff dabei nicht auf die Bedeutung von »Konfession«, sondern auf 
dasjenige von »Sekte« Bezug nimmt. Zweitens definieren die genannten Autoren 
»Sekte«, indem sie den Begriff von »Kirche« abgrenzen.103 Im beschriebenen seman

tischen Feld von ṭāʾifa spielt diese Unterscheidung dagegen keine Rolle. 
Demgegenüber ist »Konfession« eng mit der Reformation und den sich in der 

Folge im Rahmen der Konfessionalisierung herausbildenden christlichen Konfes

sionen verbunden.104 Trotz der Analogie, die sich zwischen dem Verhältnis der 
christlichen Konfessionen zum Christentum einerseits sowie Schia und Sunna 
in ihrem Verhältnis zum Islam andererseits aufdrängt, kann der Ausdruck ṭāʾifa 
nicht mit dem nach christlichen Kontexten definierten Ausdruck »Konfession« 
gleichgesetzt werden. Mit ṭawāʾif können auch ganz andere (z.B. soziale) Gruppen- 
Typen bezeichnet werden. Darüber hinaus stehen auch konfessionelle Differenz 
markierende Dogmen oder Glaubensinhalte für die Bedeutungskonstitution hinter 
der Orientierung an diesen Gruppen zurück. Die Übersetzung von ṭāʾifīya mit 

103 Vgl. Berger, Peter L.: The Sociological Study of Sectarianism, in: Social Research 21 (4), 1954, 
S. 467 – 485, S. 471 – 477. 

104 Vgl. Greyerz, Kaspar von; Bischof, Franz Xaver: Konfessionalismus, in: Historisches Lexikon 
der Schweiz (HLS). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005 - am 12.02.2026, 12:33:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

»Konfessionalismus« ist also nicht zu verwechseln mit der unkritischen Gleich

setzung der beiden als Konzepte. Der Begriff bezieht sich zwar auf konfessionell 
definierte Gruppen, aber nicht zwingend in einem exklusiven Sinn. Der Begriff 
trägt gewissermassen im Kern den Bezug auf die Gruppe, nicht auf die Konfession. 

Aufgrund des breiten Bedeutungsfeldes von ṭāʾifa ist verständlich, dass auf Ara

bisch die Abgrenzung zu Begriffen wie Rassismus (ʿunṣurīya) nicht ganz einfach ist. 
Die inhaltliche Unterscheidung, die auf Deutsch zwischen Konfession und Ethnie 
liegt, fällt auf Arabisch weniger klar aus. Aus der irakischen Perspektive wird die 
Unschärfe dieser Abgrenzung noch deutlicher hervortreten, da das politische Sys

tem mit der Orientierung an schiitischer, sunnitischer und kurdischer Bevölkerung 
(und weiteren Bevölkerungsgruppen) unterschiedliche Kriterien für die Definition 
der zu berücksichtigenden Bevölkerungsgruppen anwendet – und sich, wie zu zei

gen sein wird, das irakische Verständnis von ṭāʾifīya an der Kritik dieses Systems 
orientiert. 

Ṭāʾifīya (und damit die Übersetzung Konfessionalismus) bezeichnet also weniger 
eine spezifische Form des Konflikts zwischen Konfessionen als vielmehr zwei Pra

xen: Erstens ein nachdrückliches Beharren auf der eigenen ṭāʾifa (mit implizierter 
Ablehnung der anderen) und zweitens ein gesellschaftliches System, das auf der Dif

ferenzierung der verschiedenen ṭawāʾif aufbaut. 

2.3.2 Konfessionalisierung und Konfessionalität 

Um zu verstehen, welche Bedeutung Konfessionalität in der irakischen Öffentlich

keit erlangt hat, was »Schia« und »Sunna« überhaupt bedeuten, muss der zugrunde

liegende Aushandlungsprozess rekonstruiert werden. Ich werde diese Rekonstruk

tion anhand des Konzepts Konfessionalisierung vornehmen. 
Die Konfessionalisierung zu rekonstruieren bedeutet in diesem Verständnis die 

Untersuchung erstens der konfessionellen Strukturen anhand ihrer Institutionen, 
aber auch anhand ihrer diskursiven Verortung, zweitens der Durchdringung des ge

sellschaftlichen Diskurses mit an Konfession orientierten Vorstellungen. Sie vereint 
damit den Blick auf Institutionen mit demjenigen auf gesellschaftliche Vorstellun

gen von Konfessionalität – kontingente Fundamente, entstanden in und einwirkend 
auf ihre eigene Gegenwart. 

Da Konfessionalismus als (rhetorischer) Gegenstand in die Untersuchung 
miteinbezogen wird, kann nicht mehr nur die konfessionelle Differenz von Schia 
und Sunna untersucht werden. Denn auch Gegenpositionen zur Orientierung an 
Konfession, die (im ablehnenden Sinn) explizit auf Konfession Bezug nehmen, 
sind für die Konstitution von Konfessionalität in der irakischen Öffentlichkeit 
konstitutiv. Erst durch die Integration solcher antikonfessionalistischer Positionen 
kann die Konfessionalisierung als Aushandlung der Rolle von Konfessionalität 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005 - am 12.02.2026, 12:33:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 55 

erfasst werden. Antikonfessionalistische Positionen umfassen nicht nur die Kritik 
an Konfessionalismus, sondern auch die dabei verwendeten Gegenkonzeptionen. 

Das führt zu einem entscheidenden Unterschied im Verständnis von Konfessio

nalisierung zu bisherigen Ansätzen (sowohl demjenigen von Weiss wie von Hash

emi und Postel): Konfessionalisierung ist in meinem Verständnis nicht mehr der 
Prozess, der zu Konfessionalismus führen muss. Konfessionalisierung bezeichnet 
die Herausbildung oder Veränderung der Konfessionen und die Durchdringung der 
jeweiligen Gesellschaft mit an Konfession orientierten Vorstellungen. Beides kann 
auch in einer Gesellschaft stattfinden, die sich in der Folge explizit gegen Konfessio

nalismus wendet (und genau das scheint in Teilen der irakischen Bevölkerung der 
Fall zu sein, wie sich bei den Protesten von 2019 gezeigt hat). Bezüge auf Konfession 
können also auch in ablehnendem Sinn zu einer Konfessionalisierung beitragen. 

Im Verständnis der Forschung zur europäischen Konfessionalisierung handelt 
es sich bei der Konfessionalisierung um einen Kardinalvorgang: 

»Der Begriff ›Konfessionalisierung‹ soll einen Prozess bezeichnen, der seit der Re

formation abgelaufen ist und die Menschen, die im damaligen Deutschen Reich 
lebten – und nicht nur hier –, zu Angehörigen verschiedener Konfessionen mach

te, und zwar in dem Sinne, dass diese Konfession zu einem Teil der alltäglichen 
wie der ausseralltäglichen Kultur der Menschen wurde, bevor die Aufklärung ein

setzte und das als Unmündigkeit brandmarkte.«105 

Ein solcher Anspruch kann für den Irak nicht erhoben werden, schon gar nicht durch 
die vorliegende Untersuchung. Konfessionalisierung orientiert die Untersuchung, 
sie selbst dadurch als (Kardinal-)Vorgang klassifizieren zu wollen, käme einem Zir

kelschluss gleich. Der Gegenstand der Konfessionalisierung ist somit durch die Un

tersuchung zu bestimmen – anhand der Rekonstruktion der Diskussion über Kon

fessionalität, die in der irakischen Öffentlichkeit stattfindet. Es wird also nicht dar

um gehen, die Herausbildung konfessioneller Institutionen und die Durchdringung 
der irakischen Öffentlichkeit mit an Konfession orientierten Vorstellungen zu bele
gen. Konfessionalisierung wird somit zu einer forschungsleitenden Hypothese. Da

gegen dient sie nicht als deduktiv zu prüfende Theorie. 
Somit kann Konfessionalisierung losgelöst von einem epistemischen Bruch 

stattfinden, wie ihn beispielweise die einsetzenden Moderne darstellt, und auch 
von einem definierten Ursprungsmoment. Die Entkoppelung von solchen ver

meintlich einmaligen Ursprüngen ist notwendig, um zu verstehen, wie sich Bezüge 
auf Konfession auch innerhalb der Moderne und bei bereits etablierten Konfes

sionen wandeln. Dadurch wird die Untersuchung der Konfessionalisierung zu 

105 Schmidt: Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, 2010, S. xi. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005 - am 12.02.2026, 12:33:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

einer Möglichkeit, den Wandel der Bezugnahmen auf Konfession innerhalb einer 
Gesellschaft zu beschreiben. 

Ein derart flexibles Verständnis von Konfessionalisierung verlangt nach einem 
Begriff, um verschiedenste Bezugnahmen auf Konfession zu bezeichnen. Ich ver

wende hierfür den Ausdruck »Konfessionalität«. Dieser soll alle Formen von Bezug

nahmen auf Konfession bezeichnen (auch ablehnende Positionen, die diese Ableh

nung mit Konfession verknüpfen, beispielsweise eine explizite Konfessionalismus

kritik). Konfessionalität bezeichnet somit immer ein Handeln der Akteure (»Han

deln« ist dabei in einem umfassenden Sinn zu verstehen und beinhaltet insbeson

dere das Sprechen über Konfession). 
Konfessionalisierung als Untersuchungszugang sollte nicht verwechselt werden 

mit einer Konfessionalisierung des Blicks auf den Irak von aussen. Hier besteht eine 
analoge Gefahr zur »Islamisierung des Islams«, wie sie Thomas Bauer für den euro

päischen Blick auf islamische Gesellschaften beschrieben hat. Durch das dadurch 
entstehende Zerrbild einer restlos von Religion durchdrungenen Gesellschaft »wer

den Ambiguitäten und Pluralitäten in der islamischen Welt unsichtbar gemacht und 
eine monolithische islamisch-religiöse Kultur konstruiert, die der modernen west

lichen Kultur als etwas ganz Fremdes und zu ihr Gegensätzliches entgegentritt.«106 
Eine analog vollständig mit Konfession durchdrungene Gesellschaft würde die Kon

fessionalisierung, wie im europäischen Kontext, als Kardinalvorgang bedingen. Ei

ne derartige vollständige Durchdringung anzunehmen, ist für eine moderne Gesell

schaft nicht haltbar. Auch mit der Orientierung an Kontingenz sowie der Kontextua

lisierung der irakischen Gesellschaft in einem potentiell globalen, zeitgenössischen 
Kontext wäre eine solche Annahme nicht vereinbar. 

Zusammenfassend kann festgehalten werden: Konfessionalisierung, ver

standen (1) als Durchdringung der Öffentlichkeit mit konfessionell orientierten 
Vorstellungen und (2) als Wandel der Konfessionen auf institutioneller Ebene, dient 
als Untersuchungszugang, um beschreiben zu können, wie Konfessionalität in der 
untersuchten Gesellschaft konstituiert wird. Anhand der Art und Weise, wie die 
Konfessionalisierung ausgestaltet wird, können Rückschlüsse auf den Aushand

lungsprozess gezogen werden, der in der untersuchten Gesellschaft stattfindet. 
Bezüge auf Konfession sind damit keine Hinweise auf Konfessionalismus, 

sondern geben Auskunft über gesellschaftliche Aushandlungsprozesse. Konfessio

nalisierung führt somit, vielleicht überraschenderweise, zu einer neuen Verortung 
von Konfessionalität. Sie wird gelöst von einer Geschichte der Konfessionen oder 
konkreter einer Geschichte von Schia und Sunna. Stattdessen wird sie eingeordnet 
in ihren zeitgenössischen gesellschaftlichen Kontext, synchron statt diachron. Die 

106 Vgl. Bauer, Thomas: Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des Islams, Berlin 
20196, S. 222 – 223. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005 - am 12.02.2026, 12:33:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 57 

Konfessionalisierung ist ein Produkt (und ein Faktor in) ihrer jeweiligen gesell

schaftlichen Gegenwart. Die Konsequenz dieser Überlegung ist, dass ich darauf 
verzichte, die Geschichte des Ausdrucks ṭāʾifīya zu rekonstruieren. Historische 
Bezüge werden nur dort aufgegriffen, wo sie durch die Akteure in deren Handeln 
aktualisiert werden. 

2.4 Fragestellung 

Was ist Konfessionalismus? Diese Frage von Aḥmad al-Bašīr in der eingangs er

wähnten Basheer-Show und sein Staunen angesichts der Orientierung an konfes

sioneller Zugehörigkeit bilden den Ausgangspunkt dieser Untersuchung. Wie in der 
Einleitung dargelegt, hilft eine Definition von ṭāʾif ’īya nicht weiter, um sich diesem 
Staunen anzunähern. Viel wichtiger ist es, dass er diese Frage überhaupt stellt, im 
Jahr 2014 und bei all der konfessionellen Gewalt, die der Irak bis zu diesem Zeitpunkt 
bereits erlitten hatte. Das Staunen rührt daher, dass Bezüge auf Konfession herge

stellt werden, die sich aus der Perspektive des Betrachters nicht nachvollziehen las

sen. Offensichtlich ist die Bedeutung von ṭāʾif ’īya im Irak nicht gefestigt, sondern 
Gegenstand einer gesellschaftlichen Aushandlung, die den Bezug auf Konfession 
miterfasst und neu verortet. Diese Aushandlung soll in ihrer konkreten Ausformung 
rekonstruiert werden. 

Daraus eröffnet sich die Frage: Wie wird Konfessionalität konstituiert? Auf

grund der Überlegungen, die zur bestehenden Forschungsliteratur und zum 
theoretischen Umgang mit Konfession aufgezeigt worden sind, ist deutlich gewor

den, dass diese Rekonstruktion anhand der Kontextualisierung von Bezügen auf 
Konfession und Konfessionalismus untersucht werden kann, die durch die Akteure 
vorgenommen wird. Die Frage, wie Konfessionalität konstituiert wird, lässt sich 
also in folgende Forschungsfrage transformieren: Wie wird Konfession in der ara

bischsprachigen irakischen Öffentlichkeit nach 2003 kontextualisiert? Aufgrund 
der in der Einleitung aufgestellten Hypothese, wonach im Irak für die Zeit nach 
2003 eine Konfessionalisierung postuliert werden kann, wird die Kontextualisie

rung anhand der Elemente der Konfessionalisierung untersucht: zum einen der 
konfessionellen Strukturen und Institutionen (»Herausbildung«) und zum ande

ren der konfessionellen Orientierung der Vorstellungswelten in der Öffentlichkeit 
(»Durchdringung«). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005 - am 12.02.2026, 12:33:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

