2. Literatur, Theorie, Methode

angenommen werden darf). Das erlaubt die Einfithrung von Heterogenitit nicht
nur in Zugehorigkeiten bzw. vermeintlichen Identititen, sondern auch in die sich
wandelnden >Fundamente¢, die ausgehandelt werden. Dies erdffnet wiederum
die Moglichkeit, nicht nur das Verhiltnis zwischen Schia und Sunna, sondern
den Bezug auf Konfession selbst als Gegenstand gesellschaftlicher Aushandlung
zu erfassen. Und da die zugrundeliegende Bedeutungskonstitution differentiell
erfolgt, sind auch die Gegenpositionen einzubeziehen. Um wie angestrebt jegliche
Essentialisierung zu unterlaufen, miissen also Beziige auf Konfession genauso wie
das Reden iiber ta ‘ifiya, insbesondere die Kritik und die Gegenpositionen, die gegen
Konfessionalismus aufgebaut werden, in die Analyse miteinbezogen werden — um
schliesslich herausfinden zu kénnen, was genau verhandelt wird und auf welche
kontingenten sFundamente« sich diese Aushandlungen stiitzen.

2.3 Konfessionalisierung: Die Begriffe

Um das Reden iiber Konfessionalismus nachzuvollziehen und zu kontextualisieren,
werden im Folgenden zunichst die Begriffe ta 'ifa und ta ifiya genauer betrachtet. Ge-
mass dem Ansatz, dass die Verwendung dieser Begriffe in ihrer Gegenwart betrach-
tet werden soll, werden zu diesem Zweck aktuelle arabische Worterbiicher genutzt.
Anschliessend gilt es, den Begriff Konfessionalismus unter Beriicksichtigung der in
dieser Arbeit bisher angestellten Uberlegungen zu fassen und fiir die Untersuchung
handhabbar zu machen.

2.3.1 Ta'ifa, ta'ifiya und Konfessionalismus

Ta'ifiya, sectarianism, Konfessionalismus — diese drei Begrifte werden in der wissen-
schaftlichen Literatur als gegenseitige Ubersetzungen verwendet, sowohl fiir die
Ubersetzung des Quellen- wie des Analysebegriffs. Ohne diese Ubersetzung abzu-
lehnen, muss diese doppelte Verwendung kritisch betrachtet werden, da es sich bei
ta'ifiya um einen dichten Begriff im Sinne von Bernard Williams handelt, d.h. einen
Begriff, der gleichzeitig deskriptiv und evaluierend ist.”* Die Evaluation von {a ifiya
fallt in diesem Fall deutlich negativ aus, vergleichbar mit derjenigen von »Rassis-
mus«. Mir ist auch kein Fall bekannt, in dem sich eine Person im Irak selber und
in positivem oder neutralem Sinne als ta'ifi bezeichnet hat. Das heisst, die Deu-
tung einer Position als konfessionalistisch oder die Zuschreibung dieses Adjektivs
zu einer spezifischen Politik oder gar einer ganzen Bevolkerung kann nicht nur als
neutrale Beschreibung, sondern muss als negative Bewertung, gar als Verurteilung

91 Vgl. Williams, Bernard: Ethik und die Grenzen der Philosophie, Hamburg 1999 (Rotbuch-Ra-
tionen), S.197 —198.

12.02.2026, 12:33:14.

49


https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

aufgefasst werden. Zudem bleibt der Begriff schwierig zu fassen. Haddad wendet
in seinem Werk Understanding Sectarianism beachtliche 27 Seiten auf, um die unter-
schiedlichen Definitionsversuche von sectarianism in der Forschungsliteratur um-
fassend darzustellen. Zusitzlich widmet er der arabischsprachigen Forschungslite-
ratur einen separaten Artikel.”” Er kommt zu dem erniichternden Schluss, dass un-
zihligen Versuchen zum Trotz nicht nur keine tiberzeugende Definition gefunden,
geschweige denn breit akzeptiert wurde, sondern auch, schlimmer noch, die Orien-
tierung am Konzept sectarianism mehr verhiille, als dass sie einen Erkenntnisgewinn
ermogliche. Sein Fazit: »Without detracting from the validity of these approaches,
I would nevertheless suggest that the term >sectarianism« needs to be permanently
discarded.«”

Wihrend diesen Bemerkungen zum analytischen Konzept sectarianism zuzu-
stimmen ist, geht Haddad hier aus der Perspektive der vorliegenden Untersuchung
zu weit, wenn er nicht nur den analytischen Begriff, sondern den Begriff als solchen
entsorgen will, um ihn stattdessen durch »konfessionelle Identitit« als konzeptuel-
len Startpunkt zu ersetzen.”* Wihrend eine Untersuchung konfessioneller Identitit
zweifellos lohnend sein kann, verliert sie den Aushandlungsprozess, der anhand des
Begriffs ta'ifiya im Irak stattfindet, aus den Augen. Konfessionalismus als Begriff
muss vorhanden bleiben, allerdings ohne die Vermischung von analytischem Kon-
zept und Quellenbegriff. Ich verwende daher Konfessionalismus ausschliesslich als
Ubersetzung von ta ifiya und nicht als analytisches Konzept. Entsprechend werde
ich auch keine Definition von Konfessionalismus anstreben, sondern seine Verwen-
dung innerhalb des bereits skizzierten Aushandlungsprozesses beschreiben.

Zunichst gilt es, das gegenwirtige semantische Feld des arabischen Begriffes
ta'ifiya zu erfassen. Bereits die Entwicklung des Begriffes innerhalb des Worter-
buchs von Hans Wehr gibt einen Hinweis darauf, dass die Verbindung von t@’ifa und
Konfession zunehmend an Bedeutung gewinnt. So findet sich in der vierten Aufla-
ge des Worterbuchs von 1977 als Ubersetzung von t@'ifa »Teil; Anzahl; Schar, Grup-
pe; Schwarm; Volk; Klasse; Sekte; Partei«, »Konfession« dagegen taucht erst beim
Adjektiv t@'ifi (»Gruppen-, Sekten-, Konfessions-«) auf.”® Erst im Supplement, das
die vierte gegeniiber der dritten Auflage von 1952 erweitert, folgen die Ubersetzung
»Konfession« fiir t@’ifa und ein Eintrag fiir ta ifiya: »Sektierertum, Konfessionalis-

92  Vgl. Haddad: Understanding>Sectarianismg, 2020, S.15—42.

93 Ebd.,S. 44.

94 Vgl.ebd, S. 47.

95  Vgl. Wehr, Hans: Arabisches Wérterbuch fiir die Schriftsprache der Gegenwart und Supple-
ment, Beirut und London 19774, S. 519.

12.02.2026, 12:33:14.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

mus«.”® Im ilteren Haupteintrag dagegen folgt als Beispiel nicht etwa ein Hinweis
auf Konfession, sondern der Ausdruck at-ta 'ifa al-ihsasiya: die Impressionisten.”’

T@'ifa basiert auf der Wurzel ta’ — waw — fa’. Das Verb tafa hat neben »umbher-
gehen« (umherstreifen, herumfahren) ein breites Bedeutungsfeld um die Bereiche
»umkreisen«, »kennenlernen« und auch: »im Schlaf erscheinen, heimsuchenc.

Das Partizip ta'if (herumgehend etc.) erweitert die Bedeutung von ta 'ifa (Pl. ta-
wa 'if) als Schar, Gruppe, auch Schwarm oder Volk um den Aspekt des »Zusammen-
Herumgehens«. Der Eintrag im Worterbuch al-Mungid verweist zunichst auf ta’if
als ‘assas (Patrouille), nennt als drei Hauptbedeutungen von ta'ifa dann aber ers-
tens Gruppe (Jama a) von Leuten (nas), zweitens Stiick, Teil, Abschnitt oder Seg-
ment (¢it ‘@) von etwas und drittens diejenigen, die vereint sind durch eine Meinung/
Ansicht (ra’y), Rechtsschule/Konfession (madhab), die durch etwas charakterisiert
sind oder sich durch etwas voneinander unterscheiden (yamtazina); hier wire eine
vertiefte Untersuchung interessant iiber die Verwendung von maza und den zugeho-
rigen Ableitungen gegeniiber derjenigen von faraqa, wobei zweiteres stirker auf den
Aspekt der Differenz zu verweisen scheint, wihrend maza eher den Bereich des Un-
terscheidens, auch mit Bezug auf das zugrundeliegende Ganze, einschliesst. T@'ifiya
dagegen wird nicht explizit aufgefiihrt.*®

Der Eintrag im Worterbuch al-Mawrid al-‘Arabi verweist fiir ta 'if auf die Aspekte
(1) des Herumreisenden, Patrouillierenden, (2) des Nachtwichters und (3) der nacht-
lichen Heimsuchung durch ein Gespenst im Schlaf.®

Gleich der erste inhaltliche Eintrag zu ta 'ifa verweist auf den Zusatz diniya, mit
der Erliuterung: Die Gemeinschaft (Jama ‘a) der Glaubigen (mu 'minin) einer Rechts-
schule (madhab), oder eines religiésen Glaubens/Doktrin/Uberzeugung (mu ‘taqad).
Verwiesen wird dariiber hinaus auf milla und explizit auch auf $7'a. Ebenfalls ge-
nannt wird firga (Teil, Abteilung; Klasse; Truppe).

Unter dem Zusatz von »Leuten« (nds) statt »religids« bezeichnet fa’ifa in
al-Mawrid al-'Arabi eine Gruppe von Menschen mit geteilter Verbindung.

Unter den Erliuterungen zu einer ta 'ifa »von Dingen« fillt vor allem der Eintrag
qita’ munawwa'a = magmu‘a auf. Damit wird fiir ta'ifa je nach Kontext sowohl auf
gJama'a wie auf magmi ‘a verwiesen, d.h. sowohl die Gruppe/Gemeinschaft an sich
als auch die Gruppe verstanden als Kollektiv von Teilen."*®

Deutlicher wird dieser Unterschied bei den Ausfithrungen zu ta’ifa »von et-
was/einer Sache« mit folgenden Optionen: guz’, qism, Satr und erneut git ‘a. Diese

96 Ebd.,S. 6 (Supplement).

97 Vgl.ebd., S.519.

98  Al-mungid fi al-lugat, Beirut 2003%°, S. 475.

99  Al-Balabakki, Riihi: al-Mawrid al-arab’i. Qamds al-luga al-arabiya al-mu‘asira ma'kull al-mu-
taradifat, Beirut 2016, S. 857.

100 Ebd., S. 857—858.

12.02.2026, 12:33:14.

51


https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

vier Begriffe, die alle grob mit »Teil« zu iibersetzen sind, verweisen subtil auf die
vielschichtige Relation zwischen einem Teil und einer zugehérigen tibergeordneten
Einheit, die im Begriff ta’ifa anklingt: einmal eher als Bestandteil (juz’), dann im
Sinne von Unterteilung (gism, auch Sektion, Abteilung, Departement), als Abschnitt
oder Segment (qit'a, von qata’‘a, abschneiden) und als Teilung oder Halbierung
(Satr, von 3atara: halbieren, durchschneiden).” Solche Unterscheidungen mé-
gen zunichst wenig aussagekriftig erscheinen, doch klingt in ihnen bereits die
dem Begriff ta’ifa inhdrente Ambiguitit im Umgang mit Heterogenitit an. Diese
Ambiguitit entsteht entlang der Unterscheidung zwischen einerseits einem ur-
spriinglich Ganzen, das geteilt, gar zerschnitten wird, und andererseits Elementen,
die zu einem Ganzen zusammengefasst werden konnen.

Es finden sich somit zwei gegenldufige Bewegungen innerhalb des semanti-
schen Feldes von ta'ifa: Einerseits das Sich-Zusammenschliessen (je nach Wor-
terbuch gar mit dem Verb gama'a verbunden), andererseits Teil oder Abschnitt,
die wiederum entweder als Bestandteil weiterhin mit dem Ganzen verbunden oder
auch von diesem abgetrennt vorgestellt werden kénnen. Entweder wird also von (ei-
genstindigen, sich zusammenschliessenden) Einzelelementen ausgegangen oder
von einem zuvor bestehenden Ganzen, das nachtriglich zerteilt wird. Der Begrift
ta'ifa zielt mit seinem semantischen Feld also genau ins Zentrum der Schwierigkeit,
die mit jeglichen Gruppenzuschreibungen einhergeht: dem konstanten Oszillieren
zwischen vereinenden und differierenden Dynamiken (und dies alles leisten diese
Worterbucheintrige im Ubrigen ganz ohne einen Verweis auf »Identitit«).'*

Das Adjektiv ta ifi kann (1) auf Beziehungen zu {a 'ifa oder ta ifiya hinweisen, was
zur Synonymsetzung mit milli, madhabi und dini fihrt. Es kann aber auch auf einen
ganz spezifischen Bezug hinweisen, der (2) durch die Bedeutung muta ‘assib li-ta 'ifa
ausgedriickt wird und eine fanatische Bezugnahme zu einer ta 'ifa darstellt. Ein ta'ifi
kann auch (3) eine Person sein, die analog zu (2) »fanatisch fiir ihre ta ifa« oder ein
Anhinger der {a’ifiya ist.

Ta'ifiya schliesslich verfigt tiber zwei Deutungsfelder. Das erste wird, dhnlich
wie bei {a'ifi gesehen, mit der Wurzel ‘ain - sad — ba’ verbunden, die zunichst in
der finften abgeleiteten Stammform auftritt: ta ‘assub, die »fanatische Anhinger-
schaft« (auch: fanatischer Enthusiasmus) fiir eine spezifische ta 'ifa. Auch der Begriff
‘asabiya wird genannt, der ein breiteres Bedeutungsspektrum aufweist als ta ‘assub,
darunter »Parteinahme, Parteilichkeit«, aber auch »Stammessolidaritit, Tribalis-
mus«. Wobei ‘asabiya im Eintrag spezifiziert wird als aufbauend auf die Zugehorig-

101 Ebd., S. 858.

102 Darinklingen bereits die divergierenden Wahrnehmungen des Iraks an: Sind es verschiedene
Gruppen, die zusammen die irakische Bevélkerung bilden, geht man also von den Gruppen-
identitdten aus? Oder steht die irakische Bevélkerung als Ganzes am Ursprung und wird in
einzelne Gruppen eingeteilt (bzw. gespalten)?

12.02.2026, 12:33:14.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

keit (al-intima’) zu einer ta'ifa, was wiederum gleichgesetzt wird mit konfessionel-
lem (bzw. konfessionalistischem) Faktionalismus sowie dem konfessionalistischen
Geist (rih) oder Chauvinismus (na'ra). Das zweite Feld bezieht sich auf ta’ifiya als
Bezeichnung eines Systems, innerhalb dessen die Gesellschaft auf einer konfessio-
nellen/konfessionalistischen Grundlage (asas ta 'ift) oder auf der Grundlage konfes-
sioneller Zugehorigkeit (intima’ ta ifi) konstituiert ist.

Neben der Ambiguitit, die fiir ta ifa festgestellt werden kann, sticht ein weite-
rer Aspekt hervor. Der Begriff verweist viel stirker auf den Aspekt von Teil und Gan-
zem als auf Konfessionen im engeren Sinn. Die Art und Weise, wie sich die als ta 'ifa
bezeichneten Kollektive unterscheiden, wird durch den Begriff dagegen nur einge-
schrinkt ausgedriickt. Er kann auch auf Religionen verweisen, wird aber noch viel
weiter gefasst, bis hin zu biologischen Klassifikationen. Ta'ifiya dagegen weist ei-
nen eindeutigeren Bezug zu Konfession auf und beinhaltet sowohl die Benennung
eines an konfessioneller Zugehorigkeit orientierten Systems wie auch die aggressive
Betonung eigener konfessioneller Zugehorigkeit (ohne Bezug auf ein gesellschaftli-
ches System).

Darin unterscheidet sich die Verwendung von {a’ifa klar vom englischen Aus-
druck sect. Sect wird aus religionssoziologischer Perspektive mit Bezug auf den deut-
schen Begriff »Sekte« diskutiert, wie er prominent durch Max Weber, Carl Mayer
oder Ernst Troeltsch definiert worden ist. Diese Verkniipfung ist aus zwei Griinden
problematisch. Erstens werden die deutschen Begriffe Konfession und Sekte ver-
mischt, wenn sectarianism und Konfessionalismus synonym verwendet werden und
der englische Begriff dabei nicht auf die Bedeutung von »Konfession«, sondern auf
dasjenige von »Sekte« Bezug nimmt. Zweitens definieren die genannten Autoren
»Sekte«, indem sie den Begriffvon »Kirche«abgrenzen.'*® Im beschriebenen seman-
tischen Feld von ta 'ifa spielt diese Unterscheidung dagegen keine Rolle.

Demgegeniiber ist »Konfession« eng mit der Reformation und den sich in der
Folge im Rahmen der Konfessionalisierung herausbildenden christlichen Konfes-
sionen verbunden.'®* Trotz der Analogie, die sich zwischen dem Verhiltnis der
christlichen Konfessionen zum Christentum einerseits sowie Schia und Sunna
in ihrem Verhiltnis zum Islam andererseits aufdringt, kann der Ausdruck ta'ifa
nicht mit dem nach christlichen Kontexten definierten Ausdruck »Konfession«
gleichgesetzt werden. Mit tawa if konnen auch ganz andere (z.B. soziale) Gruppen-
Typen bezeichnet werden. Dariiber hinaus stehen auch konfessionelle Differenz
markierende Dogmen oder Glaubensinhalte fiir die Bedeutungskonstitution hinter
der Orientierung an diesen Gruppen zuriick. Die Ubersetzung von {a’ifiya mit

103 Vgl. Berger, Peter L.: The Sociological Study of Sectarianism, in: Social Research 21 (4), 1954,
S.467—485,S.471—477.

104 Vgl. Creyerz, Kaspar von; Bischof, Franz Xaver: Konfessionalismus, in: Historisches Lexikon
der Schweiz (HLS).

12.02.2026, 12:33:14.

53


https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

»Konfessionalismus« ist also nicht zu verwechseln mit der unkritischen Gleich-
setzung der beiden als Konzepte. Der Begriff bezieht sich zwar auf konfessionell
definierte Gruppen, aber nicht zwingend in einem exklusiven Sinn. Der Begrift
trigt gewissermassen im Kern den Bezug auf die Gruppe, nicht auf die Konfession.

Aufgrund des breiten Bedeutungsfeldes von ta 'ifa ist verstindlich, dass auf Ara-
bisch die Abgrenzung zu Begriffen wie Rassismus (‘unsuriya) nicht ganz einfach ist.
Die inhaltliche Unterscheidung, die auf Deutsch zwischen Konfession und Ethnie
liegt, fillt auf Arabisch weniger klar aus. Aus der irakischen Perspektive wird die
Unschirfe dieser Abgrenzung noch deutlicher hervortreten, da das politische Sys-
tem mit der Orientierung an schiitischer, sunnitischer und kurdischer Bevdlkerung
(und weiteren Bevolkerungsgruppen) unterschiedliche Kriterien fiir die Definition
der zu beriicksichtigenden Bevolkerungsgruppen anwendet — und sich, wie zu zei-
gen sein wird, das irakische Verstindnis von ta'ifiya an der Kritik dieses Systems
orientiert.

Ta ifiya (und damit die Ubersetzung Konfessionalismus) bezeichnet also weniger
eine spezifische Form des Konflikts zwischen Konfessionen als vielmehr zwei Pra-
xen: Erstens ein nachdriickliches Beharren auf der eigenen ta 'ifa (mit implizierter
Ablehnung der anderen) und zweitens ein gesellschaftliches System, das auf der Dif-
ferenzierung der verschiedenen tawa'if aufbaut.

2.3.2 Konfessionalisierung und Konfessionalitat

Um zu verstehen, welche Bedeutung Konfessionalitit in der irakischen Offentlich-
keit erlangt hat, was »Schia« und »Sunna« iberhaupt bedeuten, muss der zugrunde-
liegende Aushandlungsprozess rekonstruiert werden. Ich werde diese Rekonstruk-
tion anhand des Konzepts Konfessionalisierung vornehmen.

Die Konfessionalisierung zu rekonstruieren bedeutet in diesem Verstindnis die
Untersuchung erstens der konfessionellen Strukturen anhand ihrer Institutionen,
aberauch anhand ihrer diskursiven Verortung, zweitens der Durchdringung des ge-
sellschaftlichen Diskurses mit an Konfession orientierten Vorstellungen. Sie vereint
damit den Blick auf Institutionen mit demjenigen auf gesellschaftliche Vorstellun-
genvon Konfessionalitit — kontingente Fundamente, entstanden in und einwirkend
aufihre eigene Gegenwart.

Da Konfessionalismus als (rhetorischer) Gegenstand in die Untersuchung
miteinbezogen wird, kann nicht mehr nur die konfessionelle Differenz von Schia
und Sunna untersucht werden. Denn auch Gegenpositionen zur Orientierung an
Konfession, die (im ablehnenden Sinn) explizit auf Konfession Bezug nehmen,
sind fiir die Konstitution von Konfessionalitit in der irakischen Offentlichkeit
konstitutiv. Erst durch die Integration solcher antikonfessionalistischer Positionen
kann die Konfessionalisierung als Aushandlung der Rolle von Konfessionalitit

12.02.2026, 12:33:14.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

erfasst werden. Antikonfessionalistische Positionen umfassen nicht nur die Kritik
an Konfessionalismus, sondern auch die dabei verwendeten Gegenkonzeptionen.

Das fithrt zu einem entscheidenden Unterschied im Verstindnis von Konfessio-
nalisierung zu bisherigen Ansitzen (sowohl demjenigen von Weiss wie von Hash-
emi und Postel): Konfessionalisierung ist in meinem Verstindnis nicht mehr der
Prozess, der zu Konfessionalismus fithren muss. Konfessionalisierung bezeichnet
die Herausbildung oder Verinderung der Konfessionen und die Durchdringung der
jeweiligen Gesellschaft mit an Konfession orientierten Vorstellungen. Beides kann
auch in einer Gesellschaft stattfinden, die sich in der Folge explizit gegen Konfessio-
nalismus wendet (und genau das scheint in Teilen der irakischen Bevolkerung der
Fall zu sein, wie sich bei den Protesten von 2019 gezeigt hat). Beziige auf Konfession
konnen also auch in ablehnendem Sinn zu einer Konfessionalisierung beitragen.

Im Verstindnis der Forschung zur europiischen Konfessionalisierung handelt
es sich bei der Konfessionalisierung um einen Kardinalvorgang:

»Der Begriff>Konfessionalisierung<soll einen Prozess bezeichnen, der seit der Re-
formation abgelaufen ist und die Menschen, die im damaligen Deutschen Reich
lebten — und nicht nur hier —, zu Angehorigen verschiedener Konfessionen mach-
te, und zwar in dem Sinne, dass diese Konfession zu einem Teil der alltdglichen
wie der ausseralltidglichen Kultur der Menschen wurde, bevor die Aufklarung ein-
setzte und das als Unmiindigkeit brandmarkte.«'®®

Ein solcher Anspruch kann fiir den Irak nicht erhoben werden, schon gar nicht durch
die vorliegende Untersuchung. Konfessionalisierung orientiert die Untersuchung,
sie selbst dadurch als (Kardinal-)Vorgang klassifizieren zu wollen, kime einem Zir-
kelschluss gleich. Der Gegenstand der Konfessionalisierung ist somit durch die Un-
tersuchung zu bestimmen - anhand der Rekonstruktion der Diskussion tiber Kon-
fessionalitit, die in der irakischen Offentlichkeit stattfindet. Es wird also nicht dar-
um gehen, die Herausbildung konfessioneller Institutionen und die Durchdringung
der irakischen Offentlichkeit mit an Konfession orientierten Vorstellungen zu bele-
gen. Konfessionalisierung wird somit zu einer forschungsleitenden Hypothese. Da-
gegen dient sie nicht als deduktiv zu priifende Theorie.

Somit kann Konfessionalisierung losgelost von einem epistemischen Bruch
stattfinden, wie ihn beispielweise die einsetzenden Moderne darstellt, und auch
von einem definierten Ursprungsmoment. Die Entkoppelung von solchen ver-
meintlich einmaligen Urspriingen ist notwendig, um zu verstehen, wie sich Beziige
auf Konfession auch innerhalb der Moderne und bei bereits etablierten Konfes-
sionen wandeln. Dadurch wird die Untersuchung der Konfessionalisierung zu

105 Schmidt: Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, 2010, S. xi.

12.02.2026, 12:33:14.

55


https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

einer Moglichkeit, den Wandel der Bezugnahmen auf Konfession innerhalb einer
Gesellschaft zu beschreiben.

Ein derart flexibles Verstindnis von Konfessionalisierung verlangt nach einem
Begriff, um verschiedenste Bezugnahmen auf Konfession zu bezeichnen. Ich ver-
wende hierfiir den Ausdruck »Konfessionalitit«. Dieser soll alle Formen von Bezug-
nahmen auf Konfession bezeichnen (auch ablehnende Positionen, die diese Ableh-
nung mit Konfession verkniipfen, beispielsweise eine explizite Konfessionalismus-
kritik). Konfessionalitit bezeichnet somit immer ein Handeln der Akteure (»Han-
deln« ist dabei in einem umfassenden Sinn zu verstehen und beinhaltet insbeson-
dere das Sprechen iiber Konfession).

Konfessionalisierung als Untersuchungszugang sollte nicht verwechselt werden
mit einer Konfessionalisierung des Blicks auf den Irak von aussen. Hier besteht eine
analoge Gefahr zur »Islamisierung des Islams«, wie sie Thomas Bauer fiir den euro-
péischen Blick auf islamische Gesellschaften beschrieben hat. Durch das dadurch
entstehende Zerrbild einer restlos von Religion durchdrungenen Gesellschaft »wer-
den Ambiguititen und Pluralititen in der islamischen Welt unsichtbar gemacht und
eine monolithische islamisch-religiése Kultur konstruiert, die der modernen west-
lichen Kultur als etwas ganz Fremdes und zu ihr Gegensitzliches entgegentritt.«'*
Eine analog vollstindig mit Konfession durchdrungene Gesellschaft wiirde die Kon-
fessionalisierung, wie im europiischen Kontext, als Kardinalvorgang bedingen. Ei-
ne derartige vollstindige Durchdringung anzunehmen, ist fiir eine moderne Gesell-
schaft nicht haltbar. Auch mit der Orientierung an Kontingenz sowie der Kontextua-
lisierung der irakischen Gesellschaft in einem potentiell globalen, zeitgendssischen
Kontext wire eine solche Annahme nicht vereinbar.

Zusammenfassend kann festgehalten werden: Konfessionalisierung, ver-
standen (1) als Durchdringung der Offentlichkeit mit konfessionell orientierten
Vorstellungen und (2) als Wandel der Konfessionen auf institutioneller Ebene, dient
als Untersuchungszugang, um beschreiben zu kénnen, wie Konfessionalitit in der
untersuchten Gesellschaft konstituiert wird. Anhand der Art und Weise, wie die
Konfessionalisierung ausgestaltet wird, kénnen Riickschliisse auf den Aushand-
lungsprozess gezogen werden, der in der untersuchten Gesellschaft stattfindet.

Beziige auf Konfession sind damit keine Hinweise auf Konfessionalismus,
sondern geben Auskunft iiber gesellschaftliche Aushandlungsprozesse. Konfessio-
nalisierung fithrt somit, vielleicht iiberraschenderweise, zu einer neuen Verortung
von Konfessionalitit. Sie wird gelost von einer Geschichte der Konfessionen oder
konkreter einer Geschichte von Schia und Sunna. Stattdessen wird sie eingeordnet
in ihren zeitgendossischen gesellschaftlichen Kontext, synchron statt diachron. Die

106 Vgl. Bauer, Thomas: Die Kultur der Ambiguitat. Eine andere Geschichte des Islams, Berlin
2019°, S. 222 —223.

12.02.2026, 12:33:14.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

Konfessionalisierung ist ein Produkt (und ein Faktor in) ihrer jeweiligen gesell-
schaftlichen Gegenwart. Die Konsequenz dieser Uberlegung ist, dass ich darauf
verzichte, die Geschichte des Ausdrucks ta'ifiya zu rekonstruieren. Historische
Beziige werden nur dort aufgegriffen, wo sie durch die Akteure in deren Handeln
aktualisiert werden.

2.4 Fragestellung

Was ist Konfessionalismus? Diese Frage von Ahmad al-Basir in der eingangs er-
wahnten Basheer-Show und sein Staunen angesichts der Orientierung an konfes-
sioneller Zugehorigkeit bilden den Ausgangspunkt dieser Untersuchung. Wie in der
Einleitung dargelegt, hilft eine Definition von {a 'if iya nicht weiter, um sich diesem
Staunen anzunghern. Viel wichtiger ist es, dass er diese Frage iiberhaupt stellt, im
Jahr 2014 und bei all der konfessionellen Gewalt, die der Irak bis zu diesem Zeitpunkt
bereits erlitten hatte. Das Staunen rithrt daher, dass Beziige auf Konfession herge-
stellt werden, die sich aus der Perspektive des Betrachters nicht nachvollziehen las-
sen. Offensichtlich ist die Bedeutung von ta 'if iya im Irak nicht gefestigt, sondern
Gegenstand einer gesellschaftlichen Aushandlung, die den Bezug auf Konfession
miterfasst und neuverortet. Diese Aushandlung soll in ihrer konkreten Ausformung
rekonstruiert werden.

Daraus eroffnet sich die Frage: Wie wird Konfessionalitit konstituiert? Auf-
grund der Uberlegungen, die zur bestehenden Forschungsliteratur und zum
theoretischen Umgang mit Konfession aufgezeigt worden sind, ist deutlich gewor-
den, dass diese Rekonstruktion anhand der Kontextualisierung von Beziigen auf
Konfession und Konfessionalismus untersucht werden kann, die durch die Akteure
vorgenommen wird. Die Frage, wie Konfessionalitit konstituiert wird, lisst sich
also in folgende Forschungsfrage transformieren: Wie wird Konfession in der ara-
bischsprachigen irakischen Offentlichkeit nach 2003 kontextualisiert? Aufgrund
der in der Einleitung aufgestellten Hypothese, wonach im Irak fur die Zeit nach
2003 eine Konfessionalisierung postuliert werden kann, wird die Kontextualisie-
rung anhand der Elemente der Konfessionalisierung untersucht: zum einen der
konfessionellen Strukturen und Institutionen (»Herausbildung«) und zum ande-
ren der konfessionellen Orientierung der Vorstellungswelten in der Offentlichkeit
(»Durchdringung«).

12.02.2026, 12:33:14.

57


https://doi.org/10.14361/9783839409275-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

