2. Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg
zur objektiven Welt

Die erste Theorie der Intersubjektivitit, die uns im Rahmen der vor-
liegenden Untersuchung interessieren wird, ist diejenige Edmund
Husserls.! Es wird zu zeigen sein, wie die transzendentale Konstitu-
tion des Anderen die entscheidende Briicke vom solipsistisch verein-
zelten Ego zur fiir alle Menschen allgemein verbindlichen Konstitu-
tion der objektiven Welt wird. Der Andere gelangt also nicht — wie es
in spiter zu behandelnden Positionen der Fall sein wird — als existen-
tielles Problem, sondern als methodischer Schritt zur streng philoso-
phischen Herleitung der Struktur der objektiven Welt in den Blick
des Phianomenologen. Was dies im Einzelnen bedeutet, wird im Lau-
fe dieses Kapitels zu kliren sein. Den Einstieg in Husserls Denken
liefert hierbei der Begriff des Transzendentalen, der fiir ihn untrenn-
bar mit der Phanomenologie verbunden ist.

Die monumentale Grofse und der inhaltliche Reichtum des hus-
serlschen Werkes zwingen uns dazu, bei der Ausarbeitung gewisse
Schwerpunkte zu setzen. Im einleitenden Teil wird besonders die jeg-
licher Phdnomenologie zugrunde liegende Reflexionsproblematik
Beachtung finden, denn gerade in dieser Hinsicht hat Husserl die
Philosophie, namentlich die Transzendentalphilosophie, um wesent-
liche Einsichten bereichert. Das eigentliche Kernstiick unserer Be-
trachtung der Intersubjektivititstheorie wird dann auf der Grundlage
der Cartesianischen Meditationen (Husserliana I) entwickelt wer-
den. In der fiinften Meditation findet sich die am prézisesten aus-
gefiihrte Fassung innerhalb des verdffentlichten Werkes. Aber auch
die entsprechenden Stellen der Formalen und transzendentalen Lo-

1 Zur Einfithrung in die Phinomenologie Husserls empfehlen sich Karl-Heinz Lem-
beck: Einfiihrung in die phinomenologische Philosophie (Lembeck 1994), Wilhelm Szi-
lasi: Einfiihrung in die Phinomenologie Edmund Husserls (Szilasi 1959), so wie speziell
zur Thematik der Intersubjektivitit Julia V. Iribarne: Husserls Theorie der Intersubjek-
tivitit (Iribarne 1994).

33

16.01.2026, 08:43:05.



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

gik (Husserliana XVII), die Biande zur Intersubjektivitit (Husserliana
XIIT — XV) und einzelne Passagen anderer ausgewihlter Texte wer-
den erginzend betrachtet werden. Es werden verschiedene Ansitze
vergleichend berticksichtigt?, ohne jedoch dabei niher auf einzelne
innerwerkliche Entwicklungslinien, die in der Rezeption Husserls
durchaus kontrovers gesehen werden, einzugehen. Wir berufen uns
hierbei auf eine Tendenz der Husserlforschung, die sein Werk als
homogenes Ganzes betrachtet.

2.1 Das transzendentale Problem

Die Phinomenologie versteht sich als Transzendentalphilosophie —
darauf wurden wir bereits in der Einleitung durch ein Zitat Merleau-
Pontys aufmerksam.* Wenn nun ihr Begriinder Edmund Husserl in
seinem »Encyclopaedia Britannica«-Artikel zur Phinomenologie gar
von ihr als der »echten Transzendentalphilosophie«® spricht, dann

2 Hermann Zeltner hat in seinem Aufsatz »Das Ich und die Andern« (Zeltner 1959)
darauf hingewiesen, dass Husserl gerade das Problem der Intersubjektivitit »von immer
neuen Ansatzpunkten« (ebd., 291) her angegangen ist, vgl. auch Iribarne 1994, 21.

3 Bereits unter den ersten Husserl-Schiilern herrschte Uneinigkeit dariiber, ob etwa die
in den Ideen vorgefundene »transzendentale Wendung« Husserls einen Bruch inner-
halb der Phanomenologie darstelle. Bereits 1933 weist aber Eugen Fink in seinem Auf-
satz »Die phdanomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegenwiirtigen Kri-
tik« auf die innere Stringenz der gedanklichen Entwicklung Husserls hin: »Dieser
innere Umbruch vollzieht sich im Ringen um die Gewinnung des philosophischen
Selbstverstindnisses, als die Selbstbemichtigung der sein Denken im Innersten forttrei-
benden Intentionen.« (Fink 1933, 321) Auch Ludwig Landgrebe weist darauf hin, dass es
sich eher um einen Bruch innerhalb der phidnomenologischen Schule als einen Bruch
innerhalb des husserlschen Denkens selbst handelt. Die meisten der neueren Unter-
suchungen iiber Husserls Phinomenologie seien bereits methodisch so vorgegangen,
dass sie »vom Spitwerk und den Manuskripten der letzten Lebensepoche Husserls aus-
gehen, um die fritheren Arbeiten als Schritte auf dem Wege zu seinen letzten Einsichten
zu verstehen.« (Landgrebe 1976, 18) Dieses methodische Prinzip habe sich als fruchtbar
erwiesen, »indem mit ihm nachgewiesen werden konnte, dafd sich in der Entwicklung
der Gedanken Husserls kein Bruch finden ldflt, sondern daf3 sie einer von Anfang an
leitenden Intention entspricht, die freilich in ihrer Entfaltung erst allméhlich zur Klar-
heit iiber das kommt, worauf sie von Anfang an hinaus war.« (ebd.) Vgl. auch Lembeck
1994, 23, der dort ebenfalls auf die Themenkonstanz innerhalb des husserlschen Werkes
hinweist.

4 Vgl. 8. 30

5 Edmund Husserl: Der Encyclopaedia Britannica Artikel, in: Husserl 1962a [Enc], 288.
Vgl. auch Edmund Husserl: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die trans-

34

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das transzendentale Problem

liegt darin mehr als der Hinweis auf das thematische Feld, mit dem
sich die Phinomenologie befasst. Es wird zugleich der Anspruch aus-
gedriickt, das transzendentale Feld in besonders urspriinglicher Wei-
se und addquater als andere Transzendentalphilosophien zu erfas-
sen.6 Der Begriff einer Transzendentalphilosophie erinnert natiirlich
sofort an Kant, und obwohl sich Husserl bei der Bestimmung des
transzendentalen Feldes der Phinomenologie eher auf Descartes als
auf Kant beruft, ist es angemessen, an dieser Stelle mit der klassi-
schen Formulierung aus der Kritik der reinen Vernunft einzusetzen.
Dort heif3t es in der Einleitung der zweiten Auflage:

»Ich nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht so wohl mit Gegen-
stinden, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenstinden, so fern diese
a priori moglich sein soll, iiberhaupt beschiftigt. Ein System solcher Begriffe
wiirde Transzendental-Philosophie heiflen.«”

Gegenstand transzendentaler Erkenntnis ist unsere »Erkenntnisart«
von Gegenstinden; es handelt sich somit um Erkenntnis iiber Er-
kenntnis — gleichsam um Erkenntnis zweiten Grades. Wenn unser
Erkenntnisvermogen sich auf sich selbst richtet, so steht damit das
erkennende Subjekt selbst im Blick. Die transzendentale Denkweise
ist also im Kern die philosophische Reflexion des Denkens auf sich.
Bekanntlich ist die Kritik der reinen Vernunft in Kants eigenem Ver-
standnis nicht die Transzendentalphilosophie selbst, sondern sie ist
die methodische Grundlegung der Metaphysik im Sinne einer Wis-
senschaft von der apriorischen Erkenntnis.® Als solche enthilt sie

zendentale Phianomenologie: eine Einleitung in die phianomenologische Philosophie
(Husserl 1962b) [Krisis], 71: »Es ist, wie ich hier versuchen werde zu zeigen, eine Aus-
gerichtetheit auf eine Endform der Transzendentalphilosophie — als Phdanomenologie —,
in der als aufgehobenes Moment die Endform der Psychologie liegt, die den naturalisti-
schen Sinn der neuzeitlichen Psychologie entwurzelt.

¢ Namentlich setzt sich Husserl hier gegen einen bis auf John Locke zuriickgehenden
Psychologismus ab, der das durch Descartes aufgeworfene Problem der transzendenta-
len Subjektivitit durch eine systematische Erforschung der reinen Seele in der inneren
Erfahrung zu fassen suchte (vgl. Enc 287).

7 KrV B 25. In der ersten Auflage heifdt es an dieser Stelle: » ..., die sich nicht sowohl
mit Gegenstidnden, sondern mit unsern Begriffen a priori von Gegenstianden tiberhaupt
beschaftigt« (KrV A 11f.). Hieraus erhellt, worauf sich das »System solcher Begriffe« im
zweiten zitierten Satz bezieht. Gleichwohl trifft die B-Variante genauer die Intention
transzendentaler Fragestellung.

8 Dieser Formulierung trigt die Auffassung Heideggers Rechnung, bei der Kritik der
reinen Vernunft handele es sich entgegen der iiblichen Interpretation nicht um eine
Erkenntnistheorie. Erkenntnis ist zwar der Gegenstand der Kritik, das Prinzip aber, das

35

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

aber bereits die »vollstindige Idee«? der Transzendentalphilosophie,
die dann nur noch die konsequente Auslegung der in der Kritik ge-
wonnenen Prinzipien ist.

Die Besonderheit transzendentaler Argumentation liegt nun da-
rin, dass nicht aus einem allgemeinen Prinzip deduktiv das Besondere
abgeleitet wird, sondern es werden, ausgehend von einem unhinter-
gehbaren Faktum, die — dann transzendental zu nennenden — Bedin-
gungen reflektiert, die diesem Faktum notwendig vorausgehen miis-
sen und es erst ermoglichen. Bei Kant ist dies das Faktum
menschlicher Erkenntnis. Die Suche nach nicht-empirischer synthe-
tischer Erkenntnis gerit in transzendentaler Einstellung zu einer Su-
che nach nicht-empirischen Bedingungen der Moglichkeit dieser Er-
kenntnis. Die zentrale Frage ist nicht, welche synthetischen Urteile a
priori es gibt, sondern: Wie sind diese moglich?

Eine solche Betrachtung zielt auf die transzendentale Beschaf-
fenheit nicht nur des erkennenden Subjekts, sondern auch der Ge-
genstinde der Erkenntnis. Dasjenige, was fiir uns Gegenstand ist,
muss uns in einer Weise erscheinen, die der Beschaffenheit unseres
Erkenntnisvermogens angemessen ist. In dieser Einsicht liegt die
entscheidende Umwendung des Denkens, die Kant so gern mit Ko-
pernikus vergleicht, und die er in der Vorrede zur zweiten Auflage
der Kritik der reinen Vernunft durch Formulierungen wie die folgen-
de einleitet:

»Wenn die Anschauung sich nach der Beschaffenheit der Gegenstinde rich-
ten miifdte, so sehe ich nicht ein, wie man a priori von ihr etwas wissen konne;
richtet sich aber der Gegenstand (als Objekt der Sinne) nach der Beschaffen-
heit unseres Anschauungsvermogens, so kann ich mir diese Moglichkeit ganz
wohl vorstellen.«

Wenn sich, wie hier hypothetisch formuliert ist, der Gegenstand
nach der Beschaffenheit der Anschauung richtet, so ist damit nicht
gemeint, dass diese dem Gegenstand sein Sein verleiht, sondern dass

dort aufgefunden wird, reicht ontologisch tiefer: »Die Kritik der reinen Vernunft hat mit
>Erkenntnistheorie« nichts zu schaffen. Wenn man iiberhaupt die Auslegung als Er-
kenntnistheorie gelten lassen konnte, dann wire zu sagen: die Kritik der reinen Ver-
nunft ist nicht eine Theorie der ontischen Erkenntnis (Erfahrung), sondern eine solche
der ontologischen. [...] Mit dem Problem der Transzendenz wird an die Stelle der Me-
taphysik nicht >Erkenntnistheorie< gesetzt, sondern die Ontologie auf ihre innere Mog-
lichkeit befragt« (GA 3, 17).

° KrVA 14, B 28.

10 KrV B XVIL

36

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das transzendentale Problem

sie ihm die Strukturen vorgibt, nach denen er fiir ein menschliches
Anschauungsvermogen zum Gegenstand werden kann. In Termini
der Phinomenologie gesprochen bedeutet dies: die Subjektivitit des
Subjekts ist konstitutiv fiir die Objektivitit ihrer Objekte. Es ist fiir
ein Verstindnis der Phinomenologie nicht produktiv, Husserl direkt
mit Kant zu vergleichen, zumal sich Husserl entschieden vom kan-
tischen Idealismus absetzt, der einerseits durch die Voraussetzung
bestimmter Seelenvermdgen Annahmen an den Beginn der Philoso-
phie stellt, die unzulidssige Anleihen aus psychologischen Wissen-
schaften enthalten!, andererseits durch den Grenzbegriff einer Welt
der »Dinge an sich«'2 eine aus phinomenologischer Sicht uneinhol-
bare transzendente Struktur in das Wesen der Dinge einfiihrt. Die
transzendentale Denkweise hingegen findet sich auch in Husserls
Ansatz, und insofern ist der Weg iiber Kant durchaus ein hilfreicher
Einstieg in die Phanomenologie.

Husserls Ausgangspunkt, an dem die transzendentale Reflexion
einsetzt, ist die »natiirliche Einstellung«, unser natiirliches und un-
reflektiertes Sein in der Welt. Wir finden die Welt nicht einfach als
massive Barriere vor, die sich unserem Sinnesapparat entgegenstellt,
sondern befinden uns immer schon mitten in ihr und im Umgang mit
ihr. Durch diesen unreflektierten Umgang beziehen wir immer schon
eine gewisse Stellung gegeniiber der Welt. »Leben ist Stellungneh-
men« heif3t es bei Husserl, und darin liegt die stindige Bezugnah-
me auf bestimmte Aspekte der Welt und Ausblendung anderer
Aspekte.!* Ein erster fundamentaler Wesenszug unseres Weltbezugs
ist also sein Gerichtet-sein, oder mit dem géingigen Terminus aus-
gedriickt: seine Intentionalitdt's. Wir sind immer gerichtet auf etwas,
nehmen stets eine Stellung ein, sind also in Bezug auf die Welt

11 Vgl. Edmund Husserl: Logische Untersuchungen I (Husserl 1975) [Hua XVIII]; dort
wird in einer Anmerkung Kants Erkenntnistheorie in weiten Teilen als »Psychologis-
mus der Seelenvermogen« bezeichnet.

12 Vgl. etwa Edmund Husserl: Cartesianische Meditationen (Husserl 1995) [CM], 88.
13 Hua XXV, 56.

4 Vgl. hierzu Lembeck 1994, 39.

® Der Begriff der Intentionalitit entstammt der Scholastik, wurde im 19. Jahrhundert
von Husserls Lehrer Franz Brentano aufgegriffen und von Husser] modifiziert tiber-
nommen. Zur »tiefgehenden Differenz« des Terminus der Intentionalitit bei Brentano
und Husserl vgl. Ludwig Landgrebe: Der Weg der Phinomenologie (Landgrebe 1963),
11-18, insbes. 11: »Brentano spricht nie wie Husserl von der >Intentionalitit des Be-
wuftseins¢, sondern immer nur von der intentionalen Beziehung, der Beziehung, die
die einzelnen Akte auf etwas, auf ihr intentionales, >mentales< Objekt haben.«

37

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

immer involviert, niemals distanziert. Trager der Intentionalitit ist
das Bewusstsein, und die Sphire, innerhalb derer sich der natiirliche
Weltzugang des Bewusstseins abspielt, ist der unmittelbare vorstel-
lende Akt: das Erlebnis. Diese Konstellation findet sich immer wieder
an jenen Stellen, an denen Husserl in die phdanomenologische Denk-
weise einfiihrt. So findet sich beispielsweise im ersten Buch der Ideen
zu einer reinen Phinomenologie und phanomenologischen Philoso-
phie eine Meditation tber die natiirliche Einstellung, die wie folgt
beginnt: »Ich bin mir einer Welt bewuflt, endlos ausgebreitet im
Raum, endlos werdend und geworden in der Zeit. Ich bin mir ihrer
bewuft, das sagt vor allem: ich finde sie unmittelbar anschaulich vor,
ich erfahre sie.«'¢ Das Bewusstsein ist hier selbst in dieser elementa-
ren Betrachtung nicht mit sich allein, sondern es ist sich einer Welt
bewusst, die es unmittelbar erfihrt und deren »Mitglied« es zu-
gleich ist.

Das Bewusstsein in seiner Intentionalitit ist in Husserls Phano-
menologie der Ausgangspunkt, das Faktum, an dem die transzenden-
tale Reflexion einsetzt. Die natiirliche Einstellung kennzeichnet hier-
bei die vorphianomenologische Bewusstseinssphire, zu der auch die
Einstellung der positiven Wissenschaften gerechnet wird. Positiv
heiflen diese Wissenschaften deshalb, weil ihnen eine Setzung zu-
grunde liegt, die allerdings innerhalb der Wissenschaften unreflek-
tiert bleibt. Diese naive Setzung teilt die Wissenschaft mit dem all-
gemeinen vorphidnomenologischen Bewusstseinsleben in natiirlicher
Einstellung. Husserl nennt sie die Generalthesis der natiirlichen Ein-
stellung:

»Ich finde bestindig vorhanden als mein Gegeniiber die eine rdumlich-zeitli-
che Wirklichkeit, der ich selbst zugehore, wie alle anderen in ihr vorfindli-
chen und auf sie in gleicher Weise bezogenen Menschen. Die »Wirklichkeit,
das sagt schon das Wort, finde ich als daseiende vor und nehme sie, wie sie
sich mir gibt, auch als Daseiende hin.«®

Diese Thesis ist in mehrfacher Hinsicht naiv. Einerseits finde ich die
Wirklichkeit als ein »Gegeniiber« vor, als ein Aufen gegeniiber dem
Innen des Bewusstseins. Andererseits nehme ich qua Bewusstsein

16 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie: Erstes Buch (Husserl 1976) [Ideen 1], 56.

17 Ideen I, 58.

18 Jdeen I, 61.

38

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das transzendentale Problem

aber zugleich einen Platz ein in dieser Wirklichkeit. Hier deutet sich
das klassische Problem an, wie die res cogitans mit der res extensa in
einer Welt verbunden sein kann, wenn beide Substanzen einander
prinzipiell disjunkt sind. Weiterhin finde ich auch andere Menschen
in der Welt vor, bei denen ich davon ausgehe, dass sie in gleicher
Weise wie ich selbst mit der Welt natiirlich verbunden sind. Schlief3-
lich nimmt die natiirliche Einstellung unhinterfragt das Dasein der
sich ihr darbietenden Welt an. Diese drei Aspekte — die Auferlichkeit
der Welt, dass sie von Bewusstseinen »bewohnt« wird und dass sie
von diesen unabhingig real existiert — charakterisieren »die« eine
Welt, in der wir leben. Die Thesis der natiirlichen Einstellung legiti-
miert sich durch die Vorfindlichkeit der Welt, also den Umstand, dass
unsere Haltung ihr gegeniiber zwangsweise eine passive ist und dass
die Welt dadurch in ihrer Beschaffenheit nicht von konstitutiven
Leistungen der Subjektivitit abhingen kann. Die Unhinterfragtheit
der Vorfindlichkeit der Welt wird als Unhinterfragbarkeit interpre-
tiert, und folglich muss alle Leistung der positiven Wissenschaft da-
rin bestehen, die Erkenntnis der vorhandenen Welt auf dem Boden
der Generalthesis zu vervollstindigen und vervollkommnen.

Wird die natiirliche Einstellung aber erst einmal als Einstellung
entlarvt und begriffen, so ergibt sich nach Husserl fiir die Philosophie
die Moglichkeit einer radikalen Umwendung. Wenn jedes Erleben
intentional ist und jeder intentio eine Einstellung zugehort, so kann
im Strom des Erlebens die Einstellung dahingehend modifiziert wer-
den, dass die in ihr liegenden unreflektierten Setzungen schlicht
nicht »mitgemacht« werden. Resultat ist wiederum eine Einstellung,
die ihrerseits in den Erlebnisstrom einflief3t, die aber einen Bruch in
der natiirlichen Einstellung markiert. Husserl nennt diese Einstel-
lung die &émoyn, das Inne-halten, das dem Philosophierenden die
Pforte zur phinomenologischen Betrachtung offnet. Alle phidnome-
nologische Reduktion, alles Aufler-Geltung-setzen, Einklammern
und Ausschalten beruht auf &royn. Da &moyn und Reduktion oft
gleichgesetzt werden, ihre Unterscheidung uns aber praziser jenen
Punkt des Bruchs mit der natiirlichen Einstellung markieren lasst,
der fiir die vorliegende Untersuchung wichtig sein wird, lohnt es sich,
noch etwas bei der genaueren Betrachtung jener genuin philosophi-
schen Haltung der &émoyn zu verweilen. Zunichst einmal ist sie, da-
rauf wurde bereits hingewiesen, immer noch eine Einstellung beziig-
lich der Welt. Die allgemeine Struktur der Intentionalitit kann auch
in der émoy1) nicht auler Geltung gesetzt werden. Gleichwohl ist sie

39



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

eine reflexive Einstellung, da sie sich als Einstellung auf das generelle
Eingestellt-sein des Bewusstseins bezieht. Auch in der natiirlichen
Einstellung findet sich Reflexion, aber die durch die émoyn begriin-
dete Reflexion ist reflexiv in jenem Sinne, den Husserl transzenden-
tal nennt:

»In der natiirlichen Reflexion des Alltagslebens [...] stehen wir auf dem Bo-
den der als seiend vorgegebenen Welt [...]. In der transzendental-phéinome-
nologischen Reflexion entheben wir uns dieses Bodens durch die universale
gmoy1) hinsichtlich des Seins oder Nichtseins der Welt.«1?

An dieser Stelle ldsst sich zugleich verdeutlichen, dass auch émoyn
und Reflexion keinesfalls gleichgesetzt sind. Der Bruch der alltigli-
chen Einstellung liegt in der Reflexion und geschieht durch die £émo-
yN. Es ist deutlich, dass aus Husserls Formulierung nicht hervorgeht,
der Bruch der natiirlichen Einstellung wiirde durch einen reflexiven
Akt bewirkt. Vielmehr scheint es so zu sein, dass die transzendentale
Reflexion durch die émoyn wachgerufen wird. Wenn dies zutrifft,
dann ergibt sich eine interessante Perspektive fiir den Blick auf die
Genesis von philosophischer Reflexion und somit den Beginn von
Philosophie tiberhaupt. Es stellt sich dann namlich die Frage, wo-
durch der die Philosophie begriindende Bruch mit der Alltiglichkeit
motiviert ist. Husserl selbst argumentiert hiufig auf der Ebene einer
Absetzung gegen eine voraussetzungsbehaftete empirische Psycho-
logie und allgemeiner mit dem Streben nach letztgiiltiger apodikti-
scher Evidenz zur Grundlegung aller Wissenschaften. Dies wiren
Motive, die alle noch ausgehen von der Sphire natiirlicher Reflexion.
Gleichwohl ist deutlich, dass diese Sphire durch die émoyn radikal
tiberschritten wird, und die Motivation sowie iiberhaupt die Mog-
lichkeit einer solchen Uberschreitung kann aus natiirlicher Reflexion
allein nicht abgeleitet werden. Es scheint doch so, als zeige sich hier
im Kern ein Grundvermdgen und eine Tendenz menschlichen Den-
kens zur Philosophie. Eugen Fink, Husserls Assistent und einer der
ersten prominenten Interpreten der Phdnomenologie, weist in sei-
nem klassischen Aufsatz »Die phinomenologische Philosophie Ed-
mund Husserls in der gegenwirtigen Kritik« auf die schwierige Mo-
tivlage der Phdnomenologie hin, wenn er schreibt, dass »vor dem
Vollzug der Reduktion das phidnomenologische Grundproblem gar

19 CM 35.

40



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das transzendentale Problem

nicht besteht«2. Die »transzendentale Motivation«?' der phdanome-
nologischen Reduktion findet sich im Vollzug der Reduktion und ist
in dieser selbst begriindet: »[...] die Reduktion setzt sich selbst vo-
raus, und zwar so, daf3 sie erst die Problemdimension aufreifdt, im
Hinblick auf die sie theoretische Erkenntnismoglichkeit begriin-
det.«?? Das Transzendentale ist uns also in der natiirlichen Einstel-
lung wesenhaft verschlossen. Die »faktische« Motivation hingegen,
also der konkrete Grund, der uns dazu veranlasst, in die Reflexion
der Phanomenologie einzutreten, ist weit schwieriger zu fassen. Fink
deutet an, dass es ein urtiimliches Erstaunen angesichts der Welt —
das »erste aller Ritsel« — ist, das uns letztlich zu philosophieren ver-
anlasst:

»Wenn die erste und notwendig vorldufige Bestimmung des Wesens der na-
tiirlichen Einstellung als Weltglaubigkeit, als die universal stromende Welt-
apperzeption, sich auch innerhalb ihrer selbst, d.i. auf dem Boden dieses
Glaubens selbst, vollzieht, so ist dabei das Entscheidende das Erwachen einer
maflosen Verwunderung iiber die Ritselhaftigkeit dieser Sachlage.«2

Diese Ritselhaftigkeit gilt es nach Fink zu ergreifen und in eine Phi-
losophie zu iiberfiihren:

»Wenn der Ursprung des philosophischen Problems wesentlich im Staunen
liegt, so ist doch sein Hervorgang aus diesem nicht ein passives Geschehen,
sondern wird nur wirklich im freien Einsatz des Menschen, im Aushalten und
Austragen des Staunens in der wachen Kraft begrifflicher Erkenntnis.«2*

Den Schliissel fiir den Ubergang von einer urspriinglichen Ritselhaf-
tigkeit der Welt zur phidnomenologischen Reduktion, die als trans-
zendentale sich selbst begriindet, liefert offenbar die éwoy. Da diese
in erster Linie nicht eine methodisch-theoretische Einstellung ist,
sondern am unmittelbaren Erleben ansetzt, hat sie fiir Husserl auch
durchaus das Potential, unsere Weltsicht existentiell zu verdndern.
So schreibt er etwa in der Krisis-Schrift:

»Vielleicht wird es sich sogar zeigen, daf die totale phinomenologische Ein-
stellung und die ihr zugehérige Epoché zunichst wesensmifig eine vollige
personale Wandlung zu erwirken berufen ist, die zu vergleichen wire zu-

20 Fink 1933, 344.

21 Ebd., 346.

22 Ebd.

2 Ebd., 350.

2+ Eugen Fink: Das Problem der Phanomenologie Edmund Husserls (Fink 1966), 184.

41

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

nichst mit einer religiésen Umkehrung, die aber dariiber hinaus die Bedeu-
tung der grofiten existentiellen Wandlung in sich birgt, die der Menschheit
als Menschheit aufgegeben ist.«2

Die Radikalitit dieser Wandlung fiihrt Husserl jedoch in seinen Ein-
leitungen in die Phinomenologie immer wieder dazu, sich nicht pri-
mir auf die Ratselhaftigkeit der Welt zu berufen, sondern vielmehr
den Weg einer Propadeutik tiber die reine Psychologie zu wihlen.
Die transzendentale Einstellung, so heif3t es im Encyclopaedia-Arti-
kel, bedeute »eine Art Anderung der ganzen Lebensform, die alle
bisherige Lebenserfahrung vollig iibersteigt, also vermoge ihrer ab-
soluten Fremdartigkeit schwer verstandlich sein muf$«?. Bisweilen
wehrt Husserl die Frage nach der Motivation der Phinomenologie
sogar ausdriicklich ab. So schreibt er im Rahmen einer Erdrterung
einiger Einwidnde gegen die phanomenologische Reduktion: »Der
Phédnomenologie braucht man gar keine Motive zu unterschieben,
warum sie Erfahrungssetzung ausschaltet. Als Phinomenologie hat
sie keine solchen Motive; diese mag der betreffende Phanomenologe
haben, und das sind Privatsachen.«?” Es ist bemerkenswert, dass Hus-
serl in dieser Hinsicht die Philosophie von dem sie Denkenden be-
wusst trennt. Die Philosophie selbst mag gewissen Nutzen fiir die
Wissenschaft haben und sich von dort her im Nachhinein legitimie-
ren. Die urspriinglichen Motive des Philosophen hingegen sind,
zumindest wenn sie ins Schussfeld einer Kritik an der Theorie gelan-
gen, Privatsache. Unabhéngig von der Frage nach maoglicher Motiva-
tion ist aber festzuhalten, dass, sobald die transzendentale Einstel-
lung erst einmal vollzogen ist, der in ihr liegende Bruch uns die
Welt in ihrer naiven Unhinterfragtheit verlieren ldsst, um sie uns
am Ende modifiziert zuriickzugeben. So heifst es etwa am Ende der
Cartesianischen Meditationen: »Positive Wissenschaft ist Wissen-

25 Krisis 140.

26 Enc 295.

27 Edmund Husserl: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitit, Band 1 (Husserl
1973a) [Inter I], 156f. Interessant ist auch die FuSnote zu diesem Satz: »Oder, es gibt
Wissenschaften, denen Phianomenologie dienen kann; dann sind das eben Interessen
dieser Wissenschaften. Phanomenologie selbst kann aber fiir sich selbst stehen. Sie kann
mit der Epoché beginnen und braucht nach weiteren Motiven nicht zu fragen.« (157)
Hier wird offenbar die Meinung vertreten, die oy konne sich aus sich selbst herlei-
ten. Diese Einsicht setzt aber immerhin voraus, dass die transzendentale Einstellung
bereits eingenommen ist. Wir sehen uns hier vor einen klassischen hermeneutischen
Zirkel gestellt.

42

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das transzendentale Problem

schaft in der Weltverlorenheit. Man muf3 erst die Welt durch &moyn
verlieren, um sie in universaler Selbstbesinnung wiederzugewin-
nen.«?

Nun ist zunéchst einmal zu klaren, inwiefern in der émoyn die
Maoglichkeit einer universalen Selbstbesinnung begriindet liegt. Als
konkreter und methodischer Vollzug der in ihr liegenden Reflexion
ist die émoyn in Husserls Terminologie die phdnomenologische Re-
duktion. Sie enthalt sich von jenen Vorurteilen, die in der natiirlichen
Einstellung immer mit getroffen werden. Bestehen bleiben kann nur
dasjenige, von dem wir apodiktische Gewissheit haben, und das heif3t,
dass die einer solchen Sache zukommende Evidenz von der Art ist,
dass sie »sich durch eine kritische Reflexion zugleich als schlechthin-
nige Unausdenkbarkeit des Nichtseins derselben enthiillt«?. Alles
nicht apodiktisch Evidente fallt unter die Klammer der émoym, ins-
besondere alle Seinsstellungnahmen beziiglich der objektiven Welt,
also etwa »Sein, Schein, Méglicherweise-Sein, Vermutlich-, Wahr-
scheinlich-Sein u. dgl.«.

Bis hierher finden wir eine Argumentation, die der cartesia-
nischen ganz analog ist und sich auch ausdriicklich auf diese beruft.
Die Neuerung liegt in Husserls Einsicht, dass das meditativ gewon-
nene reine cogito in noch zu spezifizierendem Sinne transzendenta-
les Bewusstsein und damit wie jedes Bewusstsein intentional ist. Wir
konnen uns zwar beziiglich der Seinsgeltung der objektiven Welt
enthalten, aber das in der Klammer Stehende bleibt uns weiterhin
in seinem Sinn als intentionaler Gegenstand erhalten. Das Seiende
in der Klammer ist nicht im naiven Sinne seiend, aber es ist auch
nicht nichts. Es ist Seinsphdanomen. Auch die Geltung wird nicht
mehr objektiv, sondern als Geltungsphianomen gefasst: »was mir,
dem Meditierenden, dadurch zueigen wird, ist mein reines Leben
mit all seinen reinen Erlebnissen und all seinen reinen Gemeinthei-
ten, das Universum der Phidnomene im besonderen und weiteren
Sinne der Phinomenologie.«** Auch die Welt selbst wird so, und da-
rin wird die &mwoyy| universal, zum Weltphinomen. Das Bewusstsein
erweist sich in der Reduktion nicht als reine Immanenz, der die mas-
sive Transzendenz der objektiven Welt gegentibersteht. Vielmehr ist

% CM 161.
2 CM17.
30 CM 22.
31 CM 22.

43

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

es eine Immanenz, die als intentionale immer schon iiber sich hinaus
und damit bei ihren Gegenstinden ist.32 Die Transzendenz der Welt
als Phanomen erweist sich auf der anderen Seite als durch die Sub-
jektivitit aufgespanntes Feld.

Das Bewusstsein ist also konstitutiv fiir die Welt und ihre Ge-
genstinde. Damit ist allerdings nicht gemeint, dass es die Welt ins
Sein bringt; es konstituiert die Welt in ihrer Phinomenalitit, und
das heif3t in ihrem Sinn als Welt fiir das Bewusstsein. Das Bewusst-
sein ist also nicht seinsstiftend, sondern sinnkonstitutiv. Dasjenige,
was uns die €70y also zunichst enthiillt, ist »dieses Fiir-uns-sein der
Welt als der nur subjektiv zur Geltung gekommenen und zur be-
griindeten Evidenz gebrachten und zu bringenden«33. Der Gedanke
einer subjektunabhingigen Welt ist somit ausgeschlossen: »[...] alles
im weitesten Sinne Gegenstindliche ist nur denkbar als Korrelat
moglichen Bewusstseins, niher: eines méglichen »ich denke< und so-
mit beziehbar auf ein reines Ich.«3*

Damit ist auch eine neue Perspektive auf das Subjekt selbst ge-
wonnen: das konstituierende Ich kann nicht das empirisch auffind-
bare Ich der natiirlichen Einstellung sein, da seine Konstitution nir-
gends in der natiirlichen Welt sichtbar ist und es der émoy1 bedarf,
um sie aufzufinden:

»Die objektive Welt, die fiir mich ist, die fiir michje war und sein wird, je sein
kann mit allen ihren Objekten, schopft, sagte ich, ihren ganzen Sinn und ihre
Seinsgeltung, die sie jeweils fiir mich hat, aus mir selbst, aus mir als dem
transzendentalen Ich, dem erst mit der transzendental-phinomenologischen
gmoyn hervortretenden. «3

Mit diesen Einsichten erst eroffnet sich fir Husserl die eigentliche
Dimension des transzendentalen Problems im Sinne der Phdnome-
nologie. Transzendental ist es nach Husserl deswegen zu nennen,
weil es das »den bewufstseinsrelativen Seinssinn des >Transzenden-
ten< betreffende«3¢ Problem ist. Die transzendentale Subjektivitat ist

32 Sartre weist in seinem Frithwerk immer wieder vehement auf diesen Umstand hin.
Vgl. etwa besonders eindriicklich den Essay »Eine fundamentale Idee der Phdanomeno-
logie Husserl: Die Intentionalitit«, in: Sartre 1997b, 33-38.

3 Enc 289.

3 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phianomenologischen
Philosophie — Zweites Buch: Phinomenologische Untersuchungen zur Konstitution
(Husserl 1952b) [Ideen I1], 101.

% CM 26.

3 Enc 289.

44

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das transzendentale Problem

somit die konstituierende und transzendenzbildende Subjektivitit.
Die durch sie aufgespannte Transzendenz ist als intentionales Korre-
lat des Bewusstseins eine immanente Transzendenz:

»Transzendenz in jeder Form ist ein innerhalb des Ego sich konstituierender
Seinssinn. Jeder erdenkliche Sinn, jedes erdenkliche Sein, ob es immanent
oder transzendent heifst, fallt in den Bereich der transzendentalen Subjekti-
vitit als der Sinn und Sein konstituierenden.«38

Hier wird besonders deutlich, dass nicht zunichst ein Sein gegeben
ist, dem dann ein Sinn verliehen wird, sondern Sinn und Sein sind in
eins durch die transzendentale Subjektivitit konstituiert. Dies be-
deutet keinen Widerspruch zu der oben getroffenen Feststellung,
das Bewusstsein sei nicht seinsstiftend, da der Begriff »Sein« dort in
einem absoluten, subjektunabhingigen Sinne gemeint war. Das
durch die Subjektivitit konstituierte Sein hingegen kongruiert mit
seinem Sinn; so ist der husserlsche Begriff »Seinssinn« zu lesen.
Der durch die Phinomenologie aufgedeckte Bereich der Transzen-
denz entdeckt das Seiende in seiner Phinomenalitit, also in der Ent-
sprechung von Sein und So-Sein. Ein erster Aspekt des transzenden-
talen Problems ergibt sich dann aus der Kollision dieser Einsicht mit
den Meinungen der natiirlichen Einstellung:

»Das erste Innewerden der Bewuf3tseinsbezogenheit der Welt in seiner leeren
Allgemeinheit gibt kein Verstdndnis dafiir, wie das mannigfaltige, kaum er-
schaut ins Dunkel zuriicksinkende Bewuf3tseinsleben es zu solchen Leistun-
gen bringt, wie es das sozusagen macht, daf3 in seiner Immanenz irgend etwas
als an sich seiend auftreten kann.«3

Die Schwierigkeit, die Vorstellung der Welt als Phinomen mit der
Vorstellung einer an sich seienden Welt vereinbar machen zu kon-
nen, spiegelt sich auf der Seite der Subjektivitit in der Frage nach
deren eigener Konstitution: »Wir (Einzelne und Gemeinschaft) sol-
len es sein, in deren BewufBltseinsleben die reale Welt, die fiir uns
vorhanden ist, als solche Sinn und Geltung gewinnt. Wir als Men-
schen sollen aber selbst zur Welt gehoren.«* Wie kann eine Subjek-
tivitat zugleich konstituierend und konstituiert sein? Die transzen-
dentale Betrachtung entdeckt hier einen Bruch innerhalb der

7 Vgl. S. 70.
3 CM 86.
3 Enc289.
40 Enc 289.

45

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

Subjektivitit; es wird eine Unterscheidung zwischen der transzen-
dentalen Subjektivitdt und ihrer Konkretion als Mensch getroffen
werden miissen.*! Aus diesem Bruch entspringt auch das transzen-
dentale Problem des Anderen: Wie kann der Andere zugleich von mir
als transzendentaler Subjektivitit konstituiert, also transzendenter
Gegenstand, und selbst wiederum weltkonstituierende Subjektivitat
sein, und schliefSlich: Wie ist es moglich, dass die transzendentalen
Sinngebungen sich in der Weise decken, dass sie eine Welt konstitu-
ieren, deren Geltung intersubjektiv verbindlich ist, also die »Welt der
Menschen«? Diese Fragen, die durch die &émoy1 aufgeworfen werden,
bilden die zentrale Problematik, beziiglich der die Phinomenologie
Husserls sich durch die Methode der Reduktion Aufklirung ver-
spricht.

2.2 Die transzendentale Subjektivitit

In der transzendentalen Phanomenologie sieht sich die transzenden-
tale Subjektivitdt vor sich selbst gestellt. Sie ist einerseits der in der
gmoyn konstituierte Gegenstand phinomenologischer Forschung,
andererseits ist sie als das konstitutive Vermogen selbst dasjenige,
welches phidnomenologische Forschung betreibt.#? Transzendentale
Phédnomenologie ist also in ihrem Kern »die Selbstauslegung der
transzendentalen Subjektivitit«®. Diese Selbstauslegung weist in
ihrer Tragweite und durch die Aufdeckung des konstitutiven Ele-

4 Vgl. hierzu auch Sebastian Luft, »Die Konkretion des Ich und das Problem der Ich-
spaltung in Husserls phinomenologischer Reduktion«: »Die Epoché als Seinsinhibie-
rung des gesamten natiirlichen Lebens ist nicht eine Spaltung innerhalb dieses natiirli-
chen Lebens selbst, sondern als radikaler Bruch mit diesem natiirlichen Leben
gleichzeitig eine Ab-Spaltung von ihm« (Luft 2003, 40).

4 Vgl. zur lebensweltlichen Relevanz dieses Selbstverhiltnisses Ernst Wolfgang Orth:
Edmund Husserls »Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzendentale
Phéinomenologie« (Orth 1999), 21f.: »Die Wege in die Phinomenologie kénnen somit
nicht einfach von aufen, indifferent objektiv gewihlt werden; ihre Begehung (das heif3t
auch die Forschung) wird motiviert und wesentlich mitbestimmt durch das intentionale
Geflecht von Verstindnissen (und Mifsverstindnissen!), welche die Subjektivitit immer
schon gewoben hat und in welche sie verwoben ist. [...] Wichtig ist hier festzuhalten,
daf3 die forschende Subjektivitit, das phinomenologisierende Forschungssubjekt selbst
eine Grofle ist, die eben nicht nur dem Intentionalititsproblem, dem subjektiven Welt-
verstindnis gegeniiber steht, sondern in komplexer Weise in es verflochten ist.«

# Edmund Husserl: Formale und transzendentale Logik (Husserl 1974) [Hua XVII],
280.

46

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die transzendentale Subjektivitit

ments der Subjektivitit tiber die cartesianische Selbstgewissheit des
Denkens hinaus. Mit diesem Anspruch kann Husserl am Ende der
Cartesianischen Meditationen bemerken: »So verwirklicht sich die
Idee einer universalen Philosophie [...] als ein System von phidnome-
nologischen, in der Thematik korrelativen Disziplinen auf dem un-
tersten Grunde nicht des Axioms ego cogito, sondern einer univer-
salen Selbstbesinnung.«**

Husserl benutzt die Begriffe »transzendentale Subjektivitate,
sreines transzendentales Bewusstsein«, »reines Ich« oder auch
»transzendentales Ego« nicht immer einheitlich und mit zum Teil
schwankender Bedeutung, was die Differenzierung der Termini er-
heblich erschwert.® Es ist aber im Rahmen einer Hinfithrung zur
Intersubjektivititstheorie dennoch sinnvoll, auf einige Bedeutungs-
aspekte der verschiedenen Begriffe ohne Anspruch auf Vollstindig-
keit oder Eindeutigkeit im gesamten husserlschen Werk zumindest
hinzuweisen. Zunichst einmal kann grundsitzlich unterschieden
werden zwischen der konstituierenden Subjektivitit und dem durch
sie konstituierten transzendentalen Subjekt oder Ich.* Die Redukti-
on fihrt innerhalb der Phanomenologie auf die transzendentale Sub-
jektivitdt, und die anschlieflende Konstitutionsanalyse bedenkt das
Wesen des konstituierten Subjekts. Im §13 der Cartesianischen Me-
ditationen findet sich eine lingere Charakterisierung der Phano-
menologie anhand der Eigenschaften der transzendentalen Subjekti-
vitdt. Michael Theunissen hat diesen Abschnitt in Der Andere
ausfithrlich analysiert.#” Da das Verstdndnis der eigenen Subjektivi-
tit bei Husserl entscheidend ist fiir die Konstitution des Anderen, soll
die genannte zentrale Passage auch hier angefiihrt und besprochen
werden:

»Eine unerhort eigenartige Wissenschaft tritt in unseren Gesichtskreis, eine
Wissenschaft von der konkreten transzendentalen Subjektivitit als in wirk-
licher und méglicher transzendentaler Erfahrung gegeben, die den duflersten
Gegensatz bildet zu den Wissenschaften im bisherigen Sinne, den objektiven

# CM 160f.

# Vgl. Lembeck 1994, 47.

4 Vgl. hierzu Gerhard Funke: Zur transzendentalen Phinomenologie (Funke 1957),
22: »Das vor-mundane, vor-objektive und in vorauszusetzenden Leistungen sinn-geben-
de Bewuftsein ist hier transzendentale Subjektivitit, nicht aber transzendentes oder
transzendentales Subjekt. Es ist fungierende Ichlichkeit und nicht selbst schon konstitu-
iertes Ich.«

¥ Michael Theunissen: Der Andere (Theunissen 1977), 16 ff.

47

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

Wissenschaften. Unter diesen findet sich zwar auch eine Wissenschaft von
der Subjektivitit, aber von der objektiven, animalischen, der Welt zugehori-
gen Subjektivitit. Jetzt aber handelt es sich um eine sozusagen absolut sub-
jektive Wissenschaft, eine Wissenschaft, deren Gegenstand in seinem Sein
von der Entscheidung iiber Nichtsein oder Sein der Welt unabhingig ist.
Aber noch mehr. Es scheint so wie ihr erster, so ihr einziger Gegenstand mein,
des Philosophierenden transzendentales Ego zu sein und nur sein zu kén-
nen.«*

Konkret ist die transzendentale Subjektivitit in der Interpretation
Theunissens darin, dass sie ihrer Welt nicht gegentiber steht, sondern
sie »ist ihre Welt«*, indem sie diese als constitutum in sich birgt. Fiir
das Ego bedeutet dies, dass es nicht ohne die Welt sein kann, was es
ist, dass es eine tiefe Verbundenheit von Ego und Welt gibt. Als kon-
krete ist diese Subjektivitit aber zugleich nicht der Welt zugehorig
im objektiven Sinne. Die Frage der Zugehorigkeit des Menschen zur
Welt wird also fiir eine spitere Stufe der Entwicklung aufgehoben
werden miissen. Die transzendentale Wissenschaft soll selbst absolut
subjektiv sein, und damit ist zundchst einmal gemeint, dass sie von
objektiven Bestimmungen rein gehalten werden soll. Insbesondere
ist ihr »Gegenstandc, das transzendentale Ego, in seinem Sein nicht
von einer Entscheidung tiber Sein oder Nichtsein der Welt abhéngig
und dieses fillt damit nicht unter die &mwoy).5° Es ist fraglich, ob man
aus dieser Formulierung einer »absolut subjektiven Wissenschaft«
auch, wie Theunissen es tut, auf die Absolutheit der transzendenta-
len Subjektivitdt schlieffen kann.! Gleichwohl gibt es Stellen, die
Theunissen auch anfiihrt, in denen Husserl etwa von ihr als »dem
einzigen absolut Seienden«%? spricht. Theunissen interpretiert den
hier verwendeten Begriff des Absoluten® auf das im letzten Satz

# CM 31.

4 Theunissen 1977, 24.

5 Sartre hat dies in Die Transzendenz des Ego (Sartre 1997b, 39-96) vehement bestrit-
ten.

51 Vgl. Theunissen 1977, 21 1.

52 Hua XVII, 240.

3 Zu den verschiedenen Bedeutungen des Absoluten bei Husserl vgl. insbesondere Ru-
dolf Boehm: »Zum Begriff des >Absolutenc bei Husserl« (Boehm 1959). Boehm weist
insbesondere darauf hin, die Absolutheit des Bewusstseins bei Husserl bedeute, dass es
zu seiner Existenz keines realen Seins bediirfe, wihrend reales Sein niemals absolut,
sondern stets bewusstseinsrelativ sei. Daraus ergebe sich das »Paradoxon«: »Husserl
verneint ein absolutes Sein des Realen auf Grund der Behauptung der eigenstindigen
Seinsart des Realen als des >An-sich-seins< von Transzendentem, welches prinzipiell die

48

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die transzendentale Subjektivitit

der zitierten Passage Gesagte hin. Die Absolutheit bestehe darin, dass
das zur Untersuchung stehende Ego notwendig nur meines sein
kann.

Der im urspriinglich von Martin Heidegger eingefiihrten Be-
griff der Jemeinigkeit ausgedriickte Sachverhalt ist in der Tat zentral
fiir die Exposition des Problems des Anderen, wie es in der vorliegen-
den Arbeit behandelt werden soll. Bei Husserl begegnet uns die Je-
meinigkeit auf der Ebene der transzendentalen Reflexion. Die Refle-
xion kennt nur sich, da sie Riickwendung von sich auf sich ist. Das Ich
in der Reflexion ist nicht ein Ich unter anderen, sondern es ist das Ich,
und daraus folgt, »daf3 ich — als absolute Subjektivitit — meinesglei-
chen gar nicht kenne.«>* Der Zugang zum Anderen kann also, wie es
zunichst einmal aussieht, nicht auf der gleichen reflexiven Ebene wie
der Zugang zur je eigenen Subjektivitit erfolgen. Dennoch liest
Theunissen das »es scheint so« bei Husserl auch als ein »es ist nur
scheinbar so«. Nur scheinbar ist mein transzendentales Ego der ein-
zige Gegenstand der Phidnomenologie, da diese »nicht Egologie
bleibt, sondern als Intersubjektivititstheorie das salter ego< in die
Untersuchung einbezieht«>. Damit ist aber auch die entscheidende
Schwierigkeit angesprochen. Wenn die Egologie aus sich heraustritt
und Intersubjektivititstheorie wird, so muss in ihr der Ansatz zu
diesem Schritt gefunden werden. Sollte sich jedoch herausstellen,
dass die Egologie sich in die Sackgasse eines transzendentalen Solip-
sismus »verrannt« hat, so ist die Frage zu stellen, ob sie in der ge-
wiinschten Radikalitit tiberhaupt aufrecht erhalten werden kann.

Bei Heidegger wird, wie in einem spéteren Kapitel deutlich wer-
den wird, die Jemeinigkeit in einer anderen Hinsicht tragend.>¢ Dort
ist es nicht die transzendentale Reflexion, die notwendig je auf mich
fithrt, sondern das Dasein ist in seinem Sein urspriinglich bereits so
beschaffen, dass es sich immer schon als ein »meines« versteht. Die
Reflexion kann nur nachtriglich hinzutreten und wird durch die Set-
zung des »Ich« den urspriinglichen Selbstbezug des Daseins nicht nur

Moglichkeit seiner absoluten Gegebenheit ausschliefSt. Das >eigenstindige« Wesen des
Realen, griindend im An-sich-sein der Dinge, schlief3t die >Selbstandigkeitc der Realitdt
prinzipiell aus.« (Ebd., 232) Dieses paradoxe Wesen der Realitdt entspricht derjenigen
Struktur, die innerhalb der Konstitutionsforschung im Begriff der »immanenten Trans-
zendenz« ausgedriickt ist (Vgl. unten, S. 70).

54 Theunissen 1977, 22.

5 Theunissen 1977, 17.

% Vgl. Kap. 3.1, S. 94 ff.

49

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

verdecken, sondern es als Quasi-Objekt geradezu in die Nihe der
anderen Ich-Objekte versetzen. Auf der Folie dieser beiden Positio-
nen wird deutlich werden, dass sich bei Sartre ein Denken findet, das
nicht so sehr die Jemeinigkeit, sondern vielmehr das Sich-selbst-Ent-
gehen des Bewusstseins auf den Anderen hin thematisiert. Sartre
vollzieht hier eine Art Umkehrung der Jemeinigkeit, wenn er zeigt,
dass das Fiir-Sich und mit ihm die Welt unter dem Blick des Anderen
eben gerade nicht je meine sind. Diese Dezentrierung des Selbst geht
einher mit einer Anderung des Wesens der Reflexion. Bei Merleau-
Ponty schliefSlich wird die Jemeinigkeit nicht mehr als Existenzial
gedacht. Leibliches Zur-Welt-sein bedeutet, dass der Leib nie voll-
stindig »meiner« sein kann, genau wie der fremde Leib niemals voll-
stindig den Anderen prisentiert. Mein Leib muss mit dem Leib des
Anderen zusammen ein System®” bilden, und in der doppelten Un-
durchsichtigkeit dieses Systems wurzeln der Andere und die Reflexi-
on gleichurspriinglich im Boden einer Selbstgegebenheit, die nicht
mehr Jemeinigkeit, sondern das Sich-Affizieren der Existenz selbst
ist. Doch davon spiter mehr.

Kehren wir zunichst zuriick zu Husserl. Die Bestimmungen der
konstituierenden Subjektivitit sind nun umrissen, es fehlen noch die
Erlduterungen zum »Ego« und zum »Ich«. Das transzendentale Ego,
so erfahren wir in unserem obigen Zitat, ist Gegenstand jener neu-
artigen phanomenologischen Wissenschaft, die folglich bei Husserl
auch als Egologie bezeichnet wird. Es ist somit das phinomenologi-
sche Pendant zum psychologischen Begriff der Seele. Das Ego ist das
in voller Konkretion, und das heif3t »in der stromenden Vielgestaltig-
keit seines intentionalen Lebens und den darin vermeinten und evtl.
als seiend fiir es konstituierten Gegenstinden« genommene Sub-
jekt. Dergestalt in voller Konkretion begriffen, also in den Strom
des intentionalen Lebens eingebettet, verschmelzen konstituierende
Subjektivitit und konstituiertes Ego. »Das Ego selbst ist fiir sich
selbst seiendes in kontinuierlicher Evidenz, also sich in sich selbst
als seiend kontinuierlich konstituierendes.«* Das Ich hingegen be-
zeichnet einen bestimmten Aspekt des Ego, namlich dieses als Iden-
titatspol begriffen. Das Ego erfasst sich, etwa im cogito, als Ich. Die

57 Merleau-Pontys Systembegriff wird an einer spiteren Stelle erldutert, vgl. Kap. 5.2,
S. 205.

% CM 69.

% CM 67.

50

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die transzendentale Subjektivitit

identititsstiftende Funktion des Ich findet sich in der philosophischen
Tradition an zahlreichen Stellen, nicht nur bei Descartes, sondern
etwa auch in der transzendentalen Apperzeption Kants.® Das trans-
zendentale oder reine Ich als Pol bei Husserl betont einen Aspekt der
Intentionalitit. Das Bewusstsein ist immer bezogen auf etwas, und
dieses Etwas ist nicht bereits an sich ein Einheitliches, sondern wird
dies durch das auf es bezogene reine Ich, das gleichsam »Identitts-
Strahlen« aussendet:

»Im gewissen allgemeinen Sinn richtet sich zwar tiberall das Ich auf das Ob-
jekt, aber im besonderen Sinn geht mitunter ein vom reinen Ich vorschiefSen-
der Ichstrahl auf das Objekt hin, und kommen von diesem gleichsam Gegen-
strahlen entgegen.«!

Das reine Ich ist also Pol, es zentriert die Welt auf sich hin, allerdings
ist es kein »leerer Identititspol«®2. Es ist das vollziehende, sein Akt-
leben im Sinne einer transzendentalen Genesis konstituierende Ich:

»Das reine Ich lebt nicht nur in einzelnen Akten als vollziehendes, titiges,
leidendes; frei und doch objektiv angezogen geht es von Akt zu Akt fort, es
erfihrt Reize von den im >Hintergrund« konstituierten Objekten, ohne ihnen
gleich Folge zu leisten, a3t sie sich steigern, an die BewufStseinspforte klop-
fen, es gibt nach [...].«®

Das Ich ist also nicht nur identitdtsstiftend in Bezug auf seine Erleb-
nisse, sondern als Substrat von Habitualititen® ebenso in Bezug auf
das stromende Bewusstsein selbst. Wann immer ich etwa in einem
Urteilsakt einen Entschluss fasse, konstituiert sich dadurch genetisch
eine bestimmte Eigenheit meines Ich. »Ich« bin fortan der betreffen-
den Uberzeugung.

Anhand dieser kurzen Ausfithrungen zur transzendentalen Ter-
minologie bei Husserl, die bei weitem nicht erschopfend sein kénnen,

% Vgl. die beriihmte Formulierung in der transzendentalen Deduktion der Kritik der
reinen Vernunft: »Das: Ich denke, muf3 alle meine Vorstellungen begleiten kénnen.«
(KrV B 131) Es kann »nur eine Erfahrung« (KrV A 110) sein, in der die mannigfaltigen
Erscheinungen zu einer Anschauung verbunden werden, und folglich muss auf Seiten
des Verstandes ein einheitsstiftendes Ich angenommen werden, das in der Lage ist, alle
Vorstellungen als seine zu indizieren und somit die Synthesis transzendental zu ermog-
lichen.

61 Ideen II, 98.

02 CM 68.

63 Jdeen II, 98.

o CM 68.

51

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

wird bereits deutlich, auf welch verwobenes und verschachteltes und
seinerseits problematisches Feld das transzendentale Problem ihn
stoflen ldsst. Einerseits soll die transzendentale Subjektivitit univer-
sal konstituierend sein. Dann muss sie andererseits aber auch »sich
selbst« in irgendeiner Weise konstituieren. Analog dazu ergibt sich
fiir die transzendentale Betrachtung das Problem, dass Betrachter
und Betrachtetes identisch zu sein scheinen. Uberhaupt muten die
transzendentalen Entitidten, die Husserl einfiihrt, einerseits als for-
male Prinzipien (dhnlich der Apperzeption Kants) an, als Bedingun-
gen der Moglichkeit eines konkreten intentionalen Bewusstseins-
lebens. Andererseits ist das reine transzendentale Ich selbst aber
auch das konkret und faktisch wirksame und handelnde Ich. Diese
Schwierigkeiten haben einige Schiiler Husserls dazu veranlasst, sich
von der transzendentalen Phinomenologie zu 19sen. Auf diese De-
batte kann jedoch hier, insbesondere da die Intersubjektivititslehre
auf dem Boden der Betrachtung zur transzendentalen Subjektivitit
erwichst, nicht weiter eingegangen werden. Vielmehr muss nun das
entscheidende methodische Kernstiick der Phanomenologie, die
transzendentale Reduktion, herausgearbeitet werden.

2.3 Formen der Reduktion

Die allgemeinste Fassung der Reduktion bezeichnet Husserl in der
Regel als phdanomenologische Reduktion. Sie beinhaltet die metho-
dische Einnahme der Haltung der émoy, also die Enthaltung von
allen Seinsbehauptungen. Dadurch wird die Intentionalitit des Be-
wusstseins und die Sphire der korrelierenden Phinomene freigelegt.
Von hier aus bietet sich die grundsitzliche Moglichkeit, eine reine
phénomenologische Psychologie zu formulieren oder zur Transzen-
dentalphilosophie fortzuschreiten und reine transzendentale Phino-
menologie zu betreiben.5

Eine zweite Form von Reduktion, ebenfalls noch in der themati-
schen Schnittmenge von reiner Psychologie und Phinomenologie,
begegnet uns in der phanomenologischen Wesensforschung: die so
genannte eidetische Reduktion oder Ideation. Zu ihrem Verstindnis
muss die intentionale Struktur des Bewusstseins ndher betrachtet
werden. Der in der Intentionalitit liegende Bezug, das wurde bereits

6 Vgl. etwa Enc 279 ff.

52

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formen der Reduktion

deutlich, ist keine Verbindung von einem Innen zu einem AufSen. Es
ist ein immanenter Bezug, welcher der Reflexion als Bezug von cogi-
to und cogitatum erscheint: »Jedes cogito, jedes BewufStseinserlebnis,
so sagen wir auch, meint irgend etwas und trigt in dieser Weise des
Gemeinten in sich selbst sein jeweiliges cogitatum, und jeder tut das
in seiner Weise.«% Fiir eine Wesensforschung bedeutet diese Ein-
sicht, dass sie ihren Gegenstand, das Wesen, bewusstseinsimmanent
aufsuchen muss. Husserl bezeichnet diesen Bezug auch als noetisch-
noematische Korrelation. Das Noema ist das Gemeinte in seinem
Sinn, etwa ein wahrgenommenes Haus, und die zugehorige Noesis
ist die Weise des Meinens, in diesem Falle die Wahrnehmung. Man
kann sich schnell verdeutlichen, dass ein solcher Bezug vielschichtig
ist. Die sensuelle U\, der Stoff der Empfindung, wird im Erlebnis-
strom durch intentionale poogn »beseelt«.6” Der so konstituierte no-
ematische Gehalt beschrankt sich aber nicht auf ein zugrunde liegen-
des Ereignis. Er kann als identischer gegenstiandlicher Kern® in einer
Fiille von Noemata gegenwirtig sein. Auch auf der noetischen Seite
sind Variationen moglich. So kann der gleiche intentionale Gegen-
stand einmal wahrgenommen, spéter erinnert oder auch phantasiert
werden.

Das Wesen des intentionalen Gegenstandes enthiillt sich nun
wiederum in einer bestimmten reduktiven Einstellung. Die mogli-
chen Variationen der Auffassungsweisen werden darin systematisch
durchlaufen, explizit gemacht und auf das in ihm liegende Invariante
zuriickgefiihrt. Die Ideation hat somit drei Schritte:

»1. erzeugendes Durchlaufen der Mannigfaltigkeit der Variationen;

2. einheitliche Verkniipfung in fortwiahrender Deckung;

3. herausschauende aktive Identifizierung des Kongruierenden gegeniiber
den Differenzen«®.

Nehme ich etwa ein rotes Haus wahr und suche nach dem Wesen des
Roten, so kann ich zunichst von diesem konkreten Haus absehen. Ich
kann den roten Gegenstand beliebig umfingieren, und dadurch wird
deutlich, dass das rote Haus nur ein beliebiges Exempel einer all-

% CM 34.

& Vgl. etwa Ideen I, 192 ff.

8 Ideen I, 232 ff.

® Edmund Husserl: Logische Untersuchungen : Zweiter Band, Erster Teil : Unter-
suchungen zur Phinomenologie und Theorie der Erkenntnis (Husserl 1984) [Hua XIX/
1], 149.

o

53

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

gemeineren Ereignisgattung war, das Wesen des Roten also nicht im
phdnomenalen Erscheinen dieses Hauses begriindet liegt. Ebenfalls
kann ich die noetische Seite variieren, indem ich die aktuelle Rot-
wahrnehmung in eine Erinnerung oder Phantasie umfingiere und so
fort. Das Wesen des Roten ist dann das durch alle Variationen inva-
riante Eidos, dasjenige, was es mir in allen Fallen erlaubt, von einem
Rot-Erlebnis zu sprechen. Durch die Ideation wird »die Sache selbst«
im phidnomenologischen Sinne in den Blick genommen. Mit dieser
Auffassung distanziert sich Husserl von der am neukantianischen
Kritizismus orientierten Diskussion seiner Zeit.”” Wesensallgemein-
heiten sind bei ihm keine Urteilskategorien, die auf Gegenstinde be-
zogen werden. Das Allgemeine, die Sache selbst, findet sich in der
konkreten Vorstellung. Weder eine Kategorientafel noch platonische
Ideenschau sind notwendig, um das Wesen zu enthiillen, sondern
mein konkretes Sehen — als intentionales und damit sinnkonstitu-
tives Erschauen — dieses roten Hauses erfasst unmittelbar das we-
sentlich Rote in ihm. Dieses Geschehen spielt sich in der natiirlichen
Einstellung zumeist unreflektiert ab, und in der Tat ist es eine These
Husserls, dass die eidetische Reduktion im Grunde nur die reflexive
Explikation einer in jedem menschlichen Bewusstsein immer schon
vollzogenen originiren Wesensintuition ist: »In Wahrheit sehen alle
und sozusagen immerfort >Ideen, >Wesen, sie operieren mit ihnen
im Denken, vollziehen auch Wesensurteile, nur daf3 sie dieselben von
ihrem erkenntnistheoretischen >Standpunkte< aus wegdeuten.«”* Das
Wesen ist also nicht etwas »in« oder »hinter« den Dingen, sondern es
ist konstituiert in eins mit der Phdnomenalitit der Dinge und durch
die auf sie gerichteten Intentionen. Die Allgemeinheit der Ideen
besteht nicht unabhingig von den in den Wahrnehmungsakten
erschauten Dingen, sondern das Eidos ist »erschautes bzw. erschau-
bares Allgemeines, ein reines, sunbedingtes, namlich durch kein Fak-
tum bedingt, seinem eigenen intuitiven Sinne gemifs.«”2 Die explizi-
te Wesensschau der Phinomenologie, aber auch die der sinnlichen
Wahrnehmung innewohnende implizite, nicht-reflexive Form, sind
somit gebende Akte in jenem Sinne, den Husserl im Band I der Ideen
mit seinem beriihmten Prinzip aller Prinzipien formuliert:

70 Vgl. Lembeck 1994, 32.
71 Ideen I, 48.
72 CM 73.

54

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formen der Reduktion

»Am Prinzip aller Prinzipien: daf8 jede originir gebende Anschauung eine
Rechtsquelle der Erkenntnis sei, daf3 alles, was sich uns in der >Intuition¢
originir, (sozusagen in seiner leibhaften Wirklichkeit) darbietet, einfach hin-
zunehmen sei, aber auch nur in den Schranken, in denen es sich da gibt, kann
uns keine erdenkliche Theorie irre machen.«”

Die Phinomenologie darf allerdings nicht bei der Aufdeckung der
Wesenssphire stehen bleiben, wenn die reine transzendentale Sub-
jektivitdt in den Blick gelangen soll, denn dieser Sphire haftet immer
noch der Sinn einer Transzendenz an. Es bedarf daher einer dritten
Form der Reduktion: der transzendentalen Reduktion. Alle Konstitu-
tionen des Bewusstseins geraten nun in die methodische Klammer
der radikalen émoyr). Es ist vielleicht etwas schwierig, genau zwi-
schen phianomenologischer und transzendentaler Reduktion zu un-
terscheiden, zumal Husserl selbst diesen Unterschied nicht immer
macht. Im Encyclopaedia-Britannica-Artikel aber beispielsweise, in
dem die Nihe der Phdanomenologie zu einer reinen Psychologie fo-
kussiert wird, unterscheidet Husserl die beiden Reduktionsformen.
Die phinomenologische Reduktion ist in diesen Texten allgemeiner
gehalten, sie betrifft generell die Einklammerung jeglicher objektiver
Setzungen. Die »geradehin daseiende Welt«”* der natiirlichen Ein-
stellung wird in Frage gestellt. Die transzendentale Reduktion hin-
gegen reicht tiefer. Sie fokussiert das konstituierende Bewusstsein
selbst unter Ausblendung aller Setzungen, die das natiirliche Ich pos-
tuliert. Das Bewusstsein muss entgegen der Stofrichtung der Psy-
chologie »entweltlicht« werden, und damit ist auch der Punkt er-
reicht, an dem die Wege der beiden Wissenschaften sich endgiiltig
trennen:

»Wihrend also der Psychologe innerhalb der fiir ihn natiirlich geltenden
Welt die vorkommende Subjektivitit auf die rein seelische Subjektivitit — in
der Welt — reduziert, reduziert der transzendentale Phinomenologe durch
seine absolut universale Epoché diese psychologisch reine auf die transzen-
dental reine Subjektivitit, auf diejenige, welche die Weltapperzeption und
darin die objektivierende Apperzeption >Seele animalischer Realititen< voll-
zieht und in sich in Geltung setzt.«’

Die transzendentale Reduktion eroffnet also das transzendentale
Feld, indem sie das reine Ich freilegt. Damit ist nun mehr gemeint

73 Ideen I, 51.
74+ Vgl. Enc 282.
75 Enc293.

55

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

als ein allgemeines Prinzip formaler Subjektivitat. Es ist das trans-
zendentale Ego als je meines und in voller Konkretion. Das Schema
der Intentionalitit gerit also in der Reduktion zur Trias »ego-cogito-
cogitatum«.”¢ Jeder Vollzug des cogito verweist auf ein Gedachtes,
das cogitatum, dann iber die Weise seines Gedachtseins auf sich
selbst und schliefSlich auf das Ego als Einheitspol im Strom der cogi-
tationes und Vollzieher des Denkens. Dieses Ego ist transzendental,
gleichwohl es noch faktisch zu nennen ist, weil es auf das jeweilige
konkrete cogito bezogen ist. Es ist wiederum die Methode der Idea-
tion, die das faktische Ego auf sein Eidos zuriickfiihrt. Bereits in der
freien Variation der noematischen Strukturen des intentionalen Ge-
genstandes lag die Variation der korrelierenden Noesen und damit
auch des zugrunde liegenden Ego. Explizit gefasst als eidetische Ego-
logie ist die Phinomenologie dann in ihrem Kern die Enthiillung des
»universalen Eidos transzendentales Ego tiberhaupt, das alle reinen
Méglichkeitsabwandlungen meines faktischen und dieses selbst als
Maoglichkeit in sich faf3t.«77

Ideation bedeutet also das Versetzen in reine Moglichkeit, und
diese Moglichkeit geht der Wirklichkeit voraus, sie bildet den we-
sensgesetzlichen Boden, der die Wirklichkeit vorzeichnet. In diesem
klassisch transzendentalphilosophischen Sinne einer Bedingung der
Moglichkeit erforscht die eidetische Egologie das »universale Aprio-
ri, ohne das ich und ein transzendentales Ich iiberhaupt nicht ser-
denklich« ist«”8. Im Zusammenhang der spiter zu erérternden Inter-
subjektivititstheorie ist es besonders wichtig, auf das Eidos Ego
hinzuweisen, weil es innerhalb der Eidetik zunichst so scheint, als
konne der Andere gar nicht zum Problem werden. Wenn die trans-
zendentale Reduktion den methodisch tiefsten Punkt der Phanome-
nologie darstellt, so ist bemerkenswert, dass der Andere scheinbar
vollig unter die Klammer der émoym fillt. Auch Husserl weist auf
diesen Umstand hin:

»Es ist wohl darauf zu achten, dal im Ubergang von meinem Ego zu einem
Ego iiberhaupt weder die Wirklichkeit noch Mglichkeit eines Umfanges von
Anderen vorausgesetzt ist. Hier ist der Umfang des Eidos Ego durch Selbst-

76 CM 52.
7 CM 731.
78 CM 73.

56

16.01.2026, 08:43:05.



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formen der Reduktion

variation meines Ego bestimmt. Mich fingiere ich nur, als wire ich anders,
nicht fingiere ich Andere.«”

Diese Passage ldsst sich bereits als Hinweis auf die spétere Problem-
lage lesen. Der Andere wird in der Selbstvariation nicht nur nicht
vorausgesetzt, er kann sogar in ihr gar nicht in seinem Sinn erfasst
werden. Alle Fiktion des Ego ist Variation meines Ego, und ich kann
den Anderen nicht denken, indem ich mein Ego zu einem fremden
umfingiere, denn es bleibt immer noch mein Ego im Status des »als
ob es ein anderes wire«, und nicht das Ego eines Anderen. Der An-
dere muss also in seinem Anderssein durch mich konstituiert sein.
Als Konstitution aber ist der Andere nicht eine Moglichkeit meines
Ego, denn »ich« kann nie ein Anderer werden, sein Wesen kann nicht
als Variation meines Wesens verstanden werden. Die grundlegende
Dichotomie des Anderen wird deutlich: Er ist einerseits einer wie ich,
fremdes Ego, konstituierende Subjektivitit, Subjekt fiir die Welt. Er
ist andererseits nicht ich, sondern durch mich konstituiert, Objekt in
der Welt. Es muss also gekliart werden, wie sich unter die von mir
konstituierten Dinge ein besonderes Ding einschleichen kann, dem
ich seinerseits weltkonstituierendes Vermogen zugestehe. Der Ande-
re ist also nicht ein Problem der Reduktion, sondern eines der Kon-
stitution und fillt damit unter die Konstitutionsforschung als die
zweite Stufe der Selbstauslegung des Ego. Husserl grenzt die beiden
Stufen an zentraler Stelle, kurz vor dem Ubergang zur Intersubjekti-
vititstheorie in den Cartesianischen Meditationen wie folgt von-
einander ab:

»[...] so ergibt sich als Konsequenz eine universale Phinomenologie [...] als
eine Selbstauslegung im pragnanten Sinne, die systematisch zeigt, wie das
Ego sich als in sich und fiir sich Seiendes eines eigenen Wesens konstituiert;
und dann zweitens als eine Selbstauslegung im erweiterten Sinne, die von da
aus zeigt, wie das Ego in sich vermdge dieses Eigenwesens auch >Anderes,
»>Objektives< konstituiert, und so iiberhaupt alles, was fiir es je im Ich als
Nicht-Ich Seinsgeltung hat.«#

77 CM73.
80 CM 88.

57

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt
2.4 Der Andere und der Verdacht des Solipsismus

Es ist nun zunichst zu priifen, an welcher Stelle genau der Andere in
den Blick des Phianomenologen gelangt. Es ist jener tiefste Punkt der
transzendentalen Reduktion, an dem das reine absolute Ego vor Au-
gen steht, also der Ubergang zur Konstitutionsforschung, diejenige
Stelle, an der tiberpriift werden muss, ob die transzendentale Phiano-
menologie ithrem Anspruch, bereits Transzendentalphilosophie zu
sein®!, gerecht werden kann. Die Reduktion hat die Welt als Konsti-
tution, als Welt fiir-mich, aufgedeckt. Nun hat aber die Welt in na-
tiirlicher Einstellung den Sinn des »Fiir-jedermann-da«. Ich erfahre
die Welt »nicht als mein sozusagen privates synthetisches Gebilde,
sondern als mir fremde, als intersubjektive, fiir jedermann daseiende,
in ihren Objekten jedermann zugingliche Welt.«8 Dieser unreflek-
tierte Anspruch an die natiirliche Welt, jedermann in gleicher Weise
zuginglich zu sein, findet ihr Pendant in der philosophischen Refle-
xion. Die allgemein verbindliche apodiktische Evidenz, die von der
Philosophie gesucht wird, soll gerade nicht nur eine Privatsache des
einzelnen Philosophen sein, sondern die Philosophie soll eine echte
philosophia perennis® sein, sie soll ewig und allgemein verbindlich,
nachvollziehbar und kommunizierbar sein. Ist jedoch die Welt auf ihr
Sein-fiirmich transzendental reduziert, so scheint der Andere und
seine Konstitution ein fiir alle Mal aus der Sphire meines unmittel-
baren Weltzugangs ausgeschlossen. Damit ist der Verdacht eines
transzendentalen Solipsismus ausgesprochen:

»Wenn ich, das meditierende Ich, mich durch die phinomenologische &émoy
auf mein absolutes transzendentales Ego reduziere, bin ich dann nicht zum
solus ipse geworden, und bleibe ich es nicht, solange ich unter dem Titel
Phénomenologie konsequente Selbstauslegung betreibe 7«3

Die Anderung der Blickrichtung von der natiirlichen zur phino-
menologischen Einstellung fithrt zu einer philosophischen Ver-
einzelung. Mit der Einklammerung der natiirlichen objektiven
Seinsgeltungen und der Einschriankung auf die Primordialsphire ver-
schwindet auch der naive Sinn des Fiir-jedermann-da der Welt und
damit der unmittelbare intuitive Zugang zum Anderen. Husserl

81 Vgl. CM 93.
82 CM 94.
8 CM 90.
8 CM 91.

58

16.01.2026, 08:43:05.



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und der Verdacht des Solipsismus

schreibt: »als Phdnomenologe bin ich notwendig Solipsist.«% Zwar
bleibt das Eingeklammerte innerhalb der Klammer weiter bestehen,
aber auf reflexiver Ebene sieht sich der Philosophierende nun vor die
schwierige Aufgabe gestellt, das Eingeklammerte von jeglicher Nai-
vitdt gereinigt fiir sich zurtickzugewinnen. Husserl beschreibt diese
Vereinzelung etwa auch in der Krisis-Schrift: »Die Epoché schafft
eine einzigartige philosophische Einsamkeit ...«% Sie ist begriindet
einerseits durch die Reduktion, die das Ich durch Absehen von allen
transzendenten Seinsgeltungen radikal auf sich zuriickwirft, anderer-
seits durch die Relativitit der Welt auf das sie konstituierende Ich.
Wenn ich die Welt konstituiere, so ist fiir mich undenkbar, dass es
auch andere Iche geben konnen soll, die ebenfalls — und unabhéngig
von meiner Konstitution — die Welt konstituieren. Transzendentale
Subjektivitit ist immer absolute Subjektivitit.

Husserl scheint aber — darauf hat bereits Theunissen hingewie-
sen®” — die beiden Ebenen der Einsamkeit nicht zu unterscheiden. Die
eine Ebene ist die Einsamkeit desjenigen, der die Reduktion vollzieht,
also sich in reflexiver Einstellung befindet, die andere Ebene ist die
Einsamkeit des durch die Reduktion freigelegten transzendentalen
Ich. Sie ist nicht mehr durch die reflexive Einstellung bedingt, son-
dern durch den weltkonstitutiven Charakter des transzendentalen
Ich. Husserls Theorie der transzendentalen Intersubjektivitit ldsst
sich, wenn man diese beiden Ebenen dennoch unterscheidet, als Ver-
such lesen, der Welt die Objektivitit im Sinne des »Fiir-jedermann-
da« zuriickzugeben, aber auch als Versuch, die radikale Trennung des
reflektierenden Ich von allen als naiv entlarvten sozialen Beziigen
wieder riickgingig zu machen.

Die Absolutheit des transzendentalen Ego geht tiber eine Je-
meinigkeit des Ego als einzig der untersuchenden Reflexion zu Ver-
fiigung stehendem hinaus. Sie meint hier vielmehr eine Je-Einzigkeit
des Ego, als einzig denkmoglichem Pol von Weltkonstitution. Die
Konstitution durch Andere ist nicht nur nicht zuginglich, sondern
grundsatzlich ausgeschlossen. Sie wire ein Sinn ohne korrelierende
Intention, ein cogitatum ohne cogito. Ist das radikal reduzierte Ich
tatsichlich ein transzendentales solus ipse, dann ist es fraglich, ob
der Anspruch einer Welt fiir jedermann von hier aus noch eingelost

85 Hua VIII, 174.
86 Krisis 187 f.
8 Vgl. Theunissen 1977, 35.

59

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

werden kann. Die Radikalitdt des Ansatzes wird an dieser Stelle die-
sem selbst zum Problem. Die Reduktion streicht zu viel, als dass sie
in ihrer Radikalitdt durchzuhalten wire. Vielmehr kommt es darauf
an, das hyperbolische Element® in geeigneter und konstruktiver
Weise zuriickzunehmen, so dass die fundamentale Aporie radikaler
Reflexion nicht zur Sackgasse fiir das Denken wird. Es wird zu unter-
suchen sein, inwieweit bei Husserl ein solches konstruktives Zuriick-
weichen vom duflersten radikalen Standpunkt zu beobachten ist. Zu-
niichst einmal scheint sich diese Vermutung nicht zu bestitigen.
Vielmehr fithrt Husserl eine weitere Verschirfung durch eine zusatz-
liche Ebene der Reduktion ein. Andererseits hat er immerhin wieder-
holt darauf hingewiesen, dass alles in der Reduktion Eingeklammerte
sinnerhalb der Klammer« weiter bestehen bleibt, also auch die An-
deren und ihr Geltungsanspruch an die objektive Welt. Die Klammer
markiert die sozusagen »schlechte«, unhinterfragte Transzendenz.
Gibt es aber einen die Unmittelbarkeit des Weltzugangs nicht ver-
stellenden Weg zur »echten« Transzendenz des Anderen und seiner
Konstitutionen? Der Schliissel ist, um auf das obige Zitat zuriick-
zukommen, in dem Titel der »konsequenten Selbstauslegung« zu
finden. Bedeutet Selbstauslegung lediglich ein Auseinanderlegen im
analytischen Sinne, oder ist es auch so zu verstehen, dass das Selbst
sich auslegt im Sinne eines Aus-sich-Hinauslegens und hinein in den
Anderen?

Obwohl die eigentliche Antwort auf die Solipsismus-Frage na-
tirlich durch die Intersubjektivitdtstheorie gegeben wird, lassen sich
bei Husserl auch Ansitze zu einer Erwiderung auf der Grundlage der
Reduktionslehre finden. In der Vorlesung Grundprobleme der Pha-
nomenologie aus dem Wintersemester 1910/11 etwa heifSt es:

»Solus ipse — das hiesse, ich allein bin, oder, ich schalte alle iibrige Welt aus,
nur nicht mich selbst und meine psychischen Zustdnde und Akte. Im Gegen-
teil schalte ich aber als Phinomenologe mich selbst genauso aus wie alle Welt,
und nicht minder meine psychischen Zustinde und Akte, die als meine eben
Natur sind.«®

Wenn »ich selbst« als Einheitspol meiner psychischen Zustinde ge-
nau so wenig Geltung habe wie die Welt, dann findet auch der Solip-
sismus keinen Anhaltspunkt. Hiermit ist allerdings nur der Vorwurf

8 Auf den hyperbolischen Charakter philosophischer Reflexion hat Paul Ricceur in Das
Selbst als ein Anderer (Ricoeur 1996, 399 ff.) hingewiesen. Vgl. hierzu auch S. 92.
89 Inter I, 154.

60

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und der Verdacht des Solipsismus

eines »psychologischen Solipsismus« entkriftet, der »die psychologi-
sche und psychologistische Immanenz mit der echten phdnomenolo-
gischen verwechselt«*®. An einer anderen Stelle macht Husserl aller-
dings deutlich, dass die im nichsten Abschnitt zu behandelnde
eigenheitliche Reduktion in ihrer Radikalitét tiber die Konstruktion
eines solchen psychologischen Solipsismus hinausweist:

»Die solipsistisch reduzierte Welt ist nicht zu verwechseln mit der primordi-

nalen Welt, oder die solipsistische Reduktion nicht mit der primordinalen
Reduktion. Denn diese ist die Reduktion dessen von der Welt, die ich erfah-
rungsmissig in Geltung habe, auf das von ihr, was ich originaliter erfahre und
je erfahren kann. [...] Zum Primordinalen gehéren alle meine Erfahrungs-
erlebnisse, nicht aber die darin rechtmissig erfahrenen Anderen. [...] Aller-
dings kann eine solipsistische Welt in ihrer Raumzeitlichkeit und ihren solip-
sistischen Erfahrungsrealititen so in der Fortfahrung sich gestalten, sich so
neuen Sinn zueignen [...], dass in mir die Erfahrungsmotivationen erwach-
sen, mit denen Einfiihlungen auftreten, und in der méglichen Einstimmigkeit
einfiihlungsmaissiger Fortbestitigung sind dann rechtmiflig Andere da, und
damit gewinnt die solipsistische Welt im Lauf der Forterfahrung den Sinn
einer intersubjektiven Welt, und ich werde dann zum Menschen im gewdhn-
lichen Sinne usw.«*!

Die solipsistisch reduzierte Welt hat sich mithin als eine konstruierte
psychologische Immanenz erwiesen, deren Abgeschlossenheit sich in
der fortlaufenden Erfahrung nicht bewihrt. Die echte phinomenolo-
gische Immanenz hingegen ist die transzendentale Sphire. Auch die
eigenheitliche Reduktion fiihrt auf eine abgeschlossene Sphire, die
sich aber nicht als eine echte phanomenale Teilmenge, sondern als
»Schicht« der Welt erweisen wird. Der an dieser Stelle drohende
transzendentale Solipsismus wird, so Husserl in Formale und trans-
zendentale Logik, in der konkreten Auslegung dieser Sphire ent-
scharft.

»Die Welt ist bestindig fiir uns da, aber zunichst doch fiir mich da. Fiir mich
da ist dabei auch dies, und nur daher hat es fiir mich Sinn, daf3 sie fiir uns da
ist und da als eine und dieselbe und als Welt eines nicht so und so zu postu-
lierenden — und etwa gar zur Versohnung der Interessen des Verstandes und

% Ebd.

91 Edmund Husserl: Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit, Band 111 (Husserl
1973¢) [Inter II1], 51. Husserl verwendet die Begriffe »primordial« und »primordinal«
synonym. Da in der Husserl-Forschung kein Bedeutungsunterschied festgestellt werden
konnte, wird in der vorliegenden Arbeit mit Ausnahme der zitierten Passagen der ety-
mologisch naheliegendere Begriff »primordial« verwendet.

61

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

Gemiits passend zu >interpretierendenc — Sinnes, sondern eines Sinnes der
zuniichst und in erster Urspriinglichkeit aus der Erfahrung selbst herauszule-
gen ist.«”?

Die Beweislast liegt somit ganz bei der Konstitutionsforschung, die
zu untersuchen hat, wie die Welt-fiir-uns ihrem Sinn nach in der
Welt-fiirmich bereits enthalten ist. Echte Interpretation, schreibt
Husserl in einer Randbemerkung seines Handexemplars von Forma-
le und transzendentale Logik, ist » Auslegung dessen, was in einem
Sinn als Sinn impliziert ist«%. Das »Sinnhaben der Anderen, und der
Welt fiir Andere«® ist eine Tatsache, deren Sinn wiederum in mir
selbst aufzusuchen ist.

2.5 Eigenheit und Leib

Die Intersubjektivitatstheorie teilt sich nach Husserl gemaf3 der ihr
zugrunde liegenden Problemlage in zwei Gebiete. Zunichst einmal
steht die Gegebenheit des Anderen fiir mich und damit seine Kon-
stitution durch mich im Vordergrund: »Das Problem ist also zunichst
wie ein spezielles, eben als das des >Fiir-mich-dac< der Anderen ge-
stellt, als Thema also einer transzendentalen Theorie der Fremd-
erfahrung, der sogenannten >Einfiithlung«.«* Der Begriff »Einfiih-
lung« steht hier deshalb in Anfiihrungszeichen, weil er gingiger
Terminus der Psychologie und als solcher wie stets von Husserl kri-
tisch beleuchtet und transzendental modifiziert werden wird. Zwei-
tens wird durch die so gewonnene Intersubjektivitit die Objektivitit
der Welt als einer »universalen Sinnesschicht« begriindet: » Aber es
erweist sich eben alsbald, dafS die Tragweite einer solchen Theorie
sehr viel gréfler ist als es zunichst scheint, daf3 sie namlich auch mit-
fundiert eine transzendentale Theorie der objektiven Welt«*. Die
beiden soeben zitierten Titel der transzendentalen Theorie der
Fremderfahrung und derjenigen der objektiven Welt* geben die
Gliederung unseres weiteren Vorgehens bei der Entwicklung der In-

9.

5

Hua XVII, 249.

9% Ebd.

% Ebd.

% CM 94.

% CM 95.

7 CM 94.

% Vgl. auch CM 109.

3

62

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigenheit und Leib

tersubjektivititstheorie vor. Zuerst muss aber der transzendentale
Boden, auf dem die Intersubjektivitit bei Husserl entwickelt wird,
freigelegt werden.

Hierzu ist ein weiterer Reduktionsschritt notig. In ithm wird die
bereits transzendental reduzierte Erfahrung auf den Bereich der so
genannten Eigenheit reduziert. Als mir-eigen gilt dabei erst einmal
negativ all jenes, was nicht fremd ist. Fremd ist im allgemeinsten
Sinne alles, was dem Ich als Nicht-Ich gegentibertritt®. Damit ist
aber nicht jegliches vom Ich Verschiedene gemeint, da jedes inten-
tionale Bewusstsein auf etwas von ihm Verschiedenes hindeutet und
somit alles Intentionale fremd wire. Das Fremde steht vielmehr dem
Ich auf eine solche Weise gegeniiber, dass es zu seinen Konstitutionen
in Konkurrenz tritt, indem es »sinnmitbestimmend«!% auftritt. Zu-
dem ist das Fremde dadurch charakterisiert, dass in der Verschieden-
heit eine Gleichheit wohnt: »Fremdheit besagt Zuginglichkeit in der
eigentlichen Unzuginglichkeit, im Modus der Unverstindlich-
keit.«1! Dies entspricht der Struktur, die in der Einleitung als Ahn-
lichkeit-Differenz!%? bezeichnet wurde, allerdings jetzt mit dem Fo-
kus auf »Menschheiten und Kulturen«. Bernhard Waldenfels hat
darauf hingewiesen, dass die in der Fremdheit liegende Beziehung
nicht auf der Ahnlichkeit, sondern auf der Differenz beruht: »Etwas
ist zugénglich nicht trotz, sondern in seiner Unzuginglichkeit, genau
das besagt Fremdheit.«10

Es geht nun bei dieser Stufe der Reduktion nicht mehr darum,
Seinsgeltungen zu negieren, denn dies war ja schon durch die trans-
zendentale Reduktion geschehen, die weiterhin aufrecht erhalten
wird, sondern, wenn man so sagen darf, von »Sinngeltungen« zu
abstrahieren. Alle meine Konstitutionen, die in sich den Sinn einer
fremden Konstitution tragen, werden so aufer Geltung gesetzt. Na-
mentlich sind dies der ich-artige Sinn aller lebenden Wesen, alle

9 Zum Begriff des Fremden bei Husserl vgl. die Arbeiten von Bernhard Waldenfels:
»Erfahrung des Fremden in Husserls Phianomenologie« (Waldenfels 1989), sowie all-
gemeiner: Der Stachel des Fremden (Waldenfels 1990), dort insbes. S. 33 f. und 57-79.
Waldenfels betont den Aspekt der Unverfiigbarkeit des Fremden, der auf das Eigene
zuriickschldgt (Waldenfels 1990, 33): »Die FremdausschlieBung nimmt Ziige der Selbst-
ausschliefung an, so daf Eigenes am Ende nicht nur Fremdem, sondern sich selbst aus-
geliefert ist.«

100 CM 97.

01 Inter III, 631.

102 Vgl. S. 15 ff.

103 Waldenfels 1989, 41.

-

63

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

»Kulturpradikate« 1%, alles Fremdgeistige und der bereits angespro-
chene Weltsinn des Fiir-jedermann-da. Ein Beispiel Husserls!% hilft,
um die genaue Intention der eigenheitlichen Reduktion zu verdeut-
lichen. Wiirde ich etwa von allen anderen Menschen abstrahieren,
indem ich mir eine Welt ohne sie vorstelle, etwa durch eine univer-
sale todliche Krankheit dahingerafft, die mich als einzigen Uberle-
benden zuriickldsst, so wire ich in dieser Vorstellung allein. Dieses
Allein-sein ist aber nicht eigenheitlich, da ihm der Sinn des Fremden
noch innewohnt, nimlich mittels der mir fehlenden anderen Men-
schen und mittels der prinzipiellen Erfahrbarkeit der Welt fiir alle. In
der eigenheitlichen Reduktion wire der Sinn des Allein-seins aus-
geschaltet, weil er eine Fremdkonstitution enthilt.

So wird eine Sphire des reinen Ich-selbst gebildet, von der zu-
nichst einmal zu tiberpriifen ist, ob ihr tiberhaupt noch ein eigener
Sinn zukommt. Fiir Husserl ist dies sehr wohl der Fall. Die eigenheit-
liche Reduktion entdeckt eine »Natur, eine »einheitlich zusammen-
hingende Schicht des Phinomens Welt, des transzendentalen Korre-
lats der kontinuierlich einstimmig fortgehenden Welterfahrung.«1%
Diese »Natur, die auch als »blofle Natur« bezeichnet wird, ist des-
wegen in Anfiihrungszeichen gesetzt, weil sie nicht mehr die Natur
der natiirlichen Einstellung ist, da ihr der naive Sinn des Fiir-jeder-
mann-da fehlt. Trotzdem ist sie kein willkiirliches Konstrukt, son-
dern eine faktische phianomenale Schicht der Welt: »Wir koénnen
trotz unserer Abstraktion kontinuierlich in der erfahrenden An-
schauung fortgehen, ausschliefSlich in dieser Schicht verbleibend.«107
Es lasst sich nach Husserl sogar zeigen, dass die eigenheitliche Spha-
re, die darum auch die Primordialsphire heifSen wird, im konstituti-
ven Gefiige der Welt urspriinglicher ist als die des Fremden:

»Diese einheitliche Schicht ist ferner dadurch ausgezeichnet, daf3 sie die we-
sensmiflig fundierende ist, d. h. ich kann offenbar nicht das >Fremde« als Er-
fahrung haben, also nicht den Sinn objektive Welt als Erfahrungssinn haben,
ohne jene Schicht in wirklicher Erfahrung zu haben, wihrend nicht das Um-
gekehrte der Fall ist.«108

104 CM 98.
105 CM 95f.
106 CM 98.
107 Ebd.
108 Ebd.

64

16.01.2026, 08:43:05.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigenheit und Leib

Der Ertrag der eigenheitlichen Reduktion fiir die Phanomenologie
besteht wesentlich aus zwei Aspekten. Erstens ist dies der Aufweis
der Konstitution des Leibes. Da der Leib spiter innerhalb der Phino-
menologie Maurice Merleau-Pontys die zentrale Rolle einnehmen
wird, soll seiner Betrachtung bereits hier bei Husserl besonderes In-
teresse gelten. Rufen wir uns in Erinnerung, dass die eigenheitliche
Reduktion nicht wie die transzendentale Reduktion auf das reine
konstituierende Ich abzielt, sondern auf dessen Konstitutionen. Die
Abstraktion von allem Fremden bildet eine Weltschicht eigenheitli-
cher »Natur« mit ebenfalls eigenheitlichen »Objektenc, die nur fiir-
mich sind. Da die gesamte Phidnomenologie Selbstauslegung ist,
kommt demjenigen Objekt, das ich selbst »bin«, bei der Betrachtung
besonderes Interesse zu. Das Bewusstsein konstituiert sich selbst als
Ich, und konkret als Seiendes unter anderem Seienden in der Welt ist
es gefasst als Mensch. Der Ansatzpunkt fiir die Reduktion der objek-
tiven Selbstkonstitution ist also das Phinomen »Ich als dieser
Mensch«. Wenn ich nun einen beliebigen Menschen eigenheitlich
reduziere, also von seinen kulturellen Attributen sowie der Anwe-
senheit fremdem Bewusstseins in ihm abstrahiere, so bleibt nichts
als sein Korper, reduziere ich hingegen mich, so wird deutlich, dass
mein eigener menschlicher Kérper nicht mittels Fremdkonstitution
als von meinem Bewusstsein »bewohnt« erfasst wird, sondern ich als
dieser Mensch bin dieser Korper in origindrer Selbstgegebenheit.
Dieses Phdanomen wird mit dem Terminus des Leibes gekennzeich-
net:

»Wenn ich andere Menschen eigenheitlich reduziere, so gewinne ich eigen-
heitliche Kérper, wenn ich mich reduziere als Menschen, so gewinne ich
»meinen Leib« und meine »Seele«, oder mich als psychophysische Einheit,
in ihr mein personales Ich, das in diesem Leib und >mittels< seiner in der
>Auflenwelt« wirkt«109,

Der eigenheitliche Leib ist, im Unterschied zu allen anderen Kérpern,
das einzige »Objekt« innerhalb der eigenheitlichen Natur, dem ich
eine originire Verbundenheit mit der Welt zurechne, da er das Ob-
jekt ist, »in< dem ich unmittelbar >schalte und walte««119. Das eigen-
heitliche Ich, das in psychophysischer Einheit mit meinem Leib ist,

109 CM 99f.
1o CM 99.

65

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

stellt immer noch den einheitlichen Pol meiner intentionalen Erleb-
nisse dar, aber ihm fehlt der Bezug auf ein mogliches Wir.

Es wird bereits hier deutlich, dass dem Leib eine Sonderstellung
unter den »Objekten« zukommt. Im gegenstiandlichen Sinne ist der
Leib namlich kein Objekt, aber er ermoglicht das Erfassen von Ob-
jektivitit: »Jedenfalls, so sehr der Leib »fiir sich selbst< Objekt wird
und so etwas wie res extensa ist, ist er es doch nicht im vollen Sinn
der Natur — er ist die Voraussetzung jedes An-sich-seins und nicht
selbst ein An-sich in der originalen Erfahrungssphire.«!1!

Eine ausfiihrlichere Analyse der Konstitution des Leibes findet
sich in den Ideen II. Hierbei handelt es sich aber nicht um eine Be-
trachtung innerhalb der eigenheitlich reduzierten »Natur«, sondern
um eine Fassung der »Naturrealitit Mensch«'12, allerdings in »solip-
sistischer Erfahrung«!?, also in Absehung von jeder moglichen
Fremderfahrung. Der Unterschied besteht darin, dass hier keine
transzendental-eigenheitliche Reduktion vorgenommen wird, die
den Leib negativ in Absetzung der bloflen Korper der Anderen kon-
stituiert, sondern es wird stirker die positive Konstitution durch die
eigene Leiberfahrung, die bereits in natiirlicher Einstellung vorliegt
und in sich keine Fremderfahrung enthilt, herausgestellt. Der Solip-
sismus ist hier also keine methodisch eingenommene Position, son-
dern er entspringt der Naivitit einer nicht-transzendentalen Reflexi-
on auf das »Ich als dieser Mensch«.

Dabei ergeben sich zwei Perspektiven, eine »Inneneinstellung«
und eine »Aufleneinstellung«!. Von innen her gesehen erscheint
der Leib als Lokalisationsfeld seiner Empfindungen und als frei be-
wegliches Organ des Willens. Bei aller dufSeren Wahrnehmung ist
der Leib »dabei« mittels Empfindungen, etwa taktueller oder vi-
sueller Art, die in ihm oder an ihm lokalisiert sind. Eine taktuelle
Tischwahrnehmung etwa ist mit einer Berithrungsempfindung ver-
bunden, die ihrerseits eine Leibeswahrnehmung darstellt. Die Kon-
stitution des Leibes durch die Lokalisation, die Husserl auch als das
»Einlegen von Empfindungen«'® beschreibt, lassen ihn sich von al-
len anderen Dingen unterscheiden. In der Lokalisation erscheint der

M Edmund Husserl: Zur Phanomenologie der Intersubjektivitit, Band II (Husserl
1973b) [Inter I1], Beilage LVI, 454.

112 [deen II, 143.

13 Tdeen II, 161.

114 Ebd.

15 Ideen II, 151.

-

66

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigenheit und Leib

Leib als Vermégen. Wihrend blof3e materielle Dinge nur mechanisch
und indirekt beweglich sind, ist der Leib das »einzige Objekt, das fiir
den Willen meines reinen Ich unmittelbar spontan beweglich ist«16.
Der Leib als spontanes Vermdgen, als ein »Ich kann«, das einem »Ich
will« untersteht, konstituiert durch seine spontanen Akte eine Ob-
jektwelt raumkérperlicher Dinge. Er ist damit das konstitutive Ver-
bindungsglied zwischen Ich und Welt. Insbesondere konstituiert er
sich so, diesmal im Sinne der zweiten Perspektive »von aufSen her
gesehen« auch selbst als raumkorperliches Objekt. Allerdings ist die-
se Konstitution ein Sonderfall. Durch die sich iiberlappende Konsti-
tution in Innen- und AufSenperspektive ist er stets »ein merkwiirdig
unvollkommen konstituiertes Ding.«!7 So erscheint das spontane
und freie »Ich kann« als Ding in den Kausalzusammenhang der Na-
tur eingegliedert. Der Leib ist ein spontanes Vermogen, das zugleich
einer Passivitit unterliegt. Auch hier ist er also als ein Verbindungs-
glied zwischen Innen und Auflen konstituiert, nimlich als »Um-
schlagspunkt< zwischen kausalem und konditionalem Vorgang.«!8
Der Leib als Objekt erscheint auflerdem konstituiert als Orientie-
rungszentrum fiir sein Ich. Von ihm aus als zentralem Hier wird die
Umwelt in ihrem Dort aufgespannt. Dabei ergibt sich fiir den Leib
selbst wiederum die Merkwiirdigkeit, dass er als Nullpunkt der wahr-
nehmbaren Welt niemals selbst ganz in der Wahrnehmung erscheint.
Wir konnen etwa nicht unseren eigenen Kopf sehen und manche
Korperteile erscheinen uns nur in perspektivischer Verkriimmung.
Ein entscheidendes Merkmal des Leibes ist also, und darin liegt
zugleich der fundamentale Unterschied zur ontologischen Fassung
des Leibes bei Merleau-Ponty, dass er in seinem Sinn als Umschlags-
punkt von Innen und Auflen zugleich als innerweltliches Objekt
konstituiert ist. Paul Ricoeur hat mit Recht darauf hingewiesen, dass
dieses Merkmal den Leib als »Paradigma der Andersheit«!? aus-
zeichnet. Der Leib ist als das am urspriinglichsten Meinige das Organ
des Wollens. Er ist aber durch seine ihm eigene Passivitit nicht selbst
moglicher Gegenstand des Wollens. »Ich, als dieser Mensch: Dies ist
die erste Andersheit des Leibes gegeniiber jeder Initiative. Anders-

16 Jdeen II, 152.

117 Tdeen II, 159. Der Topos der Unvollstindigkeit des Leibes wird in anderem Zusam-
menhang bei Merleau-Ponty wiederkehren. Vgl. Kap. 5.2, S. 202

118 Tdeen II, 160.

19 Ricceur 1996, 390.

67

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

heit bedeutet hier Primordialitdt gegentiber jedem Vorsatz.«'20 Ist
der Leib aber Paradigma der Andersheit, so wird der solipsistische
Gesichtspunkt fraglich, unter dem die Leibkonstitution bisher gese-
hen wurde. Die ricoeursche These, dass das Selbst als ein Anderer ist,
wiirde die Untersuchung an dieser Stelle zu weit von Husserl entfer-
nen. Allerdings lassen sich auch bei Husserl Betrachtungen iiber den
Leib finden, die nicht von einer solipsistischen Einstellung ausgehen.
Die eigenheitliche Reduktion entdeckte ein leiblich-psychophysi-
sches Ich, das ohne ein Wir ist. Die methodische Tiefe dieser Reduk-
tion, die den Eigenleib erschliefit, darf, wie bereits in den Ausfiihrun-
gen der Ideen II gesehen werden konnte, allerdings nicht dartiber
hinwegtauschen, dass sein eigentlicher Ort nicht die transzendentale
Ebene, sondern die Welt der natiirlichen Einstellung ist. Hier gibt es
dann allerdings sehr wohl einen Bezug zum Wir. Der Ausdruck des
seelischen Lebens, der sich im Leib, also im Phanomen »Ich als dieser
Mensch« manifestiert, ist geradezu getragen vom Bezug auf ein
mogliches Wir. Oder, anders ausgedriickt, der natiirliche Leib ist das
Prinzip des natiirlichen Zugangs zu Anderen, jenes Zugangs, der
dann allerdings in der émoy fraglich wird. Dies kann etwa anhand
des Ansatzes zur Leibkonstitution aus der Vorlesung Grundprobleme
der Phinomenologie aus dem Wintersemester 1910/11 verdeutlicht
werden. Dort heifdt es in Bezug auf das Ich der natiirlichen Einstel-
lung:

»Jeder von uns sagt »ich« und weiss sich so redend als Ich. Als das findet er
sich vor, und er findet sich dabei jederzeit als Zentrum einer Umgebung.
»Ich«, das bedeutet fiir jeden von uns etwas Verschiedenes, fiir jeden die ganz
bestimmte Person, die den bestimmten Eigennamen hat, die ihre Wahrneh-
mungen, Erinnerungen, Erwartungen, Phantasievorstellungen, Gefiihle,
Wiinsche, Wollungen erlebt, die ihre Zustinde hat, ihre Akte vollzieht, fer-
ner, die ihre Dispositionen hat, ihre angeborenen Anlagen, ihre erworbenen
Fihigkeiten und Fertigkeiten etc.«!?!

Das natiirliche Ich wird also vorgefunden als Triger der Eigenschaf-
ten einer jeweils bestimmten Person. Auffillig ist hierbei der kon-
sequente Ausgang vom Wir, der jedes Abgleiten in eine reflexive
Vereinzelung des Ich vermeidet. Das Ich wird hier ganz im Sinne
eines natiirlichen sprachlichen Platzhalters verwendet, den »jeder
von uns« in gleicher Weise, aber mit je verschiedenem Inhalt, fiir sich

120 Ebd.
21 Inter I, 112.

68

16.01.2026, 08:43:05.



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigenheit und Leib

zu beanspruchen befugt ist. Das Ich ist also allgemein gesprochen das
Habende, das allerdings nicht in dem von ihm Gehabten aufgeht:
»Das Ich selbst ist kein Erlebnis, sondern der Erlebende, nicht ein
Akt, sondern das den Akt Vollziehende, nicht ein Charakterzug, son-
dern das den Charakterzug eigenschaftlich Habende usw.«122 Ins-
besondere gilt: »Jedes Ich findet sich als einen organischen Leib ha-
bend. Der Leib ist seinerseits kein Ich, sondern raumzeitliches >Dingg,
um welches sich eine ins Unbegrenzte fortgehende dingliche Umge-
bung gruppiert.«!2* Der Leib ist somit nicht die Verdinglichung des
Ich, nicht die Inkarnation der Seele in der Welt, sondern die Inkarna-
tion der gehabten Eigenschaften des Ich: »Auch seine Icherlebnisse,
iiberhaupt seinen spezifischen Ichbesitz bezieht jedermann auf den
Leib. So lokalisiert er sie im Leibe«'2*. Diese Lokalisation ist nun das
auf den Anderen transformierbare Prinzip der wechselseitigen Zu-
weisung von Leib und Ich:

»Jedes Ich findet in seiner Umgebung und &fter auch in seiner aktuellen Um-
gebung Dinge, die es als Leiber ansieht, aber scharf dem »eigenen« Leib ge-
geniiberstellt als fremde Leiber derart, dass zu jedem solchen Leib wieder ein
Ich, aber ein anderes, fremdes Ich gehort (es sieht die Leiber an als » Trager«
von Ichsubjekten, es »sieht« aber nicht die fremden Ich in dem Sinn, wie es
sich selbst sieht, erfahrend vorfindet. Er setzt sie in der Weise der »Einfiih-
lung«, also auch fremdes Erleben, fremde Charakteranlagen werden »vor-
gefunden«; sie sind aber nicht in dem Sinn gegebene, gehabte wie eigene):
ein Ich, das ebenfalls seine »Seele, sein aktuelles Bewusstsein, seine Disposi-
tionen, Charakteranlagen hat [...].«?

Diese Einfiihlung iiber den dinglich vorgefundenen fremden Leib
lasst sich nicht ohne weiteres auf die transzendentale Ebene iibertra-
gen. Das psychophysische Ich, das diesen Leib zusammen mit seinen
sonstigen Eigenschaften, Dispositionen etc. »hat, ist nicht das redu-
zierte transzendentale Ich.

Der Leib, dieses merkwiirdig unvollkommen konstituierte Ding,
ist also einerseits das am urspriinglichsten Meinige. Gleichzeitig
kann man ihn aber andererseits als das Paradigma von Andersheit
ansehen. Er ist monadischer Eigenleib, aber er ist ebenso die Schab-
lone fiir die Konstitution fremder Leiber. Er ist Umschlagspunkt von

-

2 Inter ], 112f.
2 Inter I, 113.
24 Inter I, 114.
125 Inter I, 116.

-

69

16.01.2026, 08:43:05.



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

Innen und AufSen, die Grenze zwischen Ich und Welt, partizipiert
aber zugleich wesensmifliig an beiden Seiten. Diese Ambivalenzen
lassen sich durch keine weiteren Konstitutionsanalysen ausrdumen.
Die Unmaoglichkeit eindeutiger Bestimmung als Unzulinglichkeit
der Phanomenologie zu deuten, hiefe, den eigentlichen Nutzen der
darin liegenden Erkenntnis zu verkennen. Erst durch den Aufweis
eines Seienden, das sich der vollstindigen Konstitution durch das
reine Ich entzieht, ist die Moglichkeit angedeutet, die hermetische
Sphire der Reduktion, die fiir sich einen universalen Relativismus
bedeuten wiirde, im Hinblick auf die Zuriickerschlieung einer Welt
»fiir jedermann« aufzubrechen.

Der zweite Ertrag der eigenheitlichen Reduktion ist die Fassung
der primordialen Welt als einer immanenten Transzendenz. Die ge-
naue Betrachtung der Primordialsphire, also derjenigen Sphire, die
von der eigenheitlichen Reduktion tibrig gelassen wird, zeigt, dass ihr
Umfang grofier und ihr Inhalt reicher ist, als die Radikalitit der Re-
duktion vermuten lassen wiirde. Es wurde bereits oben darauf hinge-
wiesen, dass die reduzierte »Welt« nicht eine echte phdanomenale
Teilmenge, sondern eine Schicht der Welt darstellt. Diese Schicht
umfasst die ganze Welt, allerdings nicht in ihrer objektiven Struktur,
sondern in der Auslegung des monadischen Ego. Es geht also der
»Welt« kein Phinomen verloren, vielmehr erscheinen die Phinome-
ne in ihrem Sinn eigenheitlich modifiziert. Das transzendentale Ego
etwa wird durch »verweltlichende Selbstapperzeption«!% eigenheit-
lich als menschlich-personales Ich konstituiert. Weiterhin fiithrt mir
die Explikation des Seinshorizontes meines Ich meine immanente
Zeitlichkeit und damit die Aktualititen und Potentialititen meines
Erlebnisstromes als eigenwesentliche vor Augen. Auch die transzen-
denten intentionalen Gegenstinde gehoren, insofern sie von ihrer
Konstitution durch mich und meiner selbsteigenen Auffassungswei-
se von ihnen unabtrennbar sind, zum Bereich des Eigenwesentlichen.
Dasjenige, was durch die universale éwoy eingeklammert wurde, ist
nun durch die eigenheitliche Reduktion zuriickgewonnen, allerdings
nicht mehr als objektiv Seiendes, sondern mit dem Sinn einer imma-
nenten Transzendenz: »Innerhalb dieser >Originalsphire« (der origi-
nalen Selbstauslegung) finden wir auch eine stranszendente Welt,
die durch Reduktion auf das Selbsteigene [...] auf Grund des inten-

126 CM 102.

70

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigenheit und Leib

tionalen Phinomens >objektive Welt< erwichst«!?. Die Transzendenz
der objektiven Welt ist gegeniiber der immanenten Welt konstitutiv
sekundir, oder, wie Husserl es auch ausdriickt, hoherstufig. An dieser
Stelle begegnet innerhalb der hier durchgefiihrten Konstitutionsana-
lyse zum ersten Mal das wichtige Motiv der Stufung. Die schichten-
weise vorgenommene Reduktion bewirkt, dass sich die Konstitutio-
nen ebenfalls als Schichtungen in umgekehrter Reihenfolge ergeben,
wobei dann zu beachten ist, dass diese Schichtungen der Konstitution
nicht faktisch nacheinander vollzogen werden, sondern dass es sich
hierbei um passive Synthesen handelt.128

Husserl unterscheidet bei der Konstitution generell zwischen
aktiver und passiver Genesis. In der aktiven Genesis »fungiert das
Ich als durch spezifische Ichakte, als erzeugende, konstituieren-
des«1?. Der Akt des Zihlens etwa erzeugt die Zahl, das Zusammen-
fassen von Dingen erzeugt die Menge. Im Untergrund all dieser
Ichakte fungieren aber stets vorgingige passive Genesen. »Was uns
im Leben sozusagen fertig entgegentritt als daseiendes blof3es
Ding [...], das ist in der Urspriinglichkeit des »es selbst« in der Syn-
thesis passiver Erfahrung gegeben.«'* Zum Beispiel nehme ich Ge-
genstinde innerhalb meiner aktuellen Umgebung wahr. Die Gegen-
stindlichkeit des Gegenstandes aber, sein Auftreten als Gegenstand,
ist nicht Teil des Wahrnehmungsprozesses. Diese Synthesis muss
nicht eigens vom Ich in jeder Wahrnehmung vollzogen werden, son-
dern es kann und muss sie jederzeit voraussetzen: »Es liegt an einer
wesensmifligen Genesis, dafS ich, das Ego, und schon im ersten Blick,
ein Ding erfahren kann.«™!

Dieser Hinweis auf die passiven Synthesen ist insbesondere bei
den verschiedenen Stufen der Konstitution der Intersubjektivitit im
Hinblick auf die objektive Welt stets im Blick zu behalten. Es gilt
immer: »Die objektive Welt ist fiir mich immerfort schon fertig da,
Gegebenheit meiner lebendig fortlaufenden objektiven Erfahrung,
und auch nach dem Nicht-mehr-Erfahren in habitueller Fortgel-
tung.« 132

Wenn die eigenheitliche Reduktion in dieser Art auf eine Sphére

127 CM 107.

128 Vgl. CM 108.
129 CM 79.

130 CM 81.

131 CM 81.

132 CM 108f.

71

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

universaler immanenter Transzendenz fithrt, dann kann auch, und
dies mutet geradezu paradox an, der »Bereich« des Fremden, insofern
er intentionaler Gegenstand fiir mein Bewusstsein ist, nicht aus der
Primordialsphire herausfallen. Alle Fremdkonstitution ist aus-
geschaltet, aber die Sphire des Fremden und ihre Abgrenzung vom
Mir-Eigenen erweist sich nach Husserl als selbstkonstituiert: »Halten
wir uns an das letzte transzendentale Ego und an das Universum des
in ihm Konstituierten, so gehort ihm unmittelbar zu die Scheidung
seines transzendentalen Erfahrungsfeldes in die Sphire seiner Eigen-
heit [...] und in die Sphire des Fremden.«!'* Die Gliederungen der
Welt — und damit auch die Grenze zwischen Eigenem und Fremdem —
sind nicht erst Resultat der Objektivitit, sondern finden sich bereits
in der reduzierten »Welt«.13* Das Fremde selbst und seine Konstitu-
tionen sind also ausgeblendet, nicht aber mein Bewusstsein von
Fremdem. Die primire Erscheinungsweise des Fremden im Bewusst-
sein ist aber der Andere. Sein Auftreten in der Primordialsphire
bildet das »Motivationsfundament«1% fiir die Konstitution der inter-
subjektiv-objektiven Welt. Dieses Fundament lasst sich daher natiir-
lich auch in jeder intersubjektiven Konstitution ausweisen: »Alle Ob-
jektivitit dieses [des alltiglichen, T. W.] Sinnes ist konstitutiv
zurlickbezogen auf das erste Ich-Fremde, das in der Form des >Ande-
reng, d. h. des Nicht-Ich in der Form >anderes Ich«.«13 Die eigenheit-
liche Konstitution des Anderen ist somit der Einstieg in die Intersub-
jektivititstheorie:

»Was irgend das transzendentale Ego in jener ersten Schicht als Nichtfremdes
— als >Eigenes< — konstituiert, das gehort in der Tat zu ihm als Komponente
seines konkret eigenen Wesens [...]. Innerhalb und mit den Mitteln dieses
Eigenen konstituiert es aber die >objektive« Welt, als Universum eines ihm
fremden Seins, und in erster Stufe das Fremde des Modus alter ego.«1%

Der Andere als alter ego ist nicht selbstgegeben wie das eigene Ego,
aber er ist in diesem Sinn durch das transzendentale Ego konstituiert.
Das alter ego als eigenheitlich reduziertes ist Spiegelung des mona-
dischen Ego: »Der Andere verweist seinem konstituierten Sinne nach
auf mich selbst, der Andere ist Spiegelung meiner selbst, und doch

133 CM 102.

3¢ Vgl. CM 98.

135 Hua XVII, 248.
1% Hua XVII, 248.
137 CM 102f.

72

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigenheit und Leib

nicht eigentlich Spiegelung; Analogon meiner selbst, und doch wie-
der nicht Analogon im gewohnlichen Sinne.«'% Diese eigentiimlich
schillernde Spiegelung, die doch keine ist, umschreibt an dieser Stelle
den Bruch der eigenheitlichen Reduktion, der einer Intersubjektivi-
tatstheorie vorangehen muss. Obwohl in der Selbsteigenheit des Ego
konstituiert, tibersteigt das alter ego diese Selbsteigenheit, es geht
nicht véllig in der Analogie auf. Die sich hier zeigende Transzendenz
des Anderen ist »echte«'® Transzendenz, oder nach einer Bemerkung
Husserls, die bereits oben in der Einleitung zitiert wurde#, die ein-
zig wirklich so zu nennende Transzendenz, also die einzige, die sich
nicht in eine immanente Transzendenz iiberfithren ldsst. Da diese
Fufinote der Beilage XXXI zur Vorlesung Erste Philosophie von
1923/24 diesen zentralen Punkt so deutlich herausstellt und zugleich
auf die Apprisentation als Gegebenheitsweise des Anderen und die
Einfithlung vorweist, sei sie an dieser Stelle noch einmal und diesmal
in voller Liange wiedergegeben:

»Daran ist die wichtige Bemerkung zu fiigen:

1) Was sich in einer Subjektivitit urspriinglich wahrnehmungsmaifig
konstituiert bzw. wahrnehmungsmiflig konstituieren kann, gehort auch ur-
spriinglich als Korrelat zu dieser Subjektivitit, ist ihr also immanent, wenn
auch nicht gerade ihrem reellen Erleben reell immanent.

2) Was sich in einer Subjektivitdt nur durch Apprisentation, nicht aber
durch Wahrnehmung konstituieren kann, das ist ihr auch nicht mehr imma-
nent, weder reell immanent noch ideell immanent. All solche Transzendenz,
all solches Uberschreiten und Hinausgehen einer Subjektivitit iiber sich
selbst beruht auf Einfiihlung und urspriinglicher Interpretation. Hier ist die
allein eigentlich so zu nennende Transzendenz, und alles, was sonst noch
Transzendenz heiflt, wie die objektive Welt, beruht auf der Transzendenz
fremder Subjektivitdt und hat seinen Sinn darin, daf durch die interpretative
Erfahrung Gemeinschaft der in Bezug auf einander transzendenten Subjekti-
vititen sich herstellt und daf} die jedem einzelnen Subjekt immanenten Ge-
genstindlichkeiten, wenn sie nicht reell immanente sind, durch intersubjek-
tive Identifizierung als identische erfahren und erkannt werden konnen. So
ist die Welt intersubjektiv-ideell-immanent.«#!

138 CM 96.

139 Vgl. Hua XVII, 248
0 Vgl. S. 17.

141 Hua VIII, 495f.

73

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt
2.6 Die Fremderfahrung

Die Erfahrung von Fremdem, also von sinnmitbestimmendem Nicht-
Ich, in dem urspriinglichen Sinne, »in dem der Andere noch nicht zu
dem Sinn Mensch gekommen ist«!%2, bilden den Ausgangspunkt der
Analyse der Konstitution des Anderen. Der »Sinn Mensch« ist ein
intersubjektiv konstituierter Sinn, der in diesem Stadium der Be-
trachtung noch in der Klammer der eigenheitlichen Reduktion steht.
Die urspriinglichste Form echter Transzendenz ist also das alter ego,
das Nicht-Ich im Sinne des Fremd-Ich. Dieser fiir Husserl urspriing-
lichsten Fassung des Anderen wohnt eine Negation inne. Das fremde
pra-menschliche Ich steht in negierender Relation zu meinem eige-
nen pria-menschlichen Ich. Zu einer solchen Konstellation gehort
immer eine wesensmiflige Verbundenheit der beiden Neganden.
Die Negation, die als intentionaler Bezug in der Andersheit zum
Ausdruck kommt, ist nicht das blofle Komplement eines Gegebenen,
sondern sie ist Negation in einer je bestimmten Hinsicht.!¥ Damit
geht einher, dass das Negierende, hier das Nicht-Ich, das Negierte,
also das Ich, nicht durchstreicht, sondern es in seiner Position — in
wortlicher Bedeutung als positum — stirkt. Das Ich und das Nicht-Ich
verweisen in ihrer gegenseitigen Negation aufeinander und verlei-
hen so ihrer Ahnlichkeit Ausdruck.

Das Feld der ersten Transzendenz ist also gleichermafSen getra-
gen von Ahnlichkeit und Verschiedenheit. Diese Spannung muss sich
auch in derjenigen intentionalen Struktur, in der sie sich urspriing-
lich konkretisiert, also der Hinsicht, unter der das alter ego negierend
auftritt, auffinden lassen. Diese Struktur ist die Erfahrung. »Erfah-
rung ist Originalbewuf3tsein«!#, schreibt Husserl. Diese Originalitt
driickt einerseits die fiir die Phanomenologie charakteristische Ur-
spriinglichkeit der Erfahrung aus. Andererseits wird hier der Modus
der Evidenz der Erfahrung angesprochen. Erfahrung ist Bewusstsein
von der originalen Prisenz des in ihr Gegebenen. Was immer wir
erfahren, ist uns in dieser Erfahrung présent, allerdings in Verbin-
dung mit einer genau so wesentlichen Absenz. Nehme ich etwa einen
Wiirfel wahr, so ist mir seine mir zugewandte Seite prisent, die
Riickseite hingegen nicht. Die Wahrnehmung des Wiirfels ist also

2 CM 111.
5 Vgl.S. 14 ff.
1 CM 111

-

74

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Fremderfahrung

charakterisiert durch einen Horizont des nicht mehr aktuell Prasen-
ten, aber immer potentiell Prasentierbaren. Ich kann jederzeit um
den Wiirfel herumgehen, seine Riickseite sehen, und diese Moglich-
keit ist Teil der Wahrnehmung selbst. Um den Wiirfel als solchen
wahrzunehmen, muss ich daher nicht jede nur mogliche Perspektive
zu ihm einnehmen — ich kann es auch gar nicht —, sondern ich muss
diese Perspektiven als Moglichkeiten im Horizont meiner Intentio-
nalitit bewahren.

Intentionalitit hat bei Husserl stets horizontalen Charakter.'
Jedes intentionale Meinen ist ein Mehr-meinen.#¢ Das intentionale
»Mehr« des Wiirfels ist dessen apprisente Riickseite. Apprésentation
bezeichnet die Leistung des intentionalen Bewusstseins, aktuell nicht
priasente Gegebenheiten in einem offenen Horizont der Mehrmei-
nung zu halten, es sozusagen zu vergegenwirtigen. Es ist deutlich,
dass die Apprisentation der Riickseite zur urprisenten Vorderseite
nicht in einem explizit vollzogenen Akt geschieht, sondern es ist eine
passive Synthesis retentionaler und protentionaler Beziige, die sich
immer schon vollzogen hat, wenn ich einen Wiirfel als solchen wahr-
nehme.

Auch in der Fremdwahrnehmung liegt ein intentionales Mehr-
meinen. Ein fremder Leib tritt in mein Wahrnehmungsfeld, er ist das
Urprisente an dieser Wahrnehmung. Der Leib ist allerdings nur ur-
prasent als Teil meines Eigenwesens. Es deutet sich jedoch in ihm
etwas an — es wird noch darauf einzugehen sein, wie dies geschieht —,
das auf ein zweites, fremdes Eigenwesen verweist, denn jener Leib
dort ist mir nicht in der gleichen Weise zugénglich wie mein eigener.
Obwohl der Andere »leibhaftig« vor mir steht, ist es nicht ein frem-
des Ich, das dort prisent ist, sondern lediglich sein Kérper. Wire mir
das Ich dort zuginglich mit seinen Erlebnissen und Intentionen, so

145 Der Horizontgedanke ist ein zentraler Topos der husserlschen Phinomenologie.
Lazl6 Tengelyi vertritt in »Husserls Begriff des Horizontes« (Tengelyi 2004) die Auf-
fassung, dass dieser Gedanke an Bedeutung dem des »universalen Korrelationsapriori
von Erfahrungsgegenstand und Gegebenheitsweisen« (Krisis 237), der nach Husserls
eigenen Worten den groflen Durchbruch der Phinomenologie bedeutete, mindestens
gleichzusetzen ist. Im Grunde ist nach Tengelyi sogar der Horizontgedanke reichhalti-
ger als der des Korrelationsapriori, denn der Erfahrungsgegenstand ist weit mehr als der
habituell konstituierte Inbegriff aller méglichen Anblicke; er ist vielmehr in jedem An-
blick horizontal vorgezeichnet und seine Evidenz ist eine potentielle. Husserl selbst
neige allerdings gerade in seiner spiten Philosophie dazu, »den Horizontgedanken auf
die Korrelationsidee zu reduzieren« (Tengelyi 2004, 158).

146 Vgl. CM 481, sowie 46.

75

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

wiire ich nicht unterschieden von ihm. Es gibe kein zweites Ich, son-
dern ich hitte einen zweiten Leib. Fremdes Eigenwesen muss mir
prinzipiell unzuginglich sein, und diese Unzuginglichkeit des alter
ego durch seinen Leib hindurch bildet den apprisenten Horizont der
Fremdwahrnehmung.

Die hier zugrunde liegende Intentionalitit ist also eine mittel-
bare. Sie verweist auf ein »Mit-da«, das in meiner Eigenheitssphare
niemals ein »Selbst-da«'#” werden kann. Diese Apprisentation unter-
scheidet sich jedoch ganz wesentlich von derjenigen, die in der Ding-
wahrnehmung liegt. Wihrend die Wahrnehmung etwa der Vorder-
seite eines Wiirfels immer die Moglichkeit in sich birgt, den
apprisenten Horizont prisent werden zu lassen, indem ich mich etwa
auf die Riickseite begebe, wihrend sich also die Apprisentation in der
Dingwahrnehmung immer erfiillend bewihren kann, ist dies bei der
Fremdwahrnehmung nie der Fall. In der Dingwahrnehmung sind
Prasenz und Appridsenz immer situationsabhingig und grundsitzlich
austauschbar. Bei der Fremdwahrnehmung hingegen ist die Appri-
senz echte Transzendenz. Die Bewdhrung der Fremdwahrnehmung,
die Erfiillung der in ihr liegenden Intention, muss also auf einer an-
deren Ebene gesucht werden als bei der Dingwahrnehmung.

Zur niheren Klirung ist es hilfreich, die Konstitution des frem-
den Leibes bei Husserl zu betrachten. Primordial reduziert bedeutet
das Auftreten eines anderen Menschen in meinem Wahrnehmungs-
feld nichts weiter als das Auftreten eines Korpers als immanenter
Transzendenz innerhalb meiner Eigenheitssphire. Dieser Korper
wird allerdings in der Wahrnehmung als Leib aufgefasst. Wie ist das
moglich? Wenn ein fremder Leib mir prinzipiell unzuginglich ist, so
kann die eigenheitliche Reduktion nichts von ihm {ibrig lassen. An-
dererseits soll die Eigenheitssphére gerade nicht eine Teilmenge, son-
dern eine phanomenale Schicht der Welt darstellen. Folglich muss es
eine eigenheitliche Entsprechung fremder Leiblichkeit geben. Hus-
serl wendet an dieser Stelle einen umstrittenen Kunstgriff an, um
das fehlende Glied einzufiigen:

»Da in dieser [primordialen, T. W.] Natur und Welt mein Leib der einzige
Korper ist, der als Leib (fungierendes Organ) urspriinglich konstituiert ist
und konstituiert sein kann, so muf} der Kérper dort, der als Leib doch auf-
gefaflt ist, diesen Sinn von einer apperzeptiven Ubertragung von meinem
Leib her haben, und dann in einer Weise, die eine wirklich direkte und somit

147 Vgl. CM 112.

76

16.01.2026, 08:43:05.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Fremderfahrung

primordiale Ausweisung der Prddikate der spezifischen Leiblichkeit, eine
Ausweisung durch eigentliche Wahrnehmung, ausschlief3t.« 4

Es muss also eine apperzeptive Sinniibertragung stattfinden, so dass
der Leib dort Leib ist in Analogie zu meinem Leib hier. Damit diese
Sinniibertragung maglich ist, muss es bereits auf primordialer Ebene
eine verbindende Ahnlichkeit geben: »Es ist von vornherein klar, daf3
nur eine innerhalb meiner Primordialsphire jenen Kérper dort mit
meinem Korper verbindende Ahnlichkeit das Motivationsfundament
fiir die »analogisierende« Auffassung des ersteren als anderer Leib
abgeben kann.«#

Die phinomenologische Grundlage dieser Analogie fasst Hus-
serl unter dem Terminus der Paarung. Paarung ist »eine Urform der-
jenigen passiven Synthesis, die wir gegenitiber der passiven Synthesis
der >Identifikation« als »Assoziation< bezeichnen«!¥, sie ist »phino-
menale Einheit in wechselseitiger Weckung«'>'. Die Glieder einer
Paarung miissen dabei von vornherein eine phinomenale Ahnlich-
keit aufweisen, sie miissen als Konfiguration auftreten. Paarung be-
deutet dann nichts anderes als das intentionale Aufgreifen dieser
Konfiguration »in purer Passivitit«, also mit einem Schlag, ohne ak-
tive Synthesis durch das Subjekt. Die Assoziation wird nicht mittels
eines Schlusses gezogen, sondern sie dringt sich von Seiten des Phi-
nomens der Konfiguration her dem Subjekt auf. Wichtig ist hierbei,
dass keinem der beiden Glieder konstitutive Prioritit zukommt.

»Wir finden bei genauer Analyse wesensmiflig dabei vorliegend ein inten-
tionales Ubergreifen, genetisch alsbald (und zwar wesensmifig) eintretend,
sowie die sich Paarenden zugleich und abgehoben bewufSt geworden sind; des
niheren ein lebendiges, wechselseitiges Sich-Wecken, ein wechselseitiges,
iiberschiebendes Sich-Uberdecken nach dem gegenstindlichen Sinn.«152

Zudem muss die Paarung »aktuell« sein, um eine »lebendige« Asso-
ziation hervorzurufen, sie muss sich also in der wechselseitigen Be-
zogenheit ihrer Glieder erfahrungsmiflig bewihren. Im Falle der
Fremdwahrnehmung liegt die Paarung zweier Korper vor. Die Be-
schreibung dieser Paarung muss zu unseren Zwecken im Detail un-

1“8 CM 113.
49 CM 113.
150 CM 115.
151 Inter II, Text Nr. 35, 1927, 531.
152 CM 115.

77

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

tersucht werden, daher sei zunichst die entsprechende Passage im
Zusammenhang zitiert:

»Im besonderen ist stets da und abgehoben mein Leibkorper, aber zudem
ebenfalls in primordialer Urspriinglichkeit ausgestattet mit dem spezifischen
Sinn der Leiblichkeit. Tritt nun ein Kérper in meiner primordialen Sphire
abgehoben auf, der dem meinen >ahnlich« ist, d. h. so beschaffen ist, daf3 er
mit dem meinen eine phanomenale Paarung eingehen mufs, so scheint nun
ohne weiteres klar, dafd er in der Sinnesiiberschiebung alsbald den Sinn Leib
von dem meinen her tibernehmen muf3.«'%

Diese Paarung begriindet nach Husserl die Assoziation des alter ego
durch das Ego. Sie ist allerdings in mehrfacher Hinsicht problema-
tisch. Einen ersten Hinweis gibt Husserl selbst durch seine Formulie-
rung. Stets da ist, so heifSt es, mein »Leibkorper«, der »ebenfalls«
urspriinglich mit dem Sinn »Leiblichkeit« ausgestattet ist. Das alles
klingt so, als ob der eigene Korper als Gegenstand mindestens gleich-
urspriinglich zum eigenen phanomenalen Leib, in dem ich schalte
und walte, wire. Das liefe aber dem zuvor Entwickelten entgegen.
Der Leib als Phinomen meiner Inkarnation in der Welt ist konstitu-
tiv urspriinglicher als seine Gegenstindlichkeit. Diese Nuance wird
durch die Verwendung des Begriffs »Leibkorper« véllig verwischt.
Selbst wenn Leiblichkeit und Korperlichkeit qua Gegenstindlichkeit
identisch wiren, ergibe sich zweitens das Problem, dass der Korper
als Gegenstand innerhalb der immer noch geltenden phinomenolo-
gischen Reduktion gar nicht zur Verfiigung steht. Er ist in seiner
Seinsgeltung eingeklammert und existiert lediglich als Phinomen
fiir mich. Auf diese Weise ist ein Schritt zur echten Transzendenz
des fremden Korpers dort driiben gar nicht moglich. Aber selbst
wenn man die Problematik der Transzendenz vorerst noch ausblen-
det und beide Korper als immanente Transzendenzen in meiner ei-
genheitlich reduzierten Primordialsphire begreift, bleibt drittens die
Schwierigkeit, dass die geforderte Ahnlichkeit nicht trivial ist. Der
eigene Leib als Gegenstand erscheint ja stets unvollstindig und in
perspektivischer Verkrimmung, gleichsam aus dem Zentrum meiner
Wahrnehmung heraus. Dieses »merkwiirdig unvollstandig konstitu-
ierte Ding« soll nun aber immerhin sicher genug erfasst sein, um die
Grundlage einer Ahnlichkeitsassoziation bilden zu konnen. Meinen
Korper kenne ich gleichsam primér von innen, wahrend ich den Kor-

153 CM 116.

78

16.01.2026, 08:43:05.



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Fremderfahrung

per des Anderen nur von auflen kenne.?** Es sei hierbei etwa an Hus-
serls Unterscheidung zwischen Innen- und Aufeneinstellung er-
innert.!%

Der Andere ist primordial als Korper gegeben. Mein eigener
Korper als Gegenstand ist hingegen primordial sekundir zu meinem
Leib. Husserls kurze Ausfiihrungen an dieser Stelle konnen nicht
deutlich machen, wie sich ein primordialer Leib und ein primordialer
Korper so dhnlich sein konnen, dass sie geradezu eine phinomenale
Paarung eingehen miissen. Es ist Michael Theunissens Verdienst, die
Konstitution des fremden Leibes durch eine Aufgliederung in drei
Schritte deutlicher zu machen.’ Es wird allerdings zu priifen sein,
ob eine solche Aufgliederung der husserlschen Forderung noch ge-
recht wird, die Analogie diirfe kein Analogieschluss, im Sinne eines
vom Subjekt vollzogenen aktiven Verbindens, sondern passive Syn-
thesis sein. Theunissen unterscheidet das eigentliche Fremdleibver-
stehen von einer ihm vorausgehenden und einer ihm nachfolgenden
Paarung. Die erste, vorausgehende Paarung assoziiert meinen und
den fremden Korper. Darauf folgt die eigentliche Fremdleiberfah-
rung, also die Ubertragung des Sinnes »Leib« von meinem Leib auf
den fremden Kérper und damit die » Urkonstitution des Anderen«7.
Drittens gehen Ego und alter ego vermittelt tiber ihre Leiber eine
Paarung ein. Diese zweite Paarung, die, wie Theunissen mit Recht
betont, nicht mit der Paarung der Korper identisch ist, findet sich
bei Husserl beispielsweise, wenn er feststellt, dass »Ego und alter
ego immerzu notwendig in urspriinglicher >Paarungc gegeben
sind.«® Mit dieser Aufteilung bezweckt Theunissen einerseits die
Aufklidrung des Problems, das sich aus der Wechselseitigkeit der Paa-
rungsrelation ergibt: Die Ubertragung des Sinnes »Leib« verlduft
einseitig von mir zum Anderen, so dass von einem lebendigen, wech-

154 Diese Kritik wurde bereits von Alfred Schiitz in »Das Problem der transzendentalen
Intersubjektivitit bei Husserl« (Schiitz 1957) formuliert: »Husserls Annahme einer
analogisierenden Auffassung des fremden Leibes auf Grund einer Ahnlichkeit mit mei-
nem eigenen Leib widerspricht dem phinomenologischen Befund, dafl mein Leib in
meinem primordinalen Wahrnehmungsfeld in grundsitzlich anderer Weise >abge-
hobenc ist als der darin auftretende, vorgeblich dhnliche, Kérper des Anderen.« (ebd.,
90)

155 Vgl. S. 67.

15 Theunissen 1977, 62 f.

157 Theunissen 1977, 63.

158 CM 115.

79

16.01.2026, 08:43:05. -[@®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

selseitigen Sich-Wecken kaum die Rede sein kann.® Wird diese Ein-
seitigkeit allerdings in der mittleren Phase verortet, die keine Paa-
rung darstellt, so ist das Problem gelost. Die Paarung der Korper
weckt diese in ihrer sie zu einer Sinneinheit verbindenden Gegen-
stindlichkeit. Die Paarung von Ego und alter ego weckt diese in
ihrem wiederum gegenstindlichen Sinn als personale Iche. In diesem
Schritt, der die anderen beiden voraussetzt, kann nun der Andere
»als sModifikation< meines Selbst«!¢ auftreten.

Andererseits tritt Theunissen mit dieser Dreiteilung auch dem
Argument der wahrnehmungsmafigen Verschiedenheit von eige-
nem Leib und fremdem Kérper von Alfred Schiitz entgegen. Die ers-
te Paarung findet eben nicht zwischen von innen bekanntem Leib
und von aufSen gesehenem Korper statt, sondern zwischen zwei Kor-
pern. Voraussetzung hierfiir ist lediglich eine durch die Wahrneh-
mung des fremden Korpers initiierte Verkorperung meines eigenen
Leibes, die Theunissen als Indiz fiir jene fremdinduzierte Tendenz
zur Objektivation des Selbst auffasst, die er mit dem zentralen Ter-
minus der »Veranderung« belegt.'s' Mit diesem Konzept der Veran-
derung verldsst Theunissen allerdings den Boden der husserlschen
Konzeption. Eine Fremdkonstitution, die zur Vergegenstindlichung
meines Leibes fiihrt, ist in diesem Stadium aufgrund der geltenden
eigenheitlichen Reduktion unméglich. Es ist klar, dass im Zuge der
Konstitution des Anderen die eigenheitliche Sphiare verlassen wer-
den muss. Nach Theunissen geschieht das in der zweiten Stufe, also
der eigentlichen Analogie. Sie ist aber im Grunde bereits auf der
ersten Stufe verlassen, wie Theunissen auch selbst feststellt: »Sofern
der in die Paarung mit meinem Korper eintretende andere Korper
eben doch dem nachmals Anderen gehort, wirkt mit ihm zugleich
schon der Andere auf mich.«162

Insgesamt ergibt sich folgendes Problem: Es soll eine Analogie
ohne Analogieschluss zustande kommen, also rein auf passiver Syn-
thesis begriindet. Dazu miissen die Glieder der Analogie hinreichen-
de Ahnlichkeit aufweisen. Diese Ahnlichkeit ist bewirkt durch eine
vorgingige Paarung der Korper, ein gegenseitiges Sich-Wecken im

159 Auf dieses Problem macht auch Richard Kozlowski in Die Aporien der Intersubjek-
tivitit (Kozlowski 1991, 121 £.) aufmerksam.

10 CM 118.

161 Theunissen 1977, 65.

162 Theunissen 1977, 65.

80

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Fremderfahrung

gegenstindlichen Sinn. Dazu bedarf es einer Verkorperung meines
Leibes. Bewirke ich diese Verkorperung selbst, so habe ich bereits
ein Konzept von Objektivitit, und zwar immer schon, denn die Ana-
logie soll ja passive Synthesis sein. Objektivitit wird aber erst im
Zuge der hoherstufigen Assoziation auf einer spiteren Stufe der
Konstitution entwickelt. Ist die Verkdrperung hingegen durch den
Anderen bewirkt, so bedeutet das, dass nicht nur das Konzept von
Korperlichkeit, sondern auch der konstitutive Schritt vom Leib zum
Korper und umgekehrt bereits bekannt sein muss. Der Andere ist
dann nicht durch die Analogie konstituiert, sondern ist Bedingung
ihrer Moglichkeit. In beiden Fillen setzt die Korper-Paarung das be-
reits voraus, was sich erst durch die Analogieapperzeption ergeben
soll. Anders ausgedriickt: entweder die phinomenologische Reduk-
tion, das Aussetzen aller objektiven Seinsgeltung, oder die eigen-
heitliche Reduktion, das Aussetzen aller Fremdkonstitution, ist un-
haltbar.

Theunissens tiber Husserl hinausweisender Vorschlag zur Inter-
pretation hat deutlich gemacht, an welcher Stelle Husserls Ansatz
problematisch ist. Eine statische Analyse passiver Synthesen, die sich
genetischer Terminologie bedient, lauft immer Gefahr, in ihren
Schritten das bereits zu enthalten, was sie erst herausstellen mochte.
Husserl selbst geht in den Cartesianischen Meditationen nur ver-
gleichsweise kurz auf die Genesis der Fremdapperzeption ein. All-
gemein stellt er fest:

»Jede Apperzeption, in der wir vorgegebene Gegenstinde, etwa die vorgege-
bene Alltagswelt ohne weiteres auffassen und gewahrend erfassen, mit einem
Blick ihren Sinn mit seinen Horizonten verstehen, weist intentional auf eine
»Urstiftunge zuriick, in der sich ein Gegenstand dhnlichen Sinnes erstmalig
konstituiert hatte.«163

Wenn ein Kind etwa erstmalig den Zwecksinn einer Schere erfasst,
sieht es von nun an Scheren mit einem Blick als solche. Die Analogie
geschieht nicht mittels einer expliziten Reproduktion der Ur-Schere,
sondern mittels retentionaler paarender Assoziation. Dieser Mecha-
nismus soll nun auch im Spezialfall der Fremdapperzeption gelten.
Das Besondere an diesem Fall ist, dass das urstiftende Original, der
eigene Leib, nicht in der Vergangenheit liegt, sondern immerzu ge-
genwirtig im Sinne originédrer Prisenz ist. In dieser Konstellation

13 CM 114.

81

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

liegt womdglich ein Ansatz fiir die Losung des oben angesprochenen
Problems. Wenn der urstiftende eigene Leib prinzipiell immer pra-
sent ist, ist die Urstiftung im Grunde niemals abgeschlossen, sondern
sie ist noch und bestindig im Gange. Die Apperzeption des fremden
Leibes weist also nicht zurtick auf einen festen Bestand urspriinglich
konstituierter Leiblichkeit, sondern auf ein lebendiges System, das
sich selbst noch im Prozess unabgeschlossener und prinzipiell sogar
unabschlieBbarer Konstitution befindet. Dieser Ansatz, der aller-
dings mehr auf Merleau-Pontys denn auf Husserls Konzeption von
Leiblichkeit verweist, wiirde das Paarungs-Paradox entschirfen. We-
der paaren sich hier phinomenal erlebte Leiber — den fremden Leib
erlebe ich nicht —, noch paaren sich blofie Gegenstinde — den eigenen
Leib sehe ich nicht als Objekt. Die merkwiirdige Unvollkommenheit
des Leibes ist nicht defizitir, sondern Ausdruck eines Systems wech-
selseitiger und niemals abgeschlossener Konstitution. Dann ist aber
auch das Problem der Genesis dieses Systems neu zu bedenken. Auch
eine unabgeschlossene Konstitution muss auf eine Urstiftung ver-
weisen.

Aus den gewonnenen Erkenntnissen tiber die analogisierende
Apperzeption entwickelt Husserl nun seine zentrale Bestimmung
von Eigenheit und Fremdheit. Der horizontale Charakter der Inten-
tionalitdt hat zur Folge, dass jede Erfahrungsevidenz prinzipiell be-
wihrbar sein muss. Im Falle der Wahrnehmung eines Wiirfels be-
steht die Bewihrung in der Moglichkeit, durch Umdrehen des
Wiirfels oder Herumgehen um ihn die appriasenten Riickseiten zu
prasentieren. Im Falle der Wahrnehmung des Anderen ist der appra-
sente fremde Leib nicht prisentierbar. Thm muss also ein besonderer
Bewihrungsstil eignen. Die Etablierung des fremden Leibes als Leib
geschieht tiber das leibliche »Gebaren, also den sichtbaren Ausdruck
von Psychischem im Physischem. Das fortlaufende Gebaren erzeugt
»synthetisch einstimmig verlaufende neue Apprisentationen«'64, die
den fremden Leib als psychophysische Einheit bestitigen.

Das negative Beispiel einer versagenden Bewihrung, das bereits
in der Einleitung kurz angesprochen wurde, mag dies illustrieren. Ich
betrete einen Raum, ohne zu wissen, dass es sich um einen Teil eines
Wachsfigurenkabinetts handelt. Dort steht jemand. Er scheint mich
noch nicht bemerkt zu haben. Vielleicht bin ich leise, um ihn nicht zu
storen. Ich mache mich eventuell bemerkbar. Die ganze Situation ist

e+ CM 117.

82

16.01.2026, 08:43:05.



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Fremderfahrung

getragen vom plotzlichen Auftritt dieses Anderen in meinem Blick-
feld. Wire er nicht dort, hitte ich einfach nur einen Raum betreten.
So bin ich aber in eine Situation geworfen mit tausendfachen Ent-
wicklungsmoglichkeiten und Handlungsoptionen. Aber warum dreht
er sich nicht zu mir um, wie zu erwarten gewesen wire? Seine unna-
tiirliche Starre fillt mir auf. Die Unvollstiandigkeit einer Geste, die er
nie zu Ende fiihren wird. Der leichte Glanz seiner Haut. Mir wird
klar, wo ich bin und ich gehe amiisiert auf diesen Gegenstand zu, zu
dem mir der Andere nun geworden ist, und versuche erfolglos, die
Mlusion neu zu beleben. An diesem Beispiel ldsst sich auch gut die
konstitutionelle Eigenleistung am Phinomen des Anderen demons-
trieren. Man kann nicht sagen, dass von Anfang an niemand aufSer
mir dort im Raum gewesen ist. Ich habe seine Anwesenheit deutlich
gespiirt. Die Wachsfigur war fiir mich im ersten Moment apprisen-
tiert als Anderer, lediglich die darauf folgenden Apperzeptionen ha-
ben diese Konstitution nicht bestitigt, da das leibliche Gebaren des
vermeintlich Anderen meinen intentional-horizontalen Antizipatio-
nen nicht entsprach.

Die Sphire fremder Subjektivitdt ist mir also nicht potentiell
original zuginglich wie die Riickseite eines Wiirfels, aber sie ist ap-
préasent in einer »Art bewdhrbarer Zugénglichkeit des original Unzu-
ginglichen.«165 Aufgrund dieser Unterscheidung definiert Husserl
Eigenes und Fremdes:

»Was je original prisentierbar und ausweisbar ist, das bin ich selbst bzw.
gehort zu mir selbst als Eigenes. Was dadurch in jener fundierten Weise einer
primordial unerfiillbaren Erfahrung, einer nicht original selbstgebenden,
aber Indiziertes konsequent bewihrenden, erfahren ist, ist »Fremdes<. Es ist
also nur denkbar als Analogon von Eigenheitlichem.«166

Das Fremde als Analogon von Eigenheitlichem — diese Bestimmung
markiert den urspriinglichsten Punkt, an den Husserl mit seiner
Strategie transzendentaler Reduktion bei der Frage der Fremdkonsti-
tution gelangen kann. Analogie ist kein im strengen Sinne wechsel-
seitiges Verhiltnis. Der Andere ist primir »phianomenologisch als
>Modifikation< meines Selbst« gegeben, allerdings mit dem Zu-
satz:»das diesen Charakter smeinc seinerseits durch die nun notwen-
dig eintretende und kontrastierende Paarung erhalt«'¢”. Ich selbst bin

15 CM 117.
166 CM 117f.
17 CM 118.

83

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

mir ausschliefSlich durch eigene transzendentale Konstitution gege-
ben. Die Moglichkeit, mich selbst als Modifikation des Anderen zu
begreifen, kann, wenn iiberhaupt, dann erst sehr viel spiter bei der
Konstitution von Objektivitit erfasst werden. Der konstitutive Bei-
trag des Anderen an dieser Stelle besteht lediglich darin, mich dazu
zu bringen, mich kontrastierend von ihm abzusetzen, meinem objek-
tivierten Ich also den Charakter »mein« zu verleihen.

Die konstitutive Beziehung der Leibkorper mit Schwerpunkt auf
dem eigenen Leib kann noch weiter durch Husserls Ausfiihrungen
zur riumlichen Situierung verdeutlicht werden. Mein Leib ist mir
gegeben im Modus des zentralen »Hier«. Der Koérper des Anderen
ist mir gegeben im Modus des »Dort«. In jedem Dort liegt aber die
Moglichkeit beschlossen, es durch Kinésthesen, also etwa durch Hin-
gehen oder die Vorstellung »als wire ich dort« in ein Hier zu ver-
wandeln. Die ganze raumliche Natur ist in dieser Weise konstituiert
als Gesamtheit der Potentialititen meiner eigenheitlichen Leib-Si-
tuation. Erst auf dieser Ebene ist die Objektivation meines Leibes
moglich, da ich ihn durch freie Abwandlung des Hier wie jeden an-
deren im Raum seienden Korper auffassen kann. Es sei allerdings
angemerkt, dass diese Objektivation meinen Korper zwischen alle
anderen Korper stellt und ihn noch nicht mit jenem Korper des
»nachmals Anderen« assoziiert. Sie reicht also allein nicht aus, um
die Korper-Paarung zu ermoglichen. Die Besonderheit des fremden
Leibes muss mir in irgendeiner Weise bereits gegeben sein, damit
mir seine Assoziation mit meinem ohne Analogieschluss gelingt.
Die Begriindung der Konstitution des Anderen anhand der Paarung
setzt also den Anderen bereits als konstituiert voraus.

Die raumbildende Konstitution der Leiblichkeit kann allerdings
die Modifikation des Selbst noch weiter verdeutlichen, die dieses im
Anderen erfihrt. Der Andere, so Husserl, wird nicht einfach als Dup-
likat meiner selbst apperzipiert, also mit einer der meinen identi-
schen Originalsphire, sondern er wird mit einer ihm eigenen Origi-
nalsphére ausgestattet aufgefasst, die allerdings mit der meinen
kongruieren wiirde, wenn ich dort wire:

»Also indiziert in dieser Apprasentation der in meiner monadischen Sphére
auftretende Leibkorper im Modus Dort, der als fremder Leibkorper, als Leib
des alter ego apperzipiert ist, >denselben< Korper im Modus Hier, als den, den
der Andere in seiner monadischen Sphire erfahre.«68

168 CM 120.

84

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Fremderfahrung

Husser! spricht in diesem Zusammenhang auch von einer vermit-
telnden »Weckung«. Die Assoziation zwischen Hier und Dort kann
zunichst nur als mittelbare aufgefasst werden. Sie wird tiberhaupt
nur moglich durch eine unausgesprochene Angleichung der beiden
Pole: die Erscheinungsweise des Kérpers im Modus Dort »weckt re-
produktiv eine andere unmittelbar dhnliche der zum konstitutiven
System meines Leibes als Korpers im Raum gehorigen Erscheinun-
gen.«1®

Die Moglichkeit des »als ob ich dort wire« markiert, obwohl sie
hypothetisch bleiben muss, weil ich nie aktuell den Platz des Anderen
einnehmen kann, die einzige Moglichkeit, einen vermittelnden Zu-
gang zur monadischen Sphire der fremden Eigenheit zu finden. Viel-
leicht kann man diesen Gedanken dahingehend weiterdenken, dass
die Besonderheit des Anderen gerade darin besteht, dass er die ein-
zige Stelle innerhalb der Welt ist, die mir in zweifacher Weise einen
Widerstand entgegen bringt, namlich einerseits dadurch, dass sein
stofflicher Korper mich daran hindert, seine exakte Position ein-
zunehmen, und dass andererseits dieser Kérper mich auf eine mir
verschlossene Eigenheitssphire verweist, deren Gegebenheiten ich
lediglich antizipierend vermuten kann.

Die soeben beschriebene erste rdumliche Assoziation von Hier
und Dort ermoglicht hoherstufige Assoziationen, das heifSt solche,
die mehr assoziieren, als die urspriingliche Ahnlichkeit hergab: Der
»analogisch aufgefafite Gegenstand bzw. sein indiziertes Erschei-
nungssystem [ist] eben analogisch angepafit der analogen Erschei-
nung, die dieses ganze System mit weckte.«!7° In einer ersten Stufe
duflert sich diese Hoherstufigkeit darin, dass nicht nur mein korper-
liches Hier, sondern der Korper selbst als Synthese aller moglichen
Erscheinungsweisen in die Paarung einbezogen ist. Auf der nichsten
Stufe erhalt der Korper dort von meinem den Sinn »Leib«, sowie eine
ihm zugeeignete primordiale »Welt«. SchliefSlich und auf der vorerst
hochsten Stufe assoziiere ich mit meinem Ego ein »jetzt mitdaseien-
des Ego im Modus Dort«'7!. Dieses Ego kann nicht mein eigenes Ego
sein, eben weil es »dort« ist und nicht »hier«. Es gehort nicht zum
konstitutiven Kern meiner Primordialsphire, aber es ist in dieser

169 CM 120f.
70 CM 121.
71 CM 122.

85

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

Sphire als Monade innerhalb meines monadischen Seins konstitu-
iert; sein Sein ist Koexistenz mit meinem Ego, es ist das alter ego.

Die Bewihrung dieser apprisenten Koexistenz geschieht auf der
Ebene der Leiblichkeit — wie oben bereits angesprochen — durch das
Verstehen des leiblichen Gebaren. Das Ich ist auf dieser Ebene ver-
standen als leiblich waltendes, psychophysisches alter ego. In hoher-
stufigen komplexeren psychischen Zusammenhingen geschieht die
Bewihrung durch »Einfiihlung«.

»Dabei wirkt auch jedes gelungene Einverstehen in den Anderen als neue
Assoziationen und neue Verstindnismoglichkeiten erdffnend; wie es umge-
kehrt, da jede paarende Assoziation wechselseitig ist, das eigene Seelenleben
nach Ahnlichkeit und Andersheit enthiillt, und durch die neuen Abhebungen
fiir neue Assoziationen fruchtbar macht.«172

Auch die hier konstatierte Wechselseitigkeit ist kritisch zu betrach-
ten. Das Problem, das wir bereits auf der Ebene der Korper-Paarung
aufgewiesen haben, vererbt sich auf die psychische Sphire. Wir zie-
hen Husserls Beispiel des Gehabens eines Zornigen, »wohl verstiand-
lich von meinem eigenen Gehaben her unter dhnlichen Umstin-
den«'?, zur Verdeutlichung hinzu.?* Das Gehaben des Zornigen
konnte nur unter einem explizit vollzogenen Schluss aus meinem
eigenen Gehaben verstandlich werden. Mein eigener Zorn ist nim-
lich fiir mich nicht primér mein zorniges Gesicht, sondern eine Dis-
position meiner Intentionalitit, eine bestimmte Weise, die Welt zu
sehen. Der Zorn des Anderen begegnet mir hingegen aus der Welt,
er steht mir entgegen in Gestalt eines zornigen Gesichts, einer be-
stimmten Gestik etc. Ich miisste zunéchst den Ausdruck meiner zor-
nigen Stimmung, etwa durch intensive Betrachtung meines Gesichts
im Spiegel, gegenstindlich abstrahieren, um dann das innerweltliche
Substrat meines Zorns auf den Anderen analogisierend iibertragen zu
konnen. Das ist aber nicht die Weise unserer Wahrnehmung von
Zorn. Kleine Kinder etwa sind in der Lage, den Zorn der Eltern zu
erspliren, bevor tiberhaupt so etwas wie eigener Zorn reflexiv erfasst
wird. Ebenso ist die genannte Wechselseitigkeit fraglich. Ich »lerne«
nicht, zornig zu sein, indem ich ein fremdes zorniges Gesicht imitiere.

72 CM 123.

73 CM 123.

174 Eine entsprechende Kritik dieses Gedankens findet sich auch bei Merleau-Ponty; auf
sie wird spater noch genauer einzugehen sein (vgl. Kap. 5.4, S. 223).

86

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Konstitution der objektiven Welt und des Menschen
2.7 Die Konstitution der objektiven Welt und des Menschen

Mit diesen Ausfithrungen sind die fiir Husserl grundlegenden und
auch fiir die vorliegende Arbeit wichtigsten Schritte der Konstitution
des Anderen abgeschlossen. Die beiden noch folgenden Schritte, die
zum Abschluss der Begriindung einer Phinomenologie als transzen-
dentalem Idealismus durchgefiihrt werden miissen, ergeben sich ite-
rativ als Konsequenz aus der bereits entwickelten Konstitution. Es
handelt sich um die Konstitution der objektiven Welt und die Kon-
stitution des Menschen. Kurz gesagt ist der erste der genannten
Schritte das Problem der Identitdt der verschiedenen primordialen
Welten in transzendentaler Intersubjektivitit, und das zweite das-
jenige der Identitit des fremden Korpers und des fremden Ich als
Naturobjekt.7> Bei beiden Schritten ist zu betonen, dass sie ohne
die vorgingige Konstitution des Anderen nicht moglich wiren. So
beschreibt Husserl die Urphdnomene der Objektivitit:

»Das Erfahrungsphianomen objektive Natur hat iiber der primordial konsti-
tuierten eine zweite aus der Fremderfahrung herstammende, blof3 apprasen-
tierte Schicht, und zwar betrifft das zunichst den fremden Leibkorper, der
sozusagen das an sich erste Objekt ist, wie der fremde Mensch konstitutiv
der an sich erste Mensch ist.«17¢

Beginnen wir mit der Konstitution von Objektivitit. In meiner Pri-
mordialsphire konstituiert sich, wie bereits dargestellt, eine zweite,
fremde Primordialsphire. Beide miissten kongruieren, damit Objek-
tivitdt den geforderten Charakter des Fiir-jedermann-da haben kann.
Das Ritsel einer scheinbar absoluten Trennung der Sphiren ergibt
sich nach Husserl aber nur, wenn »die Fremderfahrung ihr Werk
getan hat«77. Die Moglichkeit einer Identitét, nicht in dem Sinne,
dass beide Sphiren einerlei wiren, sondern im Sinne einer Ver-
schmelzung, einer Kongruenz!?#, ist daher auf der Ebene der in der
Fremderfahrung liegenden Intentionalitdt und ihrer Motivation zu
suchen. Diese Intentionalitét ist diejenige der Apprésentation. Ap-
prisentation aber, so Husserl, setzt immer einen »Kern von Prisen-

175 Vgl. hierzu auch Theunissen 1977, 71 ff.

76 CM 128.

77 CM 124.

178 Vgl. Theunissen 1977, 76: »Das von mir und das vom Anderen im Wechsel der
jeweiligen Erscheinungen identisch Vermeinte ist nicht >dasselbes, weil es einerlei wire,
sondern weil das Selbe darin erscheint.

87

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

tation«” voraus, so dass beide in der Wahrnehmung eine »Funk-
tionsgemeinschaft«'® bilden. Bei der Wahrnehmung eines Hauses
etwa kann die Riickseite nicht apprisentiert sein, ohne dass ihr auch
Prasenz zugestanden wird, allerdings eben im Bereich des gerade
nicht Sichtbaren. »So ist jede Wahrnehmung dieses Typus transzen-
dierend, sie setzt mehr als Selbst-da, als was sie jeweils >wirklich«
priasent macht.«1! Im Falle der Fremdwahrnehmung besteht diese
Funktionsgemeinschaft darin, dass im apprisentierten Mit-Da des
fremden Ego das Selbst-Da der leiblichen Verbundenheit mit jenem
Korper dort mit konstituiert ist.

»Es ist nicht so und kann nicht so sein, dafl der Kérper meiner Primordial-
sphire der mir das andere Ich ... indiziert, sein Dasein und Mitdasein also
apprasentieren konne, ohne dafl dieser Primordialkorper den Sinn gewdnne
eines mit zu dem anderen Ego gehorigen, also nach Art der ganzen assoziativ-
apperzeptiven Leistung den Sinn des fremden Leibes, und zunichst des frem-
den Leibkorpers selbst. «182

Der fremde Leibkorper ist deswegen das erste Objekt, weil er mir und
dem Anderen »gleichermaflen« gegeben ist, ihm als original eigen-
heitlich zugehorig und mir, insofern ich mich ihm analogisierend
»einfithle«. Daher kann auch die fremde Primordialsphiare nicht in-
kompossibel zu meiner sein.

»Nicht habe ich eine apprisentierte zweite Originalsphire mit einer zweiten
>Natur« und einen zweiten Leibkorper (den des Anderen selbst) und erst dann
zu fragen, wie ich es mache, beide als Erscheinungsweisen derselben objekti-
ven Natur aufzufassen. Sondern durch die Apprisentation selbst und die ihr
als Apprisentation notwendige Einheit mit der fiir sie mitfungierenden Pri-
sentation [...] ist schon der Identitétssinn >meiner< primordialen Natur und
der vergegenwirtigten anderen notwendig hergestellt.«!%

Die Identitit der beiden Primordialsphiren ist also im Grunde die
Analogie der beiden Systeme »Prisentation-Apprésentation« hier
und dort. Dies ist in der Tat ein bemerkenswertes Resultat; man muss
allerdings die problematischen Voraussetzungen zugestehen und die
Gefahr in Kauf nehmen, dass der urspriinglich phinomenal be-
fremdliche Charakter des Fremden bei einer noch urspriinglicheren

79 CM 124.
180 CM 125.
181 CM 125.
182 CM 125.
18 CM 127.

88

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Konstitution der objektiven Welt und des Menschen

Analogie der Prisentationssysteme zu sehr vernachlissigt wird.18
Folgt man Husserl auf seinem Weg bis hierher, so konstituiert sich
von nun an in Iteration die gesamte objektive Welt:

»Von da aus bekommt, wie leicht verstindlich, jedes von mir in der Unter-
schicht erfahrene und erfahrbare Naturobjekt eine apprisentative |...]
Schicht, in synthetischer Identitdtseinheit mit der mir in primordialer Origi-
nalitit gegebenen: dasselbe Naturobjekt in den moglichen Gegebenheitswei-
sen des Anderen. Das wiederholt sich mutatis mutandis fiir die nochmals
konstituierten hoherstufigen Weltlichkeiten der konkreten objektiven Welt,
wie sie als Menschen- und Kulturwelt fiir uns immer da ist.«185

In diesem Zitat ist auch der letzte noch zu vollziehende Schritt ange-
sprochen, nidmlich die Konstitution des Menschen. Die Beziehung
zwischen mir und dem Anderen kann natiirlich iterativ auf weitere
Subjekte angewendet werden, so dass sich insgesamt eine Monaden-
gemeinschaft transzendentaler Subjekte ergibt. Die objektive Welt,
die allen gemeinsam ist, ist dabei von keinem allein konstituiert, sie
ist weder Teil meines Eigenwesens noch Teil des fremden Eigenwe-
sens, sondern sie ist konstituiert als transzendentale Intersubjektivi-
tat.

Vor dem Hintergrund einer vergemeinschafteten Welt erscheint
mir der Andere nicht mehr nur als monadisches Subjekt mit einer
eigenen Primordialsphire, sondern als Wesen, mit dem ich mich in
Gemeinschaft befinde und das der uns gemeinsamen, intersubjektiv-
objektiven Welt zugehort, eben als Mensch. Der Andere ist also in
der Tat konstitutiv der erste Mensch. Erst durch ihn und in analogi-
sierender Einfithlung kann ich mich schlieBlich ebenfalls als Men-
schen auffassen.

»Den Andern als Menschen auffassen — das ist originale Interpretation, und
nur so gewinne ich das originale Bewusstsein, Wahrnehmung eines Men-
schen als Menschen. Der Andere ist der erste Mensch, nicht ich. Wenn ich
mich als Menschen auffasse, so sagt das, ich fasse mich als denselben auf, den
Andere, beliebige Andere in originaler Interpretation als Menschen auffassen
wiirden. Andere habe ich bestindig, mitunter in bestimmter, im allgemeinen
horizontmassig in unbestimmter Allgemeinheit in meinem Feld und ich den-

184 Zur Kritik und produktiven Weiterentwicklung dieses Ansatzes vgl. Theunissens
Konzept der Veranderung (Theunissen 1977, 79ff.) , das allerdings den Boden des hus-
serlschen Konzepts verldsst und auf das daher im Rahmen dieser Arbeit nicht niher
eingegangen werden kann.

18 CM 128.

89

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

ke sie als mich menschlich auffassende. Diese unbestimmt mitgesetzten In-
terpretationen sind in Identititseinheit mit meiner originalen Selbsterfah-
rung, die keine Interpretation ist. Aber jedenfalls auch ich bin fiir mich
Mensch nur durch Interpretation. «18

Indem mir der Sinn »Mensch« von den konstitutiv ersten anderen
Menschen zugesprochen wird, konstituiert sich dadurch eine
menschliche Gemeinschaft, in der alle Glieder einander gleichgestellt
sind.

»[Im] Sinne einer Menschengemeinschaft und des Menschen, der schon als
Einzelner den Sinn eines Gemeinschaftsgliedes mit sich fiihrt [...], liegt ein
Wechselseitig-fiir-einander-Sein, das eine objektivierende Gleichstellung
meines Daseins und des aller Anderen mit sich bringt; also ich und jedermann
als ein Mensch unter anderen Menschen. «'¥

Der Mensch ist die konkret gewordene Identitdt von transzendenta-
lem Subjekt und psychophysischem Leibkorper. Mit ihm ist das me-
ditierende Ego aus seinem »transzendentalen Solipsismus« befreit
und unter seinesgleichen gestellt. Wohlgemerkt ist der Mensch nicht
als Resultat der Konstitutionsforschung zu begreifen, in dem das
transzendentale Subjekt aufginge. Er ist eine Konstitution, ein letzt-
lich von mir hervorgebrachter Sinn, meine Inkarnation in eine ge-
meinsame objektive Welt. In dieser Hinsicht war der Schritt zum
Menschen allerdings notwendig. Ich kann mich nur als einer gemein-
samen Welt zugehorig begreifen und diese Welt kann mir nur dann
zuginglich sein, wenn ich mich als Menschen begreife: »Mein mir
selbst apodiktisch gegebenes Ego [...] kann a priori nur welterfahren-
des Ego sein, indem es mit anderen seinesgleichen in Gemeinschaft
ist, Glied einer von ihm aus orientierten Monadengemeinschaft.«%

An dieser Stelle verlassen wir Husserls Ausfiihrungen, ohne
noch niher auf die hoherstufigen Auspragungen menschlicher Ge-
meinschaft, etwa auf Kulturwelt als Welt gemeinsam gebildeter Be-
deutsamkeiten (CM 136) und auf kulturell erwachsende Personalitit
(CM 138), einzugehen, die Husserl am Ende seiner Meditationen
selbst eher kursorisch abhandelt. Auch der Begriff der Lebenswelt,
der im Zusammenhang mit der Kulturwelt Erwahnung findet und
fiir Husserls Spétwerk, insbesondere der Krisis-Schrift, von zentraler

186 Inter II, Beilage XLVIII, 418.
187 CM 133.
188 CM 142.

90

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Konstitution der objektiven Welt und des Menschen

Bedeutung ist, sei hier nur am Rande erwihnt. Damit ist das Ende des
ersten Abschnitts der vorliegenden Betrachtung des Problems des
Anderen in der existenzphilosophischen Phinomenologie erreicht.
Der Ansatz Husserls wird hierbei als Problemaufriss verstanden, als
erste Ndherung an ein Problem, mit dem sich die Autoren, die im
Folgenden behandelt werden, weiter auseinandersetzen werden.

Es ist daher angebracht, das Erreichte zu restimieren. Das Pro-
blem der Transzendenz, also des Uberstieges des Subjekts zur objek-
tiven Welt, hat Husserl reduziert auf die Sphire der Immanenz. Die
Welt, wie sie sich mir darbietet, bestiinde nicht ohne mich. Allerdings
folgt daraus nach Husserl kein Solipsismus beziiglich des realen
Seins der Welt. Ich bin nicht seinsstiftend, sondern sinnbildend. Die
Welt erhilt durch mich eine jedem konkreten Umgang mit ihr vor-
gingige Bedeutsambkeit. Es ist ein »vollig neuartiges Apriori«!% ent-
deckt: die Konstitution. Threr Erforschung dient ein grofSer Teil der
Phidnomenologie, die zu einem neuartigen transzendentalen Idealis-
mus fiihrt. Idealistisch ist diese Philosophie, weil sie von der Erkennt-
nis ausgeht, »dafS alles, was fiir mich ist, seinen Seinssinn ausschlief3-
lich aus mir selbst, aus meiner Bewufstseinssphire schopfen kann.«1%
Transzendental ist sie in ihrem Anspruch, alle Transzendenz durch
Reduktion in immanente Transzendenz zu tberfiithren. Lediglich ein
Seiendes, der Andere, das fremde Subjekt, widersetzt sich meiner
Konstitution. Als echte Transzendenz mit eigener mir unzuging-
licher Immanenz ist er dennoch als Anderer fiir mich konstituiert;
er ist transzendente Immanenz. Husserl musste also nachweisen,
wie sich innerhalb meines monadischen Seins eine zweite Monade
konstituieren konnte. Es kam im Rahmen unserer Untersuchung da-
rauf an, diese Konstitution urspriinglichster und echter Transzen-
denz, das erste Auftreten des Anderen in meiner sich im reduktiven
Ausnahmezustand befindlichen Welt in kleinsten Schritten zu erfas-
sen und zu fixieren.

Bei aller gedanklichen Schirfe offenbarte sich hierbei ein ele-
mentarer Bruch. An irgendeiner Stelle muss der reflexive Ansatz,
der alle Konstitution beim transzendentalen Subjekt ansetzt, auf-
gebrochen werden, wenn der Andere ins Spiel kommt. Eine Konsti-
tution des Anderen, wie Husserl sie darlegt, setzt immer an irgend-
einer Stelle ein Verstindnis des Anderen bereits voraus. Wenn wir

189 CM 140.
19 CM 154.

91

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

aus der Erfahrung schépfen miissen, bei Husserl der Erfahrung, dass
der eigene phdnomenale Leib als Gegenstand gesehen werden kann,
und diese Erfahrung bereits der Existenz des fremden Korpers als
gegenstindlichem Index transzendenter Immanenz bedarf, so ist die
Konstitution nicht mehr rein apriorisch, denn sie enthilt ein Mo-
ment aktiver Genesis. Damit ist Husserls zentraler Anspruch an die-
ser einen Stelle in Frage gestellt, dass namlich »an keiner Stelle die
transzendentale Einstellung, die der transzendentalen &moym, verlas-
sen worden ist«!91.

Husserls Verdienst besteht in erster Linie nicht darin, das Pro-
blem des Anderen aufzuldsen, sondern es zu seinem Ursprung in der
reflexiven Subjektivitit zuriickzufithren und es damit im Grunde
noch problematischer erscheinen zu lassen. Bereits Ricceur konsta-
tiert ein hyperbolisches Element in der husserlschen Reduktion. So
seien »alle Argumente, die den Ehrgeiz haben, den Anderen in und
aus der Eigenheitssphire zu >konstituieren, zirkuldr«1%2, weil sie den
Anderen bereits voraussetzten. Dies zeigt sich Ricceur zufolge einer-
seits darin, dass die Tatsache, dass ich immer schon irgendwie ge-
wusst habe, dass der Andere nicht lediglich mein Objekt ist, sich
nicht eigenheitlich ausklammern lisst. Es zeigt sich ihm andererseits
darin, dass die Bedeutung von Eigenheit nie ohne die »Unterstiit-
zung« des Anderen, eben des Fremden, gegen das sich das Eigene
absetzt, zustande kommen konnte. Das im Zuge unserer Unter-
suchung entwickelte Argument, dass namlich die Objektivation des
eigenen Leibes der Konstitution des fremden Leibkorpers, des ersten
Objekts im Sinne einer noch zu bildenden Intersubjektivitit gar nicht
vorhergehen kann, dies aber tun miisste, um die Moglichkeit der
Korper-Paarung zu begriinden, markiert einen weiteren Punkt, an
dem man Husserls Konstitution des Anderen kritisch beleuchten
kann, der gerade deswegen so interessant ist, weil er angefiihrt wer-
den kann, selbst wenn man Husserl die reflexive Errichtung einer
Eigenheitssphire ohne den Einfluss fremder Konstitution zugesteht.
Er kann zudem als erste Motivation zu einer im Verlaufe unserer
Untersuchung noch durchzufiihrenden genaueren Untersuchung
des Phanomens des Leibes dienen.

Als allen aufgewiesenen Problemen gemeinsam kann jedoch
festgestellt werden, dass sie simtlich im Wesen der &moy1) begriindet

191 CM 152.
192 Ricceur 1996, 399f.

92

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Konstitution der objektiven Welt und des Menschen

sind. Wenn sie alle zutreffen, dann ist damit gezeigt, dass die Refle-
xion ohne Hilfe des Anderen weder in eine Sphire des genuin Eige-
nen hinein, noch aus dieser, wire sie denn mdoglich, wieder hinaus
gelangen konnte. Im weiteren Verlauf der Arbeit wird zu zeigen sein,
dass es eines anderen Ansatzes als des reflexiven bedarf, um das Pro-
blem des Anderen zumindest so weit zu entschirfen, dass die Ritsel-
haftigkeit nicht mehr als beunruhigend, sondern konstitutiv fir
menschliche Beziehung angesehen werden kann, oder genauer: dass
die Rolle der Reflexion im Zusammenhang des Problems des Ande-
ren neu bestimmt werden muss. Einen ersten Schritt in diese Rich-
tung unternimmt Martin Heidegger in Sein und Zeit.

93

16.01.2026, 08:43:05. -[@®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	2.1 Das transzendentale Problem
	2.2 Die transzendentale Subjektivität
	2.3 Formen der Reduktion
	2.4 Der Andere und der Verdacht des Solipsismus
	2.5 Eigenheit und Leib
	2.6 Die Fremderfahrung
	2.7 Die Konstitution der objektiven Welt und des Menschen

