
IV. Doing Universality – das Universale im Besonderen bezeugen

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Es ist die Rhetorik, die falsche universale Vorstellungen liefert.“
(P. Ricœur): Die Universalisierung des Partikularen als Inbegriff
des Ideologischen?

Annette Langner-Pitschmann

Abstract
The paper explores the challenges of the reconciliation of universal claims
to authority with their particular context of origin. Starting from Terry
Eagleton's view of ideology as the interplay between concrete particular and
universal truth, it turns to the tension between claims to power and social
recognition in terms of Paul Ricœur's insights into the role of public rhetor‐
ic in legitimising authority. Following the continuity between ideology and
rhetoric made evident by Ricœur, it turns to Hans Blumenberg’s analysis
of rhetoric. This in turn reveals that rhetoric is both a workaround in the
absence of stringent arguments and an expression of the specifically human
ability to shield oneself from the unmanageable “naked truth”. Building on
this, an outlook on the problem of the universalisation of the particular
is indicated, which offers the prospect of a mediation between ideological
patterns of justification and self-reflexive criticism.

Key-Words
Particularity and Universality, Ideology, Rhetoric, H. Blumenberg, P. Ricœur,
T. Eagleton

1. Hinführung

„The experience of the non-privileged is that all too often concepts that
seek to say something ‘for all’ end up generalizing only particular claims”:
Mit dieser Formel verweist Michelle Becka in diesem Band (S. 291) auf ein
Problem, das in jede begriffliche Annäherung an unsere Handlungswirk‐
lichkeit eingelassen ist. Das Dilemma lautet: Einerseits wirft die Setzung
von Bedeutungen unweigerlich die komplexe Frage nach der Verteilung
von Deutungshoheit auf. Andererseits lässt sich auf die Setzung von Bedeu‐

327

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tungen nicht rundheraus verzichten, da wir uns erst dann in der Realität
orientieren können, wenn wir uns einen begrifflichen Reim auf sie machen.

Im Horizont der Globalisierung wird diese Herausforderung dadurch
verstärkt, dass die Rede von „der Realität“ als solche fraglich geworden ist.
Es scheint vielmehr, als stünde eine Vielfalt teils disparater, teils konfliktiver
Realitäten nebeneinander. Diese Situation spiegelt sich dabei auch darin
wider, dass die christliche Rede von Gott in verschiedenen Handlungskon‐
texten sehr unterschiedliche Formen annimmt. Sämtliche Spielarten christ‐
licher Theologie, die sich dem Kriterium intellektueller Redlichkeit stellen,
sind dabei von dem eingangs skizzierten Dilemma in besonderer Weise
betroffen. Angesichts der monotheistischen Lesart des Göttlichen nämlich,
kommt man an der Universalität des Gottesgedankens schon aus logischen
Gründen nicht vorbei. David Tracy, Gallionsfigur der Public Theology,
hält fest, dass es sich bei der universalen Bedeutsamkeit Gottes nicht um
eine Frage des theologischen Geschmacks, sondern um eine begriffliche
Notwendigkeit handle. Folglich gelte: „God as understood by the Jewish,
Christian and Muslim believer is either universal in actuality or sheer
delusion“ (Tracy 1991: 51).

Als wäre dies für den aufgeklärten, selbstreflexiven, kritischen und post‐
kolonialen Geist nicht schon Zumutung genug, hat die christliche Theo‐
logie überdies plausibel zu machen, in welchem Sinne ausgerechnet die
partikulare Biografie einer Einzelgestalt einen Anspruch auf universale
Bedeutung erheben kann. Edward Schillebeeckx bringt diese Herausforde‐
rung wie folgt auf den Punkt:

Daß eine Realität universale Bedeutung besitzt, heißt, dass sie jeden
Menschen eben in der Bestimmung des letzten Sinns seines Lebens
berührt […] Das Problem ist nun: Kann eine solche einzigartige Univer‐
salität in einem historischen Menschen, Jesus von Nazaret, vorhanden
sein und erkannt werden? (1980: 533-534).

Die Spannung zwischen der Partikularität, welche die Entstehung von Be‐
griffen und Normen kennzeichnet, und der Universalität, mit der ihre
Anwendung vielfach verbunden wird, stellt also u. a. in zwei – nicht selten
miteinander verschränkten – Kontexten eine zentrale Herausforderung dar.
Einerseits bedarf sie einer sorgfältigen Analyse, wenn es um eine gerechte
Gestaltung der globalen Gesellschaft geht; andererseits verlangt sie nach
einer Klärung, wenn ein tragfähiges Verhältnis zwischen Religion und plu‐
raler Gesellschaft geschaffen werden soll.

Annette Langner-Pitschmann

328

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Im Folgenden skizziere ich eine Perspektive auf die Problematik der Uni‐
versalisierung partikularer Bedeutungen, die beim Konzept der Ideologie
ihren Ausgang nimmt. Hinter dieser Herangehensweise steht ein Impuls
Paul Ricœurs, der in der Legitimation von Autoritätsverhältnissen durch
den Rückgriff auf die Denkfigur universaler Geltung das entscheidende
Merkmal ideologischer Begründungsformen ausmacht.

Im ersten Schritt bereite ich die Auseinandersetzung mit diesem Gedan‐
ken Ricœurs vor, indem ich in Anlehnung an Terry Eagleton eine Arbeits‐
definition für den Begriff des Ideologischen skizziere. Daran anknüpfend
rekonstruiere ich im zweiten Teil meiner Überlegungen die im Titel zitierte
Beschreibung der Ideologie durch Paul Ricœur als einer Quelle „falscher
universaler Vorstellungen“. Diese Beschreibung stellt – in einer Weise, die
darzustellen sein wird – eine Kontinuität zwischen Ideologie und Rhetorik
her, wobei auf den hier unterstellten Wortsinn von Rhetorik im Verlauf
des Textes einzugehen sein wird. Diesen Gedanken verfolge ich im dritten
Schritt, ausgehend von Hans Blumenbergs Überlegungen zum Wesen der
Rhetorik, weiter. Darauf aufbauend deute ich schließlich einen Ausblick
auf die Problematik der Universalisierung des Partikularen an, der eine
Vermittlung zwischen ideologischen Rechtfertigungsmustern und selbstre‐
flexiver Kritik in Aussicht stellt.

2. Zwischen Partikularität und Universalität: Ideologie (Terry Eagleton)

Die Kategorie des Ideologischen ist alles andere als eindeutig bestimmt
(vgl. bspw. MacKenzie 2003: 2-16). Ich beginne meine Überlegungen ausge‐
hend von der folgenden Begriffseingrenzung durch Terry Eagleton:

Ideology is a set of viewpoints I happen to hold […]. It appears often
enough as a ragbag of impersonal, subjectless tags and adages; yet these
shop-soiled platitudes are deeply enough entwined with the roots of
personal identity to impel us from time to time to murder or martyrdom.
In the sphere of ideology, concrete particular and universal truth glide
ceaselessly in and out of each other, by-passing the mediation of rational
analysis (1993: 29).

Diese Beobachtung ist in zweierlei Hinsicht besonders interessant. Erstens
korrigiert sie das Bild, das die oben gebrauchte Wendung einer „Setzung
von Bedeutungen“ nahelegt. Bei weitem nicht immer handelt es sich dabei

Die Universalisierung des Partikularen als Inbegriff des Ideologischen?

329

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nämlich um einen bewussten Prozess, in dem neue Begriffe zur Deutung
der Realität ausgearbeitet werden. In den Begriffen des anfangs erwähnten
Beitrags von Michelle Becka könnte man sagen: Die Art und Weise, in
der die Begriffe des „Planetarischen“ und „Terrestrischen“ – gleichsam
unter den Laborbedingungen intellektueller Reflexion – hervorgebracht
werden, stellt wohl eher die Ausnahme als die Regel dar.1 Weitaus häufiger
verallgemeinern die Menschen Bedeutungen, indem sie einzelne Elemente
aufschnappen, die gerade in der Luft des je herrschenden Sozialen Imagi‐
nären liegen, und sie – vielfach unbewusst – zur Erschließung anderer
Handlungszusammenhänge verwenden.

In diesem Kontext weist Eagleton allerdings zweitens auf eine gravieren‐
de Schieflage in unserem Legitimationshaushalt hin. Dass sich Akteure
die Bedeutungen, an denen sie ihr Handeln ausrichten, vielfach auf derart
unsystematisch-spielerische Weise aneignen, steht in einem eigentümlichen
Kontrast zu den überaus ernsthaften Konsequenzen, die sie bisweilen aus
ihnen ableiten. „Mord und Märtyrertod“ resultieren nicht etwa deshalb
aus ihren Deutungsmustern, weil sie diese in einer besonders stichhalti‐
gen Weise hergeleitet hätten, sondern deshalb, weil sie – so diffus ihr
Entstehungsprozess gewesen sein mag – aufs Engste mit ihrem Selbstbild
verwoben sind. Dass sie geneigt sind, sich an ihre Deutungshoheit über
die welterschließenden Begriffe zu klammern, scheint also vor allem darauf
zurückzugehen, dass sie die verwendeten Bedeutungen nicht infrage stellen
können, ohne im gleichen Atemzug auch ihre Selbstdeutung zur Dispositi‐
on zu stellen.

Vor diesem Hintergrund nun lässt sich die Frage nach der Universalität
im Partikularen in zweierlei Hinsicht präzisieren. Erstens beinhaltet sie die
Frage, auf welchem Weg das vielfach diffus-vorsprachliche Partikulare (mit
Eagleton: die „Etiketten und Redensarten“) zu einer konkret-sprachlichen
Handlungsgrundlage wird. Zweitens beinhaltet sie die Frage, ob sich das
identitätsstiftende Potential partikularer Bedeutungen erhalten lässt, ohne
damit zugleich das Risiko ideologischer Universalisierung einzugehen.

1 Vergleiche den Beitrag von Becka in diesem Band.

Annette Langner-Pitschmann

330

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Falsche universale Vorstellungen“: Ideologie als Form der Rhetorik (Paul
Ricœur)

In Paul Ricœurs Aufsatz mit dem Titel Ideologie und Utopie aus dem
Jahr 1976 finden sich im Hinblick auf beide Fragen bedenkenswerte An‐
regungen. Was erstens die Transformation der gesellschaftlich geteilten,
stillschweigenden Erwartungshaltungen in ausdrückliche Deutungs- und
Handlungsmuster betrifft, verweist Ricœur auf die besonderen Erforder‐
nisse, die sich aus der Durchsetzung gesellschaftsregulierender Normen
ergeben. Für ihn ist es eine kultursoziologische Tatsache, „dass keine Ge‐
sellschaft ohne Normen, Regeln und einen ganzen sozialen Symbolismus
funktioniert, der seinerseits eine Rhetorik des öffentlichen Diskurses erfor‐
dert“ (Ricœur 2005: 140). Sobald es in der gesellschaftlichen Öffentlich‐
keit darum geht, Menschen für die Befolgung normativer Vorgaben zu
gewinnen, nehmen die zunächst unthematischen Hintergrundannahmen
den Aggregatzustand der „öffentlichen Rhetorik“ an. Es sind, mit anderen
Worten, die spezifischen Bedingungen des Legitimationsdrucks sozialer
Ordnungen, unter denen sich implizite „Etiketten und Redensarten“ als
explizite Begriffe, Figuren und Stilmittel manifestieren.

Damit zugleich ist die Richtung für die Beantwortung der zweiten Fra‐
ge nach der Isolierbarkeit der identitätsstiftenden von der ideologischen
Verwendung öffentlicher Bedeutungen angedeutet. Zunächst hält Ricœur
unmissverständlich fest, dass der Rückgriff auf die öffentliche Rhetorik
zum zunächst wertneutralen Standardinstrumentarium zählt, das bei der
Konstitution von Gesellschaften zur Anwendung kommt. „Wahrscheinlich“,
so Ricœur, „kann man sich keine Gesellschaft vorstellen, die sich ohne
einen Rückgriff auf diese Rhetorik des öffentlichen Diskurses […] projiziert
und eine Vorstellung von sich selbst verleiht“ (Ricœur 2005: 140). Dieses
Verfahren stelle dabei weder eine „Schwäche“ noch einen „Fehler“ dar,
sondern sei schlichtweg „ein normales Funktionieren des mit dem Handeln
verbundenen Diskurses“ (Ricœur 2005: 140).

Unter welcher Bedingung nun ist die öffentliche Rhetorik, welche zur
Aufrechterhaltung des sozialen Miteinanders unumgänglich ist, als Ideolo‐
gie zu klassifizieren? Ricœur zufolge verläuft die Grenze zwischen öffent‐
licher Rhetorik und Ideologie dort, wo die Rhetorik „in den Dienst des
Prozesses der Legitimation von Autorität gestellt wird“ (Ricœur 2005: 141.
Hervorhebung durch die Verfasserin). Nicht allein die Durchsetzung der
Ordnung als solche, sondern auch die Macht, welche zur Durchsetzung der
Ordnung reklamiert werde, bedürfe schließlich einer allgemein nachvoll‐

Die Universalisierung des Partikularen als Inbegriff des Ideologischen?

331

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ziehbaren Begründung. Eine allgemein zwingende Legitimation lasse sich
im Hinblick auf Autoritätssysteme allerdings deshalb nicht aufbieten, weil
das Phänomen der Autorität als solches jeder genealogischen Begründung
prinzipiell entzogen bleibe: „Wir kennen nur Autoritätssysteme, die auf
vorhergehende Autoritätssysteme zurückgehen, aber wir wohnen nie der
Entstehung des Phänomens der Autorität bei“ (Ricœur 2005: 142).

Als wäre die daraus entstehende Verlegenheit nicht groß genug, steht
die Begründung der Autorität Ricœurs Analyse zufolge vor einer zweiten
Herausforderung. So könne bei der Rechtfertigung von Autoritätsverhält‐
nissen nicht auf einen Anerkennungsvorschuss der Gesellschaftsmitglieder
gezählt werden. Vielmehr gelte, dass „der Anspruch auf Legitimität eines
Machtsystems stets unsere Neigung übersteigt, an seine natürliche Legiti‐
mität zu glauben“ (Ricœur 2005: 141). Dieser Abstand zwischen Machtan‐
spruch und Anerkennungsrealität habe zur Folge, dass sich der Legitimati‐
onsdruck, der sich bereits auf der Ebene der Gesellschaft grundsätzlich
stelle, speziell auf der Ebene der Herrschaft in verschärfter Form wieder‐
hole. Über diese Kluft hinweg könne ein Autoritätssystem allein dadurch
einen Zustand allgemeiner Zustimmung schaffen, dass es seine partikularen
Vorstellungen in das Gewand universaler Tatsachen kleide:

Jede Herrschaft will sich rechtfertigen und tut das, indem sie auf Begrif‐
fe rekurriert, die fähig sind, als universal, das heißt, für alle gültig,
angenommen zu werden. Nun gibt es eine Funktion der Sprache, die
diesem Bedürfnis entspricht. Es ist die Rhetorik, die falsche universale
Vorstellungen liefert (Ricœur 2005: 140).

Für Ricœur liegt das Spezifikum der ideologischen (im Unterschied zur
„rein“ öffentlichen) Rhetorik also in einer von der Realität nicht gedeckten
Inanspruchnahme universaler Geltung. So „falsch“ diese Inanspruchnahme
angesichts dieser Deckungslücke sein mag, so wenig lässt sie sich allerdings
vermeiden. Überall dort nämlich, wo Sozialität entsteht, bildet sich ange‐
sichts der Anforderungen gemeinschaftlicher Kooperation der Bedarf an
normativer Ordnung heraus – und überall dort, wo eine solche Ordnung
durchgesetzt werden soll, entstehen Autoritätsverhältnisse, die allein über
einen universalistischen Ausgriff allgemein plausibilisiert werden können.
Folgt man Ricœur, so ist also die zweite oben gestellte Frage nach der
Möglichkeit einer ideologiefreien Konstitution gesellschaftlicher Identität
zu verneinen.

Annette Langner-Pitschmann

332

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. Rhetorik in der Ambivalenz zwischen Notlösung und Souveränitätsbeweis
(Hans Blumenberg)

Wenn Ricœurs Diagnose zutrifft, d. h. wenn der Rückgriff auf die Rhetorik
sozial unausweichlich und die Kernfunktion der Rhetorik die Zulieferung
„falscher universaler Vorstellungen“ ist, so geht im menschlichen Mitein‐
ander kein Weg an der Ideologie vorbei. In den eingangs zitierten Begrif‐
fen Eagletons wären wir damit dauerhaft in einer argumentativen Sphäre
gefangen, die zwischen Partikularität und Universalität changiert, ohne
irgendeine Form der rationalen Vermittlung zu erlauben.

Angesichts dieser düsteren Bilanz skizziere ich im letzten Schritt eine
Perspektive, in der sich Anschlussstellen für eine Überwindung dieser
Zwangslage abzeichnen. Ich beziehe mich dabei auf Hans Blumenberg,
der im Kontext einerseits seiner anthropologischen, andererseits seiner me‐
taphorologischen Überlegungen ein facettenreiches Konzept der Rhetorik
ausarbeitet. Dieses Konzept erscheint mir für einen kreativen Umgang mit
dem hier skizzierten Dilemma deshalb geeignet, weil es die Rhetorik nicht
auf ihre Funktion als Universalitätslieferantin einschränkt, sondern die mit
der Rhetorik verbundene Ambivalenz hervorhebt.

Einerseits nämlich erkennt auch Blumenberg an, dass eine Funktion der
Rhetorik darin besteht, ein Begründungsdefizit zu kompensieren. Zwar
beschreibt er dieses Defizit von einer anderen Warte als Ricœur: Während
jener aus einer sozialphilosophischen Perspektive die prinzipielle Unmög‐
lichkeit einer hinreichenden Legitimation normativer Ordnung konstatiert,
stellt Blumenberg aus einer anthropologischen Perspektive2 die prinzipi‐
elle Unmöglichkeit einer freien Sicht auf die Wahrheit fest. Ungeachtet

2 Wenn hier von einer „anthropologischen Perspektive“ und im weiteren Verlauf von
„dem Menschen“ die Rede ist, soll darin kein Widerspruch zur anthropologiekritischen
Intuition zum Ausdruck kommen, dass sowohl naturalistische, als auch traditionell hu‐
manistische Essenzialisierungen des Menschseins in ethischer wie machttheoretischer
Perspektive fundamentale Probleme mit sich führen (für einen Überblick über diese
Tradition der Kritik vgl. Rölli (2015)). Speziell Blumenbergs Analysen scheinen mir
von dieser Kritik jedoch nicht betroffen zu sein. Zum einen geht es Blumenberg
erklärtermaßen nicht um die Frage: „Was ist der Mensch?“, sondern um die Frage:
„Wie ist der Mensch möglich?“ (vgl. Blumenberg 2014: 511). Mit anderen Worten, sein
Interesse gilt nicht der Identifikation eines Wesensmerkmals menschlicher Existenz,
sondern der Erkundung der kontingenten Bedingungen, welche die Vielfalt menschli‐
cher Existenzweisen ermöglichen. Zum anderen ist Blumenbergs Zugang kein begriffli‐
cher, sondern ein metaphorischer. Darin, dass er sich den Bedingungen menschlichen
Daseins im Modus sprachlicher Übertragungen nähert, „die sich nicht ins Eigentliche,
in die Logizität zurückholen lassen“ (Blumenberg 1998: 10), spiegelt sich seine Über‐

Die Universalisierung des Partikularen als Inbegriff des Ideologischen?

333

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dieser unterschiedlichen Ausgangsperspektive jedoch verläuft Blumenbergs
Überlegung analog zu derjenigen Ricœurs. Ebenso wie jener, stellt auch
Blumenberg eine Deckungslücke im Begründungshaushalt fest, die sich
mit menschlichen Bordmitteln nicht beheben lässt. So sei der Mensch
gekennzeichnet durch einen „Mangel an Wahrheit“ (Blumenberg 2020: 111).
Die damit verbundene „spezifische Verlegenheit“ (Blumenberg 2020: 114)
rufe die Rhetorik in ihrer Funktion als „Kunst des Scheins“ (Blumenberg
2020: 111) auf den Plan. In Ermangelung eindeutiger Evidenz bleibe dem
Menschen schlichtweg nichts anderes übrig, als auf rhetorische Spielarten
der Handlungsorientierung zurückzugreifen:

Die Antithese von Wahrheit und Wirkung ist oberflächlich, denn die
rhetorische Wirkung ist nicht die wählbare Alternative zu einer Einsicht,
die man auch haben könnte, sondern zu der Evidenz, die man nicht oder
noch nicht, jedenfalls hier und jetzt nicht, haben kann (Blumenberg
2020: 118).

Andererseits wendet sich Blumenberg jedoch dagegen, die Rhetorik „nur
als die ‚Notlösung‘ angesichts des Mangels an Evidenz in Situationen des
Handlungszwanges darzustellen“ (Blumenberg 2020: 123). Das Ziel, in den
vollständigen Besitz der Wahrheit zu gelangen, erweist sich für ihn näm‐
lich als zutiefst ambivalent, insofern als die unverstellte Konfrontation mit
der Wirklichkeit den Menschen bisweilen weniger orientiert, als vielmehr
radikal überfordert. In diesem Sinn hält Blumenberg es für einen der
„grundlegenden Irrtümer aller Kritik an der Rhetorik, die von ihr verhin‐
derte nackte Wahrheit würde allein schon genügen, um mit dem derart
Enthüllten auch fertig zu werden“ (Blumenberg 2014: 614).

Im Licht dieser Beobachtung erweist sich die Rhetorik für Blumenberg
nicht als das Ergebnis der Ohnmacht, die Wahrheit nicht vollständig erken‐
nen zu können, sondern als das Ergebnis der Souveränität, die Wahrheit
nicht vollständig ertragen zu müssen. Der Mensch, so die hier unterstellte
anthropologische Überzeugung, ist weitaus mehr als das „arme Wesen“
(Blumenberg 2020: 111), das zum Zweck der Kompensation seines Wahr‐
heitsdefizits auf die Mittel der Rhetorik angewiesen ist. Er tritt stattdessen
zugleich auch als das „reiche Wesen“ auf, das über eben diese Mittel be‐
wusst verfügt, um die Realität bei Bedarf auf Abstand zu halten:

zeugung wider, dass sich die Konstitution menschlichen Daseins jeder konzeptionellen
Vereindeutigung entzieht.

Annette Langner-Pitschmann

334

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aber gerade dies, die Wirklichkeit in verschiedener Einstellung sich na‐
hekommen zu lassen oder auf Distanz zu halten, Realist sein zu können
oder auch nicht, gerade dies, die Wirklichkeit nicht unbedingtes Signal
der programmierten Verhaltensreaktion sein zu lassen, ist der Vorsprung
gegenüber allen anderen organischen Systemen, den der Mensch gewon‐
nen hat (Blumenberg 2014: 627-628).

Die Rhetorik ermöglicht dem Menschen eine „Einsparung von Konfronta‐
tionen mit der Wirklichkeit“ (Blumenberg 2014: 614), indem sie Handlun‐
gen, Situationen und Zusammenhänge in der Sphäre des Symbolischen
simuliert. Als ein Moment des Symbolischen ist sie imstande, „bei anderen
Vorstellungen auszulösen, ohne ihnen den Gegenstand dieser Vorstellungen
herbeizuschaffen und anzubieten“ (Blumenberg 2014: 614). Auf diese Weise
erzeugt sie reale Wirkungen, ohne dabei unerwünschte Kollateralschäden
in der Sphäre des Realen in Kauf nehmen zu müssen.

5. Ausblick

Blumenberg hat leicht reden. Betrachtet man die Rhetorik als Phänomen
der Anthropologie, so mag es möglich sein, sie als einen von jedem Ratio‐
nalitätsanspruch dispensierten Notbehelf und als einen durchaus rationalen
Ausdruck menschlicher Souveränität zu rekonstruieren. Sobald man sie
jedoch, wie Ricœur, als Phänomen der Sozialphilosophie erörtert, gerät die
Ambivalenz der Rhetorik ins Spannungsfeld der Begründung von Macht
und Herrschaft und verliert damit zugleich ihre Unschuld.

Mit Blick auf den Menschen in seiner Eigenart mag es plausibel erschei‐
nen, die Fähigkeit der Rhetorik, im Schonraum des Symbolischen real
wirksame Vorstellungen auszulösen, als Quelle kulturellen Überflusses zu
feiern. Mit Blick auf die Gesellschaft dagegen steht die zum Zweck der
Machtlegitimation symbolisch vorweggenommene Universalität von vorn‐
herein in einem Widerspruch zur realen Partikularität ihres Entstehungs‐
kontextes. Hier genügt es offenbar nicht, sich am menschlichen Vermögen
zu freuen, die tatsächlichen Verhältnisse durch vorgestellte Wirklichkeiten
vertreten zu lassen. Hier scheint sich stattdessen die Frage aufzudrängen,
für wen diese Vorstellungen einen komfortablen Sicherheitsabstand zur
Realität generieren – und für wen eben diese Vorstellungen womöglich
eine umso schonungslosere Auslieferung an eine nicht zu bewältigende
Wirklichkeit bedeuten. Mit anderen Worten, hier stellt sich beim Anblick
rhetorischer Begründungsfiguren einigermaßen unweigerlich eine Reflexi‐

Die Universalisierung des Partikularen als Inbegriff des Ideologischen?

335

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


on über die Verteilung von Macht- und Deutungsprivilegien ein, die den
Ausgangspunkt von Beckas Überlegungen bildet.

Mindestens ein Aspekt an Blumenbergs Konzeption des Rhetorischen
legt meines Erachtens allerdings nahe, dass sich seine Überlegungen durch‐
aus für genau diese genuin gesellschaftsphilosophischen Fragen fruchtbar
machen lassen. Interessant ist nämlich, dass er genau die eben skizzierte
reflexive Einstellung nicht als eine der Rhetorik äußerliche Kritik, sondern
als eine Implikation ihrer ambivalenten Struktur betrachtet. So schließt er
an die oben zitierte Beobachtung, dass die „Antithese von Wahrheit und
Wirkung“ an der Sache menschlicher Handlungslegitimation vorbeigeht,
die folgende Bemerkung an:

Dabei ist Rhetorik nicht nur die Technik, solche Wirkung zu erzie‐
len, sondern immer auch, sie durchschaubar zu halten: sie macht Wir‐
kungsmittel bewußt, deren Gebrauch nicht eigens verordnet zu werden
braucht, indem sie expliziert, was ohnehin schon getan wird (Blumen‐
berg 2020: 118).

Dort also, wo der Anspruch auf universale Bedeutsamkeit nicht argumen‐
tativ, sondern narrativ vorgetragen und die Stringenz des Begriffs durch
die Anschaulichkeit der Metapher ersetzt wird, ereignen sich also einerseits
Verzerrungen und Übertreibungen zugunsten mangelhaft gedeckter Auto‐
ritätsansprüche. Andererseits zeigen Phänomene wie Narration und Meta‐
pher unmissverständlich an, dass der Pfad der ausgewogenen Begründung
und des sachlich zwingenden Arguments soeben verlassen wird. Neben die
Geste der Verhüllung tritt damit die Geste der Offenbarung; neben das
Moment der Unübersichtlichkeit das Moment der Transparenz.

Für die erste Dimension der Ausgangsfrage – die Setzung von Bedeutung
als einem machttheoretischen Problem – beinhaltet Blumenbergs Analyse
den Gedanken, dass der Einsatz rhetorischer Mittel zur Begründung von
Autorität den Ansatz zur Kritik immer schon mit sich führt. Wer Rhetorik
als Rhetorik zu benennen vermag, hat sich zwar noch nicht abschließend
gegen die erhobenen Ansprüche zur Wehr gesetzt. Wohl aber hat er ein un‐
missverständliches Indiz dafür in der Hand, dass im Begründungshaushalt
eine Deckungslücke klafft, die sich nicht rein argumentativ, sondern allein
über einen Vertrauensvorschuss schließen lässt.

Analog lässt sich für die zweite Dimension der Ausgangsfrage – den inne‐
ren Widerspruch, der mit dem Gedanken einer „einzigartige(n) Universa‐
lität in einem historischen Menschen, Jesus von Nazaret“ (Schillebeeckx)
verbunden ist – aus Blumenbergs Überlegungen lernen: Die primär narra‐

Annette Langner-Pitschmann

336

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tiv-ambige (und erst sekundär dogmatisch-vereindeutigende) Form, in der
dieser Universalitätsanspruch vorgetragen wird, ist nicht allein – negativ –
durch die Bürde gekennzeichnet, allein unter dem Vorbehalt des Glaubens
auf Zustimmung zählen zu können. Zugleich ist es – positiv – eben diese
Form, die jede Verwechslung der Idee einer Selbstmitteilung Gottes in Jesus
Christus mit einem kognitiv zwingenden Argument eindeutig ausschließt.

Einerseits also mag es zutreffen, dass Rhetorik inhaltlich „falsche univer‐
sale Vorstellungen“ an die Stelle nicht lieferbarer Begründungen setzt. An‐
dererseits jedoch ist einzuräumen, dass Rhetorik als Form immer zugleich
in aller Offenheit auf die Fragwürdigkeit der von ihr gesetzten Bedeutungen
hinweist. Aufgrund dieser ihr eigenen Doppelstruktur mag die Rhetorik
– anders als es Ricœurs These der Unvermeidbarkeit des Ideologischen
im Horizont von Autoritätsverhältnissen nahelegt – einen Weg eröffnen,
zwischen der Universalität und der Partikularität der von uns gesetzten
Bedeutungen rational zu vermitteln.

Literatur

Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Metaphorologie. Frankfurt am Main 1998.
Blumenberg, Hans: Beschreibung des Menschen: Aus dem Nachlaß herausgegeben von

Manfred Sommer. Frankfurt am Main 2014.
Blumenberg, Hans: Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhetorik, in:

Hans Blumenberg: Wirklichkeiten, in denen wir leben: Aufsätze und eine Rede.
Stuttgart 2020, 110-143.

Eagleton, Terry: Ideologie: Eine Einführung. Stuttgart, Weimar 1993.
MacKenzie, Ian: The idea of ideology, in: Alan Findlayson, Vincent Geoghegan, Rick

Wilford (Hg.): Political Ideologies: An Introduction. 3rd ed. Florence, 2003, 2-16.
Ricœur, Paul: Ideologie und Utopie: Zwei Ausdrucksformen des sozialen Imaginären

(1976), in: Peter Welsen, Paul Ricœur (Hg.): Vom Text zur Person: Hermeneutische
Aufsätze (1970 - 1999). Hamburg 2005 (= Philosophische Bibliothek Band 570),
135-152.

Rölli, Marc (Hg): Fines Hominis? Zur Geschichte der philosophischen Anthropologie‐
kritik (Edition Moderne Postmoderne). Bielefeld 2015.

Schillebeeckx, Edward: Jesus: Die Geschichte von einem Lebenden. 7. Auflage, Frei‐
burg im Breisgau usw. 1980.

Tracy, David: The Analogical Imagination: Christian Theology and the Culture of
Pluralism. New York 1991.

Die Universalisierung des Partikularen als Inbegriff des Ideologischen?

337

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748949169-327 - am 12.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Hinführung
	2. Zwischen Partikularität und Universalität: Ideologie (Terry Eagleton)
	3. „Falsche universale Vorstellungen“: Ideologie als Form der Rhetorik (Paul Ricœur)
	4. Rhetorik in der Ambivalenz zwischen Notlösung und Souveränitätsbeweis (Hans Blumenberg)
	5. Ausblick

