Interkulturelles Management vor dem Problem
des Universalismus - Ein Beitrag zur unterneh-
mensethischen Diskussion zwischen
kulturalistischer Beratungsethik und transzen-
dentalpragmatischer Diskursethik

HORST GRONKE UND FALK SCHMIDT

Business ethics of intercultural management should be able to achieve both the foundation
of universally valid principles and their context-sensitive application. This twofold prob-
lem is discussed between the praxeological ethics of deliberation (Steinmann) and the
transcendental-pragmatic ethics of disconrse (Apel/ Bibler). Steinmann’s approach lacks
of logical consistency. He confounds the foundation of universalism with its producing.
The transcendental-pragmatic disconrse ethics offers a more rational concept because it
starts argumentation consequently “bottom up” — that is strictly reflecting on the present
practice of argumentation. The universally valid principles uncovered by that procedure
are the fundamental elements of the architecture of disconrse ethics. Differentiating be-
tween several types of disconrses — discourses of principles, of concretization and of appli-
cation — the discourse ethics is able to respond flexible on culturally different situations
without losing universal orientation.

1. Einleitung

Wer hat den Koénigsweg zu einer universalistischen Wirtschafts- und Un-
ternehmensethik gefunden?

Zu dieser Frage, die im Zeitalter der wirtschaftlichen Globalisierung und
Internationalisierung noch bedeutsamer geworden ist, stehen im deutsch-
sprachigen Raum derzeit vor allem vier prominente Schulen miteinander in
der Diskussion. Die primidr ordnungspolitisch orientierte Eichstitter Ho-
mann-Schule, die ,kulturalistische Beratungsethik der Nirnberg-Erlanger
Steinmann-Schule, die integrative Wirtschaftsethik der St. Galler Ulrich-
Schule und die transzendentalpragmatische Diskursethik der Frankfurt-
Betliner Apel—/ Bohler-Schule.! Wahrend die Homann-Schule den An-
spruch auf universale Orientierung einklammert und sich Fragen der
Implementation moralischer Intentionen wuter den Bedingungen der mo-
dernen Wirtschaft widmet, halten die anderen drei Ansitze am universalen
Anspruch fest, freilich in unterschiedlicher Weise.

Wir greifen hier die Debatte der transzendentalpragmatisch begriindeten
Diskursethik Apels und Boéhlers mit Steinmanns kulturalistischer Bera-
tungsethik auf.2 Wir nehmen hierbei auf Fragen Bezug, die schon in dem

zfwu, 1/3 (2000), 313-335 313

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

Band ,,Zwischen Universalismus und Relativismus® (Steinmann/Scherer
1998) zum Problemfeld der verniinftigen Orientierung bei Konflikten im
internationalen Management kontrovers diskutiert worden sind.

Die ,kulturreflexive® Perspektive der Steinmann-Schule und die ,argu-
mentationsreflexive® Perspektive der Transzendentalpragmatik unterschei-
den sich schon durch ihre jeweiligen Zugangsweisen zum Problem interkultu-
reller Konflikte und durch unterschiedliche Deutungen dieser Zugangswei-
sen. Steinmann und Scherer leiten aus ihrer Deutung der transzendental-
pragmatischen Zugangsweise ein Plus an Konfliktlsungspotenzial ihres
eigenen ,,Zugriffs* fiir Probleme ,,an Ort und Stelle” ab. Anstatt zu fragen,
,,0b es ein universell giiltiges Verstindnis von Vernunft gib#*, geht es thnen
darum, ,im konkreten Konfliktfall verniinftige Verhiltnisse (wie-
der)berzustellen’, wobei es ,,eine offene Anschlussfrage® sei, ,,inwieweit diese
Verhiltnisse dann universell gelten sollen® (vgl. Steinmann/Scherer 1998a:
66t.).

Die transzendentalpragmatische Diskursethik ihrerseits bezweifelt, dass mit
den geltungslogischen Mitteln der ,,Erlanger Schule® eine verbindliche uni-
versalistische Orientierung fiir die Unternehmensethik erreicht werden
kann. Wegen seines Verzichts auf den Aufweis universal giltiger Rechte
und Pflichten kénne Steinmann — etwa auch im Gegensatz zur integrativen
Wirtschaftsethik Peter Ulrichs? — die Verpflichtung zur Bemihung um
gerechte, universal giiltige Handlungsweisen und Institutionalisierungen
nicht begriinden. An die Stelle der Begriindung trete ein bloBes Bekenntnis zum
Universalismus — unterfiittert mit fiir ethische Grundlagendiskurse untaug-
lichen empirischen Hinweisen auf ,langfristige, stabile Disposition(en)“ bei
Menschen, die ,,schon in einer Kultur der Vernunft“ leben (Stein-
mann/Scherer 1998b: 406). Das geltungslogische Plus, das die transzen-
dentalpragmatische Diskursethik daher fir sich verbucht, kénne schliefllich
auch das vermeintliche Konkretionsplus der Erlanger wettmachen, wenn
ausreichend zwischen verschiedenen Diskursebenen, insbesondere der
Prinzipien- und der Realisierungsebene, unterschieden werde.

Wir werden zunichst unser Verstindnis der Steinmannschen Unterneh-
mensethik in sehr groben Umrissen skizzieren (1). Sodann werden wir die
Antwortversuche auf die gegenwirtigen Konfliktfille des interkulturellen
Managements diskutieren (2). Das dritte Kapitel thematisiert die geltungs-
logische Streitfrage einer universalistischen bzw. relativistischen Begriin-
dung der Unternehmensethik (3). Wir schlieBen mit Anmerkungen zu Rea-
lisierungsfragen der interkulturellen Unternehmensethik (4).

314

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

2. Der unternehmensethische Ansatz der Steinmann-Schule

Steinmann und seine Mitarbeiter (vgl. Steinmann/Lohr 1994) wollen
Handlungsorientierungen fir solche Situationen geben, in denen das
marktwirtschaftliche Gewinnprinzip zu ethisch problematischen Folgen
fihrt. Hierbei ist die unterstellte (und unter Effizienzgesichtspunkten als
hochplausibel erweisbare) Akzeptanz einer kapitalistischen Wirtschaftsord-
nung, in welcher das Gewinnziel die zentrale Rolle spielt, den Fragen der
Unternehmensethik vorgelagert (Steimann/Schreyoge 1999: 109). Innet-
halb dieses Rahmens wird Unternehmensethik als Lehre vom richtigen, d.h.
friedensstiftenden, Handeln der Unternehmensfithrung in Konfliktfillen
definiert. Unternehmensethische Probleme ergeben sich vor allem dann,
wenn sich das formale Gewinnprinzip in seiner materialen Umsetzung vor
Ort im Hinblick auf den gesellschaftlichen Frieden als problematisch er-
weist. Unternehmen, die auf dem Markt moralisch legitim agieren wollen,
sind daher im Konlfliktfall zur Entwicklung konsensfihiger Strategien ver-
pflichtet.

Steinmanns Unternehmensethik wird folglich von zwei Sdulen getragen:
Zum einen sind ethische Uberlegungen nicht nur auf der Ordnungsebene,
sondern auch auf der Unternehmensebene dem Gewinnprinzip systema-
tisch vorgeordnet.' Zum anderen werden hinreichende Handlungsspiel-
rdume fiir die Unternehmen empirisch vorausgesetzt. In klarer Abgrenzung
zu nationaldkonomischen Positionen’ bilden Handlungsspielriume einen
systematischen Ankniipfungspunkt fir eine Unternehmensethik.

Nach Steinmann ist die Unternehmensethik, neben den klassischen Steue-
rungsmedien des wirtschaftlichen Handelns, Markt und Recht, als dritter
Mechanismus zu etablieren. Das Gewinnprinzip wird zwar grundsatzlich als
ethisch legitim akzeptiert, in problematischen Fillen ist jedoch auf eine
Lésung zugunsten ethischer Gesichtspunkte, des gesellschaftlichen Frie-
dens, hinzuwirken. Es herrscht also ein Uber- und Unterordnungsverhilt-
nis, welches in Konfliktfillen der ethischen vor der 6konomischen Orien-
tierung den Vorzug gewihrt.

Wie, so ist nun zu fragen, ist Steinmanns These eines Uberordnungsver-
hiltnisses der Ethik iiber die Okonomie im Konfliktfall begriindet? Im
Anschluss an die konstruktive Wissenschaftstheorie bzw. Beratungsethik
der ,Erlanger Schule® verweist Steinmann darauf, dass ethische Reflexio-
nen stets an lebenspraktische Erfahrungen ankniipfen mussen. Eine zent-
rale Erfahrung unserer Zeit besteht darin, dass wir bzgl. der Richtigkeit
unseres Handelns immer hiufiger in Konflikte geraten. Es handelt sich
hierbei um Konflikte, die in sogenannten ,,post-traditionellen” Gemein-
schaften,’ aufgrund der briichig gewordenen einheitsstiftenden Werte, ver-
mehrt autbrechen. In diesen Erfahrungen sind nun gleichsam zwangsliufig

zfwu, 1/3 (2000), 313-335 315

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

Einsichten in den Méglichkeiten der Konfliktbewiltigung implizit angelegt.
In der Rolle von Eltern oder von Biirgern erfahren wir als Glieder moder-
ner Gesellschaften ganz praktisch, was es heil3t, Konflikte friedlich beizule-
gen. Jeder, der Frieden schon erfahren hat, ,,dem solle es nicht schwerfal-
len®, z. B. als Wissenschaftler, eine Ethik der Verstindigung mitzutragen
(Steinmann/Lohr 1994: 72ff)).

Warum Frieden? Weil das Friedensziel (Bemthung um freien Konsens
aller, um die ,Einsicht in die Richtigkeit vorgetragener Argumente®)
(Steinmann/Loéhr 1994: 73) in post-traditionalen Gesellschaften schon
etabliert ist und damit z.B. den politischen Wissenschaften (so wie das Effi-
zienzziel bei den technischen Wissenschaften) lebenspraktisch vorgegeben
ist.” Geltungslogisch ist also letztlich der lebenspraktisch situierte ,,Wille der
Biirger zum Frieden® (Lorenzen) fiir die ethische Orientierung ausschlag-
gebend, ein Wille, der auf einer Einsicht ful3t, von der man sich ,,nicht be-
liebig distanzieren kénne, weil sie ,,Widerfahrnischarakter (Kamlah) habe
(Steinmann/Scherer 1998b: 405£.).

3. Konflikte im internationalen Management in der Perspektive der
Steinmann-Schule

Bereits in ihren ,,Grundlagen der Unternehmensethik® hatten Steinmann
und Lohr das Problem der interkulturellen Konfliktbewiltigung zwischen
(noch) traditionalen und (schon) post-traditionalen Kulturen” angesprochen
und einen mdéglichen Weg fiir den angemessenen Umgang mit solchen
Konflikten angegeben. ,,Sollte es tatsichlich Kulturen geben, in denen eine
solche unmittelbar praktische Erfahrung friedlicher Konfliktbewiltigung
bisher nicht gemacht werden konnte®, dann kime es ,,darauf an, mit solche
Kulturen in Lernprozesse einzutreten, die es erméglichen, die Differenzer-
fahrung von friedlicher und gewaltsamer Konfliktldsung selbst zu machen®
(Steinmann/Lohr 1994: 72f.).

Die Thematik interkultureller Konflikte hat seit der Globalisierungs- und
Internationalisierungsdynamik der Wirtschaft eine besondere Bedeutung
gewonnen. Besonders fiir international titige Unternehmen steigt das Kon-
fliktpotenzial im Umgang mit den lokalen Kulturen an.

Der Konflikt entsteht vor allem dadurch, dass

e international titige Unternchmen der weltweiten strukturellen Anglei-
chung in der Wirtschaft, z.B. aufgrund der zunehmenden Mobilitit des
Kapitals, des etleichterten und umfassenderen Zugangs zu Informatio-
nen, der Verbilligungen der Transportwege usw., mit einer einheitlichen
Unternehmenspolitik begegnen miissen, um wettbewerbsfihig zu blei-
ben. Dieser Vereinheitlichungstendenz stehen oft ganz anders orien-

316

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

terte kulturelle Wertvorstellungen entgegen (Steinmann/Scherer
1998a: 23f.);

e die Wertvorstellungen, Politiken oder Strategien in den jeweiligen
Kulturen, zumal wenn sie fiir universal verbindlich angesehen werden,
zur Grundlage internationaler Tatigkeiten werden. Auf Seiten der Poli-
tik sind viele Bemithungen staatlicher, aber auch tberstaatlicher Orga-
nisationen zu nennen, welche z.B. die fir universell gehaltenen Men-
schenrechte wie selbstverstindlich weltweit fordern wollen, obwohl
diese von den lokalen Kulturen (vermeintlich) nicht geteilt werden;

e zwischen den Rahmenbedingungen des Mutter- und Gastlandes kultu-
relle und institutionelle Unterschiede vorliegen, die es den Unterneh-
men erlauben, im Gastland Strategien umzusetzen, die im Mutterland
rechtlich nicht realisierbar wiren.

Wegen der ansteigenden Konflikttrichtigkeit auf dem internationalen Markt
beriicksichtigen Unternehmen vermehrt die normativen Dimensionen des
Managements und bemthen sich darum, eine ethisch sensibilisierte Unter-
nehmensfithrung zu etablieren. Freilich weisen die ethischen Ansitze, an
denen sich die Unternehmen orientieren, hiufig das Defizit auf, einseitig
von post-traditionalen Gesellschaften her konzipiert zu sein, was die Un-
ternehmen daran hindert, flexibel und situationsgerecht auf die Verhiltnisse
anderer lokaler Kulturen einzugehen.

Bedeutet das — so kénnte man die ethische Problemlage des interkulturellen
Managements zuspitzen — den Verzicht auf universale Geltungsanspriiche
und damit den Verzicht auf rationale Kritik der jeweiligen lokalen Verhalt-
nisse? Weder die kulturalistische Unternehmensethik noch die transzen-
dentalpragmatische Dialogethik wollen diese Konsequenzen einer von bei-
den cum grano salis geteilten Beschreibung der Problemlage in Kauf neh-
men. Zu einer rationalen Unternehmensethik gehort es, sich kritisch von
den Werten und MalBstdben sowohl der jeweils anderen Gesellschaft als
auch der eigenen distanzieren zu kénnen. Die Frage, vor der beide Ansitze
stehen, lautet demnach: Wie lisst sich ein tragfabiger Weg zwischen den Anspriichen
auf situationsrelative Konkretion normativen Managements und anf universale Geltung
ethischer Orientierungen finden? Anders gefragt: Gibt es eine Einbeit der 1 ernunft, die
der Vielfalt der kulturellen Lebensformen gerecht werden kann?

Steinmann und Scherer unterscheiden zwischen zwel argumentativen Zu-
gangsweisen, einem ,top down-approach®, der gleichsam ein abstraktes
Theorienetz tber die Lebenswelt bzw. kulturelle Praxis legt, und einem
,,bottom up-approach®, der an der lebensweltlichen Praxis ansetzt und aus
ihr leitende Orientierungen gewinnt (Steinmann/Scherer 1998a: 25). Sie
selbst beanspruchen fiir sich ,bottom up®“ vorzugehen. Dieses Vorgehen

zfwu, 1/3 (2000), 313-335 317

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

erlaube es ihnen, auch die Unterstellungen vermeintlich kulturinvarianter
Bedingungen der Méglichkeit von Verstindigung, wie sie die Transzen-
dentalpragmatik aufzuweisen trachtet, selbst noch einmal zu hinterfragen
(Steinmann/Scherer 1998a: 47f.). Denn nicht der ,,Modus des Aufsuchens“
von universalen Bedingungen in der Sprache, sondern der ,,Modus der
Herstellung einer Wortgemeinsamkeit, die an eine gemeinsame Lebenspraxis
ankniipfen soll“ (ebd.) kénne beide Aspekte — Universalismus und Kon-
textsensitivitdt — miteinander vereinigen.

3.1 Kulturalistische Kritik der transzendentalpragmatischen Posi-
tion

Steinmann und Scherer sehen in der von der transzendentalpragmatischen
Diskursethik beanspruchten absoluten Verbindlichkeit des sogenannten
Diskursgrundsatzes und seiner rein philosophischen Begriindung durch
Argumentationsreflexion ein charakteristisches Beispiel fiir einen ,,top
down-approach®. Weil die Transzendentalpragmatiker ein universal gulti-
ges, kulturinvariantes Verstindnis grundlegender Argumentationsregeln
unterstellen, meinen sie, interkulturelle Konflikte schon »or Eintritt in einen
realen Diskurs mit den Vertretern einer anderen Kultur im Prinzip 16sen zu
kénnen. Demgegentiber ist geltend zu machen, dass der Argumentations-
begriff selbst zum Streitgegenstand geworden sei bzw. werden kénne. Die
Steinmannsche Kritik an der Apel-Béhler-Schule stiitzt sich folglich auf
zwel zentrale, miteinander zusammenhingende, Argumente:

Die AuBlerkraftsetzung des kritisch-rationalistischen Fallibilismusprinzips in
Bezug auf konstitutive formale Regeln der Argumentation, die die trans-
zendentalpragmatische Diskursethik propagiert, verwickele diese in einen
Widerspruch zu ihren eigenen Grundannahmen. Hinter die Einsicht in die
pragmatische Wende — und damit in die prinzipielle Wandelbarkeit aller
Verstindnisse, auch des Verstindnisses des Begriffs der Argumentation —
konne die Transzendentalpragmatik nicht zurtickgehen.

Das Uberspringen dieser Einsicht verleite die Transzendentalpragmatik zu
einer ,,partialpragmatischen® Vorgehensweise. U.a. Lueken habe hervorge-
hoben, dass die transzendentalpragmatische Diskursethik ein typisches
Beispiel fiir eine theoretisch-analytische Zugangsweise darstelle, die ihrem
Untersuchungsgegenstand — z.B. kulturellen Praktiken des Argumentierens
— ,top down®, ,;aus der Perspektive entwickelter Theorien Gber (abstrakte)
Gegenstinde®, formale Regeln aufzwinge. ,,Ist es”, so fragen Steinmann
und Scherer mit Gethmann, ,,nicht gleichsam ein rationalistischer Irrtum
der Transzendentalpragmatik zu glauben, man kénne universelle Regeln des
Argumentierens analytisch gewinnen, ohne auf die praktische Kultur des

318

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

Argumentierens einen, wie Kambartel es nennt, ,strengen Bezug® zu neh-
men? (Steinmann/Scherer 1998a: 55)

3.2 Die kulturalistische Position

Der vermeintliche rationalistische Irrtum lasse sich durch eine ,,fundamen-
talpragmatische® Zugangsweise vermeiden, nimlich durch das konsequente
Ankniipfen aller theoretischen Bemithungen an die kulturelle Handlungs-
praxis. Unter dieser Perspektive zeige sich: In post-traditionalen Gesell-
schaften liegt eine grundlegende Disposition vor, praktisches Bemiihen,
auch argumentatives Bemiihen, unter die Zielidee der friedlichen Konflikt-
l16sung zu stellen. Diese Kompetenz des Vernunftgebrauchs ist nicht tber
ein formales Kriterium bestimmbar, sondern nur im praktischen Vernunft-
gebrauch selbst, in der in eine kulturelle Praxis eingebetteten Performanz
des Vernunftgebrauchs, zu etlernen. Gliicklicherweise enthilt unsere okzi-
dentale Kultur schon universale Ziige, wie Unparteilichkeit oder Anerken-
nung der anderen, welche mit der Diskurstheorie durchaus tibereinstim-
men. Wir lernen daher gewissermallen den Universalismus bzw. eine auf die
Uberwindung des Partikularismus zielende transsubjektive Orientierung,
wenn wir uns in die kulturellen Praktiken einiiben.

Auf dieser Grundlage skizziert Steinmann als harten Problemfall des inter-
kulturellen Managements die Differenzsituation des Aufeinandertreffens
von traditionalen und post-traditionalen Gesellschaften. Hier sind die je-
weiligen Lebens-, Argumentations- und Gesetzgebungspraxen zu unter-
schiedlich, um als Basis zur Explikation eines gemeinsamen Vernunftver-
stindnisses dienen zu kénnen. Anstatt eine vermeintliche universale Ver-
nunftorientierung aus dem Ideenhimmel hervorzuzaubern (so wohl der
Vorwurf gegen die Transzendentalpragmatik), gelte es nun, Vertriglichkeit
zwischen den Parteien erst noch hergustellen. Im Anschluss an Wohlrapp
wird den Angehérigen der post-traditionalen Kulturen ein dreistufiger Pro-
zess ,,kommunikativer Kulturintegration® vorgeschlagen, der in eine Inter-
aktion ,,wechselseitigen Lernens® einmtinden solle.

In einem ersten Schritt geht es um die Offenheit gegeniiber dem bloB3en
,,Erlebnis des Fremden®.

Die Fremdheitsetlebnisse sollen dann in einem zweiten Schritt reflektiert
werden.

In einem dritten Schritt schlieBlich soll versucht werden, ,,Vertriglichkeit*
herzustellen, indem man in der praktischen Argumentation die gelebten
Eigenarten zur Disposition stellt, sich um des Friedens Willen in Distanz zu
ihnen bringt — und zwar, wie Steinmann und Scherer ausdriicklich betonen,

zfwu, 1/3 (2000), 313-335 319

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

,im Zweifel auch zu Freiheit, unverbriichlichen Menschen- oder Individu-
alrechten® (Steinmann/Scherer 1998a: 63).

4. Die Antwort der transzendentalpragmatischen Diskursethik

Nach dieser Zusammenfassung der wesentlichen Kritikpunkte Steinmanns
an der transzendentalpragmatischen Argumentationsweise wollen wir nun
in vier Schritten erszens die Gemeinsamkeiten zwischen den dem Augen-
schein nach eng miteinander verwandten Ansitzen hervorheben, zweitens
die kritischen Punkte des kulturalistischen Ansatzes diskutieren, drittens
dessen Einwinde gegen die transzendentalpragmatische Diskursethik zu
widerlegen versuchen und wiertens das Grundgeriist einer transzendental-
pragmatischen Ethik des interkulturellen Managements vorstellen.

4.1 Gemeinsamkeiten

Die Gemeinsamkeiten liegen zunichst in den intendierten Zielen beider
Zugangsweisen: Widerlegung des Relativismus und Aufweis der Moglich-
keit universalistischer Orientierungen, und zwar auf eine Weise, die den
Angehérigen anderer Gesellschaften mit ihren fremdartigen kulturellen
Praxen nicht unreflektiert die eigenen (westlichen) Wertmal3stibe aufnétigt.
Des weiteren soll die universalistische Position so realisiert werden konnen,
dass eine rigorose Anwendung ihrer allgemeinen Orientierungen vermieden
wird. Beide Ansitze legen Wert darauf, dass eine situationsgerechte und
kontextsensitive Ubertragung auf die interkulturellen Probleme vor Ort
moglich ist. Aus dem Ewntweder Universalismus oder Kontextualismus soll ein
Sowob! als anch werden. SchlieBllich lehnen beide einen ,,top down-approach®
ab.? Denn die beiderseits reklamierte Einsicht in die pragmatisch-
hermeneutische Wende der Philosophie verbietet eine Grundlegung der
Ethik im Ausgang von abstrakten Prinzipien, die nicht in einer lebensweltli-
chen (Rede-)Praxis griinden.

In inhaltlicher Hinsicht kommen sich die Positionen in ihrer Auszeichnung
des Dialogs zur Bewiltigung ethischer Konfliktlagen nahe. Beide Positio-
nen sind sich darin einig, dass eine moderne, metakonventionelle Ethik
nicht mehr auf die etablierten Werte einer jeweiligen Lebensform gegriindet
werden darf, sondern ihre Gehalte entweder aus der Reflexion auf die Dia-
logpraxis oder in der dialogischen Argumentation selbst ermitteln muss.

Es liegt nicht zuletzt an diesen Gemeinsamkeiten, dass der Diskurs zwi-
schen den beiden Ansitzen in jingster Zeit so spannungsreich gefthrt
worden ist. Die beiden Ansitze sind — anders als Steinmann und Scherer
beteuern (Steinmann/Scherer 1998a: 66) — Konkurrenzunternehmen. Sie
suchen nicht ,,eine andere Frage zu beantworten” sondern wetteifern um

320

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

die richtige Lésung des Grundlagen- und des Anwendungsproblems etwa
bei interkulturellen Konfliktlagen innerhalb eines globalisierten Marktes.!0

4.2 Transzendentalpragmatische Kritik der kulturalistischen Unter-
nehmensethik des interkulturellen Managements

Die ersten Konterziige komplizieren die Argumentationsstellung, indem sie
einige argumentationslogische Unterscheidungen einfithren. Hierzu gehort
in erster Linie die Unterscheidung von Genese und Geltung. Wenn man zwischen
der Entstehungsgeschichte der Vernunft und ihrer Geltung unterscheidet,
kann man in zweierlei Richtungen argumentieren. Man kann einerseits fir
einen unauflgslichen Zusammenhang von Genese und Geltung argumen-
tieren und damit die geschichtliche Faktizitit der Lebensformen als die
uniiberschreitbare Sinngrenze der Vernunft zu bestimmen versuchen. An-
dererseits kann man die geschichts- und kulturtranszendierenden regulativen
Ideen explizieren, die man notwendig in Anspruch nimmt, wenn man mittels
einer geschichtlichen Sprache Geltungsanspriiche dulert, die in kritische
Distanz zur geschichtlichen Realitit treten.

Eine Vermengung von Genese und Geltung liegt unseres Erachtens der kultura-
listischen Position in der Steinmann-Schererschen Prigung zugrunde. Soll
man, so fragen sie, ,,geeignete Losungshinweise in universellen Vernunft-
kriterien suchen, oder (sicl) ist nicht vielmehr das Verstindnis von Vernunft
selbst schon kulturell geprigt™ (Steinmann/Scherer 1998: 9)? Damit setzen
sie stillschweigend voraus, dass man die universelle Geltung von Vernunft-
kriterien #ur dann beanspruchen diirfte, wenn das Verstindnis von Vernunft
nicht aus seiner kulturellen Genese hervorgehen wiirde. Insofern diese Un-
terstellung mit einem Totalititsanspruch behaftet ist (es kann tberhaupt
keine universelle Geltung von Kriterien einer kulturell situierten Vernunft
geben), ist sie nicht haltbar: Wenn sie ihren Totalititsanspruch aufrecht
erhilt, negiert sie sich selbst, indem sie gerade die Unmdoglichkeit von Tota-
litdtsanspriichen propagiert. Hier wiirde nur ein Riickzug in die Relativie-
rung der Unterstellung helfen, womit wiederum die prinzipielle Moglichkeit
universeller Vernunftkriterien in Form von regulativen Ideen zugestanden
werden miisste. Es miisste z.B. zugestanden werden, dass ihre eigene
These, die sie in den Diskurs einbringen, einem Geltungsvorbehalt der
folgenden Form unterstellt werden muss: Meine These gilt nur, wenn sie
von allen Argumentationspartnern in einem wnbegrengten Diskurs, aus dem
niemand ausgeschlossen werden darf, zwanglos akzeptiert werden konnte.
Wie immer kulturgebunden die Vernunft ist, diese Einsicht ldsst sich nur um
den Preis der Selbstzerstorung des eigenen Vernunftgebrauchs kulturell
relativieren, ndmlich z.B. auch in folgender selbstwiderspriichlicher Form:

zfwu, 1/3 (2000), 313-335 321

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

Meine These gilt, wenn sie sich (nur) als Resultat eines fak#ischen interkultu-
rellen Diskurses ergibt.

Steinmann verdringt diese Problemlage, indem er meint, den Aufiveis eines
universellen Vernunftgehalts durch dessen Herstellung ersetzen zu kénnen.
Wir halten die vorgeschlagene Herstellungsperspektive durchaus fir sinn-
voll und in vielen Fillen fiir hilfreich und niitzlich, um ein breiteres Einver-
stindnis zu erzielen, wir bestreiten jedoch, dass es sich hierbei um eine
antirelativistische Konzeption handelt. Was erreicht wird, ist lediglich eine
Abschwdchung der Folgen des Kulturrelativismus, die ja in der Regel um so
weniger durchschlagen, als man sich auf gemeinsame Standards einigt.
Mehr wird auch nicht bei den Positionen von Gergen, Velasquez, Bird und
Wieland erreicht, die Steinmann und Scherer in ihrem Epilog (Stein-
mann/Scherer 1998b: 409ff.) anfithren, um zu belegen, ,,wohin sich die
Diskussionen um die internationale Unternehmensethik derzeit entwickelt®.

Zu der Vermengung von Genese und Geltung gesellt sich die Vermengung
von Universalisierbarkeit einerseits und Universalisierung bzw. Generalisiernng
andererseits. Das zeigt sich insbesondere in Steinmanns Aufnahme des
Wohlrappschen Vorschlags, den ethischen Universalismus durch einen
gleichsam  genetischen Universalismus zu ersetzen. Im Konflikt miteinander
stehende Parteien aus unterschiedlichen Kulturen sollten der Konfliktls-
sung nicht einfach ihre jeweils eigenen, fiir universal gehaltenen, morali-
schen (Vertriglichkeits-)Standards zugrunde legen, sondern im Verstindi-
gungsgesprich fur alle ,,vertrigliche® moralische Standards erst entwickeln.
Damit ,,der Friede zwischen den Kulturen® (Steinmann/Scherer 1998a: 51)
erreicht werden kann, miisse jede Partei bereit sein, die Standards der eige-
nen Lebensweise ,,zur Ginze* zur Disposition zu stellen.

Steinmann und Wohlrapp sehen nicht, dass mégliche Zustinde von ,,Ver-
traglichkeit” oder ,,Frieden® nichts tber die Gultigkeit der moralischen
Standards aussagen, auf die man sich hierbei geeinigt hat. Das kann man
sich durch ein Gedankenexperiment“ klarmachen: Nehmen wir an, die
gesamte Menschheit hitte im Vertrauen darauf, dass der wissenschaftliche
Fortschritt Méglichkeiten zur ErschlieBung neuer Energiequellen er6ffnen
werde, Einigung dartiber erzielt, dem Wirtschaftswachstum Prioritit vor
der Erhaltung der Naturressourcen cinzurdumen.”” Wire diese allgemeine
Handlungsorientierung deshalb — aufgrund der Herstellung eines faktischen
Konsenses — moralisch gerechtfertigt? Offenbar nicht. Vielmehr verbirgt
das Vorliegen oder Herstellen einer faktischen Ubereinkunft (das betrife
auch die Einigung auf die Gegenthese, der Erhaltung der Naturressourcen
Prioritit einzurdumen) nicht die Erkenntnis ihrer moralischen Legitimitit.
Dieses Gedankenexperiment zeigt, dass moralische Urteile nur unter Be-
zugnahme auf universal giiltige Prinzipien moglich sind — in diesem Fall

322

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

unter Bezugnahme auf das Prinzip, die Vernichtung der Lebensgrundlagen
der zukinftigen Generationen nicht zu riskieren.

Ein dhnlicher Kategorienfehler unterlduft den Kulturalisten auch bei der
Bestimmung des Verhiltnisses von Motivations- und Geltungsebene. Der me-
thodische Konstruktivismus leidet daran, dass er - wie etwa Paul Lorenzen
(Steinmann/Scherer 1998a: 561f.) - die 1erbindlichkeit der Friedensnorm von
der Motipation der Birger, Frieden anzustreben, abhingig macht. Die Be-
grindungslage verbessert sich fiir den Konstruktivismus nicht, wenn diese
Motivation auf eine faktische Einsicht gestitzt wird, d.h. wenn der Wille zum
Frieden ,,als eine langfristige Disposition” aufgefasst wird, ,,die sich auf
Einsicht stitzt, dass Friede als Ausdruck einer gelungenen Lebenspraxis
anzusehen ist (Steinmann/Scherer 1998b: 4006). Dieses Konzept scheint
zudem ein idealistisches Bild der Lebenswelt zu zeichnen.

Steinmanns idealismustrichtige Grundkonzeption, der man gern eine Prise
der realistischen, die Eigengesetzlichkeit systemischer Prozesse betonenden,
Homannschen Wirtschaftsethik beimischen mdchte, schligt auf konkrete
Vorschlige zur Orientierung unternehmerischen Handelns durch. Unter
Hinweis auf die Einsicht als alleinigen Spender von Orientierungskraft zieht
er unseres Erachtens den vorschnellen Schluss, dass es einzig Selbstverpflich-
tungen sein koénnten, die den Anknilpfungspunkt der Unternehmensethik
darstellen (Steinmann/Lohr 1994: 114ff. und Steinmann/Schreyogg 1999:
109). Wir mochten hieran nicht kritisieren, dass eine Einsicht Quelle von
Orientierungskraft ist, sondern lediglich die auf dieser Annahme basierende
Engfihrung unternehmensethischer Forderungen auf Selbstverpflichtun-
gen. Was tun, wenn die ,,Tragfihigkeit der Griinde® von verschiedenen
Unternehmen unterschiedlich bewertet wird? Was tun, wenn infolgedessen
Unternehmen A eine Selbstverpflichtung eingeht, wihrend Unternehmen B
dies unterldsst? Eine orientierungsfihige Unternehmensethik muss offenbar
die Frage nach einer fiir a/le einsichtigen moralischen Orientierung stellen,
die auch das Unternehmen noch bindet, das sich faktisch nicht auf eine
Selbstverpflichtung einlidsst. Verbindlichkeit und Motivation stehen nicht in
einem unmittelbaren Bezug zueinander.

Das zeigt einmal mehr: Bevor man an faktische Losungsschritte (Umset-
zung) zur Bewiltigung interkultureller Konflikte geht, bedarf es einer vor-
herigen verbindlichen Orientierung, die — tiber konkrete Diskurse vermittelt
- eine Einsicht in die notwendigen, somit kulturinvarianten, Bedingungen
von Verstindigung, die jeder gewinnen kann, der sich reflexiv auf seine
eigene Redepraxis bezieht, voraussetzt, um als verbindlich zu gelten. Weil
Steinmann diese Ebenen nicht geniigend auseinanderhilt, kommt er zu der
kurzschlissigen Kritik an der Diskursethik, diese wiirde im Aufweis univer-
saler Bedingungen schon die gelingende Problemldsung vor Ort erblicken.

zfwu, 1/3 (2000), 313-335 323

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

Ein Hauptmotiv dafiir, dass sich bei den Kulturalisten der Verdacht eines
schleichenden Kulturimperialismus universalistischer Prinzipienethiken
hilt, liegt in ihrer tiefen Skepsis gegeniiber Ansitzen, die - wie Steinmann
und Scherer sagen (vgl. Steinmann/Scherer 1998a: 25, 68 und 72) - ,,top
down® vorgehen. Der ,bottom —up-approach®, den die Kulturalisten fir
sich beanspruchen, ist durch die methodische Regel gekennzeichnet, Ver-
nunftrekonstruktionen auf die konkreten Problemsituationen innerhalb der
Kultur beziehen zu sollen. Es gehe darum, ,,die grammatischen Tafsachen™
des Gebrauchs von ,vernlnftig® und ,rational® festzustellen (Kambartel
1998: 101). Wir halten diese Vorgehensweise fiir berechtigt und — im Sinne
der pragmatischen Wende — fiir ein angemessenes Verfahren zur Abwei-
sung theoretischer Uberlagerungen der Lebenswelt, freilich unter der ein-
schrinkenden Bedingung, dass sie eine konsequent reflexive Finstellung nicht
ausklammert. Letzteres scheint nun aber im Falle von Kambartel, auf des-
sen Praxeologie sich Steinmann beruft, vorzuliegen.

Es liegt nahe, an Kambartels ,,strengem® Kulturalismus zu kritisieren, dass
er deskriptiv verfahre und daher nicht in der Lage sei, ,verntnftig® und
,srational® einen normativen Sinn zu geben (vgl. Rihme 1998: 197ff, bes.
201). Dagegen hat sich Kambartel zur Wehr gesetzt, indem er dieser Inter-
pretation eine ,,kultursoziologische Perspektive® vorwirft (Kambartel 1998:
213). Man dirfe dem ,,praxeologischen® Kulturbegriff, der sich auf die in
einer Kultur praktisch eingeiibten normativen Vernunftorientierungen be-
ziehe, eine kultursoziologische Wortbedeutung nicht einfach iberstiilpen,
um darauf dann den Verdacht einer partikularistischen Perspektive zu
griinden. Der praxeologische Kulturbegriff lasse sich ,,auf einen universa-
listischen Orientierungsrahmen ebenso beziehen, wie sie partikularer Natur
sein kann® (Kambartel 1998: 212).

Wir meinen, dass der Einwand des deskriptiven Fehlschlusses auch beibe-
halten werden kann, wenn ein praxeologischer Kulturbegriff unterstellt
wird. Man kann ndmlich zugestehen, dass das Selbstverstindnis der Teil-
nehmer an einer verniinftigen Lebensform an die faktische Anerkennung
normativer Kriterien gebunden ist, und dennoch den Einwand einer deskripti-
ven Verfahrensweise bei deren Rekonstruktion erheben. Kambartel unter-
lauft ein Fehlschluss, der fiir die kulturalistische Position insgesamt cha-
rakteristisch ist. Er besteht in der Annahme, dass die Rekonstruktion, die
Normatives — die in einer Lebenswelt eingetibten und daher faktisch aner-
kannten moralischen Standards — rekonstruiert, sich deshalb selbst als nor-
matiy verstehen dirfe. Man kann jedoch nicht ohne weiteres von der Eigen-
art des thematisierten Gegenstandes auf die Eigenart der Thematisierungs-
weise schlieBen. Um seiner Rekonstruktion einen normativen Sinn zu ver-
leihen, miisste Kambartel eine regulative Uberschreitungsperspektive des

324

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

etablierten Moralbewusstseins einnehmen kénnen. Dazu ist sie aufgrund
der behaupteten Gebundenheit jeder Vernunftrekonstruktion an die Be-
zugnahme auf die in der jeweiligen Kultur eingeiibte Vernunftpraxis nicht
in der Lage. Daraus folgt: Obwohl die Kulturalisten durch die Rekonstruk-
tion faktisch etablierter Universalititsanspriiche die Uberwindung des Relativis-
mus leisten zu kénnen vorgeben, bleiben sie wegen der selbst auferlegten
Beschrinkung auf die normativen Tatsachen in den jeweiligen Lebenswel-
ten einer kulturalistischen Binnenperspektive verhaftet. Den Ausbruch aus
dieser Binnenperspektive, den Steinmann und Kambartel fraglos beabsich-
tigen, kbnnen sie daher nicht durch eine Begriindung, sondern nur durch eine
Entscheidung motivieren.

Diese Einwinde basieren im Grunde allesamt auf einem grundlegenderen
Einwand, dem einer ungerechtfertigten Verabsolutierung der #heoretischen
Einstellung (vgl. Bohler 1998: bes. 143-163). Die Kulturalisten scheinen zu
meinen, dass jede wissenschaftliche Untersuchung von einer Distanzierung
des untersuchten Gegenstandes begleitet ist. Aufgrund dieser Distanzierung
sei eine Vergewisserung, die durch keinen Zweifel mehr hintergehbar sei,
also eine Letztbegriindung, unmdglich. Die fiir die theoretische Einstellung
paradigmatische Distangierung von der aktuellen Dialogpraxis ermdglicht es
Kambartel (vgl. Kambartel 1998: 99), auch noch die Geltung des Argu-
ments vom zu vermeidenden performativen Selbstwiderspruch (Vermei-
dung eines Widerspruchs zwischen performativem Teil der Rede und der in
der Rede gemachten Aussage“) zu relativieren, und zwar auch dann, wenn
die Korrektheit dieses Arguments zugegeben wird. Verstricke sich der
skeptische Diskurspartner notwendigerweise in einen performativen
Selbstwiderspruch, so konne er gleichwohl in Rechnung stellen, dass er
prinzipiell dazu in der Lage sei, ,,seine gegenwirtige partikulire Praxis so zu
andern, dass sich kein aktueller Selbstwiderspruch mehr ergibe.

Im Gegenzug verweist die Transzendentalpragmatik darauf, dass auch die
These einer im Einklang mit dem Wandel der Lebenswelten mdoglichen
Verinderung des konstitutiven Handlungswissens vom Argumentieren nur
dann als Argument gegen die Giltigkeit dieses Handlungswissens zihlen
kann, wenn es im Diskurs vorgebracht wird. Daher verstricke sich das Ar-
gument einer vollstindigen Relativierung des Diskurswissens in einen perfor-
mativen Selbstwiderspruch. Unseres Erachtens wiirden Steinmann und
Scherer die pragmatische Selbstwiderspriichlichkeit ihrer Behauptung, ,,dass
sich die Geltungstrage nicht loslésen lisst von Bemithungen, den Prozess
der Bedeutungskonstitution von Worten (insbesondere des Wortes ,,Argu-
mentation®, Verf.) lebenspraktisch zu verankern® (Steinmann/Scherer
1998b: 408), klar werden, wenn sie die Sinnbedingungen dieser, ihrer eige-
nen Behauptung mitbedenken wiirden.

zfwu, 1/3 (2000), 313-335 325

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

Dann wiirde sich z.B. zeigen, dass sie wesentliche Bedeutungselemente des
Wortes ,,Argumentation® (etwa Anerkennung des Satzes vom zuvermei-
denden Widerspruch) nicht an eine zufillige Lebenspraxis binden und da-
her relativieren konnen, weil das nidmlich die aktuelle ,,Praxis des Argu-
mentierens (Steinmann/Scherer 1998b: 404) zerstéren wiirde. '

4.3 Widerlegung der kulturalistischen Einwinde gegen die transzen-
dentalpragmatische Diskursethik

Steinmann und Scherer ihrerseits sehen einen Widerspruch in der transzen-
dentalpragmatischen Argumentation. Mit dem Zugestindnis der Veranke-
rung menschlicher Rede in den Wortverwendungsregeln einer geschichtli-
chen Sprachgemeinschaft wiirde sie notwendig in Widerspruch zu ihrer
Auffassung eines unhintergehbaren Verstindnisses von Argumentation
geraten. Weil die Regeln des Argumentierens erst durch die kulturelle Praxis
des Argumentierens konstituiert (erlernt) werden, sei die Bedeutung von
Argumentieren auf diese (die kulturell etablierte) Praxis notwendig zu rela-
tivieren.

Dagegen mochten wir zwei sinnkritische Einwinde vortragen. Zum einen
nehmen unseres Erachtens die Kulturalisten selbst mit dem Verweis auf die
kulturrelative Bedeutung vom Argumentieren die regulative Idee einer kultur-
invarianten Bedeutung schon in Anspruch. Wie anders sollte man eine
verniinftige Korrektur des Verstindnisses von Argumentation denken konnen,
wenn es nicht zmer schon, d.h. in Form einer universal verbindlichen Ver-
pflichtung, der Korrektur durch Argumente vom Standpunkt anderer (im
Prinzip aller denkbaren, nicht nur zufillig existenten) kultureller Horizonte
— mobgen diese entstanden sein, wie sie wollen — offensteht? (vgl. Rihme
1998 und Bohler 1998) Zum anderen ist darauf hinzuweisen, dass es der
Transzendentalpragmatik vor allem um den Nachweis der Unhintergehbar-
keit von regulativen Ideen geht. Es ist nicht das primire Ziel der transzenden-
talpragmatischen Argumentation, faktisch etablierfe Kriterien der Verniinftig-
keit nachzuweisen; sie setzt also nicht ,eine universelle Kultur des Argu-
mentierens®, die doch im gegenseitigen Lernprozess erst herzustellen wire,
als gegeben voraus. Es gibt keine durch und durch vernunftige Kultur. Wir
sind immer nur auf dem Weg zu einer (lokalen wie globalen) Vernunftkul-
tur. Damit wir aber wissen, auf welche Weise wir vorgehen sollen, um an
ihrer Herstellung mitzuwirken, miissen wir schon Uber ein universales
praktisches Wissen tiber die regulativen Zielideen des Diskurses, z.B. der
Verpflichtung zur Bemithung um den argumentativen Konsens, verfligen.

Wenn dies beachtet wird, lassen sich wohl scharfe Vorwiirfe, dass sich die
transzendentalpragmatische Position ,,auf fremde Kulturen nur mit einer
strategischen Hinstellung einlief3e, diese schrittweise und situationsgerecht

326

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

zur Vernunft zu bringen®, und daher meine, ,,von fremden Kulturen zu
lernen [sei] nur insoweit notwendig, wie das erworbene Wissen fiir den
Prozess der Belehrung fremder Kulturen dienlich ist (Steinmann/Scherer
1998a: 66), nicht mehr aufrecht erhalten. Wir glauben sogar, dass die
Steinmannsche Auffassung des ethisch legitimen interkulturellen Manage-
ments besser von der transzendentalpragmatischen Diskursethik gestiitzt
werden kann, wenn sie ihre abso/ute Fallibilititsthese (in der Form: Alles
lisst sich prinzipiell geltungslogisch einklammern) aufgibt.

Die Transzendentalpragmatik fordert eine konsequent reflexive Einstellung,
die auf die Sinnvoraussetzungen der eigenen akfuellen Redepraxis reflektiert.
Die Dialogpartner werden mit Behauptungen konfrontiert, deren Geltung
sie nicht bestreiten kénnen, wenn ihre aktuelle Geltungsbestreitung als Teil
einer dialogischen Praxis, der fir andere als Geltungsbestreitung verstind-
lich ist, gelingen soll."” Eine solche Behauptung koénnte z.B. die unbedingte
Verpflichtung enthalten, alle anderen Diskurspartner als gleichberechtigt
anzuerkennen. Es scheint nicht moglich, die absolute Geltung dieser Dis-
kursnorm zu bestreiten, ohne sich als verstindlicher Dialogpartner aus dem
Diskurs herauszuziehen. Die Kulturalisten versuchen es dennoch, um ihre
absolute Fallibilititsthese (die sie offenbar mit der Vorstellung einer best-
méglichen toleranten Haltung verbinden) nicht aufgeben zu mussen.

Mit Gethmann weisen sie auf ein vermeintliches praxeologisches Defizit
der diskursethischen Reflexion hin. Indem die Diskursethiker fir die Be-
grindung vermeintlich universeller Regeln des Argumentierens ,auf die
praktische Kultur des Argumentierens® keinen ,,strengen Bezug® nehmen,
missten sie die Regeln des Argumentierens ,analytisch® zu gewinnen ver-
suchen. Diese Praxisferne eines vermeintlichen ,,top-down-approachs®
bedeutet, so lieBe sich erginzen, dass sie keine wirkliche synthetische Er-
kenntnis erzielen, sondern als Erkenntnis lediglich ausgeben, was sie zuvor
in den Argumentationsbegriff hineingelegt haben. Die Begriindung sei zir-
kuldr.

Es geht im reflexiven Diskurs jedoch nicht um eine Klirung der blof3 for-
malen Aspekte des Argumentationsbegriffs, sondern um die Aufdeckung der
notwendigen Sinnbedingungen der Argumentationspmxz‘x.m Die Transzen-
dentalpragmatik beansprucht fiir sich, mit der Praxeologie in einem viel
strengeren Sinne ernst zu machen als Kambartel. Dieser ndmlich klammert
die Reflexion auf die aktuelle ,,praktische inhaltliche Lebenserfahrung®, jene,
die das aktuelle Argumentieren begleitet, systematisch aus. Die Transzen-
dentalpragmatik hingegen legt darauf das Hauptgewicht. Wegen dieses
strikten Reflexionsbezuges auf die aktuelle Argumentationspraxis lief3e sich
daher mit gutem Recht behaupten, dass der ,bottom-up-approach®, das
Ansetzen an der unmittelbaren Praxis unter Verzicht auf theoretische Dis-

zfwu, 1/3 (2000), 313-335 327

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

tanzierung von dieser Praxis, eher fir die Transzendentalpragmatik kenn-
zeichnend ist, wihrend der praxeologische Kulturalismus aufgrund seiner
Distanzierung vom aktuellen Argumentationshandeln eine — wenngleich
schwache — Tendenz zum ,,top-down-approach® aufweist.'’

4.4 Der transzendentalpragmatische Ansatz

Fir die transzendentalpragmatische Diskursethik und die von ihr begriin-
dete universalistische Orientierung ist die Anerkennung zweier regulativer
Ideen entscheidend. Die eine macht die Giltigkeit von Argumenten (unge-
achtet dessen, aus welchem kulturellen Kontext sie vorgetragen werden)
davon abhingig, dass diese Gegenargumenten standhalten kénnten, die in
kommunikativer (statt z.B. in strategischer) Finstellung vorgetragen werden;
die andere regulative Idee enthilt die Bedingung, dass die Beanspruchung
von Giltigkeit fir die eigenen Argumente keime Einschrinfung der Argu-
mentation anderer oder ein einseitiges Belehren duldet, man also jederzeit
bereits sein sollte, die eigenen Argumente den Falsifikationsversuchen der
anderen auszusetzen, d.h. von thnen zu lernen.

Der Unterschied zum praxeologischen Kulturalismus besteht hier nicht
darin, dass dieser anderes fordert, sondern dass er eine Distanzierung von
diesen regulativen Ideen nicht per se fiir ungerechtfertigt hilt und daher im
interkulturellen Konfliktfall den Trigern einer entsprechenden universalisti-
schen Gesinnung emptfiehlt, nicht auf ihrer Anerkennung zu beharren, viel-
mehr den Weg zur Akzeptanz dieser Vorstellungen ,,offenzuhalten®.

Nun glauben auch wir, dass es hin und wieder — im Einzelfall — notwendig
sein kann, auch in Bezug auf die Grundlagenproblematik eine Gesprichs-
fihrung zu wihlen, die es dem Gegentber leichter macht, die vorgetrage-
nen Argumente iberhaupt zur Kenntnis zu nehmen und verninftig abzu-
wigen, aber dies kann unseres Erachtens nichts an der unhintergehbaren
Giltigkeit dieser regulativen Ideen dndern, da sie nur um den Preis des
pragmatischen Selbstwiderspruchs des Bestreitungsversuchs ,,bestritten®
werden koénnten (bzw. nicht bestritten werden koénnten, weil die Bestrei-
tungspraxis als solche scheitern wiirde). Um die Probleme des interkultu-
rellen Managements weder ohne pragmatistische noch idealistische noch
rigoristische Verkiirzungen bewiltigen zu kénnen, empfehlen wir eine klare
Unterscheidung zwischen Prinzipien- und Realisierungsebene.'®

Weniger strittig, freilich hdufig unbeachtet, ist die Unterscheidung zwischen
Legitimations- bzw. Begriindungsebene des Handelns einerseits und der
Ebene seiner Motivation andererseits. Im praktischen Diskurs muss die
Motivation zur Befolgung einer Handlungsnorm unterschieden werden von der
Begriindung der Verbindlichkeit einer Handlungsnorm. Im moralischen Diskurs

328

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

dirfen Wille und Pflicht, Wollen und Sollen nicht miteinander vermengt
werden.

Hinsichtlich der Realisierung moralischer Prinzipien lassen sich analytisch
zwei faktisch ineinander ubergehende Dimensionen unterscheiden, die
Konkretions- und die Umsetzungsdimension. Eine Konkretion allgemeiner mo-
ralischer Regeln ist notwendig, weil diese die menschliche Praxis nicht un-
mittelbar regulieren kénnen. Sie bediirfen insbesondere einer auf die jewei-
lige Problemsituation bezogenen Interpretation. Der Weg vom Allgemei-
nen zum Konkreten durchliuft hierbei mehrere Konkretionsstufen. An
dem einen Ende des Weges steht die im philosophischen Diskurs (mittels
strikter Diskursreflexion) zu leistende Begriindung eines hochsten morali-
schen Prinzips. An dem anderen Ende steht die {iber konkrete Diskurse, die
von diesem Prinzip angeleitet sind, zu erreichende kontextsensitive An-
wendung des allgemeinen Prinzips auf einen bestimmten Fall. In den kon-
kreten Diskursen muss es vor allem um ein angemessenes Verstindnis der
Handlungsweisen der von einer Entscheidung Betroffenen sowie die Er-
mittlung der ihnen zugrunde liegenden Interessen und Werthaltungen ge-
hen. Auf dieser Grundlage ist dann der Diskurs zu einer begriindeten mo-
ralischen Beurteilung der jeweiligen Handlungsweisen zu fithren, zu einer
Beurteilung allerdings, die unter Fallibilititsvorbehalt stehen muss.

Die Konkretionsdiskurse miissen von Umsetzungsdiskursen flankiert wer-
den. Sollen erstere den Rigorismus einer direkten Unterordnung des Be-
sonderen unter das Allgemeine verhindern, tbernehmen diese die Funk-
tion, den Rigorismus einer idealistischen Uberblendung der Realitit abzu-
wehren. Da wir Verantwortung fir den Erfolg des Moralischen haben, mis-
sen wir Diskurse iiber eine angemessene Umsetzung moralischer Prinzipien
und Normen in der moralisch unvollkommenen Lebenswelt fithren. In
diesen Diskursen sind die moralisch relevanten Folgen unseres Tuns, insbe-
sondere auch des (vom idealistischen Standpunkt aus betrachtet) vorbe-
haltlos ,,moralischen* Handelns selbst mitzubedenken (vgl. Bohler 1998).

5. Schlussbemerkung: Rigoristisches versus situationsbezogenes
Verstindnis des Universalismus

Die vorgetragene Argumentation sollte belegen, dass eine universalistische
Ethik, insofern sie aus der Reflexion auf die Diskurspraxis (einschlieBlich
der aktuellen Diskurspraxis!) hervorgeht, eine — und das diirfte die Be-
triebswirtschaftler und die Unternehmer vor Ort am meisten interessieren —
differenzierte und praktisch verantwortbare Orientierung fiir alltiglich auf-

zfwu, 1/3 (2000), 313-335 329

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

tretende Probleme im interkulturellen Management bieten kann. Daher
treffen die rigoristischen Unterstellungen Steinmanns gegentiber einem
ethischen Universalismus auf diesen Universalismus nicht zu. Das wire frei-
lich im Einzelfall zu zeigen. Hier kbnnen wir es abschlieBend nur an einem
Beispiel, das Steinmann anfihrt, um die Schwichen einer universalistischen
Zugangsweise aufzuzeigen, illustrieren.

Als Beispiel fiir eine unangemessene universalistische Vorgehensweise fiih-
ren Steinmann und Scherer die Firma Levi Strauss & Co an, welche eine
universalistische Strategie vertritt und sich sogar aus dem lukrativen Pro-
duktionsstandort China wegen der dortigen offensichtlichen Missachtung
grundlegender Menschenrechte zurtickzog (vgl. Steinmann/Scherer: 34 ff.).
Levi Strauss & Co. hatte sich vorgenommen, die eigene Unternehmens-
kultur,! ,,die sich sehr stark auch religiésen Traditionen in der Firma selbst
verdankt® (a.a.0.: 36), universell zur Geltung zu bringen — und hierbei we-
der Kompromisse einzugehen noch im Einzelfall entstehende Kosten zu
scheuen.

Hier sehen Steinmann und Scherer ein typisches Beispiel fiir eine universa-
listische ,,Entweder-Oder-Politik®, mit der die Moglichkeit zur aktiven
Gestaltung vor Ort preisgegeben bzw. wesentlich reduziert wird. Die kultu-
ralistische Perspektive hingegen setze — entsprechend dem vorgestellten
Dreischrittverfahren a la Wohlrapp — auf wechselseitige Lernprozesse. Die
Unternehmung sei dann nicht mehr erkiinder westlicher Werte, sondern
wirde als Change-agent in einem offenen Prozess auftreten. Auch wiirde
dieser universalistische Ansatz die interkulturelle Geltung der Menschen-
rechte schlichtweg propagieren, wihrend der kulturalistische sie als das
derzeit einzige Modell, also ohne tiberzeitliche Geltung, fiir die Beantwor-
tung der Frage des friedlichen Zusammenlebens zur Verfiigung stellt.

Deutet man nun diese Stellungnahme unter der Perspektive der transzen-
dentalpragmatischen Diskursethik, so zeigt sich: Mit der diskursethischen
Ebenenunterscheidung zwischen philosophisch-ethischem Diskurs und
konkreten Diskursen (von Apel als ,transzendentale Differenz® bezeich-
net), muss das Vorgehen von Levi Strauss, insofern konkrete Werte einer
Unternehmenskultur schlicht auf alle maglichen situativen 1V erhéltnisse Gbertra-
gen werden, als rigoristisch und idealistisch gekennzeichnet werden. Daraus
folgt nun aber nicht, dass andererseits die Gultigkeit aller universalistischen
Orientierungen, 2.B. aller Menschenrechte und aller Grundverbindlichkeiten, prinzi-
piell in Zweifel gezogen werden kénnen. Insbesondere kénnen nicht diese
Rechte und Pflichten in Zweifel gezogen werden, die Steinmann selbst in
Anspruch nehmen muss, um allen Unternehmen seine kulturalistische Vor-
gehensweise zu empfehlen, z.B. das Toleranzprinzip: ,,Verhalte dich tole-
rant gegeniiber anderen Kulturen, indem Du keine Gewalt u.d. gegen sie

330

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

auslbst, sondern ihren Argumenten, die sie in Bezug auf ihre jeweiligen
Lebens- und Handlungskontexte vorbringen kdnnten, insbesondere im
Konfliktfall zur Sprache verhilfst!” Dieses Prinzip, das ja wohl kaum wie-
derum als rigoristisch zu kennzeichnen ist, kann Uberhaupt nicht mehr
sinnvoll als bloff relativ giltig auch nur gedacht werden. Denn das wiirde die
kulturalistische Intention ebenso zerstéren, wie es performativ selbstwider-
spriichlich wire. Die Vorgehensweise von Levi Strauss & Co wire also
nicht prinzipiell als rigoristisch oder nicht rigoristisch zu kennzeichnen; es
wire vielmehr zu sehen, wo Prinzipien beriihrt werden, die nicht nur kultu-
reller (z.B. religidser) Natur sind, sondern vernunftreflexiv nicht sinnvoll
distanziert werden kénnen.

Freilich besagt das noch keineswegs, dass eine als legitim ausgewiesene
universalistische Orientierung um jeden Preis umgesetzt werden soll. Da —
wie aus der diskursethischen Architektonik hervorgeht — noch eigens Um-
setzungsiiberlegungen bzgl. der konkretisierten universalistischen Orientie-
rungen angestellt werden sollen, kann man und soll man auch die jeweiligen
Macht- und Gewaltverhiltnisse und auch die Selbstbehauptungsinteressen
der eigenen Organisation, fiir die der handelnde Manager in einer Verant-
wortungsrolle steht, mitberticksichtigen. Wir glauben daher, dass die trans-
zendentalpragmatische Diskursethik ein viel differenzierteres Modell anzu-
bieten hat als die Steinmannsche Unternehmensethik, um auch die folgen-
den Forderungen, die Steinmann erhebt, bewusster und verbindlicher zu
erfillen:

e Effizienzgesichtspunkte nicht ungebithrend auszuklammern

e Managementprinzipien auf die jeweiligen Kontexte zu beziehen und
mit den Menschen vor Ort abzustimmen

e Planungs-, Entscheidungs- und Informationsprozesse so zu gestalten,
dass die lokalen Besonderheiten bestméglich eingebracht werden kon-
nen

e  Organisationsstrukturen und Fithrungsstile mit gentigender Sensibilitit
fur die lokalen Besonderheiten zu entwickeln

Steinmann geht in seiner Kritik des Universalismus zu stark von dem Mo-
dell einer direkten Ubertragung universalistischer Orientierungen auf die
jeweilige kulturell geprigte Realitit aus; er differenziert nicht geniigend
zwischen Prinzipien- und Realisierungsebene. Dadurch tbersicht er, dass
die mehrstufig angelegte Diskursethik eine unmittelbare Anwendung des
Diskursgrundsatzes auf die Realitit gerade untersagt.” Wie sollte diese un-
mittelbare Orientierung auch aus dem Diskursgrundsatz, der ein stindiges
und nie erreichbares regulatives Bemiithen enthilt, hervorgehen?

zfwu, 1/3 (2000), 313-335 331

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

Bemiibe Dich darnm, so zu handeln, dass fiir die Berechtignng Deiner Handlungsweise
in einem ernsthaft gefithrten, rein verstandigungsorientierten, unbegrengten argumentati-
ven Diskurs Konsens erzielt werden wiirde!

6

Vgl. dazu die Diskussionsbinde der Berliner Forschungs- und Herausgebergruppe
,»Ethik und Wirtschaft im Dialog™ (EWD). Bohler/Stitzel (2000) und Harpes/Kuhlmann
(1997).

Mit Ulrichs Ansatz einer integrativen Wirtschaftsethik werden wir uns an anderer Stelle
auseinandersetzen.

Allerdings tbersicht Ulrich die Pointe der diskursethischen Reflexion, ,,wenn er das
Besondere der Diskursethik lediglich darin erblickt, dafl sie ,zwar nicht die einzig
mogliche, aber die [...] elaborierteste Form der Explikation des moral point of view
dar(stellt), die [..] alteren Explikationen des Moralstandpunkts (z.B. jener Kants)
iberlegen ist.” Daher zihlt er dltere Explikationen des Moralstandpunkts wie die, auf
anthropologische Annahmen gestiitzte, Theorie der moralischen Gefithle von Adam
Smith zu den Ansitzen, die in einer Linie mit der Diskursethik stiinden.” (Ulrich 1998:
37f)

Vgl. hierzu auch die Ausfihrungen zum Ansatz von Homann/Blome-Drees
(Steinmann/Lohr 1994: 1311f).

Vgl. die Auseinandersetzung mit M. Friedmans Position (Steinmann/Schreyogg 1999:
105, 108£.). Vgl. auch Stitzel 2000.

Damit sind nicht Gemeinschaften gemeint, die ihre traditionellen Bindungen zu negieren
versuchen (ein sinnloser Versuch), sondern Gemeinschaften, die ihre Traditionen kritisch
zu reflektieren vermégen.

Die Betriebswirtschaft ist demnach sowohl technische als auch politische Wissenschaft.
Wir mochten mit unserer Darstellung der Steinmannschen Position keinesfalls
suggerieren, dass wir diese Unterscheidung zwischen traditionalen und post-traditionalen
Kulturen wie iberhaupt die Verwendung des Begriffs ,Kultur® ohne weiteres
akzeptieren. Wie umstritten der Begriff der ,,Kultur und die entsprechenden Theorien
zu interkulturellen Interaktionen bzw. zu interkultureller Verstindigung sein kénnen, hat
Thomas Meyer gezeigt. Insbesondere Theorien, die uns vorschlagen, andere Kulturen als
das ganz Fremde zu denken, verfallen der antiquierten Vorstellung einer méglichen
Abgeschlossenheit jeweiliger Kulturen, die auf ,,Herders Kugeltheorie der vollkommenen
Geschlossenheit kultureller Einheiten® zuriickgeht. Das kann zu extremen Folgerungen
fithren: auf der einen Seite zur These eines unvermeidlichen ,,Kampfes der Kulturen®
(Huntington 1996), auf der anderen Seite zu einer kritiklosen Toleranz der andersartigen
kulturellen (z.B. moralischen) Denkweise. (Vgl. Meyer 2000)

Das ladt nattrlich beide Parteien dazu ein, sich gegenseitig eine solche Zugangsweise zu
unterstellen.

Die jingsten Beitrige aus transzendentalpragmatischer Perspektive sind enthalten in den
beiden gerade erschienenen Binden: Bohler/Stitzel (2000), vgl. da insbesondere die
Beitrage von Bohler, Gronke und Ulrich sowie Apel/Burckhart (2000), vgl. insbesondere
die Beitrige von Apel und Bohler.

Dieses Gedankenexperiment ist nicht charakteristisch fiir die transzendentalpragmatische
Argumentation. Es dient lediglich dazu, eine argumentationslogische Unterscheidung zu
verdeutlichen. Daher ist die diesbeziigliche Kritik Steinmanns und Scherers an ihm
verfehlt (vgl. Steinmann/Scherer 1998b: 405, Anm. 8).

332

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

12

19

20

Dass Steinmann und Scherer dieser Einigung faktisch nicht zustimmen wiirden (ebd.), ist
uns sehr sympathisch. Freilich kann ihre faktische Ablehnung nicht als Widetlegung des
Gedankenexperimentes gelten (wie sie meinen), da der Wohlrappsche genetische
Universalismus  ja  beinhaltet, alle(l) Standards, also auch die eigenen
Zustimmungsneigungen, auszuklammern.

»Die Zweifel an der Verbindlichkeit einer Pflicht zum moralischen Diskurs ergeben sich
einfach daraus, dass wir (...) nicht konsequent am Leitfaden der Sprache denken, sondern
— als wire es Glas — durch das hindurchsehen, was in jeder gesprochenen Sprache
angelegt ist, und was sich in jeder formal vollstindigen AuBerung mit zum Ausdruck
bringt: die reflexive Dialogizitit, die auf Selbstverantwortung im Dialog angelegte
zwiefache Wechselseitigkeit der Rede, welche immer schon Gestalt findet in der
Beziehung zwischen dem einleitenden Sprechakt bzw. performativen Akt (wie ,ich
behaupte Euch gegeniiber?) und dem Aussagegehalt wie auch in der Wechselbeziechung
zwischen einer solchen AuBerung und den Hérern, die darauf ihrerseits mit einer
AuBerung antworten kénnen.

Wenn wir uns einmal nicht verfithren lassen, blo3 eine theoretische oder analytische
Einstellung einzunehmen und iber das wegzusehen, was wir notwendigerweise dialogisch
tun, wenn wir irgendeinen Bedeutungsgehalt zum Ausdruck bringen und etwa eine These
vertreten, dann zeigt sich: wir haben jeweils die Verbindlichkeit des argumentativen
Dialogs schon in Anspruch genommen und kénnen sie gar nicht mehr sinnvoll
bestreiten; infolgedessen sind wir zum Ausfiihren und Durchfiihren des (ja durch unsere
eigene Behauptung eingeleiteten oder fortgesetzten) argumentativen Dialogs verpflichtet.
So kommt es dem Bruch eines Versprechens gleich, welches wir (durch unsere eigene
Behauptung) uns selbst und Anderen gegeben haben, wenn wir etwas behaupten, also
priifbare Geltung dafiir beanspruchen und somit einen argumentativen Dialog erdffnet
haben, aber gleichzeitig wohl etwa die These vertreten, wir seien nicht zum Dialog
verpflichtet (propositionaler Gehalt). (Bohler 2000a: 55)

Wir teilen durchaus den Rekurs auf die ,,Praxis des Argumentierens®. Die Reflexion auf
die Argumentationspraxis — freilich die akzuelle (I) Argumentationspraxis — macht den
Clou der diskurspragmatischen Argumentation aus.

Vgl. hierzu Bohler in Fulinote 13.

Es handelt sich daher nicht um eine analytische sondern synthetische Argumentation.
Pointiert hat Gunnar Skirbekk die Schwachstelle der wittgensteinisch orientierten
Praxeologie, ihre Selbstvergessenheit als Philosophierende herausgehoben: ,,In my view
the case-oriented and potentially contextualist praxeology suffers from a lack of
reflection (...). Philosophizing is also an activity, an activity in which the participants talk
and listen to each other, read and write, in consequence of which arguments and
positions are reconstructed, interpreted, made more precise and evaluated as to their
relevance and strength. Discussion and reflection are also activities which can be
praxeologically described. (...) The philosophical experiences of the undeniability of
certain presuppositions, such as the principle of contradiction (mentioned already in
Aristotle) or of Cartesian cogito, are among the more essential examples.” (Skirbekk
1997: 296).

Vgl. zum Folgenden etwa Gronke 2000b.

Vgl. zum Begriff ,,Unternehmenskultur, welcher selbst noch wertfrei ist, Schreydgg,
Organisation, S. 435-471

Vgl. Béhler 1998, Kap. I11.2.

zfwu, 1/3 (2000), 313-335 333

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

Literaturverzeichnis

Apel, K.-O. (1998): Faktische Anerkennung oder einsehbar notwendige Anerken-
nung? Beruht der Ansatz der transzendentalpragmatischen Diskursethik auf einem
intellektualistischen Fehlschluf3?, in: ders., Auseinandersetzungen, Frankfurt am
Main, S. 221-280. P Apel, K.—O. (2000): Diskursethik als Ethik der Mit-Vet-
antwortung vor den Sachzwingen der Politik, des Rechts und der Marktwirtschaft,
in: Apel, K.-O./ Burckhart, H. (Hrsg.), Prinzip Mitverantwortung. Grundlage fiir
Ethik und Pidagogik, Wiirzburg, S. 69-95. » Boéhler, D. (1998): Dialogbezogene
(Unternehmens-)Ethik versus kulturalistische (Unternchmens-)Strategik. Besteht
eine Pflicht zur universalen Dialogverantwortung?, in: Steinmann, H./ Scherer, A.
G. (Hrsg.) (1998), Zwischen Universalismus und Relativismus, Frankfurt am Main,
S. 126-178. » Boéhler, D. (2000a): Idee und Verbindlichkeit der Zukunftsver-
antwortung: Hans Jonas und die Dialogethik — Perspektiven gegen den Zeitgeist,
in: Bohler, D./Stitzel, M. uw.a. (Hrsg) (2000), Zukunftsverantwortung in det
Marktwirtschaft, Munster, S. 34-69. P Béhler, D. (2000b): Warum moralisch
sein? Die Verbindlichkeit der dialogbezogenen Selbst- und Mit-Verantwortung, in:
Apel, K.-O./Burckhart, H. (Hrsg.) (2000), Prinzip Mitverantwortung. Grundlage
fur Ethik und Pidagogik, Wirzburg, S. 15-68. P Gronke, H. (2000a): Die
,0kologische Krise® und die Verantwortung gegeniiber der Natur. Zu den Grundla-
gen einer okologischen Wirtschaftsethik, in: Bohler, D./Stitzel, M. (Hrsg.) (2000),
Zukunftsverantwortung in der Marktwirtschaft, Munster, S. 159-193. » Gronke,
H. (2000b): Die Orientierungskraft der Diskursethik. Neue Aspekte der Archi-
tektonik der Diskursethik, in: Burckhart, H./Gronke, H./Brune, J.B. (Hrsg.), Die
Idee des Diskurses. Interdisziplinire Anniherungen, Markt Schwaben, S. 15-31.
Harpes, J.-P./ Kuhlmann, W. (Hrsg.) (1997): Zur Relevanz der Diskursethik,
Minster. P Homann, K./Blome-Drees, F. (1992): Wirtschafts- und Unter-
nehmensethik, Gottingen. P Huntington, S. P. (1996): Kampf der Kulturen,
Munchen. P Kambartel, F. (1998): Vernunft: Kritetium oder Kultur? Zur Defi-
nietbarkeit des Verninftigen, in: Steinmann, H./Scherer, A. G. (Hrsg.) (1998),
Zwischen Universalismus und Relativismus, Frankfurt am Main, S. 88-105. P
Meyer, Th. (2000): Globalisicrung und Menschentechte, in: Bohler, D./Stitzel, M.
(Hrsg.) (2000), Zukunftsverantwortung in der Marktwirtschaft, Munster, S. 303-
328. P Rihme, B. (1998): Ethischer Universalismus und interkulturelles Lernen.
Kulturalistische versus transzendentalpragmatische Perspektiven, in: Steinmann,
H./ Scherer, A. G. (Hrsg.) (1998): Zwischen Universalismus und Relativismus,
Frankfurt am Main, S. 191-211. » Schreyogg, G. (1999): Organisation, Wiesba-
den. P Skirbekk, G. (1997): Contextual and Universal Pragmatics, in: Fjelland,
R. w.a. (Hrsg.), Philosophy beyond Borders, Betgen, S. 293-325. P Steinmann,
H./ Léhr, A. (1994): Grundlagen der Unternehmensethik, Stuttgart. P Stein-
mann, H./ Scherer A. G. (Hrsg.) (1998): Zwischen Universalismus und Relat-
vismus, Frankfurt am Main. P Steinmann H./ Scherer A. G. (1998a): Intet-
kulturelles Management zwischen Universalismus und Relativismus. Kritische
Anfragen der Betriebswirtschaftslehre an die Philosophie, in: dies. (1998): Zwi-
schen Universalismus und Relativismus, Frankfurt am Main, S. 23-87. P Stein-

334

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

mann H./ Scherer A. G. (1998b): Epilog. Zugleich eine Stellungnahme zum
Rickblick von Horst Gronke, in: dies. (1998), Zwischen Universalismus und Rela-
tivismus, Frankfurt am Main, S. 402-416. P Steinmann, H./ Schreyégg, G.
(1999): Management, Wiesbaden. P>  Stitzel, M. (2000): Unternechmerische
Handlungsspielriume fiir umweltorientierte Zukunftsverantwortung, in: Bohler,
D./Stitzel, M. (Hrsg.), Zukunftsverantwortung in der Marktwirtschaft, Munstet, S.
392-405. P Ulrich, P. (1998): Unternchmerische Umweltverantwortung aus
diskursethischer Sicht, in: Steinmann, H./ Wagner, G. R. (Hrsg.), Umwelt und
Wirtschaftsethik, Stuttgart, S. 33-47. B Ulrich, P. (2000): Lebensdienliche
Marktwirtschaft und die Zukunftsverantwortung mindiger Wirtschaftsbirger, in:
Bohler, D./Stitzel, M. (Hrsg.), Zukunftsverantwortung in der Marktwittschaft,
Minster, S. 70-84.

Zu den Autoren Horst Gronke, geb. 1955, Studium des
Bauingenieurwesens an der FH
Dipl.-Ing. Dr. phil. Horst Saarbricken, Beruftitigkeit als
Gronke Bauingenieur, Studium der
Hans Jonas-Zentrum am In- llzklllﬂosophie, Sozi;lps;;(]:hollo gi; znd
stitut fir Philosophie der Freien I gemeinen - un crgieichenden
Universitit Berlin 1t§ratu_rxy1ssenschaft an der
Universitit des Saarlandes, M.A. 1990,
Konigin-Tuise-Str. 34 Diss. phil 1996, 1991-1996 wiss. Mitar-
14195 Berlin beiter am Zentralinstitut fur
Tel: ++49-(0)30 838-53332 Fachdidaktiken der FU Berlin, seit
Fas: ++49-(0)30 838-51308 ]lsizl(l?nxmss. Ass. am Phil. Inst. der FU
frrln;eﬂ' gronke@zedat.fu-ber- Verotfentlichungen u.a. zur
' Praktischen Philosophie und Ethik,
insbesondere Diskursethik.
Falk Schmidt
Hans Jonas-Zentrum der FU Falk Schmidt, geb. 1975, Studium der
Berlin Philosophie, Bettiebswittschaftslehre
Koénigin-Luise-Str. 34 und Teilgebiete des Rechts.
14195 Berlin Seit 1998 Tutor am Hans Jonas-Zent-
Tel: ++49-(0)30 838-56308 rum an der FU Berlin. Die Magisterar-
Fax: ++49-(0)30 83851308 beit zu ,Diskursethische Ansitze der
" ) ) Wirtschaftsethik im Vergleich® steht
Email: falk.schmidt@betlin.de vor dem Abschluss.

zfwu, 1/3 (2000), 313-335 335

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



mailto:gronke@zedat.fu-berlin.de
mailto:gronke@zedat.fu-berlin.de
https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313
mailto:gronke@zedat.fu-berlin.de
mailto:gronke@zedat.fu-berlin.de

Kulturalismus als enttauschte Kennerschaft

Korreferat zum Beitrag von Horst Gronke und Falk Schmidt

Die ,geltungslogischen Mittel® der ,,Erlanger Schule® reichten nicht hin, eine
verbindliche universalistische Orientierung fir die Unternehmensethik zu
erreichen. An die Stelle einer Begriindung trete bei den Kulturalisten das
bloBe Bekenntnis zum Universalismus, das zudem mit ,fir ethische
Grundlagendiskurse untauglichen empirischen Hinweisen® unterfiittert
werde. Mit dem Referat dieser Kritik an der kulturalistischen Position Horst
Steinmanns und seiner Mitarbeiter beginnen Horst Gronke und Falk
Schmidt ihre eigene Behandlung (S.2). Es soll im Folgenden gezeigt wer-
den, dass diese Kritik auf mehreren Missverstindnissen beruht, die ein
hinreichendes Verstindnis dieser Position verunméglichen.

Bekenntnis statt Begriindung

Die Unterscheidung von Bekenntnis und Begriindung spielt auf die Unter-
scheidung von Meinung und Wissen (doxa und episteme) an und nimmt
diese sorglos in Anspruch. Strukturiert man die Diskussion von den Prob-
lemen her und nicht von den philosophischen Mitteln, so fillt auf, dass es
gerade die Tatsache ist, dass diese Unterscheidung als Dichotomie fiir das
gemeinsame Handeln nicht mehr tragfihig ist, die zu philosophischer Be-
mithung anst6Bt. Versteht man fernerhin, dass sich diese Unterscheidung
dem Fragenden nicht einfachhin andemonstrieren lisst, dass sich genauer:
der Fragende nicht auf diese Unterscheidung verpflichten ldsst, sondern
sich selbst verpflichten muss, so wird deutlich, dass der Vorwurf, es han-
dele sich bei einer Behandlung des Problems um ein ,blofes Bekenntnis®,
den ,Vorwerfenden® aus der Diskussion herauskatapultiert; er disqualifiziert
sich gleichsam. Statt die Unterscheidung transzendental zu verwenden,
kénnte man einer vorsichtigeren pragmatischen Interpretation folgen, die
aus dem Scheitern der transzendentalen nicht einen Verzicht auf die Unter-
scheidung folgert, sondern sie zur Differenzierung von Dispostionsgraden
nutzt.?!

Empirische Hinweise

Um die Kritik beurteilen zu kénnen, es halte sich bei den Argumenten fiir
das ,Bekenntnis‘ lediglich um empirische Hinweise, muss der Status empiri-
schen Wissens niher untersucht werden. Empirisches Wissen basiert auf
methodischen Normen, die erfillt sein mussen, damit empirische For-
schung ,funktioniert’. Die Erfillung dieser Normen widerfihrt einem. Die
Resultate der darauf basierenden Forschung sind ebenfalls Widerfahrnisse.
Das Widerfahrnis der Durchsetzung methodischer Normen ist die Bedin-

336

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

gung der Moglichkeit empirischer Forschung, darf mit dieser also nicht
verwechselt werden. Diese Rekonstruktion ,transzendentaler Analyse ldsst
sich entsprechend auf die hier in Frage stehende Argumentation anwenden.
Die ,empirischen Hinweise® sind (Selbst-)Vergewisserungen der normativen
Basis, also kritische Reflexion derselben, die jedoch unter dem Vorbehalt
der Selbstverpflichtung der jeweils anderen steht.

Selbstverpflichtung

Die Betonung der expliziten Selbstverpflichtung verdankt sich einer poli-
tisch-philosophischen Grundhaltung, die strukturelle Paternalismen ab-
lehnt. Sie muss sich gegen zwei Kritikversuche zur Wehr setzen. Die dis-
kursontologische Kritik verweist auf die implizite Selbstverpflichtung, die
man durch die Verwendung bestimmter Diskursarten vornimmt. Entschei-
dend fiir die Verwendung dieses Argumentes ist die Prioritit rekonstrukti-
ver Verpflichtung vor expliziter Selbstverpflichtung, die die entsprechende
Position mit einem Paternalismus belastet. Eine andere Art der Kritik ver-
weist darauf, dass derartige individualistische Grundhaltungen an der Tatsa-
che vorbeigehen, dass das sich selbst verpflichtende Individuum, Indivi-
duum nur durch die Anerkennungsverhiltnisse ist, in denen es lebt, und
diese daher als Grundlage fiir Geltungstragen zu behandeln seien. Diese
Kritik jedoch verwechselt Fragen der Konstitution mit Geltungsfragen.
Denn selbst, wenn man die Anerkennungsverhiltnisse als konstitutiv fir
eine Person ansieht, kann man, ohne einem konstitutiven Individualismus
zu verfallen, individuelle Entscheidungen zum Ausgangspunkt von Gel-
tungsfragen machen.??

Genese und Geltung

Die Unterscheidung von genetischen und normativen Argumenten fiihrt
zur Unterscheidung von Genese und Geltung, deren Vermengung dem
kulturalistischen Ansatz attestiert wird. Sie soll hier der Unterscheidung von
Faktizitit und Geltung gegentibergestellt werden. Die Genese stellt einen
Zustand als das Resultat einer Entwicklung dar; sie beschreibt die Konsti-
tution. Diese sollte in der Tat nicht mit Geltung verwechselt bzw. gleichge-
setzt werden. Faktizitit hingegen ist eine weitaus weitreichendere Katego-
rie, die im Sinne der obigen Diskussion auch Geltungskriterien beinhaltet.
Eine ,Vermengung® ist hier unvermeidlich.?? Insofern darf man den Vor-
wurf, die Steinmann-Schule schwiche lediglich die Folgen des Kulturrelati-
vismus ab, als Lob lesen. Im Sinne des eingangs erwihnten problemorien-
tierten Vorgehens besteht die Aufgabe gerade darin, trotz des notwendigen
Rekurses auf die Faktizitit von Geltungskriterien, den argumentativen Zu-
gang zu verfolgen. Man mag das ,Abschwichung des Kulturrelativismus®
nennen.

zfwu, 1/3 (2000), 313-335 337

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

Das Normative der Rekonstruktion des Normativen

Mit der Kritik an Friedrich Kambartel, er verfalle der Versuchung, seine
Rekonstruktion des Normativen normativ tiberzubewerten, haben die Au-
toren einen wunden Punkt seiner Konstruktion getroffen. Dieses Problem
wird jedoch fir die Steinmann-Schule nicht virulent, weil sie auf die ent-
sprechenden problematischen Elemente nicht rekurriert. Im Gegensatz zur
hier kritisierten universalistischen Interpretation des Kambartelschen An-
satzes folgen sie einer kontextualistischen.

Unternebmensethik_fiir Unternebmer

Gronke und Schmidt schlieBen mit der Behauptung, die Diskursethik biete
fir die unternehmerisch Handelnden ein besseres Instrument als der Kultu-
ralismus, weil sie ein viel differenzierteres Modell anzubieten habe. Die
Differenziertheit des Modells ist m.E. eher ein Problem denn ein Vorteil;
gerade die Diskursethik apelscher Provenienz formuliert eine fir den wirt-
schaftlich Handelnden nur schwer handhabbare Vielheit argumentativer
Ebenen. Die schlichte Spiegelung der Diskursethik in die Anwendung im
Rahmen eines zweiten Ethikteiles etwa erleichtert den Zugang nicht. Man
darf daher gespannt sein, ob die Diskursethik den Weg zu den Managern
finden wird. Vielleicht empfiehlt man ihr dort statt der Schaffung neuer
Diskursebenen eine grundlegende Restrukturierung, die in enttiduschter
Kennerschaft vielleicht zu einem kulturalistischen Projekt fiihrt.

2l Vgl. Hanekamp, Gerd (2000) Kulturalistische Bemerkungen zur Wirtschaftsethik. in:
Forum Wirtschaftsethik 8, Heft 1, 14-17.

22 Vgl. Mathias Kaufmann (1999) Aufgeklirte Anarchie, Berlin, S.87f.

23 Vgl. Gerd Hanekamp (1996) Kulturkritik und Postmoderne. In: Dirk Hartmann und
Peter Janich: Methodischer Kulturalismus, Frankfurt a.M.

Dr. Gerd Hanekamp (Bad Nenenahr-Abrweiler)
gerd.hanekamp@dlr.de

338

IP 216.73.2161111, am 12.01.2026, 11:28:33. © Inhak.
Inhalts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

