
zfwu, 1/3 (2000), 313-335  313 

Interkulturelles Management vor dem Problem 
des Universalismus - Ein Beitrag zur unterneh-
mensethischen Diskussion zwischen 
kulturalistischer Beratungsethik und transzen-
dentalpragmatischer Diskursethik 

HORST GRONKE UND FALK SCHMIDT 

Business ethics of intercultural management should be able to achieve both the foundation 
of universally valid principles and their context-sensitive application. This twofold prob-
lem is discussed between the praxeological ethics of deliberation (Steinmann) and the 
transcendental-pragmatic ethics of discourse (Apel/Böhler). Steinmann’s approach lacks 
of logical consistency. He confounds the foundation of universalism with its producing. 
The transcendental-pragmatic discourse ethics offers a more rational concept because it 
starts argumentation consequently “bottom up” – that is strictly reflecting on the present 
practice of argumentation. The universally valid principles uncovered by that procedure 
are the fundamental elements of the architecture of discourse ethics. Differentiating be-
tween several types of discourses – discourses of principles, of concretization and of appli-
cation – the discourse ethics is able to respond flexible on culturally different situations 
without losing universal orientation. 

1. Einleitung 
Wer hat den Königsweg zu einer universalistischen Wirtschafts- und Un-
ternehmensethik gefunden? 
Zu dieser Frage, die im Zeitalter der wirtschaftlichen Globalisierung und 
Internationalisierung noch bedeutsamer geworden ist, stehen im deutsch-
sprachigen Raum derzeit vor allem vier prominente Schulen miteinander in 
der Diskussion. Die primär ordnungspolitisch orientierte Eichstätter Ho-
mann-Schule, die „kulturalistische“ Beratungsethik der Nürnberg-Erlanger 
Steinmann-Schule, die integrative Wirtschaftsethik der St. Galler Ulrich-
Schule und die transzendentalpragmatische Diskursethik der Frankfurt-
Berliner Apel-/Böhler-Schule.1 Während die Homann-Schule den An-
spruch auf universale Orientierung einklammert und sich Fragen der 
Implementation moralischer Intentionen unter den Bedingungen der mo-
dernen Wirtschaft widmet, halten die anderen drei Ansätze am universalen 
Anspruch fest, freilich in unterschiedlicher Weise. 
Wir greifen hier die Debatte der transzendentalpragmatisch begründeten 
Diskursethik Apels und Böhlers mit Steinmanns kulturalistischer Bera-
tungsethik auf.2 Wir nehmen hierbei auf Fragen Bezug, die schon in dem 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


314 

Band „Zwischen Universalismus und Relativismus“ (Steinmann/Scherer 
1998) zum Problemfeld der vernünftigen Orientierung bei Konflikten im 
internationalen Management kontrovers diskutiert worden sind. 
Die „kulturreflexive“ Perspektive der Steinmann-Schule und die „argu-
mentationsreflexive“ Perspektive der Transzendentalpragmatik unterschei-
den sich schon durch ihre jeweiligen Zugangsweisen zum Problem interkultu-
reller Konflikte und durch unterschiedliche Deutungen dieser Zugangswei-
sen. Steinmann und Scherer leiten aus ihrer Deutung der transzendental-
pragmatischen Zugangsweise ein Plus an Konfliktlösungspotenzial ihres 
eigenen „Zugriffs“ für Probleme „an Ort und Stelle“ ab. Anstatt zu fragen, 
„ob es ein universell gültiges Verständnis von Vernunft gibt“, geht es ihnen 
darum, „im konkreten Konfliktfall vernünftige Verhältnisse (wie-
der)herzustellen“, wobei es „eine offene Anschlussfrage“ sei, „inwieweit diese 
Verhältnisse dann universell gelten sollen“ (vgl. Steinmann/Scherer 1998a: 
66f.). 
Die transzendentalpragmatische Diskursethik ihrerseits bezweifelt, dass mit 
den geltungslogischen Mitteln der „Erlanger Schule“ eine verbindliche uni-
versalistische Orientierung für die Unternehmensethik erreicht werden 
kann. Wegen seines Verzichts auf den Aufweis universal gültiger Rechte 
und Pflichten könne Steinmann – etwa auch im Gegensatz zur integrativen 
Wirtschaftsethik Peter Ulrichs3 – die Verpflichtung zur Bemühung um 
gerechte, universal gültige Handlungsweisen und Institutionalisierungen 
nicht begründen. An die Stelle der Begründung trete ein bloßes Bekenntnis zum 
Universalismus – unterfüttert mit für ethische Grundlagendiskurse untaug-
lichen empirischen Hinweisen auf „langfristige, stabile Disposition(en)“ bei 
Menschen, die „schon in einer Kultur der Vernunft“ leben (Stein-
mann/Scherer 1998b: 406). Das geltungslogische Plus, das die transzen-
dentalpragmatische Diskursethik daher für sich verbucht, könne schließlich 
auch das vermeintliche Konkretionsplus der Erlanger wettmachen, wenn 
ausreichend zwischen verschiedenen Diskursebenen, insbesondere der 
Prinzipien- und der Realisierungsebene, unterschieden werde. 
Wir werden zunächst unser Verständnis der Steinmannschen Unterneh-
mensethik in sehr groben Umrissen skizzieren (1). Sodann werden wir die 
Antwortversuche auf die gegenwärtigen Konfliktfälle des interkulturellen 
Managements diskutieren (2). Das dritte Kapitel thematisiert die geltungs-
logische Streitfrage einer universalistischen bzw. relativistischen Begrün-
dung der Unternehmensethik (3). Wir schließen mit Anmerkungen zu Rea-
lisierungsfragen der interkulturellen Unternehmensethik (4). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


zfwu, 1/3 (2000), 313-335  315 

2. Der unternehmensethische Ansatz der Steinmann-Schule 
Steinmann und seine Mitarbeiter (vgl. Steinmann/Löhr 1994) wollen 
Handlungsorientierungen für solche Situationen geben, in denen das 
marktwirtschaftliche Gewinnprinzip zu ethisch problematischen Folgen 
führt. Hierbei ist die unterstellte (und unter Effizienzgesichtspunkten als 
hochplausibel erweisbare) Akzeptanz einer kapitalistischen Wirtschaftsord-
nung, in welcher das Gewinnziel die zentrale Rolle spielt, den Fragen der 
Unternehmensethik vorgelagert (Steimann/Schreyögg 1999: 109). Inner-
halb dieses Rahmens wird Unternehmensethik als Lehre vom richtigen, d.h. 
friedensstiftenden, Handeln der Unternehmensführung in Konfliktfällen 
definiert. Unternehmensethische Probleme ergeben sich vor allem dann, 
wenn sich das formale Gewinnprinzip in seiner materialen Umsetzung vor 
Ort im Hinblick auf den gesellschaftlichen Frieden als problematisch er-
weist. Unternehmen, die auf dem Markt moralisch legitim agieren wollen, 
sind daher im Konfliktfall zur Entwicklung konsensfähiger Strategien ver-
pflichtet. 
Steinmanns Unternehmensethik wird folglich von zwei Säulen getragen: 
Zum einen sind ethische Überlegungen nicht nur auf der Ordnungsebene, 
sondern auch auf der Unternehmensebene dem Gewinnprinzip systema-
tisch vorgeordnet.4 Zum anderen werden hinreichende Handlungsspiel-
räume für die Unternehmen empirisch vorausgesetzt. In klarer Abgrenzung 
zu nationalökonomischen Positionen5 bilden Handlungsspielräume einen 
systematischen Anknüpfungspunkt für eine Unternehmensethik. 
Nach Steinmann ist die Unternehmensethik, neben den klassischen Steue-
rungsmedien des wirtschaftlichen Handelns, Markt und Recht, als dritter 
Mechanismus zu etablieren. Das Gewinnprinzip wird zwar grundsätzlich als 
ethisch legitim akzeptiert, in problematischen Fällen ist jedoch auf eine 
Lösung zugunsten ethischer Gesichtspunkte, des gesellschaftlichen Frie-
dens, hinzuwirken. Es herrscht also ein Über- und Unterordnungsverhält-
nis, welches in Konfliktfällen der ethischen vor der ökonomischen Orien-
tierung den Vorzug gewährt. 
Wie, so ist nun zu fragen, ist Steinmanns These eines Überordnungsver-
hältnisses der Ethik über die Ökonomie im Konfliktfall begründet? Im 
Anschluss an die konstruktive Wissenschaftstheorie bzw. Beratungsethik 
der „Erlanger Schule“ verweist Steinmann darauf, dass ethische Reflexio-
nen stets an lebenspraktische Erfahrungen anknüpfen müssen. Eine zent-
rale Erfahrung unserer Zeit besteht darin, dass wir bzgl. der Richtigkeit 
unseres Handelns immer häufiger in Konflikte geraten. Es handelt sich 
hierbei um Konflikte, die in sogenannten „post-traditionellen“ Gemein-
schaften,6 aufgrund der brüchig gewordenen einheitsstiftenden Werte, ver-
mehrt aufbrechen. In diesen Erfahrungen sind nun gleichsam zwangsläufig 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


316 

Einsichten in den Möglichkeiten der Konfliktbewältigung implizit angelegt. 
In der Rolle von Eltern oder von Bürgern erfahren wir als Glieder moder-
ner Gesellschaften ganz praktisch, was es heißt, Konflikte friedlich beizule-
gen. Jeder, der Frieden schon erfahren hat, „dem solle es nicht schwerfal-
len“, z. B. als Wissenschaftler, eine Ethik der Verständigung mitzutragen 
(Steinmann/Löhr 1994: 72ff.). 
Warum Frieden? Weil das Friedensziel (Bemühung um freien Konsens 
aller, um die „Einsicht in die Richtigkeit vorgetragener Argumente“) 
(Steinmann/Löhr 1994: 73) in post-traditionalen Gesellschaften schon 
etabliert ist und damit z.B. den politischen Wissenschaften (so wie das Effi-
zienzziel bei den technischen Wissenschaften) lebenspraktisch vorgegeben 
ist.7 Geltungslogisch ist also letztlich der lebenspraktisch situierte „Wille der 
Bürger zum Frieden“ (Lorenzen) für die ethische Orientierung ausschlag-
gebend, ein Wille, der auf einer Einsicht fußt, von der man sich „nicht be-
liebig distanzieren“ könne, weil sie „Widerfahrnischarakter“ (Kamlah) habe 
(Steinmann/Scherer 1998b: 405f.). 

3. Konflikte im internationalen Management in der Perspektive der 
Steinmann-Schule 
Bereits in ihren „Grundlagen der Unternehmensethik“ hatten Steinmann 
und Löhr das Problem der interkulturellen Konfliktbewältigung zwischen 
(noch) traditionalen und (schon) post-traditionalen Kulturen8 angesprochen 
und einen möglichen Weg für den angemessenen Umgang mit solchen 
Konflikten angegeben. „Sollte es tatsächlich Kulturen geben, in denen eine 
solche unmittelbar praktische Erfahrung friedlicher Konfliktbewältigung 
bisher nicht gemacht werden konnte“, dann käme es „darauf an, mit solche 
Kulturen in Lernprozesse einzutreten, die es ermöglichen, die Differenzer-
fahrung von friedlicher und gewaltsamer Konfliktlösung selbst zu machen“ 
(Steinmann/Löhr 1994: 72f.). 
Die Thematik interkultureller Konflikte hat seit der Globalisierungs- und 
Internationalisierungsdynamik der Wirtschaft eine besondere Bedeutung 
gewonnen. Besonders für international tätige Unternehmen steigt das Kon-
fliktpotenzial im Umgang mit den lokalen Kulturen an. 
Der Konflikt entsteht vor allem dadurch, dass 
• international tätige Unternehmen der weltweiten strukturellen Anglei-

chung in der Wirtschaft, z.B. aufgrund der zunehmenden Mobilität des 
Kapitals, des erleichterten und umfassenderen Zugangs zu Informatio-
nen, der Verbilligungen der Transportwege usw., mit einer einheitlichen 
Unternehmenspolitik begegnen müssen, um wettbewerbsfähig zu blei-
ben. Dieser Vereinheitlichungstendenz stehen oft ganz anders orien-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


zfwu, 1/3 (2000), 313-335  317 

tierte kulturelle Wertvorstellungen entgegen (Steinmann/Scherer 
1998a: 23f.); 

• die Wertvorstellungen, Politiken oder Strategien in den jeweiligen 
Kulturen, zumal wenn sie für universal verbindlich angesehen werden, 
zur Grundlage internationaler Tätigkeiten werden. Auf Seiten der Poli-
tik sind viele Bemühungen staatlicher, aber auch überstaatlicher Orga-
nisationen zu nennen, welche z.B. die für universell gehaltenen Men-
schenrechte wie selbstverständlich weltweit fördern wollen, obwohl 
diese von den lokalen Kulturen (vermeintlich) nicht geteilt werden; 

• zwischen den Rahmenbedingungen des Mutter- und Gastlandes kultu-
relle und institutionelle Unterschiede vorliegen, die es den Unterneh-
men erlauben, im Gastland Strategien umzusetzen, die im Mutterland 
rechtlich nicht realisierbar wären. 

Wegen der ansteigenden Konfliktträchtigkeit auf dem internationalen Markt 
berücksichtigen Unternehmen vermehrt die normativen Dimensionen des 
Managements und bemühen sich darum, eine ethisch sensibilisierte Unter-
nehmensführung zu etablieren. Freilich weisen die ethischen Ansätze, an 
denen sich die Unternehmen orientieren, häufig das Defizit auf, einseitig 
von post-traditionalen Gesellschaften her konzipiert zu sein, was die Un-
ternehmen daran hindert, flexibel und situationsgerecht auf die Verhältnisse 
anderer lokaler Kulturen einzugehen. 
Bedeutet das – so könnte man die ethische Problemlage des interkulturellen 
Managements zuspitzen – den Verzicht auf universale Geltungsansprüche 
und damit den Verzicht auf rationale Kritik der jeweiligen lokalen Verhält-
nisse? Weder die kulturalistische Unternehmensethik noch die transzen-
dentalpragmatische Dialogethik wollen diese Konsequenzen einer von bei-
den cum grano salis geteilten Beschreibung der Problemlage in Kauf neh-
men. Zu einer rationalen Unternehmensethik gehört es, sich kritisch von 
den Werten und Maßstäben sowohl der jeweils anderen Gesellschaft als 
auch der eigenen distanzieren zu können. Die Frage, vor der beide Ansätze 
stehen, lautet demnach: Wie lässt sich ein tragfähiger Weg zwischen den Ansprüchen 
auf situationsrelative Konkretion normativen Managements und auf universale Geltung 
ethischer Orientierungen finden? Anders gefragt: Gibt es eine Einheit der Vernunft, die 
der Vielfalt der kulturellen Lebensformen gerecht werden kann? 
Steinmann und Scherer unterscheiden zwischen zwei argumentativen Zu-
gangsweisen, einem „top down-approach“, der gleichsam ein abstraktes 
Theorienetz über die Lebenswelt bzw. kulturelle Praxis legt, und einem 
„bottom up-approach“, der an der lebensweltlichen Praxis ansetzt und aus 
ihr leitende Orientierungen gewinnt (Steinmann/Scherer 1998a: 25). Sie 
selbst beanspruchen für sich „bottom up“ vorzugehen. Dieses Vorgehen 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


318 

erlaube es ihnen, auch die Unterstellungen vermeintlich kulturinvarianter 
Bedingungen der Möglichkeit von Verständigung, wie sie die Transzen-
dentalpragmatik aufzuweisen trachtet, selbst noch einmal zu hinterfragen 
(Steinmann/Scherer 1998a: 47f.). Denn nicht der „Modus des Aufsuchens“ 
von universalen Bedingungen in der Sprache, sondern der „Modus der 
Herstellung einer Wortgemeinsamkeit, die an eine gemeinsame Lebenspraxis 
anknüpfen soll“ (ebd.) könne beide Aspekte – Universalismus und Kon-
textsensitivität – miteinander vereinigen.  

3.1  Kulturalistische Kritik der transzendentalpragmatischen Posi-
tion 

Steinmann und Scherer sehen in der von der transzendentalpragmatischen 
Diskursethik beanspruchten absoluten Verbindlichkeit des sogenannten 
Diskursgrundsatzes und seiner rein philosophischen Begründung durch 
Argumentationsreflexion ein charakteristisches Beispiel für einen „top 
down-approach“. Weil die Transzendentalpragmatiker ein universal gülti-
ges, kulturinvariantes Verständnis grundlegender Argumentationsregeln 
unterstellen, meinen sie, interkulturelle Konflikte schon vor Eintritt in einen 
realen Diskurs mit den Vertretern einer anderen Kultur im Prinzip lösen zu 
können. Demgegenüber ist geltend zu machen, dass der Argumentations-
begriff selbst zum Streitgegenstand geworden sei bzw. werden könne. Die 
Steinmannsche Kritik an der Apel-Böhler-Schule stützt sich folglich auf 
zwei zentrale, miteinander zusammenhängende, Argumente: 
Die Außerkraftsetzung des kritisch-rationalistischen Fallibilismusprinzips in 
Bezug auf konstitutive formale Regeln der Argumentation, die die trans-
zendentalpragmatische Diskursethik propagiert, verwickele diese in einen 
Widerspruch zu ihren eigenen Grundannahmen. Hinter die Einsicht in die 
pragmatische Wende – und damit in die prinzipielle Wandelbarkeit aller 
Verständnisse, auch des Verständnisses des Begriffs der Argumentation – 
könne die Transzendentalpragmatik nicht zurückgehen. 
Das Überspringen dieser Einsicht verleite die Transzendentalpragmatik zu 
einer „partialpragmatischen“ Vorgehensweise. U.a. Lueken habe hervorge-
hoben, dass die transzendentalpragmatische Diskursethik ein typisches 
Beispiel für eine theoretisch-analytische Zugangsweise darstelle, die ihrem 
Untersuchungsgegenstand – z.B. kulturellen Praktiken des Argumentierens 
– „top down“, „aus der Perspektive entwickelter Theorien über (abstrakte) 
Gegenstände“, formale Regeln aufzwinge. „Ist es“, so fragen Steinmann 
und Scherer mit Gethmann, „nicht gleichsam ein rationalistischer Irrtum 
der Transzendentalpragmatik zu glauben, man könne universelle Regeln des 
Argumentierens analytisch gewinnen, ohne auf die praktische Kultur des 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


zfwu, 1/3 (2000), 313-335  319 

Argumentierens einen, wie Kambartel es nennt, ‚strengen Bezug‘ zu neh-
men?“ (Steinmann/Scherer 1998a: 55) 

3.2  Die kulturalistische Position 
Der vermeintliche rationalistische Irrtum lasse sich durch eine „fundamen-
talpragmatische“ Zugangsweise vermeiden, nämlich durch das konsequente 
Anknüpfen aller theoretischen Bemühungen an die kulturelle Handlungs-
praxis. Unter dieser Perspektive zeige sich: In post-traditionalen Gesell-
schaften liegt eine grundlegende Disposition vor, praktisches Bemühen, 
auch argumentatives Bemühen, unter die Zielidee der friedlichen Konflikt-
lösung zu stellen. Diese Kompetenz des Vernunftgebrauchs ist nicht über 
ein formales Kriterium bestimmbar, sondern nur im praktischen Vernunft-
gebrauch selbst, in der in eine kulturelle Praxis eingebetteten Performanz 
des Vernunftgebrauchs, zu erlernen. Glücklicherweise enthält unsere okzi-
dentale Kultur schon universale Züge, wie Unparteilichkeit oder Anerken-
nung der anderen, welche mit der Diskurstheorie durchaus übereinstim-
men. Wir lernen daher gewissermaßen den Universalismus bzw. eine auf die 
Überwindung des Partikularismus zielende transsubjektive Orientierung, 
wenn wir uns in die kulturellen Praktiken einüben. 
Auf dieser Grundlage skizziert Steinmann als harten Problemfall des inter-
kulturellen Managements die Differenzsituation des Aufeinandertreffens 
von traditionalen und post-traditionalen Gesellschaften. Hier sind die je-
weiligen Lebens-, Argumentations- und Gesetzgebungspraxen zu unter-
schiedlich, um als Basis zur Explikation eines gemeinsamen Vernunftver-
ständnisses dienen zu können. Anstatt eine vermeintliche universale Ver-
nunftorientierung aus dem Ideenhimmel hervorzuzaubern (so wohl der 
Vorwurf gegen die Transzendentalpragmatik), gelte es nun, Verträglichkeit 
zwischen den Parteien erst noch herzustellen. Im Anschluss an Wohlrapp 
wird den Angehörigen der post-traditionalen Kulturen ein dreistufiger Pro-
zess „kommunikativer Kulturintegration“ vorgeschlagen, der in eine Inter-
aktion „wechselseitigen Lernens“ einmünden solle. 
In einem ersten Schritt geht es um die Offenheit gegenüber dem bloßen 
„Erlebnis des Fremden“.  
Die Fremdheitserlebnisse sollen dann in einem zweiten Schritt reflektiert 
werden.  
In einem dritten Schritt schließlich soll versucht werden, „Verträglichkeit“ 
herzustellen, indem man in der praktischen Argumentation die gelebten 
Eigenarten zur Disposition stellt, sich um des Friedens Willen in Distanz zu 
ihnen bringt – und zwar, wie Steinmann und Scherer ausdrücklich betonen, 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


320 

„im Zweifel auch zu Freiheit, unverbrüchlichen Menschen- oder Individu-
alrechten“ (Steinmann/Scherer 1998a: 63). 

4. Die Antwort der transzendentalpragmatischen Diskursethik 
Nach dieser Zusammenfassung der wesentlichen Kritikpunkte Steinmanns 
an der transzendentalpragmatischen Argumentationsweise wollen wir nun 
in vier Schritten erstens die Gemeinsamkeiten zwischen den dem Augen-
schein nach eng miteinander verwandten Ansätzen hervorheben, zweitens 
die kritischen Punkte des kulturalistischen Ansatzes diskutieren, drittens 
dessen Einwände gegen die transzendentalpragmatische Diskursethik zu 
widerlegen versuchen und viertens das Grundgerüst einer transzendental-
pragmatischen Ethik des interkulturellen Managements vorstellen. 

4.1 Gemeinsamkeiten 
Die Gemeinsamkeiten liegen zunächst in den intendierten Zielen beider 
Zugangsweisen: Widerlegung des Relativismus und Aufweis der Möglich-
keit universalistischer Orientierungen, und zwar auf eine Weise, die den 
Angehörigen anderer Gesellschaften mit ihren fremdartigen kulturellen 
Praxen nicht unreflektiert die eigenen (westlichen) Wertmaßstäbe aufnötigt. 
Des weiteren soll die universalistische Position so realisiert werden können, 
dass eine rigorose Anwendung ihrer allgemeinen Orientierungen vermieden 
wird. Beide Ansätze legen Wert darauf, dass eine situationsgerechte und 
kontextsensitive Übertragung auf die interkulturellen Probleme vor Ort 
möglich ist. Aus dem Entweder Universalismus oder Kontextualismus soll ein 
Sowohl als auch werden. Schließlich lehnen beide einen „top down-approach“ 
ab.9 Denn die beiderseits reklamierte Einsicht in die pragmatisch-
hermeneutische Wende der Philosophie verbietet eine Grundlegung der 
Ethik im Ausgang von abstrakten Prinzipien, die nicht in einer lebensweltli-
chen (Rede-)Praxis gründen. 
In inhaltlicher Hinsicht kommen sich die Positionen in ihrer Auszeichnung 
des Dialogs zur Bewältigung ethischer Konfliktlagen nahe. Beide Positio-
nen sind sich darin einig, dass eine moderne, metakonventionelle Ethik 
nicht mehr auf die etablierten Werte einer jeweiligen Lebensform gegründet 
werden darf, sondern ihre Gehalte entweder aus der Reflexion auf die Dia-
logpraxis oder in der dialogischen Argumentation selbst ermitteln muss. 
Es liegt nicht zuletzt an diesen Gemeinsamkeiten, dass der Diskurs zwi-
schen den beiden Ansätzen in jüngster Zeit so spannungsreich geführt 
worden ist. Die beiden Ansätze sind – anders als Steinmann und Scherer 
beteuern (Steinmann/Scherer 1998a: 66) – Konkurrenzunternehmen. Sie 
suchen nicht „eine andere Frage zu beantworten“ sondern wetteifern um 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


zfwu, 1/3 (2000), 313-335  321 

die richtige Lösung des Grundlagen- und des Anwendungsproblems etwa 
bei interkulturellen Konfliktlagen innerhalb eines globalisierten Marktes.10 

4.2 Transzendentalpragmatische Kritik der kulturalistischen Unter-
nehmensethik des interkulturellen Managements 

Die ersten Konterzüge komplizieren die Argumentationsstellung, indem sie 
einige argumentationslogische Unterscheidungen einführen. Hierzu gehört 
in erster Linie die Unterscheidung von Genese und Geltung. Wenn man zwischen 
der Entstehungsgeschichte der Vernunft und ihrer Geltung unterscheidet, 
kann man in zweierlei Richtungen argumentieren. Man kann einerseits für 
einen unauflöslichen Zusammenhang von Genese und Geltung argumen-
tieren und damit die geschichtliche Faktizität der Lebensformen als die 
unüberschreitbare Sinngrenze der Vernunft zu bestimmen versuchen. An-
dererseits kann man die geschichts- und kulturtranszendierenden regulativen 
Ideen explizieren, die man notwendig in Anspruch nimmt, wenn man mittels 
einer geschichtlichen Sprache Geltungsansprüche äußert, die in kritische 
Distanz zur geschichtlichen Realität treten. 
Eine Vermengung von Genese und Geltung liegt unseres Erachtens der kultura-
listischen Position in der Steinmann-Schererschen Prägung zugrunde. Soll 
man, so fragen sie, „geeignete Lösungshinweise in universellen Vernunft-
kriterien suchen, oder (sic!) ist nicht vielmehr das Verständnis von Vernunft 
selbst schon kulturell geprägt“ (Steinmann/Scherer 1998: 9)? Damit setzen 
sie stillschweigend voraus, dass man die universelle Geltung von Vernunft-
kriterien nur dann beanspruchen dürfte, wenn das Verständnis von Vernunft 
nicht aus seiner kulturellen Genese hervorgehen würde. Insofern diese Un-
terstellung mit einem Totalitätsanspruch behaftet ist (es kann überhaupt 
keine universelle Geltung von Kriterien einer kulturell situierten Vernunft 
geben), ist sie nicht haltbar: Wenn sie ihren Totalitätsanspruch aufrecht 
erhält, negiert sie sich selbst, indem sie gerade die Unmöglichkeit von Tota-
litätsansprüchen propagiert. Hier würde nur ein Rückzug in die Relativie-
rung der Unterstellung helfen, womit wiederum die prinzipielle Möglichkeit 
universeller Vernunftkriterien in Form von regulativen Ideen zugestanden 
werden müsste. Es müsste z.B. zugestanden werden, dass ihre eigene 
These, die sie in den Diskurs einbringen, einem Geltungsvorbehalt der 
folgenden Form unterstellt werden muss: Meine These gilt nur, wenn sie 
von allen Argumentationspartnern in einem unbegrenzten Diskurs, aus dem 
niemand ausgeschlossen werden darf, zwanglos akzeptiert werden könnte. 
Wie immer kulturgebunden die Vernunft ist, diese Einsicht lässt sich nur um 
den Preis der Selbstzerstörung des eigenen Vernunftgebrauchs kulturell 
relativieren, nämlich z.B. auch in folgender selbstwidersprüchlicher Form: 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


322 

Meine These gilt, wenn sie sich (nur) als Resultat eines faktischen interkultu-
rellen Diskurses ergibt. 
Steinmann verdrängt diese Problemlage, indem er meint, den Aufweis eines 
universellen Vernunftgehalts durch dessen Herstellung ersetzen zu können. 
Wir halten die vorgeschlagene Herstellungsperspektive durchaus für sinn-
voll und in vielen Fällen für hilfreich und nützlich, um ein breiteres Einver-
ständnis zu erzielen, wir bestreiten jedoch, dass es sich hierbei um eine 
antirelativistische Konzeption handelt. Was erreicht wird, ist lediglich eine 
Abschwächung der Folgen des Kulturrelativismus, die ja in der Regel um so 
weniger durchschlagen, als man sich auf gemeinsame Standards einigt. 
Mehr wird auch nicht bei den Positionen von Gergen, Velasquez, Bird und 
Wieland erreicht, die Steinmann und Scherer in ihrem Epilog (Stein-
mann/Scherer 1998b: 409ff.) anführen, um zu belegen, „wohin sich die 
Diskussionen um die internationale Unternehmensethik derzeit entwickelt“. 
Zu der Vermengung von Genese und Geltung gesellt sich die Vermengung 
von Universalisierbarkeit einerseits und Universalisierung bzw. Generalisierung 
andererseits. Das zeigt sich insbesondere in Steinmanns Aufnahme des 
Wohlrappschen Vorschlags, den ethischen Universalismus durch einen 
gleichsam genetischen Universalismus zu ersetzen. Im Konflikt miteinander 
stehende Parteien aus unterschiedlichen Kulturen sollten der Konfliktlö-
sung nicht einfach ihre jeweils eigenen, für universal gehaltenen, morali-
schen (Verträglichkeits-)Standards zugrunde legen, sondern im Verständi-
gungsgespräch für alle „verträgliche“ moralische Standards erst entwickeln. 
Damit „der Friede zwischen den Kulturen“ (Steinmann/Scherer 1998a: 51) 
erreicht werden kann, müsse jede Partei bereit sein, die Standards der eige-
nen Lebensweise „zur Gänze“ zur Disposition zu stellen.  
Steinmann und Wohlrapp sehen nicht, dass mögliche Zustände von „Ver-
träglichkeit“ oder „Frieden“ nichts über die Gültigkeit der moralischen 
Standards aussagen, auf die man sich hierbei geeinigt hat. Das kann man 
sich durch ein Gedankenexperiment11 klarmachen: Nehmen wir an, die 
gesamte Menschheit hätte im Vertrauen darauf, dass der wissenschaftliche 
Fortschritt Möglichkeiten zur Erschließung neuer Energiequellen eröffnen 
werde, Einigung darüber erzielt, dem Wirtschaftswachstum Priorität vor 
der Erhaltung der Naturressourcen einzuräumen.12 Wäre diese allgemeine 
Handlungsorientierung deshalb – aufgrund der Herstellung eines faktischen 
Konsenses – moralisch gerechtfertigt? Offenbar nicht. Vielmehr verbürgt 
das Vorliegen oder Herstellen einer faktischen Übereinkunft (das beträfe 
auch die Einigung auf die Gegenthese, der Erhaltung der Naturressourcen 
Priorität einzuräumen) nicht die Erkenntnis ihrer moralischen Legitimität. 
Dieses Gedankenexperiment zeigt, dass moralische Urteile nur unter Be-
zugnahme auf universal gültige Prinzipien möglich sind – in diesem Fall 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


zfwu, 1/3 (2000), 313-335  323 

unter Bezugnahme auf das Prinzip, die Vernichtung der Lebensgrundlagen 
der zukünftigen Generationen nicht zu riskieren. 
Ein ähnlicher Kategorienfehler unterläuft den Kulturalisten auch bei der 
Bestimmung des Verhältnisses von Motivations- und Geltungsebene. Der me-
thodische Konstruktivismus leidet daran, dass er - wie etwa Paul Lorenzen 
(Steinmann/Scherer 1998a: 56ff.) - die Verbindlichkeit der Friedensnorm von 
der Motivation der Bürger, Frieden anzustreben, abhängig macht. Die Be-
gründungslage verbessert sich für den Konstruktivismus nicht, wenn diese 
Motivation auf eine faktische Einsicht gestützt wird, d.h. wenn der Wille zum 
Frieden „als eine langfristige Disposition“ aufgefasst wird, „die sich auf 
Einsicht stützt, dass Friede als Ausdruck einer gelungenen Lebenspraxis 
anzusehen ist“ (Steinmann/Scherer 1998b: 406). Dieses Konzept scheint 
zudem ein idealistisches Bild der Lebenswelt zu zeichnen. 
Steinmanns idealismusträchtige Grundkonzeption, der man gern eine Prise 
der realistischen, die Eigengesetzlichkeit systemischer Prozesse betonenden, 
Homannschen Wirtschaftsethik beimischen möchte, schlägt auf konkrete 
Vorschläge zur Orientierung unternehmerischen Handelns durch. Unter 
Hinweis auf die Einsicht als alleinigen Spender von Orientierungskraft zieht 
er unseres Erachtens den vorschnellen Schluss, dass es einzig Selbstverpflich-
tungen sein könnten, die den Anknüpfungspunkt der Unternehmensethik 
darstellen (Steinmann/Löhr 1994: 114ff. und Steinmann/Schreyögg 1999: 
109). Wir möchten hieran nicht kritisieren, dass eine Einsicht Quelle von 
Orientierungskraft ist, sondern lediglich die auf dieser Annahme basierende 
Engführung  unternehmensethischer Forderungen auf Selbstverpflichtun-
gen. Was tun, wenn die „Tragfähigkeit der Gründe“ von verschiedenen 
Unternehmen unterschiedlich bewertet wird? Was tun, wenn infolgedessen 
Unternehmen A eine Selbstverpflichtung eingeht, während Unternehmen B 
dies unterlässt? Eine orientierungsfähige Unternehmensethik muss offenbar 
die Frage nach einer für alle einsichtigen moralischen Orientierung stellen, 
die auch das Unternehmen noch bindet, das sich faktisch nicht auf eine 
Selbstverpflichtung einlässt. Verbindlichkeit und Motivation stehen nicht in 
einem unmittelbaren Bezug zueinander. 
Das zeigt einmal mehr: Bevor man an faktische Lösungsschritte (Umset-
zung) zur Bewältigung  interkultureller Konflikte geht, bedarf es einer vor-
herigen verbindlichen Orientierung, die – über konkrete Diskurse vermittelt 
- eine Einsicht in die notwendigen, somit kulturinvarianten, Bedingungen 
von Verständigung, die jeder gewinnen kann, der sich reflexiv auf seine 
eigene Redepraxis bezieht, voraussetzt, um als verbindlich zu gelten. Weil 
Steinmann diese Ebenen nicht genügend auseinanderhält, kommt er zu der 
kurzschlüssigen Kritik an der Diskursethik, diese würde im Aufweis univer-
saler Bedingungen schon die gelingende Problemlösung vor Ort erblicken.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


324 

Ein Hauptmotiv dafür, dass sich bei den Kulturalisten der Verdacht eines 
schleichenden Kulturimperialismus universalistischer Prinzipienethiken 
hält, liegt in ihrer tiefen Skepsis gegenüber Ansätzen, die - wie Steinmann 
und Scherer sagen (vgl. Steinmann/Scherer 1998a: 25, 68 und 72) - „top 
down“ vorgehen. Der „bottom –up-approach“, den die Kulturalisten für 
sich beanspruchen, ist durch die methodische Regel gekennzeichnet, Ver-
nunftrekonstruktionen auf die konkreten Problemsituationen innerhalb der 
Kultur beziehen zu sollen. Es gehe darum, „die grammatischen Tatsachen“
des Gebrauchs von ,vernünftig‘ und ,rational‘ festzustellen (Kambartel 
1998: 101). Wir halten diese Vorgehensweise für berechtigt und – im Sinne 
der pragmatischen Wende – für ein angemessenes Verfahren zur Abwei-
sung theoretischer Überlagerungen der Lebenswelt, freilich unter der ein-
schränkenden Bedingung, dass sie eine konsequent reflexive Einstellung nicht 
ausklammert. Letzteres scheint nun aber im Falle von Kambartel, auf des-
sen Praxeologie sich Steinmann beruft, vorzuliegen. 
Es liegt nahe, an Kambartels „strengem“ Kulturalismus zu kritisieren, dass 
er deskriptiv verfahre und daher nicht in der Lage sei, ,vernünftig‘ und 
,rational‘ einen normativen Sinn zu geben (vgl. Rähme 1998: 197ff, bes. 
201). Dagegen hat sich Kambartel zur Wehr gesetzt, indem er dieser Inter-
pretation eine „kultursoziologische Perspektive“ vorwirft (Kambartel 1998: 
213). Man dürfe dem „praxeologischen“ Kulturbegriff, der sich auf die in 
einer Kultur praktisch eingeübten normativen Vernunftorientierungen be-
ziehe, eine kultursoziologische Wortbedeutung nicht einfach überstülpen, 
um darauf dann den Verdacht einer partikularistischen Perspektive zu 
gründen. Der praxeologische Kulturbegriff lasse sich „auf einen universa-
listischen Orientierungsrahmen ebenso beziehen, wie sie partikularer Natur 
sein kann“ (Kambartel 1998: 212). 
Wir meinen, dass der Einwand des deskriptiven Fehlschlusses auch beibe-
halten werden kann, wenn ein praxeologischer Kulturbegriff unterstellt 
wird. Man kann nämlich zugestehen, dass das Selbstverständnis der Teil-
nehmer an einer vernünftigen Lebensform an die faktische Anerkennung 
normativer Kriterien gebunden ist, und dennoch den Einwand einer deskripti-
ven Verfahrensweise bei deren Rekonstruktion erheben. Kambartel unter-
läuft ein Fehlschluss, der für die kulturalistische Position insgesamt cha-
rakteristisch ist. Er besteht in der Annahme, dass die Rekonstruktion, die 
Normatives – die in einer Lebenswelt eingeübten und daher faktisch aner-
kannten moralischen Standards – rekonstruiert, sich deshalb selbst als nor-
mativ verstehen dürfe. Man kann jedoch nicht ohne weiteres von der Eigen-
art des thematisierten Gegenstandes auf die Eigenart der Thematisierungs-
weise schließen. Um seiner Rekonstruktion einen normativen Sinn zu ver-
leihen, müsste Kambartel eine regulative Überschreitungsperspektive des 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


zfwu, 1/3 (2000), 313-335  325 

etablierten Moralbewusstseins einnehmen können. Dazu ist sie aufgrund 
der behaupteten Gebundenheit jeder Vernunftrekonstruktion an die Be-
zugnahme auf die in der jeweiligen Kultur eingeübte Vernunftpraxis nicht 
in der Lage. Daraus folgt: Obwohl die Kulturalisten durch die Rekonstruk-
tion faktisch etablierter Universalitätsansprüche die Überwindung des Relativis-
mus leisten zu können vorgeben, bleiben sie wegen der selbst auferlegten 
Beschränkung auf die normativen Tatsachen in den jeweiligen Lebenswel-
ten einer kulturalistischen Binnenperspektive verhaftet. Den Ausbruch aus 
dieser Binnenperspektive, den Steinmann und Kambartel fraglos beabsich-
tigen, können sie daher nicht durch eine Begründung, sondern nur durch eine 
Entscheidung motivieren. 
Diese Einwände basieren im Grunde allesamt auf einem grundlegenderen 
Einwand, dem einer ungerechtfertigten Verabsolutierung der theoretischen 
Einstellung (vgl. Böhler 1998: bes. 143-163). Die Kulturalisten scheinen zu 
meinen, dass jede wissenschaftliche Untersuchung von einer Distanzierung 
des untersuchten Gegenstandes begleitet ist. Aufgrund dieser Distanzierung 
sei eine Vergewisserung, die durch keinen Zweifel mehr hintergehbar sei, 
also eine Letztbegründung, unmöglich. Die für die theoretische Einstellung 
paradigmatische Distanzierung von der aktuellen Dialogpraxis ermöglicht es 
Kambartel (vgl. Kambartel 1998: 99), auch noch die Geltung des Argu-
ments vom zu vermeidenden performativen Selbstwiderspruch (Vermei-
dung eines Widerspruchs zwischen performativem Teil der Rede und der in 
der Rede gemachten Aussage13) zu relativieren, und zwar auch dann, wenn 
die Korrektheit dieses Arguments zugegeben wird. Verstricke sich der 
skeptische Diskurspartner notwendigerweise in einen performativen 
Selbstwiderspruch, so könne er gleichwohl in Rechnung stellen, dass er 
prinzipiell dazu in der Lage sei, „seine gegenwärtige partikuläre Praxis“ so zu 
ändern, dass sich kein aktueller Selbstwiderspruch mehr ergäbe. 
Im Gegenzug verweist die Transzendentalpragmatik darauf, dass auch die 
These einer im Einklang mit dem Wandel der Lebenswelten möglichen 
Veränderung des konstitutiven Handlungswissens vom Argumentieren nur 
dann als Argument gegen die Gültigkeit dieses Handlungswissens zählen 
kann, wenn es im Diskurs vorgebracht wird. Daher verstricke sich das Ar-
gument einer vollständigen Relativierung des Diskurswissens in einen perfor-
mativen Selbstwiderspruch. Unseres Erachtens würden Steinmann und 
Scherer die pragmatische Selbstwidersprüchlichkeit ihrer Behauptung, „dass 
sich die Geltungsfrage nicht loslösen lässt von Bemühungen, den Prozess 
der Bedeutungskonstitution von Worten (insbesondere des Wortes „Argu-
mentation“, Verf.) lebenspraktisch zu verankern“ (Steinmann/Scherer 
1998b: 408), klar werden, wenn sie die Sinnbedingungen dieser, ihrer eige-
nen Behauptung mitbedenken würden.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


326 

Dann würde sich z.B. zeigen, dass sie wesentliche Bedeutungselemente des 
Wortes „Argumentation“ (etwa Anerkennung des Satzes vom zuvermei-
denden Widerspruch) nicht an eine zufällige Lebenspraxis binden und da-
her relativieren können, weil das nämlich die aktuelle „Praxis des Argu-
mentierens“ (Steinmann/Scherer 1998b: 404) zerstören würde.14 

4.3 Widerlegung der kulturalistischen Einwände gegen die transzen-
dentalpragmatische Diskursethik 

Steinmann und Scherer ihrerseits sehen einen Widerspruch in der transzen-
dentalpragmatischen Argumentation. Mit dem Zugeständnis der Veranke-
rung menschlicher Rede in den Wortverwendungsregeln einer geschichtli-
chen Sprachgemeinschaft würde sie notwendig in Widerspruch zu ihrer 
Auffassung eines unhintergehbaren Verständnisses von Argumentation 
geraten. Weil die Regeln des Argumentierens erst durch die kulturelle Praxis 
des Argumentierens konstituiert (erlernt) werden, sei die Bedeutung von 
Argumentieren auf diese (die kulturell etablierte) Praxis notwendig zu rela-
tivieren. 
Dagegen möchten wir zwei sinnkritische Einwände vortragen. Zum einen 
nehmen unseres Erachtens die Kulturalisten selbst mit dem Verweis auf die 
kulturrelative Bedeutung vom Argumentieren die regulative Idee einer kultur-
invarianten Bedeutung schon in Anspruch. Wie anders sollte man eine 
vernünftige Korrektur des Verständnisses von Argumentation denken können, 
wenn es nicht immer schon, d.h. in Form einer universal verbindlichen Ver-
pflichtung, der Korrektur durch Argumente vom Standpunkt anderer (im 
Prinzip aller denkbaren, nicht nur zufällig existenten) kultureller Horizonte 
– mögen diese entstanden sein, wie sie wollen – offensteht? (vgl. Rähme 
1998 und Böhler 1998) Zum anderen ist darauf hinzuweisen, dass es der 
Transzendentalpragmatik vor allem um den Nachweis der Unhintergehbar-
keit von regulativen Ideen geht. Es ist nicht das primäre Ziel der transzenden-
talpragmatischen Argumentation, faktisch etablierte Kriterien der Vernünftig-
keit nachzuweisen; sie setzt also nicht „eine universelle Kultur des Argu-
mentierens“, die doch im gegenseitigen Lernprozess erst herzustellen wäre, 
als gegeben voraus. Es gibt keine durch und durch vernünftige Kultur. Wir 
sind immer nur auf dem Weg zu einer (lokalen wie globalen) Vernunftkul-
tur. Damit wir aber wissen, auf welche Weise wir vorgehen sollen, um an 
ihrer Herstellung mitzuwirken, müssen wir schon über ein universales 
praktisches Wissen über die regulativen Zielideen des Diskurses, z.B. der 
Verpflichtung zur Bemühung um den argumentativen Konsens, verfügen. 
Wenn dies beachtet wird, lassen sich wohl scharfe Vorwürfe, dass sich die 
transzendentalpragmatische Position „auf fremde Kulturen nur mit einer 
strategischen Einstellung einließe, diese schrittweise und situationsgerecht 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


zfwu, 1/3 (2000), 313-335  327 

zur Vernunft zu bringen“, und daher meine, „von fremden Kulturen zu 
lernen [sei] nur insoweit notwendig, wie das erworbene Wissen für den 
Prozess der Belehrung fremder Kulturen dienlich ist“ (Steinmann/Scherer 
1998a: 66), nicht mehr aufrecht erhalten. Wir glauben sogar, dass die 
Steinmannsche Auffassung des ethisch legitimen interkulturellen Manage-
ments besser von der transzendentalpragmatischen Diskursethik gestützt 
werden kann, wenn sie ihre absolute Fallibilitätsthese (in der Form: Alles 
lässt sich prinzipiell geltungslogisch einklammern) aufgibt. 
Die Transzendentalpragmatik fordert eine konsequent reflexive Einstellung, 
die auf die Sinnvoraussetzungen der eigenen aktuellen Redepraxis reflektiert. 
Die Dialogpartner werden mit Behauptungen konfrontiert, deren Geltung 
sie nicht bestreiten können, wenn ihre aktuelle Geltungsbestreitung als Teil 
einer dialogischen Praxis, der für andere als Geltungsbestreitung verständ-
lich ist, gelingen soll.15 Eine solche Behauptung könnte z.B. die unbedingte 
Verpflichtung enthalten, alle anderen Diskurspartner als gleichberechtigt 
anzuerkennen. Es scheint nicht möglich, die absolute Geltung dieser Dis-
kursnorm zu bestreiten, ohne sich als verständlicher Dialogpartner aus dem 
Diskurs herauszuziehen. Die Kulturalisten versuchen es dennoch, um ihre 
absolute Fallibilitätsthese (die sie offenbar mit der Vorstellung einer best-
möglichen toleranten Haltung verbinden) nicht aufgeben zu müssen. 
Mit Gethmann weisen sie auf ein vermeintliches praxeologisches Defizit 
der diskursethischen Reflexion hin. Indem die Diskursethiker für die Be-
gründung vermeintlich universeller Regeln des Argumentierens „auf die 
praktische Kultur des Argumentierens“ keinen „strengen Bezug“ nehmen, 
müssten sie die Regeln des Argumentierens „analytisch“ zu gewinnen ver-
suchen. Diese Praxisferne eines vermeintlichen „top-down-approachs“ 
bedeutet, so ließe sich ergänzen, dass sie keine wirkliche synthetische Er-
kenntnis erzielen, sondern als Erkenntnis lediglich ausgeben, was sie zuvor 
in den Argumentationsbegriff hineingelegt haben. Die Begründung sei zir-
kulär. 
Es geht im reflexiven Diskurs jedoch nicht um eine Klärung der bloß for-
malen Aspekte des Argumentationsbegriffs, sondern um die Aufdeckung der 
notwendigen Sinnbedingungen der Argumentationspraxis.16 Die Transzen-
dentalpragmatik beansprucht für sich, mit der Praxeologie in einem viel 
strengeren Sinne ernst zu machen als Kambartel. Dieser nämlich klammert 
die Reflexion auf die aktuelle „praktische inhaltliche Lebenserfahrung“, jene, 
die das aktuelle Argumentieren begleitet, systematisch aus. Die Transzen-
dentalpragmatik hingegen legt darauf das Hauptgewicht. Wegen dieses 
strikten Reflexionsbezuges auf die aktuelle Argumentationspraxis ließe sich 
daher mit gutem Recht behaupten, dass der „bottom-up-approach“, das 
Ansetzen an der unmittelbaren Praxis unter Verzicht auf theoretische Dis-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


328 

tanzierung von dieser Praxis, eher für die Transzendentalpragmatik kenn-
zeichnend ist, während der praxeologische Kulturalismus aufgrund seiner 
Distanzierung vom aktuellen Argumentationshandeln eine – wenngleich 
schwache – Tendenz zum „top-down-approach“ aufweist.17 

4.4 Der transzendentalpragmatische Ansatz 
Für die transzendentalpragmatische Diskursethik und die von ihr begrün-
dete universalistische Orientierung ist die Anerkennung zweier regulativer 
Ideen entscheidend. Die eine macht die Gültigkeit von Argumenten (unge-
achtet dessen, aus welchem kulturellen Kontext sie vorgetragen werden) 
davon abhängig, dass diese Gegenargumenten standhalten könnten, die in 
kommunikativer (statt z.B. in strategischer) Einstellung vorgetragen werden; 
die andere regulative Idee enthält die Bedingung, dass die Beanspruchung 
von Gültigkeit für die eigenen Argumente keine Einschränkung der Argu-
mentation anderer oder ein einseitiges Belehren duldet, man also jederzeit 
bereits sein sollte, die eigenen Argumente den Falsifikationsversuchen der 
anderen auszusetzen, d.h. von ihnen zu lernen. 
Der Unterschied zum praxeologischen Kulturalismus besteht hier nicht 
darin, dass dieser anderes fordert, sondern dass er eine Distanzierung von 
diesen regulativen Ideen nicht per se für ungerechtfertigt hält und daher im 
interkulturellen Konfliktfall den Trägern einer entsprechenden universalisti-
schen Gesinnung empfiehlt, nicht auf ihrer Anerkennung zu beharren, viel-
mehr den Weg zur Akzeptanz dieser Vorstellungen „offenzuhalten“. 
Nun glauben auch wir, dass es hin und wieder – im Einzelfall – notwendig 
sein kann, auch in Bezug auf die Grundlagenproblematik eine Gesprächs-
führung zu wählen, die es dem Gegenüber leichter macht, die vorgetrage-
nen Argumente überhaupt zur Kenntnis zu nehmen und vernünftig abzu-
wägen, aber dies kann unseres Erachtens nichts an der unhintergehbaren 
Gültigkeit dieser regulativen Ideen ändern, da sie nur um den Preis des 
pragmatischen Selbstwiderspruchs des Bestreitungsversuchs „bestritten“ 
werden könnten (bzw. nicht bestritten werden könnten, weil die Bestrei-
tungspraxis als solche scheitern würde). Um die Probleme des interkultu-
rellen Managements weder ohne pragmatistische noch idealistische noch 
rigoristische Verkürzungen bewältigen zu können, empfehlen wir eine klare 
Unterscheidung zwischen Prinzipien- und Realisierungsebene.18 
Weniger strittig, freilich häufig unbeachtet, ist die Unterscheidung zwischen 
Legitimations- bzw. Begründungsebene des Handelns einerseits und der 
Ebene seiner Motivation andererseits. Im praktischen Diskurs muss die 
Motivation zur Befolgung einer Handlungsnorm unterschieden werden von der 
Begründung der Verbindlichkeit einer Handlungsnorm. Im moralischen Diskurs 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


zfwu, 1/3 (2000), 313-335  329 

dürfen Wille und Pflicht, Wollen und Sollen nicht miteinander vermengt 
werden. 
Hinsichtlich der Realisierung moralischer Prinzipien lassen sich analytisch 
zwei faktisch ineinander übergehende Dimensionen unterscheiden, die 
Konkretions- und die Umsetzungsdimension. Eine Konkretion allgemeiner mo-
ralischer Regeln ist notwendig, weil diese die menschliche Praxis nicht un-
mittelbar regulieren können. Sie bedürfen insbesondere einer auf die jewei-
lige Problemsituation bezogenen Interpretation. Der Weg vom Allgemei-
nen zum Konkreten durchläuft hierbei mehrere Konkretionsstufen. An 
dem einen Ende des Weges steht die im philosophischen Diskurs (mittels 
strikter Diskursreflexion) zu leistende Begründung eines höchsten morali-
schen Prinzips. An dem anderen Ende steht die über konkrete Diskurse, die 
von diesem Prinzip angeleitet sind, zu erreichende kontextsensitive An-
wendung des allgemeinen Prinzips auf einen bestimmten Fall. In den kon-
kreten Diskursen muss es vor allem um ein angemessenes Verständnis der 
Handlungsweisen der von einer Entscheidung Betroffenen sowie die Er-
mittlung der ihnen zugrunde liegenden Interessen und Werthaltungen ge-
hen. Auf dieser Grundlage ist dann der Diskurs zu einer begründeten mo-
ralischen Beurteilung der jeweiligen Handlungsweisen zu führen, zu einer 
Beurteilung allerdings, die unter Fallibilitätsvorbehalt stehen muss. 
Die Konkretionsdiskurse müssen von Umsetzungsdiskursen flankiert wer-
den. Sollen erstere den Rigorismus einer direkten Unterordnung des Be-
sonderen unter das Allgemeine verhindern, übernehmen diese die Funk-
tion, den Rigorismus einer idealistischen Überblendung der Realität abzu-
wehren. Da wir Verantwortung für den Erfolg des Moralischen haben, müs-
sen wir Diskurse über eine angemessene Umsetzung moralischer Prinzipien 
und Normen in der moralisch unvollkommenen Lebenswelt führen. In 
diesen Diskursen sind die moralisch relevanten Folgen unseres Tuns, insbe-
sondere auch des (vom idealistischen Standpunkt aus betrachtet) vorbe-
haltlos „moralischen“ Handelns selbst mitzubedenken (vgl. Böhler 1998). 

 

5. Schlussbemerkung: Rigoristisches versus situationsbezogenes 
Verständnis des Universalismus 

Die vorgetragene Argumentation sollte belegen, dass eine universalistische 
Ethik, insofern sie aus der Reflexion auf die Diskurspraxis (einschließlich 
der aktuellen Diskurspraxis!) hervorgeht, eine – und das dürfte die Be-
triebswirtschaftler und die Unternehmer vor Ort am meisten interessieren – 
differenzierte und praktisch verantwortbare Orientierung für alltäglich auf-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


330 

tretende Probleme im interkulturellen Management bieten kann. Daher 
treffen die rigoristischen Unterstellungen Steinmanns gegenüber einem 
ethischen Universalismus auf diesen Universalismus nicht zu. Das wäre frei-
lich im Einzelfall zu zeigen. Hier können wir es abschließend nur an einem 
Beispiel, das Steinmann anführt, um die Schwächen einer universalistischen 
Zugangsweise aufzuzeigen, illustrieren. 
Als Beispiel für eine unangemessene universalistische Vorgehensweise füh-
ren Steinmann und Scherer die Firma Levi Strauss & Co an, welche eine 
universalistische Strategie vertritt und sich sogar aus dem lukrativen Pro-
duktionsstandort China wegen der dortigen offensichtlichen Missachtung 
grundlegender Menschenrechte zurückzog (vgl. Steinmann/Scherer: 34 ff.). 
Levi Strauss & Co. hatte sich vorgenommen, die eigene Unternehmens-
kultur,19 „die sich sehr stark auch religiösen Traditionen in der Firma selbst 
verdankt“ (a.a.O.: 36), universell zur Geltung zu bringen – und hierbei we-
der Kompromisse einzugehen noch im Einzelfall entstehende Kosten zu 
scheuen. 
Hier sehen Steinmann und Scherer ein typisches Beispiel für eine universa-
listische „Entweder-Oder-Politik“, mit der die Möglichkeit zur aktiven 
Gestaltung vor Ort preisgegeben bzw. wesentlich reduziert wird. Die kultu-
ralistische Perspektive hingegen setze – entsprechend dem vorgestellten 
Dreischrittverfahren à la Wohlrapp – auf wechselseitige Lernprozesse. Die 
Unternehmung sei dann nicht mehr Verkünder westlicher Werte, sondern 
würde als Change-agent in einem offenen Prozess auftreten. Auch würde 
dieser universalistische Ansatz die interkulturelle Geltung der Menschen-
rechte schlichtweg propagieren, während der kulturalistische sie als das 
derzeit einzige Modell, also ohne überzeitliche Geltung, für die Beantwor-
tung der Frage des friedlichen Zusammenlebens zur Verfügung stellt. 
Deutet man nun diese Stellungnahme unter der Perspektive der transzen-
dentalpragmatischen Diskursethik, so zeigt sich: Mit der diskursethischen 
Ebenenunterscheidung zwischen philosophisch-ethischem Diskurs und 
konkreten Diskursen (von Apel als „transzendentale Differenz“ bezeich-
net), muss das Vorgehen von Levi Strauss, insofern konkrete Werte einer 
Unternehmenskultur schlicht auf alle möglichen situativen Verhältnisse übertra-
gen werden, als rigoristisch und idealistisch gekennzeichnet werden. Daraus 
folgt nun aber nicht, dass andererseits die Gültigkeit aller universalistischen 
Orientierungen, z.B. aller Menschenrechte und aller Grundverbindlichkeiten, prinzi-
piell in Zweifel gezogen werden können. Insbesondere können nicht diese 
Rechte und Pflichten in Zweifel gezogen werden, die Steinmann selbst in 
Anspruch nehmen muss, um allen Unternehmen seine kulturalistische Vor-
gehensweise zu empfehlen, z.B. das Toleranzprinzip: „Verhalte dich tole-
rant gegenüber anderen Kulturen, indem Du keine Gewalt u.ä. gegen sie 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


zfwu, 1/3 (2000), 313-335  331 

ausübst, sondern ihren Argumenten, die sie in Bezug auf ihre jeweiligen 
Lebens- und Handlungskontexte vorbringen könnten, insbesondere im 
Konfliktfall zur Sprache verhilfst!“ Dieses Prinzip, das ja wohl kaum wie-
derum als rigoristisch zu kennzeichnen ist, kann überhaupt nicht mehr 
sinnvoll als bloß relativ gültig auch nur gedacht werden. Denn das würde die 
kulturalistische Intention ebenso zerstören, wie es performativ selbstwider-
sprüchlich wäre. Die Vorgehensweise von Levi Strauss & Co wäre also 
nicht prinzipiell als rigoristisch oder nicht rigoristisch zu kennzeichnen; es 
wäre vielmehr zu sehen, wo Prinzipien berührt werden, die nicht nur kultu-
reller (z.B. religiöser) Natur sind, sondern vernunftreflexiv nicht sinnvoll 
distanziert werden können. 
Freilich besagt das noch keineswegs, dass eine als legitim ausgewiesene 
universalistische Orientierung um jeden Preis umgesetzt werden soll. Da – 
wie aus der diskursethischen Architektonik hervorgeht – noch eigens Um-
setzungsüberlegungen bzgl. der konkretisierten universalistischen Orientie-
rungen angestellt werden sollen, kann man und soll man auch die jeweiligen 
Macht- und Gewaltverhältnisse und auch die Selbstbehauptungsinteressen 
der eigenen Organisation, für die der handelnde Manager in einer Verant-
wortungsrolle steht, mitberücksichtigen. Wir glauben daher, dass die trans-
zendentalpragmatische Diskursethik ein viel differenzierteres Modell anzu-
bieten hat als die Steinmannsche Unternehmensethik, um auch die folgen-
den Forderungen, die Steinmann erhebt, bewusster und verbindlicher zu 
erfüllen: 
• Effizienzgesichtspunkte nicht ungebührend auszuklammern 
• Managementprinzipien auf die jeweiligen Kontexte zu beziehen und 

mit den Menschen vor Ort abzustimmen 
• Planungs-, Entscheidungs- und Informationsprozesse so zu gestalten, 

dass die lokalen Besonderheiten bestmöglich eingebracht werden kön-
nen 

• Organisationsstrukturen und Führungsstile mit genügender Sensibilität 
für die lokalen Besonderheiten zu entwickeln 

Steinmann geht in seiner Kritik des Universalismus zu stark von dem Mo-
dell einer direkten Übertragung universalistischer Orientierungen auf die 
jeweilige kulturell geprägte Realität aus; er differenziert nicht genügend 
zwischen Prinzipien- und Realisierungsebene. Dadurch übersieht er, dass 
die mehrstufig angelegte Diskursethik eine unmittelbare Anwendung des 
Diskursgrundsatzes auf die Realität gerade untersagt.20 Wie sollte diese un-
mittelbare Orientierung auch aus dem Diskursgrundsatz, der ein ständiges 
und nie erreichbares regulatives Bemühen enthält, hervorgehen? 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


332 

Bemühe Dich darum, so zu handeln, dass für die Berechtigung Deiner Handlungsweise 
in einem ernsthaft geführten, rein verständigungsorientierten, unbegrenzten argumentati-
ven Diskurs Konsens erzielt werden würde! 
 
1 Vgl. dazu die Diskussionsbände der Berliner Forschungs- und Herausgebergruppe 

„Ethik und Wirtschaft im Dialog“ (EWD). Böhler/Stitzel (2000) und Harpes/Kuhlmann 
(1997).  

2 Mit Ulrichs Ansatz einer integrativen Wirtschaftsethik werden wir uns an anderer Stelle 
auseinandersetzen. 

3 Allerdings übersieht Ulrich die Pointe der diskursethischen Reflexion, „wenn er das 
Besondere der Diskursethik lediglich darin erblickt, daß sie ,zwar nicht die einzig 
mögliche, aber die [...] elaborierteste Form der Explikation des moral point of view 
dar(stellt), die [...] älteren Explikationen des Moralstandpunkts (z.B. jener Kants) 
überlegen ist.‘ Daher zählt er ältere Explikationen des Moralstandpunkts wie die, auf 
anthropologische Annahmen gestützte, Theorie der moralischen Gefühle von Adam 
Smith zu den Ansätzen, die in einer Linie mit der Diskursethik stünden.“ (Ulrich 1998: 
37f.)  

4 Vgl. hierzu auch die Ausführungen zum Ansatz von Homann/Blome-Drees 
(Steinmann/Löhr 1994: 131ff.). 

5 Vgl. die Auseinandersetzung mit M. Friedmans Position (Steinmann/Schreyögg 1999: 
105, 108f.). Vgl. auch Stitzel 2000. 

6 Damit sind nicht Gemeinschaften gemeint, die ihre traditionellen Bindungen zu negieren 
versuchen (ein sinnloser Versuch), sondern Gemeinschaften, die ihre Traditionen kritisch 
zu reflektieren vermögen. 

7 Die Betriebswirtschaft ist demnach sowohl technische als auch politische Wissenschaft. 
8 Wir möchten mit unserer Darstellung der Steinmannschen Position keinesfalls 

suggerieren, dass wir diese Unterscheidung zwischen traditionalen und post-traditionalen 
Kulturen wie überhaupt die Verwendung des Begriffs „Kultur“ ohne weiteres 
akzeptieren. Wie umstritten der Begriff der „Kultur“ und die entsprechenden Theorien 
zu interkulturellen Interaktionen bzw. zu interkultureller Verständigung sein können, hat 
Thomas Meyer gezeigt. Insbesondere Theorien, die uns vorschlagen, andere Kulturen als 
das ganz Fremde zu denken, verfallen der antiquierten Vorstellung einer möglichen 
Abgeschlossenheit jeweiliger Kulturen, die auf „Herders Kugeltheorie der vollkommenen 
Geschlossenheit kultureller Einheiten“ zurückgeht. Das kann zu extremen Folgerungen 
führen: auf der einen Seite zur These eines unvermeidlichen „Kampfes der Kulturen“ 
(Huntington 1996), auf der anderen Seite zu einer kritiklosen Toleranz der andersartigen 
kulturellen (z.B. moralischen) Denkweise. (Vgl. Meyer 2000) 

9 Das lädt natürlich beide Parteien dazu ein, sich gegenseitig eine solche Zugangsweise zu 
unterstellen. 

10 Die jüngsten Beiträge aus transzendentalpragmatischer Perspektive sind enthalten in den 
beiden gerade erschienenen Bänden: Böhler/Stitzel (2000), vgl. da insbesondere die 
Beiträge von Böhler, Gronke und Ulrich sowie Apel/Burckhart (2000), vgl. insbesondere 
die Beiträge von Apel und Böhler. 

11 Dieses Gedankenexperiment ist nicht charakteristisch für die transzendentalpragmatische 
Argumentation. Es dient lediglich dazu, eine argumentationslogische Unterscheidung zu 
verdeutlichen. Daher ist die diesbezügliche Kritik Steinmanns und Scherers an ihm 
verfehlt (vgl. Steinmann/Scherer 1998b: 405, Anm. 8). 

 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


zfwu, 1/3 (2000), 313-335  333 

 
12 Dass Steinmann und Scherer dieser Einigung faktisch nicht zustimmen würden (ebd.), ist 

uns sehr sympathisch. Freilich kann ihre faktische Ablehnung nicht als Widerlegung des 
Gedankenexperimentes gelten (wie sie meinen), da der Wohlrappsche genetische 
Universalismus ja beinhaltet, alle(!) Standards, also auch die eigenen 
Zustimmungsneigungen, auszuklammern. 

13 „Die Zweifel an der Verbindlichkeit einer Pflicht zum moralischen Diskurs ergeben sich 
einfach daraus, dass wir (...) nicht konsequent am Leitfaden der Sprache denken, sondern 
– als wäre es Glas – durch das hindurchsehen, was in jeder gesprochenen Sprache 
angelegt ist, und was sich in jeder formal vollständigen Äußerung mit zum Ausdruck 
bringt: die reflexive Dialogizität, die auf Selbstverantwortung im Dialog angelegte 
zwiefache Wechselseitigkeit der Rede, welche immer schon Gestalt findet in der 
Beziehung zwischen dem einleitenden Sprechakt bzw. performativen Akt (wie ,ich 
behaupte Euch gegenüber‘) und dem Aussagegehalt wie auch in der Wechselbeziehung 
zwischen einer solchen Äußerung und den Hörern, die darauf ihrerseits mit einer 
Äußerung antworten können. 

 Wenn wir uns einmal nicht verführen lassen, bloß eine theoretische oder analytische 
Einstellung einzunehmen und über das wegzusehen, was wir notwendigerweise dialogisch 
tun, wenn wir irgendeinen Bedeutungsgehalt zum Ausdruck bringen und etwa eine These 
vertreten, dann zeigt sich: wir haben jeweils die Verbindlichkeit des argumentativen 
Dialogs schon in Anspruch genommen und können sie gar nicht mehr sinnvoll 
bestreiten; infolgedessen sind wir zum Ausführen und Durchführen des (ja durch unsere 
eigene Behauptung eingeleiteten oder fortgesetzten) argumentativen Dialogs verpflichtet. 
So kommt es dem Bruch eines Versprechens gleich, welches wir (durch unsere eigene 
Behauptung) uns selbst und Anderen gegeben haben, wenn wir etwas behaupten, also 
prüfbare Geltung dafür beanspruchen und somit einen argumentativen Dialog eröffnet 
haben, aber gleichzeitig wohl etwa die These vertreten, wir seien nicht zum Dialog 
verpflichtet (propositionaler Gehalt). (Böhler 2000a: 55) 

14 Wir teilen durchaus den Rekurs auf die „Praxis des Argumentierens“. Die Reflexion auf 
die Argumentationspraxis – freilich die aktuelle (!) Argumentationspraxis – macht den 
Clou der diskurspragmatischen Argumentation aus. 

15 Vgl. hierzu Böhler in Fußnote 13. 
16 Es handelt sich daher nicht um eine analytische sondern synthetische Argumentation. 
17 Pointiert hat Gunnar Skirbekk die Schwachstelle der wittgensteinisch orientierten 

Praxeologie, ihre Selbstvergessenheit als Philosophierende herausgehoben: „In my view 
the case-oriented and potentially contextualist praxeology suffers from a lack of 
reflection (...). Philosophizing is also an activity, an activity in which the participants talk 
and listen to each other, read and write, in consequence of which arguments and 
positions are reconstructed, interpreted, made more precise and evaluated as to their 
relevance and strength. Discussion and reflection are also activities which can be 
praxeologically described. (...) The philosophical experiences of the undeniability of 
certain presuppositions, such as the principle of contradiction (mentioned already in 
Aristotle) or of Cartesian cogito, are among the more essential examples.“ (Skirbekk 
1997: 296). 

18 Vgl. zum Folgenden etwa Gronke 2000b. 
19 Vgl. zum Begriff „Unternehmenskultur“, welcher selbst noch wertfrei ist, Schreyögg, 

Organisation, S. 435-471 
20 Vgl. Böhler 1998, Kap. III.2. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


334 

Literaturverzeichnis 
Apel, K.-O. (1998): Faktische Anerkennung oder einsehbar notwendige Anerken-
nung? Beruht der Ansatz der transzendentalpragmatischen Diskursethik auf einem 
intellektualistischen Fehlschluß?, in: ders., Auseinandersetzungen, Frankfurt am 
Main, S. 221-280.  ► Apel, K.–O. (2000): Diskursethik als Ethik der Mit-Ver-
antwortung vor den Sachzwängen der Politik, des Rechts und der Marktwirtschaft, 
in: Apel, K.-O./ Burckhart, H. (Hrsg.), Prinzip Mitverantwortung. Grundlage für 
Ethik und Pädagogik, Würzburg, S. 69-95.  ► Böhler, D. (1998): Dialogbezogene 
(Unternehmens-)Ethik versus kulturalistische (Unternehmens-)Strategik. Besteht 
eine Pflicht zur universalen Dialogverantwortung?, in: Steinmann, H./ Scherer, A. 
G. (Hrsg.) (1998), Zwischen Universalismus und Relativismus, Frankfurt am Main, 
S. 126-178.  ► Böhler, D. (2000a): Idee und Verbindlichkeit der Zukunftsver-
antwortung: Hans Jonas und die Dialogethik – Perspektiven gegen den Zeitgeist, 
in: Böhler, D./Stitzel, M. u.a. (Hrsg.) (2000), Zukunftsverantwortung in der 
Marktwirtschaft, Münster, S. 34-69.  ► Böhler, D. (2000b): Warum moralisch 
sein? Die Verbindlichkeit der dialogbezogenen Selbst- und Mit-Verantwortung, in: 
Apel, K.-O./Burckhart, H. (Hrsg.) (2000), Prinzip Mitverantwortung. Grundlage 
für Ethik und Pädagogik, Würzburg, S. 15-68.  ► Gronke, H. (2000a): Die 
,ökologische Krise‘ und die Verantwortung gegenüber der Natur. Zu den Grundla-
gen einer ökologischen Wirtschaftsethik, in: Böhler, D./Stitzel, M. (Hrsg.) (2000), 
Zukunftsverantwortung in der Marktwirtschaft, Münster, S. 159-193.  ► Gronke, 
H. (2000b): Die Orientierungskraft der Diskursethik. Neue Aspekte der Archi-
tektonik der Diskursethik, in: Burckhart, H./Gronke, H./Brune, J.B. (Hrsg.), Die 
Idee des Diskurses. Interdisziplinäre Annäherungen, Markt Schwaben, S. 15-31.  ►
Harpes, J.-P./ Kuhlmann, W. (Hrsg.) (1997): Zur Relevanz der Diskursethik, 
Münster.  ► Homann, K./Blome-Drees, F. (1992): Wirtschafts- und Unter-
nehmensethik, Göttingen.  ► Huntington, S. P. (1996): Kampf der Kulturen, 
München.  ► Kambartel, F. (1998): Vernunft: Kriterium oder Kultur? Zur Defi-
nierbarkeit des Vernünftigen, in: Steinmann, H./Scherer, A. G. (Hrsg.) (1998), 
Zwischen Universalismus und Relativismus, Frankfurt am Main, S. 88-105.  ►
Meyer, Th. (2000): Globalisierung und Menschenrechte, in: Böhler, D./Stitzel, M. 
(Hrsg.) (2000), Zukunftsverantwortung in der Marktwirtschaft, Münster, S. 303-
328.  ► Rähme, B. (1998): Ethischer Universalismus und interkulturelles Lernen. 
Kulturalistische versus transzendentalpragmatische Perspektiven, in: Steinmann, 
H./ Scherer, A. G. (Hrsg.) (1998): Zwischen Universalismus und Relativismus, 
Frankfurt am Main, S. 191-211.  ► Schreyögg, G. (1999): Organisation, Wiesba-
den.  ► Skirbekk, G. (1997): Contextual and Universal Pragmatics, in: Fjelland, 
R. u.a. (Hrsg.), Philosophy beyond Borders, Bergen, S. 293-325.  ► Steinmann, 
H./ Löhr, A. (1994): Grundlagen der Unternehmensethik, Stuttgart.  ► Stein-
mann, H./ Scherer A. G. (Hrsg.) (1998): Zwischen Universalismus und Relati-
vismus, Frankfurt am Main.  ► Steinmann H./ Scherer A. G. (1998a): Inter-
kulturelles Management zwischen Universalismus und Relativismus. Kritische 
Anfragen der Betriebswirtschaftslehre an die Philosophie, in: dies. (1998): Zwi-
schen Universalismus und Relativismus, Frankfurt am Main, S. 23-87.  ► Stein-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


zfwu, 1/3 (2000), 313-335  335 

mann H./ Scherer A. G. (1998b): Epilog. Zugleich eine Stellungnahme zum 
Rückblick von Horst Gronke, in: dies. (1998), Zwischen Universalismus und Rela-
tivismus, Frankfurt am Main, S. 402-416.  ► Steinmann, H./ Schreyögg, G. 
(1999): Management, Wiesbaden.  ► Stitzel, M. (2000): Unternehmerische 
Handlungsspielräume für umweltorientierte Zukunftsverantwortung, in: Böhler, 
D./Stitzel, M. (Hrsg.), Zukunftsverantwortung in der Marktwirtschaft, Münster,  S. 
392-405.  ► Ulrich, P. (1998): Unternehmerische Umweltverantwortung aus 
diskursethischer Sicht, in: Steinmann, H./ Wagner, G. R. (Hrsg.), Umwelt und 
Wirtschaftsethik, Stuttgart, S. 33-47.  ► Ulrich, P. (2000): Lebensdienliche 
Marktwirtschaft und die Zukunftsverantwortung mündiger Wirtschaftsbürger, in: 
Böhler, D./Stitzel, M. (Hrsg.), Zukunftsverantwortung in der Marktwirtschaft, 
Münster,  S. 70-84. 
 

Zu den Autoren 

Dipl.-Ing. Dr. phil. Horst 
Gronke 
Hans Jonas-Zentrum am In-
stitut für Philosophie der Freien 
Universität Berlin 
Königin-Luise-Str. 34 
14195 Berlin 
Tel: ++49-(0)30 838-53332 
Fax: ++49-(0)30 838-51308 
Email: gronke@zedat.fu-ber-
lin.de 

Falk Schmidt 
Hans Jonas-Zentrum der FU 
Berlin 
Königin-Luise-Str. 34 
14195 Berlin 
Tel: ++49-(0)30 838-56308 
Fax: ++49-(0)30 838-51308 
Email: falk.schmidt@berlin.de  

Horst Gronke, geb. 1955, Studium des 
Bauingenieurwesens an der FH 
Saarbrücken, Beruftätigkeit als 
Bauingenieur, Studium der 
Philosophie, Sozialpsychologie und 
Allgemeinen und Vergleichenden 
Literaturwissenschaft an der 
Universität des Saarlandes, M.A. 1990, 
Diss. phil 1996, 1991-1996 wiss. Mitar-
beiter am Zentralinstitut für 
Fachdidaktiken der FU Berlin, seit 
1996 wiss. Ass. am Phil. Inst. der FU 
Berlin. 
Veröffentlichungen u.a. zur 
Praktischen Philosophie und Ethik, 
insbesondere Diskursethik. 
 
Falk Schmidt, geb. 1975, Studium der 
Philosophie, Betriebswirtschaftslehre 
und Teilgebiete des Rechts. 
Seit 1998 Tutor am Hans Jonas-Zent-
rum an der FU Berlin. Die Magisterar-
beit zu „Diskursethische Ansätze der 
Wirtschaftsethik im Vergleich“ steht 
vor dem Abschluss. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:gronke@zedat.fu-berlin.de
mailto:gronke@zedat.fu-berlin.de
https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313
mailto:gronke@zedat.fu-berlin.de
mailto:gronke@zedat.fu-berlin.de


336 

Kulturalismus als enttäuschte Kennerschaft 

Korreferat zum Beitrag von Horst Gronke und Falk Schmidt 
 
Die ‚geltungslogischen Mittel‘ der „Erlanger Schule“ reichten nicht hin, eine 
verbindliche universalistische Orientierung für die Unternehmensethik zu 
erreichen. An die Stelle einer Begründung trete bei den Kulturalisten das 
bloße Bekenntnis zum Universalismus, das zudem mit ‚für ethische 
Grundlagendiskurse untauglichen empirischen Hinweisen‘ unterfüttert 
werde. Mit dem Referat dieser Kritik an der kulturalistischen Position Horst 
Steinmanns und seiner Mitarbeiter beginnen Horst Gronke und Falk 
Schmidt ihre eigene Behandlung (S.2). Es soll im Folgenden gezeigt wer-
den, dass diese Kritik auf mehreren Missverständnissen beruht, die ein 
hinreichendes Verständnis dieser Position verunmöglichen. 
Bekenntnis statt Begründung 
Die Unterscheidung von Bekenntnis und Begründung spielt auf die Unter-
scheidung von Meinung und Wissen (doxa und episteme) an und nimmt 
diese sorglos in Anspruch. Strukturiert man die Diskussion von den Prob-
lemen her und nicht von den philosophischen Mitteln, so fällt auf, dass es 
gerade die Tatsache ist, dass diese Unterscheidung als Dichotomie für das 
gemeinsame Handeln nicht mehr tragfähig ist, die zu philosophischer Be-
mühung anstößt. Versteht man fernerhin, dass sich diese Unterscheidung 
dem Fragenden nicht einfachhin andemonstrieren lässt, dass sich genauer: 
der Fragende nicht auf diese Unterscheidung verpflichten lässt, sondern 
sich selbst verpflichten muss, so wird deutlich, dass der Vorwurf, es han-
dele sich bei einer Behandlung des Problems um ein ‚bloßes Bekenntnis‘, 
den ‚Vorwerfenden‘ aus der Diskussion herauskatapultiert; er disqualifiziert 
sich gleichsam. Statt die Unterscheidung transzendental zu verwenden, 
könnte man einer vorsichtigeren pragmatischen Interpretation folgen, die 
aus dem Scheitern der transzendentalen nicht einen Verzicht auf die Unter-
scheidung folgert, sondern sie zur Differenzierung von Dispostionsgraden 
nutzt.21 
Empirische Hinweise 
Um die Kritik beurteilen zu können, es halte sich bei den Argumenten für 
das ‚Bekenntnis‘ lediglich um empirische Hinweise, muss der Status empiri-
schen Wissens näher untersucht werden. Empirisches Wissen basiert auf 
methodischen Normen, die erfüllt sein müssen, damit empirische For-
schung ‚funktioniert‘. Die Erfüllung dieser Normen widerfährt einem. Die 
Resultate der darauf basierenden Forschung sind ebenfalls Widerfahrnisse. 
Das Widerfahrnis der Durchsetzung methodischer Normen ist die Bedin-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


zfwu, 1/3 (2000), 313-335  337 

gung der Möglichkeit empirischer Forschung, darf mit dieser also nicht 
verwechselt werden. Diese Rekonstruktion ‚transzendentaler Analyse‘ lässt 
sich entsprechend auf die hier in Frage stehende Argumentation anwenden. 
Die ‚empirischen Hinweise‘ sind (Selbst-)Vergewisserungen der normativen 
Basis, also kritische Reflexion derselben, die jedoch unter dem Vorbehalt 
der Selbstverpflichtung der jeweils anderen steht. 
Selbstverpflichtung 
Die Betonung der expliziten Selbstverpflichtung verdankt sich einer poli-
tisch-philosophischen Grundhaltung, die strukturelle Paternalismen ab-
lehnt. Sie muss sich gegen zwei Kritikversuche zur Wehr setzen. Die dis-
kursontologische Kritik verweist auf die implizite Selbstverpflichtung, die 
man durch die Verwendung bestimmter Diskursarten vornimmt. Entschei-
dend für die Verwendung dieses Argumentes ist die Priorität rekonstrukti-
ver Verpflichtung vor expliziter Selbstverpflichtung, die die entsprechende 
Position mit einem Paternalismus belastet. Eine andere Art der Kritik ver-
weist darauf, dass derartige individualistische Grundhaltungen an der Tatsa-
che vorbeigehen, dass das sich selbst verpflichtende Individuum, Indivi-
duum nur durch die Anerkennungsverhältnisse ist, in denen es lebt, und 
diese daher als Grundlage für Geltungsfragen zu behandeln seien. Diese 
Kritik jedoch verwechselt Fragen der Konstitution mit Geltungsfragen. 
Denn selbst, wenn man die Anerkennungsverhältnisse als konstitutiv für 
eine Person ansieht, kann man, ohne einem konstitutiven Individualismus 
zu verfallen, individuelle Entscheidungen zum Ausgangspunkt von Gel-
tungsfragen machen.22 
Genese und Geltung 
Die Unterscheidung von genetischen und normativen Argumenten führt 
zur Unterscheidung von Genese und Geltung, deren Vermengung dem 
kulturalistischen Ansatz attestiert wird. Sie soll hier der Unterscheidung von 
Faktizität und Geltung gegenübergestellt werden. Die Genese stellt einen 
Zustand als das Resultat einer Entwicklung dar; sie beschreibt die Konsti-
tution. Diese sollte in der Tat nicht mit Geltung verwechselt bzw. gleichge-
setzt werden. Faktizität hingegen ist eine weitaus weitreichendere Katego-
rie, die im Sinne der obigen Diskussion auch Geltungskriterien beinhaltet. 
Eine ‚Vermengung‘ ist hier unvermeidlich.23 Insofern darf man den Vor-
wurf, die Steinmann-Schule schwäche lediglich die Folgen des Kulturrelati-
vismus ab, als Lob lesen. Im Sinne des eingangs erwähnten problemorien-
tierten Vorgehens besteht die Aufgabe gerade darin, trotz des notwendigen 
Rekurses auf die Faktizität von Geltungskriterien, den argumentativen Zu-
gang zu verfolgen. Man mag das ‚Abschwächung des Kulturrelativismus‘ 
nennen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313


338 

Das Normative der Rekonstruktion des Normativen 
Mit der Kritik an Friedrich Kambartel, er verfalle der Versuchung, seine 
Rekonstruktion des Normativen normativ überzubewerten, haben die Au-
toren einen wunden Punkt seiner Konstruktion getroffen. Dieses Problem 
wird jedoch für die Steinmann-Schule nicht virulent, weil sie auf die ent-
sprechenden problematischen Elemente nicht rekurriert. Im Gegensatz zur 
hier kritisierten universalistischen Interpretation des Kambartelschen An-
satzes folgen sie einer kontextualistischen. 
Unternehmensethik für Unternehmer 
Gronke und Schmidt schließen mit der Behauptung, die Diskursethik biete 
für die unternehmerisch Handelnden ein besseres Instrument als der Kultu-
ralismus, weil sie ein viel differenzierteres Modell anzubieten habe. Die 
Differenziertheit des Modells ist m.E. eher ein Problem denn ein Vorteil; 
gerade die Diskursethik apelscher Provenienz formuliert eine für den wirt-
schaftlich Handelnden nur schwer handhabbare Vielheit argumentativer 
Ebenen. Die schlichte Spiegelung der Diskursethik in die Anwendung im 
Rahmen eines zweiten Ethikteiles etwa erleichtert den Zugang nicht. Man 
darf daher gespannt sein, ob die Diskursethik den Weg zu den Managern 
finden wird. Vielleicht empfiehlt man ihr dort statt der Schaffung neuer 
Diskursebenen eine grundlegende Restrukturierung, die in enttäuschter 
Kennerschaft vielleicht zu einem kulturalistischen Projekt führt. 
 

21 Vgl. Hanekamp, Gerd (2000) Kulturalistische Bemerkungen zur Wirtschaftsethik. in: 
Forum Wirtschaftsethik 8, Heft 1, 14-17. 

22 Vgl. Mathias Kaufmann (1999) Aufgeklärte Anarchie, Berlin, S.87f. 
23 Vgl. Gerd Hanekamp (1996) Kulturkritik und Postmoderne. In: Dirk Hartmann und 

Peter Janich: Methodischer Kulturalismus, Frankfurt a.M. 
 

Dr. Gerd Hanekamp (Bad Neuenahr-Ahrweiler) 
gerd.hanekamp@dlr.de 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:29:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-3-313

