
419

Filmethik 
Grundüberlegungen zu einer medienethischen Subdisziplin.  
Von Thomas Bohrmann

Communicatio Socialis (4/2019) 52: 419-430. DOI: 10.5771/0010-3497-2019-4-419

Abstract Filmethik ist keine akademische Disziplin wie die Me-
dien- und Kommunikationswissenschaft, sie ist aber eine bestimmte 
Perspektive auf das Einzelmedium Film. Die ethische Reflexion über 
den Film soll Filmethik heißen. Dabei ist sie eine Subdisziplin der Me-
dienethik mit einem normativen und einem deskriptiven Ansatz. Als 
(normative) Ethik des Films konzentriert sich Filmethik auf die Frage, 
welche Normen für den Film gelten sollen und welche moralischen 
Akteure für die normative Durchsetzung zuständig bzw. verantwort-
lich sind. Und als (deskriptive) Ethik im Film untersucht die Filmethik, 
welche moralischen Probleme in Spielfilmen zur Sprache kommen und 
wie diese durch die handelnden Figuren gelöst werden. Die normative 
und die deskriptive Perspektive finden aber in der Filmkritik und 
Filmbewertung (Kinder- und Jugendschutz) zusammen. 

Ethik ist die wissenschaftliche Reflexion des menschli-
chen Urteilens und Handelns unter der Perspektive von 
gut und schlecht, richtig und falsch, gerecht und unge-

recht. Vor allem die philosophische und die theologische Ethik 
beschäftigen sich traditionell mit ethischen Problemen und re-
flektieren die gelebte Moral von Menschen, wenngleich freilich 
auch andere Disziplinen (z. B. Medizin, Ingenieurwissenschaf-
ten, Kommunikationswissenschaft) vor dem Hintergrund ihrer 
spezifischen Fachprobleme in systematischer Weise nach men-
schengerechten Antworten suchen. Wenn die Aussage zutrifft, 
dass es keinen ethikfreien Raum gibt (vgl. Korff 1975, S. 17), 
dann gehören ethische Fragen genuin zum Menschsein dazu. 
Der folgende Beitrag macht deutlich, dass auch das Medium 
Film zum Reflexionsgegenstand der Ethik gehört. Filmethik als 

Prof. Dr. Thomas 

Bohrmann lehrt 

Katholische Theologie 

mit dem Schwerpunkt 

Angewandte Ethik 

an der Fakultät für 

Staats- und Sozial-

wissenschaften der 

Universität der Bun-

deswehr München.

ETHIK AUF DEM BILDSCHIRM

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   419 11.11.2019   13:42:02

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419


420

Subdisziplin der Medienethik ist in diesem Sinne eine bestimm-
te Perspektive auf das Einzelmedium Film; sie lässt sich in eine 
(normative) Ethik des Films und in eine (deskriptive) Ethik im 
Film aufteilen.

Medienethische Grundlagen
Medienethik ist eine eigenständige Bereichsethik oder ein The-
menfeld der Angewandten Ethik (vgl. Filipović 2016, S. 48 f.). Sie 
beschäftigt sich mit öffentlicher Kommunikation, die durch un-
terschiedliche Medienformen vermittelt wird. Denn als Trans- 
portmittel von Bedeutungsinhalten tragen Medien dazu bei, 
dass Menschen miteinander in Beziehung treten können. Me-
dien sind Instanzen der Vermittlung von Informationen und 
produzieren, transportieren, veröffentlichen und speichern un-
terschiedlich geartete Inhalte (vgl. Beck 2015, S. 81-94). Dabei 
berücksichtigt die Medienethik sowohl eine individualethische 

als auch eine sozialethische Frageperspek-
tive. Die Individualethik stellt stärker das 
Individuum und sein mediales Handeln in 
den Mittelpunkt, während die Sozialethik 
stärker die gesellschaftlichen Strukturen 
und Ordnungsgebilde der Mediengesell-

schaft berücksichtigt. In diesem Sinne ist Medienethik also eine 
Ethik individueller Akteure, das heißt aller medialen Handlungs-
subjekte, und bezieht sich auf das Entscheiden und Verhalten 
von Einzelnen. Gleichzeitig ist Medienethik aber auch eine Ethik 
der gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, das heißt der sozialen 
Strukturen, in denen sich das Handeln der Akteure vollzieht. 
Dieser doppelte Zugang ist nicht nur für die Medienethik kons-
titutiv, sondern auch für alle anderen Bereichsethiken bzw. Fel-
der der Angewandten Ethik (z. B. Politische Ethik, Wirtschaft-
sethik, Technikethik, Sportethik). Wie ein medienethisches 
Problem verstanden und eingeordnet wird, hängt also davon 
ab, ob es aus individual- oder gesellschaftsethischer Perspekti-
ve in den Blick genommen wird. In realiter sind beide Dimen-
sionen aber oft kaum voneinander zu trennen, da Individuen 
immer auf soziale Strukturen angewiesen sind, innerhalb sol-
cher Gesellschaftsgebilde handeln und diese aktiv mitgestalten 
können. Letzten Endes bleiben „Individuen immer die letzten 
Verantwortungssubjekte; nur sie allein können und müssen ihr 
Tun im strengen Sinn verantworten und sich für ihr Handeln 
rechtfertigen“ (Thies 2011, S. 208). Damit sind Medien keine 
schicksalhaften Gebilde, sondern sie obliegen wie alle Kultur-

Thomas Bohrmann

Wie ein medienethisches Problem 
verstanden wird, hängt davon ab, ob es 
aus individual- oder gesellschaftsethischer 
Perspektive betrachtet wird.

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   420 11.11.2019   13:42:02

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419


421

schöpfungen der menschlichen Gestaltungsmacht. In diesem 
Sinne hat der Mensch Verantwortung für alles, was er erschaf-
fen hat, inklusive der Medien.

Vor dem Hintergrund des skizzierten Zugangs kann folgen-
de medienethische Definition festgehalten werden: Medienethik 
untersucht die sozialen Kommunikationsmittel im Hinblick auf 
ihren humanen Wert und formuliert normative Handlungs- und 
Ordnungsanweisungen für die unterschiedlichen Verantwor-
tungsakteure der Mediengesellschaft. Ihr Grundanliegen ist es, 
Medienschaffenden und Rezipient_innen in 
einem komplexen und unübersichtlichen Me-
diensystem Orientierung zu bieten und ein 
verantwortliches Handeln zu ermöglichen. 
Medienethik bezieht sich also erstens auf 
das Entscheiden und Handeln von Einzel-
nen (Ethos der Kommunikator_innen und Rezipient_innen) und 
zweitens auf die Ordnung bzw. strukturelle Ausgestaltung des 
Medienbereichs (Ethos der Rahmenordnung). Dabei richtet sich 
das medienethische Interesse auf alle Medienarten und auf die 
durch sie verbreiteten kommunikativen Inhalte. Zu diesen 
zählen Printmedien, wie etwa Zeitung, Zeitschrift, Buch, Pla-
kat, aber auch Hörfunk und Fernsehen sowie der Film und das 
Internet. Mobile Medien (Smartphones), die in kompakter Form 
verschiedene Kommunikationsfunktionen vereinen und im All-
tag von sehr vielen Menschen einen festen Platz haben, gehören 
seit einigen Jahren ebenfalls zum Gegenstandsbereich der Me-
dienethik und machen auf neue ethische Herausforderungen auf-
merksam. Alle Medien sind also auch normativ zu behandeln. 

Der Film ragt aus den Medienformen besonders heraus. Er 
ist nicht nur ein Produkt des technisch-wissenschaftlichen Fort-
schritts und somit ein Medium der Moderne, sondern er hat sich 
seit seinen Anfängen am Ende des 19. Jahrhunderts bis zum heu-
tigen Tag zu einem wirkmächtigen Leitmedium entwickelt und 
prägt als Spielfilm und als Dokumentarfilm die globale Kultur. 
Aus dem menschlichen Lebensalltag sind filmische Präsentatio-
nen nicht mehr wegzudenken, da sie aufgrund ihrer besonderen 
Bauform des Erzählens anhand von Bildern und Tönen faszinie-
ren und Menschen informieren, bilden und vor allem unterhalten. 
Während der Film in der Anfangszeit noch auf das Kino als klas-
sischen Rezeptionsort angewiesen war, wird er heute aufgrund 
der technischen Entwicklungen durch unterschiedliche Medien 
in vielfältigen Formen verbreitet ( z. B. Fernsehen, Mediatheken 
im Internet, Streaming-Dienste, mobile Endgeräte, DVD).

Das medienethische Interesse  
richtet sich auf alle Medienarten 

und auf die durch sie verbreiteten 
kommunikativen Inhalte. 

Filmethik 

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   421 11.11.2019   13:42:02

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419


422

Der Film als audiovisuelles  
Unterhaltungsmedium
Der Film ist zugleich Kunst und Ware und vermag durch seine 
besondere Art des Erzählens ein Massenpublikum anzuspre-
chen. Dabei bedient er sich unterschiedlicher Erzählebenen, 
die für die Perzeption von zentraler Bedeutung sind: der nar-
rativen, der visuellen und der auditiven Ebene (vgl. Bohrmann 
2007, 26-35). Auf der narrativen Ebene treten die Geschichte, die 
agierenden Charaktere und das zugrunde liegende Thema in den 
Vordergrund. Im Zentrum der visuellen Ebene stehen hingegen 
die Bilder, welche die Geschichte in Szene setzen. Die auditive 
Ebene wird schließlich durch den Ton in Form von Sprache, 

Geräuschen und Musik strukturiert. Da der 
Film ein Medium der Bewegung ist, nehmen 
die Zuschauer_innen die Welt direkter wahr, 
das heißt sie deuten die im Film vermit-
telte Welt als eine authentische, da sie mit 
der Wahrnehmung der eigenen Lebenswelt 

übereinstimmt. Aber erst die Kombination aus Bild und Ton 
konstituiert ein Filmerleben, bei dem unterschiedliche Sinne 
angesprochen werden und damit emotionale Reaktionen beim 
Publikum entstehen können. 

Fiktionale Spielfilme wollen primär unterhalten. Das Un-
terhaltungsphänomen spricht das Sehen, Hören und intellek-
tuelle Verstehen an. Dabei ist Unterhaltung ein aktiver Rezep-
tionsprozess, der der Zerstreuung und Erholung vom Alltag 
dient und dabei eine besondere Form des Erlebens schafft, bei 
dem neben den menschlichen Sinnen (Sehen, Hören), auch die 
menschlichen Emotionen (Freude, Trauer) sowie die mensch-
lichen Verstandesleistungen (Kognition, Reflexion) angespro-
chen werden. Vor allem durch emotional erzählte Geschichten, 
in denen Figuren präsentiert werden, mit denen wir uns identi-
fizieren oder in denen wir unser eigenes Leben vielleicht sogar 
wiedererkennen können, hinterlassen Filme eine besondere und 
tiefe Wirkung.

Aus diesem Grund waren Filme immer auch ein öffent-
liches Reizthema. So wurde in der Frühphase des Kinos, also 
am Beginn des 20. Jahrhunderts, darüber diskutiert, wie Filme 
wirken und ob sie einen sozialschädlichen Einfluss auf das Pu-
blikum ausüben. Die sogenannten Kinoreformer beispielswei-
se kritisierten die Darstellung von Gewalt. Dabei handelte es 
sich um eine Bewegung vor allem aus Pädagogen, Juristen und 
Kirchenvertretern, die sich zur Aufgabe gemacht hatten, den  

Durch emotional erzählte Geschichten, 
in denen wir unser eigenes Leben 
wiedererkennen können, hinterlassen 
Filme eine besondere und tiefe Wirkung.

Thomas Bohrmann

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   422 11.11.2019   13:42:03

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419


423

Kinofilm von „Schund und Schmutz“ zu befreien und für ein „mo-
ralisch sauberes“ Kino einzutreten (vgl. Hausmanninger 1993,  
S. 79-201). Von Anfang an war die öffentliche Auseinanderset-
zung um den Kinofilm also auch eine normative Debatte. Das 
heißt, hier wurde die Frage nach einer Ethik für den Film bzw. 
des Films gestellt.

Ethik des Films
Filmethik im Sinne einer (normativen) Ethik des Films befasst 
sich mit der Frage, welche Normen für den Film gelten sollen. 
Dabei unterscheidet sie vor allem vier Ebenen der filmethischen 
Verantwortung: 

�� Politische Rahmenordnung
�� Produktion
�� Distribution
�� Rezeption. 

(1) Politische Rahmenordnung
In Deutschland setzt sich der Staat für eine humane, an den 
menschlichen Grundrechten orientierte Rahmenordnung für 
den Filmbereich ein. Die oberste medien- bzw. filmethische 
Norm lautet folglich: Freiheit der Kommunikation. Ihren Aus-
druck findet sie im Grundrecht der Filmfreiheit: 

„Jeder hat das Recht, seine Meinung in Wort, Schrift und Bild frei  
zu äußern und zu verbreiten und sich aus allgemein zugänglichen Quel-
len ungehindert zu unterrichten. Die Pressefreiheit und die Freiheit 
der Berichterstattung durch Rundfunk und Film werden gewährleis-
tet. Eine Zensur findet nicht statt“ (Art. 5 Abs. 1 GG). 

Allerdings kann die Filmfreiheit eingeschränkt werden: 

„Diese Rechte finden ihre Schranken in den Vorschriften der allgemei-
nen Gesetze, den gesetzlichen Bestimmungen zum Schutze der Jugend 
und in dem Recht der persönlichen Ehre“ (Art. 5 Abs. 2 GG). 

Dabei beziehen sich diese Schranken zum einen auf grundsätz-
lich problematische Medieninhalte und zum anderen auf Kin-
der- und Jugendmedienschutzgründe. Die vom Staat gesetzte 
Rahmenordnung für das Medium Film legt also fest, welche 
Inhalte prinzipiell verboten sind und welche Medienprodukte 
nur unter bestimmten inhaltlichen, zeitlichen bzw. rezipien-

Filmethik 

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   423 11.11.2019   13:42:03

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419


424

tenabhängigen Kriterien verbreitet werden dürfen. Neben dem 
Grundgesetz, das Film- und Medienfreiheit als Schutzgut ver-
steht, gehören u. a. das Strafgesetzbuch (StGB) und das Jugend-
schutzgesetz (JuSchG) zu den grundlegenden Normen der staat-
lichen Rahmenordnung. 

(2) Produktion
Die Verantwortung der Produzent_innen bezieht sich in erster 
Linie auf die Befolgung grundlegender inhaltsethischer Regeln. 
Diese kommen in folgender Grundnorm, die im Wesentlichen 
die zentralen Rechtsbestimmungen der Rahmenordnung be-
rücksichtigt, zum Ausdruck: Ethisch illegitim sind Filme, die 
Personen und Gruppen verketzern, verfolgen oder diskrimi-
nieren, die Gewalt verherrlichen oder verharmlosen, Gewalt 
sadismus- oder masochismusaffirmativ präsentieren, Gewalt 
propagieren oder zur Gewaltausübung öffentlich aufrufen (vgl. 
Bohrmann 2002). Bei der Überprüfung einer möglichen Ver-
letzung dieser Grundnorm ist allerdings die Unterscheidung 
von inhaltlicher Darstellung und inhaltlicher Aussage konstitutiv 
(vgl. Hausmanninger 1993, S. 574). Auf der Inhaltsebene dürfen 
selbstverständlich auch Missachtungen der Menschenrechte, 
wie sie besonders in gewalthaltigen Genres (z. B. Action-, Krimi-
nal-, Horror-, Westernfilm) vorkommen, gezeigt werden. Dem-
entsprechend ist das Böse im Film kein Tabuthema. Allerdings 
darf die Aussageebene eines Films niemals menschenverach-
tend sein und sich in der moralischen Gesamtaussage (Grund-
botschaft) nicht gegen die Menschenwürde stellen. Damit wäre 
eine Grenze überschritten und ein solcher Film wäre medie-
nethisch illegitim. 

(3) Distribution
Als die zentralen Verantwortungsträger der Distribution gel-
ten die verschiedenen Institutionen der Kommunikationskon-
trolle. Die Freiwillige Selbstkontrolle der Filmwirtschaft (FSK), 
die Freiwillige Selbstkontrolle des Fernsehens (FSF) und die 
Bundesprüfstelle für jugendgefährdende Medien (BPjM) nor-
mieren Filme insbesondere im Hinblick auf Zugangsbeschrän-
kungen, Altersfreigaben und Sendezeiteinschränkungen. Diese 
Institutionen arbeiten nach normativen Leitlinien (Gesetze, 
Prüfgrundsätze). Sowohl eine Alterskennzeichnung für Filme 
als auch eine Sendezeitbeschränkung im Fernsehen sind wert-
volle kinder- und jugendschutzrelevante Mechanismen, die den 
jeweiligen Entwicklungsstand von Heranwachsenden berück-

Thomas Bohrmann

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   424 11.11.2019   13:42:03

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419


425

sichtigen. Ob allerdings das gegenwärtige System der Alters-
einstufungen mit den entsprechenden FSK-Kennzeichnungen 
(ab 0 Jahre freigegeben, ab 6 Jahren freigegeben, ab 12 Jahren 
freigegeben, ab 16 Jahren freigegeben, ab 18 Jahren freigegeben) 
den heutigen Lebensverhältnissen und -erfahrungen der nach-
wachsenden Generation noch entspricht, ist diskussionswürdig, 
da junge Menschen aufgrund der rasanten Medienentwicklung 
immer kompetenter im Umgang mit Medien werden. 

(4) Rezeption
Eine normativ ausgerichtete Filmethik muss folglich auch die 
Rezipierenden in den Blick nehmen und sich für eine Schärfung 
und Stärkung der Film- bzw. Medienkompetenz einsetzen (vgl. 
Veith 2002). Eine solche Kompetenz zielt nicht allein auf die Ver-
mittlung von technischen Fähigkeiten, sondern besonders auch 
auf einen bewussten, kritischen, reflektierten und mündigen 
Umgang, wenngleich Jüngere dabei unterstützt werden müssen 
(z. B. durch Eltern und die Schule).

Ethik im Film
Filmethik im Sinne einer (deskriptiven) Ethik im Film beschäftigt 
sich mit der Frage, wie moralische Überzeugungen und Normen 
innerhalb der Filmhandlung und ihrer Repräsentation durch die 
im Film handelnden Charaktere dargestellt werden. Trotz ihres 
unterschiedlichen Zugangs sind sowohl die Ethik des Films als 
auch die Ethik im Film stets aufeinander bezogen. Denn für eine 
Filmbewertung im Rahmen der Jugendschutzinstitutionen und 
der grundsätzlichen Überprüfung der moralischen Legitimität 
ist es unverzichtbar, sich mit der im Film vorgestellten Moral 
der Figuren und der zugrunde liegenden moralischen Aussage 
der gesamten filmischen Narration auseinanderzusetzen und 
dazu wiederum kritisch Stellung zu beziehen. Filme vertreten 
nämlich eine Position, sie entwickeln vor dem Hintergrund 
eines bestimmten moralischen und weltanschaulichen Stand-
punkts ihre Geschichten. Filme provozieren uns, so dass wir 
nicht nur über den Filminhalt nachdenken, sondern mit ihm 
auch unseren eigenen moralischen Standpunkt und den der Ge-
sellschaft überprüfen können: Was würde ich in dieser Situation 
tun?, Wie würde ich mich entscheiden?, Was sollte eine Gesell-
schaft (und was sollten ihre moralischen Akteure) tun? Dadurch 
ist der Film ein zeitdiagnostisches Medium der Gesellschaft, 
das gesellschaftliche Entwicklungen kritisch begleitet, morali-

Filmethik 

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   425 11.11.2019   13:42:03

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419


426

sche Probleme thematisiert und folglich einen Diskurs über Mo-
ral und Unmoral führt. Somit ist der Film eine ethische Erzählung.

Filme repräsentieren die Gesellschaft, in der sie produziert 
worden sind, sie „spiegeln unsere Realität“ (Kracauer 1974, S. 
249) und thematisieren damit die sozialen Probleme zu einer 
bestimmten Zeit. Eine Filmethik, die diese gesellschaftlichen 
Fragestellungen aus Filmen herauslesen und diese innerhalb der 
realen Gesellschaft reflektieren möchte, ist auf ein interdiszi-
plinäres Arbeiten angewiesen. Vor allem von den deskriptiv aus-
gerichteten Sozialwissenschaften kann die Filmethik wertvolle 
Impulse für ihr eigenes Forschungsanliegen erhalten. Die Sozio-
logie etwa ist die zentrale Disziplin der Analyse von Gesellschaf-

ten und menschlichen Handlungen. In den 
vergangenen Jahren hat sich innerhalb der 
(deutschsprachigen) Fachsoziologie verstärkt 
ein filmsoziologischer Diskurs entwickelt, 
der den Film als empirische Quelle der sozi-
alwissenschaftlichen Forschung entdeckt hat 

(vgl. Geimer/Heinze/Winter 2018a; Heinze/Moebius/Reicher 
2012; Schroer 2007). Filme bringen gesellschaftliches Leben zum 
Ausdruck, sie sind für die gesellschaftliche Kommunikation von 
Bedeutung. Letztlich tragen sie zur Formung eines individuel-
len und kollektiven Denkens bei: „Denn das Audiovisuelle prägt 
unbewusste Haltungen sowie das öffentliche Bewusstsein, setzt 
Themen und formt die Perspektiven, mit denen wir die Welt be-
trachten und evaluieren. Gleichzeitig liefern Filme kulturelle 
Projektionsflächen, die als komplexe Nachahmungsvorlage dem 
Selbst in Identitätsbildungsprozessen dienen können“ (Geimer/
Heinze/Winter 2018b, S. 1). Diese Entwicklung hängt sicherlich 
mit der verstärkten Zuwendung zunächst der Kulturwissen-
schaften zum Bild zusammen, die seit einigen Jahren unter dem 
Topos iconic oder pictorial turn zusammengefasst werden kann 
(vgl. Günzel/Mersch 2014).

Mit ihrer spezifischen Sprache und Ästhetik versuchen 
audiovisuelle Erzählungen Aussagen über die außerfilmische 
Wirklichkeit zu treffen, um Gesellschaft abzubilden und ihre 
Mitglieder letztlich zum Diskurs anzuregen. Die soziologische 
Relevanz des Films besteht folglich darin, dass sich mit seiner 
Hilfe „kollektive Vorstellungen über soziale Zustände und Ent-
wicklungen entdecken und verstehen“ (Heinze 2018, S. 11) las-
sen. In diesem Sinne vermittelt der Film ein bestimmtes Wissen 
über die Ängste und Sehnsüchte, über die Sorgen und Hoffnun-
gen innerhalb einer Gesellschaft. Aufgabe der Filmsoziologie 

Thomas Bohrmann

Filme bringen gesellschaftliches Leben 
zum Ausdruck, sie sind für 
die gesellschaftliche Kommunikation  
von Bedeutung.

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   426 11.11.2019   13:42:04

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419


427

ist es besonders, diese Inhalte herauszustellen, sie dabei aber 
gleichfalls in einem sozialen oder kulturellen und historischen 
oder zeitgeschichtlichen Kontext qualitativ miteinander zu  
vergleichen.

Eine Filmethik, die sich gegenwärtig innerhalb der (christ-
lichen) Sozialethik bzw. Angewandten Ethik entwickelt (vgl. 
Bohrmann/Reichelt/Veith 2018; Koch 2019), greift aber nicht 
nur die Ergebnisse der Filmsoziologie instruktiv auf, sondern sie 
ist auch auf das analytische Durchdringen des Films in seinen 
einzelnen Elementen angewiesen. In diesem Sinne spezifiziert 
die Filmethik einen methodischen Forschungsansatz der Kom-
munikations- und Filmwissenschaft. Mit 
Hilfe der Filmanalyse (vgl. Hickethier 2012), 
die zur ethischen Filmanalyse erweitert wird, 
kann nämlich das filmethische Anliegen der 
Beschreibung von Moral auch anhand einer 
konkreten Methode in angemessener und 
nachvollziehbarer Weise verfolgt werden (vgl. Bohrmann 2018). 
Als ethische Erzählung handelt der fiktionale Film von den gro-
ßen Menschheitsthemen und nimmt dabei immer auch das mo-
ralische Handeln der einzelnen Figuren innerhalb bereichsethi-
scher Fragestellungen in den Blick. So kommen beispielsweise 
medizinethische („Repo Men“), technikethische („RoboCop“), 
wirtschaftsethische („Wall Street“), medienethische („The Tru-
man Show“), politikethische („James Bond 007“), militärethi-
sche („Good Kill“), familienethische („Kramer vs. Kramer“), 
sportethische („Invictus“), umweltethische („Promised Land“), 
raumfahrtethische („Interstellar“) Probleme narrativ im Film 
zur Sprache.

Die ethische Frage nach dem, was zu tun ist, wird folglich 
nicht nur innerhalb der systematischen Beschäftigung der (phi-
losophischen oder theologischen) Ethik aufgeworfen, sondern 
ebenso im Unterhaltungsfilm. Er reflektiert das richtige mora-
lische Urteilen und Handeln und kann den gesellschaftlichen 
Diskurs über wünschenswerte oder verachtenswerte Verhal-
tensweisen fördern und zur moralischen Positionierung der 
Zuschauer_innen beitragen. Auch wenn Geschichten kreiert 
werden, die nicht immer mit der realen Lebenswelt überein-
stimmen, ist der narrative Raum so strukturiert, dass sich die 
Rezipierenden trotzdem fragen können, was sie an der Stelle der 
jeweiligen Filmfiguren tun würden. Dabei wird eine Auseinan-
dersetzung mit den eigenen moralischen Grundüberzeugungen 
provoziert. Eine ethische Filmanalyse berücksichtigt diese Per-

Die ethische Frage nach dem, was zu 
tun ist, wird nicht nur innerhalb  

der Ethik aufgeworfen, sondern ebenso 
im Unterhaltungsfilm.

Filmethik 

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   427 11.11.2019   13:42:04

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419


428

spektive und versucht die individual- und sozialethischen The-
men herauszuarbeiten. Dabei ist besonders die narrative Ebene 
– die primär die agierenden Filmcharaktere und ihr Handeln, 
das zentrale Filmthema und das damit verbundene moralische 
Problem sowie die moralische Gesamtaussage (Botschaft) um-
fasst – von entscheidender Bedeutung. Ethische Fragen werden 
aber nicht nur in fiktionalen Spielfilmen aufgeworfen, sondern 
ebenso in Fernsehserien (vgl. Schicha 2019, S. 209-224; Brand/
Meisch 2018). Aufgrund der Zunahme von privaten Fernsehsen-
dern und Video-on-Demand-Anbietern ist das Serienangebot 
stetig gewachsen. Der Vorteil von Serien besteht darin, dass sie 
viel Raum für Entwicklungsmöglichkeiten von identitätsstif-
tenden Figuren – damit wird emotionale Zuschauerbindung ver-
einfacht – bieten und aufgrund ihres prinzipiellen Endloscha-
rakters aktuelle Problemstellungen aus der Realwelt einbauen 
können. Auch Serien, wie  z. B. „Borgen“, „House of Cards“, „Real 
Humans“, „Star Trek“, „The 100“, führen Moraldiskurse sowohl 
über alltagsrelevantes Handeln als auch über komplexe politi-
sche Entscheidungen. Somit beteiligen sich Serien, auch wenn 
sie von der Zukunft erzählen, an einer zeitdiagnostischen Kom-
mentierung gesellschaftlicher Probleme und stellen im Diskurs 
unterschiedliche Lösungsmöglichkeiten vor.

Ausblick
In Zukunft wird sich das audiovisuelle Erzählen mit Hilfe des 
Films weiter verändern und ausdifferenzieren. Während Strea-
ming-Dienste zunehmen, verlieren Kino und Fernsehen an Pu-
blikum. Auch die DVD-Verkäufe sind seit einigen Jahren rück-
läufig. Das Mediennutzungsverhalten wandelt sich stetig, neue 
Verbreitungsformen entstehen. Trotz dieses Veränderungspro-
zesses werden sich die Menschen aber weiterhin emotionale 
und zur Reflexion anregende Geschichten erzählen, die  u. a. der 
Film verbreitet. Dahinter steht die anthropologische Beobach-
tung, dass wir Menschen in Geschichten denken, selbst gerne 
Geschichten erzählen und ebenso gerne Geschichten von ande-
ren hören und vor allem medial sehen wollen. Der Mensch ist ein 
homo narrans (vgl. Siefer 2015). Erzählen stiftet Gemeinschaft, 
verbindet Menschen global miteinander, vermittelt Wissen und 
trägt zur Selbstreflexion sowie zur moralischen Positionierung 
im Leben bei. Dabei ist der Film das eindrücklichste Medium. 
Mit seinen audiovisuellen Erzählungen spricht er das Sehen, 
Hören und Denken von Menschen an. Er ist Tor zur Welt und 
Tor zum Inneren des Menschen.

Thomas Bohrmann

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   428 11.11.2019   13:42:05

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419


429

Literatur
Beck, Klaus (42015): Kommunikationswissenschaft. Konstanz/München.
Bohrmann, Thomas (2002): Ethik der Produktion. In: Hausmanninger, Thomas/

Ders. (Hg.): Mediale Gewalt – Interdisziplinäre und ethische Perspektiven. 
München, S. 315-334. 

Bohrmann, Thomas (2007): Die Dramaturgie des populären Films. In: Ders./Veith, 
Werner/Zöller, Stephan (Hg.): Handbuch Theologie und Populärer Film. Bd. 1. 
Paderborn et al., S. 15-39.

Bohrmann, Thomas (2018): Einführung in die ethische Filmanalyse. In: Ders./Reichelt, 
Matthias/Veith, Werner (Hg.): Angewandte Ethik und Film. Wiesbaden, S. 37-57.

Bohrmann, Thomas/Reichelt, Matthias/Veith, Werner (Hg.) (2018): Angewandte 
Ethik und Film. Wiesbaden.

Brand, Cordula/Meisch, Simon (2018): Ethik in Serien. Eine Festschrift zu Ehren 
von Uta Müller. Tübingen.

Filipović, Alexander (2016): Angewandte Ethik. In: Heesen, Jessica (Hg.): Handbuch 
Medien- und Informationsethik. Stuttgart, S. 41-49.

Geimer, Alexander/Heinze, Carsten/Winter, Rainer (Hg.) (2018a): Die Herausfor-
derungen des Films. Soziologische Antworten. Wiesbaden. 

Geimer, Alexander/Heinze, Carsten/Winter, Rainer (2018b): Editorial. In: Dies. 
(Hg.): Die Herausforderungen des Films. Soziologische Antworten. Wiesbaden, 
S. 1-4.

Günzel, Stephan/Mersch, Dieter (Hg.) (2014): Bild. Ein interdisziplinäres Hand-
buch. Weimar.

Hausmanninger, Thomas (1993): Kritik der medienethischen Vernunft. Die ethische 
Diskussion über den Film in Deutschland im 20. Jahrhundert. München.

Heinze, Carsten (2018): Filmsoziologische Suchbewegung. In: Geimer, Alexander/
Ders./Winter, Rainer (Hg.): Die Herausforderungen des Films. Soziologische 
Antworten. Wiesbaden, S. 7-55.

Heinze, Carsten/Moebius, Stephan/Reicher, Dieter (Hg.) (2012): Perspektiven der 
Filmsoziologie. Konstanz/München.

Hickethier, Knut (52012): Film- und Fernsehanalyse. Weimar.
Koch, Thomas (2019): Der künstliche Mensch im populären Spielfilm. Anthropologi-

sche und ethische Zugänge. Berlin.
Korff, Wilhelm (1975): Theologische Ethik. Eine Einführung. Unter Mitarbeit von 

Walter Fürst und Josef Torggler. Freiburg im Breisgau/Basel/Wien.
Kracauer, Siegfried (1974): Kino. Essays. Studien. Glossen zum Film. hg. von Kars-

ten Witte. Frankfurt am Main.
Kracauer, Siegfried (82012), Theorie des Films. Die Errettung der äußeren Wirklich-

keit, hg. von Karsten Witte. Frankfurt am Main.
Schicha, Christian (2019): Medienethik. Grundlagen – Anwendungen – Ressourcen. 

München. 
Schroer, Markus (Hg.) (2007): Gesellschaft im Film. Konstanz.
Siefer, Werner (2015): Der Erzählinstinkt. Warum das Gehirn in Geschichten denkt. 

Filmethik 

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   429 11.11.2019   13:42:05

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419


430

München. 
Thies, Christian (2011): Medienethik. In: Stoecker, Ralf/Neuhäuser, Christian/Ra-

ters, Marie-Luise (Hg.): Handbuch Angewandte Ethik. Stuttgart/Weimar, S. 
206-209.

Veith, Werner (2002): Ethik der Rezeption. In: Hausmanninger, Thomas/Bohr-
mann, Thomas (Hg.): Mediale Gewalt – Interdisziplinäre und ethische Perspek-
tiven. München, S. 377-390.

Thomas Bohrmann

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   430 11.11.2019   13:42:05

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-419

