
Welche Bedeutung hat das Werk von Emmanuel Levinas für das Denken 
von Kunst und Medien heute? Und was macht ästhetisches und mediales 
Denken am Werk von Levinas neu und anders lesbar? Diese Fragen, die das 
Denken von Emmanuel Levinas mit dem Denken der Künste in Verbindung 
bringen, mögen diejenigen überraschen, die in Levinas den Philosophen 
des Ethischen, der Alterität, und einer Sozialphilosophie sehen, in der die 
Ethik als prima philosophia begründet und der Ontologie konsequent 
vorangestellt wurde. Das Soziale steht damit am Anfang, was gleichzeitig 
bedeutet, die anderen philosophischen Disziplinen, insbesondere Ästhetik 
und Epistemologie, zu reformulieren, indem sämtliche konstitutiven  
Kategorien wie überhaupt die Sprache von Philosophie und Wissenschaft 
sozial und mit Blick auf ihr Verhältnis zur Andersheit terminiert werden. 
Die Wahrheit bedeutet dann entsprechend keine adaequatio intellectus 
et rei, keine theoretische Kohärenz oder Passung, keine perzeptive Prä-
senz oder Übereinstimmung mit den Tatsachen der Welt, die allein durch 
diese verbürgt würde, sondern eine ‚Bezeugung‘, die der sozialen Bindung 
bereits bedarf – wie ebenso das Ästhetische nicht ausschließlich durch  
ästhetische Begriffe – wie das künstlerische Werk, Entwurf und Phantasie 
oder Schönheit und Darstellung – bestimmt werden kann, sondern in An-
sehung ihrer Bezogenheit auf eine Welt als einer immer schon auf Andere 
hin erfahrene, durch Andere getragene und mit Anderen geteilten Wirk-
lichkeit verstanden werden muss.

Auch wenn Levinas’ Werk keinerlei Zweifel daran lässt, dass sei-
ne Philosophie eine Ethik ist, lassen sich dennoch aus seinen verschie-
denen Schriften, allem voran den beiden Hauptwerken Totalität und 
Unendlichkeit sowie Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, 
ferner aus den zahlreichen, über einen Zeitraum von fast 50 Jahren ent-
standenen Aufsätzen eine Reihe von – direkten und indirekten – Hinwei-
sen zu Kunst und Ästhetik entnehmen. Drei Gruppen von Quellen lassen 
sich dabei besonders unterscheiden: Erstens Texte zur Kunst, darunter 
in erster Linie der frühe, 1948 in Les Temps Modernes veröffentlichte und 
stark umstrittene Aufsatz Die Wirklichkeit und ihr Schatten, darüber hi-
naus kürzere Texte wie der in diesem Sammelband erstmals auf deutsch 
erscheinende Essay Jean Atlan und die Spannung der Kunst (1986) oder 
das 1988 geführte Gespräch Die Obliteration. Gespräch mit Françoise 
Armengaud über das Werk von Sacha Sosno. Daneben finden sich explizite 

Johannes Bennke, Dieter Mersch

Levinas und die Künste:
Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10

Auseinandersetzungen mit Literatur und Dichtung, darunter mit Marcel 
Proust, Michel Leiris oder Paul Celan, wie sie in dem Maurice Blanchot 
gewidmeten Band Eigennamen 1 von 1975/76 versammelt sind – abgesehen 
von verstreuten Einzelreferenzen, die das Gesamtwerk durchziehen.

Obgleich Levinas Zeit seines Lebens im Schatten anderer französi-
scher Denker geblieben ist, kann sein Einfluss auf die Philosophie des 20. 
Jahrhunderts kaum überschätzt werden. Dabei hat sich Levinas jeweils nur 
vereinzelt zu Literatur und Kunst geäußert und keine eigene Ästhetik und 
Kunstphilosophie ausgearbeitet. Vielmehr hat er eine Sprache angeboten, 
die, im Anschluss an die Husserl’sche, Sartre’sche und Merleau-Ponty’sche 
Phänomenologie als einer Methode, der Sozialphilosophie, gleichsam als 
Fundament allen Denkens, einen angemessenen Rahmen zu verleihen 
suchte. Die Konjunktion von Levinas’ Werk mit den Künsten und den Me-
dien verdankt sich damit nicht bloß einer Neuaspektierung eines periphe-
ren Phänomens seines Werkes, sondern berührt Grundlegendes und damit 
seine Ethik selbst.

LEBEN UND WERK VON EMMANUEL LEVINAS

Emmanuel Levinas wurde 1906 als zweites von drei Kindern in der litaui-
schen Stadt Kaunas geboren. Zu dieser Zeit gab es in Kaunas eine leben-
dige jüdische Kultur, deren kulturelles und religiöses Zentrum Vilnius, 
das ,Jerusalem des Nordens‘, war. Diese jüdische Tradition war besonders 
bekannt für ihre intellektuelle Offenheit gegenüber der Moderne und 
ihre Bibelexegese, die einem dialektischen Denken in der Tradition von 
Maimonides, Rachi und Elijah Ben Salomon Salman, dem Gaon von Wilna 
folgte. Gaon von Wilna war ein Rabbiner des 18. Jahrhunderts, der einer 
aufklärerischen und rationalen Strömung des Judentums verpflichtet war 
und dem traditionelleren und mystischen chassidischen Judentum miss-
traute, wie es aus der Ukraine hervorgegangen war. 

Levinas’ liberal-bürgerlichen, jüdischen Eltern besaßen ein Buch- und 
Schreibwarengeschäft im Stadtzentrum und hielten Lernen und Studieren 
für äußerst wichtig. Er wuchs mit Ivrit, dem modernen Hebräisch auf, wäh-
rend gleichzeitig zuhause Russisch gesprochen wurde. Puschkin, Gogol, 
Dostojewski und Tolstoi gehörten zu seiner frühen Lektüre. Nachdem die 
litauische Regierung während des Ersten Weltkriegs 1917 die Ausweisung 
der jüdischen Bevölkerung angeordnet hatte, musste Levinas im Alter von 
elf Jahren mit seiner Familie in die Ukraine fliehen. Mit der Gründung 
Litauens 1920 kehrte die Familie zurück. Obwohl während seiner Kindheit 
in Russland, der Ukraine und Europa antisemitische Pogrome stattfanden, 

1	 Emmanuel Lévinas: Eigennamen: Meditationen über Sprache und Literatur, hrsg. v. 
Felix Philipp Ingold, übers. v. Frank Miething, München 2008.

Johannes Bennke, Dieter Mersch

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11

empfand Levinas sein Leben als glücklich und harmonisch. 2 Nach dem Ab-
itur 1923 versuchte Levinas zunächst, sich an den Universitäten in Berlin 
und Halle einzuschreiben, wurde aber wegen seiner jüdischen Identi-
tät abgelehnt. Daraufhin schrieb er sich in Straßburg ein, da diese Stadt 
in Frankreich Litauen am nächsten lag. 3 Zu seinen Professoren gehörten 
Maurice Halbwachs und Charles Blondel, die ihn in Henri Bergsons Philo-
sophie der Zeit als Dauer einführten.

Erst in Straßburg lernte Levinas Französisch und wurde von Pro-
fessoren unterrichtet, die für ihn das Ideal der französischen Aufklärung 
verkörperten, indem sie über die Dreyfus-Affäre, die griechische Philo-
sophie und die demokratischen Prinzipien diskutierten. In dieser Zeit 
machte er auch die Bekanntschaft mit Maurice Blanchot, mit dem ihn 
eine lebenslange Freundschaft verbinden sollte. In den Jahren 1928 und 
1929 verbrachte Levinas ein akademisches Jahr in Freiburg i. Br. und  
besuchte Kurse bei Edmund Husserl und Martin Heidegger. Später wird 
Levinas über diese Zeit mit einem Augenzwinkern sagen: „Ich kam zu  
Husserl und fand Heidegger.“ 4 Mit seinem doktorat en lettres unter dem Titel 
Théorie de l’intuition dans la phénomenologie de Husserl (Husserls Theorie 
der Anschauung) 5 und einer Übersetzung von Husserls Cartesianische  
Meditationen ins Französische führte Levinas die Phänomenologie im  
Frankreich der 1930er Jahre ein. 6 Nach einem kurzen Militärdienst wur-
de Levinas 1930 französischer Staatsbürger, heiratete seine Kindheits-
nachbarin Raissa Levi und begann in Paris an der École normale israélite 
orientale (ENIO) zu unterrichten, wo Juden in französischer und jüdischer 
Kultur ausgebildet wurden, um schließlich als Lehrer und Rabbiner im 
Mittelmeerraum eingesetzt zu werden. 7 Im Jahr 1935 wurde seine Tochter 
Simone geboren. Bei den philosophischen Abenden von Gabriel Marcel in 
Paris lernte Levinas die philosophische Avantgarde jener Zeit kennen. Als 
französischer Offizier geriet er zudem 1940 in deutsche Kriegsgefangen-
schaft und verbrachte die gesamte Kriegszeit im Arbeitslager Fallingbostel 
bei Hannover. Als französischer Offizier stand er, obwohl er Jude war, 
unter dem Schutz der Genfer Konvention zum Schutz von Kriegsgefan-
genen („Die französische Uniform schützte uns noch vor der Hitler’schen 

2	 François Poirié: Emmanuel Lévinas, Besançon 1992, S. 53.
3	 Ebd., S. 57.
4	 Emmanuel Levinas: »Intention, Ereignis und der Andere. Gespräch zwischen 
Emmanuel Levinas und Christoph von Wolzogen am 20. Dezember 1985 in Paris«, in: 
Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 2005, S. 148.
5	 Emmanuel Lévinas: Husserls Theorie der Anschauung, übers. v. Philippe Haensler, 
Sebastien Fanzun, Wien, Berlin 2019.
6	 Edmund Husserl: Méditations Cartésiennes. Introduction à la phénoménologie, 
übers. v. Gabrielle Pfeiffer, Emmanuel Levinas, Paris 1931. Die deutsche Originalfas-
sung wurde von Husserl deutlich erweitert und erschien posthum 1950 in Band 1 der 
Husserliana: Edmund Husserl: Gesammelte Werke, Band 1, den Haag 1950.
7	 Marie-Anne Lescourret: Emmanuel Levinas, Paris 1996, S. 91–97.

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch12

Gewalt.“ 8). Dank der Bemühungen einiger Freunde, darunter Maurice 
Blanchot, überlebten seine Frau und seine Tochter den Krieg und wurden 
von der christlichen Ordensgemeinschaft Sœurs de Saint Vincent de Paul 
in der Nähe von Orléans versteckt. Alle anderen Familienmitglieder über-
lebten den Holocaust nicht. Nach seiner Rückkehr nach Paris wurde Levinas 
auf Anraten von René Cassin, dem amtierenden Präsidenten der Alliance 
israélite universelle und späteren Friedensnobelpreisträger, Direktor der 
ENIO. Diese Position hatte er bis 1967 inne, als er als Professor für Philoso-
phie an die Universität Paris-Nanterre berufen wurde und ab 1973 dann an 
die Sorbonne wechselte. 1949 wurde sein Sohn Michaël geboren.

Auf Vermittlung seines Freundes Henri Nerson macht Levinas 1947 
die Bekanntschaft mit Monsieur Chouchani, einem Mythen umrankten 
Universalgelehrten. Während der fast fünf Jahre, die Chouchani (mit Un-
terbrechungen) auf dem Dachboden des Apartments wohnte, das Levinas 
in der ENIO bewohnte, gab dieser Lektionen in der Exegese des Talmuds, 
die sich Levinas, Nerson und andere einiges Kosten ließen. 9 Diese Be-
kanntschaft ist für Levinas nicht weniger wichtig als die Begegnungen mit 
Husserl und Heidegger.

Levinas’ Schriften umfassen in der Folge sowohl philosophische 
Arbeiten als auch die talmudische Exegese. Gemeinsam ist beiden Rich-
tungen eine methodische Strenge, ein Interesse am Anderen und die tief 
empfundene Bedeutung von Tradition und ihrer Erneuerung. Für Levinas 
umfasst sie die beiden Traditionslinien des westlichen Denkens, die er in 
»Die Bibel und die Griechen« auf eine Formel bringt. 10 Auch wählte er zwei 
verschiedene Verlage für seine jeweiligen Schriften. Sein erstes Haupt-
werk Totalität und Unendlichkeit 11 wurde 1961, als Levinas bereits 55 Jahre 
alt war, als Thèse d’Êtat veröffentlicht, die ihm die Lehre an der Universität 
ermöglichte. Darin systematisiert er das Verhältnis zum Anderen in einer 
Weise, dass der Andere nicht auf ein anderes Selbst, auf ein Ich und Du 
reduziert wird; 12 vielmehr ist für Levinas die soziale Beziehung zum Ande-
ren eine Beziehung der Nähe und der Verletzlichkeit, des Anderen als eines 
Nachbarn, der der Fürsorge bedarf. Diese ethische Beziehung, die den Vor-
rang des Anderen vor dem Selbst als Alterität in den Vordergrund stellt, 

8	 Emmanuel Levinas: »Nom d’un chien ou le droit naturel«, in: ders.: Difficile liberté. 
Essais sur le judaïsme, Paris 1976, S. 233 [Franz. i.O., Anm. v. V.].
9	 Lescourret: Emmanuel Levinas, a.a.O., S. 142–144. Hanoch Ben-Pazi: »A Philosopher 
in the Eye of the Storm: Monsieur Chouchani and Lévinas’s ,Nameless‘ Essay«, in: AJS 
Review 41 (2), 2017, S. 315–331.
10	 Emmanuel Levinas: »Die Bibel und die Griechen«, in: ders.: Verletzlichkeit und Frie-
den. Schriften über die Politik und das Politische, hrsg. v. Pascal Delhom, Alfred Hirsch, 
Berlin, Zürich 2007, S. 151–154.
11	 Emmanuel Levinas: Totalität und Unendlichkeit: Versuch über die Exteriorität, 
Freiburg, München 52014.
12	 Vgl. die Kritik von Levinas an Martin Buber in Emmanuel Levinas: »Einige Anmer-
kungen zu Martin Buber«, in: ders.: Außer sich. Meditationen über Religion und Phioloso-
phie, München 1991, S. 38–48.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


13

bleibt der zentrale Punkt seines gesamten Œuvres. Im Gesicht, le visage 
des Anderen, begegnet uns unsere unendliche Verantwortung. Das Gesicht 
oder Antlitz, wie es wahlweise ins Deutsche übersetzt wird, bezeichnet 
entsprechend den Hauptbegriff im Levinas’schen Denken über Alterität.

In seinem zweiten Hauptwerk Jenseits des Seins oder Anders als Sein 
geschieht von 1974 entwickelt er seinen Ansatz der Nähe und Fürsorge für 
den Anderen als „Verantwortung für den Anderen“ 13 weiter, wobei er die 
Perspektive von der Welt der Phänomene auf das Transzendentale verla-
gert. Die Sprache selbst wird zum Brennpunkt, in dem und mit dem Levinas 
auf die Forderungen eines Transzendentalen antwortet, das er in einem 
etymologischen Sinne für notwendig hält: Das lateinische ,necessarius‘ be-
deutet das, was nicht vermieden werden oder dem man nicht entkommen 
kann, das, was unvermeidlich ist. Folglich ist eine solche Ethik, anders als 
moralische Tugenden, Gesetze oder Gebote, nicht tröstlich und verweist 
nicht auf eine Reihe von Regeln. Sondern eine solche alteritäre Ethik ist 
höchst beunruhigend, ja störend und derart desorientierend, dass man auf 
sie nur antworten kann, etwa durch Handlungen oder im Schreiben. Fast 
programmatisch veröffentlicht Levinas ein Spätwerk mit dem Titel Wenn 
Gott ins Denken einfällt, 14 in dem er darauf verweist, dass der Appell für 
eine Antwort so anspruchsvoll ist, dass sie nie genug sein kann. In seinem 
mit Unterschrift betitelten Abriss seiner intellektuellen Autobiographie 
beschreibt er seine ethische Lehre als den Versuch, sich vom Zwang der 
Selbstrepräsentation zu befreien, und als Subjekt auf das zu antworten, 
„was über das Maß seiner Intentionen hinausgeht.“ 15 

Im Ganzen lässt sich sein Werk weder als optimistisch noch als pessi-
mistisch charakterisieren. Vielmehr ist seine Ethik utopisch in dem Sinne, 
dass der Andere keinen festen Platz hat und nicht wie ein wissenschaft-
liches Objekt analysiert werden kann. 16 Die Beziehung zum Anderen hat 
vielmehr mit der Infragestellung des Selbst zu tun, mit der Suche nach ei-
ner Antwort und der Sensibilität für die Verletzlichkeit des Anderen. Diese 
Auffassung, die innerhalb der europäischen Philosophie singulär ist, hebt 
Levinas auch aus den zeitgenössischen Diskursen, die von Bergson, der 
Kybernetik und Informationstheorie (z.B. Simondon) sowie dem Existen-
zialismus und dem Strukturalismus dominiert werden, heraus.

Obwohl Levinas als einer der wichtigsten Philosophen des 20. Jahr-
hunderts gilt, steht er im Schatten bekannter Intellektueller wie Jean-Paul 
Sartre, Simone de Beauvoir, Hannah Arendt, Maurice Merleau-Ponty, 
Jacques Derrida, Gilles Deleuze, Michel Foucault, Alain Badiou, Hélène 

13	 Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, 
München 42011, insbes. S. 37–41.
14	 Emmanuel Levinas: Wenn Gott ins Denken einfällt, Freiburg, München 1999.
15	 Emmanuel Lévinas: »Unterschrift«, in: ders.: Eigennamen, a.a.O., S. 114.
16	 Salomon Malka: »Entretien avec Emmanuel Lévinas«, in: Lire Lévinas, Paris 1989, 
S. 109.

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch14

Cixous und anderen, die sich entweder auf Levinas bezogen oder, wie im 
Fall von Derrida, seinem Werk mehrere Essays gewidmet haben. 17 Derrida 
schrieb und verlas auch die Grabrede zu Levinas’ Beerdigung 1995, die 
später unter dem Titel Adieu 18 veröffentlicht wurde, die ihrerseits eine 
Antwort auf Levinas als einen Anderen gibt, der nun vermisst wird und 
dessen Vermächtnis bei denjenigen verbleibt, die seine Werke nicht nur le-
sen, sondern auch auf sie reagieren und sie kommentieren.

LEVINAS UND DIE KÜNSTE

Levinas’ Werk kann sich bis heute einer kontinuierlichen Rezeption er-
freuen, die vornehmlich in der Theologie, 19 den Jüdischen Studien, 20 der 
Philosophie, 21 der politischen Theorie, 22 der Kunstgeschichte 23 und auch 
der Literaturwissenschaft 24 stattfindet, aber auch ausgreift auf Filmema-
cher:innen, 25 Schriftsteller:innen 26 oder Künstler:innen, 27 die sich auf 

17	 Zur Geschichte dieses Wechselverhältnisses vgl. Stéphane Mosès: »Levinas lecteur 
de Derrida«, in: Cités. Philosophie, Politique, Histoire 25 (1), 2006, S. 77–85. Online unter: 
https://www.cairn.info/revue-cites-2006-1-page-77.htm (letzter Zugriff 28.07.2023). Ze’ev 
Levy: »Die Rolle der Spur in der Philosophie von Emmanuel Levinas und Jacques Derrida«, 
in: Sybille Krämer, Werner Kogge, Gernot Grube (Hg.): Spur. Spurenlesen als Orientie-
rungstechnik und Wissenskunst, Frankfurt a.M. 2007, S. 145–154. Vgl. hierzu insbesondere 
auch die späten Schriften von Jacques Derrida: »Eben in diesem Moment in diesem Werk 
findest Du mich«, in: Parabel. Schriftenreihe des Evangelischen Studienwerks Villigst, 
Bd. 12: Levinas. Zur Möglichkeit einer prophetischen Philosophie, hrsg. v. Michael Mayer, 
Markus Hentschel, Gießen 1990, S. 42–83.
18	 Jacques Derrida: Adieu: Nachruf auf Emmanuel Lévinas, München 1999.
19	 Bernhard Casper: Angesichts des Anderen: Emmanuel Levinas – Elemente seines 
Denkens, Paderborn, München, Wien, Zürich 2009.
20	 Hilary Putnam: Jewish Philosophy as a Guide to Life: Rosenzweig, Buber, Lévinas, 
Wittgenstein, Bloomington 2008.
21	 Sarah Hammerschlag: Broken Tablets: Levinas, Derrida, and the Literary Afterlife 
of Religion, New York 2016. Simon Critchley: The Ethics of Deconstruction: Derrida and 
Levinas, Edinburgh 1999.
22	 Vgl. zur politischen Dimension in den Schriften von Levinas insbes. das Vorwort von 
Pascal Delhom und Alfred Hirsch: »Vorwort«, in: Emmanuel Levinas: Verletzlichkeit und 
Frieden. Schriften über die Politik und das Politische, Zürich, Berlin 2007, S. 7–70. Vgl. 
Nathan Bell: Refugees. Towards a Politics of Responsibility, New York et. al. 2021.
23	 Jolanta Nowak: »Judgment, Justice, and Art Criticism«, in: Contemporary Aesthetics 10 (5), 2012.
24	 Idit Alphandary: Forgiveness and Resentment in the Aftermath of Mass Atrocities: 
Jewish Voices in Literature and Film, Boston 2024; Joseph Libertson: Proximity, Levinas, 
Blanchot, Bataille and Communication, The Hague 1982.
25	 Vgl. die Filme von Jean-Luc und Pierre Dardenne; Marie-Aude Baronian: »,La camera 
à la nuque‘ ou esthétique et politique dans le cinéma des frères Dardenne«, in: Jacqueline 
Aubenas (Hg.): Jean-Pierre et Luc Dardenne, Brüssel 2008, S. 151–157; vgl. auch L’avenir  
(Mia Hansen-Løve, FR, 2016), sowie Phoenix (Christian Petzold, BRD, 2014).
26	 Jüngere literaturwissenschaftliche Arbeiten haben das Denken von Levinas mit 
Werken von Schriftstellern und Schriftstellerinnen wie Ian McEwan, Cormac McCarthy,  
J.M. Coetzee, W. G. Sebald, Paul Auster und Han Kang in Verbindung gebracht.  Vgl. hierzu 
u.a. den sehr instruktiven Sammelband von Michael Fagenblat, Arthur Cools (Hg.): 
Levinas and Literature: New Directions, Berlin 2021.
27	 Vgl. Sacha Sosno: »Où se trouve l’œuvre d’art«, in: ders.: La perception esthétique, 
Nice 2011, S. 13. Vgl. auch die Arbeiten von Christian Boltanski, Gerhard Richter, Jochen 
Gerz und deren Auseinandersetzung mit Kunstgeschichte, Archiven und Erinnerung.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15

Schriften des Philosophen beziehen. Dabei gibt es ein starkes Ungleich-
gewicht in der Rezeption zugunsten der im Werk genannten literarischen 
Referenzen im Vergleich etwa zu Werken der bildnerischen Künste oder 
gar Medien und Technologie. Während es eine recht beachtliche Menge an 
Kommentaren zu Levinas’ Auseinandersetzung mit Dichtung und Sprache 
gibt, 28 finden sich nur wenige monographische Werke, die Levinas auch 
als einen Denker des Ästhetischen profilieren. 29 Aus der einschlägigsten 
französischsprachigen Anthologie zum Thema wurde das Nachwort von 
Jean-Luc Nancy für den vorliegenden Band erstmals auch ins Deutsche 
übertragen. 30 In manchen Lesarten wird Levinas sogar eine grundlegend 
skeptische Haltung gegenüber der Kunst im Allgemeinen und dem Bild im 
Besonderen nachgesagt, 31 oder es wird lediglich in seinem Spätwerk ein 
affirmatives Verhältnis zur Kunst ausgemacht. 32 Andere Lesarten trennen 
das Bild lediglich vom Idol, 33 wieder andere werten die Ästhetik zu einer 
„ersten Ethik“ 34 auf oder verkürzen diese auf die Frage „Können Kunst-
werke ein Antlitz haben?“ 35 Solche Fragestellungen laufen Gefahr, einer 
Repräsentationslogik zu verfallen, bei der ethische Konzepte auf Bilder 
und Kunst lediglich appliziert werden. Und die wenigen Ansätze, in denen 
Levinas’ Werk für ein Mediendenken fruchtbar gemacht wird, sind über-
schaubar und einige Ansätze in diesem Band erstmals versammelt. 36

Diese Tendenzen in der Rezeption mögen auch daran liegen, dass 
Levinas eine Reihe sprachphilosophischer Überlegungen angestellt hat 
und sich zu literarischen Werken einiger Dichter und Schriftsteller direkt 
geäußert hat, aber nur an wenigen Stellen kunstphilosophisch über Bilder 
und Plastiken einzelner und ausschließlich männliche Künstler geurteilt 

28	 Jill Robbins: Altered Reading: Levinas and Literature, Chicago 1999. Robert 
Eaglestone: Ethical Criticism: Reading after Levinas, Edinburgh 1997.
29	 Françoise Armengaud: L’art de l’oblitération. Essais et entretriens sur l’œuvre de 
Sacha Sosno, Paris 2000. David Gritz: Levinas face au beau, Paris, Tel-Aviv 2004.
30	 Jean-Luc Nancy: »Exégèse de l’art«, in: Danielle Cohen-Levinas (Hg.): Le souci de l’art chez 
Emmanuel Levinas, Houilles 2010, S. 267-277.
31	 Richard Kearney: »The Crisis of the Image: Levinas’s Ethical Response«, in: Gary B.
Madison, Marty Fairbairn (Hg.): The Ethics of Postmodernity. Current Trends in Conti-
nental Thought, Evanston 1999, S. 12–23.
32	 Reinhold Esterbauer: »Schattenspendende Modeme. Zu Levinas’ Auffassung
von Kunst«, in: Thomas Freyer, Richard Schenk (Hg.): Emmanuel Lévinas – Fragen an die
Moderne, Wien 1996, S. 25–49. Susanne Dungs: »Bildlichkeit bei Emmanuel Lévinas«, in:  
Tà katoptrizómena, das Magazin für Kunst, Kultur, Theologie und Ästhetik 25, 2003, online 
unter: https://www.theomag.de/25/sd1.htm (letzter Zugriff 27.07.2023).
33	 Uwe Bernhardt: »Die Jugendlichkeit des Werkes. Zum Status der Kunst bei Levinas«, 
in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 26 (3), 2001, S. 225–244.
34	 Henry McDonald: »Aesthetics as First Ethics: Levinas and the Alterity of Literary 
Discourse«, in: Diacritics 38 (4), 2008, S. 15–41.
35	 Katharina Bahlmann: Können Kunstwerke ein Antlitz haben?, Wien 2008.
36	 Vgl. in diesem Band die Sektion „Katastrophe, Medium und Kreativität“, ab S. 243. 
Vgl. auch David J. Gunkel, Ciro Marcondes, Dieter Mersch (Hg.): The Changing Face of 
Alterity: Communication, Technology, and other Subjects, London; New York 2016; Dave 
Boothroyd: »Touch, Time and Technics Levinas and the Ethics of Haptic Communications«, 
in: Theory, Culture & Society 26 (2–3), März 2009, S. 330–345, http://tcs.sagepub.com/con-
tent/26/2-3/330 (letzter Zugriff 27.07.2023).

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch16

hat. Bezugnahmen auf Medien und zu zeitgenössischen Technologien be-
schränken sich auf wenige Abschnitte, bleiben skizzenhaft und vergleichs-
weise allgemein. Dazu zählen etwa seine Äußerungen zur Großaufnahme 
im Film, 37 zu Chaplin 38 oder seine Überlegungen zur emanzipatorischen 
Kraft der Technologie anlässlich des ersten bemannten Raumflugs von Juri 
Gagarin. 39

Es stimmt, dass sein Texte ein zweideutiges und widersprüchliches 
Bild zur Kunst abgeben, denn zum einen scheint Levinas die Kunst we-
gen ihrer Ungebundenheit, ihrer Loslösung oder Abtrennung vom Sozialen 
und Ethischen zu kritisieren, insofern sie zur moralischen Indifferenz, zur 
,Verantwortungslosigkeit‘ neige, andererseits erweist sich Levinas als ihr 
subtiler und scharfsinniger Interpret, der die außerordentlichen Möglich-
keiten künstlerischer Sensibilität emphatisch hervorhebt und mit präzi-
sem Gespür ihre Potenziale für das Leben, die Tragödien des Sozialen und 
die daraus erwachsene Verpflichtung für den Anderen entbirgt. Zweitens 
enthält der durchgängige Bezug auf die phänomenologische Methode 
Husserls selbst ästhetische Züge, soweit ihr nach Ferdinand Fellmann im-
mer schon eine genuine Ästhetik zugrunde liegt. 40 Dies zeigt sich vielleicht 
dort am Eindringlichsten, wo Levinas auf die für seine gesamte Philoso-
phie zentrale Figur der visage abhebt. Die Fremdheit des Gesichts, sei-
ne ‚ab-solute Differenz‘, die gleichzeitig ‚entgegenblickt‘ (ante-litze) wie 
sie sich aufdrängt und den ethischen Appell „Du wirst mich nicht töten“ 
formuliert, ist gleichwohl ohne dessen sinnliche Erfahrung, ohne Rekurs 
auf eine radikale aisthesis nicht plausibel zu machen, auch wenn der 
„Augenblick seines Eintritts“, des Gesichts als Einbruch oder Einschnitt, 
alle Bedeutungen zerreißt und mit dem konfrontiert, was der Ausdruck 
‚Alterität‘ immer und immer wieder markieren soll: Eine Kluft, die nicht 
zu überspringen ist, ein Riss oder eine Unterbrechung, die jede Subsump-
tion unter einen Begriff oder eine Beschreibung verbietet. Das Gesicht ist 
Transzendenz – ‚Antlitz‘ mit der ganzen Kraft einer impliziten Numinosi-
tät – und zugleich Immanenz, das heißt das Gesicht eines konkreten Ande-
ren, der sich zuwendet, der attraktiv oder abstoßend erscheint, der unser 
Interesse weckt und uns auf buchstäbliche Weise antworten lässt. 41 Keine 
Reaktion kann neutral sein, keine grußlose Gleichgültigkeit ohne ethische 

37	 Emmanuel Lévinas: Vom Sein zum Seienden, Freiburg i.Br., München 1997, S. 66.
38	 Emmanuel Lévinas: Ausweg aus dem Sein, Hamburg 2005, S. 41 und Emmanuel 
Levinas: »Ich und Totalität«, in: ders.: Zwischen uns. Versuche über das Denken an den 
Anderen, übers. v. Frank Miething, München 1995, S. 25.
39	 Emmanuel Levinas: »Heidegger, Gagarin und wir«, in: ders.: Schwierige Freiheit. 
Versuch über das Judentum, Frankfurt a.M. 2017, S. 173–176.
40	 Ferdinand Fellmann: Phänomenologie als ästhetische Theorie, Freiburg 1989.
41	 Vgl. bes. Levinas: Totalität und Unendlichkeit, a.a.O., S. 430ff; das Antlitz wird erst-
mals erwähnt in dem 1957 erschienenen Text, Emmanuel Levinas: »Die Philosophie und 
die Idee des Unendlichen«, in: ders.: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phäno-
menologie und Sozialphilosophie, Freiburg i.Br., München 2012, S. 185–208.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17

Konsequenz; und doch geschehen diese Haltungen durch eine ästhetische 
Erfahrung hindurch, die gleichwohl nicht konstitutiv ist.

Nicht minder deutlich wird diese Ästhetizität des Denkens, wo Levinas 
vom Begehren, der Responsivität und der ursprünglichen ‚Ver-antwort-
lichkeit‘ als den unentrinnbaren Grundlagen sozialer koinonia spricht, 
wo er uns als „Geisel“ des Anderen bezeichnet oder von der „Nacktheit“ 
im Sinne existenzieller Ärmlichkeit spricht. Drittens aber ist auffällig, dass 
Levinas viele Paradigmen seiner Analysen literarischen Beschreibungen 
verdankt – zu nennen sind im Besonderen Tolstoi, Dostojewski oder Gogol. 
Er war ein intensiver Leser wie er im selben Maße an der Dichtung Vorbild 
nahm und Diskurs und Poetik miteinander zu versöhnen trachtete, wenn 
auch überall ein Vorrang des Wortes vor der bildenden Kunst zu konsta-
tieren ist.

Rundweg von einer Negation der Ästhetik oder einem gebrochenen, 
ja ‚feindlichen‘ Verhältnis gegenüber der Kunst kann also keine Rede sein; 
vielmehr bildet das Ästhetische in seinen unterschiedlichsten Fassetten 
einen untilgbaren Aspekt der Levinas’schen Philosophie selbst. Über die 
Ethik hinaus ist also die Frage nach der Beziehung zwischen dem Ethi-
schen und den Künsten wie auch nach ihrem Verhältnis zum Sozialen für 
Levinas keine entlegene, sondern notwendige Problematik – Anlass ge-
nug, ihr näher nachzugehen und verschiedene Stimmen aus Frankreich, 
den USA, Großbritannien, Israel und Deutschland zusammenzuführen, 
die sich im Besonderen mit der Kunstphilosophie von Levinas, auch im 
Kontext anderer, zeitgenössischer Kunstphilosophien auseinanderset-
zen. Dabei begründet sich die hier vorgenommene Auswahl an Texten aus 
ihrer Heterogenität. Es geht gerade nicht um ein einheitliches Bild, son-
dern darum, die sperrigen, problematischen, zuweilen auch ungerechten 
und ungerechtfertigten Einlassungen von Levinas den originellen, denk-
würdigen und produktiven gegenüberzustellen und aus ihrem Dialog das 
hervorgehen zu lassen, was man eine ‚ungeschriebene ästhetische Lehre‘ 
bei Levinas nennen könnte. Die so versammelten Texte ziehen also keines-
wegs in Zweifel, dass Levinas’ Ethik von einer Verantwortung gegenüber 
dem Anderen und von Fragen der Gerechtigkeit handelt, argumentieren 
aber auf unterschiedliche Weise dafür, dass Levinas durch die skeptische 
Zugewandtheit zu Bildern und Plastiken das spannungsreiche Verhältnis 
zwischen Ästhetik und Ethik diskutiert. Es wäre also verfehlt, Levinas zu 
bescheinigen, dass er kunstfeindlich, unbeholfen oder unverständig auf 
Kunstwerke geblickt habe.

Da bisher die Bezüge von Levinas zur bildenden Kunst vergleichs
weise rar geblieben sind, nehmen viele der hier versammelten Texte Bezug 
auf das Bild und auf verschiedene ästhetische Praktiken in der bildenden 
Kunst, der Musik und dem Film sowie der philosophischen Kunstkritik. 
Mit dieser Textsammlung, so das Anliegen, wird Levinas als Denker des 
Ästhetischen und des Medialen vorgestellt.

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch18

LEVINAS UND DIE SPRACHE

Levinas’ Interesse an der Literatur ist aus seinen literaturkritischen 
Schriften über Samuel Agnon, Marcel Proust, Maurice Blanchot, Edmond 
Jabès, Michel Leiris und Paul Celan bekannt. 42 Weniger bekannt ist bis-
her, dass Levinas auch ein literarisches Werk hat, das jedoch Fragment 
geblieben ist und lediglich posthum veröffentlicht wurde. Dokumentiert 
sind Gedichte, die er seit den 1920er Jahren auf Russisch, Jiddisch und 
Hebräisch geschrieben hat, sowie die beiden Romanentwürfe Eros oder 
Triste opulence und La Dame de chez Wepler, die auf literarische Wei-
se seine Kriegserfahrungen verarbeiten und bezeugen. Diese Schriften 
wurden als Teil einer dreibändigen Serie posthum 2013 unter Mitarbeit 
von Danielle Cohen-Levinas veröffentlicht und mit einem Vorwort von 
Jean-Luc Nancy versehen. 43 Obgleich Levinas also nicht als Schriftsteller 
im eigentlichen Sinne gelten kann, ist seine literarische Leidenschaft eng 
mit seinem philosophischen Projekt verwoben. Dies äußert sich nicht nur 
durch kontinuierliche Referenzen auf Schriftsteller und Schriftstellerin-
nen, 44 sondern auch in seinem Schreibstil, der sich „gleich der ununter-
brochenen Beharrlichkeit des Wellenschlags gegen einen Strand“ ergießt, 
„an dem sich jedoch alles wieder zusammenzieht und in unendlicher Weise 
erneuert und bereichert.“ 45 Jacques Derrida hatte in seinem ersten Kom-
mentar zu Levinas anlässlich des Erscheinens von Totalität und Unend-
lichkeit auf diese Eigenart des Levinas’schen Schreibstils aufmerksam 
gemacht, weil hier die literarische Form eng mit der darin zum Ausdruck 
kommenden Ethik verwoben sei. Und auch Levinas selbst hat immer wie-
der herausgestellt, dass für ihn die Sprache der geeignetste Ort ist, um die 
Verstrickung (intrigue) in der Beziehung mit dem Anderen darzustellen.

Sprachphilosophisch betrachtet, teilt Levinas die Sprache in das Sa-
gen (le Dire) und das Gesagte (le Dit) ein. 46 Levinas unternimmt einigen 
Aufwand, um zwischen dem Gesagten als linguistisches System und dem 
Sagen, das heißt dem Kontakt und der Nähe zum Anderen, zu unterschei-
den. 47 So gibt es durch seine vielfältigen Schriften bis hin zu den Talmud-

42	 Vgl. Lévinas: Eigennamen, a.a.O.
43	 Emmanuel Lévinas: Eros, littérature et philosophie: essais romanesques et 
poétiques, notes philosophiques sur le thème d’éros, hrsg. v. Jean-Luc Nancy, Danielle 
Cohen-Levinas, Jean-Luc Marion, Paris 2013.
44	 Levinas bezieht sich u.a. auf Simone Weil, Vassili Grossman, Shakespeare und 
Dostojewski. Vgl. auch seine Arbeiten in Lévinas: Eigennamen, a.a.O.
45	 Jacques Derrida: »Gewalt und Metaphysik«, in: ders.: Die Schrift und die Differenz, 
Frankfurt a.M. 1972, S. 129 FN6.
46	 Erstmals in Emmanuel Levinas: »Rätsel und Phänomen«, in: ders.: Die Spur des 
Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg, 
München: 62012, S. 236–260. Levinas publiziert diesen Artikel 1965 nach Totalität und 
Unendlichkeit und vor seinem zweiten Hauptwerk Jenseits des Seins, worin er diese 
Unterscheidung weiter ausdifferenziert. Emmanuel Levinas: »Enigme et phénomen«, in: 
Esprit 6, Juni 1965, S. 1128–1142.
47	 Zum Sagen als Gebet vgl. Levinas: Jenseits des Seins, a.a.O., S. 327, 332.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


19

Lektüren ein Bemühen um einen dezidierten, ein zwischen ‚Sagen‘ und 
‚Gesagtem‘ oszillierenden Stil, der der Sprache selbst eine Écriture des 
‚Zeigens‘ und ‚Bezeugens‘ entlockt, die der diskursiven Aussage vorangeht. 
Keine Rede, sogar noch die formalste oder nüchternste, kommt ohne diese 
‚Ästhetik des Sagens‘, ohne Anzeige oder rhetorische Figuration aus, die 
das, was zum Ausdruck gebracht werden soll, durch das Medium der An-
deutung, der Evokation zu gestalten versucht. Bei Levinas sind es vorzugs-
weise die hingesetzten Aperçus, die Aufreihung von umkreisenden Aus-
drücken, die Wiederholungen und Stockungen, die nicht nur ein Thema 
beständig variieren und umbesetzen, sondern auch die chronischen Un-
zulänglichkeiten, das ‚Sich-Versagen‘ des ‚Sagens‘ betonen.

Ähnlich wie Walter Benjamin in seinen sprachphilosophischen Über-
legungen 48 geht Levinas damit, von einem Unendlichen und Unvermittel-
baren als jenem anarchischen Bereich aus, der nicht durch die notwen-
dige Begrenztheit und Endlichkeit der Sprache artikuliert werden kann. 
Der Buchstabe, das Wort, der Satz und die Sprache im Allgemeinen sind 
für Levinas also von vornherein durch eine fundamentale Ambiguität der  
Artikulation kompromittiert. Damit besteht die innere Spannung der 
Sprache für Levinas in einem durchgestrichenen Sagen, das immer wieder 
zu evozieren ist.

Dies lässt sich paradigmatisch am Begriff des ‚Kerygma‘ zeigen, den 
Levinas verwendet, um das Regime des Gesagten zu bezeichnen. Das Alt-
Griechische κήρυγμακήρυγμα bezeichnet die Aussage des Boten (κῆρυξκῆρυξ) und be-
deutet im biblisch-theologischen Kontext „die Mitteilung einer göttlichen 
Botschaft im Auftrag des offenbarenden Gottes.“ 49 Insbesondere durch 
die Evangelien des Neuen Testaments hat es Eingang in die systematische 
Theologie gefunden. Das Kerygma ist eine der zentralen Funktionen der 
Predigt als Teil der Liturgie. Folgt man den Hinweis von Theolog:innen ist 
das Kennzeichen des Kerygma die direkte Anrede, identifizierende Be-
nennung von (künftigen) Fakten, eine klare Botschaft oder ein kontinuier-
liches Narrativ, ein logischer Aufbau von Argumentation und Syntax so-
wie eine strukturierte Hermeneutik und im Gegensatz zur theoretischen 
Betrachtung eine Anleitung zum rechten Tun. 50 Eben dieses kerygma, das 
„korrelativ ist zum Gesagten“, 51 habe nach Levinas das Telos der Schlie-
ßung. Es versperre das Sagen und lasse es vergessen. Zwar präge das Sagen 

48	 Walter Benjamin: »Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen«, 
in: ders.: Gesammelte Schriften, Band II.1, hrsg. v. Rolf Tiedemann, Hermann 
Schweppenhäuser, Frankfurt a.M. 1977, S. 140–157. Walter Benjamin: »Die Aufgabe 
des Übersetzers«, in: ders.: Gesammelte Schriften, Band IV.1, hrsg. v. Rolf Tiedemann, 
Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a.M. 1977, S. 9–21.
49	 Johannes Kahmann: »Verkündigung«, in: Herbert Haag: Bibel-Lexikon, Leipzig 41981, 
S. 1828.
50	 Vgl. Rudolf Bultmann: Glauben und Verstehen, Band 1, Tübingen 61966, insbes. 
S. 172ff. Vgl. den Eintrag: »Kerygma«, in: Walter Kasper (Hg.): Lexikon für Theologie und 
Kirche, Band 5, Freiburg u.a. 1996, S. 1406–1411.
51	 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.O., S. 93 [Kursivierung i.O.].

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch20

dem Gesagten sein Siegel ein, setzt die Botschaft aber unter das Vorzei-
chen des Verfalls, einer begrenzten Gültigkeit und Instabilität. Das Gesag-
te droht, die Transzendenz zu verraten und in der Übertragung nicht nur 
das Medium der Sprache vergessen zu machen, sondern auch den Sinn zu 
versperren. Die eigentliche Bedeutung für Levinas besteht aber darin, die 
Verstricktheit in die zwischenmenschliche Beziehung zum Ausdruck zu 
bringen, was sich etwa in der Unterbrechung des Gesagten zeigt, in einer 
Art Stottern.

Dieser Spur einer Unterbrechung im Gesagten folgend wird etwa 
auf der metaphorischen Ebene im Werk von Levinas ein philosophisches 
Idiom erkennbar, dass sich dem Feld des Traumas und der Verletzlichkeit 
annähert. Elisabeth Weber hat diese Metaphorik, die sich nicht in psycho-
analytischen Kategorien erschöpft, mit den Erfahrungen der Shoah in Ver-
bindung gebracht. So wird entsprechend die Unterbrechung des Gesagten 
von einer Traumatisierung oder Verwundung der Sprache her geschrie-
ben. 52 Erste Spuren dieser Verwundung zeigen sich bereits in Levinas’ 
Frühwerk, etwa in seiner Analyse zur Verletzlichkeit des Leibs in seinen 
Betrachtungen zur Philosophie des Hitlerismus von 1934. 53 Wenn also von 
einer Verwundung der Sprache die Rede ist, bei der sich das Unerinnerbare 
der Shoah, aber auch das Vorrangige der Beziehung zum Anderen in die 
Sprache selbst einträgt, dann geht es darin um ein anderes Denken, das die 
Spuren der Katastrophe nicht einfach auslöscht. In einer hyperbolischen 
Bewegung führt dies bei Levinas immer wieder auch zu überraschenden 
Umdeutungen der Begriffe, wenn er etwa in einer Umkehrung gewohnter 
Bezüge einen Freiheitsbegriff einsetzt, der in einer Geiselhaft am Anderen 
besteht. Der Philosoph Hent de Vries hat diese Tendenz hyperbolischer 
Formulierungen bei Levinas auch mit der via eminentiae als einem drit-
ten Weg zum Transzendentalen in Verbindung gebracht. 54 Verantwortung 
und Verpflichtung sind nicht bloß ethische Konzepte, sie haben Gewicht in 
dem Sinne, dass sie die Bürde einer Antwort auf die Beziehung zu diesem 
Anderen, einem Nicht-Erinnerbaren und doch nicht zu Vergessendem auf 
sich nehmen und in der Sprache bezeugen.

Ohne Zweifel ist das Angesicht-zu-Angesicht die zentrale ethische 
Szene im Denken von Levinas. Diese Beziehung aber wiederum selbst in 
der Sprache zum Ausdruck zu bringen, bedeutet auch, dass sich etwas der 
Sprache Fremdes in das Gesagte als Spur einträgt. Daher sieht auch der 
Philosoph und Theologe Bernhard Casper das zentrale epistemologische 

52	 Elisabeth Weber: Verfolgung und Trauma: zu Emmanuel Lévinas’ ,Autrement 
qu’être ou au-delà de l’essence‘, Wien 1990.
53	 Emmanuel Levinas: »Einige Betrachtrungen zur Philosophie des Hitlerismus«, in: 
ders.: Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg i.Br., München 2006, S. 23–34.
54	 Vgl. Hent de Vries: Minimal Theologies: Critiques of Secular Reason in Adorno and 
Levinas, Baltimore 2019, S. 375 ff. Vgl. Fran O’Rourke: »Via causalitatis; via negationis; via 
eminentiae«, in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer, Gottfried Gabriel (Hg.): Historisches 
Wörterbuch der Philosophie, Basel 2017, S. 1034–1037.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


21

Problem bei Levinas zwischen dem Sagen und dem Gesagten. „Es darf sich 
für das von Levinas geforderte neue Denken überhaupt nie eine bleibende 
Terminologie ausbilden.“ 55 Im Medium und durch das Medium der Sprache 
versucht Levinas, dieses Verstricktsein zum Ausdruck zu bringen, gleich-
wohl ohne aber zu einem Abschluss zu kommen. Aus dieser Dynamik einer 
Sisyphusarbeit erwächst auch Derridas Bild einer Wellenbewegung im 
Schreiben bei Levinas. Damit gibt für Levinas weder der Märtyrer noch der 
Überlebenszeuge das Paradigma für Zeugenschaft ab, sondern die Sprache 
selbst. 56 In und mit der Sprache ruft Levinas die Sprache für das Bezeugen 
einer Manifestation dieser „dia-chronen Verstrickung“ 57 auf, während er 
selbst dies im Modus der philosophischen Rede schreibt. Daher kann das 
Schreiben von Levinas auch als ein epistemisches Verfahren der Zeugen-
schaft angesehen werden, worin sich ein Akt der Sozialisierung vollzieht. 58 
Nicht nur gibt die Sprache ein Paradigma für die Zeugenschaft ab, sondern 
der Schreibstil von Levinas kann als eine Weise performierten Bezeugens 
gelten, die mit dem Vokabular der Ethik eine ethische Sprache einsetzt und 
so ein Anderes bezeugt.

LEVINAS UND DAS BILD

Für das Verhältnis von Levinas zu den Künsten ist der frühe Artikel Die 
Wirklichkeit und ihr Schatten eine zentrale Referenz. Als der Text 1948 von 
Jean-Paul Sartre und Maurice Merleau-Ponty in Les Temps Modernes pub-
liziert wurde, war Levinas noch jung und unbekannt. Drei Jahre zuvor war 
er aus deutscher Kriegsgefangenschaft wieder nach Paris zurückgekehrt, 
und hatte das in der Gefangenschaft geschriebene schmale Bändchen Vom 
Sein zum Seienden publiziert, darin einige Reflexionen zur Kunst ange-
stellt, ohne aber auf den im Aufwind befindlichen Existenzialismus ein-
gegangen zu sein – mangels der neuesten Literatur wie er entschuldigend 
im Vorwort einwendet. 59

Nun aber wendet er sich explizit gegen die zu jener Zeit prominente 
Position Sartres zur ,engagierten Literatur‘, wie sie dieser in L’imaginaire 
und Qu’est-ce que la littérature? zuvor formuliert hatte. 60 Vermutlich 

55	 Bernhard Casper: »Der Zugang zu Religion im Denken von Emmanuel Levinas«, in: 
Philosophisches Jahrbuch 95 (2), 1988, S. 272.
56	 Vgl. zur Zeugenschaft Sybille Krämer, Sibylle Schmidt, Johannes-Georg 
Schülein (Hg.): Philosophie der Zeugenschaft: eine Anthologie, Münster 2017.
57	 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.O., S. 68.
58	 Sybille Krämer: »Vertrauen schenken: Über Ambivalenzen der Zeugenschaft«, in: 
Sybille Krämer, Sibylle Schmidt, Ramon Voges (Hg.): Politik der Zeugenschaft, Bielefeld 
2011, S. 128.
59	 Emmanuel Levinas: »Vorwort«, in: ders.: Vom Sein zum Seienden, a.a.O., S. 11–12. Vgl. 
insbesondere die Passagen zur Kunst im Kapitel zum „Exotismus“ auf S. 62–69.
60	 Jean-Paul Sartre: L’imaginaire: psychologie phénoménologique de l’imagination, 
Paris 1940. Jean-Paul Sartre: Das Imaginäre: phänomenologische Psychologie der 

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch22

zögerten die Herausgeber etwas und hielten es daher für nötig, dem Ar-
tikel eine kurze Notiz voranzustellen, das mit T.M. (Temps Modernes) 
unterschrieben ist. 61 Mittlerweile weiß man, dass dieses Vorwort von 
Merleau-Ponty stammt. 62 Er bereitet darin die Leserschaft auf eine andere 
ästhetische Perspektive vor, in dem er die Levinas’sche Position beschreibt 
als eine Perspektive, in der das Ethos der Autorschaft einer Künstler:in 
oder Schriftsteller:in entscheidend ist, der oder die sich der Welt in der 
Einsamkeit des künstlerischen Schaffens nicht entziehen kann und sich 
in Frage gestellt sieht. In dieser Einsamkeit des vormenschlichen Bereichs 
des künstlerischen Schaffens, so Merleau-Ponty über Levinas, entscheide 
sich erst das Menschliche. 63 Dabei betont Merleau-Ponty einerseits das 
noch offene Problem, den der Begriff des Bildes für die Phänomenologie 
darstellt, andererseits merkt er kritisch gegen Levinas an, dass viele Fra-
gen Sartres ungelöst geblieben sind, und dass auch die Rolle der philoso-
phischen Kunstkritik, die Levinas seiner Meinung nach an der Wahrheit 
orientiert, keineswegs mit geringeren Problemen konfrontiert ist, wie die 
Kunstwerke selbst. 64

Allzu schroff scheint Levinas darin die Kunst und ihr Vermögen, vor 
allem als Präsentation des Schönen zu verwerfen. Die meisten der hier ver-
sammelten Auseinandersetzungen nehmen entsprechend von dort ihren 
Ausgang, entweder um den Text angemessen zu deuten und seine ganze 
Ambivalenz auszuloten, oder um ihn zu relativieren oder dahingehend zu 
korrigieren, dass Levinas keineswegs die Künste der Verantwortungslosig-
keit bezichtigen will, sondern auf höchst subtile Weise die innere Dialektik 
aufdeckt, die die künstliche Praxis zum Sozialen unterhält.

So handelt es sich erstens bei dem Text nicht um den Nachweis einer 
grundsätzlichen Kunstskepsis bei Levinas, sondern um eine präzise Ana-
lyse des Bildes, das ein Problem in der phänomenologischen Methode of-
fenbart. Das Bild ist nämlich in einem doppelten Sinne „mitreißend“, 65 wie 
Levinas formuliert: verführend und befreiend. Levinas stellt sich damit 

Einbildungskraft, Reinbek 1994. Jean-Sartre hatte 1947 in einer Folge von sechs Essays 
die Frage bearbeitet: „Was ist Literatur?“. Dies wurde 1948 als Essaysammlung publiziert: 
Jean-Paul Sartre: Qu’est-ce que la littérature?, Paris 1948. Dt.: Jean-Paul Sartre: Was ist 
Literatur?, Reinbek 1990.
61	 Vgl. Maurice Merleau-Ponty: »[Herausgebernotiz ohne Titel]«, in: Les Temps 
Modernes 38 (4), 1948, S. 769–770, hier S. 770. Die Herausgebernotiz ist wiederabgedruckt 
in Maurice Merleau-Ponty: Parcours 1935–1951, Lagrasse 1997, S. 121–124.
62	 Vgl. die Anmerkungen von Hent de Vries: »Levinas über Kunst und Wahrheit«, in: 
Matthias Fischer, Hans-Dieter Gondel, Burkhard Liebsch (Hg.): Vernunft im Zeichen des 
Fremden. Zur Philosophie von Bernhard Waldenfels, Frankfurt a.M. 2001, S. 102.
63	 Merleau-Ponty: »[Herausgebernotiz ohne Titel]«, a.a.O., S. 769.
64	 Später wandte sich Merleau-Ponty ebenfalls der Kunst zu, hier aber zeichnet sich 
bereits eine erste Auseinandersetzung mit Levinas ab. Vgl. Bernhard Waldenfels: Idiome 
des Denkens: deutsch-französische Gedankengänge II, Frankfurt a. M. 2005, S. 186–245.
65	 Emmanuel Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, in: Emmanuel Alloa (Hg.): 
Bildtheorien aus Frankreich: Eine Anthologie, München 2011, S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


23

gegen die von Eugen Fink angestellten Überlegungen zum Bild, in dem sich 
das Bild wie ein Fenster zur Welt ausnimmt. 66

Zweitens wird oft als Hauptaussage des Aufsatzes auf den Topos des 
jüdischen Bilderverbots rekurriert, der hier auf die Kunst überhaupt über-
tragen werde und alle künstlerische Praxis der Idolatrie zeihe – denn heißt 
es nicht in Die Wirklichkeit und ihr Schatten, dass das „Bilderverbot […] 
wahrhaftig das höchste Gebot des Monotheismus“ sei? 67 Der Verweis, der 
sicher richtig ist, aber verkürzt bleibt, verfehlt allerdings, neben mancher 
an die Adresse des Ästhetischen gerichteten Zumutungen, die gleichfalls 
vorhandene scharfsinnige und scharfsichtige Beobachtung zur Kunst, mit 
der Levinas durchaus sein Eigenes und Unvermutetes zu einer generellen 
ästhetischen Theorie beizutragen vermag. Einige der vorliegenden Inter-
pretationen versuchen gerade diesen Faden aufzunehmen und über eine 
präzise Lektüre hinaus an einigen der Gedanken weiterzuarbeiten – mit 
Levinas zum Teil auch gegen ihn. Denn Levinas fasst das Bilderverbot 
nicht als allgemeines Verbot für bildnerische Werke auf, sondern als Idola-
trieverbot und in einer ideologiekritischen Lesart als Kritik am Geltungs-
anspruch der Rationalität. 68

Nicht unbedeutend ist hierbei, dass seine Äußerungen zur Kunst und 
zum Bild in Die Wirklichkeit und ihr Schatten unter dem unmittelbaren 
Eindruck des Krieges und des Holocausts geschrieben wurde. Unter der 
„Vorahnung des Nazigrauens und der Erinnerung daran“ 69 zieht Levinas 
Konsequenzen für das Denken und seine phänomenologische Methode. 
Darin setzt er alles daran, den Anderen nicht zu objektivieren. Dies stellt 
Levinas in die Tradition der Vernunft- und Repräsentationskritik, gleich-
wohl ohne die Errungenschaften von Benennungen und vernünftiger Ar-
gumentation zu leugnen.

Drittens ist das Bild zeitphilosophisch zu lesen als etwas, das unvor-
hergesehen in eine Wirklichkeit und den kontinuierlichen Verlauf der Zeit 
einbricht. 70 Dies macht es zugleich auch zu einem entscheidenden Indi-
kator für die Unterscheidung zwischen einem idolatrischem Ästhetizismus, 

66	 Vgl. Eugen Fink: »Vergegenwärtigung und Bild: Beiträge zur Phänomenologie der 
Unwirklichkeit«, in: Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung 11 
(1930), S. 239–309. Levinas verweist auf diesen Text in Von Sein zum Seienden, a.a.O., 
S. 65. Levinas lernte Eugen Fink 1929 in Davos kennen, bei dem berühmten Treffen zwi-
schen Ernst Cassirer und Martin Heidegger. Vgl. Michael Friedman: Carnap, Heidegger, 
Cassirer. Geteilte Wege, Frankfurt a.M. 2004.
67	 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, a.a.O., S. 81.
68	 Diese Lesart rückt Levinas auch in die Nähe der Kritischen Theorie und der Kultur-
wissenschaft Aby Warburgs. Vgl. die Lesart des Bilderverbots bei Theodor W. Adorno, Max 
Horkheimer: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, Frankfurt a.M. 172008, 
S.  30 ff, sowie die Beiträge in Beniamino Fortis: Bild und Idol. Perspektiven aus Philo-
sophie und jüdischem Denken, Berlin 2022.
69	 Lévinas: »Unterschrift«, in: ders.: Eigennamen, a.a.O., S. 108.
70	 Johannes Bennke: »Zur Ethik des Bildes bei Emmanuel Lévinas«, in: figurationen 
17 (1), Mai 2016, S. 93–114.

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch24

das dem Kunstschönen verpflichtet ist, 71 und einer ikonoklastischen Äs-
thetik, deren Prinzip Negations- und Destruktionsformen sind, wie sie 
etwa in der Obliteration zum Ausdruck kommen. Um dies aber auch be-
schreiben zu können, bedarf es viertens der philosophischen Kunstkritik, 
einem unterschätzten Genre der Kunstphilosophie. 72 

Levinas hat sich an einigen Stellen zur modernen Malerei geäußert, 
etwa der von Charles Lapicque. Die darin artikulierte „Simultaneität“ der 
Formen auf der Leinwand bringt Levinas mit dem Schreibstil der „biffures“ 
(Streichungen) oder „bifures“ (Weggabelungen) von Michel Leiris in Ver-
bindung. Leiris hatte versucht, den Schreibprozess selbst durch eine as-
soziative Schreibweise zum Ausdruck zu bringen. 73 Wenn man von einer 
Ästhetik nach Levinas sprechen kann, dann wird sie besonders schneidend 
in seinem Text über Jean Atlan deutlich, der im vorliegenden Band eben-
falls erstmals auf Deutsch erscheint. Darin fragt er:

Eröffnet das künstlerische Engagement nicht eine der privilegier-
ten Weisen für den Menschen, in die anmaßende Selbstgefälligkeit 
des Seins einzudringen, das sich bereits als Erfüllung versteht, und 
dessen schwere Schichten und gleichmütige Grausamkeiten völlig zu 
erschüttern? 74

In dieser Abkehr von der „Selbstgefälligkeit des Seins“ vollzieht Levinas 
eine Umkehr der ontologischen Hierarchie vom Sein zum Seienden, wen-
det sich darin von der Ontologie Martin Heideggers ab und bezeichnet 
diese nicht-intentionale Methode als désintéressement. 75 Die räumliche 
Metaphorik des Bruchs („einzudringen“, „erschüttern“) kennzeichnet eine 
Ethik des Anderen, ist aber zeitlich zu verstehen. 1964 schreibt er zur Ver-
bindung von Kunst und Ethik:

Der Andere, der sich im Antlitz kundgibt, durchbricht in gewisser 
Weise seine eigene plastische Wesensform, wie ein Seiendes, das das 
Fenster öffnet, in dem sich seine Gestalt doch schon abzeichnete. 76

71	 Vgl. in diesem Band den Beitrag von Catherine Chalier: »Kurze Betrachtung des 
Schönen«, S. 71–93.
72	 Vgl. Georg Bertram: »Die Missachtung der Kunstkritik in der Kunstphilosophie«, in: 
ders.: Kunst. Eine philosophische Einführung, Stuttgart 2018, S. 324–330.
73	 Emmanuel Lévinas: »Michel Leiris – Die Transzendenz der Wörter«, in: ders.: 
Eigennamen, a.a.O., S. 85–92.
74	 Emmanuel Levinas: »Jean Atlan und die Spannung der Kunst«, in diesem Band, 
S. 57. Auch Françoise Armengaud erwähnt dies einleitend in ihrem Interview in 
Emmanuel Levinas: Die Obliteration. Gespräch mit Françoise Armengaud über das Werk 
von Sacha Sosno, übers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Zürich 2019, S. 32.
75	 Emmanuel Levinas: »Die Bedeutung und der Sinn«, in: ders.: Humanismus des ande-
ren Menschen, a.a.O., S. 44. Vgl. darin auch das bereits genannte Interview mit Christoph 
von Wolzogen, Levinas: »Intention, Ereignis und der Andere«, a.a.O., S. 141.
76	 Levinas: »Die Bedeutung und der Sinn«, a.a.O., S. 40f. Emmanuel Levinas: »La 
signification et le sens«, in: Revue de Métaphysique et de Morale 69 (2), April–Juni 1964, 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


25

Genau in dieser Öffnung des Seienden hin zum Anderen sieht die franzö-
sische Philosophin Françoise Armengaud eine enge Verwandtschaft zwi-
schen Levinas und den Obliterationsarbeiten des litauisch-französischen 
Künstlers Sacha Sosno. Neben Die Wirklichkeit und ihr Schatten ist das 
Kunstgespräch zwischen Armengaud und Levinas der wohl prominenteste 
Ort, wo sich Levinas zur bildenden Kunst geäußert hat. 77 Die bildnerischen 
und plastischen Arbeiten Sosnos sind in vielen Fällen durch geometrische 
Formen gekennzeichnet, die Figuren, Gesichter und Bilder verdecken oder 
aushöhlen und dadurch unkenntlich machen. Das Bild, das den Umschlag 
dieses Buches ziert, ist eine Obliterationsarbeit von Sacha Sosno aus dem 
Jahre 1975. Das obliterierte Bild zeigt Bahngleise, die in ein Konzentra-
tionslager führen. Sosno hatte 1975 Deutschland und Polen besucht und 
Aufnahmen verschiedener Konzentrationslager gemacht, unter anderem 
von Dachau, Fallingbostel (in dem auch Levinas interniert war), Bergen-
Belsen und Auschwitz. 78

Durch die geometrische Form ist das Bild bis zur Unkenntlichkeit 
entstellt und macht dadurch auf etwas aufmerksam, was sich vielleicht 
nicht der Darstellbarkeit, sehr wohl aber der Repräsentation entzieht. 79 
Diese dadurch entstehende Rätselhaftigkeit nimmt Levinas zum Anlass, 
über die in der Obliteration zum Ausdruck kommende Unvollständigkeit 
(inachevement) als Grundkategorie der modernen Kunst nachzudenken. 
Dies steht auch in Verbindung mit dem Bilderverbot und der „theology of 
the slashed nose“, 80 die ein wichtiger Impulsgeber für die Diskussion zur 
„Jüdischen Ästhetik“ 81 ist. Aufgrund dieser Unvollständigkeit beschreibt 
Armengaud in ihrem jüngsten Text zur Obliteration, diese auch als Wider-
standsfigur und „Kunst der Zurückweisung“. 82

An all diesen Textstellen geht es weniger um die Frage, ob Kunstwer-
ke ein Antlitz haben können. Vielmehr geht es um Formen, die das Antlitz 

S. 125–156. Erneut abgedruckt im Sammelband Emmanuel Levinas: Humanisme de l’autre 
homme, Paris 1972  [Kursivierung v.d.V.].
77	 Levinas: Die Obliteration, a.a.O.
78	 Mit hoher Wahrscheinlichkeit handelt es sich bei der Aufnahme um das 
KZ-Hailfingen/Tailfingen bei Rottenburg am Neckar. Sosno gab ungern Details zu seinen 
Bildern an. Die Witwe Mascha Sosno hat in den Notizen von Sosno zum Bild lediglich 
„Voix Ferrée Rottebourg“ gefunden. Der Titel spielt mit dem homophonen Klang von voix 
(Stimme) und voie (Bahngleis). Mascha Sosno in einer Email an Johannes Bennke vom 
6. April 2021.
79	 Zur Frage der Darstellbarkeit der Shoah vgl. Georges Didi-Huberman: Bilder trotz 
allem, München 2007; Georges Didi-Huberman: Aus dem Dunkel heraus: Brief an László 
Nemes, übers. v. Markus Sedlaczek, Wien 2017.
80	 Vgl. Steven Schwarzschild: »Aesthetics«, in: Arthur A. Cohen, Paul Medes-Floht (Hg.): 
20th Century Jewish Religious Thought. Original Essays on Critical Concepts, Moments, 
and Beliefs, New York 1987, S. 3.
81	 Ob es eine jüdische Ästhetik überhaupt gibt, ist Teil dieser Diskussion. Vgl. Steven 
Schwarzschild: »The Legal Foundation of Jewish Aesthetics«, in: Journal of Aesthetic 
Education 9 (1), Jan. 1975; Johannes Bennke: »Bilderverbot in der Ästhetik von Emmanuel 
Levinas«, in: Beniamino Fortis (Hg.): Bild und Idol. Perspektiven aus Philosophie und 
jüdischem Denken, Berlin 2022, S. 157–184.
82	 Vgl. den Beitrag in diesem Band von Françoise Armengaud, S. 59–69. 

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch26

in der Kunst bezeugen und damit ähnliche Effekte wie das Antlitz entfal-
ten. Insofern spürt auch Levinas der Frage nach, was korrespondierende 
Formen des Sagens in der Kunst sind. Wenn Levinas beispielsweise einem 
Arm oder einer Hand von Rodin eine Gesichthaftigkeit zuspricht, „[o]hne 
Mund, ohne Augen, ohne Nase“, 83 oder „in einigen Arbeiten von Sosno eine 
Art des Versteckens, die paradoxerweise einen Sinn suggeriert“, 84 sieht, 
dann spricht er diesen Formen einen ethischen Impuls zu – unabhängig 
von einem repräsentationalen Verhältnis zum menschlichen Gesicht.

Wenn es also um andere, nicht-repräsentativ verfahrende Wissens
formen geht, dann tritt dies in Resonanz mit den in der Kunst, den Kunst-
wissenschaften und der philosophischen Ästhetik andauernden Diskus-
sion um ein Wissen der Künste. Dadurch gerät unversehens auch die Ethik 
von Levinas in ein neues Licht: Was nämlich wären Formen des Ethischen, 
die sich außerhalb der Sprache etwa in Gesten, Bildern, Musik, den dar-
stellenden Künsten oder Filmen zeigen? Was wären korrespondierende 
praxisbasierte Artikulationsformen etwa im künstlerischen Forschen? 85

LEVINAS UND DIE MEDIEN

An nur wenigen Stellen äußert sich Levinas zu Massenmedien. In einer der 
wenigen Passage, in denen Levinas auf die Rolle von Medientechnologien 
Bezug nimmt, ruft er das Bild vom „global village“ 86 auf und macht darin 
auf eine Ambivalenz aufmerksam: Die den Globus umspannenden Kom-
munikationstechnologien verbinden zwar potentiell jeden mit jedem, aber 
sie tun dies auch zum Preis einer gewissen „Anonymität“. 87 Die Ambivalenz 
der Medientechnologie bestehe damit zwischen einer Verbindung zu fer-
nen Ereignissen und einem Gefühl, dass die eigene Freiheit und das Glück 
von Kräften abhängen, die mit „unmenschlicher Kraft operieren“. 88 Trotz 
dieser Anonymität hält die Technik für Levinas in scharfem Kontrast zu 
Heidegger ein Emanzipationspotential bereit, den Menschen von sich zu 
lösen und hin zum anderen zu orientieren. Diese Emphase „beruht nicht 
auf dem schönen mechanischen Spielzeug, das die ewige Kindlichkeit der 
Erwachsenen in Versuchung führt“, sondern hängt mit

83	 Levinas: Die Obliteration, a.a.O., S. 41.
84	 Ebd., S. 40. 
85	 Zum Topos der künstlerischen Forschung vgl. Dieter Mersch: Epistemologien des 
Ästhetischen, Zürich 2015.
86	 Vgl. Marshall McLuhan: »Die neue elektronische Interdependenz verwandelt die Welt 
in ein globales Dorf«, in: ders.: Die Gutenberg-Galaxis: das Ende des Buchzeitalters, hrsg. v. 
Max Nänny, Bonn u.a. 1995, S. 39–40.
87	 Vgl. Emmanuel Levinas: »Der Pakt«, in: ders.: Jenseits des Buchstabens. Talmud-
Lesungen, Frankfurt a.M. 1996, S. 104.
88	 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


27

der Erschütterung der seßhaften Zivilisation zusammen, mit dem 
Abbröckeln der lastenden Schwere der Vergangenheit, mit dem Ver-
blassen des Lokalkolorits, mit den Rissen, die alle diese sperrigen und 
beschränkten Dinge bekommen, an die sich die menschlichen Partiku-
larismen anlehnen. 89

Die Technik hat in dem Sinne ein befreiendes Potential, als dass sie erlaubt, 
„die Menschen außerhalb der Situation wahrzunehmen, in der sie sich vo-
rübergehend aufhalten, das menschliche Antlitz in seiner Nacktheit auf-
leuchten zu lassen“. 90 Darin, in der „Tatsache, den Ort verlassen zu haben“, 91 
und „das Universum entmystifiziert“ 92 zu haben, sieht Levinas eine Univer-
salität, die die Möglichkeit beinhaltet, sich nicht von Natur, Idolen, oder dem 
Schönen ablenken zu lassen, sondern das Antlitz des anderen Menschen zu 
entdecken. Die Raumfahrt wird hier zur Metapher für eine Entwurzelung 
vom angestammten Ort des Denkens, die zum Unbekannten führt.

Lassen sich diese Überlegungen unter den Bedingungen des Digitalen 
und der ubiquitären Vernetzung, die die Beziehungen „zwischen uns“ auf 
verfügbare Relationen verkürzen, 93 kaum aufrechterhalten, erweisen sich 
solche und ähnliche Passagen zudem ohne weitere Kontextualisierung zu 
anderen Stellen des Levinas’schen Werkes und zu seiner Ethik aber für die 
Medienwissenschaft unbrauchbar. Versuche, die Levinas etwa mit der Ky-
bernetik in Verbindung bringen, lassen eine Reihe von Fragen unberück-
sichtigt. So stellt Richard A. Cohen die basale ethische Frage: Was tun mit 
den Medientechnologien? 94 Dass aber in einer solchen Fragestellung ein 
anthropologisches Medienverständnis mitschwingt, das Massenmedien 
gleichermaßen als Produkte menschlicher Weltbeherrschung wie als Ins-
trumente einer Wirklichkeitsbewältigung betrachtet, bleibt darin weit-
gehend unproblematisiert. Den Medien wird dann tendenziell eine anth-
ropologisch-psychologische Entlastungsfunktion zugeschrieben, wobei 
nicht die Instrumente, sondern die Handlungsweisen, der jeweilige Um-
gang mit Technologien, als gut oder schlecht beurteilt wird. Unberück-
sichtigt bleibt auch, dass Ethik unabhängig von Technik gedacht wird, und 
Technik auf ihren instrumentellen Charakter reduziert wird. Und auch 
einige filmwissenschaftliche Annäherungen mit Levinas verbleiben inner-
halb des Paradigmas des Gesichts, ohne Konsequenzen für die Methode 
oder die zugrunde liegenden Konzepte zu ziehen. 95 Im Gegensatz dazu 

89	 Levinas: »Heidegger, Gagarin und wir«, a.a.O., S. 173.
90	 Ebd., S. 175.
91	 Ebd. 
92	 Ebd., S. 176.
93	 Vgl. dazu Dieter Mersch: Humanismen und Antihumanismen. Kritische Studien zur 
Gegenwartsphilosophie, Zürich, Berlin 2024.
94	 Vgl. Richard A. Cohen: »Ethics and Cybernetics. Levinasian Reflections«, in: Peter 
Atterton, Matthew Calarco (Hg.): Radicalizing Levinas, Albany 2010, S. 153–167. 
95	 Sarah Cooper: »Introduction: The Occluded Relation: Levinas and Cinema«, in: Film-
Philosophy 11 (2), 2007, S. i–vii. Online unter: http://www.film-philosophy.com/2007v11n2/

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch28

diskutiert Marie-Aude Baronien in ihrer philosophischen Filmkritik Der 
Nacken und der Schock die Möglichkeit eines kinematographischen Aus-
drucks Levinas’scher Ethik. 96

In der Kommunikationswissenschaft konzentrieren sich die Aneig-
nungen der primordialen Ethik von Levinas auf deren Applizierung auf 
Kommunikation und Rhetorik. 97 Dabei geht es um Fragen des richtigen 
Argumentierens, der Anerkennung des vernünftigen Dialogs, des Respekts 
und anderen Umgangsformen. Man muss auch konzedieren, dass Levinas 
nicht in der Art über Medien nachgedacht hat, wie andere seiner Genera-
tion, etwa Theodor W. Adorno, Walter Benjamin oder Siegfried Kracauer. 
Sein Bezug zu Medien und Technik spielt sich auf einer anderen Ebene ab.

Darauf macht insbesondere Amit Pinchevski aufmerksam, wenn er 
danach fragt, wie sich das Sagen im Gesagten auch in anderen Medien als 
der Sprache zeigt. „Wie kann man die Singularität und Irreversibilität des 
Sagens innerhalb der Wiederholbarkeit und Reversibilität des Gesagten 
aussprechen?“ 98 Für Pinchevski führt diese ethische Bedeutung des Nicht-
Hermeneutischen zur „Materialität der Kommunikation“ 99 und ihren „Prä-
senzeffekte[n]“ 100 in der Übertragung. Hieraus leitet er Konsequenzen für 
eine Medienethik ab, die sich vor allem an der Sichtbarkeit des Scheiterns 
von Übertragungsvorgängen orientiert.

Medien tilgen durch die Prozeduren der Mediatisierung gerade die 
Sichtbarkeit dieses Scheiterns; ihnen eignet eine Glätte, wie sie sich in 
der Reibungslosigkeit von Technologien verkörpert, die vorgeben, den Riss 
zwischen dem Medialen und dem Mediatisierten zu tilgen. Wenn es Me-
dien gibt „weil es Alterität gibt“, 101 dann ist darin ebenso ausgedrückt, dass 
in dem Maße, wie sie sich in ihren Bezügen selbst verbergen, sie eine Diffe-
renz einbehalten, die sich ununterbrochen fortschreibt und reproduziert, 
je mehr der Schein erweckt wird, sie zu überwinden. Das gilt für Bilder, die, 
was immer sie darstellen, das Dargestellte im selben Sinne hervorbringen 
wie verwandeln und verdunkeln; das gilt für die Archive der Erinnerung, 
die die Gedächtnisse im Bewahren ordnen wie stillstellen und manipu-
lierbar machen, und es gilt im Besonderen für die Kommunikationsme-
dien, die das Gesicht des Anderen in ihre Strukturen einschreiben, seine 

introduction.pdf (letzter Zugriff 15.11.2023). Sam B. Girgus: »Beyond Ontology: Levinas 
and the Ethical Frame in Film«, in: Film-Philosophy 11 (2), 2007, S. 88–107, Online unter: 
http:/www.film-philosophy.com/2007v11n2/Girgus.pdf (letzter Zugriff 15.11.2023).
96	 Vgl. den Beitrag in diesem Band von Marie-Aude Baronian: »Der Nacken und der 
Schock. Eine Levinas’sche Lesart«, S. 359–370. 
97	 Für eine Übersicht zur aktuellen Debatte, vgl. Lisbeth A. Lipari: »Communication 
Ethics«, in: Oxford Encyclopedia of Communication, online unter: https://doi.org/10.1093/
acrefore/9780190228613.013.58 (letzter Zugriff 27.07.2023). 
98	 Vgl. den Beitrag von Amit Pinchevski: »Levinas als Medientheoretiker«, in diesem 
Band, S. 273–301. 
99	 Ebd., S. 292. 
100	 Ebd.
101	 Vgl. Dieter Mersch: Medientheorien zur Einführung, Hamburg 2006, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


29

Singularität und Fremdheit auslöschen, indem sie es den ‚vielen Gesich-
tern‘ eines ununterbrochenen dialogischen Stroms egalisieren, aneinander 
angleichen und handhabbar machen. Woran also eine Medientheorie, die 
mit Levinas denkt, anschließen könnte, wäre, dass Medien die Eigenart be-
sitzen, diese Klüfte, die das Mediale immer wieder aufreißt, zu verbergen 
und zuzudecken, das heißt ihre genuine Negativität zu dekuvrieren, die 
neben der Beschreibung ihres Potenzials zugleich Anlass zu ihrer perma-
nenten Kritik bietet. 102

Vielleicht ist mit dem Problem der gebrochenen und unmöglichen 
Vermittlung zwischen dem Sagen und dem Gesagten auch die grund
legende Frage nach dem Verhältnis zwischen dem Partikularen und 
dem Universellen aufgeworfen, die sich weder getrennt denken noch zur  
Deckung bringen lassen. Levinas beschreibt diese unauflösliche Spannung 
in einem seiner talmudischen Kommentare als „universalistischen Parti-
kularismus“. 103 Es ist eine Art „double-bind von partikularer Universali-
tät und universaler Partikularität“, der den „Gegensatz von Philosophie 
und Religion im Werk von Levinas“ 104 beherrscht, wie Michael Wetzel in  
seinem Nachwort zur Stunde der Nationen schreibt. Die Unmöglichkeit, 
diese Gegensätze miteinander zu versöhnen, weist auf ein Drittes als 
Unsagbares hin, das gleichwohl in die Ausdrucksformen und Kommuni
kationsprozesse hineinwirkt, aber nicht direkt adressierbar ist. Für die 
Konjunktion von Levinas und Medien bedeutet dies, dass sich der wesent-
liche Teil weder in den Technologien der Massenmedien abspielt noch im 
Bereich der Basismedien wie etwa dem Wort, dem Bild oder dem Ton, son-
dern in den kontinuierlichen Aushandlungen eines tertium datur, eines 
Dritten, das bestenfalls zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit in den 
Modi eines Zeigens und Sichzeigens virulent ist. 105

ÄSTHETISCHES DENKEN NACH AUSCHWITZ

Dass die ästhetische und mediale Rezeption des Werkes von Levinas erst 
mehrere Dekaden nach dessen Tod einsetzt, mag mit der philosophischen 
Spezifik seines Werks und den akademischen Moden zu tun haben. Peter 
Atterton und Matthew Calarco machen in ihrer Einleitung einer Text-
sammlung zum Werk von Levinas drei Wellen der Rezeption aus. Mit der 
ersten Welle bezeichnen sie die Auseinandersetzung mit der Sozialethik in 

102	 Vgl. ebd., S. 219ff. 
103	 Emmanuel Levinas: »Messianische Texte«, in: ders.: Schwierige Freiheit. Versuch 
über das Judentum, übers. v. Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2017, S. 103.
104	 Michael Wetzel: »Nachwort«, in: Emmanuel Levinas: Die Stunde der Nationen. 
Talmudlektüren, übers. v. Elisabeth Weber, München 1994, S. 179 [Kursivierung i.O.].
105	 Vgl. Dieter Mersch: »Tertium datur. Einleitung in eine negative Medientheorie«, in: 
Stephan Münker, Alexander Roesler (Hg.): Was ist ein Medium?, Frankfurt a.M. 2008, 
S. 304–321.

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch30

den 1970er und 1980er Jahren, wobei insbesondere Levinas erstes Haupt-
werk Totalität und Unendlichkeit im Fokus stand. 106

Mit der zweiten Welle bezeichnen sie zum einen die Auseinanderset-
zung mit dem Kommentar Gewalt und Metaphysik 107 von Jacques Derrida 
zu Totalität und Unendlichkeit und zum anderen die Positionierung von 
Levinas’ Schriften im Kontext des Poststrukturalismus gerade auch unter 
der Perspektive der Sprachphilosophie in Jenseits des Seins.

Mit der dritten Welle, die die beiden Herausgeber mit ihrer Anthologie 
selbst abbilden möchten, stellen sie Levinas in den aktuellen soziopoliti-
schen Kontext und fassen darunter etwa auch die feministische, postkolo-
niale, tier- und umweltethische Dimension. Zwar gibt es darin eine Sektion 
zu „Science and Technology“, worin auch medienwissenschaftliche Motive 
anklingen, darin bleibt Levinas jedoch weitestgehend als Denker von Me-
dien und Medialität unprofiliert. 108

Diese Wellenbewegungen aufgreifend könnte man von einer vierten 
Welle der Levinas-Rezeption sprechen, die nun ästhetische und mediale 
Aspekte diskutiert. Ein solcher ästhetischer und medienwissenschaftli-
cher Ansatz verspricht auch deswegen einen wirkmächtigen Impuls, weil 
die von Atterton und Calarco genannten Wissensfelder unter medientech-
nischen Bedingungen stehen, ohne dass dies eigens reflektiert wurde. Es 
geht dann darum, ästhetische Formen des Sagens und diachrone Mediali-
täten in den verschiedenen Wissensfeldern aufzuweisen und dafür eine 
Sprache zu finden. Ein solcher Ansatz ist der Äußerlichkeit nach gekenn-
zeichnet durch disziplinäre und damit auch methodische Vielfalt (Kunst-
wissenschaft, Philosophie, Film- und Medienwissenschaft, Design), ferner 
der Diversität der diskutierten Medien (Sprache, Bild, Musik, Film etc.) 
und die Internationalität. Insbesondere aber fragt ein solcher Ansatz nach 
den ästhetischen und medialen Implikationen von Levinas’ Werk und Den-
ken und zieht Konsequenzen für Theorien der Kunst und einem Denken 
des Medialen – auch in anderen Medien als denen der Sprache. Eine sol-
che Perspektive verdankt sich nicht zuletzt auch einer seit etwa 30 Jahren 
andauernden Aufwertung anderer Denkformen, in und mit anderen Me-
dien, für die vor allem die philosophische Ästhetik, sowie die dem iconic 
oder pictorial turn folgenden Bild- und Medienphilosophien argumentiert 
haben. 109

106	 Peter Atterton, Matthew Calarco: »Editors Introduction. The Third Wave of Levinas 
Scholarship«, in: dies. (Hg.): Radicalizing Levinas, Albany 2010, S. x.
107	 Derrida: «Gewalt und Metaphysik«, a.a.O.
108	 Vgl. Edith Wyschogrod: »Levinas’s Other and the Culture of the Copy«, in: Atterton, 
Calarco (Hg.): Radicalizing Levinas, a.a.O, S. 137–152. Richard A. Cohen: »Ethics and 
Cybernetics. Levinasian Reflections«, in: Atterton, Calarco (Hg.): Radicalizing Levinas, 
a.a.O., S. 153–167.
109	 Gottfried Boehm (Hg.): Was ist ein Bild?, München 1995; W. J. T. Mitchell: Picture 
Theory: Essays on Verbal and Visual Representation, Chicago 1994; Friedrich Kittler: 
Grammophon Film Typewriter, Berlin 1986; Lorenz Engell: »Medienphilosophie des 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


31

Levinas also in den Vordergrund einer Diskussion um Ästhetik und Me-
dien treten zu lassen, dient der Archäologie eines Denkens, das wesent-
lich vernunft- und repräsentationskritisch ist und auf einem ,Denken 
nach Auschwitz‘ aufbaut. Denn kaum ein anderes Werk ist derart stark 
einem solchen ,Denken nach Auschwitz‘ verpflichtet, wie dasjenige von 
Levinas. 110 Hält man sich außerdem vor Augen, dass Levinas seinen kunst-
kritischen Essay kurz nach dem verheerenden Zweiten Weltkrieg und der 
Katastrophe des Holocaust geschrieben hat, von dem er und seine Familie 
so schmerzhaft betroffen war, dann lesen sich die Ausführungen wie ein 
Appell an eine ethische Neuverfassung des Sinns des Ästhetischen sowie 
gleichzeitig als eine Variation des später von Adorno aufgestellten Dik-
tums, dass sich nach Auschwitz nicht mehr dichten ließe: 111 Nicht einmal 
zu schweigen führe aus dem Zirkel heraus, 112 weil im Angesicht der Ver-
nichtung noch das unschuldigste Wort und jede Geste seine Komplizen-
schaft mit dem Grauen bekunde.

Die eigentliche philosophische Herausforderung der Epoche besteht 
entsprechend für Levinas in der Restitution einer nichtnormativen Ethik 
jenseits von Gebot und Verbot, sodass weniger die Frage nach der Möglich-
keit und dem Gelingen der Künste im Zentrum seiner Interessen lag als 
vielmehr die Frage nach der Gerechtigkeit, dem Verhältnis zum Anderen 
oder dem Grund von Verantwortlichkeit. Die besondere historische Kon-
stellation verlangt gleichzeitig einen Umsturz sämtlicher Grundbegriffe 
abendländischer Philosophie, jedoch in anderer Richtung als bei Adorno 
oder auch bei Heidegger, mit denen Levinas zwar zahlreiche Verwandt-
schaften teilt, deren epistemologische und ontologische Voraussetzungen 
er aber – im Wortsinne – einer konsequenten me-ontologischen Destrukti-
on unterzog, um das Denken gegen die Überlieferung aus der Idee einer ra-
dikalen, das heißt durch keinen Begriff und keine Verständlichkeit einhol-
baren Alterität neu zu bestimmen. Damit sind auch die Grundbegriffe der 
Ästhetik betroffen, sodass der frühe Aufsatz einer prinzipiellen Positions-
bestimmung gilt, die die Künste auf ein neues Fundament stellen sollte. 
Denn dem Schein des Ästhetischen – seinem „Schatten“ – kann nur dann 
eine adäquate Rolle zugebilligt werden, wenn sich die künstlerische Arbeit 
in Termen eines ebenso responsiven wie responsiblen Sinns fassen ließe.

Die Kritik und scheinbare Reduktion der Ästhetizität des Ästhetischen 
auf eine primäre Ethizität, die eine spezifische moralische Dogmatik zu 

Films«, in: Mike Sandbothe, Ludwig Nagl (Hg.): Systematische Medienphilosophie, Berlin 
2005, S. 283–298; Mersch: Medientheorien zur Einführung, a.a.O.
110	 Zu nennen wären hier auch Theodor W. Adorno, Günther Anders, Hannah 
Arendt, Ernst Bloch, Max Horkheimer, Siegfried Kracauer, Leo Löwenthal, Herbert 
Marcuse, Franz Neumann und Walter Benjamin, sowie Primo Levi. Vgl. Dan Diner: 
Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz, Frankfurt a.M. 1988. Ergänzend hierzu sind 
auch Jacques Derrida, Jean-François Lyotard und Jean-Luc Nancy zu nennen.
111	 Theodor W. Adorno: Metaphysik. Begriff und Probleme, hrsg. v. Rolf Thiedemann, 
Frankfurt a.M. 2006, S. 172.
112	 Ebd., S. 187.

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch32

atmen scheint und angesichts der Avantgarden nachgerade anachronistisch 
anmutet, dient folglich diesem „anderen Anfang“, der zugleich alles Denken 
verwandelt, um der Kunst erneut einen sekundären Ort zuzuschreiben.

So ließe sich vielleicht aus seinem Werk die Lehre ziehen, dass ein 
Denken einzusetzen sei, das nicht durch Errungenschaften gekennzeich-
net ist, sondern durch kontinuierliches Einüben und Erproben an den 
Erfordernissen der Gegenwart im Hinblick auf ein Zusammenleben mit 
Anderen. Wenn die vorliegende Textsammlung eine These verfolgt, dann 
die, dass dieses Einüben immer wieder auch mit anderen Metaphern und 
Medien als der Sprache notwendig ist. Es bedarf also anderer und neuer 
Grammatiken, „Fremdsprachen in der Sprache“, auch in Form des „Stot-
terns“ und in neuen Rhythmen.

Evident wird dies auch durch die Entfernung von den Zeitzeugen der 
Shoah und durch den Eintritt in das Zeitalter der ,third-generation witnes-
ses‘. Evident wird die Relevanz ästhetischer und mediale Fragen auch dort, 
wo eine Erinnerungskultur ohne Zeitzeugen, unter Nutzung verschiede-
ner Medien, ganz neue Fragen und Probleme aufwirft oder gar Unbeha-
gen auslöst, 113 etwa ob zum Erinnern nicht auch Formen des Vergessens 
gehören. 114 Denn eine Erinnerungskultur bedeutet nicht nur, zu erinnern, 
was war, sondern darin auch immer wieder neue Bedeutungsdimensionen 
freizulegen und Bezüge zu aktuellen Ereignissen herzustellen. Das tief in 
der deutschen Erinnerungskultur verankerte „Nie wieder!”, dessen Ausru-
fezeichen einen ethischen Impuls markiert, artikuliert einen Widerstand 
gegen antisemitische Kräfte. Dass die Herausforderungen eines Denkens 
nach Auschwitz aber damit nicht nur nicht erledigt sind, sondern dieses 
Denken in weiten Teilen erst am Anfang steht und ebenfalls einer Erneue-
rung bedarf, zeigen die jüngsten antisemitischen Äußerungen der linken 
und rechten politischen Lager sowie des islamischen Fundamentalismus 
nach den Angriffen der Hamas am Samstag, den 7. Oktober 2023 auf die 
Zivilbevölkerung in israelischen Städten.

 Wenn es darum geht, ein solches Denken nach Auschwitz auch unter 
den Eindrücken neuer Ereignisse zu aktualisieren, dann kommt der Tech-
nik, der Kunst und den Medien angesichts einer global vernetzten Welt mit 
einer multidirektionalen Erinnerungskultur eine besondere Bedeutung 
zu. 115 Kunst und Medien sind dann nicht periphere Instrumente und Aus-
drucksformen, sondern greifen in dieses Denken selbst mit ein, gestalten es 
mit, formen es um und lassen es zirkulieren. Ein Mediendenken also, dass 
sich nicht unberührt und gleichgültig zeigt gegenüber den Grausamkeiten 

113	 Aleida Assmann: Das neue Unbehagen an der Erinnerungskultur: eine Intervention, 
München 2016.
114	 Vgl. den Beitrag in diesem Band von Johannes Bennke: »Media oblivionis: Eine 
Epistemologie des Vergessens nach Levinas«, S. 303–330.
115	 Michael Rothberg: Multidirektionale Erinnerung: Holocaustgedenken im Zeitalter 
der Dekolonisierung, übers. v. Max Henninger, Bonn 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


33

der menschlichen Wirklichkeit und den Möglichkeiten der Freiheit, ver-
bleibt nicht einfach bei der Aufzeichnung, der Übertragung und der Spei-
cherung von Fiktion und Wirklichkeit, sondern problematisiert die Gren-
zen der Vermittelbarkeit, etwa in Form einer ikonoklastischen Ästhetik 
oder diachronen Medialität.

Schließlich, und dies wäre der größere zeithistorische Rahmen, leben 
wir in einer Zeit der Krisen und notwendigen Anpassungen, in einer Zeit 
des Um- und Aufbruchs im geopolitischen Maßstab, in der sich nicht nur 
staatliche Akteure neu positionieren, sondern auch außerstaatliche und 
nichtmenschliche Akteure zunehmend eine entscheidende Rolle spielen, 
wie etwa der Klimawandel, die Migration und die Digitalisierung. 116 Jeder 
dieser Bereiche stellt eigene Herausforderungen für das Denken und Han-
deln dar. Für eine Ethik des Anderen bedeutet dies, neue Artikulationsfor-
men für aufkommende Fragen nach Gerechtigkeit zu finden, etwa in digi-
tal vernetzten Gesellschaften, worin es nicht nur um das kulturell Andere 
geht, sondern auch um eine gänzlich neue medientechnische Grundlage 
der Kommunikation und des Miteinanders. Es ist zwar nicht das Anlie-
gen mit den hier versammelten Beiträgen Antworten auf diese planeta-
ren Herausforderungen zu geben, jedoch wird in einigen Beiträgen auf ein 
Denken aufmerksam gemacht, das zu eben jenen Katastrophen, Krisen 
und zu einem Hass auf den Anderen geführt hat. Dadurch ist auch ein Hin-
weis auf einen Umgang oder eine Überwindung gegeben. Denn gerade die 
Kunst und die philosophisch informierte Kunstkritik vermögen durch eine 
Fokussierung auf Fragen des Medialen nicht nur eine Dynamisierung ins 
Denken wieder einzuführen, sondern auch über eine Instrumentalisierung 
von Medien hinaus andere Wissensformen zu zeigen und aufzuweisen, die 
den Anderen zumindest sichtbar machen und – so die Hoffnung – ein Zu-
sammenleben ermöglichen.

ÜBER DIE BEITRÄGE

Den Anfang der Sammlung und Auftakt der hier zusammengeführten 
Überlegungen zur Kunsttheorie von Levinas bildet ein kleiner, erstmals in 
deutscher Sprache erscheinender Text von Levinas über den in Algerien 
geborenen jüdischen Künstler Jean-Michel Atlan (1913–1960). Atlan stu-
dierte zwischen 1930 und 34 an der Pariser Universität Sorbonne Philo-
sophie und kam, aufgrund des Verlustes seiner universitären Lehrberech-
tigung unter dem Vichy-Regime während der Kriegsjahre autodidaktisch 
zur Malerei. Der heute zu den wichtigsten Vertretern der Nouvelle École 
de Paris gerechnete Künstler, der zeitweise mit der europäischen 

116	 Vgl. Herfried Münkler: Welt in Aufruhr: Die Ordnung der Mächte im 21. Jahrhundert, 
Berlin 2023. Philipp Staab: Anpassung: Leitmotiv der nächsten Gesellschaft, Berlin 2022.

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch34

Avantgarde-Gruppe COBRA in Verbindung stand, schloss sich früh der 
französischen Résistance an, wurde 1942 festgenommen und unter dem 
Vorwand der Geisteskrankheit im Hôpital Saint-Anne interniert. Die 
ersten Ausstellungen, wie ebenso die Veröffentlichung eines Gedichtban-
des unter dem Titel Le sang profond, erfolgten dann nach der Befreiung 
Frankreichs, doch blieb Atlan der Durchbruch und die internationale An-
erkennung zu Lebzeiten verwehrt. Erst seit den späten 1960er und 70er 
Jahren, vor allem mit der Retrospektive seiner Arbeiten im Musée natio-
nal d’art moderne des Centre Georges-Pompidou 1980 wurden seine Bilder 
angemessen gewürdigt, wobei wir es mit abstrakten, aber außerordentlich 
ausdrucksstarken und pastos gemalten Arbeiten zu tun bekommen, die 
heute im Besitz des Hirshhorn Museum in Washington sowie des Museum 
of Modern Art in New York sind. Durchzogen von schweren schwarzen Li-
nien und oszillierend zwischen Figuralem und Non-Figuralem, wirken sie 
wie ein einziger Aufschrei, eine Auflehnung gegen die massive Inhumanität 
und Gewalt seiner Zeit. Levinas würdigt in dem Artikel die Gleichzeitig-
keit ihrer Reduktivität und Expressivität als elementare „Rhythmik“, auf 
die Atlan selbst immer wieder hingewiesen habe, sowie die „Simultanei-
tät“ und „primordialen Koexistenz“ der Formen, die sich auf der Leinwand 
begegnen und einander widerstreiten, um gleichsam die „ursprüngliche 
Räumlichkeit des Raumes“ durch den Pinsel hervorzukehren. Es sei gera-
dezu das Lebendige selbst, die Existenzweise des Lebens, „die lebendiger 
ist als das Leben“, die so zur künstlerischen Reflexion gebracht würden 
und die Levinas mit der Frage umreißt, die sein ästhetisches Denken wie 
in einem Nukleus komprimiert, ob „das künstlerische Engagement nicht 
eine der privilegierten Weisen für den Menschen (sei), in die anmaßende 
Selbstgefälligkeit des Seins einzudringen.“ Dieses Eindringen verstehe 
sich als Erfüllung, und zwar durch die „Spannung der Kunst, die zwischen 
der Verzweiflung und der Hoffnung des Menschen ausgelebt“ werde. 

Ein zweiter Text von Levinas, der sich explizit mit einem künstle-
rischen Werk befasst hat, handelt von dem Maler und Bildhauer Sacha 
Sosno (Alexandre Joseph Sosnowsky 1937–2013), dessen Arbeiten durch 
seltsame Aushöhlungen, Aussparungen oder Versperrungen auffällt, als 
wolle er das Geschaffene zugleich durchbrechen oder durchstreichen und 
dementieren. Durch Initiative von Françoise Armengaud hat sich Levinas 
zur Obliterationskunst Sosnos geäußert und diese mit anderen philoso-
phischen und literarischen Motiven, sowie seiner eigenen Ethik in Verbin-
dung gebracht.  Den Text des Gesprächs, versehen mit Bildern der Arbeiten 
Sosnos sowie einem Vorwort und Nachwort, haben die Herausgeber des 
vorliegenden Bandes der deutschen und angelsächsischen Leserschaft 
2019 zugänglich gemacht. 117

117	 Levinas: Die Obliteration, a.a.O. (dt.); engl.: On Obliteration. An Interview with 
Françoise Armengaud Concerning the Work of Sacha Sosno, übers. v. Richard A. Cohen, 
Brian Alkire, Zürich 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


35

In ihrem Beitrag zu dieser Textsammlung widmet sich die französische 
Autorin Françoise Armengaud genau dieser Geste der ‚Obliteration‘, der 
Durchstreichung, Annullierung oder Zurückweisung, der er eine duplizi-
täre Natur zuweist, denn in der Streichung, dem Verlust, ergibt sich zu-
gleich etwas Anderes, zuweilen sogar ein Gewinn, eine Fülle. Sie besteht 
in der Duplizität einer Anwesenheit der Abwesenheit, einer absentia in 
praesentia, die in der Intention der Einklammerung oder Zurücknahme 
eine zweite, entgegengesetzte Geste des Zeigens offenbart. Dabei arbeitet 
Armengaud acht verschiedene Perspektiven aus, nach denen sich diese 
Dopplung verstehen lässt, um gleichzeitig Levinas spezifisches Interesse 
an diesem Verfahren herauszustellen: die Fähigkeit, die Ambivalenz des 
Künstlerischen selbst zu dekuvrieren, denn das Skandalöse der Streichung 
trifft zur gleichen Zeit die Skandalösität des Schönen oder der Vollkom-
menheit. Entscheidend ist dabei nicht, dass deren Schein fragmentiert 
und durchbohrt wird, sondern dass die Obliteration, wie Levinas hervor-
hebt, die Rupturen der Schönheit aufdeckt und zu erkennen gibt, dass sie 
im selben Maße „Mitgefühl“ wecken muss, denn, wie es im Gespräch über 
Sosno heißt, „sobald es eine Obliteration gibt – durch Öffnung oder durch 
Schließung […] –, gibt es eine Wunde“, deren Bedeutung sich für uns da-
durch ergibt, dass sie ihren Grund in einem fundamentalen anthropologi-
schen Riss hat.

Gleichermaßen setzt auch die Pariser Philosophin Catherine Chalier 
in ihrer Kurzen Betrachtung des Schönen bei Levinas’ Beziehung zum 
Schönen an. Dem Text ist zudem eine Hommage für den Philosophen 
David Gritz vorangestellt, der am 31. Juli 2002 bei einem Terroranschlag an 
der Hebräischen Universität Jerusalem ums Leben kam. Schönheit, heißt 
es im Text, ist eine fragile und verführerische Metapher, die von Chalier 
mit Bezug auf den frühen Aufsatz Die Wirklichkeit und ihr Schatten von 
1948 kritisiert wird, der vor dem Hintergrund der Katastrophe der Shoah 
den Vorwurf einer immanenten Verantwortungslosigkeit des Ästhetischen 
zu erheben scheint. Der Vorwurf gilt allerdings kaum der Kunst im Allge-
meinen, sondern vor allem jener, die gleichsam ‚um der Kunst willen‘ ihre 
eigene ästhetische Reinheit feiert. Dem Schönheitskult ist eine Indifferenz 
gegenüber dem Guten inhärent, die ihn zugleich verdirbt, sodass jeder 
Schönheit von sich her schon ein Ungenügen und eine Paradoxie inne-
wohnt, die dort am stärksten wirke, wo das Schöne die zweifelhafte Macht 
besitze, uns ebenso in Bann zu ziehen wie unsere Aufmerksamkeit vom 
Elend des Menschen abzuziehen. War seit je die Schönheit mit der Voll-
kommenheit assoziiert, ist es aber gerade die moderne Kunst, die das Un-
vollkommene herausstellt, den Schein der Dinge von der Fülle ihrer Far-
ben und Formen entkleidet, um uns, ähnlich wie es Martin Heidegger im 
Ursprung des Kunstwerks formuliert hat, mit dem einfachen „Dass ist“, das 
bloße „Es gibt“ [l’il y a], in der Diktion von Levinas, zu konfrontieren. Von 
dort scheint der Weg nicht weit, sich überhaupt des Schönen zu entsagen 

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch36

und stattdessen auf die ethischen Ansprüche des Ästhetischen zu pochen, 
die zwar nie ganz eingelöst werden können, die gleichwohl aber den Ver-
führungen des Ästhetizismus widerstehen.

Man hat diesem frühen Aufsatz von Levinas, gerade mit seinen zum 
Teil allzu direkten Invektiven gegen den Mangel des Schönen, ein un-
angemessenes und letztendlich dogmatisches Verhältnis zur Kunst be-
scheinigt, doch scheint es Levinas wesentlich um die innere Dialektik von 
Ästhetik und Sozialität zu gehen, die weit komplexer zu fassen ist, als es 
zunächst den Anschein hat. Im Gegensatz zu Catherine Chaliers Apologie 
der Levinas’schen Schönheitskritik formuliert deshalb Richard A. Cohens 
Beitrag Levinas über Kunst und Ästhetizismus. ‚Die Wirklichkeit und ihr 
Schatten‘ richtig auslegen eine Metakritik, die zugleich eine angemessene-
re Textexegese vorzuschlagen sucht. Macht Chalier klar, dass die Reduktion 
der Kunst auf die Darstellung des Schönen, wie die Tradition sie vornimmt, 
nicht nur anachronistisch bleibt, sondern der Kunst ihrer eigensten Mög-
lichkeiten beraubt, weil das Schöne, wenn es, nicht unähnlich den Kritiken 
Theodor W. Adornos, den Anruch eines Kompensatorischen, einer falschen 
Versöhnung und Verklärung verkörpere, die angesichts der Gewalt und der 
menschlichen Verbrechen einen unmittelbar dehumanisierenden Zug be-
sitze, betont dagegen Cohen in seinem inzwischen kanonisch gewordenen 
Text, dass jede Auslegung der Frühschrift in die Irre führen muss, wenn 
ihr ein allgemeiner Kunstbegriff unterlegt wird, der die Künste auf Krite-
rien festlegt, die allein in sich selbst begründet sind. Levinas’ Invektiven, 
so Cohen, träfen deshalb ausschließlich den ‚Ästhetizismus‘, das heißt eine 
nur auf ästhetischen Kriterien beruhende künstlerische Praxis, die sich 
selbstgenügsam im Dekor und der Ekzentrizität ihrer angeblichen Auto-
nomie gefällt. Das entscheidende Argument Cohens lautet, dass Levinas 
zwischen der „Ungebundenheit“ und der „Gebundenheit“ der Kunst unter-
scheidet – man könnte sagen: zwischen ihrer ästhetischen Souveränität 
einerseits, sich aller Sozialität zu entledigen, um gleichsam ihrem eigenen 
Gesetz, dem Gesetz des Genies zu folgen, und andererseits ihrer nie zu 
überspringenden Abhängigkeit von der Zeit, der Geschichte und ihrem 
Kontext, der ihr allererst einen Platz, eine Stellung im Ganzen der Welt er-
teilt. Kunst kann dann nicht von den Bedeutsamkeiten des sozialen Lebens 
getrennt werden; sie bleibt vielmehr überall bezogen, trotz ihres anhalten-
den Drangs zum Tabubruch und ihrer Unabhängigkeit von Geschichte und 
Gesellschaftlichkeit. Verneint sie dennoch diesen notwendigen Bezug, ‚ent-
bindet‘ sie sich von allen Relationen und verselbständigt sich zur narzissti-
schen Pose jenes l’art pour l’art, dessen Desengagement sie ihres eigenen, 
auch ethischen Potenzials beraubt. Sie zerstört buchstäblich mit ihrer Bin-
dung ihren Wert. Wenn man also der Kunst eine exquisite Sonderstellung, 
ein besonderes Verhältnis zur Kritik und Freiheit bescheinigt, dürfe dies 
niemals auf Kosten ihrer genuinen sozialen Gebundenheit geschehen.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


37

Dieter Merschs Aufsatz macht den Versuch, mit Levinas diese wesentliche 
Sozialität der Künste als entscheidenden Teil ihres ästhetischen Selbst-
verständnisses zu entbergen. Die Ethik ist daher der Ästhetik immer im-
manent. Ausgehend von Paul Celans Rede Der Meridian, die in nuce des-
sen Dichtungstheorie entwickelt, und dem kurzen Prosatext Gespräch im 
Gebirg von 1959, das direkt auf Martin Buber anspielt, skizziert Mersch 
zunächst Grundzüge der Levinas’schen Philosophie der Alterität und ihrer 
direkten Beziehung zu Celan. Denn in einem maßgeblichen Sinne ist das 
dichterische Sagen für Levinas ein Zeugnis; die Dichtung, wie die Kunst, 
in erster Linie ein Bezeugen, das sich an den Anderen wendet, sich ihm 
zuwendet, zuspricht und darin die Bürde einer gleichzeitigen Antwortlich-
keit und Verantwortlichkeit übernimmt. Verantwortung als Antwort be-
deutet wiederum die Bezeugung der Nähe zum Anderen, wie sie Levinas 
paradigmatisch in der Dichtung Celans findet, soweit diese eine „der Frage 
vorausgehende, zuvorkommende Antwort“ zu vollziehen sucht, um sich 
umgekehrt den – Celan immer vorgeworfenen – Idiosynkrasien des Per-
sönlichen zu enthalten. „Das Persönliche: von mir zum Anderen,“ heißt es 
bei Levinas, und mit unmittelbarer Ansprache an Celan, sein Wort zitie-
rend: „Das Gedicht hält auf das ,Andere‘ zu. Es hofft, es befreit […]. Das ein-
same Werk des Dichters […] ist der Akt des ,Aufsuchens‘ eines ,Gegenüber‘. 
Das Gedicht ,wird Gespräch – oft ist es verzweifeltes Gespräch‘ […].“ Das 
Kriterium der Kunst bleibt dann die Zuwendung, die sich gleichsam an der 
Erfahrung des Anderen schon gewendet hat, um darin seine elementare 
Ethizität zu finden. Jenseits des Sartre’schen literarischen „Engagements“ 
oder des späteren „Aktionismus“ und der künstlerischen „Performance“ ist 
die künstlerische Handlung und Haltung nicht an sich her schon politisch, 
sondern vor der Politik kommt die Ethik, weshalb die Kunst keineswegs für 
die Welt oder um der Welt willen geschieht, auch nicht um deren Verände-
rung willen, sondern um des Sozialen willen, das der Dichtung und mit ihr 
den anderen Werken der Kunst allererst einen Sinn erteile.

Das Motiv des Bilderverbots, das bei Levinas immer wieder aufscheint 
und dem in Bezug auf die Frage nach der Kunst eine besondere Rolle zu-
fällt, wendet sich der israelische Philosoph Hagi Kenaan in Im Angesicht 
der Bilder nach Levinas zu. Kontrovers diskutiert wird der Zusammen-
hang von Bild und Gesicht bei Levinas, denn den geradezu klassischen 
Topos, dass Bilder uns anschauen und ihnen deshalb eine eigene Gesicht-
lichkeit zukomme, baut Kenaan zu einer dialektischen Figur zwischen 
Bildbetrachtung und Gesehen-werden aus, wobei sich das Argument nicht 
nur darauf beschränkt zu behaupten, dass Bilder eine Oberfläche besäßen, 
die im Sinne des englischen ‚Surface‘ ein ‚Face‘, ein Antlitz beinhalten wür-
de, sondern dass diese sich uns ostentativ zuwendet und anspricht, um von 
uns betrachtet zu werden. Das „Was wir sehen, sieht uns an“, wie es Paul 
Valéry pointiert hat, gehört ebenso hierher, wie Walter Benjamins Über-
legungen zur „Aura“, allerdings nicht vordergründig, sondern mit Blick 

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch38

auf einen Appell. Zwar scheint diese Auslegung vor dem Hintergrund der 
Levinas’schen Ausführungen riskant, denn heißt es nicht in seinem ersten 
Hauptwerk Totalität und Unendlichkeit, dass die Dinge, im Gegensatz zu 
Anderen, gerade „kein Antlitz (haben)“, 118 soweit Statuen wie auch Land-
schaften, Architekturen oder technische Artefakte einander nicht begeg-
nen können; vielmehr schauen sie mit „leeren Augen“, „die nicht sehen“. 119 
Das Bild ist dann kein Gegenüber – und doch, wie Kenaan anhand von chi-
märenhaften Tier-Mensch-Klones aufzeigt, die als Graffitis unvermutet an 
verschiedenen Hauswänden, Gebäuden, Türen, Ecken oder auf Stromkäs-
ten in Tel Aviv auftauchten und die öffentliche wie kategoriale und visuelle 
Ordnung zu stören schienen, bilden Bilder eigene „Wesen“, die sich selbst 
präsentieren, indem sie zugleich ihre „Betrachtungsbedingungen zur 
Schau stellen.“ Auf sie trifft dann nicht der Vorwurf zu, dass sie sich „an die 
Stelle des Gesichts“ setzten – jene Figur, die gleichsam das Bilderverbot in 
die menschliche Sphäre zurückversetzt –, vielmehr treten diese Bilder auf 
spezifische Weise mit uns in einen Dialog, indem sie unseren Blick, unsere 
Identität verunsichern und damit auch als Fremde in Frage stellen.

In seinem Beitrag Emmanuel Levinas und die Gastfreundschaft der 
Bilder setzt dann der Religionswissenschaftler Aaron Rosen den Dialog 
zwischen Levinas und der Bild- und Blicktheorie aus der Perspektive von 
Theologie und den Visual Culture Studies fort. Dabei wendet er sich zum 
einen gegen das Stereotyp des Bilderverbots in den abrahamitischen Re-
ligionen, das heißt des Judentums, des Islam wie auch des Christentums, 
denn trotz gegenteiliger Ansichten seien Juden und Muslime Völker glei-
chermaßen des Bildes wie des Buches und der Interpretation. Die Bilder 
aber besitzen ein besonderes Potenzial, dass Rosen als „Gastlichkeit“ be-
schreibt, soweit sie nicht nur Räume eines interreligiösen Dialogs eröff-
nen, sondern ihre einzigartige kulturelle Rolle erschließt sich überhaupt 
aus dem für Levinas so zentralen Topos einer Ethik der Gastfreundschaft. 
Insbesondere verweist Rosen gegen die Kritik der Bilder, wie sie Levinas 
in Die Wirklichkeit und ihr Schatten vorzubringen scheint, darauf, dass es 
sich bei dieser Kritik keineswegs um eine generelle Zurückweisung han-
delt, sondern um die Erinnerung der schweigenden Realität des Bildlichen 
an die Notwendigkeit einer Kunstkritik, die ihm allererst ein soziales Leben 
und eine Bezogenheit auf den Anderen einhaucht. Entsprechend setzt Ro-
sen dem Platonischen Topos des Scheins und der doppelten mímēēsis eine 
„gastfreundlichere Hermeneutik“ entgegen, die bei der ‚Begegnung‘ an-
setzt. Paradigma jeder Begegnung aber ist die Erfahrung des Antlitzes, die, 
trotz aller Abweisung seiner Bildlichkeit, eine visuelle Erfahrung bedeutet, 
und die Rosen, wie zuvor schon Hegi Kenaan, in seiner ganzen Zweideutig-
keit als Modell dafür nimmt, Bilder nicht als Repräsentationen von etwas 

118	 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, a.a.O., S. 199.
119	 Ebd., S. 321.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


39

zu nehmen, sondern als ‚Gabe‘. Diese ‚Gabe‘ geschieht zum Beispiel ange-
sichts einer Bilderfahrung, die für Levinas selbst bedeutsam geworden 
ist und die auf die Zeit des beginnenden Krieges in Paris zurückreicht. Er 
wurde nämlich, wie er in zwei Vorträgen von 1957 und 1987 ausführte, ei-
ner kleinen Abbildung von Hanna und Samuel in einem Winkel der Kirche 
St. Augustin gewahr, die ihn im Bewusstsein der drohenden Katastrophe 
Europas „augenblicklich zur Menschlichkeit“ zurückführte. Es ist weniger 
das, was das Bild zeigt, als vielmehr die Einladung zu sehen und zu fühlen, 
die Rosen mit der anderen Bildkultur der „Gastfreundschaft“ assoziiert, 
die eine interkulturelle Ressource für die spezifischen ethischen Anforde-
rungen der Zeit darstellen kann. 

Sensibilität bildet auch das ästhetische Stichwort des philosophischen 
Beitrags von Burkhard Liebsch. Der Phänomenologe stellt die ästhetische 
Erfahrung unter den Topos des „Ergriffenwerdens“, das auf der Grund-
lage der Levinas’schen Beschreibungen die gewöhnliche Rezeptivität des 
Künstlerischen dahingehend überschreitet, dass sich uns Bilder aufdrän-
gen, sie uns förmlich nachstellen, wie ebenso Musikstücke nachhallen und 
uns „davontragen“ können – ähnlich wie es Heidegger im Ursprung des 
Kunstwerkes ausgedrückt hat, dass die Werke im Gewöhnlichen ans Unge-
wöhnliche rühren und einen „Stoß ins Offene“, „ins Un-geheure“ versetzen, 
um uns jäh an einen anderen Ort zu katapultieren. 120 Liebsch macht dies 
vor allem hinsichtlich der musikalischen Erfahrung deutlich, deren Ein-
dringlichkeit Levinas aus persönlichen Gründen – sein Sohn Michaël ist 
Pianist und Komponist neuer Musik – neben der Dichtung besonders nahe 
stand. Anders als Bild und Plastik – die Levinas seinerseits als „musika-
lisch“ kennzeichnet – charakterisiert denn auch Liebsch die Musik als eine 
„Kunst der Rückkehrlosigkeit par excellence“, soweit sie der Zeit, der un-
unterbrochenen Retention und Protention unterliegt und keine Wiederho-
lung duldet. So oft sie auch reproduziert werde, bleibe dennoch jede Auf-
führung einmalig und ereignishaft, als eine „permanente Alteration“, die 
in jedem Augenblick von einem Verschwinden, einer nicht aufzuhaltenden 
Auflösung affiziert wird. Musik bedeute darum, wie Levinas selbst betont, 
eine „Entbegrifflichung der Wirklichkeit“, die allein in einer relationalen 
Struktur aufgeht, die uns „ergreift“ und „fortträgt“, und zwar, mit Levinas 
weiter, „[v]om Selbst in die Anonymität“. In diesem Sinne kann uns „das 
Ganze der Welt […] musikalisch anrühren“, deren Affektivität, so Liebsch, 
der ästhetischen Dimension eine besondere Bedeutung verleiht, die der 
ethischen nicht zuwiderläuft, sondern sie unterstützt, trägt und fördert.

Jean-Luc Nancys Auslegung der Kunst führt schließlich wieder zu-
rück zu dem ursprünglichen Text Die Wirklichkeit und ihr Schatten so-
wie auf den Komplex von Idolatriekritik und Antlitzhaftigkeit des Bildes 

120	 Martin Heidegger: »Ursprung des Kunstwerks«, in: ders.: Holzwege, Frankfurt a.M. 
1977, S. 53, 54, 56.

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch40

sowie auf die Frage einer An-Ethik des Ästhetischen, die diese vom Ge-
nuss und nicht von der Verantwortung her liest. Der Text, der als Nach-
wort in der von Danielle Cohen-Levinas herausgegebenen Anthologie Le 
souci de l’art chez Emmanuel Levinas erschienen ist, gibt Anlass zu einer 
Reihe von sehr eigenständigen Meditationen, die die Ambivalenzen des 
Levinas’schen Aufsatzes herauszuschälen versuchen. Immer wieder krei-
sen Nancy Bemerkungen um die Frage der Diesseitigkeit und Jenseitigkeit 
des Bildes, sein Stillstand, sein „dégagement“, seine Ungebundenheit, die 
darin besteht, dass das Werk sich in sich schließt und sich von der Welt 
ablöst, wie auch die verschiedenen Verhältnisse zwischen Tod und Bild, 
die Levinas zwar andeutet, aber kaum ausgeführt hat. Nancy spürt, wie ein 
Psychoanalytiker, den Zweideutigkeiten nach, um klarzustellen, dass sich 
die Kunst nach Levinas über die Welt hinwegsetzt, dass ihr Wesen ebenso 
die Autonomie wie die Transzendenz ist, die paradoxerweise aber nicht in 
der Überschreitung zum Ausdruck kommt, sondern ins Diesseitige über-
tritt, um, wie es heißt, die „Dunkelheit des Wirklichen“ zu berühren. Nach 
Levinas eröffne diese eine „Zwischenzeit“, die erneut den Übergang be-
schreibt wie auch den Tod, der gerade nicht einen Schlusspunkt setzt, son-
dern „der im Kunstwerk festgehaltene Tod“, wie Nancy schreibt, sei zuletzt 
das „Mittel der Kunst“, zum Sprechen zu bringen. Gleichzeitig, und das 
ist ein singulärer Punkt in den assoziativen Auslegungen Nancys, bringe 
Levinas die Fertigkeit der Kunst mit dem Denken in Verbindung, soweit sie 
als sinnliches Pendant des Intelligiblen beschrieben werden muss, das sich 
zugleich im Sinnlichen verwirklicht. Dann ist die Möglichkeit der Kunst 
die Möglichkeit des Sinnlichen, in der das „Subjekt […] außerhalb von ihm 
[selbst]“ gerät – in fast Hegelscher Manier: „ein Außen des Innersten“.

Tatsächlich umkreisen die meisten Beiträge des vorliegenden Bandes 
die wenigen Texte, die Levinas explizit zur Ästhetik hinterlassen hat und 
suchen nach weiteren Bezügen im Gesamtwerk, um so etwas wie Zugänge, 
Grundlinien oder Ambiguitäten eines nicht entfalteten ästhetischen Den-
kens, vor allem aber Bezüge zu den großen Thesen des ethischen Werkes 
zu finden. Im weitesten Sinne zur Ästhetik gehören aber auch Fragen nach 
dem Schöpferischen sowie Fragen zu den angrenzenden Disziplinen der 
Designwissenschaft, der Medienwissenschaft und der Filmtheorie, um nur 
einige zu nennen. Übergehend zu den Beiträgen der Sektion Katastrophe, 
Medium und Kreativität widmen sich Michael Mayers philosophisch-
medientheoretische Erörterungen zu Levinas, Benjamin und die kapita-
listische Ökonomie der Dialektik von Destruktion und Kreativität unter 
dem Titel Kritik der Zerstörung. Das zentrale, gewöhnlich der Ästhetik 
zugerechnete, aber in Wahrheit weiter ausgreifende Thema wird gewöhn-
lich mit der inneren Beziehung zwischen ökonomischer Produktion und 
Überproduktion und deren Bedingung in der Vernichtung von Ressourcen, 
Arbeitsleistung und Menschenleben in Verbindung gebracht. Mayer fragt 
stattdessen nach den Möglichkeiten einer schöpferischen Zivilisation, die 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


41

„der Sucht und dem Sog der Selbstzerstörung“ nicht ausgeliefert ist, die 
sich der immanenten Destruktivität widersetzt und in der das Schöpferi-
sche anders, gleichsam utopisch seine Positivität zu wahren sucht. Dazu 
wählt Mayer einen Umweg über Walter Benjamins Fortschrittskritik, in 
der das „Weiter so“ als Katastrophe gedeutet wird, die gleichzeitig aber 
eine Umkehr, einen Richtungswechsel anmahnt, die nicht anders als durch 
die Zerschlagung der Ordnung oder des Dispositivs der katastrophischen 
Ökonomik denkbar erscheint. Mayer verfolgt deren Kontur bis weit in die 
Geschichte christlicher Oikonomia zurück, um deren latent theologische 
Verwurzelung, die gleichzeitig bis zur Techno-Ökonomie der Gegenwart 
vorweist, zu entschälen. Der Rohheit der Zerschlagung, deren Bruchstü-
cke noch den Möglichkeitssinn einer anderen Produktivität heimsuchen 
würde, setzt Mayer allerdings die Levinas’sche Obliteration entgegen, in 
der er eine Ähnlichkeit mit Adornos Nicht-Begriff des Nichtidentischen 
erkennt. Auch die Obliteration, die ästhetische Geste der Streichung, der 
Aushöhlung, der Annullierung, die das Gestrichene, Ausgehöhlte und An-
nullierte noch wachhält und, als Abwesenheit, in seiner Sichtbarkeit wahrt, 
beschreibt eine Negation, aber eine, die von einer instantanen Antinomie 
zehrt, einem Paradox, das nicht in einen Widerspruch als einer Verunmög-
lichung mündet, sondern sich zu einem Vexierbild verdichtet, das gera-
de dadurch eine alternative Produktivität ermöglicht. Sie ‚nichtet‘ nicht, 
sondern wendet sich dem Begehren einer Eröffnung zu. Ihr liegt damit ein 
anderes Versprechen zugrunde als dem Schnitt, dem Anhalten des ‚Weiter 
so‘ Benjamins: nämlich der ‚passiblen‘ Anrührung durch eine ‚Zu-kunft‘, 
die nicht schon durch einen Plan, eine Vision domestiziert wäre. Johannes 
Bennke deutet diese auf die Zukunft gerichtete, aber in der Gegenwart 
wirksame Dimension in seinem Beitrag mit dem Begriff der ‚Medienescha-
tologie‘ ebenfalls an.

Dass die – ungeschriebene, nur in Andeutungen vorhandene – Ästhetik 
von Levinas ihre Produktivität nicht nur in Bezug auf die Kunstinterpre-
tation, sondern auch mit Bezug auf eine Philosophie der Technik, der Me-
dientheorie und in Ansehung des Kinos und der Designforschung wahrt, 
bezeugen zudem die Beiträge von Amit Pinchevski, Johannes Bennke, 
Marie-Aude Baronian und Raphael Zagury-Orly sowie Oliver Ruf, die das 
Feld der Überlegungen insgesamt disziplinär erweitern. Amit Pinchevski 
argumentiert dafür, Levinas als Kommunikations- und Medientheore-
tiker zu lesen. Die ungewöhnliche, für manche vielleicht provozierende 
Perspektive bildet eher eine Testung, die ausprobiert, inwieweit eine Phi-
losophie, die die Ethik als erste Philosophie und den Begriff der Verant-
wortung wiederum als erste Kategorie des Ethischen versteht, Bedeutung 
für die Beschreibung unserer medialen Situation besitzt. Den Schlüssel 
dazu bildet die Begegnung mit dem anderen Menschen, die Nähe des Ant-
litzes und die Frage der Vermittlung. Kennzeichen des Medialen ist dabei 
für Pinchevski die Unterbrechung, wie sie bereits durch die Sprache, die 

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch42

‚zwischen‘ ‚Von-Angesicht-zu-Angesicht‘ tritt, gilt, sodass Pinchevskis An-
satz sich vor allem auf das zweite Hauptwerk von Levinas Jenseits des Seins 
oder anders als Sein geschieht bezieht, in dem dieser an zentraler Stelle 
den Gegensatz zwischen Sagen und Gesagtem entwickelt. Das Gesagte be-
zeichnet die eigentliche sprachliche Thematisierung, ihre Repräsentation 
durch die Aussage, während das Sagen als Exposition einer Nähe aufge-
fasst werden kann, die dem Gesagten vorausgeht und es ermöglicht, ohne 
von ihm erfasst zu werden. Dann erweist sich die Hin- oder Umwendung 
zum Anderen als primär, wohingegen die Rede den Status einer Adres-
sierung und eines Antwortens erhält, dem die Repräsentation nachfolgt. 
Eben diese Konstellation sucht Pinchevski auf moderne audiovisuelle Me-
dien zu applizieren, die sowohl die Beziehung zum Anderen neu gestalten 
als sie auch neue Gestalten des Alteritären hervorbringen, indem sie die 
„Dichotomien zwischen der Präsenz des Sprechens und der Entrücktheit 
der Schrift verkomplizieren“. Alles hängt dann davon ab, eine angemesse-
ne Distanz auszutarieren, die dem ethischen Problem medialer Kommu-
nikation eine metaethische Perspektive hinzufügt, die sie reflexiv macht. 
Erst dann könne ausgelotet werden, inwieweit sie zu einem von Sprache 
geschiedenem ‚anderen‘ Träger ethischer Botschaft werden kann.

Der Film- und Medienwissenschaftler Johannes Bennke entwickelt mit 
Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas eine 
eigene Medientheorie des Ästhetischen, die – ähnlich wie bei Mayer  – 
in dem für die Levinas’sche Kunsttheorie zentralen Topos der Obliteration 
gründet. Ausgangspunkt bildet das jede Memorialkultur herausfordernde 
skandalon des Vergessens. Es wird in seinen verschiedenen Formen mit 
ihren je unterschiedlichen Effekten nachgezeichnet, um zu einer zunächst 
kontraintuitiven „Ethik des Vergessens“ zu gelangen, die im „Vergessen des 
Sich“, das heißt der Selbstzurücknahme um des Anderen willen wurzelt. 
Das Vergessen erschöpft sich dabei nicht in den negativen Praktiken der 
Auslöschung, des Überschreibens, der Tilgung, Verdeckung oder Über-
lagerung bis hin zum Vergessen des Vergessens, dessen Negation voll-
ständig wäre; vielmehr kommt ihm ebenso sehr eine öffnende oder auf-
schließende Funktion zu. Man muss also zwischen dem Vergessen als ein 
Auswischen und Vernichten von einem Vergessen als einer Bedingung für 
die Medialität kultureller Fortsetzungen unterscheiden. Bennke ist es um 
diese Dialektik zu tun, die mit Blick auf eine media oblivionis Figuren der 
Produktivität geltend macht, die vermittels immer neuen Narrativen das 
Gelöschte in Erinnerung ruft und damit in einen neuen Sinn verwandeln. 
Das heißt auch, dass die Obliteration beständig ihre Stimme erhebt und 
gegen das Verschwinden dadurch aufbegehrt, dass sie einen Strom genera-
tionenübergreifender Imaginationen zu erzeugen vermag, die fortwährend 
um Erneuerung ringen. Bennkes media oblivionis führen auf diese Weise 
Widerstands- und Differenzfiguren in die Orte kulturellen Gedächtnisses 
ein, die zugleich ein transgenerationales Konzept für die Grundlegung von 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


43

Kultur formuliert, welches zuletzt von unseren konstitutionellen Verstri-
ckungen in einen gemeinsamen Raum zwischenmenschlicher Erfahrun-
gen ausgeht.

Daran schließt sich ein Gespräch zwischen der Film- und Medien-
theoretikerin Marie-Aude Baronian und dem Philosophen Raphael 
Zagury-Orly über Umgang und Rezeption von Bildern und Kunstwerken 
an. Ausgehend vom Misstrauen und der Zögerlichkeit von Levinas in Bezug 
auf die visuelle Kultur suchen beide dessen ‚Vor-sicht‘ zum Anlass zu neh-
men, in einer Epoche überbordender Bildproduktion zu einem anderen 
Denken der Bildlichkeit zu gelangen, dessen Spuren gleichsam von den Bil-
dern selbst gelegt werden. Dabei rückt das Motiv des „Ver-lesens [dé-lire]“ 
in den Fokus, das nicht nur die systematische Verschiebung durch Fehllek-
türe adressiert, sondern vor allem die Einübung in ein anderes Lesen, das 
Umwege nimmt, indem es sich vom Exzess, dem Überschuss im Bildlichen 
leiten lässt. „Ver-lesen“ bezeichnet dann, angesichts der Bilder, „eine ge-
wisse Verrücktheit“, die die Konventionen verlässt und die vorgegebenen 
Rahmungen des Sehens und Denkens sprengt, um etwas zu gewahren, was 
deren Ordnungen nicht zu erkennen vermögen. Exzess und Überschuss 
aber laden gleichzeitig zu einer Zurückhaltung, einer Behutsamkeit und 
Verantwortlichkeit in Bezug auf Bilder ein, die sich ebenso an uns wenden 
und sich uns aussetzen wie wir ihnen gleichzeitig durch unsere Zuwen-
dung nicht gerecht zu werden vermögen: Sie erfüllen sich nicht in unserem 
Blick. Das bedeutet auch, Bilder über das rein visuelle Paradigma hinaus zu 
betrachten. Levinas’ Ethik vermag hier Klarheit zu verschaffen, denn, wie 
Baronian betont, geht es weder darum, dem Bild eine Art Pseudo-Alterität 
zuzuschreiben, noch in ihm einen „Verrat am Sinnlichen“ zu sehen, viel-
mehr gibt es keine Bildbetrachtung ohne Ethik, die uns, wie Zagury-Orly 
ergänzt, zur Reserve mahnt, denn das Bild birgt zugleich die Gefahr, sei-
ner immersiven Kraft zu erliegen. Beide plädieren demnach – am Beispiel 
von Claude Lanzmanns Shoah (1985) –, mit Levinas im Rücken und sei-
nem mahnenden Blick über den Schultern, für eine produktive Skepsis, 
die vor allem ein reflektierendes Sehen betont. Es zweifelt überall an der 
Darstellung und am Dargestellten im Sinne einer Suspension, die die Re-
präsentation und das Zeugnis gewissermaßen verzögert oder verlangsamt, 
um der affirmativen Gläubigkeit, die Bilder von uns zu verlangen scheinen, 
konsequent zu widerstehen.

Ein eigener Text von Marie-Aude Baronian mit dem kryptischen Titel 
Der Nacken und der Schock. Eine Levinas’sche Lesart vervollständigt  
außerdem die Bemerkungen des Gesprächs, führt sie weiter, insbesondere 
spielt er auf ein Motiv des Filmemachers Luc Dardenne an, das am Schluss 
des vorangegangenen Dialogs zur Sprache gekommen ist: der Schock des 
Anderen, nicht indem sein oder ihr Schicksal, die Demonstration sozia-
ler Probleme oder die dehumanisierenden Aspekte des Gesellschaftlichen 
angeprangert werden, sondern insofern das Leben der Figuren und deren 

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch44

„menschliche Angelegenheiten“ zum entscheidenden Movens eines Kinos 
der Widerständigkeit, der ‚Nicht-Identifikation‘ und Sperrigkeit gerät. 
Wir eignen sie uns nicht an, sondern sie kommen zu uns. Es gibt darum, 
wie Baronian schreibt, „eine kontinuierliche Alterität in den Bildern; 
sie wählen uns aus“, zerreißen die Sinnlichkeit, wofür sie den Ausdruck  
„Nackenkamera“ wählt, um das Verfahren der ,Schulterkamera‘ abzuwan-
deln. Denn es geht darum, gleichsam vom Rücken her die ganze Person 
in ihrer Autorität, ihrer Schwäche wie auch ihrer Zerbrechlichkeit und  
Gewalt in Augenschein zu nehmen und in eine „Nähe“ zu bringen. Für  
diese Erfahrung steht paradigmatisch der Nacken, der, so Baronian, eben-
so eine Alterität bedeutet wie das Gesicht, das sich uns zuwendet. Im 
Text Der Nacken und der Schock wird dies anhand des ungarischen Films  
Son of Saul (2015) von László Nemes exemplifiziert. Der Film zeigt den 
„monströsen und organisierten Alltag der radikalen Zerstörung“ durch 
die Sonderkommandos in den nationalsozialistischen Lagern, und er ver-
wendet dafür Schockerfahrungen. Baronian appliziert darauf das ethische 
Denken von Levinas, im Besonderen die Erfahrung des Gesichts, das den 
Appell: „Du wirst mich nicht töten“ ausdrückt. Eine Ethik, die sie in der ob-
sessiven Geste der Kameraführung, der Art und Weise ihrer Sichtbarma-
chung selbst entdeckt, um den Preis allerdings, wie sie selbst schreibt, einer  
anfechtbaren Verschiebung und Übersetzung der Levinas’schen „Ethik als 
erster Philosophie“ in den sichtbaren Bereich des Kinos. Entscheidend ist 
dafür einerseits die Kamera als Arbeitswerkzeug, zum anderen der Schock, 
der darin besteht, von den Momenten des Sichtbaren und seinem „unvor-
hersehbaren Kommen“ ergriffen zu werden. Der Schock des Films ist des-
halb nicht die Trauer oder die Klage, sondern die Vergangenheit geht hier 
sozusagen auf „Kollisionskurs“ und mobilisiert alle Instanzen der Zeitlich-
keit und Erfahrung des Zuschauers.

Der letzte Beitrag des Bandes gilt Levinas’ Relevanz für eine Ethik 
von Gestaltung und Design. Darin stellt der Medien- und Designwissen-
schaftler Oliver Ruf Levinas herausfordernd „als Designtheoretiker“ dar, 
was wiederum höchst indirekt zu lesen ist, denn die Rolle des Philosophen 
für Entwurf und Gestaltung ist und bleibt spekulativ, spricht doch Levinas 
in seinem gesamten Werk an keiner Stelle vom Design. Dennoch besteht 
die Absicht des Textes darin, den phänomenologischen Ansatz von Levinas 
in eine Diskussion mit der Ästhetik von Entwurfs- und Gestaltungswis-
senschaften zu bringen und Levinas „als (Vor)Denker“ einer „reflexiv“ 
verstandenen „Designdisziplin“ zu verstehen, wobei sich Ruf bevorzugt 
auf das Frühwerk, namentlich die 1930 erschienene Dissertationsschrift 
Husserls Theorie der Anschauung bezieht. Entscheidend ist für Ruf, dass 
von dort her die Praxis des Designs als eine Art Denken betrachtet werden 
muss, das sinnliche und intellektuelle Akte miteinander vereint, allerdings 
so, dass der maßgeblich eingenommene Modus die gestalterische „Ein-
stellung“ oder Haltung bezeichnet. Dann wird deutlich, dass es das Design 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


45Levinas und die Künste: Eine Einleitung

weniger mit Produktplanung oder Formgebung zu tun hat, als – wie auch 
der Designtheoretiker Klaus Krippendorff Ende der 1980er Jahre heraus-
gestellt hat – mit Sinngebung: Gestaltung bedeutet in erster Linie einen 
Gegenstand verständlich zu machen, und Verständlichkeit heißt hier im 
Besonderen, auf den Nutzer oder die Nutzerin zu antworten, dessen oder 
deren Dingumgang zu verantworten. Dann erst wäre Design im letzten 
Sinne als einen immer neu zu bestimmenden Beitrag zu einer „Ästhetik 
der Kommunikation“ aufzufassen.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch46

QUELLENVERZEICHNIS

Adorno, Theodor W.: Metaphysik. Begriff und Probleme, hrsg. v. Rolf 
Thiedemann, Frankfurt a.M. 2006.

Adorno, Theodor W., Max Horkheimer: Dialektik der Aufklärung. Philoso-
phische Fragmente, Frankfurt a.M. 172008.

Alphandary, Idit: Forgiveness and Resentment in the Aftermath of Mass 
Atrocities: Jewish Voices in Literature and Film, Boston 2024.

Armengaud, Françoise: L’art de l’oblitération. Essais et entretriens sur 
l’œuvre de Sacha Sosno, Paris 2000.

–	 »Sacha Sosno und die Obliteration: Eine Kunst der Zurückweisung?«, in 
diesem Band, S. 59–69.

Assmann, Aleida: Das neue Unbehagen an der Erinnerungskultur: eine 
Intervention, München 2016.

Atterton, Peter, Matthew Calarco: »Editors Introduction. The Third Wave 
of Levinas Scholarship«, in: dies. (Hg.): Radicalizing Levinas, Albany 
2010, S. ix–xvii.

Bahlmann, Katharina: Können Kunstwerke ein Antlitz haben?, Wien 2008.

Baronian, Marie-Aude: «,La camera à la nuque‘ ou esthétique et politique 
dans le cinéma des frères Dardenne«, in: Jacqueline Aubenas (Hg.): 
Jean-Pierre et Luc Dardenne, Brüssel 2008, S. 151–157.

Bell, Nathan: Refugees. Towards a Politics of Responsibility, New York et. 
al. 2021.

Ben-Pazi, Hanoch: »A Philosopher in the Eye of the Storm: Monsieur 
Chouchani and Lévinas’s ,Nameless‘ Essay«, in: AJS Review 41 (2), 2017, 
S. 315–331.

Benjamin, Walter: »Die Aufgabe des Übersetzers«, in: ders.: Gesammelte 
Schriften, Band IV.1, hrsg. v. Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhäuser, 
Frankfurt a.M. 1977, S. 9–21.

—	 »Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen«, 
in: ders.: Gesammelte Schriften, Band II.1, hrsg. v. Rolf Tiedemann, 
Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a.M. 1977, S. 140–157.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


47

Bennke, Johannes: »Zur Ethik des Bildes bei Emmanuel Lévinas«, in: 
figurationen 17 (1), Mai 2016, S. 93–114.

—	 »Bilderverbot in der Ästhetik von Emmanuel Levinas«, in: Beniamino 
Fortis (Hg.): Bild und Idol. Perspektiven aus Philosophie und 
jüdischem Denken, Berlin 2022, S. 157–184.

–	 Obliteration. Für eine partikulare Medienphilosophie nach Emmanuel 
Levinas, Bielefeld: 2023.

–	 »Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas«, in 
diesem Band, S. 303–330.

Bertram, Georg: »Die Missachtung der Kunstkritik in der Kunstphiloso-
phie«, in: ders.: Kunst. Eine philosophische Einführung, Stuttgart 2018, 
S. 324–330.

Boehm, Gottfried (Hg.): Was ist ein Bild?, München 1995.

Boothroyd, Dave: »Touch, Time and Technics Levinas and the Ethics of 
Haptic Communications«, in: Theory, Culture & Society 26 (2–3),  
März 2009, S. 330–345, http://tcs.sagepub.com/content/26/2-3/330 
(letzter Zugriff 27.07.2023).

Bultmann, Rudolf: Glauben und Verstehen, Band 1, Tübingen 61966.

Casper, Bernhard: »Der Zugang zu Religion im Denken von Emmanuel 
Levinas«, in: Philosophisches Jahrbuch 95 (2), 1988, S. 268–277.

—	 Angesichts des Anderen: Emmanuel Levinas – Elemente seines 
Denkens, Paderborn München Wien Zürich 2009.

Chalier, Catherine: »Kurze Betrachtung des Schönen«, in diesem Band, 
S. 71–93.

Cohen, Richard A.: »Ethics and Cybernetics. Levinasian Reflections«, in: 
Peter Atterton, Matthew Calarco (Hg.): Radicalizing Levinas, Albany 
2010, S. 153–167.

Cohen-Levinas, Danielle (Hg.): Le souci de l’art chez Emmanuel Levinas, 
Houilles 2010.

Cooper, Sarah: »Introduction: The Occluded Relation: Levinas and 
Cinema«, in: Film-Philosophy 11 (2), 2007, S. i–vii. Online unter:  
http://www.film-philosophy.com/2007v11n2/introduction.pdf (letzter 
Zugriff 15.11.2023).

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch48

Critchley, Simon: The Ethics of Deconstruction: Derrida and Levinas, 
Edinburgh 1999.

Delhom, Pascal, Alfred Hirsch: »Vorwort«, in: Emmanuel Levinas: Ver-
letzlichkeit und Frieden. Schriften über die Politik und das Politische, 
Zürich, Berlin 2007, S. 7–70.

Derrida, Jacques: »Gewalt und Metaphysik«, in: ders.: Die Schrift und die 
Differenz, Frankfurt a.M. 1972, S. 121–235.

—	 »Eben in diesem Moment in diesem Werk findest Du mich«, in: Parabel. 
Schriftenreihe des Evangelischen Studienwerks Villigst, Bd. 12:  
Levinas. Zur Möglichkeit einer prophetischen Philosophie, hrsg. v.  
Michael Mayer, Markus Hentschel, Gießen 1990, S. 42–83.

—	 Adieu: Nachruf auf Emmanuel Lévinas, München 1999.

Didi-Huberman, Georges: Bilder trotz allem, München 2007.
—	 Aus dem Dunkel heraus: Brief an László Nemes, übers. v. Markus  

Sedlaczek, Wien 2017.

Diner, Dan: Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz, Frankfurt a.M. 
1988.

Dungs, Susanne: »Bildlichkeit bei Emmanuel Lévinas«, in: Tà katoptrizó-
mena, das Magazin für Kunst, Kultur, Theologie und Ästhetik 25, 2003, 
online unter: https://www.theomag.de/25/sd1.htm (letzter Zugriff 
27.07.2023).

Eaglestone, Robert: Ethical Criticism: Reading after Levinas, Edinburgh 
1997.

Engell, Lorenz: »Medienphilosophie des Films«, in: Mike Sandbothe, 
Ludwig Nagl (Hg.): Systematische Medienphilosophie, Berlin 2005, 
S. 283–298.

Esterbauer, Reinhold: »Schattenspendende Modeme. Zu Levinas’ Auffas-
sung von Kunst«, in: Thomas Freyer, Richard Schenk (Hg.): Emmanuel 
Lévinas – Fragen an die Moderne, Wien 1996, S. 25–49.

Fagenblat, Michael, Arthur Cools (Hg.): Levinas and Literature: New 
Directions, Berlin 2021.

Fairbairn, Marty (Hg.): The Ethics of Postmodernity. Current Trends in 
Continental Thought, Evanston 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


49

Fellmann, Ferdinand: Phänomenologie als ästhetische Theorie, Freiburg 
1989.

Fink, Eugen: »Vergegenwärtigung und Bild: Beiträge zur Phänomenologie 
der Unwirklichkeit«, in: Jahrbuch für Philosophie und phänomenologi-
sche Forschung 11 (1930), S. 239–309.

Fortis, Beniamino: Bild und Idol. Perspektiven aus Philosophie und jüdi-
schem Denken, Berlin 2022.

Friedman, Michael: Carnap, Heidegger, Cassirer. Geteilte Wege, 
Frankfurt a.M. 2004.

Girgus, Sam B.: »Beyond Ontology: Levinas and the Ethical Frame in 
Film«, in: Film-Philosophy 11 (2), 2007, S. 88–107, Online unter:  
http:/www.film-philosophy.com/2007v11n2/Girgus.pdf (letzter Zugriff 
15.11.2023).

Gritz, David: Levinas face au beau, Paris, Tel-Aviv 2004.

Gunkel, David J., Ciro Marcondes, Dieter Mersch (Hg.): The Changing Face 
of Alterity: Communication, Technology, and other Subjects,

	 London; New York 2016.

Hammerschlag, Sarah: Broken Tablets: Levinas, Derrida, and the Literary 
Afterlife of Religion, New York 2016.

Heidegger, Martin: »Ursprung des Kunstwerks«, in: ders.: Holzwege, 
Frankfurt a.M. 1977, S. 1–74.

Husserl, Edmund: Méditations Cartésiennes. Introduction à la phénomé-
nologie, übers. v. Gabrielle Pfeiffer, Emmanuel Levinas, Paris 1931.

—	 Gesammelte Werke, Band 1, den Haag 1950.

Kahmann, Johannes: »Verkündigung«, in: Herbert Haag: Bibel-Lexikon, 
Leipzig 41981, S. 1827–1831.

Kasper, Walter (Hg.): Lexikon für Theologie und Kirche, Band 5, Freiburg 
u.a. 1996.

Kearney, Richard: »The Crisis of the Image: Levinas’s Ethical Response«, 
in: Gary B. Madison, Marty Fairbairn (Hg.): The Ethics of Postmodernity. 
Current Trends in Continental Thought, Evanston 1999, S. 12–23.

Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch50

Kittler, Friedrich: Grammophon Film Typewriter, Berlin 1986.

Krämer, Sybille: »Vertrauen schenken: Über Ambivalenzen der Zeugen-
schaft«, in: Sybille Krämer, Sibylle Schmidt, Ramon Voges (Hg.): Politik 
der Zeugenschaft, Bielefeld 2011, S. 117–140.

Krämer, Sybille, Sibylle Schmidt, Johannes-Georg Schülein (Hg.): Philoso-
phie der Zeugenschaft: eine Anthologie, Münster 2017.

Lescourret, Marie-Anne: Emmanuel Lévinas, Paris 1996.

Levinas, Emmanuel: »La signification et le sens«, in: Revue de 
Métaphysique et de Morale 69 (2), April–Juni 1964, S. 125–156.

—	 »Enigme et phénomen«, in: Esprit 6, Juni 1965, S. 1128–1142.
—	 Humanisme de l’autre homme, Paris 1972.
—	 »Nom d’un chien ou le droit naturel«, in: ders.: Difficile Liberté. Essais 

sur le judaïsme, Paris 1976, S. 231–235.
—	 »Unterschrift«, in: ders.: Eigennamen. Meditationen über Sprache 

und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, übers. v. Frank Miething, 
München 1988, S. 107–114.

—	 »Einige Anmerkungen zu Martin Buber«, in: ders.: Außer sich. Medita-
tionen über Religion und Phiolosophie, München 1991, S. 38–48.

—	 »Ich und Totalität«, in: ders.: Zwischen uns. Versuche über das Denken 
an den Anderen, übers. v. Frank Miething, München 1995, S. 24–55.

—	 »Der Pakt«, in: ders.: Jenseits des Buchstabens. Talmud-Lektüren, 
Frankfurt a.M. 1996, S. 101–128.

—	 Vom Sein zum Seienden, Freiburg i.Br., München 1997.
—	 »Vorwort«, in: ders.: Vom Sein zum Seienden, Freiburg i.Br., München 

1997, S. 11–12.
—	 Wenn Gott ins Denken einfällt, Freiburg, München 1999.
—	 Die Bedeutung und der Sinn«, in: ders.: Humanismus des anderen 

Menschen, Hamburg 2005, S. 44. 
—	 »Intention, Ereignis und der Andere. Gespräch zwischen Emmanuel 

Levinas und Christoph von Wolzogen am 20. Dezember 1985 in Paris«, 
in: Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 2005, S. 131–150.

—	 Ausweg aus dem Sein, Hamburg 2005.
—	 »Einige Betrachtrungen zur Philosophie des Hitlerismus«, in: ders.:  

Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg i.Br., München 
2006, S. 23–34.

—	 »Die Bibel und die Griechen«, in: ders.: Verletzlichkeit und Frieden. 
Schriften über die Politik und das Politische, hrsg. v. Pascal Delhom, 
Alfred Hirsch, Berlin, Zürich 2007, S. 151–154.

—	 Eigennamen: Meditationen über Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix 
Philipp Ingold, übers. v. Frank Miething, München 1988.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


51Levinas und die Künste: Eine Einleitung

—	 »Michel Leiris – Die Transzendenz der Wörter«, in: ders.: Eigennamen. 
Meditationen über Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, 
übers. v. Frank Miething, München 1988, S. 85–92.

—	 »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, in: Emmanuel Alloa (Hg.): Bild-
theorien aus Frankreich: Eine Anthologie, München 2011, S. 65–86.

—	 Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, München 
42011.

—	 »Die Philosophie und die Idee des Unendlichen«, in: ders.: Die Spur des 
Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, 
Freiburg i.Br., München 62012, S. 185–208.

—	 »Rätsel und Phänomen«, in: ders.: Die Spur des Anderen. Untersuchun-
gen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg, München: 
62012, S. 236–260.

—	 Eros, littérature et philosophie: essais romanesques et poétiques, notes 
philosophiques sur le thème d’éros, hrsg. v. Jean-Luc Nancy, Danielle 
Cohen-Levinas, Jean-Luc Marion, Paris 2013.

—	 Totalität und Unendlichkeit: Versuch über die Exteriorität, Freiburg, 
München 52014.

—	 »Heidegger, Gagarin und wir«, in: ders.: Schwierige Freiheit. Versuch 
über das Judentum, Frankfurt a.M. 2017, S. 173–176.

—	 »Messianische Texte«, in: ders.: Schwierige Freiheit. Versuch über das 
Judentum, übers. v. Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2017, S. 58–103.

—	 Die Obliteration. Gespräch mit Françoise Armengaud über das Werk 
von Sacha Sosno, übers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Zürich 
2019.

—	 On Obliteration. An Interview with Françoise Armengaud Concer-
ning the Work of Sacha Sosno, übers. v. Richard A. Cohen, Brian Alkire, 
Zürich 2019.

—	 Husserls Theorie der Anschauung, übers. v. Philippe Haensler,  
Sebastien Fanzun, Wien, Berlin 2019.

Levy, Ze’ev: »Die Rolle der Spur in der Philosophie von Emmanuel Levinas 
und Jacques Derrida«, in: Sybille Krämer, Werner Kogge, Gernot Grube (Hg.): 

	 Spur. Spurenlesen als Orientierungstechnik und Wissenskunst, 
Frankfurt a.M. 2007, S. 145–154.

Libertson, Joseph: Proximity, Levinas, Blanchot, Bataille and Communi-
cation, The Hague 1982.

Lipari, Lisbeth A.: »Communication Ethics«, in: Oxford Encyclopedia 
of Communication, online unter: https://doi.org/10.1093/acrefo-
re/9780190228613.013.58 (letzter Zugriff 27.07.2023).

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke, Dieter Mersch52

McDonald, Henry: »Aesthetics as First Ethics: Levinas and the Alterity of 
Literary Discourse«, in: Diacritics 38 (4), 2008, S. 15–41.

Merleau-Ponty, Maurice: »[Herausgebernotiz ohne Titel]«, in: Les Temps 
Modernes 38 (4), 1948, S. 769–770.

—	 Parcours 1935–1951, Lagrasse 1997.

Mersch, Dieter: Medientheorien zur Einführung, Hamburg 2006.
—	 »Tertium datur. Einleitung in eine negative Medientheorie«, in: Stephan 

Münker, Alexander Roesler (Hg.): Was ist ein Medium?, Frankfurt a.M. 
2008, S. 304–321.

—	 Epistemologien des Ästhetischen, Zürich 2015.
—	 Humanismen und Antihumanismen. Kritische Studien zur Gegen-

wartsphilosophie, Zürich, Berlin 2024.

Mitchell, W. J. T.: Picture Theory: Essays on Verbal and Visual Representa-
tion, Chicago 1994.

Mosès, Stéphane: »Levinas lecteur de Derrida«, in: Cités. Philosophie, 
Politique, Histoire 25 (1), 2006, S. 77–85. Online unter: https://www.
cairn.info/revue-cites-2006-1-page-77.htm (letzter Zugriff 28.07.2023).

Münkler, Herfried: Welt in Aufruhr: Die Ordnung der Mächte im 21. Jahr-
hundert, Berlin 2023.

Nowak, Jolanta: »Judgment, Justice, and Art Criticism«, in: Contemporary 
Aesthetics 10 (5), 2012.

O’Rourke, Fran: »Via causalitatis; via negationis; via eminentiae«, in: 
Joachim Ritter, Karlfried Gründer, Gottfried Gabriel (Hg.): Historisches 
Wörterbuch der Philosophie, Basel 2017, S. 1034–1037.

Poirié, François: Emmanuel Lévinas, Besançon 1992.

Putnam, Hilary: Jewish Philosophy as a Guide to Life: Rosenzweig, Buber, 
Lévinas, Wittgenstein, Bloomington 2008.

Robbins, Jill: Altered Reading: Levinas and Literature, Chicago 1999.

Rothberg, Michael: Multidirektionale Erinnerung: Holocaustgedenken im 
Zeitalter der Dekolonisierung, übers. v. Max Henninger, Bonn 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sartre, Jean-Paul: L’imaginaire: psychologie phénoménologique de l’ima-
gination, Paris 1940.

—	 Qu’est-ce que la littérature?, Paris 1948.
—	 Was ist Literatur?, Reinbek 1990.
—	 Das Imaginäre: phänomenologische Psychologie der Einbildungskraft, 

Reinbek 1994.

Schwarzschild, Steven: »The Legal Foundation of Jewish Aesthetics«, in: 
Journal of Aesthetic Education 9 (1), Jan. 1975.

—	 »Aesthetics«, in: Arthur A. Cohen, Paul Medes-Floht (Hg.): 20th Cen-
tury Jewish Religious Thought. Original Essays on Critical Concepts, 
Moments, and Beliefs, New York 1987, S. 1–6.

Sosno, Sacha: »Où se trouve l’oeuvre d’art«, in: ders.: La perception esthé-
tique, Nice 2011, S. 9–13.

Staab, Philipp: Anpassung: Leitmotiv der nächsten Gesellschaft, Berlin 
2022.

Vries, Hent de: »Levinas über Kunst und Wahrheit«, in: Matthias Fischer, 
Hans-Dieter Gondel, Burkhard Liebsch (Hg.): Vernunft im Zeichen des 
Fremden. Zur Philosophie von Bernhard Waldenfels, Frankfurt a.M. 
2001, S. 99–129.

—	 Minimal Theologies: Critiques of Secular Reason in Adorno and 
Levinas, Baltimore 2019. 

Waldenfels, Bernhard: Idiome des Denkens: deutsch-französische Gedan-
kengänge II, Frankfurt a. M. 2005, S. 186–245.

Weber, Elisabeth: Verfolgung und Trauma: zu Emmanuel Lévinas’ ,Autre-
ment qu’être ou au-delà de l’essence‘, Wien 1990.

Wetzel, Michael: »Nachwort«, in: Emmanuel Levinas: Die Stunde der 
Nationen. Talmudlektüren, übers. v. Elisabeth Weber, München 1994, 
S. 165–192.

Wyschogrod, Edith: »Levinas’s Other and the Culture of the Copy«, in: 
Atterton, Calarco (Hg.): Radicalizing Levinas, Albany 2010, S. 137–152.

53Levinas und die Künste: Eine Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457665-001 - am 14.02.2026, 16:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

