»,In the Doing of Hair, One Does Race".
Afroamerikanische Hairstyles als
Technologien des Selbst

SILKE HACKENESCH

~In the beginning every body’s hair was straight, but (...) the Negro’s
hair got bad when he went to Africa in consequence of the scorching
sun and the hard rains of that climate”, lautete der mehr als
fragwlirdige Werbetext fiir ein hair straightening-Produkt, das 1889
in der Cleveland Gazette beworben wurde. Das angepriesene
Produkt versprach, ,bad hair good, short hair long, harsh hair soft
and curly crisped hair straight® zu machen.! In derselben Ausgabe
der Gazette verurteilte ein anonymer Autor derartige Haar-
pflegemittel und riet seinen afroamerikanischen Mitburgerlnnen,
diesen ,Humbug" zu ignorieren und ebensolche Kosmetika zu boy-
kottieren. Er nahm damit einen Standpunkt ein, der erst ein gutes
halbes Jahrhundert spater zum politischen Credo der Black Power-
Be-wegung werden sollte, nachdem Black Panther Stokely Carmi-
chael erklart hatte: ,We have to stop being ashamed of being black.
A broad nose, a thick lip and nappy hair is us and we are going to
call that beautiful whether they like it or not”.2

Das Beispiel illustriert, wie kontrovers afroamerikanische Kor-
perpraktiken, in diesem Falle Hairstyles, diskutiert worden sind,
und dass dabei auch immer Auffassungen von race, gender und

1 Cleveland Gazette, 07.09.1889.

2  Zitiert nach William L. Van Deburg: New Day in Babylon. The Black Power
Movement and American Culture, 1965-1975. Chicago, IL: University of
Chicago Press 1992, S. 1992, 197f. In den afroamerikanischen Communi-
ties wird relativ glattes Haar, sei es von sich aus glatt oder sei es chemisch
geglattet, haufig als gutes Haar, also good hair bezeichnet, wohingegen
sehr ,krauses®, stark gelocktes Haar als bad hair charakterisiert wird. Diese
Bewertungen haben sich im Laufe der Zeit zu meist nicht hinterfragten Fak-
ten/,Wahrheiten® etabliert. Bezeichnungen wie nappy oder kinky beziehen
sich ebenfalls auf nicht-geglattetes, stark ,gekraustes“ Haar. Von einigen
werden die letzten Zuschreibungen als herabwirdigend empfunden, fiir
andere wiederum ist es eine affirmative Beschreibung ihrer Haartextur.

285

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.



https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Silke Hackenesch

class die Auseinandersetzungen beeinflussten und die Diskurse um
Schwarzes Haar pragten.3 Mit einem Fokus auf dem 20. Jahrhun-
dert soll in dieser Analyse beispielhaft dargestellt werden, welche
Diskurse sich durch die Geschichte afroamerikanischen Haares zo-
gen und in welchen Technologien des Selbst die diskursiven Effekte
mundeten. Schnell wird dabei deutlich, dass sich die Debatten auf
die Frage konzentrieren, ob Schwarzes Haar chemisch geglattet, al-
so straightened, oder ,nattrlich* getragen werden sollte, wobei der
Umgang mit dieser Frage komplex, vielschichtig und gegensatzlich
verlauft.

Afroamerikanische Korperpraktiken haben in der ameri-
kanischen Kultur stets einen hohen Stellenwert eingenommen; die
Wichtigkeit von Haarfrisuren wurde dabei bisher nicht hinreichend
in der Forschung gewtirdigt. Doch gerade die Geschichte der afro-
amerikanischen Haarkultur im 20. Jahrhundert macht deutlich,
dass Schwarzes Haar als ein Schauplatz zum Teil heftiger Ausei-
nandersetzungen und Aushandlungen fungiert. Susan Bordo hat
gezeigt dass der Korper ,is a battleground whose self-determination
has to be fought for. The metaphor of the body as a battleground,
rather than postmodern playground, captures, as well, the practical
difficulties involved in the political struggle to empower
difference*.4 Der Korper ist demnach ein Ort, an dem sich Diskurse
der Disziplinierung und Normierung manifestieren; die Praktik des
hair straightening (auch pressing genannt) ist dafiir ein beredtes
Beispiel. Hier artikuliert sich Macht ganz konkret als Diskurseffekt
in einer alltaglichen Korperpraktik wie der des Haare Stylens. Die
unterschiedlichen Haarpraktiken kénnen mit Michel Foucault als
Technologien des Selbst verstanden werden. Das Haar, beziehungs-
weise der Korper stellen jedoch nicht nur einen umkampften Raum

3 Schwarz und weiR weisen in diesem Zusammenhang nicht auf die Farbe
des Haares hin, sondern auf dessen Textur, meinen also Haar afroamerika-
nischer, bzw. euroamerikanischer Menschen. In den weiteren Ausfiihrun-
gen wird darauf verzichtet, die Zuschreibungen Schwarz und weil in An-
fihrungszeichen zu setzen, obwohl die Konstrukthaftigkeit dieser Variab-
len dem Text zugrunde liegt. Schwarz und weil beschreiben keine biologi-
schen Tatsachen, die die deutsche Ubersetzung von Schwarz-, bezie-
hungsweise weil-sein zu suggerieren scheint; dennoch soll vermittelt wer-
den, dass es sich trotz allem um wirkungsmachtige, sozial reale und fass-
bare Hierarchisierungsinstrumente handelt. Insbesondere Schwarz wird
hier nicht mit einer naturalisierenden, rassistischen Konnotation begriffen,
sondern im Sinne einer Reartikulation/Resignifikanz eines solidarischen,
affirmativen politischen Begriffes, wohingegen weiR weder eine politische
Identifikation, noch eine affirmative Selbstbezeichnung darstellt.

4 Susan Bordo: Unbearable Weight. Feminism, Western Culture, and the
Body. Berkeley, CA: University of California Press 2003, S. 24.

286

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afroamerikanische Hairstyles

dar, sondern sind ihrerseits auch die Effekte verschiedenster Dis-
kurse und performativer Praktiken, die sich in den Korper ein-
schreiben.5 Variablen wie race und gender schreiben sich gleich-
wohl nicht nur ein, sondern produzieren einen Koérper, der den
normalisierenden Mafinahmen dieser Variablen unterworfen ist.
Diesen Normalisierungsprozessen und dieser versuchten Unterwer-
fung widersetzen sich AfroamerikanerInnen — deren Korper in der
amerikanischen Geschichte stets ein besonders prekdrer Raum war
— auch durch verschiedene Haarpraktiken, auf die in der folgenden
Untersuchung eingegangen werden soll.

Hierfair ist das von Foucault in seinen spateren Arbeiten entwi-
ckelte Subjekt-Konzept fruchtbar, welches sich auf ein vormodernes
Selbst bezieht. Foucault denkt, quasi als Aufkiindigung des Post-
strukturalismus, ein politisch aktives Subjekt, das mit einer be-
stimmten Form, mit einem bestimmten Maf3 an Freiheit ausgestat-
tet ist. Diese Form der Freiheit ist die Bedingung fur die Moglichkeit
des Widerstandes.¢ Sie bedeutet nicht, dass das Subjekt nicht mehr
bestimmten Macht/Wissens-Komplexen unterworfen ist. Allerdings
kann es sich zu den Formen seiner Unterwerfung in bestimmter Art
und Weise von sich aus verhalten; das Subjekt kann sich fligen,
oder sich widersetzen und somit den Status quo herausfordern.
Durch eine Ethik der Sorge um sich selbst wird dem Subjekt so die
Moglichkeit gegeben, der Unterwerfung durch die Moderne zu ent-
kommen. Diese Uberlegungen sind besonders hilfreich, um sich
dem hier vorliegenden Untersuchungsgegenstand zu nahern. Laut
Foucault hat ,Kultur® einen direkten Zugriff auf unsere Koérper und
auf die verschiedenen Korperpraktiken und korperlichen Gewohn-
heiten, denen wir tagtdglich nachgehen. Diese Praktiken, bezie-
hungsweise Technologien wie das Stylen der Haare, sind eingebettet
in verschiedene Diskurse. Technologien des Selbst ermdglichen es
dem Einzelnen ,aus eigener Kraft oder mit Hilfe anderer eine Reihe
von Operationen an seinem Korper oder seiner Seele, seinem Den-
ken, seinem Verhalten und seiner Existenzweise vorzunehmen, mit
dem Ziel, sich so zu veridndern, dass er einen gewissen Zustand des
Glicks, der Reinheit, der Weisheit, der Vollkommenheit oder der
Unsterblichkeit erlangt“.” Es sind diese Selbstpraktiken, durch die
wir uns individuell und sozial als Subjekte konstituieren. In diesem

5 Vgl. Judith Butler: Bodies that Matter. On the Discursive Limits of ,Sex.“
London, New York: Routledge 1993, S. 9.

6 Vgl. Michel Foucault: ,Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit"
(1984), in: Ebd., Asthetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frank-
furt/Main: Suhrkamp Verlag 2007, S. 266f.

7 Michel Foucault: ,Technologien des Selbst* (1982), in: Ebd., Asthetik der
Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt/Main: Suhrkamp Verlag
2007, S. 289.

287

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Silke Hackenesch

Sinne ist das kuinstliche/chemische Glatten der Haare eine Techno-
logie des Selbst und das ,nattrliche® Wachsen des Haares, bezie-
hungsweise das Tragen eines Afros, kann als eine Gegen-
technologie gelesen werden, da es im offenen Widerspruch zu domi-
nanten Diskursen steht und als Koérperpraktik mehrheitlich sozial
geachtet ist. Es stellt dartiber hinaus eine Befreiung von ethischen
Konventionen und eine subversive asthetische Inszenie-rung des
Subjekts dar. Die Praxis des straightening hingegen ist gesellschaft-
lich akzeptiert und sogar erwiinscht. Der Diskurs um das straighte-
ning ist daher der dichteste und maéachtigste; er produziert den
hochsten Wahrheitsgehalt.

Schwarzes Haar operiert als racial signifier; es ist sofort sicht-
bar, jedoch im Gegensatz zur Hautfarbe leichter veranderbar:
»,Caught on the cusp between self and society, nature and culture,
the malleability of hair makes it a sensitive area of expression“.8
Historisch betrachtet ist Schwarzes Haar stets ein Ort gewesen, an
dem die soziale Position von Afroamerikanern verhandelt worden
ist. An etlichen Frisuren, seien es straightened/geglattete Haar-
frisuren, der Conk, der Afro, Cornrows, Braids oder Dredlocks, ent-
zlindeten sich Debatten, in denen es haufig nicht in erster Linie um
Attraktivitat, sondern um Respektabilitat, Fortschritt, das Einreifsen
von gesellschaftlichen Konventionen und Geschlechter-normen, und
das Demonstrieren von politischen Uberzeugungen ging.

»Should Negro Women Straighten their Hair?“

Bereits im frithen 19. Jahrhundert warben von Euroamerikanern
gefihrte Unternehmen mit Produkten, die das Haar von Afroameri-
kanerinnen glatt und somit vermeintlich schéner machen sollten.®
In ihrem Buch Hair Raising problematisiert Noliwe Rooks diese Art
der Bewerbung, indem sie darauf hinweist, dass das propagierte
Schonheitsideal fir Schwarze Frauen mehrheitlich unerreichbar
war. Infolge dessen griffen diese zu drastischen Methoden, um good
hair zu bekommen und den zuverlassigsten Indikator fur afrikani-
sche Herkunft und vermeintliche ,Inferioritat* los zu werden, nam-
lich nappy/kinky hair. Die Verkniipfung von rassistischer Ideologie
mit einem europaischen Schénheitsideal war besonders problema-
tisch fiir Schwarze Frauen, da sie von ebenjenem Ideal auf mehre-

8 Kobena Mercer: Welcome to the Jungle. New Positions in Black Cultural
Studies. London, New York: Routledge 1994, S. 103.

9 Vgl. Maxine Craig: Ain’t | a Beauty Queen? Black Women, Beauty, and the
Politics of Race. Oxford, New York: Oxford University Press 2002, S. 26.

288

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afroamerikanische Hairstyles

ren Ebenen ausgeschlossen waren.!© Es ware jedoch zu kurz gegrif-
fen, Haarpraktiken einzig und allein im Kontext von Schoénheits-
standards einer weiflen Vorherrschaft zu analysieren, weil dabei
unberticksichtigt bleiben wiirde, dass Afroamerikanerinnen eigene,
distinkte Auffassungen von Attraktivitit entwickelt haben.l Mehr
noch als das Imitieren euroamerikanischer Schénheitsideale galt
hair straightening im eigenen Selbstverstandnis als gut-frisiert-sein
und war eben auch ein Symbol fur persoénlichen Stolz, die eigene
Wertschatzung sowie Respektabilitat.!2 Es ist ftiir die Analyse wenig
aufschlussreich, das Anpassen, beziehungsweise die Identifikation
mit aktuellen Schénheitsstandards und sozialen Normen einzig mit
einem (unbewussten) Wunsch nach weif3-sein zu interpretieren. In
Skin Trade macht Ann DucCille deutlich: ,The absence of black
images in the ,social mirror' leaves the black child with little other
than white subjects for self-reflection and self-projection. But a
child’s dreaming in the color scheme privileged by the world around
her is not necessarily the same as wanting to be that color®.13 Sich
Schoénheitsvorstellungen anzueignen, beziehungsweise sich Styles
zu Eigen zu machen, die weif3 codiert sind, muss demnach nicht
zwangslaufig implizieren, dass das Subjekt tatsdchlich bevorzugt
weif3 ware.

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts etablierte sich, auch als Kon-
sequenz aus der praktizierten Segregation in den USA, eine eigen-
standige afroamerikanische Schoénheitskultur und -industrie, die
sich als duferst lukrative 6konomische Nische erwies. Weil Schwar-
ze Frauen ebenso wie Weif3e auf ihr dufieres Erscheinungsbild be-
dacht waren und in erster Linie modern sein wollten, was untrenn-
bar mit Korperpraktiken wie Schminken und Frisieren verknupft
war, schossen ,Schonheitsschulen“ aus dem Boden, in denen sich
die Frauen zu Friseurinnen und Kosmetikerinnen ausbilden lassen
konnten.!4 Ab dem Zeitpunkt, ab dem sich die Schénheitsindustrie
explizit an Afroamerikanerinnen wandte und massiv Reklame fur
hair straightening-Produkte machte, wurde diese Haarpraxis jedoch
immer mehr zu einem Streitpunkt, der innerhalb der afroamerika-

10 Noliwe M. Rooks: Hair Raising. Beauty, Culture, and African American
Women. Piscataway, NJ: Rutgers University Press 1996.

11 Vgl. Tracy O. Patton: ,Hey Girl, Am | More than my Hair? African American
Women and their Struggles with Beauty, Body Image and Hair, in: National
Women’s Studies Journal 18 (2006), S. 24-51, hier S. 27.

12 Vgl. M. Craig: Ain’t | a Beauty Queen?, S. 15.

13 Ann DuCille: Skin Trade. Cambridge, MA: Harvard University Press 1996, S.
13 (Hervorhebung im Original).

14 Vgl. Julia K. Blackwelder: Styling Jim Crow. African American Beauty
Training During Segregation. College Station, TX: Texas A&M University
Press 2003, S. 6.

289

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.



https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Silke Hackenesch

nischen Communities vor dem Hintergrund eines Black Pride-
Diskurses kontrovers diskutiert worden ist. Diese Debatten, die im
Folgenden skizziert werden, sollten allerdings nicht tiber die Tat-
sache hinweg tauschen, dass chemisch behandeltes und dadurch
geglattetes Haar mit Abstand der popularste Style unter afro-
amerikanischen Frauen wihrend des gesamten 20. Jahrhunderts
gewesen ist.

Anhand von afroamerikanischen Frauenzeitschriften und Anzei-
gen fur Kosmetikprodukte aus der ersten Halfte des 20. Jahr-
hunderts lasst sich ablesen, wie sehr Auffassungen von race mit
denen von euroamerikanisch dominierten Schénheitsidealen und
Modevorstellungen verkntipft waren. Die nationale amerikanische
Kultur war gesattigt mit Bildern, die unter anderem langes, glattes
(bone straight) Haar als essentiellen Bestandteil von Femininitat er-
achtete. Damit wurde das Aussehen von Schwarzen Frauen ohne,
dass es explizit hatte genannt werden miissen, als weniger attraktiv
konstruiert. Diese euroamerikanischen Schoénheitsstandards waren
auf das Engste verkntipft mit sozialer Mobilitdt und Auffassungen
von Klassenzugehorigkeit. Da geglattetes Haar mit vorherrschenden
gesellschaftlichen Normen ubereinstimmte, war die Praktik des
straightening ,,a matter of economic, social, and political survival“.15
Hohere Attraktivitat, die durch das hair straightening erreicht wiir-
de, fiihre somit zugleich zu 6konomischen Erfolg. Der Text einer
Anzeige fur ein hair straightening-Produkt in der afroameri-
kanischen Zeitung St. Louis Palladium aus dem Jahre 1905 lautete
entsprechend: ,You owe it to yourself, as well as others who are
interested in you, to make yourself as attractive as possible. Attrac-
tiveness will contribute much to your success — both socially and
commercially. Positively nothing detracts from your appearance as
short, matted, unattractive curly hair“.16

Die Annahme, dass das Aussehen ein entscheidender Faktor im
personlichen, sozialen und beruflichen Vorankommen sei, erinnert
an die Politik Booker T. Washingtons, der seinen Studierenden am
Tuskegee Institute in Tuskegee, Alabama, ,the basics of Victorian
standards of public conduct and personal appearance”, nahe brach-
te, was ,being well groomed” mit einschloss.1? Maxine Craig, Autorin
von Ain’'t I a Beauty Queen? formuliert es folgendermafen: ,A
woman who put time and money into her appearance was dignified,

15 Mariame Kaba: ,When Black Hair Tangles With White Power", in: Juliette
Harris/Pamela Johnson (Hg.), Tenderheaded. A Comb-Bending Collection of
Hair Stories. New York: Pocket Books 2001, S. 106.

16 Zitiert nach N. Rooks: Hair Raising, S. 33.

17 Bruce M. Tyler: ,Black Hairstyles. Cultural and Socio-Political Implications”,
in: The Western Journal of Black Studies 14 (1990), S. 235-250, hier S. 237.

290

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afroamerikanische Hairstyles

and her dignity spoke well of the race“.18 Hair straightening war eine
von der Mehrheit der Frauen ausgetibte Korperpraktik, relativ un-
abhangig von ihren 6konomischen Moglichkeiten. Reichte das Geld
nicht aus, um einen Schoénheitssalon zu besuchen, oder wohnten
die Frauen in so landlichen Gegenden, dass es keinen beauty parlor
in der ndheren Umgebung gab, wurde nicht selten die Kiiche einer
Nachbarin in einen Friseursalon umgewandelt, in dem man sich
traf und gegenseitig das Haar machte. Henry Louis Gates Jr. Be-
schreibt eine haufige Szene aus seiner Kindheit, in der seine Mutter
ihren Freundinnen die Haare frisierte. Dafiir wurde kurzerhand die
Ktiche umfunktioniert, weil das Glatteisen auf dem Herd erwarmt
werden musste, mit dem die gedlten Haare geglattet werden konn-
ten: ,I liked what that smell meant for the shape of my day. There
was an intimate warmth in the women’s tones as they talked with
my mama while she did their hair“.19

Auch wenn sehr viele Afroamerikanerlnnen von den domi-
nanten, weiflen Auffassungen dartiber, was als schon und attraktiv
galt, beeinflusst waren, so gab es dennoch Stimmen -vorwiegend
der Schwarzen mannlichen Elite-, die ein Schoénheitsideal forderten,
das dem afrikanischen Aussehen Rechnung trug, und sich vorherr-
schenden Schoénheitsstandards widersetzen sollte. Im frithen 20.
Jahrhundert fokussierten die Diskurse um Schwarzen Stolz in der
Tat auf das Verlangen nach neuen, eigenen Bildern von Schwarzer
Schonheit, die die schadigenden Reprasentationen der dominanten
euroamerikanischen Kultur herausfordern und konterkarieren soll-
ten. Einer der prominentesten Vertreter eines positiven Schwarzen
Selbstverstdndnis und pan-afrikanischer Einheit im frithen 20.
Jahrhundert war Marcus Garvey, der die Praktik des straightening
vehement verurteilte. Fur ihn war sie Ausdruck einer Negation des
eigenen Schwarz-seins.20 Ahnlich argumentierte ein anonymer
Schreiber 1920 im Half-Century Magazine -herausgegeben von einer
Afroamerikanerin und adressiert an ,the masses across class”- der
in einem Brief mit dem unmissverstandlichen Titel ,Betrayers of the
Race" ebenfalls die Ansicht vertrat, dass Afroamerikanerinnen den
Betriigereien euroamerikanischer Schénheitsfirmen aufsitzen wtir-
den.2! Ebenjene ,Betrogenen“ rechtfertigten sich, sie gingen viel-

18 M. Craig: Ain’t | a Beauty Queen?, S. 35.

19 Henry Louis Gates, Jr.: It all Comes Down to the Kitchen®, in: Juliette
Harris/Pamela Johnson (Hg.), Tenderheaded. A Comb-Bending Collection of
Hair Stories. New York: Pocket Books 2001, S. 24.

20 Vgl. Obiagele Lake: Blue Veins and Kinky Hair. Naming and Color
Consciousness in African America. Westport, CT: Praeger 2003, S. 68.

21 Vgl. Noliwe M. Rooks: Ladies’ Pages. African American Women’s Magazines
and the Culture that made them. New Brunswick, NJ: Rutgers University
Press 2004, S. 69.

291

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.



https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Silke Hackenesch

mehr mit der (euroamerikanisch dominierten) Mode und wtirden ihr
Augeres zelebrieren, anstatt sich dessen zu schamen und es dras-
tisch verdndern zu wollen.22 Tats&chlich wurde die Formel hair
straightening gleich weif3-sein von Afroamerikanerinnen, die in der
Schonheitsindustrie ein Vermdgen machten und Produkte wie hair
straightener und skin bleaching cremes (Cremes, die mit haufig ag-
gressiven Wirkstoffen die Haut vermeintlich aufhellen) bewarben,
tunlichst vermieden. Sie betonten indes, dass ihre Produkte das
Haar pflegten, es besser kdAmmbar machten und Haarausfall vor-
beugten, beziehungsweise dass die Cremes das Hautbild verbesser-
ten.

»The Greatest Benefactress of our Race“

Eine der ersten Frauen in der afroamerikanischen Schoénheits-
industrie war Sarah Bredlove Walker, besser bekannt unter dem
Namen Madame C. J. Walker, die mit Hilfe ihrer Produkte die erste
afroamerikanische self-made Millionarin in den USA wurde und ei-
ne prominente Rolle in den Schwarzen Communities einnahm. Sie
war Mitglied der National Association for the Advancement of Colo-
red People (NAACP), die sie finanziell grof3ziigig unterstiitzte, und
sie kampfte 6ffentlich gegen Lynchings und die Diskriminierung von
AfroamerikanerInnen. Sie sah in der Anwendung ihrer Produkte
keinen Ausdruck von einem negativen internalisierten Selbstbild,
sondern betonte im Gegenteil, dass ihre Kosmetik die Attraktivitat
ihrer Kundinnen erhéhen wiirde, wodurch diese wiederum ihr
Selbstwertgefiihl steigern wiirden. Sie selbst betrachtete ihre Phi-
lanthropie und ihr gewinntrachtiges Kosmetikunternehmen durch-
aus als politisch, eine Wahrnehmung, die fir viele Zeitgenossen
schwer nachvollziehbar war, und sagte tiber sich selber, sie sei dem
~racial uplift“ verschrieben.23 Wahrend ihrer gesamten Karriere un-
terminierte sie ganz bewusst Ideologien tiber race, gender und so-
zialen Status, die in der weiffen wie auch der Schwarzen Mittel-
schicht vorherrschten. Sie inszenierte sich selbst als Beispiel daftir,
wie eine relativ ungebildete Schwarze Frau aus einfachsten Verhalt-
nissen Erfolg haben konnte und forderte andere Schwarze Frauen
auf, es ihr gleich zu tun, indem sie Vertreterinnen ihres Unterneh-
mens wurden: ,Women (who) saw her photo and heard her life story
(...) clamored to take her course and sit for her treatments. The twin

22 Vgl. N. Rooks: Hair Raising, S. 41.

23 Vgl. das Werbeheftchen The Key to Beauty, Success, Happiness. Vertrieben
durch die C. J. Walker Manufacturing Co., Indianapolis, Indiana (Rare Book
and Manuscript Division, Schomburg Center for Research in Black Culture,
New York Public Library, New York).

292

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.



https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afroamerikanische Hairstyles

promises of enhanced beauty and financial gain — not to mention
Madam Walker’s own phenomenal personal example — served as a
magnet to women who had always believed they would never be
more than maids and laundresses®.2¢ Die Tatsache, dass Walker
somit die Frauen aufforderte, der hauslichen Sphare zu entfliechen
und eigenes Geld zu verdienen, fiihrte innerhalb der afroamerikani-
schen Communities einerseits zu Spannungen, andererseits aber
auch zu einem Umdenken der Geschlechterrollen. Gerade Frauen-
magazine, die sich an Afroamerikanerinnen richteten, griffen die
Philosophie Walkers auf und kreierten einen Raum fir eine neue
Schwarze, weibliche Identitat. Im Jahre 1917 erschien in dem Ma-
gazin Woman’s Voice, dass sich an afroamerikanische Frauen der
Arbeiterklasse richtete, ein Artikel, der seinen Leserinnen Ratschla-
ge anbot, wie sie mit den Transformationen innerhalb ihrer Familien
und Beziehungen umgehen kénnten, sobald sie arbeiteten.25 Dass
Afroameri-kanerinnen arbeiten mussten, war indes kein Novum.
Aufgrund der haufig prekaren 6konomischen Lage war es selten so,
dass sich die Tatigkeiten Schwarzer Frauen auf den hauslichen Be-
reich beschrankten. Wo Euroamerikanerinnen fiir das Recht zu ar-
beiten kdmpfen mussten, gehorte dies seit der Sklaverei zum Alltag
von Afroamerikanerinnen. Aber der entscheidende Unterschied war,
dass Frauen, wenn sie fir das Unternehmen von Madame Walker
arbeiteten oder einen eigenen Schonheitssalon erdffneten, nicht far
Euroamerikanerlnnen arbeiteten, sondern fiir andere Schwarze
Frauen. Sie entzogen sich damit der etwaigen Kontrolle der Schwar-
zen Manner ebenso wie der Kontrolle der weifen Vorherrschaft, von
der sie 6konomisch nicht mehr abhangig waren.

Das Schaffen von Madame Walker veranschaulicht, wie sehr im
Diskurs um Schwarzes Haar nicht nur mitunter gegensatzliche Auf-
fassungen von race verhandelt wurden, sondern ebenso unter-
schiedliche Verstindnisse von Geschlechterkonventionen. Walkers
Einsatz far die relative 6konomische Unabhiangigkeit Schwarzer
Frauen und ihr modernes Frauenbild brachten ihr viel Widerstand
seitens der mannlichen afroamerikanischen Mittelschicht ein. Bei
der National Negro Business League Convention im Jahre 1912 wei-
gerte sich Booker T. Washington, Walkers Prisenz anzu-erkennen.
Auch wenn er argumentierte, er halte nichts von Walker, weil er
dem Boom in der Kosmetikbranche skeptisch gegentiber stehe,
kann man davon ausgehen, dass ihn ein nicht geringes Maf3 an Se-
xismus und Chauvinismus zu diesem Schritt bewogen hat. Dies
verwundert umso mehr, als Walker mit Hilfe ihres eigenen Lebens
und ihrer eigenen Karriere Entschlossenheit, Eigenstandigkeit und

24 A’Lelia Bundles: On Her Own Ground. The Life and Times of Madam C. ).
Walker. New York: Scribner 2001, S. 96.
25 Vgl. N. Rooks: Hair Raising, S. 97f.

293

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.



https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Silke Hackenesch

Schwarzen Stolz propagierte, alles im Einklang mit den politischen
Botschaften eines Marcus Garvey oder eines Booker T. Washing-
ton.26 W.E.B. Du Bois verurteilte Garvey und Washington fiir ihre
Kritik an Walker, die ihm simplifiziert erschien. Seiner Ansicht nach
war eine Reduzierung von hair straightening auf eine Praktik zur
Emulation von weif3-sein allzu sehr vereinfacht. Nach ihrem Tod im
Jahre 1919 bezeichnete er Walker und den Erfolg ihres Unterneh-
mens als epochemachend.2? Wie widerspriichlich die Kritik zum Teil
war, wird auch aus der Tatsache deutlich, dass Garvey Walker und
ihre Produkte in seiner Zeitung Negro World zwar aufs Scharfste
verurteilte, dieselbe Zeitung jedoch zu einem Drittel aus Anzeigen
fur Autfhellungscremes und Glatteisen, beziehungsweise chemi-
schen Losungen, mit denen sich das Haar glitten lief3, bestand, aus
denen sie sich hauptsachlich finanzierte.28 Auch wenn Zeitungen
wie Negro World und Crisis Produkte ablehnten, die ein euroameri-
kanisches Schonheitsideal propagierten und stattdessen Stolz auf
das eigene Schwarz-sein, sowie ein Schwarzes Bewusstsein schaffen
wollten, so waren sie doch 6konomisch von diesen Anzeigen abhéan-
gig, da es die mit Abstand popularsten Produkte in der afroameri-
kanischen Bevolkerung waren.2® Wahrend des gesamten 20. Jahr-
hunderts wurde die Vermarktung und Popularisierung von straigh-
tened hairstyles von afroamerikanischen Zeitungen und Magazinen
unterstiitzt. Und auch wenn einige Fihrungspersonlichkeiten der
Schwarzen Mittelschicht und politischen Elite tiber die moralischen
und sozialen Implikationen dieser Praktik stritten, stand der Be-
liebtheit des Styles kaum etwas im Wege. Diese Entwicklung ging
einher mit der zunehmenden Kommerzialisierung der Schoénheits-

26 Vgl. T. Patton: ,Hey Girl, Am | More than my Hair?, S. 28f.

27 Vgl. Mark Higbee: ,The Hairdresser and the Scholar”, in: Juliette Harris/
Pamela Johnnson (Hg.), Tenderheaded. A Comb-Bending Collection of Hair
Stories. New York: Pocket Books 2001, S. 11.

28 Vgl. Ayana Byrd/Lori L. Tharps: Hair Story. Untangling the Roots of Black
Hair in America. New York: St. Martin’s Press 2001, S. 39. An dieser Stelle
sei darauf hingewiesen, dass Walker sowohl mit Marcus Garvey als auch
mit W.E.B. Du Bois politisch eng kooperierte. Sie empfing zum Beispiel Gar-
vey in ihrer Villa in New York, um Uber die Griindung einer International
League of Darker Peoples zu beraten (Vgl. David Levering Lewis: W.E.B. Du
Bois. The Fight for Equality and the American Century, 1919-1963. New
York: Henry Holt 2000, S. 58-60).

29 Vgl. den Folder ,NAACP Crisis, General Operational File, Apex Hair co. Inc.,
1946-50, der Rechnungen enthdlt, die das Kosmetikunternehmen Apex
von der Crisis fur das Schalten von Anzeigen fiir Schonheitsprodukte erhal-
ten hat, beziehungsweise Zahlungsbelege fiir die Anzeigen von Apex (Re-
cords of the NAACP, Part II: F: Crisis Files, 1940-55, F2: Apex Hair Co.,
1941-49, Manuscript Reading Room, Library of Congress, Washington,
D.C.).

294

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afroamerikanische Hairstyles

kultur in den 20er und 30er Jahren wie sie von Madame Walker
und anderen vorangetrieben worden war. Die Schonheitsindustrie,
und das spiegelt sich ebenfalls in der Pravalenz dieser Anzeigen
wieder, war der zentrale Bereich, in dem Afroamerikanerinnen aktiv
an der amerikanischen Konsumkultur partizipierten (Abb. 1). Nicht
nur, dass sie trotz oft geringerer Einkommen verhéltnismafig mehr
Geld fur Kosmetika ausgaben, mehr noch, ,beauty culture was one
industry that flourished in black communities, and it was an in-
dustry dominated by black businesswomen®.30

Printanzeige fiir einen Hair Straightener

Abb. 1: Beispiel einer Printanzeige fiir das Haarpflegeprodukt Sweet
Georgia Brown Hair Glower der Firma Valmor Products, mit dem die
Haare geglttet werden sollten. Vorher/Nachher-Bilder waren eine
héufig eingesetzte Strategie bei der Bewerbung von hair straighteners
und skin bleaching creams. Nicht selten sind die in der Werbung
abgebildeten Menschen nach der Anwendung des verheifSungsvollen
Produlcts, wie in diesem konkreten Beispiel, nicht nur attralktiver (in
der Logik der Reklame), sondern auch beruflich erfolgreicher, oder
gliicklich verliebt. (Sweet Georgia Brown Hair Glower, ca. 1934-1946)

Kosmetikstudios (beauty parlors) und Herrensalons (barber shops)
bildeten einen weiteren Eckpfeiler in der Expansion einer afroame-
rikanischen Schénheitsindustrie. Kamen Kosmetikerinnen und Fri-
seurinnen in den 1920er und 1930er Jahren noch zu ihren Kun-
dinnen nach Hause oder betrieben kleine Salons in ihren Nachbar-
schaften, so entstanden in den spaten 1940er und 1950er Jahren
in allen groBen Stadten des Nordens Kosmetiksalons, die in erster
Linie Kundinnen aus der Mittelschicht anzogen.3! Diese Schén-
heitssalons, waren es nun kleine Laden in der Nachbarschaft, grofie
Salons in den Stadten oder eine Kiiche, die fiir einen Tag in einen
beauty parlor umfunktioniert wurde, waren von grofier kommunaler

30 Susannah Walker: Style and Status. Selling Beauty to African American
Women, 1920-1975. Lexington, KY: The University Press of Kentucky 2007,
S.7.

31 Vgl. S. Walker: Style and Status, S. 115f.

295

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Silke Hackenesch

Bedeutung fur die Kundinnen und Kunden. In der amerikanischen
Gesellschatft ist der Friseursalon, neben der Kirche, ein nach wie vor
am starksten segregierter, und somit intimer und vertrauenswiirdi-
ger Ort, in dem neben alltaglichen Begebenheiten immer auch Ta-
gespolitik und Auswirkungen von Rassismus verhandelt worden
sind.32

Fur Afroamerikanerinnen ist das straightening eine Korperprak-
tik gewesen, die das Haar handhabbarer machen und es somit er-
lauben sollte, zu experimentieren und mehrere Styles auszuprobie-
ren. Glatten wurde hier als kulturelle Praktik verstanden, die es den
Frauen erlaubte ,slick, modern, and attractive® auszusehen.33 Auf
einer weiteren diskursiven Ebene wurden diese glatten, modernen
Frisuren als respektables Auferes gewertet, das sowohl einen Mit-
telschichtstatus kommunizierte, als auch einen Stolz auf das eigene
Aussehen. Es ist auch gegenwartig noch so, dass der Aspekt der
Kreativitat und der performative Akt des Stylens von zentraler Be-
deutung sind. Gerade Afroamerikanerinnen der Arbeiterklasse glat-
ten ihre Haare erst, um sie dann anschlieBend in duferst elaborier-
ten und kunstvoll drapierten Frisuren anzuordnen.3¢ In diesem
Kontext, wie er auch von Vertreterinnen wie Madame Walker propa-
giert worden ist, steht das geglattete Haar nicht in einem eklatanten
Widerspruch zum Afro, der ab den 1960er Jahren zu dem Style
schlechthin erklart worden ist, mit dem sich ein Schwarzes Be-
wusstsein, Schwarzer Stolz und Schwarzer Nationalismus auszu-
driicken hatte. Auch wenn der Afro nicht unter Verdacht stand,
Respektabilitdt zu kommunizieren und zu 6konomischen Erfolg zu
fihren, so lasst sich dennoch argumentieren, dass beide Styles
Selbstbewusstsein und Wertschatzung zum Ausdruck bringen soll-
ten. Doch wie verhielt es sich mit Schwarzen Mannern, die sich ihre
Haare glatteten? Analysiert man den Kontext, in dem der so ge-
nannte Conk, wie man das chemisch geglattete Haar von afroameri-
kanischen Mannern nannte, in den 40er und 50er Jahren populari-
siert worden ist, so wird schnell deutlich, dass sich die diskursiven
Effekte, die im conking mtindeten, stark von denen unterscheiden,
die bislang analysiert worden sind.

32 Vgl. Kimberly Battle-Walters: Sheila’s Shop. Working-Class African American
Women Talk About Life, Love, Race, and Hair. Lanham, MD: Rowman &
Littlefield 2004; bell hooks: ,Straightening Our Hair“, in: Juliette Harris/
Pamela Johnson (Hg.), Tenderheaded. A Comb-Bending Collection of Hair
Stories. New York: Pocket Books 2001; J. Blackwelder: Styling Jim Crow.

33 Vgl. A. Byrd/L. Tharps: Hair Story, S. 40.

34 Vgl. Rose Weitz: ,Women and their Hair. Seeking Power through Resistance
and Accommodation®, in: Gender & Society 15 (2001), S. 667-86, hier S.
667.

296

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afroamerikanische Hairstyles

»See the Pimps with the Conk on their Hair"

Als wahrend der 1940er und 1950er Jahre die afroamerikanische
Schoénheitsindustrie regelrecht explodierte, gingen einige junge Af-
roamerikaner dazu uber, ihre Haare nicht mehr ganz kurz zu tra-
gen, sondern sie ebenfalls wachsen zu lassen und zu glatten. Far
diesen Style, Conk genannt, wurde das Haar geglattet, um dann das
dadurch verlangerte Haar wellenférmig nach hinten zu legen. Die
Lauge, die haufig fur das conking verwendet wurde, hellte das Haar
auf und gab ihm einen rotlichen Farbstich. Das erste Produkt, das
speziell fur Manner auf den Markt gebracht wurde, hief KKK, als
Abkurzung far Knocks Kinks Krazy. Es blieb jedoch, obwohl an sich
innovativ, unerfolgreich, da die meisten Kunden der Ironie des Na-
mens wenig abgewinnen konnten.35 Die prominentesten Vertreter
des Conk waren James Brown, der frithe Marvin Gaye und die spa-
tere Galionsfigur der Black Power-Bewegung Malcolm X. In seiner
Autobiographie berichtet Malcolm X von seiner Adoleszenz inmitten
der Zoot Suiters in Harlem, die sich in erster Linie aus jungen afro-
amerikanischen und lateinamerikanischen Mannern der unteren
sozialen Schichten zusammensetzten. Da die Auto-biographie dazu
intendiert war, seinen Aufstieg bei der Nation of Islam (NOI) nach-
zuzeichnen und seine nationalistische, panafrikanische Politik zu
vermitteln, sollten diese Memoiren ,as a literary construction, a cli-
ché that obscures more than it reveals” gelesen werden; Robin D. G.
Kelley bemerkt dazu: ,The story is tragically dehistoricized”.36 In der
nachtraglichen Erzdhlung, in der er sich auch ausftihrlich mit sei-
nem ersten Conk auseinander setzt, kann Malcolm X diesen nur
noch als Akt der Erniedrigung und Degradierung wahrnehmen. Der
Wunsch nach einem Conk ist fir ihn Ausdruck des Verlangens,
weif3-sein zu wollen und Beweis daftir, wie sehr er die Normen und
Werte eines Systems internalisiert hatte, dass ihn sozial und poli-
tisch unterdriickte und far hésslich und deviant erklarte:

This was my first really big step toward self-degradation: when | endured all of
that pain, literally burning my flesh to have it look like a white man’s hair. | had
joined that multitude of Negro men and women in America who are
brainwashed into believing that the black people are ,inferior’ -and white

35 Vgl. A. Byrd/L. Tharps: Hair Story, S. 43f.
36 Robin D. G. Kelley: Race Rebels. Culture, Politics, and the Black Working
Class. New York: The Free Press 1994, S. 162.

297

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Silke Hackenesch

people ,superior- that they will even violate and mutilate their God-created
bodies to try to look ,pretty* by white standards.37

Der Schmerz, den er bei der gesamten Prozedur des conking aushal-
ten musste, ist ein zentraler Bestandteil seiner Erzdhlung und un-
terstreicht die Absurditat, die er seiner Handlung retrospektiv bei-
misst.38 In Race Rebels argumentiert Kelley tiberzeugend, dass Mal-
colm X den Conk aus seinem Kontext reift, um die eigene Argu-
mentation zu stitzen, der Conk sei der ultimative Ausdruck von
Selbsthass und Negierung des eigenen Schwarz-seins. Dies ist inso-
fern problematisch, als dass der Conk auch als Gegentechnologie
und koérperliches Widerstandsmoment gelesen werden kann. Zum
einen wurde der Conk in erster Linie von Zoot Suiters getragen, die
sich kaum dem Verdacht aussetzten, sich weiffen Normvorstellun-
gen zu unterwerfen. Vielmehr war er flir sie ein Mittel, sich dem ste-
reotypen Bild des afroamerikanischen Migranten aus dem Stiden zu
erwehren und eine Moglichkeit, relative 6konomische Unabhéangig-
keit zu demonstrieren. Sie waren vielleicht nicht reich, aber sie hat-
ten genug Geld, um sich einen Conk (auch process genannt, da das
Haar processed/chemisch behandelt wurde) verpassen zu lassen. In
einem Interview mit Maxine Craig formuliert es ein Mann so: ,A
process showed that I had money and prestige. I could afford to do
anything I wanted. I was showing that I wasn’t poor“.3® Der Conk
war der bevorzugte Style der Hipster und Hustler, seine Trager gal-
ten nicht selten als sexy und gefahrlich, wie eine Afroamerikanerin
im Interview mit Craig deutlich macht: ,I liked men with conks.
They were grand. They were the other side“.40 Zum anderen unter-
schied sich der Conk der Zoot Suiters und Hipsters sehr von dem
der afroamerikanischen Bourgeoisie, der kiirzer und weniger flam-
boyant getragen wurde und somit eher einem konventionellen und
als weif3 codierten Herrenhaarschnitt glich.4! In der Tat widersetzte
sich der Conk jeglichen Vorstellungen der Schwarzen Mittelschicht
und der weiflen Mehrheit davon, wie ein Schwarzer respektabler
Mann auszusehen hatte. Im Gegensatz zum geglatteten Haar
Schwarzer Frauen, was weder als verrucht noch als unanstdndig
galt, sondern vielmehr einen disziplinierten Koérper implizierte, der
sich modern, respektabel und fortschrittlich gab, betonte der Conk
Differenz:

37 Malcolm X: The Autobiography of Malcolm X. With the Assistance of Alex
Haley. New York: Ballantine Books 1965, S. 54.

38 Vgl. Ebd., S. 52-55; siehe auch B. Tyler: Black Hairstyles.

39 Zitiert nach M. Craig: Ain’t | a Beauty Queen?, S. 408.

40 Zitiert nach Ebd., S. 399.

41 Vgl. R. Kelley: Nap Time, S. 167f.

298

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afroamerikanische Hairstyles

No, the conk did not copy anything, and certainly not any of the prevailing
white male hairstyles of the day. Rather, the element of straightening
suggested resemblance to white people’s hair, but the nuances, inflections and
accentuations introduced by artificial means of stylization emphasized
difference. In this way the political economy of the conk rested on its
ambiguity, the way it played with the given outline shapes of convention only
to disturb the norm and hence invite a ,double take‘ demanding that you look
twice.42

In seinen verschiedenen Variationen kann der Conk vielmehr als
Parodie zum einen auf weifles Haar und zum anderen auf die Ver-
suche der Schwarzen Mittelschicht, ,gutes“/glattes Haar zu be-
kommen, gedeutet werden. Gerade junge Manner wie Malcolm X,
die einen Zoot Suit trugen, brachen mit der dominanten Manner-
mode der Zeit, da der verschwenderisch geschnittene und oft in
grellen Farben getragene Zoot Suit/Anzug breite Schultern und
schmale Hiuften ins Lacherliche zog. Diese Performanz als verzwei-
felten Versuch, weif3-sein zu wollen zu interpretieren, geht an der
Komplexitit und Vielschichtigkeit der Inszenierung vorbei. Anhand
dieses Beispiels wird vielmehr deutlich, dass es bei dem Conk nicht
um die Imitation einer euroamerikanischen Asthetik geht, sondern
dass es sich bei dieser Schwarzen Asthetik um die Artikulation ver-
schiedener Variablen handelt, die sich in den Koérperpraktiken ma-
nifestieren:

Within black communities before 1965, hair signified as much about class and
gender as it did about race. (...) some black men who were positioned as ,o-
ther’ because they were black and who were again positioned as ,other’ by
their exclusion from middle-class occupations claimed the position of ,other*
and from that location created a black and masculine style: the conk.43

Im Gegensatz zu Afroamerikanerinnen, die ihre Haare glatteten und
sich damit innerhalb der gangigen Geschlechter- und Mittel-
klassekonventionen bewegten, galt das geglaittete, das geconkte
Haar von jungen Afroamerikanern als ausdriicklich nonkonform
und deviant. Es trotzte jedem btuirgerlichen Anspruch und fiihlte
sich sicherlich nicht dem ,racial uplift“ verpflichtet, wie die Sorge
und Pflege um sich selbst und das eigene Aufere zuvor noch von
Madame C. J. Walker oder Booker T. Washington propagiert worden
waren. Die Art und Weise, wie Malcolm X seinen Conk rtickblickend
als einen verzweifelten, traurigen Ausdruck von Selbsthass und
krankem Wunsch nach weif3-sein beschreibt, veranschaulicht ex-
emplarisch den politischen Wandel innerhalb der afroamerikani-

42 K. Mercer: Welcome to the Jungle, S. 119 (Hervorhebung im Original).
43 M. Craig: Ain’t | a Beauty Queen?, S. 402f.

299

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Silke Hackenesch

schen Communities von den 1940ern bis zu den 1960ern. Wahrend
der spaten 1960er Jahre wurde der Conk von etlichen Schwarzen,
afrozentrischen und Schwarz-nationalistischen Aktivisten wie Mau-
lana Karenga, Stokeley Carmichael, oder eben Malcolm X Kkritisiert.
Sie sahen den Conk nicht als subversive, dsthetische Inszenierung
des Subjekts, das sich von ethischen Konventionen befreite und ei-
ne alternative Asthetik propagierte. Aufgrund des Elements des
straightening, dass dem Conk innewohnt, konnte er in diesem poli-
tischen Klima nur als Internalisierung einer weifSen, unterdriicken-
den Asthetik und Politik gedeutet werden.

Aufgrund der Tatsache, dass die afroamerikanische Burger-
rechtsbewegung ab den 1950er Jahren eine nationale und interna-
tionale Dynamik erhalten und an Stofkraft gewonnen hatte, wurde
das Schwarze Selbstbild einer verstdrkten Analyse unterzogen, die
oftmals darin mtindete, dass das eigene Aussehen starker politi-
siert, beziechungsweise mit konkreten Black Power-Ideologien in Zu-
sammenhang gebracht wurde. Es vollzog sich ein Wandel, der das
Monopol des hair straightening zwar nicht aufhob, aber dennoch ei-
nen alternativen Style offerierte, der von Vielen aus mitunter unter-
schiedlichen Motiven aufgegriffen wurde.

Im August 1963 erschien ein Artikel in der Negro Digest, der mit
der Frage betitelt war ,,Should Negro women straighten their hair?“
Durchaus gegensatzliche Antworten gaben eine afroamerikanische
Mitherausgeberin des Hochglanzmagazins Jet, Helen Hayes King,
und eine nigerianische Journalistin fir die Times, Theresa Ogun-
biyi. Ogunbiyi wehrt sich gegen méannliche Kritiker aus dem eigenen
Land, die ihr vorwerfen, sie propagiere europaische Mode und Life-
style, anstatt die Vielfalt an nigerianischen Frisuren und ,traditio-
nellen® Bekleidungen zu zelebrieren. In ihrer Verteidigung von
Glatteisen wiederholt sie die vorherrschende Meinung der ersten
Halfte des 20. Jahrhunderts, indem sie geglattetes Haar mit Fort-
schritt und Modernitat gleich setzt. Geglattetes Haar war fiir Ogun-
biyi untrennbar mit einer modernen und fortschrittlichen nigeriani-
schen Gesellschaft verbunden, so wie diese Haarpraxis fiir Madame
C. J. Walker mit der Fortschrittlichkeit Schwarzer Frauen verkntpft
war. Die Afroamerikanerin Helen Hayes King vertrat wiederum die
Ansicht, der ,au naturelle“-Look, wie die Spielarten des Afro auch
genannt wurden, praktikabler und besser fir ihr Haar seien. Sie be-
richtet von Jahren der Frustration, weil das Schénheitsideal von
langen, glatten Haaren fur sie unerreichbar war, und vom ersten
Besuch im Schoénheitssalon, wo das straighhtening nicht dem er-
hofften Initiationsritus glich, dem Ubergang von einem jungen Mad-
chen zu einer erwachsenen Frau, wie es oft beschrieben wird, son-
dern einen Moment von Enttduschung und Verrat darstellte. Auch
wenn King argumentiert, dass ,I'm not so involved in the neo-

300

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afroamerikanische Hairstyles

African aspects of the ,au naturelle” look, nor in the get-back-to-
your-heritage bin, (...). All I know is that me and my ,baby fine
locks never looked or felt better!“44; die Tatsache, dass sie als pro-
minente Vertreterinnen des ,nattrlichen® Styles Frauen wie Miriam
Makeba, Odetta oder Abbey Lincoln, -alles politische Frauen, die
sowohl den Black Freddom Struggle als auch die afrikanischen Un-
abhangigkeitsbewegungen offen unterstitzten- zitiert, legen den
Schluss nahe, dass der Afro politische Konnotationen hatte und
nicht nur ein New Yorker Modetrend war, bezichungsweise bleiben
sollte.

»Kinky Hair - the Badge of Rebellion“

Da der Afro oft als ,nattrlicher” Style bezeichnet wurde, ist es nicht
unwichtig, sich vor Augen zu fiihren, dass es eine ,nattirliche®
Haarfrisur als solche nicht geben kann. Haar ist niemals ,a
straightforward biological fact, because it is almost always groomed,
prepared, cut, concealed and generally worked upon by human
hands. (...) In this way hair is merely a raw material, constantly
processed by cultural practices which thus invest it with meanings
and value“.45 Diskurse um ,nattirliches* Haar laufen dartiber hin-
aus Gefahr, korperliche Charakteristika wie Hautfarbe und Haar-
textur zu naturalisieren, wodurch die kulturellen Praktiken und
Strategien, um die es eigentlich geht, verschleiert werden. Bei der
Referenz auf ,nattirliches® Haar und somit auf eine afrikanische
Herkunft handelt es sich indes um ein wichtiges politisches Argu-
ment, dass im Zuge der Black is Beautiful-, und der Black Power-
Bewegungen immer lauter wurde und in dessen Kontext Zuschrei-
bungen wie ,Black” und ,natural hair” zurtick gefordert und positiv
konnotiert worden sind. Innerhalb dieses Diskurses fungiert ein
~naturlicher” Style auch als Ausdruck eines politischen Bewusst-
seins und einer afrozentrischen Politik. 46

44 Helen Hayes King/Theresa Ogunbiyi: ,Should Negro Women Straighten
Their Hair?“, in: Negro Digest (April 1963), S. 65-71, hier S. 71.

45 K. Mercer: Welcome to the Jungle, S. 100f.

46 Obwohl politisch ein wichtiges Argument, kritisiert Cornel West Afro-
zentrismus als zu kurz gedachte Kritik: ,Afrocentrism, a contemporary
species of black nationalism, is a gallant yet misguided attempt to define
an African identity in a white society perceived to be hostile. It is gallant
because it puts black doings and sufferings, not white anxieties and fears,
at the center of discussion. It is misguided because - out of fear of cultural
hybridization and through silence on the issue of class, retrograde views
on black women, gay men, and lesbians, and a reluctance to link race to

301

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Silke Hackenesch

Der Afro war vor allem in urbanen Zentren, unter Studierenden,
Kiinstlern und Intellektuellen zu finden, zog sich jedoch nicht quer
durch alle afroamerikanischen Communities. Sein Charakte-
ristikum war die Lange. Mit Hilfe eines grobzackigen Kammes, dem
Afro comb, oder Afro pick, wurde das Haar dazu gebracht, nach o-
ben und nach aufien zu wachsen und es ergab sich die typisch
runde Form dieses Styles. Der Afro kommunizierte Schwarzen Stolz,
was fast schon zu einem Synonym fiir Schwarzen Nationalismus
wurde, nachdem er -kombiniert mit schwarzem Berret, schwarzer
Lederjacke und, bei Bedarf, schwarzer Schrotflinte- zum erklarten
Look der Black Panther Party geworden war. In New Day in Babylon
konstatiert William Van DeBurg, dass die Black Power-Bewegung
eine Revolution der Schwarzen Kultur initiierte. Soul wurde zu ei-
nem der wichtigsten Schlagworter und der Inbegriff dessen, wie eine
andere, neue Blackness imaginiert wurde. Es gab nicht nur Soul
Music und Soul Food, sondern auch einen Soul Style, dessen unab-
dingliches Accessoire ein Afro war.4? In Anlehnung an den eingangs
zitierten Stokeley Carmichael und an Malcolm X analysiert Van De-
Burg den Afro als Ausdruck eines gesunden, selbstbewussten
Schwarz-seins und hair straightening als einen Versuch der Assimi-
lation an euroamerikanische Schénheits-standards. Die Tatsache,
dass der Afro zu dem Symbol der Black Power-Bewegung geworden
ist und in diesem Diskurs Eingang in die Popularkultur gefunden
hat, macht es nach Kelley ,impossible for many contemporary wri-
ters to see beyond the raised-fisted militant attired in black turtle-
necks or faux African garb“.48 Tatsachlich aber, wie oben bereits
angedeutet, erlangte der Afro eine gewisse Prominenz unter dem
Namen ,au naturelle” oder ,au natural® in der euro- und afroameri-
kanischen New Yorker Bourgeoisie der spaten 1950er Jahre. Junge
Afroamerikanerinnen und Euroamerikanerinnen, die sich in avant-
gardistischen und kulturell diversen Kreisen in Manhatten beweg-
ten, lernten den Afro, auch ,the Natural® genannt, durch Models
kennen, die ihn bei sogenannten ,au naturel shows® trugen, die
damals der neueste Trend waren.4® Der Style galt als feminin, als
wexotisch“ und extravagant. Manche Frauen bevorzugten ihn, um
ihr Haar nicht mehr mit chemischen Produkten und Glatteisen
maltratieren zu muissen, fir andere war er Ausdruck von Solidaritat
mit den neuen, unabhangigen Nationen Afrikas. Maya Angelou, Mi-
riam Makeba, Nina Simone und Abbey Lincoln gehérten alle zu den
frithen Vertreterinnen des ,natural look”, und da sie alle Verfechte-

the common good - it reinforces the narrow discussion about race” (Cornel
West: Race Matters. Boston, MA: Beacon Press 1993, S. 4).

47 Vgl. W. Van Deburg: New Day in Babylon, S. 197f.

48 R. Kelley: Nap Time, S. 340.

49 Vgl. Ebd., S. 341.

302

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afroamerikanische Hairstyles

rinnen der afrikanischen Unabhangigkeitsbestrebungen und der af-
roamerikanischen Bilirgerrechtsbewegung waren, verwundert es
nicht, dass ihr Style mit einer bestimmten Politik verkntipft worden
ist. Er befand sich aulerdem im Einklang mit der politisch wichti-
gen und einflussreichen Black is Beautiful-Bewegung, die die Beto-
nung und Wertschatzung von distinkten afrikanischen Charakteris-
tika wie der Haartextur beinhaltete.

Es wird jedoch auch deutlich, dass der Afro von den ausgehen-
den 1950er bis zu den frithen 1970er Jahren mit verschiedenen,
auch gegensatzlichen Konnotationen versehen war, bevor er fest in
einem maskulin gepragten Black Power-Diskurs verankert wurde.
Zum einen entstand der Afro als ein schickes Accessoire der Bour-
geoisie; er wurde erst ab Mitte der 1960er Jahre zu einem popula-
ren Symbol fir afroamerikanische Rebellion. Zum anderen wurde
der Afro, in Anlehnung an seine Tragerinnen bei den ,au naturel
shows®, zunachst als femininer Haarschnitt konstruiert. Er hatte
gerade fur Afroamerikanerinnen eine besondere Bedeutung, weil er
das betonte, was an ihren Haaren distinkt Schwarz war, und weil es
keiner grofien Operationen bedurfte, das Haar zum Afro zu tragen
(vorausgesetzt, dass Haar war stark genug gelockt). Diese Konnota-
tion des Afro als weiblicher chic rtickte im Laufe der Zeit jedoch
mehr und mehr in den Hintergrund, und er wurde das ,symbol of
black manhood, the death of the Negro' and the birth of the mili-
tant, virulent Black man“.5! Eine Konsequenz dieser Entwicklung
war, dass Frauen, die den Afro weiterhin trugen, nachdem er dis-
kursiv als méannlich und militant konstruiert worden war, als weni-
ger weiblich erachtet wurden, beziehungsweise sich vorwerfen las-
sen mussten, offensichtliche Geschlechtergrenzen und -normen zu
uberschreiten.52 Von seinen Tragerinnen wurde der Afro daher ex-
plizit in Verbindung gebracht mit Unterdriickungen entlang der Va-
riablen race und gender. Er stellte eine Riickgewinnung der eigenen
Schwarzen Korperlichkeit ebenso dar wie er einen Bruch mit den
gangigen Vorstellungen von Femininitat deklarierte.53 In diesem Zu-
sammenhang fungierte der Afro nicht nur als eine Gegentechnologie

50 Vgl. Lois Liberty Jones /John Henry Jones: All About the Natural. Clairol,
1971; das Buch wurde von dem Kosmetikkonzern Clairol produziert, und
bietet Frauen, neben einer kurzen historischen Einfihrung in Haarprakti-
ken und deren politische Bedeutung, Tipps zur Pflege eines Afros mit Clai-
rol-Produkten, sowie bildhafte Anregungen fiir verschiedene feminine Afro-
Frisuren mit erstaunlich klingenden Namen wie ,Miss Zanzie", ,Soul Love“,
oder ,Freedom Burst® (Schomburg Center for Research in Black Culture,
New York Public Library, New York).

51 Ebd., S. 344.

52 Vgl. M. Craig: Ain’t | a Beauty Queen?, S. 125.

53 Vgl. S. Walker: Style and Status, S. 179f.

303

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Silke Hackenesch

zur dominanten rassistischen Gesellschaft, die euroamerikanische
Schoénheitsstandards diktierte, sondern auch als ein Gegenentwurf
zum Sexismus innerhalb der afroamerika-nischen Communities
und deren mehrheitliche Auffassungen dartiber, wie eine respektab-
le, Schwarze Frau auszusehen hatte.

Als junge Studentinnen Mitte der Sechziger Jahre begannen,
Afros an ihren Universitdten zu tragen, wurde dies von den Kommi-
litonInnen und ProfessorInnen nicht ausschlieflich begeistert auf-
genommen. Zohara Simmons, Mitglied des Student Nonviolent
Coordinating Committee (SNCC) erinnert sich, als sie zum ersten
Mal einen Afro am Spelman College in Atlanta, Georgia trug:

| began wearing an Afro my second year at Spelman, and it caused a big furor. |
was actually called into the dean’s office, and she asked me ,What happened to
your hair?‘ | said, ,I’'m wearing an Afro. And she (said), ,Well that’s not how a
Spelman young woman is supposed to look. You have to be well groomed.* |
said, ,| am well groomed. | just happen not to have my hair straightened*.54

Offensichtlich war die Rektorin nicht einverstanden mit der neuen
Frisur Simmons’, weil diese kulturelle Normen von Weiblichkeit und
Schwarzem Mittelklasse-Verhalten verletzte. 1966 kandidierte die
Studentin Robin Gregory um den Titel der homecoming queen an der
traditionell Schwarzen Howard University in Washington, D.C.,
nachdem sie von Freunden gefragt worden war: ,Well, will you do
this? We want to run somebody that has a natural hairstyle. We
know that you're politically active. Let’s take this particular context
and use it to make a statement“.55 Gregory verzichtete auf aufwan-
dige Kleider und grofie, inszenierte Auftritte wie es ihre Mitbewerbe-
rinnen taten. Stattdessen gestaltete sie ihre Kampagne explizit
politisch und hielt Reden tuber die Position von Frauen in der
afroamerikanischen Bilirgerrechtsbewegung, was die Professorin
Paula Giddings nachhaltig beeindruckte: ,And what Robin did was
not only in terms of race, but also talking about the role of women
and what they should be doing and talking about and being taken
very, very seriously, not just because of any physical attributes but
because of her mind“. Zur groen Uberraschung wurde Gregory zur
homecoming queen gewahlt, der ersten, die einen Afro trug: ,Well,
before you saw Robin, you saw the way the lights cast a silhouette
on the curtains, and you saw the silhouette of her Afro before you
saw her. Well, the auditorium exploded. It was a wonderful mo-

54 Zitiert nach M. Craig: Ain’t | a Beauty Queen?, S. 134.

55 Henry Hampton/Steve Fayer: Voices of Freedom. An Oral History of the
Civil Rights Movement from the 1950s through the 1980s. New York, Ban-
tam Books 1990, S. 433f.

304

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afroamerikanische Hairstyles

ment“.56 Am Ende der Sechziger Jahre war der Afro an samtlichen
Universitdten in stadtischen Gebieten weit verbreitet und wurde von
vielen jungen AfroamerikanerInnen als Ausdruck ihrer Identifikati-
on mit dem Black Freedom Struggle getragen.

Das Tragen eines 'Fros entwickelte sich zusehends zu einem
-Muss”“ fir politisch bewusste Afroamerikanerlnnen und zu einer
moralischen Verpflichtung. Aufgrund dieses policing of hair, wie es
von einigen empfunden wurde, weigerte sich beispielsweise Caroli-
via Herron, Autorin des Kinderbuches Nappy Hair, wiahrend ihrer
Zeit als Studentin an der Howard University, einen Afro zu tragen.
Ruickblickend erklart sie dies folgendermafen: ,When I was at
Howard and everyone was going natural with Afros, I refused to do
it because I wanted to show that I could be just as radical as they
were without being it in my hair. Wearing an Afro didn’'t mean you
had your soul in the right place“.57 Herron wehrte sich gegen die
komplette Verschmelzung von Politik und Asthetik und betont, dass
eine Haarfrisur nicht als determinierende Zuschreibung fiir die ei-
gene politische Haltung gelesen werden darf. Eine tendenziell ge-
gensatzliche Ansicht vertritt Angela Davis, die durch ihr FBI-
Fahndungsfoto, auf dem sie einen riesigen Afro tragt, nicht nur
zweifelhafte internationale Bertithmtheit erlangte, sondern auch zu
einer Ikone der Black Power-Bewegung wurde (Abb. 2).

56 Ebd.,S. 435.

57 Zitiert nach A. Byrd/L. Tharps: Hair Story, S. 66; Carolivia Herron ist die Au-
torin des Kinderbuches Nappy Hair, das Ende 1998 einen nationalen Skan-
dal ausloste, nachdem es von einer weilen Lehrerin im Unterricht verwen-
det worden war. Die Grundschiiler, mehrheitlich Schwarz und Latino, waren
so begeistert von dem Buch, dass die Lehrerin Fotokopien von der Haupt-
person des Buches, der kleinen Brenda, auf denen sie mit einem riesigen
Afro zu sehen war, anfertigte. Diese Kopien jedoch wurden von einigen El-
tern als rassistisch empfunden. Das Ganze miindete in einem Eklat, der zur
Versetzung der Lehrerin fuhrte; nationale Medien berichteten Uber den
Vorfall. Jill Nelson vertrat den Standpunkt, dass das Problem innerhalb der
afroamerikanischen community bestand, und dass die Lehrerin unwissent-
lich Gber ,the absurdity of a race secret” gestolpert sei, indem sie sich nicht
der problematischen Beziehung bewusst gewesen sei, die manche Afroa-
merikanerinnen zu ihrem eigenen Haar haben (Vgl. Carolivia Herron: Nappy
Hair. New York: Knopf 1997; Jill Nelson: ,Stumbling Upon a Race Secret®,
in: The New York Times, 27.11.1998; Michelle H. Martin ,Never Too
Nappy*“, in: The Horn Book Magazine 75 (1999), S. 283-288.

305

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.



https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Silke Hackenesch

Angela Davis trifft Erich Honecker

Abb. 2: Angela Davis mit ihrem Trademarlk-Afro, der sie national und
international zu einer Ikone der Black Power-Bewegung werden lief3,
bei einem Empfang bei Erich Honecker in Berlin. ,,Der Erste Sekretdr
des ZK der SED, Erich Honecker, empfing am 11.9.72 die
amerikanische Btirgerrechtskdmpferin Angela Davis. Wéthrend dieser
Begegnung tiberreichte er der Vertreterin des anderen Amerikas die
Einladung fiir die Weltfestspiele der Jugend und Studenten 1973 in
der DDR-Hauptstadt. “

Davis, eine der prominentesten Frauen in der Black Panther Party,
deren inhdrenten Sexismus sie immer wieder anprangerte, betont,
wie wichtig fir sie personlich die Verkniipfung von Schwarz-
nationalistischer Politik und Schwarzer Asthetik war: ,I needed to
say ,Black is beautiful' as much as any of the intransigent anti-
white nationalists. I needed to explore my African ancestry, to don
African garb, and to wear my hair natural as much as the blinder-
wearing male supremacist cultural nationalists“.58 Der Afro als Ge-
gentechnologie ist hier untrennbar verbunden mit der Entwicklung
eines bestimmten politischen Bewusstseins, zu dem der Rickbezug
auf Afrika ebenso gehort wie die Riickgewinnung der eigenen
Schwarzen Korperlichkeit. Kritisch betrachtet Davis allerdings die

58 Angela Davis: ,Black Nationalism: The Sixties and the Nineties”, in: Joy
James (Hg.), The Angela Y. Davis Reader. Malden, MA: Blackwell Publishers
1998, S. 319f.

306

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afroamerikanische Hairstyles

nachtragliche, limitierende Kontextualisierung des Afros in einem
Nationalismus, der sexistisch und misogyn war, und gegen den sie
gekampft hat.

Die afroamerikanische Schonheitsindustrie war nicht aus-
schlieflich enthusiastisch, was den Afro betraf. Skeptiker beftirch-
teten, dass der Style, entgegen seiner politischen Konnotation, den
afroamerikanischen Communities schaden wtirde, da den Friseur-
salons die Kundschaft ausblieb, wenn Frauen und Manner ihre
Haare ,nattirlich® wachsen lieSen.?® In der Tat war es ein wirt-
schaftlicher Nebeneffekt der Popularitat des Afro, dass etliche Fri-
seursalons bankrott gingen oder mit schweren finanziellen Einbu-
Ben zu kampfen hatten, da die, die einen Afro favorisierten, nicht
mehr wochentlich ihr Haar glatten und frisieren liefen, sondern
hochstens alle paar Wochen einen Salon aufsuchten, um den Afro
o,sund” schneiden zu lassen. Dies taten junge Frauen dann meist
auch in den barbershops, wodurch der Afro eine zusatzliche Masku-
linisierung erfuhr, und nicht in den beauty parlors, wo er oft abfalli-
ge Bemerkungen provozierte.6© Um die negativen Konsequenzen im
Zaum zu halten und um das Vermarktungs- und Verkaufspotential
des Afros bestmoglich zu nutzen, tberfluteten gleichwohl Haarpfle-
geprodukte den Markt, die sich einer Black Pride-Rhetorik bedien-
ten, beispielsweise Hill's Egyptian Oil Co. oder Black Magic Afro
Grow. Eine weitere 6konomische Nische waren Afro-Perticken fir
diejenigen, deren eigenes Haar das Tragen eines Afros nicht zulief,
oder die sich nicht vollstandig auf diesen ,revolutionaren Look" fest-
legen wollten.6! Im Editorial der Branchenzeitschrift Beauty Trade
vom Januar 1972 forderte Chefredeakteurin Willa Lee Calvin ihre
Leserinnen und Leser auf: ,If, in this still young and bright 1972,
you remember just one thing: Quit blaming Afros for bad business.
The Naturals are here to stay -too many think they are fashionably
beautiful when cut and styled becomingly. You might as well get the
conditioning business they automatically generate as well as do
Afros*.62

Zum Ende der 1970er Jahre war der Afro zu einer Frisur unter
vielen geworden, die nicht mehr unmittelbar in einem Black Power-
Kontext gelesen wurde, obgleich sie den Weg fur die Verbreitung
und Popularisierung anderer, afrikanisch-inspirierter Styles wie

59 Vgl.S. Walker: Style and Status, S. 189.

60 Vgl. M. Craig: Ain’t | a Beauty Queen?, S. 124.

61 Vgl. A. Byrd/L. Tharps: Hair Story, S. 63; Vertamae Smart-Grosvenor:
,Heady Times", in: American Visions 14 (1999), S. 16-22; Susannah Walker:
JBlack is Profitable: The Commodification of the Afro, 1960-1975“ in:
Enterprise & Society 1 (2000), S. 536-547.

62 Willa Lee Calvin: ,Memo from the Editor’s Desk", in: Beauty Trade Magazine
18 (Januar 1972), S. 6.

307

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Silke Hackenesch

Cornrows, Braids und Dredlocks eroffnete. Somit war der Afro als
Widerstandsmoment aufgrund der Instabilitat der Mode nur tempo-
rar wirksam. Ein distinkter Hairstyle mag helfen, neue ,radikale“
Ideen zu kommunizieren und zu verbreiten, er kreiert ein Gruppen-
geftihl unter denen, die sich mit der Bewegung und dem Style iden-
tifizieren. Eine nachhaltige Bedeutung, beziehungsweise eine lang-
fristige Wirksamkeit ist jedoch schwierig auszumachen, da unaus-
weichlich eine gewisse ,Verwasserung” eintritt, sobald der Afro von
Vielen getragen wird. Je mehr Menschen einen Style adaptieren,
desto wahrscheinlicher ist es, dass er zum einen an Radikalitat ein-
btiSit, und zum anderen kommodifiziert und in den modischen
Mainstream uberfihrt wird, quasi als Konsum ethnischer Diversi-
tat, beziehungsweise sich zu einem blofen Modeereignis zurtick
entwickelt.

Gerade weil Schwarze Korper den DisziplinierungsmafSnahmen
einer dominanten weiflen Gesellschaft starker ausgesetzt sind, ist
der Korper auch ein Ort fiir Widerstand. Dieser kann sich in ver-
meintlich individuellen Entscheidungen wie der Haarfrisur manifes-
tieren, die jedoch auch immer zumindest die Moglichkeit einer ex-
plizit politischen Komponente implizieren. Eine Reduzierung auf ei-
ne rein politische Ebene, die eine asthetische und ethische Inszenie-
rung unberticksichtigt lasst, ist jedoch zu einseitig gedacht, denn,
so Lola Young:

There are, in truth, a multiplicity of reasons for doing what we do to our
bodies, our skin, our hair, some of which may not be as easily containable in
terms like ,black consciousness‘ or ,natural‘ or ,coconut‘ as those who wish to
regulate us would like to think. The act of looking for signifiers of political
consciousness, racial integrity and authenticity is an attempt to control, to
,master‘, in order to be able continually to reaffirm the coherence and stability
of the self.63

Dieser Wunsch, beziehungsweise diese Suche nach Signifikanten in
afroamerikanischen Haarpraktiken sowie die Debatten, die inner-
halb der afroamerikanischen Bevolkerung gefiihrt worden sind,
wurden hier anhand ausgewéahlter popularer Styles im 20. Jahr-
hunderts diskutiert. Die Diskurse um straightened Hairstyles, um
den Conk und den Afro verdeutlichen, dass Schwarzes Haar als ein
umkampfter Ort fungiert, der durch Auffassungen von race, class
und gender determiniert wird, und dass die Diskurse um Haar in
verschiedenen Technologien des Selbst miinden. Diese Technologien
verlaufen nicht notwendigerweise konform mit gesellschaftlichen

63 Lola Young: ,How Do We Look? Unfixing the Singular Black (Female)
Subject”, in: Paul Gilroy/Lawrence Grossberg/Angela McRobbie (Hg.),
Without Guarantees. In Honour of Stuart Hall. London: Verso 2000, S. 426f.

308

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afroamerikanische Hairstyles

Erwartungen, sondern lassen dem Individuum Raum fiir wider-
standige Positionierungen durch eine Vielzahl von Kérperpraktiken.

Literatur

Battle-Walters, Kimberly: Sheila’s Shop. Working-Class African
American Women Talk About Life, Love, Race, and Hair.
Lanham, MD: Rowman & Littlefield 2004.

Blackwelder, Julia K.: Styling Jim Crow. African American Beauty
Training During Segregation. College Station, TX: Texas A&M
University Press 2003.

Bordo, Susan: Unbearable Weight. Feminism, Western Culture, and
the Body. Berkeley, CA: University of California Press 2003.

Bundles, A’Lelia: On Her Own Ground. The Life and Times of
Madam C. J. Walker. New York: Scribner 2001.

Butler, Judith: Bodies that Matter. On the Discursive Limits of
»Sex.“ London, New York: Routledge 1993.

Byrd, Ayana/Tharps, Lori L.: Hair Story. Untangling the Roots of
Black Hair in America. New York: St. Martin’s Press 2001.

Craig, Maxine: Ain't I a Beauty Queen? Black Women, Beauty, and
the Politics of Race. Oxford, New York: Oxford University Press
2002.

Davis, Angela: ,Black Nationalism: The Sixties and the Nineties®, in:
Joy James (Hg.), The Angela Y. Davis Reader. Malden, MA:
Blackwell Publishers 1998.

DucCille, Ann: Skin Trade. Cambridge, MA: Harvard University Press
1996.

Foucault, Michel: ,Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der
Freiheit* (1984), in: Ebd., Asthetik der Existenz. Schriften zur
Lebenskunst. Frankfurt/Main: Suhrkamp Verlag 2007.

Ders.: ,Technologien des Selbst* (1982), in: Ebd., Asthetik der
Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp Verlag 2007.

Gates, Henry L., Jr.: It all Comes Down to the Kitchen®, in: Juliette
Harris/Pamela Johnson (Hg.), Tenderheaded. A Comb-Bending
Collection of Hair Stories. New York: Pocket Books 2001.

Hampton, Henry/Fayer, Steve: Voices of Freedom. An Oral History
of the Civil Rights Movement from the 1950s through the 1980s.
New York, Bantam Books 1990.

Herron, Carolivia: Nappy Hair. New York: Knopf 1997.

Higbee, Mark: ,The Hairdresser and the Scholar®, in: Juliette
Harris/Pamela Johnnson (Hg.), Tenderheaded. A Comb-Bending
Collection of Hair Stories. New York: Pocket Books 2001.

309

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.



https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Silke Hackenesch

hooks, bell: ,Straightening Our Hair", in: Juliette Harris/Pamela
Johnson (Hg.), Tenderheaded. A Comb-Bending Collection of
Hair Stories. New York: Pocket Books 2001.

Kaba, Mariame: ,When Black Hair Tangles With White Power®, in:
Juliette Harris/Pamela Johnson (Hg.), Tenderheaded. A Comb-
Bending Collection of Hair Stories. New York: Pocket Books
2001.

Kelley, Robin D. G.: ,Nap Time: Historicizing the Afro®, in: Fashion
Theory 1 (1997), S. 339-352.

Ders.: Race Rebels. Culture, Politics, and the Black Working Class.
New York: The Free Press 1994.

King, Helen Hayes/Theresa Ogunbiyi: ,Should Negro Women
Straighten Their Hair?“, in: Negro Digest (April 1963), S. 65-71.

Lake, Obiagele: Blue Veins and Kinky Hair. Naming and Color
Consciousness in African America. Westport, CT: Praeger 2003.

Lee Calvin, Willa: ,Memo from the Editor’'s Desk®, in: Beauty Trade
Magazine 18 (Januar 1972), S. 6.

Lewis, David Levering : W.E.B. Du Bois. The Fight for Equality and
the American Century, 1919-1963. New York: Henry Holt 2000.

Malcolm X: The Autobiography of Malcolm X. With the Assistance of
Alex Haley. New York: Ballantine Books 1965.

Martin, Michelle H.: ,Never Too Nappy*, in: The Horn Book Maga-
zine 75 (1999), S. 283-288.

Mercer, Kobena: Welcome to the Jungle. New Positions in Black
Cultural Studies. London, New York: Routledge 1994.

Nelson, Jill: ,Stumbling Upon a Race Secret“, in: The New York
Times, 27.11.1998.

Patton, Tracy O.: ,Hey Girl, Am I More than my Hair? African
American Women and their Struggles with Beauty, Body Image
and Hair", in: National Women’s Studies Journal 18 (2006), S.
24-51.

Rooks, Noliwe M.: Ladies’ Pages. African American Women’s
Magazines and the Culture that Made them. New Brunswick,
NJ: Rutgers University Press 2004.

Dies.: Hair Raising. Beauty, Culture, and African American Women.
Piscataway, NJ: Rutgers University Press 1996.

Smart-Grosvenor, Vertamae: ,Heady Times®, in: American Visions
14 (1999), S. 16-22.

Tyler, Bruce M.: ,Black Hairstyles. Cultural and Socio-Political
Implications”, in: The Western Journal of Black Studies 14
(1990), S. 235-250.

Van Deburg, William L.: New Day in Babylon. The Black Power
Movement and American Culture, 1965-1975. Chicago, IL:
University of Chicago Press 1992.

310

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afroamerikanische Hairstyles

Walker, Susannah: Style and Status. Selling Beauty to African
American Women, 1920-1975. Lexington, KY: The University
Press of Kentucky 2007.

Dies.: ,Black is Profitable: The Commodification of the Afro, 1960-
1975%, in: Enterprise & Society 1 (2000), S. 536-547.

Weitz, Rose: ,Women and their Hair. Seeking Power through
Resistance and Accommodation®, in: Gender & Society 15
(2001), S. 667-86.

Young, Lola: ,How Do We Look? Unfixing the Singular Black
(Female) Subject”, in: Paul Gilroy/Lawrence Grossberg/Angela
McRobbie (Hg.), Without Guarantees. In Honour of Stuart Hall.
London: Verso 2000.

ABBILDUNGSNACHWEISE

Abb. 1 aus: African American Cosmetic Labels Collection, Archives
Center, National Museum of American History, Behring Center,
Smithsonian Institution, Washington, D.C.

Abb. 2 aus: Bundesarchiv.

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitpsfdol 14.02.2026, 16:00114.


https://doi.org/10.14361/9783839411773-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

