Zur Logik der Grammatik

»Die Logik der Grammatik erzeugt Texte allein in der
Abwesenheit referenzieller Bedeutung, aber jeder Text
erzeugt einen Referenten, der das grammatische
Prinzip unterminiert, dem er seine Konstitution
verdankt.«

(Paul de Man, Allegories of Reading)

1. Modelle einer sprachimmanenten
Bedeutungsgenese

a) Begriff und Negation in der Dialektik

Auch aus der Distanz von fast zweihundert Jahren betrachtet, ist uns die He-
gel’sche Dialektik heute nicht weniger ritselhaft als den Zeitgenossen.' Die-
ses Fazit, das Dieter Henrich bereits 1976 zieht, ldsst sich auf zwei Weisen
verstehen: Entweder als Aufforderung, die Distanz zu nutzen und die Grund-
sitze des dialektischen Denkens in ihrem historischen Kontext zu rekonstruie-
ren, oder aber als eine Absage an jeden Versuch einer endgiltigen Klérung
und somit als eine potenzielle Offnung der Textarbeit fiir gegenwirtige Pro-
blemlagen. Obwohl Henrich in seinen eigenen Arbeiten an der ersten Alterna-
tive festhilt, liegen zwischenzeitlich, aus unterschiedlichen Richtungen moti-
viert, fruchtbare Interpretationen des Hegel’schen Denkens aus der Sicht der

1 »Was ist Dialektik? Diese Frage, bezogen auf die besondere Bedeutung des
Wortes, die Hegel ihm gab, ist bisher ohne Antwort geblieben. Nicht einmal ein
Verfahren, wie sich eine Antwort finden lasse, hat allgemeine Zustimmung ge-
funden.« (Henrich, Dieter: Hegels Grundoperation. Eine Einleitung in die »Wis-
senschaft der Logik«. In: Guzzoni, Ute u.a. (Hg.): Der Idealismus und seine Ge-
genwart. Festschrift fiir Werner Marx, Hamburg 1976, S. 208-230; hier S. 208f.)

27

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

neueren Sprachphilosophie vor, die sich eher der zweiten Lesart zuordnen
lassen.” Ohne fiir sich in Anspruch zu nehmen, eine >eigentliche« Intention
des Autors Hegel wiederzugeben oder die historische Bedeutung seiner
Schriften zu erfassen, leistet die sprachphilosophische Perspektive mehr als
eine Ubersetzung der Hegel’schen Texte in unsere Zeit. Wenn deren ur-
spriinglicher Sinngehalt in der Tat dunkel und fragwiirdig bleibt, kann eine
konsequente Auslegung im Rahmen der gegenwirtigen Sprachtheorie sie viel-
leicht sogar besser verstehen als eine historisierende philologische Rekon-
struktion.

Ankniipfungspunkt fiir eine Lektiire Hegels am Leitfaden der Sprache bie-
tet die zentrale Stellung des »Begriffs¢ fiir die spekulative Dialektik. Dieser
steht, schematisch gesprochen, zwischen der Sache und dem Denken, der
Substanz und dem Subjekt, er ist deren Vermittlung, in der »alle Wahrheit
ihre Existenz hat« (PhG, 12). Schon in der Phdnomenologie des Geistes erhilt
die Philosophie die Aufgabe, die Wirklichkeit immanent aus dem Begriff zu
explizieren. Allerdings scheint es nicht angemessen, Hegels >Begriff< vor-
schnell mit »Ausdruck« oder >Zeichen« zu iibersetzen. Das verbieten nicht al-
lein die Ausfiihrungen zum Zeichen in der Enzyklopddie (§ 458), sondern
ganz allgemein die Dignitét, mit der Hegel den Ausdruck »Begriff< belegt. Zu
kldren wire deshalb, inwiefern die Rede vom »>Begriff< eine sprachanalytische
Lesart der Dialektik legitimiert oder ob sie nicht doch {iber den Rahmen einer
Bedeutungstheorie hinausreicht. Immerhin verwirft Hegel offenbar ein Refe-
renzmodell der Sprache, wenn er die Wahrheit an den Begriff delegiert, statt
sie in einer unmittelbaren Anschauung oder einem transzendentalen Subjekt
zu suchen. Eine dem Begriffsgefiige immanente Analyse bedarf jedoch einer
eigenen Form der Reflexivitdt, die es erlaubt, die Entstehung von Bedeutung
ohne Rekurs auf eine auBersprachliche Sphére zu erldautern. Hegel findet sie in
einem Bewegungsmoment, das er absolute Negativitit oder doppelte Nega-
tion nennt. Thre Funktionsweise und ihre Zusammenspiel mit dem Begrift-
lichen gilt es in diesem Abschnitt aufzuzeigen.

Obwohl der »Begriff< und die Bewegung der Negation im Herzen der He-
gel’schen Dialektik stehen, ist es erstaunlich, welche Schwierigkeiten es be-
reitet, beide Konzepte zum Gegenstand der Betrachtung zu machen. Grund
dafiir ist ihre fundamentale Stellung: Begriff und Negation bilden den Rah-
men, in dem iiberhaupt etwas erscheinen kann; entsprechend problematisch
wird die Rede iiber diesen Rahmen, den wir immer schon voraussetzen miis-
sen und deshalb nicht wie einen Gegenstand unter anderen einfach betrachten

2 Vgl. beispielsweise Stekeler-Weithofer, Pirmin: Hegels Analytische Philoso-
phie. Die Wissenschaft der Logik als kritische Theorie der Bedeutung. Pader-
born u.a. 1992; Grau, Alexander: Ein Kreis von Kreisen. Hegels postanalytische
Erkenntnistheorie. Berlin 2001; Schubert, Alexander: Der Strukturgedanke in
Hegels »Wissenschaft der Logik«. Konigstein 1985.

28

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

konnen. Wo der Begriff zum Objekt wird, hat er bereits seine Eigenart als
»Bedingung der Moglichkeit von ...< verloren. Das ist es, in anderen Worten,
was Hegel in der Vorrede zur Phdnomenologie des Geistes als das Problem
der Absolutheit anspricht; mit dem Absoluten ldsst sich nicht »wie aus der
Pistole geschossen< einfach beginnen (PhG, 24). Jedenfalls nicht in einer
Weise, als sei es bereits in all seinen Facetten durchsichtig erkannt, denn ent-
weder man betrachtet das Absolute als Gegenstand und hat es bereits durch
eine externe Betrachtung aus seiner vermeintlichen Absolutheit herausgeholt,
oder man muss behaupten, im Absoluten stehe jeder Teil fiir das Ganze, das
aber heif3it »sein Absolutes fiir die Nacht ausgeben, worin, wie man zu sagen
pflegt, alle Kiihe schwarz sind [...]« (PhG, 17).

Der Begriff steckt also nicht nur den Rahmen der dialektischen Darstel-
lung ab, er ist als das Absolute zugleich deren Ziel. Weil er alles umfasst und
kein AuBerhalb kennt, gibt es allerdings keine privilegierte Beobachterposi-
tion mehr, von der aus man sich ihm von auflen nidhern kénnte. Ein Metho-
denproblem steht somit am Anfang der Dialektik: Wie ldsst sich in der abso-
luten Immanenz des Begriffs dennoch ein wahres Wissen iiber ihn erlangen?
Hegels Antwort lautet: Wenn es nicht mehr das reflektierende Subjekt ist, das
den Ausgangspunkt des Wissens darstellt, sondern der absolute Begriff (man
kann an dieser Stelle tibersetzen: das Begriffssystem im Ganzen), dann muss
sich der Begriff aus sich selbst heraus verstehen, er muss sich duflern. Der
Philosophie kommt lediglich die Aufgabe zu, die »Selbstbewegung des Be-
griffs« darzustellen und im Verlauf der Darstellung die logischen Bedingun-
gen dieses Prozesses nachzuvollziehen. Und »[...] das wodurch sich der Be-
griff selbst weiter leitet, ist das [...] Negative, das er an sich selbst hat; difl
macht das wahrhaft Dialektische aus« (WdL 1.1, 39).

Diese erste Rohskizze zusammenfassend ldsst sich festhalten: Dialektik ist
die Selbstexplikation des absoluten Begriffs durch die Bewegung der Nega-
tion. Das bedarf weiterer Erlduterungen, die sich zunichst auf die Vorreden
der Phdnomenologie des Geistes und der Wissenschaft der Logik beschrianken
werden, da sich hier die wenigen Stellen finden, an denen Hegel direkt iiber
den Begriff und die Negation als solche spricht. Die dort gefundenen Charak-
terisierungen umreiflen einen Problemhorizont, den es in analoger Weise bei
Derrida und Wittgenstein aufzusuchen gilt und der dann im folgenden Kapitel
anhand einer Lektiire der Wesenslogik weiter vertieft werden soll.

Die bekannte Vorrede der Phdnomenologie des Geistes nimmt eine Son-
derstellung ein, da sie auch als eine Vorrede in das Gesamtsystem der speku-
lativen Dialektik gelesen werden kann. Im Gegensatz zur Einleitung ndmlich
ist von den Gestalten des Geistes, die schlielich das eigentliche Thema der
Phénomenologie ausmachen, erstaunlich wenig die Rede. Vielmehr geht es
Hegel hier um einen richtigen Einstieg in die Wissenschaft, was sich — wie
auch in den Vorreden zur Logik — besonders durch die Zuriickweisung der

29

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

traditionellen Trennung von Gegenstand und Methode bemerkbar macht. Die
Geste dieser Vorreden ist somit vor allem eine kritische: Sie will keine In-
haltsangabe oder methodische Kldrung des folgenden Textes vorwegnehmen,
sondern gleichsam einen Raum schaffen, in dem sich die Selbstdarstellung
des Begriffs tiberhaupt erst vollziehen kann. Wiederkehrender Angriffspunkt
der Zurtickweisung ist eine bestimmte Verbindung von Empirismus und For-
malismus, hinter der sich eine starre Dichotomie von Inhalt und Form, Sein
und Denken, Objekt und Subjekt usw. verbirgt. Man macht es sich zu einfach,
so Hegel, wenn man die Wissenschaft schlicht auf der vorhandenen »Menge
von Material, nimlich dem schon Bekannten und Geordneten« aufbaut, von
dort aus die »Sonderbarkeiten und Kuriosititen« betrachtet und dann dem
Bekannten zuordnet (PhG, 16). Damit unterstellt man allem ein und dieselbe
Idee, die sich in den mannigfaltigen Gestalten identisch wiederholt; doch
»[d]ie fiir sich wohl wahre Idee bleibt in der That nur immer in ihrem Anfang
stehen, wenn die Entwicklung in nichts als in einer solchen Wiederholung
derselben Formel besteht« (ebd., 17). In einer derartigen Trennung von Form
und Inhalt l4sst sich die Immanenz des Begriffs nicht fassen.

Auch das Wesen der Sprache, das Begriffliche selbst, ist Opfer einer Se-
paration, bei der man die Ebene der reinen Bedeutung von dem an sich sinn-
losen Lautzeichen abhebt. Hegel hilt dagegen, dass die Eliminierung des
scheinbar Uberfliissigen, dem sinnlosen Laut- oder Wortzeichen, gerade das
Wesentliche des Begriffs verdeckt: seine Differenz in sich, die gleichzeitig
die Moglichkeit einer Reflexion und damit eine Selbstbeziehung oder »Sub-
jektivitdt« er6ffnet. Man verfehlt das, was man eigentlich ausdriicken will,
sofern »[...] von reinen Begriffen, dem Seyn, dem Einen u.s.f. von dem, was
die Bedeutung ist, allein gesprochen wird, ohne den sinnlosen Laut noch hin-
zuzufiigen. Aber durch dil Wort wird eben bezeichnet, daBl nicht ein Seyn
oder Wesen oder Allgemeines tiberhaupt, sondern ein in sich reflectirtes, ein
Subject gesetzt ist.« (PhG, 21)

»Begriff« wire demnach weder die Seite der reinen Bedeutung noch jene
des bloBen Wortes allein, sondern gerade ihre Beziehung. Die Verschieden-
heit des Zeichens von dem Bezeichneten macht eine Reflexion notwendig, in
der die vom »sinnlosen Laut« verschiedene Sache erst zur Erscheinung kom-
men kann. Diese reflexive Grundstruktur des Begrifflichen nennt Hegel »Sub-
jekt< oder in der bekannteren Formulierung aus der Phdnomenologie des
Geistes, dass die »Substanz ebenso sehr als Subjekt« gedacht werden miisse
(PhG, 18). Subjektivitdt, so wie Hegel sie versteht, meint eine bestimmte
Form der Selbstbeziehung, die Moglichkeit, das Objekt seiner selbst zu wer-
den. Subjektivitdt wird also nicht im einfachen Gegensatz zu einer Objektivi-
tit gedacht, vielmehr gehort das Objekt bereits in die Selbstbeziehung der
Subjektivitit, es ist darin »aufgehoben«, d.h. zugleich aufbewahrt und der
einfache Gegensatz auler Kraft gesetzt. In der absoluten Immanenz des Be-

30

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

grifflichen, die keine Welt auBer ihrer selbst kennt, bedeutet >Objektivitétc im
Sinne des Allgemeinen und Wahren fiir Hegel letztlich immer Subjektivitat
als Selbstbeziehung (PhG, 18).

Gleichwohl scheint die Rede von der Subjektivitit des Begriffs (oder des
Absoluten)® paradox: »Jene Anticipation, daB das Absolute Subject ist, ist
[...] nicht nur nicht die Wirklichkeit dieses Begriffs, sondern macht sie un-
moglich, denn jene setzt ihn als ruhenden Punkt, diese aber ist die Selbstbe-
wegung.« (PhG, 21) Das Absolute als Subjekt hat keine »Wirklichkeit«, so-
lange Wirklich-Sein als ein gleichbleibender, ruhiger Zustand verstanden
wird. Subjektivitit steht fiir einen Prozess, sie ist immer Selbstbewegung und
nur »wirklich¢, solange sie nicht still steht. Deutlich wird dies an einem weite-
ren Zitat aus der Vorrede der Phdnomenologie des Geistes:

»Indem der Begriff das eigene Selbst des Gegenstandes ist, das sich als sein Werden
darstellt, ist es nicht ein ruhendes Subject, das unbewegt die Accidenzen trégt, son-
dern der sich bewegende und seine Bestimmungen in sich zurticknehmende Begriff.
In dieser Bewegung geht jenes ruhende Subject selbst zu Grunde; es geht in die Un-
terschiede und Inhalt ein, und macht vielmehr die Bestimmtheit, das heif3t, den un-
terschiednen Inhalt wie die Bewegung desselben aus, statt ihr gegeniiberstehen zu
bleiben. Der feste Boden, den das Rédsonniren an dem ruhenden Subjecte hat,
schwankt also, und nur diese Bewegung selbst wird der Gegenstand.« (PhG, 42f.)

Hegel nimmt hier eine regelrechte Umarbeitung der philosophischen Termi-
nologie vor. Gegen die Vorstellung vom Subjekt als dem archimedischen
Punkt des Denkens, das nicht zuletzt durch die kantischen Kritiken diesen
exponierten Platz erhalten hat, bringt er eine fundamentale Bewegung ins
Spiel. Wenn schon von Subjektivitit die Rede sein soll, dann nur noch in der
Bestimmung von Selbstbeziiglichkeit und Bewegung; darin aber geht die bis-
herige Vorstellung vom Subjekt als dem ruhenden Pol, der seinem Gegen-

3 Eine pauschale Gleichsetzung von >Begriff< und »Absolutem« bleibt allerdings
problematisch, da Hegel den Ausdruck >Begriff< selbst in verschiedener Weise
gebraucht — ohne dies freilich immer offen zu legen. In der Einleitung zur Logik
beispielsweise wird zwischen dem »seienden Begriff« und dem »Begriff als Be-
griff« unterschieden, beide sollen den »ganzen Begriff« bilden (WAL 1.1, 45).
Waihrend im ersten Fall der Begriff als Bezeichnung der Realitdt erscheint,
nennt der zweite die immanente Selbstbeziehung des Begriffsgefliges. Weil He-
gel an dieser Textstelle den gesamten ersten Teil seiner Logik, die so genannte
»objektive Logik¢, mit dem seienden Begriff assoziiert, wird etwa die von Hei-
degger vorgenommene Zuspitzung des >Begriffs< auf die »Absolutheit in ihrer
Parusie zu sich selbst« nicht allen Textstellen gerecht (vgl. Heidegger, Martin:
Hegels Begriff der Erfahrung. In: ders.: Holzwege, 7. Aufl., Frankfurt a. M.
1994, S. 115-208; hier S. 197).

31

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

stand gegeniiber duflerlich ist, »zu Grunde« und wird selbst zu einer Unter-
scheidung innerhalb des Begriffs »Subjekt<.*

Wie sehr Hegel das Reich des Begriffs als genuin sprachliches versteht,
macht sich an der eigentiimlichen Parallelisierung von Subjekt und grammati-
schem Subjekt in der Vorrede zur Phdnomenologie des Geistes bemerkbar.
Die angefiihrte Uminterpretation des Subjektbegriffs im Sinne einer Bewe-
gung ldsst auch den pridikativen Satz nicht unberiihrt. Fiir gewohnlich er-
scheint jedes Priadikat wie eine Bestimmung an einem fixen (Satz-)Subjekt,
einem Etwas, das >auBlerhalb« des Satzes Bestand hat. In der dialektischen
Perspektive aber findet das Subjekt seinen Grund in der Bewegung des Satzes
selbst, es besitzt keine feste Einheit unabhingig von der Pradikation. Wie zu-
vor der Begriff des Subjekts erfihrt die Form des Urteilssatzes eine analoge
Umformulierung. Die Subjekt-Pradikat-Einteilung des Satzes, in dem sich die
beiden Glieder getrennt und duBerlich einander gegeniiberstehen und eine
Sache oder Eigenschaft repriasentieren, wird durch ein »spekulatives« Satz-
verstdndnis ersetzt, in dem sich die Satzglieder gegenseitig konstituieren
(PhG, 43).” Um die Bedeutung des Satzsubjekts zu kliren bedarf es keiner
Referenz auf einen auBersprachlichen Bereich des Seins.® Die Sprache stellt
kein Sammelsurium von Namen dar, die den Sachen aufgeprigt sind als seien
sie »Reihen verschlossener Biichsen mit ihren aufgehefteten Etiketten in einer
Gewiirzkramerbude« (PhG, 38). Das scheinbar stabile Subjekt des Satzes ist
tatsdchlich ein in der Bewegung der Priddikation konstituiertes, genauer: es
»ist< eben jene Bewegung als Selbstbeziehung der Sprache.

Natiirlich kann das nicht heilen, jeder einzelne Satz erzeuge seinen Inhalt
ex nihilo und stets aufs Neue. Wie aber unter derartigen Vorzeichen ein Inhalt

4 Diese Arbeit am Begriff 16st die bekannten Bedeutungen nicht auf, vielmehr
wird der alte Bedeutungshorizont um die bereits in ihm angelegten Aspekte er-
weitert und bleibt in der neuen Fassung enthalten — er ist darin aufgehoben. He-
gels Aufmerksamkeit gilt deshalb ausschlieflich den immanenten Beziigen, die
das vorliegende Begriffssystem aus sich heraus zulédsst: »Worauf es deswegen
bey dem Studium der Wissenschaft ankommt, ist die Anstrengung des Begriffs
auf sich zu nehmen. Sie erfordert die Aufmerksamkeit auf ihn als solchen, auf
die einfachen Bestimmungen [...], denn diese sind solche reine Selbstbewegun-
gen, die man Seelen nennen kénnte, wenn nicht ihr Begriff etwas hoheres be-
zeichnete als diese. [...] Sich des eigenen Einfallens in den immanenten Ryth-
mus der Begriffe entschlagen, in ihn nicht durch Willkiir und sonst erworbene
Weisheit eingreiffen, diese Enthaltsamkeit ist selbst ein wesentliches Moment
der Aufmerksamkeit auf den Begriff.« (PhG, 41f.)

5 Ausfuhrlich wird auf Hegels Urteilslehre im 4. Kapitel eingegangen.

6 Alexander Grau charakterisiert Hegels Bedeutungstheorie daher als »semanti-
schen Holismus« (vgl. Grau: Kreis von Kreisen, a.a.0., S. 15). Auch Gadamer
weist darauf hin, dass mit dem spekulativen Satz eine eigene Bedeutungstheorie
verbunden ist: »Der spekulative Satz ist nicht so sehr Aussage als Sprache.«
(Gadamer, Hans-Georg: Die Idee der Hegelschen Logik. In: ders.: Gesammelte
Werke Band 3, Tiibingen 1987, S. 65-86; hier S. 83)

32

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

gedacht werden kann, der in verschiedenen Urteilen als identischer erscheint,
eroffnet den Problemhorizont der hier verfolgten Frage und muss sich im wei-
teren Fortgang der Untersuchung erweisen. Zunichst hilt Hegel lediglich fest,
dass sich der Begriff nicht durch eine Reduktion auf eine reine Bedeutung
erkldren ldsst, ebenso wenig wie der Urteilssatz eine duflerliche Aneinander-
reihung von Représentationen darstellt. Wenn weiterhin die Substanz als Sub-
jekt gedacht werden soll, Subjektivitidt aber nur noch eine Bedeutungszu-
schreibung innerhalb des Satzgefiiges meint, dann ist bereits angedeutet, in-
wiefern die spekulative Dialektik grundsétzlich als Semiologie angesprochen
werden kann.’

Bevor auf die Vorreden und die Einleitung der Wissenschafi der Logik
eingegangen wird, soll eine erste Annédherung an das bereits erwdhnte Bewe-
gungsmoment der Negation im Rahmen der Vorrede der Phdnomenologie des
Geistes versucht werden. Das ist aus Sicht einer strengen Hegel-Philologie
insofern erklarungsbediirftig, als man werkgeschichtlich eine starke Aufwer-
tung des Negationsbegriffs im Ubergang zur Wissenschaft der Logik ver-
zeichnen kann. Der Textkorpus der Phdnomenologie steht daher den frithen
Jenaer Systementwiirfen néher, in denen die Negation noch nicht den gleichen
zentralen Stellenwert hat wie in den spéteren Schriften.® Allerdings trifft die-
ser Befund nicht fiir die Vorrede der Phdnomenologie zu, da sie inhaltlich
bereits Themen der spéteren Wissenschaft der Logik vorwegnimmt — etwa in
der Rede von der »ungeheuren Macht des Negativen«.

Eine der ritselhaftesten Beschreibungen dieser »Macht des Negativen«
lautet:

»Der Tod, wenn wir jene Unwirklichkeit so nennen wollen, ist das furchtbarste, und
das Todte fest zu halten, das, was die grofite Krafft erfodert. [...] Aber nicht das
Leben, das sich vor dem Tode scheut und von der Verwiistung rein bewahrt, sondern
das ihn ertrigt, und in ihm sich erhilt, ist das Leben des Geistes. Er gewinnt seine
Wabhrheit nur, indem er in der absoluten Zerrissenheit sich selbst findet. Diese Macht
ist er nicht, als das Positive, welches vom Negativen wegsieht [...], sondern er ist

7 Dennoch kommt Dieter Henrich in Bezug auf die Wissenschaft der Logik zu
dem Schluss, bei der dort dargestellten Entwicklung handele es sich trotz allem
nicht um eine Bedeutungstheorie, sondern eine »Ontologie substanzieller Sub-
jektivitit«. Aus der hier angedeuteten Perspektive der Phdnomenologie fillt es
jedoch schwer, die von Henrich bemiihte Trennung zwischen Ontologie und Be-
deutungstheorie fiir die Dialektik im Ganzen aufrecht zu erhalten. Dagegen
spricht im tibrigen auch Hegels eigene Einordnung der objektiven Logik, welche
die Stelle einer Ontologie »ersetzen« soll (WdL 1.1 48; vgl. Henrich, Dieter:
Hegel im Kontext. Frankfurt a. M. 1971, S. 156).

8 Vgl. dazu die aufschlussreiche Studie von Bonsiepen, Wolfgang: Der Begriff
der Negativitdt in Hegels Jenaer Schriften. Bonn 1977.

33

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

diese Macht nur, indem er dem Negativen ins Angesicht schaut, bey ihm verweilt.
Dieses Verweilen ist die Zauberkraft, die es in das Seyn umkehrt.« (PhG, 27)

Ebenso wie in der Sprache der Laut oder das Wort gegeniiber der reinen Be-
deutung als tiberfliissig erscheinen, so scheint auch das Negative nur das De-
rivat eines Positiven zu sein. Im Gegensatz zum lebendigen Geist steht es in-
sofern fiir den Tod. Aber der denkende Geist arbeitet selbst nur mit Begriffen,
in denen das Bezeichnete an sich abwesend ist. Ein Name oder ein sinnloser
Laut kann erst als Zeichen fungieren, wenn er auf etwas Anderes und Abwe-
sendes verweist. Dieses Andere, auf das ein Zeichen deutet und das aus dem
Zeichen erst ein Zeichen macht, wird durch die Bezeichnung in seiner Prisenz
und Anwesenheit negiert. Wie der Psychoanalytiker Jacques Lacan in Anleh-
nung an Hegel sagt, geht die Sprache als Symbolsystem daher mit einem »ur-
spriinglichen Mord am Ding« einher.’ Jeder sprachliche Zugang zur Welt ist
notwendigerweise mit einer Inversion verbunden, in der die reine Anwesen-
heit in eine Abwesenheit, die Positivitit in eine Negativitdt verkehrt wird.

Da Hegel den Begriff absolut setzt, kann das darin Bezeichnete, die Sache
selbst, immer nur durch eine Negation vermittelt erscheinen. Der Tod der rei-
nen Anwesenheit steht in der Tat am Ursprung der Sprache. Entsprechend
besteht die eigentliche Tétigkeit des Denkens gerade in der Negativierung, in
der Unterscheidung und Trennung: »Die Thitigkeit des Scheidens ist die
Krafft und Arbeit des Verstandes, der verwundersamsten und groBten, oder
vielmehr der absoluten Macht.« (PhG, 27) Um sich in seiner Funktionsweise
zu erfassen, muss der Geist folglich bei seiner eigenen Negativitdt »verwei-
len«. Er ist paradoxerweise nur bei sich selbst, wenn er sich von sich selbst
unterscheidet — »indem er in der absoluten Zerrissenheit sich selbst findet,
wie Hegel sagt. In der Begriffssprache ist dies durchaus keine unmdgliche
Forderung, weil die negative Beziehung zwischen dem Zeichen und dem Be-
zeichneten als Form erneut zum Gegenstand einer sprachlich Bezeichnung
werden kann.

Damit ist allerdings noch nichts iiber die »Zauberkraft« gesagt, die aus der
Negativitit den Schein eines Positiven, aus dem sinnlosen Laut eine Bedeu-
tung macht. In ihrer fundamentalen Negativitit verweist die Sprache stets auf
ein Anderes, das sich selbst wiederum nur sprachlich erfassen lisst. Der abso-
lute Begriff, so wie Hegel ihn dann im dritten Teil der Wissenschaft der Logik
versteht, bildet ein System aufeinander verweisender Zeichen, denen keine
Substanz vorausgeht. Um die Bedeutung eines spezifischen Begriffs zu be-
stimmen, muss man ihn von anderen Begriffen abgrenzen, er muss sich von
ihnen unterscheiden. Was als die Substanz oder der Bedeutungsgehalt eines

9 Lacan, Jacques: Freuds technische Schriften. Das Seminar, Buch 1. 2. Aufl,,
Berlin 1990, S. 223.

34

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

Zeichens erscheint, ist also tatsdchlich das Produkt der Beziehungen zwischen
den Begriffen. Auf die Gesamtheit der Sprache bezogen kann Hegel dieses
negative Verhiltnis eine Selbstbeziehung des Begriffs nennen, seine Subjek-
tivitit. Bedingung fiir die »Sichselbstgleichheit« des im Begriff Bezeichneten
ist die Vermittlung mit anderen Begriffen in einer Bewegung der Negativitit
(PhG, 40). Diese »Vermittlung des sich anders Werdens mit sich selbst« be-
ginnt laut Hegel mit einer »reinen einfachen Negativitét«, sie ist

»[...] die Entzweyung des Einfachen, oder die entgegensetzende Verdopplung, wel-
che wieder die Negation dieser gleichgiiltigen Verschiedenheit und ihres Gegensatz-
es ist; nur diese sich wiederherstellende Gleichheit oder die Reflexion im Andersse-
yn in sich selbst — nicht ihre urspriingliche Einheit als solche, oder unmittelbare als
solche, ist das Wahre.« (PhG, 18)

Die erste im Zitat genannte Konsequenz der Negationsbestimmung leuchtet
ein: Die scheinbare Einfachheit des Bezeichneten ist in der Bezeichnung ent-
zweit. Da der Begriff auf einen anderen Begriff verweist, gegen den er sich
bestimmt, verdoppelt sich die Negation und wird zu einer Gegensatzbezie-
hung, in der die eine Seite die andere ausschlieit. Es handelt sich dabei je-
doch nicht um eine »gleichgiiltige Verschiedenheit«, denn beide Glieder des
Gegensatzes bleiben konstitutiv aufeinander angewiesen. Erst in einer Nega-
tion des gegensitzlichen Verhéltnisses zu einem anderen Begriff kann sich
eine Gleichheit mit sich selbst, vermittelt iiber das Andere herstellen. Im Pro-
zess der doppelten Negation findet deshalb eine Reflexion statt, in der das
Andere, Entgegengesetzte zu einem konstitutiven Teil des Selben wird. Was
sich darin reflektiert, ist allerdings nicht der urspriingliche Bedeutungsgehalt
eines konkreten Begriffs. Er stellt, als ein Glied der Gegensatzbestimmung,
lediglich ein Moment im Verlauf des Negationsprozesses dar. Das Wahre,
von dem Hegel am Ende des Zitates spricht, zielt dagegen auf die Bewegung,
auf die Selbstbeziehung des Begriffs in der Form einer doppelten Negation.
Man kann sich die schwierige Figur der doppelten Negation verdeutli-
chen, indem man sie gegen die negative Aussageform abhebt'’: Wihrend eine
zweifache Negation in der klassischen Aussagenlogik die Verneinung einer
negativen Aussage und lediglich die hoherstufige Anwendung eines Operators
bedeutet, steht die Verdopplung der Negation bei Hegel fiir eine Form der
sprachlichen Selbstreferenz. Anstatt einen bereits bestehenden oder behaupte-
ten Sachverhalt zu verneinen, ist Negativitéit der Titel fiir eine reflexive Diffe-
renzbeziehung, auf deren Grundlage tiberhaupt erst Bedeutungen entstehen.
Jede konkrete Bestimmung ist bereits das Produkt einer doppelten Negation,

10 Vgl. Henrich: Hegels Grundoperation, a.a.O., S. 214ff.; und Theunissen, Mi-
chael: Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegelschen Logik. Frankfurt
a. M. 1980, S. 154ff.

35

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

zugleich Unterscheidung von anderen Bestimmungen und Aufhebung der
Beziehung auf Anderes in einer Selbstbeziehung. Negativitit im dialektischen
Sinne bedarf keiner erneuten Anwendung auf sich selbst, sie tritt stets als ver-
doppelte auf.'' Als eine dem Begrifflichen immanente Bewegung lisst sich
Negativitdt nicht wie eine bloe Form betrachten, die losgeldst von ihrem
jeweiligen Inhalt existiert, oder wie eine Methode, die in immer gleicher Wei-
se auf alle moglichen Gegenstinde angewendet werden kann.'? Die Frage,
was die Negation negiert, ist folglich schon falsch gestellt. Negativitit als
Bewegungsprinzip des Begriffs wohnt schlichtweg allen Bedeutungen inne,
sie bestimmt das Sein als solches, sofern es begriffen wird.

Um die Arbeit der Negation weiter zu veranschaulichen und ihre Folgen
fiir eine dialektische Bedeutungstheorie ermessen zu konnen, muss man indes
in Hegels Wissenschaft der Logik einsteigen, und zwar insbesondere in die
Wesens- und die Begriffslogik. Da beiden im Fortgang der Studie ein eigener
Abschnitt gewidmet werden soll, geht es an dieser Stelle lediglich darum,
einen ersten problemorientierten Zugang zur Wissenschaft der Logik zu eroff-
nen.

Das spezifische Programm der Logik ldsst sich zunédchst in Abgrenzung
zur Phdnomenologie verdeutlichen. Diese sollte in einem ersten Entwurf die
Wissenschaft von der Erfahrung des Bewuftseins heillen und zeichnet ent-
sprechend dieser Vorgabe ausgehend vom sinnlichen Bewusstsein des erfah-
renen »Hier und Jetzt« — tiber zahlreiche Zwischenstufen — den Weg zu einer
tiberindividuellen Konstitution des Geistes und einem »absoluten Wissen«
nach, das den Gegensatz von Bewusstsein und Gegenstand tiberwindet. Im
Unterschied zur Logik aber behilt die Phdnomenologie auch dort die Perspek-
tive des Bewusstseins bei, wo sie es mit dem umfassenden Konzept des Geis-
tes uiberschreitet. Allerdings entdeckt der Geist im absoluten Wissen den Be-
griff als »das reine Element seines Daseins« und weist damit eine Moglichkeit
aus, wie sich die Bewusstseinsperspektive endgiiltig verabschieden lédsst. Die
Logik stellt sich dieser Aufgabe, indem sie die >reinen< Denkbestimmungen

11 »Die negative Selbstbeziehung [...] ist gar nicht anders denkbar denn als diese
verdoppelte vermittelt-unmittelbare Beziehung auf Anderes, in der sich Selbst-
beziehung, Selbstunterscheidung und Beziehung auf Anderes durchdringen und
bedingen.« (Riihle, Volker: Spekulation und Dekonstruktion. Die Darstellbarkeit
von Negativitdt im Blick auf Hegel und Derrida. In: Philosophisches Jahrbuch,
1993, Jg. 100, Nr. 1, S. 22-38; hier S. 33)

12 So lautet eine mehrfach von Hegel gegen Kant vorgebrachte Kritik, dieser habe
die »Triplicitit« der dialektischen Bewegung zwar erkannt, aber zugleich immer
wieder verdeckt, indem er sie zu einem leblosen Schema degradiert (PhG, 36;
WdL 1.1, 40; WAL II, 247). In diesem Zusammenhang kann man ebenfalls fra-
gen, ob Henrichs Rede von einer »autonomen Negation« einem solchen Forma-
lismus nicht zumindest Vorschub leistet (vgl. Henrich: Grundoperation, a.a.O.,
S.214).

36

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

einzig aus der Sprache selbst herleiten will. Dazu betrachtet Hegel das in der
Sprache »niedergelegte« logische Geriist der kategorialen Formen. Um sie
aufzudecken, bedarf es keiner speziellen Abstraktion, es sind jene aus der
alltdglichen Sprache bekannten »[...] Denkbestimmungen, von denen wir
allenthalben Gebrauch machen, die uns in jedem Satze, den wir sprechen,
zum Munde herausgehen« (WdL 1.1, 12).

Mit der Verschiebung des philosophischen Programms in den Bereich des
rein Begrifflichen tritt die Methodenfrage, deren endgiiltige Kldrung die Phd-
nomenologie mit einem Verweis auf die Logik herauszogert, erneut auf den
Plan. Weil es aber aus der Sicht Hegels fiir diese Form der sprachimmanenten
Analyse noch gar keine Methode gibt, gehort ihr Nachweis in die logische
Abhandlung als solche (WdL 1.1, 37). Fiir die Integration der Methodenfrage
in die Darstellung ldsst sich vor allem ein systematisches Argument anfiihren:
Der Gegenstand der Untersuchung, die logische Struktur der in der Sprache
verankerten allgemeinen Kategorien des Denkens, begriindet tiberhaupt erst
die Moglichkeit einer wahren begrifflichen Darstellung. Sie vorab als Metho-
de anzugeben, hiele demnach nichts anderes, als bereits den Ergebnissen der
erst noch auszufithrenden Herleitung des Logischen vorwegzugreifen. Dage-
gen ist Hegel der Uberzeugung, dass die kategorialen Denkbestimmungen in
der Sprache ein systematisches Geflecht bilden, in dem sich die Begriffe
selbst weiterentwickeln und mit Notwendigkeit von einer Bestimmung zur
nichsten iiberleiten.'’ Zwischen der Methode und dem Inhalt der Darstellung
besteht deshalb kein Unterschied: »[...] — denn es ist der Inhalt in sich, die
Dialektik, die er an ihm selbst hat, welche in fortbewegt.« (WdL 1.1, 38) Da-
mit ein solches Unternehmen ein Minimum an Glaubwiirdigkeit erhilt, muss
jedoch zumindest angegeben werden, wo es ansetzt und in welche Richtung
es fortschreiten soll. Hierzu kann Hegel sich auf drei Voraussetzungen beru-
fen:

Erstens impliziert die These von der fehlenden Methode nicht zwangslau-
fig, dass alle bisherigen theoretischen Anstrengungen vergebens waren und
rundweg abgelehnt werden miissten. Die »frithere Metaphysik und Logik«
sind zwar, wie Hegel sich ausdriickt, wie die »leblosen Knochen eines Ske-
letts in Unordnung durcheinander geworfen, tatséchlich aber als »eine hochst
wichtige Vorlage, ja eine nothwendige Bedingung, dankbar anzuerkennende
Voraussetzung anzusehen [...]J« (WdL I.1, 10). Die dialektische Logik bewegt
sich also nicht jenseits der philosophischen Tradition, auf einem vollstindig
neuen Terrain, sie nimmt deren Ergebnisse kritisch auf, bringt sie in eine neue
Anordnung und versucht sie in ihr eigenes System zu integrieren. Wie Theu-

13 Vgl. Fulda, Hans Friedrich: Hegels Dialektik als Begriffsbewegung und Darstel-
lungsweise. In: Horstmann, Rolf-Peter (Hg.): Seminar: Dialektik in der Philoso-
phie Hegels. Frankfurt a. M. 1978, S. 124-174.

37

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

nissen feststellt, bilden Darstellung und Kritik in der Hegel’schen Logik eine
genuine Einheit, da die Kritik an der »vormaligen Metaphysik« zugleich der
Darstellung des Logischen dient und umgekehrt."*

Zweitens versteht Hegel sein Unterfangen als eine Arbeit an den vorhan-
denen Begriffskategorien, was er in der zweiten Vorrede zur Wissenschaft der
Logik explizit im Sinne einer Analyse der bestehenden sprachlichen Struktu-
ren verstanden wissen will, denn »[d]ie Denkformen sind zunichst in der
Sprache des Menschen herausgesetzt und niedergelegt [...]J« (WAL 1.1, 10).
Aus diesem Grund kann auf eine eigene philosophische Terminologie oder
Formalsprache weitgehend verzichtet werden. Das System der Begriffe muss
aus der Sprache, und zwar so, wie sie historisch vorliegt, herausgearbeitet und
von seiner bewusstlosen Anwendung befreit werden. Das Material der logi-
schen Untersuchung ist uns gewissermallen zu nah und vertraut, sodass wir
seine eigentliche Funktionsweise nicht mehr bemerken. Das Bekannte aber
ist, wie Hegel zu Recht feststellt, nicht zwangsldufig auch schon das Erkannte
(PhG, 26; WdL I.1, 12).

SchlieBlich zeichnen die Uberlegungen der Phcnomenologie des Geistes
mit der Figur der selbstreferenziellen Negation ein dialektisches Prinzip vor,
das es erlaubt, den Bedeutungsgehalt der Begriffe als das Resultat einer kom-
plexen sprachinternen Verkniipfung zu verstehen. Wenn sich die Negativitit
nicht nur als ein brauchbares Verfahren zur Bedeutungsanalyse, sondern zu-
gleich als die »eigene Fortbestimmung des Begriffs« und der »Gang der Sa-
che selbst« erweist, dann miisste sich in der Darstellungsweise die wahre dia-
lektische Methode zeigen (WdL 1.1, 38f.). Das Beweisziel der Logik liegt
demnach in einem systematischen Durchgang durch den internen Zusammen-
hang der begrifflichen Kategorien, an dessen Ende die methodischen Bedin-
gungen der Darlegung aus ihrem Inhalt selbst hervorgehen sollen.

In der Kurzform lauten die drei genannten Voraussetzungen, auf die sich
die Wissenschaft der Logik stiitzen kann: philosophische Tradition, Sprache
als System des Begriffs und Negation im Sinne eines sprachlichen Selbstbe-
zuges. Eine genauere Betrachtung des ersten Punktes wiirde zutage férdern,
dass tatsdchlich auch die beiden anderen mehr oder weniger Modifikationen
oder Fortfithrungen von aufgenommenen Gedanken darstellen."” Die von He-
gel vorgeschlagene dialektische Logik, die sich auf das Zusammenspiel von
Begriff und Negation beruft, miisste sich also selbst als das Produkt einer his-

14 Vgl. Theunissen: Sein und Schein, a.a.O., S. 61ff. Theunissen bleibt allerdings
skeptisch, ob es Hegel tatsiachlich gelingt, die »vormalige Metaphysik« in der
kritischen Darstellung aufzuheben (S. 88).

15 Hierher gehoren neben Hegels Auseinandersetzung mit Kant, Fichte, Leibniz
und Spinoza auch seine zahlreichen Riickgriffe auf Motive der antiken Dialektik
(vgl. dazu Gadamer, Hans-Georg: Hegel und die antike Dialektik. In: ders.: Ge-
sammelte Werke Bd. 3, Tiibingen 1987, S. 3-28).

38

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

torischen Entwicklung begreifen kénnen. Auch sie wire, geméll dem Diktum
aus der Rechtphilosophie, eine Philosophie, die »ihre Zeit in Gedanken er-
fasste. '

Versieht man den so ausgewiesenen Rahmen der logischen Darstellung
mit hermeneutischen Vorzeichen, dann zeichnet sich als Grundlage der He-
gel’schen Logik ein Sprachmodell ab, bei dem die ontologische und die epis-
temologische Ebene in einem Funktionsganzen aufgehen. Beide sind vermit-
telt im Begriff, das heifit im weitesten Sinne im System der Sprache. Das »ho-
here logische Geschift« besteht darin, im uniiberschaubaren Geflecht der
Sprache die »festeren Knoten« der begrifflichen Verkniipfung auszumachen
(WdL I.1, 15). Allerdings geht es dabei nicht um eine tabellarische Ordnung
von aufgenommenen Begriffen, so als wolle man ein Inhaltsverzeichnis oder
ein Register erstellen (ebd., 39). Was die Darstellung zu durchlaufen sucht, ist
vielmehr die allgemeine Regelhaftigkeit der Verkniipfungen, aus der heraus
sich erst die konkrete Bedeutung der Knotenpunkte ergeben kann. In der
Netz-Metaphorik ist eine Semantiktheorie angelegt, die nicht mehr auf der
festen Beziehung zwischen einem Zeichen und dem von ihm Bezeichneten
beruht, sondern die Signifikation auf die durch Negation geregelte Beziehung
der Begriffe untereinander verlagert. Die Sache selbst bestimmt sich durch die
formale Beziehung der Begriffe und nicht, weil ihr eine »urspriingliche Ein-
heit< entspricht. Die logische Struktur der Verkniipfung, die den Worten ihre
Bedeutung verleiht, kann Hegel daher mit der Grammatik in Verbindung
bringen:

»Wer dagegen einer Sprache méchtig ist und zugleich andere Sprachen in Verglei-
chung mit ihr kennt, dem erst kann sich der Geist und die Bildung eines Volkes in
der Grammatik seiner Sprache zu fiithlen geben; dieselben Regeln und Formen haben
nunmehr einen erfiillten, lebendigen Werth. Er kann durch die Grammatik hindurch
den Ausdruck des Geistes {iberhaupt, die Logik, erkennen.« (WdL L.1, 41)

In den grammatischen Regeln und Formen zeigt sich demnach die Logik ei-
nes Begriffssystems. Erstaunlicherweise nennt Hegel im Zitat den Vergleich
mit einer anderen Sprache als Voraussetzung fiir den Blick aufs eigene
grammatische System und deutet somit wenigstens implizit an, dass im Rah-
men einer anderen Grammatik auch eine andere Logik denkbar wére. In einer
strengen Auslegung miisste man sogar sagen: Nur in der spezifischen Diffe-

16 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts.
Nach der Edition von Johannes Hoffmeister, Hamburg 1999, S. 16; und Simon,
Joseph: Philosophie und ihre Zeit. Bemerkungen zur Sprache, zur Zeitlichkeit
und zu Hegels Begriff der absoluten Idee. In: Scheer, Brigitte/Wohlfart, Glinter
(Hg.): Dimensionen der Sprache in der Philosophie des Deutschen Idealismus.
Wiirzburg 1982, S. 11-39.

39

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

renz zu einer anderen Logik konnen die eigenen logischen Voraussetzungen
erfahrbar werden. Man strapaziert das Zitat sicherlich {iber seinen Kontext,
wollte man darin eine ausgemachte Position Hegels sehen. Gleichwohl weist
das angedeutete Kontrastverfahren einen Weg, wie sich die Eigenheiten von
Hegels dialektischer Logik hervorheben lassen. Etwa indem man den skizzier-
ten Problemhorizont der Wissenschaft der Logik, die immanente Freilegung
sprachlich strukturierter Denkbestimmungen, in Beziehung setzt zur Dekon-
struktion von Jacques Derrida oder dem Logikverstindnis von Ludwig Witt-
genstein. Das zuletzt angesprochene Motiv der Grammatik kann in beiden
Fillen als Uberleitung dienen.

b) Der Aufschub der différance in der allgemeinen Schrift

Hegels Einsicht, dass sich Philosophie immer schon im Rahmen der tiberlie-
ferten Tradition bewegt und dort ihren eigentlichen Ort und ihr Material vor-
findet, trifft in einem radikalisierten Mafle fiir das Denken von Derrida zu.
Die von ihm entwickelte Dekonstruktion lédsst sich zunéchst als eine Praxis
der »Lektiire< verstehen, das heil3t als eine Weise der Interpretation und Kom-
mentierung anderer Texte.'” Dabei werden philosophische oder auch andere
Werke in ihrem Aufbau und ihrer Argumentationsstruktur rekonstruiert, um
sie im gleichen Zuge mit im Text selbst vorgefundenen Begriffen, Konzeptio-
nen oder Vorstellung von innen heraus zu kritisieren bzw. dekonstruieren.
Derridas kritische Lektiiren zielen in erster Linie auf theoretische Diskur-
se, die sich selbst nach Maligabe der Identitétslogik durch die Riickfiihrung
auf einen letzten gewissen Grund absichern wollen. Eine solche Begriin-
dungsinstanz aber, so Derridas These, ldsst sich nie vollstdndig bestimmen.
Die Unbestimmtheit des Grundes liegt nicht in einer mangelnden begriffli-
chen Klarheit dieses oder jenes Textes, die sich durch eine eindeutigere Aus-
drucksweise beheben liele, sie hat vielmehr strukturelle Ursachen. Aus der
Perspektive der Dialektik kann man dies mit der fundamentalen Negativitét
der sprachlichen Vermittlung erkldren: Jeder Begriff bedarf eines Anderen,
auf das er verweist, um er selbst sein zu kénnen. Insofern hat der Rekurs auf
eine identische Einheit, sei es eine Substanz oder das Subjekt, in der sich eine
Theorie zu begriinden sucht, immer schon ein Negationsverhéltnis zur Bedin-
gung. Die Behauptung von der absoluten Unbedingtheit einer letzten Instanz
(Idee, Sein, Subjekt, Bewusstsein etc.) muss deren Bedeutung in einem Be-
griff erfassen und in Relation zu anderen Begriffen setzen. Eine Kritik an den
identitdtsphilosophischen Pramissen der traditionellen Wissenschaft kann

17 Oder wie Emil Angehrn biindig formuliert: »Dekonstruktion ist ein spezifischer
Modus der Textlektiire.« (Angehrn, Emil: Interpretation und Dekonstruktion.
Untersuchungen zur Hermeneutik. Weilerswist 2003, S. 234)

40

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

deshalb darauf insistieren, dass es erstens keine Erkenntnis ohne sprachliche
Benennung gibt und dass zweitens die Bedeutung der Begriffe eine Negativi-
tdt oder Differenz voraussetzt.

Es scheint nun, als wiirde die Dekonstruktion mit den beiden von Derrida
eingefiihrten Konzepten der »allgemeinen Schrift« und dem Neologismus
différance eine dem dialektischen Doppel von Begriff und Negation ver-
gleichbare Struktur zur Freilegung sprachimmanenter Bedingungsverhéltnisse
der Sinnkonstitution entwerfen. Aufgabe des folgenden Abschnitts wird es
daher sein, das Zusammenspiel dieser beiden Begriffe ausgehend von Derri-
das Grammatologie zu kldren. Als Einstieg kann indes ein Zitat aus der Auf-
satzsammlung Randgdnge der Philosophie dienen, in dem ein weiterer cha-
rakteristischer Aspekt des dekonstruktiven Denkens angesprochen wird. Fiir
Derrida tritt die Identitétsphilosophie ndmlich stets in der Gestalt einer »Me-
taphysik der Prasenz« auf, da sich die Selbstgleichheit der Begriindungsin-
stanz in einer unmittelbaren Gegenwirtigkeit eines Anwesenden, des Seins
oder des Bewusstseins, zu erkennen geben muss. Aus dieser intrinsischen
Zusammengehdrigkeit von Identitit, Prisenz und Wahrheit aber geht eine
verengte Sicht auf die Sprache und insbesondere auf das Zeichen hervor:

»Indem die Metaphysik das Sein als Prisenz bestimmte (als Prisenz in Gestalt des
Objektes oder als Selbstprisenz von der spezifischen Art des BewuBtseins), konnte
sie das Zeichen nur als einen Ubergang behandeln. Eine solche Behandlung wurde
sogar ein untrennbarer Teil ihrer selbst. Und sie hat den Begriff des Zeichens nicht
etwa nachtraglich affiziert — sie hat ihn konstituiert.« (Rg, 94)

Ebenso wie die Dialektik wendet sich die Dekonstruktion gegen die »vormali-
ge« Metaphysik, allerdings hat der Name »Metaphysik< bei Derrida eine ver-
schiedene Konnotation. Ahnlich ist seine Reichweite: Er spannt sich hier wie
dort von der Antike bis zur Gegenwart und meint eine auf Platon zuriickge-
hende dualistische Weltsicht, die zwischen der Sphdre der Ideen und dem
Seienden, der Seele und dem Korper sowohl eine strikte Trennung als auch
eine eindeutige Hierarchie errichtet hat. Wahrend Hegel diesen Dualismus fiir
ein abstraktes und duBlerliches Denken verantwortlich macht, das er insbeson-
dere in der kantischen Transzendentalphilosophie am Werke sieht, geht es
Derrida immer wieder darum, das Andauern metaphysischer Oppositionsver-
héltnisse auch dort nachzuweisen, wo sie bereits als iiberwunden gelten — bei-
spielsweise noch in der Hegel’schen Dialektik. Die Folie dafiir bildet die im
Zitat genannte Vorstellung des Zeichens, das im Gegensatz zur Prisenz des
Sinns immer als dessen Derivat und sekundére Reprédsentation wahrgenom-
men wurde (G, 25).

Als Beleg fiir seine weitreichende These fiihrt Derrida eine mit Platons
Phaidros einsetzende Abwertung der Schrift an. Seit der Antike gilt die

41

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Schrift und das geschriebene Zeichen als »zweitrangige und instrumentelle
Funktion«, der das »lebendige Wort« der gesprochenen Sprache vorausgeht
(G, 19). Das geschriebene Wort iiberliefert lediglich ein »totes Wissen«, das
dem Schreibenden als Erinnerungsstiitze dient. Ein wahres Erkennen hin-
gegen bedarf der »lebenden und beseelten« Rede, »[...] von der man die ge-
schriebene mit Recht wie ein Schattenbild ansehen kann«.'® In der Schrift
wird der Sinn von seinem Ursprung abgeldst, und das sogar in doppelter Wei-
se, denn auch die miindliche Rede ist nicht der eigentliche Ort, an dem Sinn
entsteht. Wie Aristoteles sagt, ist die Stimme ebenfalls nur ein Zeichen fiir die
»in der Seele hervorgerufenen Zustinde«, und die Schrift bildet diese ersten
Zeichen wiederum mit anderen Zeichen ab."” Doch weil die Stimme der le-
bendigen Seele ndher steht als das tote Schriftzeichen, wird dem gesproche-
nen Wort der Status eines natiirlichen Ausdrucks eingerdumt. Eine Einsicht in
die Innerlichkeit der »Seelenzustinde«, die am Reich der Ideen teilhaben,
kann es deshalb nur in der Reduktion der duBerlichen Zeichenvermittlung
geben. Insofern geht die Zentrierung des Denkens auf den /ogos, das verniinf-
tige Wort, notwendigerweise mit einem »Phonozentrismus«, einem Vorrang
der Stimme vor dem geschriebenen Zeichen einher (G, 25).

Wie Derrida in verschiedenen seiner Texte zeigen kann, reicht die alte
metaphysische Konstellation aus Logozentrismus und Phonozentrismus ins-
geheim noch bis in jene modernen Philosophien, die explizit eine Uberwin-
dung der traditionellen Dualismen anstreben. Husserls Phinomenologie etwa
situiert die Bedeutung im »Ausdruck«, der vom bloBen »Anzeichen« zu un-
terscheiden wire, und findet einzig im Ausdruck die Moglichkeit einer sinner-
fiillten Rede, in der die Bedeutung in einer »lebendigen Gegenwart« bewusst
werden kann (SP, 46ft.).° Aber auch Heidegger, dessen radikale Kritik an der
metaphysischen Tradition die Dekonstruktion teilt, bleibt Derrida zufolge in
dieser Konstellation befangen, wenn er das Sein als ein »Urwort« behandelt,
das vor allen anderen Worten vor-verstanden und unabhéngig von seiner kon-
kreten Bezeichnung als »Stimme des Seins« vernommen wird (G, 3810.).21

Dariiber hinaus kann Derrida seine These ebenfalls anhand von genuin
sprachtheoretischen Konzeptionen untermauern, wie etwa der strukturalen
Linguistik Ferdinand de Saussures, Roman Jakobsons und Luis Hjelmslevs

18 Vgl. Platon: Phaidros. Samtliche Werke Bd. 2, hrsg. von Ursula Wolf, 2. Aufl.,
Hamburg 2000, 276a. Zu Derridas Auslegung des Phaidros vgl. insbesondere
Platons Pharmazie (Rg, 73ff.).

19 Vgl. Aristoteles: Peri hermeneias. Philosophische Schriften Bd. 1, Hamburg
1995, 16a.

20 Zu Husserls Unterscheidung von Ausdruck und Anzeichen vgl. Husserl, Ed-
mund: Logische Untersuchungen. Zweiter Band, I. Gesammelte Schriften Bd. 3,
hrsg. v. Stroker, Elisabeth, Hamburg 1992, S. 30ff.

21 Gleichwohl hebt Derrida die »Ambiguitit der Heideggerschen Stellung zur Me-
taphysik der Prasenz und zum Logozentrismus« hervor (G, 41).

42

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

(G, 49ff), dem ethnologischen Strukturalismus (SuD, 422ff.) oder der
Sprechakt-Theorie von John L. Austin und John R. Searle (Ltd). Zwar scheint
in reinen Sprachtheorien die strikte Entgegensetzung von Idealem und Rea-
lem aufgehoben, bei genauerem Hinsehen wiederholt sie sich jedoch im Be-
griff des Zeichens selbst. Fiir die Linguistik etwa setzt sich das Zeichen aus
dem kontingenten Zeichenkorper, dem Signifikanten, und einer dahinterlie-
genden ideellen Bedeutung, dem Signifikat, zusammen. In dieser fiir den Zei-
chenbegriff konstitutiven Unterscheidung kann es Sinnverstehen lediglich
jenseits des Signifikanten, in einer Gegenwart des Signifikats geben. Obwohl
die moderne Linguistik den Weg fiir eine umfassende Semiologisierung der
Erkenntnistheorie bereitet, interpretiert sie den Wert des Zeichens nach wie
vor im Rahmen der metaphysischen Uberlieferung:

»Der Begriff des Zeichens impliziert immer schon die Unterscheidung zwischen
Signifikat und Signifikant, selbst wo diese (Saussure zufolge) letzten Endes nichts
anderes sind als zwei Seiten ein und desselben Blattes. Unangetastet bleibt somit die
Herkunft aus jenem Logozentrismus, der zugleich ein Phonozentrismus ist: absolute
Nihe der Stimme zum Sein, der Stimme zum Sinn des Seins, der Stimme als Ideali-
tit des Sinns.« (G, 25)

Mit anderen Worten: Der Logos mag seit der Antike als Wort gedeutet wor-
den sein, aber nie im Sinne eines Zeichens, das auf etwas Anderes verweist,
sondern nach dem Vorbild der Stimme, die sich unmittelbar selbst affiziert,
indem sie sich im Sprechen vernimmt. Hinter dem Primat der Stimme und der
Gegenwart steht ein Wahrheitsbegriff, der sich auf den absoluten Wert der
Identitdt beruft. Das Zeichen sieht sich deshalb immer dem Verdacht ausge-
setzt, nicht das abzubilden, was ist, weil es sich notwendigerweise in einer
Stellung der Nachtriaglichkeit und der Differenz zu dem befindet, was es be-
zeichnet. Will die sprachliche Vermittlung trotzdem einen Anspruch auf
Wahrheit erheben, muss sie sich eines Zeichenbegriffs bedienen, in dem diese
strukturelle Differenz zwischen dem Zeichen und dem Bezeichneten so weit
wie moglich verschwindet. Von allen sprachlichen Ausdrucksformen aber
erlaubt allein das gesprochene Wort eine unmittelbare Selbstversicherung,
eine Identitét des »Sich-sprechen-horens« (SP, 106f.).

Um dieses metaphysische Erbe aufzubrechen, das sich bis in die zeitge-
nossische Sprachtheorie hinein fortsetzt, greift Derrida nun auf die durch Pla-
ton und Aristoteles entwertete Form des Zeichens, die Schrift, von der noch
Saussure behauptet, sie sei »dem inneren System der Sprache fremd«*, zu-
riick. Dabei ist es genau jenes Moment des Abgeleiteten, Nachtraglichen und
Sekundéren, das den Begriff der Schrift fiir eine Kritik am Identitéts- und Ur-

22 Vgl. Saussure: Grundfragen, a.a.0., S. 28.

43

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

sprungsdenken attraktiv erscheinen ldsst. Den identitétslogischen Vorausset-
zungen der Sprachphilosophie, so die Uberlegung, kann man nur entrinnen,
wenn man die sprachliche Bedeutungskonstitution in einer Struktur fundiert,
die in sich selbst die Vorstellung eines urspriinglich Ersten bestreitet. Davon
ausgehend sucht Derrida nach einer Moglichkeit, das Verhéltnis von gespro-
chener Rede und Schrift umzukehren. Allerdings geht es ihm erklédrtermalen
»[...] weder um eine Rehabilitierung der Schrift im engeren Sinne noch um
die Umkehrung eines evidenten Abhéingigkeitsverhéltnisses« (G, 98).

Derrida hat folglich etwas anderes vor Augen als die empirisch vorhande-
ne Schrift, wenn er behauptet: »Es hat den Anschein, als ob die Schrift die
Sprache begreifen wiirde (in allen Bedeutungen des Wortes).« (G, 17) Die
Formel fiir ein solches Begreifen entnimmt er der aristotelischen Bestimmung
der Schrift: Sie ist, wie es in Peri hermeneias heifdt, das Zeichen des Zeichens,
oder wie man in einer linguistischen Terminologie sagen konnte, der Signifi-
kant des Signifikanten.”> Mit Hilfe dieser Formel soll sich das linguistische
Sprachmodell, das auf dem Dualismus von Signifikat und Signifikant aufbaut,
umgehen und sogar erkldren lassen:

mSignifikant des Signifikant< beschreibt im Gegenteil die Bewegung der Sprache —
in ihrem Ursprung [...]. Das Signifikat fungiert darin seit je als Signifikant. Die
Sekundaritit, die man glaubte der Schrift vorbehalten zu kénnen, affiziert jedes Si-
gnifikat im allgemeinen, affiziert es immer schon, das heif3t, von Anfang, von Beginn
des Spiels an. Es gibt kein Signifikat, das dem Spiel aufeinander verweisender Si-
gnifikanten entkdme, welches die Sprache konstituiert [...].« (G, 17)

Jenseits des historisch-empirischen Erscheinens verschiedener Schrifttechni-
ken, die dem gesprochenen Wort nachfolgen, zielt der von Derrida angefiihrte
Schriftbegriff auf eine grundlegende Struktur der sprachlichen Sinnkonstitu-
tion.”* Wie bei Hegel gesehen, kann sich die Erkenntnis auf keine unmittelba-

23 »Es sind also die Laute, zu denen die Stimme gebildet wird, Zeichen der in der
Seele hervorgerufenen Vorstellungen, und die Schrift ist wieder ein Zeichen der
Laute. Und wie nicht alle dieselbe Schrift haben, so sind auch die Laute nicht
bei allen dieselben. Was aber durch beide an erster Stelle angekiindigt wird, die
einfachen seelischen Vorstellungen, sind bei allen Menschen dieselben, und
ebenso sind es die Dinge, deren Abbilder die Vorstellungen sind.« (Aristoteles:
Peri hermeneias, a.a.0., 16a)

24 Allerdings sollte dem Eindruck entgegengetreten werden, Derrida sei der allei-
nige >Urheber« jenes Diskurses tiber die Schrift. Fast zeitgleich mit Grammato-
logie publiziert beispielsweise Philippe Sollers einen Band mit dem Titel L écri-
ture et [’expérience des limites, in dessen programmatischer Einleitung explizit
der Entwurf einer »Theorie des gesamten Denkens ausgehend von einer Praxis
der Schrift« gefordert wird (vgl. Sollers, Philippe: L’écriture et I’expérience des
limites. Paris 1968, S. 8-13). Auch Michel Foucault und Roland Barthes expe-
rimentieren in den sechziger Jahren mit einem Konzept der écriture, um damit

44

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

re Gewissheit berufen, die nicht bereits durch den Begriff vermittelt wire.
Ubertriigt man diesen Befund auf die linguistische Unterscheidung des Zei-
chens, dann geht dem Signifikanten kein Signifikat als ein in urspriinglicher
Gegenwart gegebener ideeller Bedeutungsgehalt voraus. Oder anders ausge-
driickt: Jedes Signifikat stellt immer schon das Produkt aufeinander verwei-
sender Signifikanten dar. Erst in der spezifischen Differenz der Signifikanten
konnen »Sinn- oder Signifikats-Effekte« entstehen, in ihrem Verhéltnis zu-
einander wire jeder Sinn vermittelt.”> Als Schrift bedarf Sprache weder der
Referenz auf ein ihr duflerliches Sein noch basiert sie auf der internen, strikten
Trennung zwischen einer »ideellen< Ebene der Bedeutung und dem >materiel-
len< Signifikanten. Die Schrift als umfassendes System sprachlicher Welter-
schlieBung verkettet Zeichen urspriinglich mit anderen Zeichen. Sie bilden ein
Geflecht oder eine Textur, in der die Bedeutung eines Wortes wie in einem
Lexikon durch den Verweis auf weitere Worte bestimmt wird, ohne je den
Verweisungszusammenhang der Zeichen zu verlassen.

Auch das Motiv des Todes, das Platon mit der Schrift in Verbindung
bringt und in Hegels Rede von der Negativitit angedeutet ist, nimmt Derrida
fur sein Konzept der Schrift auf. Es gehort zu den charakteristischen Eigen-
schaften der Schrift — auch im herkémmlichen Verstindnis —, dass AuBerun-
gen eines Autors iiber dessen Tod hinaus lesbar bleiben. Insofern muss die
Moglichkeit des Todes, die Abwesenheit des Subjekts, in der Schrift immer
mitgedacht werden, und zwar nicht als eine Ausnahme, sondern als strukturel-
le Bedingung.”® Derridas Argument dafiir lautet: Weil es prinzipiell moglich
ist, einen Text ohne Wissen um den Urheber und die Umstidnde seiner Entste-
hung zu lesen, nennen diese Parameter keine notwendigen Voraussetzungen
fiir den Sinn einer Schrift (Ltd, 25f.).>” Ebenso wenig wie die Anwesenheit
eines Signifikats oder Referenten bedarf die Schrift also eines schreibenden
oder sprechenden Subjekts, um bedeuten zu kénnen. »Die eigentiimliche Ab-
wesenheit des Subjekts«, so Derrida, »ist auch die Abwesenheit der Sache

dem Sprachverstindnis der zeitgendssischen Literatur gerecht zu werden (vgl.
dazu Quadflieg, Dirk: Unterschreitungen. Foucault, Derrida, die Literatur und
die allgemeine Schrift. In: Brink, Margot/Sollte-Gresser, Christiane: Ecritures.
Denk- und Schreibweisen jenseits der Grenze von Literatur und Philosophie.
Tiibingen 2004, S. 113-123; und ders.: Roland Barthes: Mythologe der Massen-
kultur und Argonaut der Semiologie. In: Moebius, Stephan/ders. (Hg.): Kultur.
Theorien der Gegenwart. Wiesbaden 2006, S. 17-29).

25 Vgl. Bennington, Geoffrey/Derrida, Jacques: Jacques Derrida — Ein Portrait.
Frankfurt a. M. 1994, S. 42.

26 Vgl. ebd., S. 58ff.

27 Wie Derrida in einer Debatte mit Searle betont, darf man dieses Argument aller-
dings nicht so verstehen, als sei die Abwesenheit des Autors oder des »Senders«
eine notwendige Bedingung. Aus der Moglichkeit seiner Abwesenheit folgt nur,
dass seine Anwesenheit nicht notwendig ist (Ltd, 80f.). Das gilt im Ubrigen
auch umgekehrt fiir die Seite des Lesers oder yEmpfangers« (ebd., 25f.).

45

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

und des Referenten.« (G, 121) Das wiederum soll nicht heif3en, es gébe tiber-
haupt keine Subjekte oder Referenten. Beide bleiben jedoch konstitutiv auf
ein System der Verweisung angewiesen, in dem sie erst >als solche« begriffen
und erkannt werden konnen. Der Name »>Schrift« steht daher fiir eine allge-
meine Bedingungsstruktur, von der das Erscheinen jeder konkreten Bedeu-
tung abhéngt.

So gesehen liegt der Schluss nahe, die Schrift sei total oder absolut, ver-
gleichbar dem rabsoluten Begriff« Hegels. Allerdings vermeidet Derrida diese
Attribute, da sich die >Totalitidt< der aufeinander bezogenen Zeichen durch
eine konstitutive Offenheit auszeichnet.”® Zwar nennt er die Schrift >allge-
mein¢, doch weil das Geflecht der Signifikanten an keiner Stelle in einer letz-
ten Instanz verankert ist — sei es ein transzendentales Subjekt, ein ideeller Be-
deutungsgehalt (von Derrida »transzendentales Signifikat« genannt) oder eine
der Sprache duBerliche Realitit —, 14sst es sich prinzipiell nicht abschlieflen.
Die allgemeine Struktur der sprachlichen Bedeutungseinschreibung erdffnet
gleichsam einen beweglichen Horizont des Sinnverstehens. Die Welt selbst
kann insofern als ein »Raum der Einschreibung« und als »rdumliche Distribu-
tion von Zeichen« gedacht werden (G, 78).

Freilich scheint die Umkehrung des Verhiltnisses von gesprochener Rede
und Schrift vorerst nur in der Abgrenzung von den dargelegten metaphysi-
schen Restbestinden der modernen Sprachtheorie plausibel. Die Konzeptuali-
sierung sprachlicher Sinnkonstitution am Leitfaden des Modells der Schrift
setzt einen Kontrapunkt zum Phonozentrismus der Phdnomenologie, der
Hermeneutik und der Linguistik, die weiterhin einem identitdtslogischen
Denken verpflichtet bleiben. Ein Schriftmodell der Sprache erlaubt es grund-
sétzlich, die tberlieferten Hierarchisierungen der abendldandischen Philoso-
phie zu unterlaufen und eine Weise des Verstehens zu entwerfen, in der
Wabhrheit nicht mehr auf die Werte der Identitét, der Gegenwart oder des Ur-
sprungs beschrinkt wird. Auf das entscheidende Problem aber, wie innerhalb
des rein differenziellen Verweisungsgefiiges der Zeichen iiberhaupt relativ
stabile Bedeutungen entstehen koénnen, wenn die Sprache kein Abbild der
Dinge und die Schrift kein Abbild der gesprochenen Sprache meint, gibt es
bislang keine Antwort.

Entscheidende Hinweise fiir die Ausarbeitung einer >Grammatologie< im
Sinne einer Wissenschaft der Schrift entnimmt Derrida der strukturalen Lin-
guistik Saussures, auch wenn diese selbst zweifellos einem Phonozentrismus
anhingt. Dennoch stellt sie ein Schema zur Verfiigung, mit dem sich der Pro-
zess der Bedeutungskonstitution allein aus der Verkettung der Signifikanten

28 Lediglich an einer Stelle in der Grammatologie ist im Zusammenhang der
Schrift von einem »totalen System« die Rede, »[...] von dem wir sagen konnen,
daf} es fiir alle nur erdenklichen Sinnbesetzungen offen steht. Wir miissen von
der Moglichkeit dieses totalen Systems ausgehen« (G, 80).

46

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

erldutern lisst. Zwei von Saussure herausgestellte Wesensziige des Zeichen-
systems greift die Dekonstruktion auf: Erstens, die Beziehungen zwischen
Signifikat und Signifikant sind arbitrér, d.h. »unmotiviert(, und zweitens, der
Wert eines Zeichens ergibt sich ausschlieBlich aufgrund von differenziellen
Bestimmungen.” Derrida hilt an den beiden Thesen fest, deckt jedoch in ih-
ren Implikationen die Notwendigkeit auf, die Ordnung der Zeichen als Schrift
auszudriicken (G, 77ff.).

Arbitraritét heiflt zunichst nichts anderes, als dass zwischen einem Bedeu-
tungsgehalt und dem zugehorigen Signifikanten keine lineare, natiirliche und
unverdnderliche Zuordnung besteht. Diese Heterogenitit des Zeichens gegen-
iiber dem Bezeichneten beschreibt eine irreduzible Bedingung des Zeichens
als solchem. Das Zeichen muss sich notwendigerweise von dem Bezeichneten
unterscheiden, sonst wire es kein Zeichen, sondern die Sache selbst; der
Verweis auf Anderes gehort wesentlich zum Zeichensein. Saussure erhebt
deshalb die Arbitraritit des Zeichens zum ersten Grundsatz seiner Linguistik.
Angesichts der aufgezeigten Umwertung des traditionellen Zeichen- und
Sprachmodells durch Derridas Konzept der Schrift stellt sich die Frage, in-
wiefern die von Saussure betonte konstitutive >Arbitraritdt< weiterhin die
Funktionsweise des Zeichens erkldren kann. Zunéchst sieht es so aus, als ob
im System der Schrift eine solche Diskontinuitit zwangsldufig verschwinden
miisste, da den Signifikanten keine autonomen Signifikate vorausgehen.

In Grammatologie entwickelt Derrida indes ein umgekehrtes Argument:
Wenn das Zeichen in der Tat in keiner natiirlichen Beziehung zu seinem In-
halt steht, wenn es nicht von sich aus reprisentiert, dann bedarf es offenbar
einer wie immer auch gearteten Vereinbarung (institution) iiber die Verbin-
dung des Zeichens mit seiner Bedeutung (G, 78). Eine solche Vereinbarung
basiert jedoch nicht auf einer Ubereinkunft zwischen sprechenden Individu-
en.” Intersubjektive Verstindigung iiber einzelne Wortbedeutungen setzt be-
reits den Horizont einer funktionierenden Sprache und damit eine fundamen-
tale »Vereinbarung« des Zeichenverweises voraus. Derrida schldgt nun vor,
die Voraussetzungsstruktur, in der die Relationen zwischen den Zeichen insti-
tutionalisiert sind, als eine »Einschreibung« oder »Inschrift« zu interpretieren:

29 Vgl. Saussure: Grundfragen, a.a.O., S. 140ff.

30 Insofern unterscheidet sich die Dekonstruktion in fundamentaler Weise von der
»Theorie des kommunikativen Handelns< von Jiirgen Habermas. Zwar depoten-
ziert das Interaktionsmodell den traditionellen Subjektbegriff, es baut jedoch
grundsétzlich auf der Anwesenheit von sprachbegabten Individuen auf, die in
Interaktion miteinander treten und sich iiber Geltungen verstindigen (vgl. Ha-
bermas, Jiirgen: Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1, Frankfurt a. M.
1981, S. 386).

47

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

»Wenn Schrift »Inschrift« und vor allem dauerhafte Vereinbarung von Zeichen be-
deutet (was den alleinigen, irreduziblen Kern des Schriftbegriffs ausmacht), dann
deckt die Schrift im allgemeinen den gesamten Bereich der sprachlichen Zeichen.
[...] Die Idee der Vereinbarung selbst, also die Arbitraritit, kann vor der Moglich-
keit der Schrift und auBlerhalb ihres Horizontes nicht gedacht werden.« (G, 78)

Indem Derrida auf den konventionellen Schriftbegriff rekurriert und ihn als
»eine dauerhafte Vereinbarung von Zeichen« deutet, kann er von der Arbitra-
ritdt des Zeichens, die eine Vereinbarung verlangt, auf die Notwendigkeit der
Einschreibung in einem grundlegenden Sinne schlieBen. Und wihrend Saus-
sure in den Schriftzeichen nicht mehr als ein Abbild der Phoneme sieht, zieht
Derrida eine entgegengesetzte Konsequenz aus der Arbitraritdt: »Es ist die
Eigenttimlichkeit des Zeichens, nicht Abbild zu sein.« (G, 79)

Weitreichender noch fiir die systematische Ausbuchstabierung einer Se-
miologie am Leitfaden der Schrift sind Derridas Folgerungen aus dem zwei-
ten Grundsatz Saussures, dem differenziellen Charakter des Zeichens. Dem
Cours de linguistique générale zufolge besteht das System der Sprache aus-
schlieBlich aus Differenzen, denen keinerlei »positive Einzelglieder« voran-
gehen.’' Das Zeichensystem im Ganzen entsteht einzig aus den Differenzver-
hiltnissen, in denen sich die Bedeutung eines einzelnen Zeichens durch die
Abgrenzung von anderen konstituiert. Auf diese Grundeinsicht des Struktura-
lismus, die gegenseitige Herstellung vom Ganzen und den Teilen in der Struk-
tur, baut auch der Schriftbegriff der Dekonstruktion auf, allerdings unterwirft
sie die Differenz einer eigenen Auslegung:

»Jeder Begriff ist seinem Gesetz nach in eine Kette oder ein System eingeschrieben,
worin er durch das systematische Spiel von Differenzen auf den anderen, auf die
anderen Begriffe verweist. Ein solches Spiel, die différance, ist nicht einfach ein
Begriff, sondern die Moglichkeit der Begrifflichkeit, des Begriffsprozesses und
-systems tiberhaupt.« (Rg, 40)

Weshalb fiihrt Derrida hier im Unterschied zur Differenz (différence) eine
neue Schreibweise, eine andere Differenz, die différance ein? In einer ersten
Anndherung ldsst sich festhalten, dass die konkreten Differenzierungen, die
ein Sprachsystem erlaubt, die etablierten Beziehungen zwischen gegebenen

31 Saussure stellt fest, »daf3 es in der Sprache nur Verschiedenheiten gibt. Mehr
noch: eine Verschiedenheit setzt im allgemeinen positive Einzelglieder voraus,
zwischen denen sie besteht; in der Sprache aber gibt es nur Verschiedenheiten
ohne positive Einzelglieder. Ob man Bezeichnetes oder Bezeichnendes nimmt,
die Sprache enthélt weder Vorstellungen noch Laute, die gegeniiber dem sprach-
lichen System priexistent wiren, sondern nur begriffliche und lautliche Ver-
schiedenheiten, die sich aus dem System ergeben.« (Saussure: Grundfragen,
a.a.0., S. 143f)

48

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

Zeichen meint. Da die Glieder des Systems laut Saussure nicht unabhingig
von ihren Relationen existieren, gibt es in der Sprache urspriinglich nur Diffe-
renzen. Diese allerdings sind, wie Derrida zu Recht moniert, »nicht vom Him-
mel gefallen« (ebd.). Man kann solche Differenzen in einem vorliegenden
Sprachsystem beschreiben und klassifizieren, ihre Funktionsweise und ihre
Dynamik, ihr >Spiel, erfasst man auf diese Weise nicht.

Mit dem Kunstwort différance will Derrida das produktive >Spiel< der
Differenzierungsbewegung als Bedingung von den mehr oder weniger taxi-
nomischen Differenzen innerhalb des bestehenden Systems abheben. Dabei
steht das in die différence eingeschobene »a< jedoch nicht nur fiir einen reinen
Willkiirakt des Autors Derrida. Der Einschub folgt durchaus einer gewissen
Logik und verweist auf ein ganzes »>Biindel«< von Implikaten, die sich mitein-
ander verflechten, ohne auf eine einzige Bedeutungsdimension hinauszulau-
fen (Rg, 32).

Zunichst zieht die Ersetzung des Buchstabens »e« durch ein »a< keinen
Unterschied in der franzosischen Aussprache nach sich, stellt allerdings einen
sichtbaren Eingriff in das Schriftbild dar, wodurch die von Derrida initiierte
Kritik am Phonozentrismus zum Tragen kommt. Weiterhin weist die différan-
ce auf zwei unterschiedliche Bedeutungsebenen hin, die das franzosische
Verb différer aufgrund seiner Herkunft aus dem lateinischen differre anklin-
gen ldasst. Zum einen im Sinne eines zeitlichen Aufschubs oder einer Verzoge-
rung, was Derrida » Temporisation« bzw. »Temporalisation« nennt, zum an-
deren in der herkdmmlichen Bedeutung von »nicht identisch sein< oder An-
dersheit, was einen Abstand, man konnte auch sagen, eine »Verrdaumlichung«
impliziert.”* Damit im Substantiv différence die beiden Seiten des differre
nicht verloren gehen, bedarf es einer entsprechenden Markierung (Rg, 37).
Das eingeschobene >a¢ erinnert in diesem Fall sowohl an das Partizip Présens
(différant), wodurch die différance grammatisch eine aktive Form bekommit,
als auch an andere Substantivbildungen mit der Endung -ance, die im Franzo-
sischen vielfach weder Aktivitit noch Passivitit induzieren. »Temporalisation¢
und >Verrdumlichung« bilden insofern eine medial Form, die Differenzen

32 Das franzosische Wort temporisation bedeutet wortlich »Verzogerung<. Um den
zeitlichen Aspekt dieses Aufschubs hervorzuheben, benutzt Derrida die Be-
griffsbildung »Temporalisation<. Obwohl dies aus seinen Ausfithrungen nicht
immer klar hervorgeht, hat es den Anschein als sei mit »Temporisation« gleich-
sam eine Gesamtbewegung angesprochen, deren Momente >Temporalisation¢
und >Verrdumlichung« (espacement) sind: »Und wir werden sehen [...], inwie-
fern diese Temporisation auch Temporalisation und Verrdumlichung ist [...].«
(Rg, 36)

33 Das gilt insbesondere fiir das deutsche Wort »Differenz<, weshalb différance hier
als Neographismus beibehalten wird.

49

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

durch reinen Aufschub produziert und sich dennoch erst nachtréglich und
negativ an ihren Effekten zeigt.**

Weder aktiv noch passiv, weder Ursprung noch Effekt, weder Existenz
noch Wesen bricht die différance mit den kategorialen Oppositionen der Me-
taphysik. Als reine Bewegung des Aufschubs, des Umwegs, der Verraumli-
chung und Verzeitlichung nennt sie die notwendige Bedingung dafiir, dass ein
Zeichen bezeichnen kann. Damit sich tiberhaupt etwas bestimmen und erken-
nen ldsst, muss man auf Begriffe zuriickgreifen, und das heifit auf Unterschei-
dungen und Differenzierungen. Die Differenzen des Sprachsystems aber ha-
ben keinen anderen Grund auflerhalb der Sprache. Sie setzen lediglich eine
gewisse Abstandigkeit, eine Aufspreizung der Gegenwart voraus. Kénnte man
die différance bildlich darstellen, wire sie der weille Raum zwischen den ge-
schriebenen Buchstaben oder das zeitliche Auseinanderliegen gesprochener
Laute, ein leeres Zwischen, das fiir jede sprachliche AuBerung, geschrieben
oder gesprochen, konstitutiv ist. Deshalb kann nicht nur die différance selbst
niemals >als solche« in einer Gegenwart erscheinen, sie verhindert zugleich
jede Anwesenheit oder Prisenz. In der Sprache als Netz aufeinander verwei-
sender Signifikanten gibt es aus strukturellen Griinden stricto sensu keine
Gegenwart:

»Die differance bewirkt, da} die Bewegung des Bedeutens nur mdoglich ist, wenn
jedes sogenannte >gegenwirtige« Element, das auf der Szene der Anwesenheit er-
scheint, sich auf etwas anderes als sich selbst bezieht, wihrend es das Merkmal
(marque) des vergangenen Elements an sich behilt und sich bereits durch das
Merkmal seiner Beziehung zu einem zukiinftigen Element aushéhlen 148t [...]. Ein
Intervall muf} es von dem trennen, was es nicht ist, damit es es selbst sei, aber dieses
Intervall[,] das es als Gegenwart konstituiert, muf} gleichzeitig die Gegenwart in sich
selbst trennen [...]. Dieses dynamisch sich konstituierende, sich teilende Intervall ist
es, was man Verrdumlichung nennen kann, Raum-Werden der Zeit oder Zeit-
Werden des Raumes (Temporisation).« (Rg, 42)

Wie Geoffrey Bennington bemerkt, geht ein solches Denken der Schrift und
der différance nicht in einer Sprachphilosophie auf, weil die Schrift den Hori-
zont des Seins iiberhaupt erdffnet und deshalb keinen Gegenstand neben an-
deren meint.*> Entsprechend kann die Sprache als Schrift nicht zum Objekt

34 Zur medialen Form der différance siehe Mersch, Dieter: Negative Medialitit.
Derridas Différance und Heideggers Weg zur Sprache. In: Journal Phdnomeno-
logie, Nr. 23, 2005, S. 14-22; hier S. 19f.

35 Vgl. Bennington: Derrida, a.a.0., S. 35. »Das geschriebene Sein« heifit ein Ka-
pitel der Grammatologie, das sich vornehmlich mit den von Hegel und Heideg-
ger vorgeschlagenen Bestimmungen des Seins befasst (G, 35ff.). Trotz ihrer
vielfiltigen Unterschiede entdeckt Derrida in beiden Ansdtzen die Ausldufer ei-
ner Metaphysik der Prisenz im Sinne eines >Phono-Logo-Zentrismusc«.

50

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

einer speziellen Wissenschaft werden. Ebenso wenig hat différance bloB die
Bedeutung »Bewegung der Signifikation<, denn sie hebelt bei genauer Be-
trachtung die gesamte Begrifflichkeit, in der die Signifikation bisher gedacht
wurde, aus den Angeln (G, 28f.). Als >Verrdumlichung< und »Verzeitlichung«
geht sie jeder Bedeutung voraus. Die différance ist daher, wie Derrida sagt,
streng genommen auch kein Begriff oder Wort, in ihren Implikationen zeigt
sich vielmehr die Bewegung der Begriffsentstehung selbst, ohne thematisch
zu werden. Im Hinblick auf die leitende Frage nach der Moglichkeit einer
sprachimmanenten Bedeutungsgenese steckt Derrida mit der skizzierten Kon-
zeption von Schrift und différance demnach einen dhnlich fundamentalen
Rahmen ab wie Hegel mit dem Begriff und der Negation.

Gleichwohl sei an dieser Stelle auf eine grundsétzliche Schwierigkeit in
der Hegel-Lektiire Derridas hingewiesen: Wihrend er selbst die différance als
einen Gegenbegriff zur Aufhebung (und damit zur Negation) verstanden wis-
sen will, scheint er die Parallele zwischen Schrift und Begriff nicht zu se-
hen.*® Wiederholt »iibersetzt« Derrida den Hegel’schen >Begriff« als Signifikat
oder ideelle Bedeutung, was zumindest Hegels Selbstverstiandnis aus der Vor-
rede der Phéinomenologie widerspricht (Rg, 114).*” Dort wird, wie im vorigen
Abschnitt zitiert, ausdriicklich der »sinnlose Laut« — in Derridas Terminolo-
gie: der Signifikant — als notwendiges Moment des Begriffs genannt (PhG,
21). Zwar klingt in der Lautlichkeit des Begriffs ein Privileg der gesproche-
nen Sprache an und somit jener Phonozentrismus, den Derrida als charakteris-
tisch flir die metaphysische Reduktion des Zeichens anfiihrt. Daraus ldsst sich
jedoch nicht ohne weiteres die Schlussfolgerung ziehen, die Dialektik 16se
insgesamt das Zeichen zugunsten des Begriffs (im Sinne einer ideellen Be-
deutung) auf, wie Derrida in seiner Interpretation einiger Paragraphen der
Enzyklopdidie, in denen Hegel auf das Zeichen eingeht, meint belegen zu kon-
nen (Rg, 112ff.).*

36 »Konnte man die différance definieren, so miisste man sagen, daf} sie sich der
Hegelschen Authebung iiberall, wo sie wirkt, als Grenze, Unterbrechung und
Zerstorung entgegenstellt.« (Pos, 86) Derrida schriankt die Gegenbewegung zur
Aufhebung allerdings ein auf »[...] die Hegelsche Authebung, so wie sie in ei-
nem bestimmten Diskurs interpretiert wird, denn es versteht sich von selbst, daf3
der zweifache Sinn von Aufhebung anders ausgelegt werden konnte« (Ebd.).

37 Besonders deutlich wird diese Lesart in der Publikation Glas. Dort heif3t es in
Bezug auf Hegel: »Die Sache (der Referent) ist aufgehoben im Zeichen: erho-
ben, vergeistigt, verherrlicht, einbalsamiert, verinnerlicht, idealisiert, benannt,
da der Name das Zeichen vollendet. Im Zeichen wird der (dufere) Signifikant
aufgehoben durch die Bedeutung (signification), durch den (idealen) bedeuteten
Sinn, die Bedeutung (i. Org. deut.), den Begriff.« (Derrida, Jacques: Glas. Miin-
chen 2006, S. 12f.)

38 Zu Derridas Rezeption der Hegel’schen Dialektik vgl. den hilfreichen Uberblick
von Baptist, Gabriella/Lucas, Hans-Christian: Wem schlédgt die Stunde in Derri-

51

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Da es hier nicht um die direkten Bezugnahmen geht, die sich in den
Schriften Derridas auf die Hegel’sche Dialektik finden, soll damit lediglich
angedeutet sein, dass es iiber die expliziten Abgrenzungen hinaus Korrespon-
denzen zwischen Dekonstruktion und Dialektik gibt, die es aufzunehmen gilt.
Die Aufgabe der Studie besteht darin, verschiedene Moglichkeiten eines
sprachimmanenten Differenzdenkens aufzuzeigen und kontrastierend mitein-
ander in Beziehung zu setzen. Dazu soll im nun folgenden Abschnitt mit der
Sprachphilosophie Wittgensteins eine dritte Position eingefithrt werden.

c) Zur Logik der Elementarsatze

Grundsitzlich sieht sich jede Auseinandersetzung mit der Sprachphilosophie
Wittgensteins mit der Schwierigkeit eines heterogenen und dezentralisierten
»Werkes« konfrontiert. Bereits der zu Lebzeiten veroffentliche Tractatus logi-
co philosophicus, aber insbesondere die posthum herausgegebenen Texte tre-
ten in ihrer duBeren Form meist als Zusammenstellung von kiirzeren aphoris-
tischen Bemerkungen auf, die sich allenfalls partiell zu einem durchgéngigen
Argumentationsgang fiigen. Mehr noch als dies bei Hegel und Derrida der
Fall ist, ldsst sich deshalb hier der Kommentar von einer Interpretation kaum
trennen.

Wenngleich der bei Hegel aufgedeckte Problemhorizont einer sprachin-
ternen Bedeutungstheorie in weitaus stirkerem Mafle den Einsatzpunkt des so
genannten Spitwerks beschreibt (gemeint sind die Uberlegungen Wittgen-
steins ab den dreiBiger Jahren), sollen zunichst einige zentrale Uberlegungen
des Tractatus aufgegriffen werden. Die dort von Wittgenstein vertretenen
»Abbildtheorie« der Sprache scheint zwar auf den ersten Blick hinter die bei
Hegel und Derrida artikulierte Kritik am metaphysischen Sprachbegriff zu-
riickzufallen, sie beinhaltet jedoch einige Besonderheiten, die fiir das Ver-
stindnis der spiteren Sprachspielkonzeption Wittgensteins von Bedeutung
sind und deren spezifische Ausrichtung erhellen. Dariiber hinaus bewegt sich
gerade die Frithschrift mit ihrem Fokus auf eine einheitliche logische Struk-
tur, die Sprache und Welt gleichermalen zukommt, in einer einzigartigen
Weise >quer< zu den bei Hegel und Derrida aufgezeigten sprach- und zeichen-
theoretischen Uberlegungen. Dieser Kontrast erlaubt es, die zuvor skizzierten
Positionen in Abgrenzung zu Wittgensteins Konzept der logischen Elementar-
sdtze schérfer zu konturieren.

Trotz aller Verschiedenheit zur Dialektik und zur Dekonstruktion kreist
auch der Tractatus um die zentrale These, dass »die Grenzen meiner Sprache
die Grenzen meiner Welt bedeuten«, die Welt also letztlich sprachlich struk-

das »Glas«? Zur Hegelrezeption und Kritik Jacques Derridas. In: Hegel-Studien,
Bd. 23, 1988, S. 139-179.

52

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

turiert ist (WW1, 5.6). Das verkniipft Wittgensteins Ausfithrungen grundsitz-
lich mit der Leitfrage dieses Kapitels. In einer ersten schematischen Annéhe-
rung lésst sich der Tractatus als eine Antwort auf das Problem der Vermitt-
lung von Sprache und Welt verstehen. Allerdings bedeutet der konstatierte
gleiche »Umfang« von Sprache und Welt nicht notwendigerweise deren abso-
lute Korrelation. Wittgenstein stellt deshalb die Frage, welche Bedingungen
erfiillt sein miissen, damit wahre Aussagen tiber die Welt moglich sind. Seine
Antwort scheint naheliegend und einfach: Sprache und Welt miissen eine ver-
gleichbare logische Struktur besitzen, in der sie sich »abbilden< kdnnen
(WW1, 4.032f.). Damit sind einige weitreichende Konsequenzen verbunden,
die es genauer anzuschauen gilt.

Die Anfangssitze des Tractatus sind auf den ersten Blick verwirrend und
scheinen sich in der Vielzahl der eingefiihrten Begrifflichkeiten im Kreise zu
drehen. Tatsédchlich aber entwerfen die mit den Ordnungszahlen 1. und 2.
durchnummerierten Sétze eine hochst schematische Struktur der Welt. Dieser
entspricht eine gleichartige Strukturierung der Sprache, die in den Sétzen 3.
und 4. sowie ihren Unterpunkten entfaltet wird. Geméf der postulierten Dop-
pelstruktur setzt sich die Welt aus Tatsachen zusammen (»Die Welt ist die
Gesamtheit der Tatsachen [...]J«, WW1, 1.1); die Tatsache wiederum besteht
aus Sachverhalten, und der Sachverhalt meint ein Verhiltnis von Gegenstin-
den (WW1, 2f.). In Entsprechung dazu setzt sich die Sprache aus Sitzen zu-
sammen, diese lassen sich ihrerseits in Elementarsitze zerlegen, und der Ele-
mentarsatz ist eine Verkettung von Namen oder Worten (WW1, 4.001, 4.21 u.
4.22).%

Aufmerksamkeit verdient in dieser formalen Anordnung vor allem die
mittlere Ebene, die der Sachverhalte bzw. der Elementarsitze, weil darin eine
fundamentale Schwierigkeit jeder Referenztheorie der Sprache aufgefangen
wird: Wenn jedem Gegenstand ein Wort entspricht, welchen Status haben
dann die logischen Verkniipfungen der Worte im Satz? Sie referieren auf kei-
ne »Wirklichkeit¢, dennoch stellen sie eine notwendige Bedingung der Aussa-
ge dar. Zur Beschreibung der Wirklichkeit reicht es nicht aus, eine Liste aller
Gegenstidnde zu erstellen. Eine Beschreibung unserer Welt, so wie sie tatsédch-
lich ist (Wittgensteins >Tatsachen<), miisste vor allem die moglichen Bezie-
hungen der Gegenstiinde untereinander beriicksichtigen.*” Dies leistet Witt-
gensteins Formalisierung auf der Ebene der Sachverhalte, denen auf der Seite
der Sprache die Elementarsitze entsprechen.

39 Eine tabellarische Aufstellung beider Reihen findet sich bei Grayling, Anthony
C.: Wittgenstein. Freiburg i. Br./Basel/Wien 1999, S. 46.

40 Entgegen unserem Alltagsverstindnis umfasst Wittgensteins Tatsachenbegriff
auch alle moglichen, aber nicht unbedingt verwirklichten Tatsachen. Das liegt in
seiner Definition des Gegenstandes begriindet, fiir den die Méglichkeit, in ver-
schiedenen Sachverhalten vorzukommen, wesentlich ist (WW1, 2.0123).

53

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

In einem kithnen Sprung lédsst sich auch die Einteilung von Hegels Wis-
senschaft der Logik in Seins-, Wesens- und Begriffslogik in den Rahmen die-
ses Schemas einordnen (WdL 1.1, 44ff.). Wiahrend sich die Seinslogik mit der
Sphire des Gegenstindlichen beschiftigt, operiert die Begriffslogik vornehm-
lich auf der Ebene der Urteile und logischen Schliisse, also der Sitze. Beide
bediirfen einer Vermittlung in der Wesenslogik, die das behandelt, was das
Sein bestimmt, aber selbst nicht mehr gegensténdlich ist. Hegel nennt dies
Reflexionsbestimmungen, die man sich vorldufig als rein logische Beziehun-
gen vorstellen kann.*!

In den Augen der beiden zuvor skizzierten Ansétzen konnte die von Witt-
genstein postulierte Strukturisomorphie von Welt und Sprache allerdings nur
bestehen, wenn sie erstens statt auf einem schematischen Formalismus auf
einem wechselseitigen Verhiltnis der Ebenen aufbaut und sich zweitens die
implizite Zeichentheorie nicht in der Abbildung einer logischen Form er-
schopft. Im Folgenden soll gezeigt werden, inwiefern sich der erste, an der
Hegel’schen Dialektik geschulte Anspruch einlosen ldsst, der zweite, an Der-
rida orientierte, indes nur bedingt. Damit soll keineswegs ein Werturteil ge-
fallt, sondern eine Positionierung der drei Ansétze in einem gemeinsamen
Denkraum vorbereitet werden. Wihrend die angedeutete Analogie zu Hegels
Logik einen Weg fiir die Interpretation der mit 2. durchnummerierten Bemer-
kungen des Tractatus weisen kann, lassen sich die in den Sitzen mit den Ord-
nungszahlen 3. und 4. versammelten Thesen im Sinne einer Semiologie aus-
legen. SchlieBlich kénnen die in den letzten Abschnitten des Tractatus gezo-
genen radikalen Konsequenzen den Einsatzpunkt der spéteren Sprachspiel-
konzeption Wittgensteins vorzeichnen, die dann im néchsten Kapitel themati-
siert wird.

Liest man die apodiktisch vorgetragenen Sitze des Tractatus als Antwor-
ten auf nicht ausgesprochene Fragen, miisste die oberste Frage Wittgensteins
lauten: Was ist die Welt? Der erste Satz des zweiten Abschnitts beantwortet
die Eingangsfrage dann so: Die Welt sind alle bestehenden Sachverhalte
(WW1, 2), und fiihrt damit jene >mittlere< Strukturebene ein, der die Vermitt-
lerfunktion zwischen Tatsachen und Gegenstinden zufillt. Offen bleibt, wel-
chen Status die in den Sachverhalten in Beziehung gesetzten Dinge oder Ge-
genstdnde erhalten. Handelt es sich hierbei lediglich um &uflere Beziehungen
von an sich existierenden Substanzen, oder konstituieren sich die Gegenstin-
de erst in ithrem Verhéltnis zueinander, d.h. im Sachverhalt? Hegels Phdino-
menologie hat dies, wie gezeigt, mit der Formel »Substanz ebenso wie Sub-
jekt< grundlegend im zweiten Sinne entschieden. Es gibt keine Substanz, die
nicht, um sie selbst zu sein, bereits in Beziehung zu Anderem stehen wiirde.
Wittgenstein vertritt offenbar eine ganz dhnliche Auffassung, wie diese gera-

41 Zu den Reflexionsbestimmungen der Wesenslogik siehe das folgende Kapitel.

54

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

dezu dialektische Wendung zeigt: »Das Ding ist selbstéindig, insofern es in
allen moglichen Sachlagen vorkommen kann, aber diese Form der Selbstén-
digkeit ist eine Form des Zusammenhangs mit dem Sachverhalt, eine Form
der Unselbstindigkeit.« (WW1, 2.0122)

Gegenstande haben kein unabhédngiges materielles Bestehen an sich und
tauchen dartiber hinaus in verschiedenen Zusammenhéngen auf. Ihre Existenz
und ihre Selbigkeit ist vielmehr wesentlich durch samtliche Sachverhalte be-
stimmt, in denen sie moglicherweise erscheinen kénnen (WW1, 2.011f)).
Dennoch hilt Wittgenstein daran fest, dass Gegenstdnde einfach sind und da-
her die Substanz der Welt bilden (WW 1, 2.02f.). Versteht man diese Behaup-
tung nicht ontologisch, sondern als eine logische Bedingung, dann steht Ge-
genstidndlichkeit lediglich fiir eine Form. Wittgenstein stellt gleichsam eine
Definition auf: Die kleinsten, nicht weiter zerlegbaren Einheiten der Welt
heiBlen Gegenstande, was immer sie tatsdchlich sein mdgen, auch wenn sie bei
ndherer Betrachtung nur in Abhingigkeit von komplexeren Verhiltnissen
existieren. In den Worten des Tractatus: »Die Substanz der Welt kann nur
eine Form und keine materielle Eigenschaft bestimmen. Denn diese werden
erst durch die Sétze dargestellt — erst durch die Konfiguration der Gegenstén-
de gebildet.« (WW1, 2.0231)

Wittgensteins trennt offenbar strikt zwischen einer >substanziellen< Form
und den Inhaltsbestimmungen, die sich aus dem Zusammenhang der Sitze
ergeben. Damit lduft die gesamte Uberlegung des Tractatus Gefahr, die alten
metaphysischen Gegensitze von Form und Inhalt, Substanz und Akzidenz,
Bestehendem und Wechselndem usw. zu reproduzieren. Zu den wesentlichen
Einsichten von Hegels Dialektik gehort hingegen, dass eine reine Form zur
Bestimmung des Seins nicht ausreicht, weil sie, sobald sie selbst expliziert
werden soll, wie jedes andere endliche Dasein auch, nur im Verhiltnis er-
scheinen kann (WdL 1.1, 123f.). Im Wechsel von der Inhalts- zur Formbe-
trachtung und der daran notwendigerweise anschliefenden inhaltlichen Be-
stimmung der Form liegt das Bewegungsmoment der Dialektik. Wittgenstein
sieht das von Hegel aufgezeigte Problem, er stellt ebenfalls fest, dass die Sub-
stanz als Form ihrerseits »Form und Inhalt< ist, schldgt jedoch einen anderen
Losungsweg vor. Statt sie in Prozessualitdt zu tiberfithren, hilt er an der Mog-
lichkeit einer reinen Form a priori fest, indem er ihr den Status eines >logi-
schen Urbildes< zugesteht (WW1, 3.315).** Das fordert allerdings einen recht

42 In diesem Sinne ldsst sich Wittgensteins Frithschrift auch als eine Variante der
Transzendentalphilosophie kantischer Provenienz lesen, allerdings, wie Apel
feststellt, als ein »Grenzfall¢ der transzendentalen Sinnkritik, da das logische
Form-Apriori selbst aulerhalb der sinnvollen Rede situiert wird (vgl. Apel,
Karl-Otto: Transformationen der Philosophie. Band 1: Sprachanalyse, Semiotik,
Hermeneutik. Frankfurt a. M. 1973, S. 234ft.).

55

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

hohen Preis, wie man ausgehend von der im Tractatus vorgeschlagenen Theo-
rie des Zeichens sehen kann.

Zentral fiir Wittgensteins Semiologie ist sein spezieller Begriff des Bildes:
Jedes Bild, so die These, hat mit dem Abgebildeten eine Form gemeinsam,
sonst konnte tiberhaupt kein Abbildungsverhéltnis entstehen (WW1, 2.18). In
Ubertragung auf die Sprache scheint diese These jedoch nicht haltbar, denn
was hitte das Wort fiir eine gemeinsame Form mit dem bezeichneten Gegen-
stand?* Nun zielt Wittgensteins Vermittlungsbemiihen von Sprache und Welt
nicht auf die Ebene von Gegenstand und Wort, sondern, wie bereits angedeu-
tet, auf jene von Sachverhalt und (Elementar)Satz.** Auf dieser Ebene ist eine
Form-Isomorphie durchaus denkbar: Ein Satz kann das Verhiltnis der Gegen-
stinde im Sachverhalt abbilden, er projiziert sie, wie Wittgenstein sagt
(WW1, 3.12 u. 3.21). Ebenso wie Gegenstidnde in einem Sachverhalt eine
komplexe Beziehung eingehen, sind auch die Sitze, die diesen Komplex be-
schreiben, intern mit den Sétzen iiber die Bestandteile des Komplexes ver-
bunden (WW1, 3.24).

Namen hingegen sind laut Wittgenstein »Urzeichen« und wie die Gegen-
stinde nicht unabhéngig von den mdglichen Sétzen, in denen sie verwendet
werden, analysierbar. Auch dies muss rein definitorisch verstanden werden,
da der Name mit dem Gegenstand keine logische Form teilt und ihn nicht ab-
bilden kann. Dass der Tractatus damit zumindest keine naive Referenztheorie
der Bedeutung vertritt, ist von grolem Interesse fiir den hier verfolgten Pro-
blemhorizont. Wittgenstein sieht deutlich, welche Folgen das fiir eine Semio-
logie hat: »Die Bedeutung von Urzeichen konnen durch Erlduterungen erklart
werden. Erlduterungen sind Sitze, welche die Urzeichen enthalten. Sie kon-
nen also nur verstanden werden, wenn die Bedeutung dieser Zeichen bekannt
sind.« (WW1, 3.263)

Die zirkuldre Struktur, in der sich eine immanenten Kldrung von sprachli-
cher Bedeutung immer schon befindet, haben Hegel und Derrida in gleicher
Weise gesehen. Sie ergibt sich zwangslaufig, wenn der Horizont der Welt mit
jenem der Sprache zusammenflieBt und keinen Blick auf die Sprache von
»aullen< zuldsst. Dem scheint allerdings die wiederholt im Tractatus auftau-
chende Formulierung zu widersprechen, dass Bild bzw. Satz und Wirklichkeit
miteinander »verglichen< werden (WW1, 2.223 u. 4.05). Die Annahme eines

43 Vgl. dazu auch Heidegger, Martin: Vom Wesen der Wahrheit. In: ders.: Weg-
marken. 3. Aufl., Frankfurt a. M. 1996, S. 177-202; hier S. 182ff. Auf das Ni-
heverhdltnis von Wittgenstein und Heidegger weisen sowohl Apel als auch
Rentsch hin (vgl. Apel: Transformationen, a.a.O., S. 225ff.; und Rentsch, Tho-
mas: Heidegger und Wittgenstein. Existential- und Sprachanalysen zu den
Grundlagen philosophischer Anthropologie. Stuttgart 1985).

44 »Ein Sachverhalt ist, was einem Elementarsatz entspricht, falls er wahr ist.«
(Wittgenstein, Ludwig: Briefe. Frankfurt a. M. 1980, S. 89 [Brief an Russell
vom 19. August 1919]).

56

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

solchen Vergleichs muss insofern irritieren, als sie erstens eine strikte und
eindeutige Trennung von Sprache und Welt, zweitens die Mdoglichkeit einer
nicht-sprachlichen Wahrnehmung der Welt voraussetzt. Wiirde beides zutref-
fen, dann bliebe Wittgensteins umstdndliche Konzeption der »Urzeichen«
vollkommen unklar — das Zeichen kénnte ganz einfach als »Vertretung« einer
sinnlichen Wahrnehmung definiert werden. Allerdings wiirde die Annahme,
das Zeichen sei lediglich der Platzhalter einer sinnlichen Wahrnehmung, die
Semiologie zwangldufig in einer Theorie des wahrnehmenden Subjektes fun-
dieren. Dagegen aber spricht sich der Tractatus sehr eindeutig aus: »Das den-
kende, vorstellende, Subjekt gibt es nicht.« (WW1, 5.63 1)45

Zur Klarung der Unstimmigkeit bleibt eine andere, alternative Deutung
des geforderten Vergleichs von Satz und Wirklichkeit. Im Satz 3.14 sagt
Wittgenstein ndmlich, »das Satzzeichen ist eine Tatsache«, und fuigt erldu-
ternd hinzu, dass nur Tatsachen einen Sinn ausdriicken konnen (WWI,
3.142). Damit aber unterlduft er eine streng dichotome Scheidung von Spra-
che und Welt, Satz und Tatsache; ein Vergleich von Satz und Wirklichkeit
bedeutet also nicht notwendigerweise, Sprachliches mit Nicht-Sprachlichem
zu vergleichen.*® Vielmehr transformiert Wittgenstein den Dualismus von
Sprache und Welt in das Innere der Zeichentheorie, indem er den Sinn, den
Ausdruck oder das >Symbol¢ eines Satzes vom Zeichen als dem »sinnlich
Wahrnehmbaren< und rein »Willkiirlichen< abhebt (WW1, 3.31ff., 3.32ff.).
Unschwer erkennt man darin die linguistische Unterscheidung zwischen Si-
gnifikat und Signifikant wieder. Entgegen der Prognose Derridas gehen sie
hier jedoch kein eindeutiges Verhiltnis der Unterordnung ein, in dem der Si-
gnifikant in einem Primat des phonetischen Ausdrucks verschwinden wiirde.
Wittgensteins Ausfithrungen scheinen im Gegenteil sogar in erster Linie das
geschriebene Zeichen vor Augen zu haben. Zwar enthélt der Satz 3.143 den
Hinweis, die Schrift verschleiere den Tatsachencharakter des Satzes, aber die
folgende Bemerkung nennt als das Wesen des Satzes seine rdumliche Anord-
nung — und damit genau jene Dimension, die der Phonozentrismus laut Derri-
da unterschlagt.

45 Im Satz 4.1121 spricht Wittgenstein auch von der »Gefahr einer unwesentlichen
psychologischen Untersuchungs.

46 Einige Kommentatoren sehen jedoch eine Dimension der Wirklichkeit, die un-
abhingig von der Sprache bleibt, als grundlegend fiir die Argumentation des
Tractatus an (vgl. bspw. Grayling: Wittgenstein, a.a.0., S. 132). Da Wittgen-
stein aber auler dem (sprachlichen) Satz keine Alternative zur Erkenntnis der
Wirklichkeit angibt, darf man vermuten, dass jede Beziechung zur Welt letztlich
sprachlicher Natur sein muss. Die terminologische Trennung zwischen Sprache
und Wirklichkeit wird dadurch keineswegs tiberfliissig — sie ist die notwendige
Voraussetzung, um iiber die Wahrheit eines Aussagesatzes entscheiden zu kon-
nen.

57

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Trotzdem kommt auch Wittgensteins frithe Semiologie nicht ohne eine
Reduktion des Zeichenbegriffs aus, nur betrifft diese in einer eigentiimlichen
Bewegung beide Seiten des Zeichens gleichermaBien. Der Signifikant muss
reduziert werden, weil er aufgrund seiner willkiirlichen Festlegung Gefahr
lauft, mehrere Bedeutungen zu haben und deshalb Irrtiimer zu produzieren.
Das ldsst sich vermeiden, indem man eine formale Zeichensprache einfiihrt,
die vollkommen eindeutige Zuordnungen gewéhrleistet (WW1, 3.325). Auf
Seiten des Signifikats, in Wittgensteins Terminologie: dem Symbol, findet
ebenfalls eine Reduktion statt, weil der Tractatus die Bedeutung eines Zei-
chens allein auf seine logisch-syntaktische Funktion einschrinkt. Entschei-
dend ist die logische Grammatik, welche die Stellung eines Zeichens im Satz
bestimmt, und nicht seine vermeintlich autonome Bedeutung auBerhalb der
Verwendung im Satz. In Entsprechung zum Verhiltnis von Gegenstand und
Sachverhalt erhilt das Zeichen seinen Sinn durch alle moglichen logischen
Satzverkniipfungen, in denen es sinnvoll gebraucht werden kann. Folglich
kann Wittgenstein sagen: »Wird ein Zeichen nicht gebraucht, so ist es bedeu-
tungslos.« (WW1, 3.328) An die Stelle des von Derrida monierten Vorrangs
des Signifikats tritt hier ein absolutes Primat der syntaktischen Form, hinter
dem die Bedeutung des Zeichens zuriicktritt: »In der logischen Syntax darf
nie die Bedeutung eines Zeichens eine Rolle spielen; sie muf sich aufstellen
lassen, ohne dal3 dabei von der Bedeutung eines Zeichens die Rede wire, sie
darf nur die Beschreibung der Ausdriicke voraussetzen.« (WW1, 3.33)

Die im Zitat vorausgesetzte »Beschreibung der Ausdriicke« bezieht sich
dabei auf die Festlegung bestimmter Variablen. Wenn Wittgenstein bei-
spielsweise »p< und »q¢ als Zeichen fiir eine Satzvariable wihlt, dann ist zwar
die Beschreibung dieser Zuordnung eine Voraussetzung fiir das Verstidndnis
aller Notationen, in denen >p< oder »q< vorkommen; ihr Inhalt oder ihre Be-
deutung jedoch bleibt ohne Relevanz fiir die logische Form, in der sie gesetzt
sind. Aus dieser Konstellation entwickelt Wittgenstein nun die bekannten
»Wabhrheitstafeln« des Tractatus, mit deren Hilfe sich die moglichen Wahr-
heitswerte der so genannten Elementarsétze bestimmen lassen (WW1, 4.3f)).
In solchen Tabellen kann unabhidngig vom jeweiligen Inhalt abgelesen wer-
den, unter welchen Bedingungen eine logische Syntax insgesamt wahr oder
falsch ist.

Folgt man dem Tractatus, dann ldsst sich das semiologische Problem of-
fenbar im Rekurs auf eine fundamentale grammatisch-syntaktische Logik
verabschieden. Wie aber ist das moglich? Ist denn nicht auch die logische
Verkniipfung der inhaltsleeren Ausdriicke letztlich ein Zeichen und bedarf
einer Bedeutungstheorie? Wittgenstein verneint dies. Der Grundgedanke des
Tractatus ist, »[...] daB die logischen Konstanten nicht vertreten. Daf3 sich die

58

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

Logik der Tatsachen nicht vertreten lisst.« (WW1, 4.0312)*” Die logischen
Bedingungen, die den Sétzen und den Sachverhalten gemeinsam sind, kénnen
selbst nicht zum Gegenstand einer sinnvollen Rede werden, weil man dazu
einen Standpunkt >auBBerhalb der Welt< einnehmen miisste. Sitze tiber die Lo-
gik sind entweder tautologisch oder kontradiktorisch; beides aber fiihrt an die
Grenzen der Bezeichnungsfunktion: »Tautologie und Kontradiktion sind die
Grenzfille der Zeichenverbindung, ndmlich ihre Auflosung.« (WW1, 4.466)
Deshalb kann sich die logische Form im Satz nur »zeigen< oder »spiegelng, sie
kann nie selbst zum Inhalt einer Bezeichnung werden:

»Der Satz kann die logische Form nicht darstellen, sie spiegelt sich in ihm.
[...]

Was sich in der Sprache ausdriickt, konnen wir nicht durch sie ausdriicken.
Der Satz zeigt die logische Form der Wirklichkeit.

Er weist sie auf.« (WW1, 4.121)

Eine solche Abkopplung der hochsten Formgesetze aus dem Bereich des Sag-
baren erinnert auffallend an das platonische deloun, das >Sich-zeigen< oder
»Offenbaren< des Allgemeinen.*® Gegen eine vorschnelle Einordnung der
»Spiegelung« in die platonische Metaphysik spricht indes zumindest die kon-
sequente Weigerung Wittgensteins, mehr iiber die logischen Formen zu sa-
gen, als einige Hinweise auf deren Erscheinen zu geben. Was man erkennen
kann, sind »>interne Eigenschaften< oder >interne Relationen«< der Sitze, iiber
die sich in formalen Begriffen reden lasst. Doch ihre Existenz ist nicht sinn-
voll zu beweisen, weil jeder Beweis die logische Form bereits in Anspruch
nehmen muss und folglich tautologisch sein wird (WW1, 4.122ff.). Welche
internen Relationen eine Sprache konkret zulédsst, muss sich am jeweils aktu-
ellen Zeichensystem zeigen: »Wenn wir die logische Syntax irgendeiner Zei-
chensprache kennen, dann sind bereits alle Satze der Logik gegeben.« (WW1,
6.124)

Statt also hinter den logischen Formen universale Ideen zu vermuten,
kénnte man den Tractatus, dhnlich wie Derridas Dekonstruktion, als ein Den-
ken der Offenheit interpretieren, da lediglich gesagt wird, dass es logische
Formen geben muss, damit die Sprache als Zeichensystem funktioniert.* Wie
eine solche logische Syntax im Einzelnen aussieht, kann sich nur im Ge-
brauch der jeweiligen Sprache selbst zeigen. Freilich strapaziert eine derartige

47 Vgl. auch McGuinness, Brian: Der Grundgedanke des Tractatus. In: Schulte,
Joachim (Hg.): Texte zum Tractatus. Frankfurt a. M. 1989, S. 32-48.

48 Vgl. etwa Platon: Theaitetos. Sdmtliche Werke Band 3, hrsg. von Ursula Wolf,
34. Aufl., Hamburg 2004, 185c-e.

49 Laut Derrida ldsst sich auch die différance nicht sinnvoll in Worten fassen, ohne
ihre Funktion zu verschleiern (Rg, 40).

59

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Deutung den Tractatus tiber seinen Wortsinn hinaus und liest ihn bereits im
Hinblick auf die spiteren Uberlegungen Wittgensteins. Aber soviel kann doch
schon gesagt werden: Die logische Form oder formale Grammatik, die den
Gebrauch der Sprache und somit die Bedeutung der Zeichen regelt, wird auch
in der Sprachspielkonzeption stets ein Bedingungsverhéltnis meinen, das sich
selbst einer endgiiltigen Explikation entzieht.

Aus der dargelegten Theorie der logischen Formen zieht Wittgenstein nun
einige weitreichende Konsequenzen fiir die Philosophie. Bereits in der Mitte
des Textes tauchen erste Bemerkungen iiber die Aufgabe der Philosophie auf.
Diese soll, so heift es dort, die »Gedanken logisch kliren«, sie gleichsam aus
ihrer alltdglichen Verschwommenheit in eine eindeutige Sprache {ibersetzen.
Ihr Ziel liegt nicht in der Darstellung der logischen Syntax, sondern in einer
Begrenzung des Denkbaren (WW1, 4.111ff.). Weil Wittgenstein neben der
Logik auch den gesamten Bereich der Ethik, der Asthetik sowie iiberhaupt die
Frage nach dem Sinn der Welt >transzendental< nennt und aulerhalb der Welt
situiert, lassen sich im Rahmen des beschriebenen Sprache-Welt-Verhiltnis-
ses zu derartigen Themen keine sinnvollen Aussagen formulieren (WW1,
6.4ft.). Anders ausgedriickt, verifizierbare Sitze sind streng genommen nur
im Bereich der Naturwissenschaften moglich:

»Die richtige Methode der Philosophie wére eigentlich die: Nichts zu sagen, als was
sich sagen 148t, also Sétze der Naturwissenschaft — also etwas, was mit Philosophie
nichts zu tun hat —, und immer, wenn ein anderer etwas Metaphysisches sagen woll-
te, ihm nachzuweisen, da3 er gewisse Zeichen in seinen Sitzen keine Bedeutung
gegeben hat.« (WW1, 6.53)

Abgesehen von dieser drakonischen Begrenzung der Philosophie ergibt sich
daraus ein schwerwiegendes methodisches Problem fiir die Sétze des Tracta-
tus selbst: Entweder es handelt sich hierbei um Sitze tiber die logische Form
der Sprache, dann sind sie unzuldssig, weil diese nicht sinnvoller Gegenstand
einer Signifikation werden kann. Oder sie sind, weil sie Aussagen tiber die
Welt im Ganzen versuchen, im tiberlieferten Sinne metaphysisch und deshalb
ebenfalls ohne verifizierbare Bedeutung. Der Status des Tractatus ist daher
ein hochst eigenartiger, denn er sagt etwas, von dem er zugleich behaupten
muss, dass es sich nicht sinnvoll sagen ldsst. Dementsprechend versteht Witt-
genstein seinen eigenen Text dann am Ende blof als eine Art Leiter, die der
Leser benutzen muss, um sie danach zu iiberwinden: »Meine Sitze erldutern
dadurch, daB sie der, welcher mich versteht, am Ende als unsinnig erkennt,
wenn er durch sie — auf ihnen — {iber sie hinausgestiegen ist. (Er mul} sozusa-

60

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODELLE EINER SPRACHIMMANENTEN BEDEUTUNGSGENESE

gen die Leiter wegwerfen, nachdem er auf ihr hinaufgestiegen ist.)« (WW1,
6.54)*°

Gewiss ist Wittgenstein kein Dialektiker, aber handelt es sich nicht doch
unverkennbar um eine Bewegung der >Aufhebung«? Der gesamte Text des
Tractatus soll sich an seinem Ende aufheben, er muss gleichzeitig gewusst
und doch auBler Kraft gesetzt werden — so, als wiirde sich der Text in einer
finalen Geste gleichsam selbst durchstreichen.’' Das mag zwar zunéchst kon-
sequent erscheinen, transformiert tatséchlich jedoch nur das Problem. Denn
die Moglichkeit dieser Geste der Durchstreichung kann mit den im Tractatus
zur Verfiigung gestellten Mitteln nicht mehr gedacht werden.

Vor dem Hintergrund einer sprachimmanenten Bedeutungsgenese, wie sie
bei Hegel und auch bei Derrida angelegt ist, erscheint die Frithschrift Witt-
gensteins als eine hochst ambivalente Position. Grundsitzlich teilt sie die An-
sicht, dass die Sprache als funktionierendes Zeichensystem bereits bestehen
muss und dass man nur innerhalb des jeweiligen logischen Horizontes eines
solchen Systems sinnvoll zwischen wahren und falschen Aussagen unter-
scheiden kann. Das von Derrida angefiihrte Modell der allgemeinen Schrift, in
der die Verweisstruktur miteinander verkniipfter Signifikanten Bedeutungsef-
fekte produziert, ist dem frithen Wittgenstein in dieser Radikalitit indes
fremd. Die Annahme einer Substanz der Welt — der logischen Form a priori —
ldsst sich aus seiner Sicht nicht bestreiten, da andernfalls der Sinn eines Sat-

50 James Conant und Cora Diamond haben eine bemerkenswerte Interpretation
dieses Paradoxes vorgelegt. Demnach wire Wittgensteins Schlussbemerkung, in
der die Sitze des Tractatus als unsinnig erkannt werden, im Sinne einer Lese-
anweisung zu verstehen. Indem der Leser Wittgensteins Versuche aktiv nach-
vollzieht, innerhalb der Sprache die Grenzen der Sprache zu artikulieren, und
dabei bemerkt, weshalb diese Grenze des Sinns nicht selbst sinnvoll begriindet
werden kann, erhdlt er dennoch — gleichsam im Scheitern — eine Erlduterung
dieser Grenze. Diese performative Dimension erlaubt weiterhin einen neuen
Blick auf das Verhiltnis der Frithschrift zu den spiteren Uberlegungen zur Spra-
che als einer Praxis (vgl. Conant, James: Elucidation and Nonsense in Frege and
early Wittgenstein. In: Crary, Alice/Read, Rupert (Hg.): The New Wittgenstein.
New York 2000, S. 174-217; Diamond, Cora: Ethics, imagination and the
method of Wittgenstein’s Tractatus. In: Crary/Read: New Wittgenstein, a.a.0.,
S. 149-173).

51 Im Sinne von Derrida konnte man daher sagen, dass Wittgenstein seinen eige-
nen Text mit Anfithrungszeichen versieht, denn »[...] In-Anfithrungszeichen-
Setzen heiflt stets: durchstreichen.« (Derrida, Jacques: Vom Geist. Heidegger
und die Frage. Frankfurt a. M. 1988, S. 81) Diese Geste des Durchstreichens, bei
der das Durchgestrichene dennoch lesbar bleibt, wird auch fiir Wittgenstein
notwendig, da er auf eine Begriffssprache angewiesen ist, die aufgrund ihrer
Tradition den vorgebrachten Argumenten zuwiderlduft (vgl. Gendlin, Eugene
T.: Was geschieht, wenn Wittgenstein fragt: »Was geschieht, wenn...?« In:
Schneider, Hans Julius/Krof3, Matthias (Hg.): Mit Sprache spielen. Die Ordnun-
gen und das Offene nach Wittgenstein. Berlin 1999, S. 119-135; hier 199f.).

61

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

zes von der Wahrheit eines anderen Satzes abhidngen miisste (WW1, 2.0211).
Vor einer solchen Konsequenz, die an Derridas Signifikanten-Kette erinnert,
schreckt Wittgenstein zuriick und sieht stattdessen die Wahrheit eines Satzes
einzig in der Struktur der Elementarsétze fundiert. Deren Sinn aber muss sich
»zeigen< und darf in keinem weiteren Verhéltnis der Abhédngigkeit zu anderen
Sdtzen stehen. Die Wahrheitsbedingungen selbst, ihre interne Struktur oder
ihre Moglichkeit, verbannt Wittgenstein aus dem Horizont des Wissens, weil
alle Aussagen iiber die Logik als solche notwendigerweise tautologisch oder
widerspriichlich werden.

Genau hier aber liegt der Einsatzpunkt der Hegel’schen Logik. Thr geht es
um die Freilegung jener logischen Verkniipfungen, die sich nicht jenseits der
Bedeutung der Begriffe befinden, sondern aus ihrem Inhalt selbst hervorge-
hen.*” Hegel und Derrida wissen um die Paradoxien einer Analyse, die sich in
die Bedingungsverhéltnisse der Wahrheit selbst vorwagt. Sie wenden daher
das vom formal-logischen Standpunkt gesehen Widerspriichliche, das Nicht-
identifizierbare und Differente um in ein Prinzip selbst: hier die doppelte Ne-
gation und dort die différance. Der Wittgenstein des Tractatus sieht und um-
kreist den Ort dieser Prinzipien, weicht jedoch einer inhaltlichen Bestimmung
aus. Vom Primat der logischen Widerspruchsfreiheit geleitet, verzichtet er auf
jede weitere Spezifizierung der logischen Formen und versucht das Nicht-
Sagbare durch ein »Schweigen< anzuzeigen (WW1, 7).

Unabhingig von biographisch-historischen Griinden, die den Autor Witt-
genstein bewegt haben mogen, seine Auffassungen zu Beginn der dreiBliger
Jahre zu revidieren, lasst der eigentiimliche Schluss des Tractatus selbst das
Bediirfnis nach weiteren Untersuchungen entstehen. Die letzten Sitze stellen
nicht nur das Gesagte wieder in Frage; im Bild von der Leiter ist dariiber hin-
aus ein performativer Aspekt der Sprache angedeutet, der einen anderen Zu-
gang zum Wesen der logischen Formen er6ffnen kann.

52 »Mit dieser Einfithrung des Inhalts in die logische Betrachtung sind es nicht die
Dinge, sondern die Sache, der Begriff der Dinge, welcher Gegenstand wird.«
(WdL 1.1, 17)

62

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

2. Verschiebung der Frage nach dem Wesen

a) Regelverwendung im Sprachspiel

Bevor in diesem Abschnitt Wittgensteins Antwort auf die Wesensfrage, wie
er sie vor allem mit dem Begriff der Regelverwendung in den Philosophi-
schen Untersuchungen gibt, zum Thema wird, soll anhand des so genannten
Big Typescript sowie der Manuskripte aus der Zeit um 1930 ein Einblick in
die zentralen Revisionen des Tractatus gegebene werden, die ausschlagge-
bend fiir die spezifische Ausrichtung des gesamten Spatwerks bleiben.

Eine erste und deutliche Verdnderung der eigenen Auffassungen findet
sich in der Textsammlung Komplex und Tatsache, die vermutlich Anfang der
dreifiiger Jahre entstanden ist (BT, 509ff.)."! In den drei kurzen Abschnitten
dieser Abhandlung steht nicht weniger in Frage als die gesamte grundlegende
Welt-Sprache-Struktur des Tractatus, d.h. die beiden parallelen Reihen Tatsa-
che — Sachverhalt — Gegenstand und Satz — Elementarsatz — Name. Der erste
Abschnitt von Komplex und Tatsache widmet sich dem Gebrauch des Tatsa-
chenbegriffs. Im Tractatus entsteht durch die strikte Trennung der beiden
Strukturreihen der Eindruck, es gébe eine Welt jenseits des Satzes, die wir mit
diesem auf anderem Wege vergleichen konnten. Lediglich die Bemerkung
iiber den Tatsachencharakter des Satzzeichens bringt die Gegeniiberstellung
der zwei »Welten< ins Wanken. In einer unorthodoxen Lesart kann man aus
der Verbindung von »Das Satzzeichen ist eine Tatsache« und »Nur Tatsachen
konnen einen Sinn ausdriicken« auf einen fundamentalen Satzcharakter der
Tatsachen schlieBen (WW1, 3.14ff.).> Komplex und Tatsache bestitigt diese
Lesart, sofern Wittgenstein hier »Tatsache< nur noch im Sinne einer Tatsa-
chenaussage oder -behauptung verstanden wissen will: »Auf eine Tatsache
hinweisen heiBit, etwas behaupten, aussagen.« (BT, 510)°

1 Komplex und Tatsache wird nach der Textfassung zitiert, die im Anhang des Big
Typescript wiedergegeben ist. Der erste der dort aufgefithrten drei Abschnitte
bildet den Anhang 1 der Philosophischen Bemerkungen (WW2, 302ff.). Das im
Anhang der Philosophischen Grammatik abgedruckte Textkonvolut mit glei-
chem Titel wurde von dem Herausgeber um fiinf Abschnitte erweitert (WW4,
1991f.). Die gemeinsamen Textteile weisen jedoch in allen drei Publikationen
keine nennenswerten Unterschiede auf.

2 Wollte man dagegen behaupten, eine Tatsache miisse nicht zwangsldufig eine
Satzstruktur besitzen, miisste man dem Tractatus einen riesigen blinden Fleck,
wenn nicht gar ein vollstindiges Verfehlen des Themas vorwerfen, da in keiner
Weise erklirt wird, wie eine Tatsache anders als durch einen Satz erfasst werden
kann.

3 Weiterhin stellt Wittgenstein im Big Typescript klar, was der im Tractatus ge-
forderte Vergleich von Satz und Wirklichkeit bedeuten soll: »Wenn das Wort
»Ubereinstimmung mit der Wirklichkeitc gebraucht wird /werden darf/, dann

63

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Das scheinbar problematische Verhéltnis von Satz und Tatsache riihrt aus
der irrefithrenden Vorstellung, der Name werde mit dem Gegenstand mittels
einer Denotation verbunden. Man glaubt deshalb, alle Namen im Satz durch
eine hinweisende Geste auf den Gegenstand ersetzen zu konnen. Wittgenstein
begriindet seine Zuriickweisung dieser Vorstellung mit einem bemerkenswer-
ten Gegenbeispiel:

»Dies [die hinweisende Geste; D.Q.] ist aber nicht die normale Art der Anwendung
des Namens; fiir sie ist es wesentlich, daf} ich nicht vom Namen auf ein Zeichen der
Gebérdensprache zuriickgreifen kann. Wenn ndmlich N aus dem Zimmer geht und
spéter ein Mann ins Zimmer tritt, so hat — wie wir den Namen >N« gebrauchen — die
Frage Sinn, ob dieser Mann N ist, ob dieser Mann derselbe ist, der vorhin das Zim-
mer verlassen hat.« (BT, 511)*

Das implizite Argument gegen eine denotative Bedeutung des Namens beruft
sich auf die Moglichkeit, einen Namen in der Sprache zu wiederholen. Wel-
ches Kriterium entscheidet, ob der bezeichnete Gegenstand jenem Namen
entspricht, der ihm zuvor in einer hinweisenden Erkldrung gegeben wurde?
SchlieBlich tauchen die Dinge in unterschiedlichsten Zusammenstellungen
auf, sie verdndern sich in der Bewegung im Raum usw., ohne zu einem ande-
ren Gegenstand zu werden. Eine vollstindige Synthese aller moglichen Er-
scheinungsweisen aber kann eine einzige hinweisende Geste gar nicht leisten.
Was sich jedoch problemlos wiederholen lésst, ist offenbar der Name selbst,
das einfache Zeichen. Folglich schldgt Wittgenstein vor, die Bedeutung des
Zeichens von den Regeln seiner Anwendung her zu verstehen: »Die Bedeu-
tung eines Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache.« (WW1, § 43) Das Krite-
rium, ob ein Name >N« tatsdchlich einem Gegenstand entspricht, liefert nicht
der Gegenstand, sondern allein die regelgerechte Anwendung des Wortes.
Obwohl auch der Tractatus der syntaktisch-logischen Verwendung des
Zeichens eine zentrale Rolle zugesteht, interessiert er sich dennoch in erster
Linie fiir eine einheitliche, fiir alle Zeichen gleichermaBen giiltige logische
Form, die sich im Satz zeigen muss (WW1, 3.327). Die erste und wichtigste
Verinderung gegeniiber der Frithschrift betrifft daher den Status dieser logi-
schen Form; sie wird nunmehr durch eine Vielzahl von moglichen Regeln
ersetzt: »Und so kommt es, da3 das Wort >Name< und das ihm entsprechende
»Gegenstand« die Uberschrift fiir eine Unzahl verschiedener /verschiedene/

nicht als metalogischer Ausdruck, sondern als Teil eines Kalkiils, als Teil der
gewohnlichen Sprache.« (BT, 143)

4 Zitate aus dem Big Typescript werden gemif3 der dortigen Textgestaltung wie-
dergegeben. Worter in serifenloser Schrift sind im Originalmanuskript gewellt
unterstrichen, Varianten werden durch Schrégstriche angezeigt.

64

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

Regelverzeichnisse ist /einer Legion verschiedener Regelverzeichnisse ent-
spricht/.« (BT, 511)

Eng damit verbunden sind drei weitere Verschiebungen in Wittgensteins
philosophischem Programm. Erstens gibt er die transzendentale Stellung der
logischen Form zugunsten eines sprachimmanenten Regelbegriffs auf. Auf
diese Weise wird die eigentiimliche Selbstauthebung des Tractatus im
Schlussdiktum, das jede Aussage tiber das Wesen der Logik fiir ungiiltig er-
klart, vorerst gebannt. Wenn man aber keine sich durchhaltende logische
Struktur der Sprache mehr voraussetzen kann, greift zweitens die im Tracta-
tus vorgenommene Reduktion aller AuBerungen auf ein formales Symbolsys-
tem zu kurz. Eine Untersuchung der logisch-grammatischen Regeln muss sich
vielmehr auf die gesamte Alltagssprache ausweiten: »Die Philosophie hat es
mit den bestehenden Sprachen zu tun und nicht vorzugeben, daf sie von einer
abstrakten Sprache handeln miisse.« (BT, 60)° Beide Aspekte zusammen wei-
sen drittens die vom Tractatus nahegelegte Vorstellung zuriick, die gesuchte
logische Grammatik sei eine Wesensdimension j>hinter< den Sétzen, die es
durch Riickfiihrung der alltiglichen Sprache auf eine einfache logische Struk-
tur aufzudecken gilt. In der verdnderten Auffassung dagegen ist das Wesentli-
che das ganz Offenkundige, es ist nur deshalb nicht sichtbar, weil es gleich-
sam zu offensichtlich, zu bekannt ist: »Die philosophisch wichtigsten Aspekte
der Dinge /der Sprache/ sind durch ihre Einfachheit und Alltdglichkeit ver-
borgen. (Man kann es nicht bemerken, weil man es immer (offen) vor Augen
hat.)« (BT, 283)

Diese Geste findet sich ebenfalls in Hegels Logik, sowohl in der Rede
vom Bekannten, das nicht notwendigerweise auch schon erkannt ist, als auch
im Hinweis darauf, dass nichts bekannter sei als die Sprache, wie sie uns
»zum Munde herausgeht¢, also in ihrem tatsdchlichen und alltiglichen Ge-
brauch (WdL 1.1, 12). Ein weiteres Moment liisst Wittgensteins Uberlegungen
ebenfalls ndher an Hegels Ansatz heranriicken: Wiahrend die Frithschrift die
Bedeutung eines Ausdrucks hinter seine logische Form zuriickstellt, zeichnet
sich mit dem Perspektivwechsel auf die Anwendungsregeln der Alltagsspra-
che eine Riickkehr der >inhaltlichen< Seite der Bezeichnung ab. Die im vor-
hergehenden Abschnitt erlduterte Auflésung des Signifikats in einer formel-
haften Darstellung ldsst sich nur begriinden, wenn Bedeutung auf die Werte
»wahr — falsch¢ begrenzt und auf ein Set von allgemeinen logischen Verkniip-
fungen (>und¢, >oder¢, >wenn/dann< usw.) zuriickgefithrt wird. Eine in der
Sprache selbst artikulierte Anwendungsregel hingegen ldsst sich nicht unab-

5 Wie Ishiguro feststellt, beschrénkt sich die im Tractatus entwickelte Theorie des
Satzes auf Tatsachenaussagen und bleibt gegeniiber einem nicht unerheblichen
Teilbereich der natiirlichen Sprache, etwa Fragen, Befehlen oder Ausrufen,
blind (vgl. Ishiguro, Hidé: Namen. Gebrauch und Bezugnahme. In: Schulte:
Texte zum Tractatus, a.a.0., S. 96-135, hier S. 97).

65

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

hingig vom dem Begriff verstehen, auf den sie zutrifft — mehr noch: die spe-
zifische Regel ist in gewisser Weise nichts anderes als die Bedeutung des Zei-
chens. In dieser Hinsicht also &ndert sich die Semiologie Wittgensteins dann
doch in entscheidender Weise. Das gilt es, an einigen Abschnitten des Big
Typeskript zu verdeutlichen, bevor die Begriffe Spiel und Regel, wie sie in
den Philosophischen Untersuchung erscheinen, betrachtet werden sollen.

Dank der nunmehr in der Wiener Ausgabe zuginglichen Manuskriptban-
den aus den Jahren 1929 bis 1932 lasst sich die »Wende« im Denken Wittgen-
steins genauer nachvollziehen.® Da es nicht zum Ziel der vorliegenden Unter-
suchungen gehort, eine philologische Rekonstruktion des umfangreichen Ma-
terials durchzufiihren, sollen hier lediglich Eckpunkte der Wende problem-
orientiert ynacherzéhlt« werden.

Nach dem Tractatus steht Wittgenstein vor folgender Schwierigkeit: Der
Versuch, Sprache und Welt in einer Theorie der logischen Formen zu vermit-
teln, darf als gescheitert gelten, weil er entweder auf einen metaphysischen
Formbegriff oder eine Psychologie der Wahrnehmung hinauslauft. Der frithe
Wittgenstein glaubt dieser schlechten Alternative entgehen zu konnen, indem
er beide Seiten aus verschiedenen Griinden rigoros aus der philosophischen
Betrachtung ausklammert. Das Verbot, weiter nach dem Sinn der logischen
Form zu forschen und sich einzig auf die Wahrheitsfunktion der Sitze zu be-
schrinken, fiihrt jedoch zu der Frage, was »Wahrheit< dann {iberhaupt noch
bedeuten kann, und damit erneut in die Semiologie. Vieles deutet darauf hin,
dass Wittgenstein in der Zeit der Wiederaufhahme seiner philosophischen
Tatigkeit genau diese offene Frage beantworten mochte und dazu eine Reihe
von Erkldrungsansitzen fiir das Verhiltnis von Zeichen und Bezeichnetem
gleichsam ausprobiert.’

Neben der bereits zitierten Auseinandersetzung mit den Aporien der De-
notation denkt Wittgenstein in dieser Phase auch tiber eine »phinomenologi-

6 Der Streit, ob Wittgensteins Werk eher als eine Einheit verstanden werden muss
oder sich in mehrere voneinander deutlich getrennte Phasen unterteilt, soll an
dieser Stelle nicht diskutiert werden. Konsens ist ohne Zweifel, dass die Philo-
sophischen Untersuchungen deutliche Verdnderungen gegeniiber dem Tractatus
aufweisen. In Frage steht also vor allem, wie diese Verdnderungen einzuschit-
zen sind: als eine Verschiebung innerhalb des im Frithwerk abgesteckten Rah-
mens oder als ein eigenstindiger Neuansatz. Wolfgang Kienzler, ein Vertreter
der zweiten Lesart, spricht von einer »Wende« im Denken Wittgensteins, die
sich in etwa auf das Jahr 1931 datieren ldsst. Seine lesenswerte Forschungsarbeit
enthilt einen Uberblick iiber die verschiedenen Positionen der Diskussion (vgl.
Kienzler, Wolfgang: Wittgensteins Wende zu seiner Spitphilosophie 1930-
1932. Eine historische und systematische Darstellung. Frankfurt a. M. 1997, S.
15£F).

7 Das Big Typeskript versammelt im Kapitel »Bedeutung« in loser Reihenfolge
mehrere alternative Theorieansitze, wie Bedeutung entsteht, und zeigt deren De-
fizite auf (BT, 31{f.).

66

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

sche« Grundlegung der sprachlichen Bedeutungszuschreibung nach. Obwohl
er den Begriff yPhidnomenologie« unabhéngig von der gleichnamigen Methode
Husserls entwickelt, will er damit ein vergleichbares Problem l6sen: Wie ldsst
sich eine Theorie der Wahrnehmung ohne metaphysische oder psychologische
Pramissen entwerfen? Im Gegensatz zu Husserl aber beschranken sich Witt-
gensteins Uberlegungen auf einige vage Bemerkungen und beschiftigen sich
schlieBlich vor allem mit dem Nachweis, dass eine phdnomenologische Be-
griindung sprachlicher Bedeutung letztlich doch in die Metaphysik und somit
in eine »Sackgasse« fithrt (WAS, 134).

Im Kern geht es Wittgenstein nach wie vor um die im Tractatus verfolgte
Frage, wie sich der Wahrheitswert eines Satzes feststellen ldsst. Mit Hilfe
einer Phinomenologie soll dabei die prinzipielle Moglichkeit einer aktuellen
Wahrnehmung der Welt geklart werden. Man koénnte nun meinen, mit dem
phéanomenologischen Ansatz bewege sich Wittgenstein endgiiltig aus einer
sprachimmanenten Analyse heraus und beschreite den vormals abgelehnten
Weg einer Psychologie der Wahrnehmung. Eigentiimlicherweise aber will er
die Phdanomenologie auf die Grammatik der Sprache anwenden: »Dann wire
also die Phdnomenologie die Grammatik der Beschreibung derjenigen Tatsa-
chen, auf denen die Physik ihre Theorien aufbaut.« (WA1, 5.) Dadurch bleibt
jedoch, wie Wolfgang Kienzler zu Recht feststellt, der Einsatz dieser »Phé-
nomenologie« im hochsten Malle zweideutig: Aus den Bemerkungen Wittgen-
steins geht nicht eindeutig hervor, ob sie eine Art Theorie der unmittelbaren
Wahrnehmung meint oder eine Begriffsklarung auf der Ebene des Sinns, also
eine logisch-grammatische Analyse.®

Fiir die erste Alternative sprechen wiederkehrende Reflexionen tiber ver-
schiedene Moglichkeiten zur Darstellung des »Gesichtsraums¢, ein bereits im
Tractatus genanntes Konzept, das den visuellen Rahmen fiir eine Beschrei-
bung des gegenwirtig Gegebenen abstecken soll (WW1, 5.633). Allerdings
zeigt sich schnell, dass es recht abenteuerlicher Hilfskonstruktionen bedarf,
um eine Abbildung der im Gesichtfeld wahrgenommenen Phdnomene zu er-
kldaren, ohne dabei psychologisch oder bewusstseinstheoretisch zu argumen-
tieren.” Nimmt man die zweite Bedeutung hinzu, die Wittgenstein der Phi-
nomenologie gibt, die grammatische Analyse der Begriffe, entpuppt sich der
Vorschlag als vollends paradox: Eine »phdnomenologische Sprache« miisste,

8 Vgl Kienzler: Wittgensteins Wende, a.a.0., S. 112.

9 In den Philosophischen Bemerkungen schliagt Wittgenstein beispielsweise vor:
»Ich kénnte ja z.B. die Gesichtsbilder plastisch darstellen, etwa in verkleinertem
Mafstab durch Gipsfiguren, die ich nur so weit ausfiihre, als ich sie wirklich ge-
sehen habe, und den Rest etwa durch eine Farbung oder Ausfiihrungsart als un-
wesentlich bezeichnen.« (WW2, 97). Das letzte Wort ist verrdterisch: Ohne ru-
dimentédre Bezeichnungsfunktion koénnte auch ein Gipsmodell der Wirklichkeit
nichts darstellen.

67

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

wie es in den Manuskripten heifit, eine Beschreibung sein, die das beschreibt,
was beim Lesen der Beschreibung vor sich geht« (WAS, 134). Das aber impli-
ziert einen Zeichenbegriff, in dem der Signifikant unmittelbar mit dem Signi-
fikat zusammenfillt — was streng genommen den Begriff des Zeichens und
somit die Sprache insgesamt suspendieren wiirde.

Den Widerspriichlichkeiten seines eigenen phdnomenologischen Projektes
widmet Wittgenstein dann im Big Typeskript ein eigenes Kapitel, das eine fiir
die Spitschriften richtungweisende Losung vorschldgt: »Die Untersuchung
der Regeln des Gebrauchs unserer Sprache, die Erkenntnis dieser Regeln und
tibersichtliche Darstellung, 1duft auf das hinaus, d.h. leistet dasselbe, was man
oft durch die Konstruktion einer phdnomenologischen Sprache leisten
/erzielen/ will.« (BT, 295) Selbstkritisch vermerkt er deshalb in den Manu-
skripten, die Annahme, eine Phinomenologie konne auf eine eigenstiandige
Sphire zwischen den Phanomenen und ihrer sprachlichen Darstellung zugrei-
fen, sei eine »fixe Idee« und eine »Sackgasse« (WAS, 134/BT, 295). Aller-
dings, wie Wittgenstein betont, eine »bedeutungsvolle Sackgasse«, in der sich
in symptomatischer Weise der Irrtum des metaphysischen Denkens zeigt, das
Aussagen iiber Wahrnehmungen durch eine Feststellung der Existenz des
Wahrgenommenen verifizieren will: »Die Konfusion entsteht hier dadurch,
dall wir glauben, iiber das Vorhandensein oder Nichtvorhandensein eines Ge-
genstandes (Dinges) [...] entscheiden zu miissen [...].« (BT 295)

Was Wittgenstein sich von einer Phdnomenologie erhofft hatte, war die
Moglichkeit, Sdtze ausgehend von einer »primédren Sprache< zu verifizieren.
Im Vergleich zur formalen Logik des Tractatus gibt es in diesem Punkt zwar
eine Strukturanalogie, sofern beide Ansétze die Vermittlung von Sprache und
Welt in einer Art Fundamentalsprache — einer logischen bzw. phdnomenolo-
gischen — suchen. Wihrend aber die Frithschrift die Existenzfrage aus gutem
Grund ausklammert, fiihrt das phanomenologische Projekt sie wieder ein und
damit zwangsldufig zuriick zu einer strikten Trennung von Sprache und Welt.
Die Selbstkorrektur im Big Typeskript kann von daher wie eine »Wende« in
die andere Richtung verstanden werden, hin zu einer endgiiltig innersprachli-
chen Kldrung des Weltbegriffs. Das eigentliche Ziel, zu dem die phdnomeno-
logische Beschreibung eingefithrt wurde, ldsst sich nur durch die »Untersu-
chung der Regeln des Gebrauchs unserer Sprache« erreichen, und diese Ge-
brauchsregeln finden sich weder in einer auf Formeln reduzierten Symbol-
sprache noch in der unmittelbaren Wahrnehmung der Phanomene, sondern
allein in der Sprache des Alltags (WW2, 52).

Die Alltagssprache als neuer Ausgangspunkt der philosophischen Refle-
xion erfordert dariiber hinaus ein neues begriffliches Instrumentarium, um die
vielfiltigen situativen >Logiken< zu fassen, in denen Worte ihre spezifische
Bedeutung erhalten. Der Begriff des Gebrauchs oder der Anwendung kann
differenzierter als Anwendung einer Regel verstanden werden. In engem Zu-

68

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

sammenhang mit dem Regelbegriff fithrt Wittgenstein dann das Motiv des
Spiels bzw. des Sprachspiels ein: »[...] die Sprache funktioniert als Sprache
nur durch die Regeln, nach denen wir uns in ihrem Gebrauch richten. (Wie
das Spiel nur durch Regel funktioniert.)« (BT, 139) Wie jedes andere Spiel ist
auch das Sprachspiel durch eine bestimmte Anzahl von Regeln definiert, die
lediglich in den Grenzen des jeweiligen Spiels und nicht in der gesamten
Sprache gelten. Mit dem Ineinandergreifen von Regel und Spiel ist bereits das
Grundgeriist der Philosophischen Untersuchungen aufgestellt. Aber sowenig
der Tractatus eine erschopfende Aufzahlung der logischen Formen geben
kann, weil sie in eine unzugingliche >transzendentale«< Sphére gehoren, kon-
nen die Untersuchungen eine umfassende Darstellung aller Sprachspiele lie-
fern, weil diese eine prinzipiell offene und in steter Bewegung befindliche
Vielzahl bilden: »Und diese Mannigfaltigkeit ist nichts Festes, ein fiir allemal
Gegebenes; sondern neue Typen der Sprache, neue Sprachspiele, [...] entste-
hen und andre veralten und werden vergessen.« (WW 1, § 23)

Konsequent erldutert Wittgenstein deshalb den Begriff »Sprachspiel< in
den Untersuchungen ausschlielich an Beispielen, die neben verschiedenen
Satzarten (etwa Frage, Befehl, Behauptung) vor allem Handlungen nennen:

»[...] Beschreiben eines Gegenstandes nach dem Ansehen, oder nach Messungen —
Herstellen eines Gegenstandes nach einer Beschreibung (Zeichnung) —

[...]

Eine Geschichte erfinden; und lesen —

Theater spielen —

Reigen singen —

Ratsel raten —

[...]J« (WW1, § 23)

Die Liste unterstreicht, dass die Herleitung der Bedeutungskonstitution weder
einer Erkenntnistheorie bedarf noch auf sprachliche Zeichen beschrinkt
bleibt. Jede Wahrnehmung oder Handlung kann als ein Sprachspiel betrachtet
werden, auch wenn sie tatséchlich nicht primér auf sprachlichen Vorgéngen
basiert. Der Spielcharakter der Sprache macht aus jedem Satz gleichsam einen
Spielzug oder eine Titigkeit im weitesten Sinne.'® Damit ldsst sich umgekehrt
jede Handlungsabfolge auch als Satz verstehen. Wenn man sich nun vorstellt,
was alles in die angedeutete Liste der Sprachspiele aufgenommen werden

10 Der von Wittgenstein betonte Handlungscharakter der Sprache hat John L. Aus-
tin zu seiner >Theorie der Sprechakte« inspiriert (Austin, John L.: Zur Theorie
der Sprechakte (How to do things with words). 2. Aufl., Stuttgart 1979). Jean-
Frangois Lyotard beruft sich ebenfalls — wenngleich in ginzlich verschiedener
Ausrichtung — auf Wittgenstein, um den pragmatischen Aspekt der Sprache her-
vorzuheben (vgl. Lyotard, Jean-Frangois: Das postmoderne Wissen. Wien 1999,
S. 36ff)).

69

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

miisste, dann wird verstidndlich, weshalb Wittgenstein den Reichtum der
Sprachspiele fiir prinzipiell unabschlieBbar und verinderlich hilt."!

Darin unterscheiden sich Wittgenstein und Derrida auf der einen, von He-
gel auf der anderen Seite: Wihrend die Wissenschaft der Logik eine umfas-
sende und zusammenhéngende Bestimmung der begrifflichen Kategorien lie-
fern will, halten die beiden Erstgenannten eine solche systematische Freile-
gung fiir unmoglich, da sie die Offenheit und Verdnderlichkeit der Sprache
zwangslaufig verfehlen muss. Was wiederum nicht heifit, man koénne tiber die
begrifflichen Bestimmungen tiberhaupt nichts sagen; nur miissen solche Ana-
lysen stets in einem (historischen) Kontext situiert sein.'> Weiterhin gilt e,
deutlich zwischen der Ablehnung einer einheitlichen logischen Struktur und
einer »Wesensdimension« der Sprache zu unterscheiden. Denn selbstverstand-
lich wird mit Konzepten wie der »allgemeinen Schrift< und der différance oder
dem Sprachspiel und der Regel etwas Allgemeines und Wesentliches tiber die
Entstehung von Bedeutung und somit auch von Welt gesagt. Nur handelt es
sich hierbei um >Wesensbestimmungen¢, die dem traditionellen Wesensbe-
griff im Sinne eines festen und letzten Grundes entgegenlaufen.

Die damit verbundene Schwierigkeit sicht Wittgenstein sehr deutlich, et-
wa wenn er in den Philosophischen Untersuchungen einen fiktiven Kritiker
sagen lasst:

»Du machst dir’s leicht! Du redest von allen moglichen Sprachspielen, hast aber
nirgends gesagt, was denn das Wesentliche des Sprachspiels, und also der Sprache,
ist. Was allen diesen Vorgingen gemeinsam ist und sie zur Sprache, oder zu Teilen
der Sprache macht. Du schenkst dir also gerade den Teil der Untersuchung, der dir
selbst seinerzeit am meisten Kopfzerbrechen gemacht hat, namlich den, die allge-
meine Form des Satzes und der Sprache betreffend.«« (WW1, § 65)

Der Einwand scheint berechtigt. Wie kann man von solchen >Spielen« reden,
ohne zu sagen, was ein Spiel im Allgemeinen ausmacht? Allerdings liegt die
Pointe der Spielkonzeption gerade darin, dass mit dem Begriff des >Spiels«
eine allgemeine Charakterisierung gegeben werden kann, obwohl den einzel-
nen >Spielen, wie Wittgenstein sagt, »[...] gar nicht Eines gemeinsam ist,
weswegen wir fiir alle das gleiche Wort verwenden [...]J« (WW 1, § 65). Was
die vielfiltigen Sprachspiele zusammenhiilt, sind gewisse Ahnlichkeiten oder
»Verwandtschaften«, vergleichbar denen zwischen Familienmitgliedern. Sol-

11 Vgl. Savigny, Eike von: Wittgensteins »Philosophische Untersuchungen«. Ein
Kommentar fiir Leser. Band I: Abschnitte 1 bis 315. 2. Aufl., Frankfurt a. M.
1994, S. 60.

12 Wittgenstein driickt das wie folgt aus: »Wir reden von dem rdumlichen und zeit-
lichen Phédnomen der Sprache; nicht von einem unrdumlichen und unzeitlichen
Unding.« (WW1, § 108).

70

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

che >Familienghnlichkeiten< kénnen den eigentiimlichen Zusammenhalt der
Spiele untereinander sehr gut verdeutlich, denn wie in einer groen Familie
miissen nicht alle Mitglieder die gleichen Merkmale teilen, um ein Ensemble
zu bilden (ebd., § 67)."°

Aus einem weiteren Grund kann der Spielbegriff keine strenge Allge-
meinheit bezeichnen, benennt er doch auch in seiner gewohnlichen Verwen-
dung kein einheitliches Wesen der darunter gefassten Erscheinungen. Im § 66
der Untersuchungen fordert Wittgenstein deshalb seinen Kritiker auf, sich alle
moglichen Abldaufe zu iiberlegen, die wir normalerweise als >Spiel« bezeich-
nen. Man wird feststellen, dass es zwar gewisse Klassen von Spielen gibt,
doch kein wirklich einheitliches Merkmal oder Wesen. Alles, was sich iiber
ein »Spiel« sagen ldsst, wire, dass es gewisse Regeln besitzt, aber niemals
vollstandig von diesen Regeln bestimmt wird: »Man kann sagen, der Begriff
»Spiel« ist ein Begriff mit verschwommenen Réndern.« (Ebd., § 71) Ein nicht
weiter geregelter Bezirk der Offenheit oder Unbestimmtheit ist fiir jedes Spiel
absolut notwendig und — wiirde dies nicht dem traditionellen Verstindnis des
Terminus entgegenlaufen — >wesentlich«. Ein tatséchlich vollstindig geregel-
tes Spiel wire kein Spiel mehr, sondern ein blo mechanischer und determi-
nierter Ablauf. Und umgekehrt gilt ebenfalls: Ohne ein Minimum an Regulie-
rung wiirden wir statt von einem Spiel von rein kontingenten Prozessen spre-
chen.

Inwiefern der Spielbegriff an ihm selbst >zeigt(, was mit ihm beschrieben
wird, soll Thema eines spateren Kapitels werden. Vorerst geht es darum, die
Funktion von Spiel und Regel fiir die Bedeutungskonstitution vorzustellen.
Entscheidend dafiir ist die Offnung der Perspektive, mit der Wittgenstein in
den Untersuchungen die Sprachspielkonzeption weit iiber den Rahmen der
gesprochenen oder geschriebenen Sprache hinaus auf alle Formen menschli-
chen Handelns ausdehnt bzw. sprachliche Bedeutungszuschreibungen selbst
als Praxis verstehen will. Vor dem Hintergrund einer solchen totalen Ausdeh-
nung des Sprachbegriffs kann man — wie schon bei Hegel und Derrida festge-
stellt — auch von Wittgenstein behaupten, er sei streng genommen kein
Sprachwissenschaftler.'* Weiterhin impliziert der Begriff des Spiels selbst
eine gewisse Regulierung, die jedoch nie absolut und endgiiltig sein kann.
Worte und Sidtze erhalten ihre Bedeutung aus den Anwendungsregeln, die
innerhalb eines bestimmten Sprachspiels fiir sie gelten — Wittgenstein nennt
das ihre »Grammatik<. Je nach Sprachspiel aber kann dasselbe Wort unter-
schiedlichste Bedeutungen annehmen, weil es mehrere Regeln zu seiner An-

13 »Was das Begriffswort anzeigt, ist allerdings eine Verwandtschaft der Gegen-
stinde aber diese Verwandtschaft mufl keine Gemeinsamkeit einer Eigenschaft
oder eines Bestandteils sein. Sie kann die Glieder kettenartig verbinden, so daf3
eines mit einem anderen durch Zwischenglieder verwandt ist [...].« (WW4, 75)

14 Vgl. Kienzler: Wittgensteins Wende, a.a.O., S. 17.

71

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

wendung gibt. Aufgrund dieses Umstands gewinnt die Philosophie fiir Witt-
genstein tiberhaupt erst ihr eigentliches Aktionsgebiet: Indem sie die Begriffe
auf ihre alltdgliche Anwendung zuriickfiihrt, soll sie Missversténdnisse aus-
rdumen, die entweder aus einer uniibersichtlichen Grammatik oder der Vor-
stellung hervorgehen, Worte wiirden etwas von der Sprache Unabhingiges
und >Tiefes< ausdriicken."

Unklar bleibt indes, wie eine Regel einem Wort oder Zeichen eine Bedeu-
tung verleihen kann. Einer ersten Intuition folgend konnte man Anwendungs-
regeln auf eine Vereinbarung der Sprecher zuriickfithren. Dagegen spricht die
briiske Zuriickweisung des »denkenden, vorstellenden Subjekts< im Tractatus.
Ob sie allerdings auch nach der Wende bestehen bleibt, miisste geklért wer-
den. Zudem lebt der Regelbegriff ebenso wie der Begriff des Spiels fiir Witt-
genstein von einer gewissen Offenheit oder Vagheit. Insofern muss es prinzi-
piell moglich sein, die Sprache auch entgegen der Regel zu benutzen. Von der
Weise, wie eine Regel institutionalisiert wird, hiangt deshalb ab, wie man
tiberpriifen kann, ob eine Regel richtig befolgt wurde. Zur Erlduterung des
Regelbegriffs kann sich Wittgenstein allerdings auf keine Meta-Regeln beru-
fen, ohne in einen infiniten Regress zu geraten. Seine eigenen Reflexionen
sehen sich daher gezwungen, »[...] das Wort »Regel« zu verwenden, ohne
notwendig erst die Regel iiber dieses Wort zu tabulieren« (BT, 57).

Die Frage nach der Stellung des Subjekts ldsst sich zweifellos ganz im
Sinne der frithen Schriften beantworten. Dem denkenden, handelnden und
wollenden Subjekt kommt nach wie vor keine explizite Schliisselstellung zu,
es tritt stets hinter der Sprache zuriick.'® Spitestens mit dem Konzept des
Sprachspiels integriert Wittgenstein alle Handlungen, die normalerweise jen-

15 »Die Philosophie stellt alles blof hin, und erklirt und folgert nichts. — Da alles
offen daliegt, ist auch nichts zu erkldren. Denn, was etwa verborgen ist, interes-
siert uns nicht. »Philosophie< kénnte man auch das nennen, was vor allen neuen
Entdeckungen und Erfindungen méglich ist.« (WW1, § 126)

16 Dass sogar subjektive Empfindungsdaten durch sprachliche Konventionen gere-
gelt werden, verdeutlicht Wittgenstein mit einem Gleichnis: »Angenommen, es
hitte Jeder eine Schachtel, darin wire etwas, was wir »Kéfer« nennen. Niemand
kann je in die Schachtel des Andern schaun; und Jeder sagt, er wisse nur vom
Anblick seines Kifers, was ein Kéfer ist.« (WW1, § 293) Eine solche Dimen-
sion subjektiver Innerlichkeit, auf die nur der Einzelne einen Zugriff hitte, wie
auf den Kifer in der Schachtel, »gehort tiberhaupt nicht zum Sprachspiel; auch
nicht einmal als ein Efwas: denn die Schachtel konnte auch leer sein. — Nein,
durch dieses Ding in der Schachtel kann >gekiirzt werden¢; es hebt sich weg,
was immer es ist« (ebd.). Bartley konstatiert hingegen einen »radikalen Subjek-
tivismus« im Spatwerk Wittgensteins, da — so das Argument — in der Gebrauchs-
theorie alle Sprachspiele als »von Menschen geschaffen« betrachtet werden (vgl.
Bartley, William W.: Wittgenstein, ein Leben. Miinchen 1993, S. 147f.). Eine
solche Argumentation schlieft jedoch vorschnell von der Notwendigkeit einer
Sprachgemeinschaft auf einen starken Subjektbegrift, der keine logische Vor-
aussetzung fiir die Existenz eines Sprachspiels ist.

72

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

seits der Sprache angesiedelt sind (etwa Denken, Anschauen, Wollen, Fiihlen,
etc.), in die sprachliche Betrachtung. Das soll nicht bedeuten, es gébe >nur
Sprache< und keine Sprechenden. Die Philosophischen Untersuchen machen
gleich zu Beginn deutlich, dass eine Sprache nie ohne einen historisch-
kulturellen Hintergrund, die jeweilige >Lebensforms¢, gedacht werden kann:
»[...] eine Sprache vorstellen heif3t, sich eine Lebensform vorstellen.« (WW1,
§ 19) Anders aber als Hegels >Geist< erhilt die Lebensform nicht den Status
eines >GroBsubjekts¢, sondern scheint eher als ein Grenzbegriff zu fungie-
ren.'’

Die Absage an ein vermogenstheoretisches Subjekt erschwert allerdings
die Erlauterung des Regelbegriffs erheblich. Wie ldsst sich eine Vereinbarung
der Regel vorstellen, ohne bereits eine sprachliche Verstindigung — und somit
Regelverwendung — in Anspruch zu nehmen? Und wie kann man wissen, ob
man der Regel folgt, wenn es keine auBersprachliche Instanz gibt, an der sich
eine Ubereinstimmung mit der Regel iiberpriifen ldsst? Inwiefern eine »Ver-
einbarung< auch ohne die Voraussetzung von selbstbewussten Subjekten ge-
dacht werden kann, zeigt Derridas Konzept der allgemeinen Schrift. Fiir Witt-
genstein spitzt sich die Problematik auf ein Paradox zu: »[...] eine Regel
konnte keine Handlungsweise bestimmen, da jede Handlungsweise mit der
Regel in Ubereinstimmung zu bringen sei.« (WW1, § 201) Um es ein wenig
deutlicher zu formulieren: Wenn jede Handlung regelgeleitet ist, kann die
ausgefiihrte Handlung nicht zugleich der Malistab fiir die richtige Regelan-
wendung sein. Es gibe dann, so Wittgenstein weiter, »weder Ubereinstim-
mung noch Widerspruch«, da sich Handlung und Regel nicht miteinander
vergleichen lassen — sie sind immer schon identisch."®

Das Paradox beruht jedoch auf dem Missverstindnis, dass »einer Regel
folgen< heifit, eine Regel zu deuten, was bereits ein Vorverstindnis der durch
die Regel gegebenen Bedeutung beinhaltet. Einige Paragraphen zuvor stellt
Wittgenstein dementsprechend fest: »Die Deutungen allein bestimmen die
Bedeutung nicht.« (WW1, § 198) Eine Erkldrung der Regelbefolgung tiber
eine Deutung fiihrt zu keiner befriedigenden Antwort, weil jede Deutung er-
neut gedeutet werden konnte und es letztlich der Willkiir des Einzelnen iiber-
lassen bliebe, die Reihe der Deutungen zu beenden. Abgesehen davon, dass
damit dem autonomen Willen eines Subjekts eine zentrale Rolle zufallen
wiirde, widerspricht es auch der Grammatik des Ausdrucks >einer Regel fol-

17 »mDie« Lebensform ist die jeweilige, »in< der wir jetzt leben, ohne sie zugleich
vaddquat¢ vorstellen zu kénnen.« (Simon, Joseph: Lebensformen. Uberginge
und Abbriiche. In: Liitterfelds, Wilhelm/Roser, Andreas (Hg.): Der Konflikt der
Lebensformen in Wittgensteins Philosophie der Sprache. Frankfurt a. M. 1999,
S. 190-212; hier S. 196)

18 Zur Interpretation des kryptischen Wortlautes von § 201 vgl. die erhellenden
Verweise in Savigny: Kommentar, Bd. I, a.a.0., S. 248ff.

73

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

gen¢, wenn die Regel nach Belicben interpretierbar wire.'” In den Worten
Wittgensteins: »Es kann nicht ein einziges Mal nur ein Mensch einer Regel
gefolgt sein.« (WW1, § 199)%

Eine gewisse kollektive Geltung ist demnach irreduzibel fiir den Regelbe-
griff. Gleichwohl sind Vertrags- oder Verstindigungstheorien nicht selten mit
schweren Hypotheken belastet. Selbst dort, wo sie das autonome, vernunftbe-
gabte Subjekt nicht voraussetzen (etwa in der Theorie des kommunikativen
Handelns von Jirgen Habermas)®', sehen sie sich mit dem Vorwurf konfron-
tiert, in einem reinen Verstdndigungsparadigma wiirden Wahrheitsfragen an
Mehrheitsentscheidungen delegiert. Wittgenstein zitiert ein solches Gegenar-
gument, um seine eigene Sicht auf die Frage nach der Regelbefolgung zu ver-
deutlichen: »So sagst du also, daB die Ubereinstimmung der Menschen ent-
scheidet, was richtig und falsch ist?« — Richtig und falsch ist, was Menschen
sagen; und in der Sprache stimmen die Menschen iiberein. Dies ist keine
Ubereinstimmung der Meinung, sondern der Lebensform.« (WW1, § 198)

Fiihrt man die Richtigkeit einer Aussage auf eine Vereinbarung zuriick, so
der Einwand, relativiert dies den Wert der Wahrheit selbst. Wittgensteins
Antwort auf diesen Vorwurf lautet: Richtig und falsch sind Kriterien, die nur
innerhalb eines sprachlichen Zusammenhanges einen Sinn haben; sie betref-
fen eine konkrete Aussage vor dem Hintergrund eines bereits bestehenden
Sprachgefiiges (das, was Menschen >sagen<). Die Sprache als Ganzes aber
kann weder richtig noch falsch sein, weil sie iiberhaupt erst den Rahmen ab-
steckt, in dem die Anwendungsregeln fiir »richtig< und »>falsch« getroffen wer-
den konnen. >Ubereinstimmung¢ heiBt also nicht, sich explizit iber Wahr-
heitskriterien zu verstdndigen oder zufillig die gleiche Meinung dariiber tei-
len, sondern meint eine fundamentale Ubereinstimmung im Sinne eines ge-
meinsamen Horizontes oder, in der Terminologie der Philosophischen Unter-
suchungen, einer gemeinsamen Lebensform.?

Statt von Verstindigung spricht Wittgenstein bezeichnenderweise dann
von einem )»stindigen Gebrauch¢, einer >Geflogenheit< oder >Institution<
(WW1, § 198f.) und verweist somit auf Bereiche, die erstens eine sozial-

19 Regelbefolgen und Interpretation, so Lawn, schlieBen sich daher fiir Wittgen-
steins gegenseitig aus (vgl. Lawn, Chris: Wittgenstein and Gadamer. Towards a
Post-Analytic Philosophy of Language. London/New York 2004, S. 75).

20 In dieser Feststellung liegt bereit der Kern des so genannten >Privatsprachen-
Arguments< der Philosophischen Untersuchungen, mit dem gezeigt wird, dass es
keine Sprache geben kann, die nur von einer einzigen Person verstanden wird
(§8§ 243-315). Vgl. dazu die ausfithrlichen Uberlegungen von Kripke, Saul:
Wittgenstein {iber Regeln und Privatsprache. Frankfurt a. M. 1987, S. 74ff.

21 Vgl. Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, a.a.0., S. 147ff.

22 In Uber Gewifheit nennt Wittgenstein dies auch ein »Weltbild«: »[...] der iiber-
kommene Hintergrund, auf welchem ich zwischen wahr und falsch unterschei-
de« (WWS8, 139).

74

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

historische Dimension beinhalten, zweitens eine gewisse Dauerhaftigkeit be-
sitzen und die drittens jenseits einer willentlichen Aneignung, sei sie indivi-
duell oder kollektiv, liegen. Der scheinbar harmlose Satz: »Darum ist >der
Regel folgen« eine Praxis« (WW1, § 202), wiederholt folglich nicht nur den
Tétigkeitscharakter aller Sprache, er situiert die Regel dartiber hinaus in einer
nahezu unbewussten Sphére der Habitualititen: »Ich folge der Regel blind.«
(WW1, § 219) Obwohl Wittgenstein in den Untersuchungen keine weitere
Erlauterung seines Begriffs der »Lebensform« gibt, ldsst er sich mit Husserls
Konzeption der >Lebenswelt« vergleichen. Beide zielen auf jenen nicht im
Ganzen hinterfragbaren Bereich der gemeinschaftlich geteilten und sedimen-
tierten Verhaltensmuster, Werturteile, Definitionen usw., ohne die keine Ver-
stindigung funktionieren wiirde.”> Auf die Frage nach dem Grund, weshalb
man einer Regel folgt, kann man in der Tat nur antworten: »So handle ich
eben.« (WW1, § 217)

Hiermit st68t die Argumentation der Untersuchungen auf einen >harten
Felsen, an dem sich der Spaten zuriickbiegt«: »Das Hinzunehmende, Gegebe-
ne — konnte man sagen — seien die Lebensformen«. (WW1, § 217 u. S. 572)
Als Losung der zentralen Problematik, wie Regelanwendungen Bedeutung
festschreiben kénnen, scheint die Antwort trivial, verweist sie doch alle weite-
ren Fragen an die konkrete Sprache, in der die Regeln immer schon in be-
stimmter Weise festgelegt sind. »Wir kénnen eben auch hier nicht begriinden
(auBer (etwa) biologisch oder historisch) und /sondern/ (kénnen) nur be-
schreiben, wie das Wort »Regel< gebraucht wird.« (BT, 367)** Aus der Sicht
Wittgensteins muss der Versuch, die Regelhaftigkeit des Sprachgebrauchs im
starken Sinne zu begriinden, notwendigerweise scheitern, weil die Kriterien
der Begriindung selbst immer schon aus einem bereits bestehenden Horizont,
einer gemeinsamen Lebensform stammen, die im Ganzen nicht zum Gegen-
stand einer Betrachtung werden kann.”’ Die Annahme, man kénne eine We-

23 yLanguage-acquisition is essentially a social affair. In following a rule I am
habituated to do as others in my linguistic community do.« (Lawn, Christopher:
Wittgenstein, history and hermeneutics. In: Philosophy & Social Criticism,
2003, Bd. 29, Nr. 3, S. 281-295; hier 284) Zum Begriff der Lebenswelt bei Hus-
serl vgl. Husserl: Krisis der europdischen Wissenschaften, a.a.O., S. 105ff.

24 Die Grundlosigkeit der Regeln lédsst sie zu reinen Tatsachen werden. Dies ent-
spricht dem Verhiltnis von Signifikant und Signifikat bei Saussure: »Obgleich
Bezeichnetes und Bezeichnung, jedes fiir sich genommen, lediglich differentiell
und negativ sind, ist ihre Verbindung ein positives Faktum. Und zwar ist das so-
gar die einzige Art von Tatsachen, die in der Sprache moglich sind [...].« (Saus-
sure: Grundfragen, a.a.0., S. 144)

25 Oder wie Welsch formuliert: »Der Riickgang durch diverse Begriindungsebenen
fuhrt zuletzt auf eine Schicht, die man nicht mehr begriinden oder durchstof3en
kann, weil sie fiir das Begriinden selbst so elementar ist, dal} sie in jedem Be-
griindungsversuch ihrerseits in Anspruch genommen wiirde — so daf} das analy-
tische Instrumentarium sich hier >zuriickbiegt« und Rekursivitit der Analyse

75

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

sensdimension der Sprache und damit der Welt aufdecken, wird — wie schon
im Tractatus — erneut als metaphysisch zuriickgewiesen.

Dass Wittgenstein mit der Riickfiihrung der Bedeutung auf die jeweilige
Lebensform keineswegs den Bereich der Sprache verldsst, ergibt sich aus der
denkbar weiten Ausdehnung des Sprachspielkonzeptes. Die Wende des Spét-
werkes besteht indes vor allem darin, den philosophischen Blick weg von
einer Erkldrung und hin zu einer reinen Beschreibung zu lenken. Eigentiim-
licherweise >verbietet« der gefundene Zusammenhang von Spiel, Regel und
Lebensform jede allgemeine Frage nach dem Ursprung von Bedeutung und
verweist sie stattdessen auf die je konkrete Grammatik eines historisch-
empirischen Sprachsystems. Sprachen bilden gleichsam ihren eigenen Kon-
text, indem sie selbst jene Anwendungsregeln transportieren, die den Begrif-
fen ihren Sinn geben.*® Solche kontextuellen Regelungen lassen sich nur be-
schreiben, aber nicht in einer letzten Instanz begriinden.

Eine Absage an allgemeine Wesensaussagen iiber das Seiende heifit je-
doch nicht, auf jede Form einer »Wesensanalyse« verzichten zu missen. Im
Gegenteil stellen Wittgensteins Spatschriften geradezu die Aufgabe, im Rah-
men der aufgezeigten Begrifflichkeiten das je eigene grammatische Geflecht
der sprachlichen Zusammenhinge freizulegen, denn: »Das Wesen ist in der
Grammatik ausgesprochen.« (WW1, § 371) Bevor Ansitze zu einer solchen
Analyse bei Wittgenstein selbst verfolgt werden, sollen jedoch zunichst die
Antworten Derridas und Hegels auf die Wesensproblematik zu Wort kom-
men.

b) Von einer Spur ohne Ursprung

Wie man an Wittgensteins Konzeption des Sprachspiels sehen kann, ver-
schiebt sich in einer rein sprachimmanenten Betrachtung die Wesensbestim-
mung auf die Frage nach der Anwendungsregel eines Wortes, im weiteren
Sinne nach seiner >Grammatik<. Die Wesensfrage korreliert so mit jener nach
der Moglichkeit des Zeichens, auf eine Bedeutung zu verweisen. Innerhalb
von Derridas Konzept der allgemeinen Schrift wire demnach zu klédren, wie
trotz der aufschiebenden Bewegung der différance relativ stabile Sinneinhei-
ten entstehen konnen. Weil im Schriftmodell der Sprache Zeichen stets auf
andere Zeichen verweisen und sich rein relational in ihrer Differenz zueinan-
der bestimmen, muss Derrida darlegen, inwiefern die offene Verweisstruktur

bzw. Reflexion eintritt.« (Welsch, Wolfgang: Vernunft. Die zeitgendssische
Vernunftkritik und das Konzept der transversalen Vernunft. Frankfurt a. M.
1996, S. 411)

26 Dagegen behauptet Grayling: »Ganz auer Zweifel jedenfalls scheint zumindest
zu stehen, daf3 der richtige Gebrauch der Sprache von etwas bestimmt wird, das
unabhdingig von der Sprache ist [...].« (Grayling: Wittgenstein, a.a.O., S. 131)

76

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

einen identischen Bedeutungseffekt produzieren kann, der prinzipiell einer
Wiederholung fahig ist. Im dekonstruktiven Zeichenbegriff stehen sich damit
zugespitzt gesprochen zwei widerspriichliche Anforderungen gegeniiber: Ei-
nerseits soll sich das sprachliche Verweisungsgefiige, die Schrift, auf der
Grundlage einer unabschliebaren Differenzierungsbewegung, der différance,
konstituieren, andererseits bedarf es wenigstens minimaler Einheiten, die sich
durch die Zeit hindurch als identische erweisen, um eine Wiederholung der
Bedeutungseffekte zu ermoglichen.

Wittgensteins Regelbegriff beinhaltet ein dhnliches Dilemma. Eine Regel
muss in gewissen Grenzen verbindlich sein, sie darf aber nicht in einen kausa-
len Automatismus oder eine beliebig deutbare >Privatregelung« iibergehen.
Indem Wittgenstein die Regelanwendung in einer Lebensform, einem ebenso
habitualisierten wie verdnderlichen Gebrauch, verankert, beschrinkt er die
Aufgabe der Philosophie auf eine Deskription der je schon vorhandenen >logi-
schen Grammatik< einer konkreten Sprache. Die Dekonstruktion begniigt sich
hingegen nicht mit einer Beschreibung des Gegebenen. Zwar wiirde Derrida
Wittgensteins Diktum zustimmen, dass es keine Metaregeln fiir die Regeln
der Bedeutungszuschreibung gibt (Ltd, 234). Trotzdem miisste es mdoglich
sein, einige notwendige Bedingungen fiir die Entstehung von Bestimmungen
und Identifikationen im System der Sprache anzugeben. Solche Bedingungen
werden ihrerseits stets abhéngig bleiben von ihrer Artikulation, da auch Der-
rida keinen Standpunkt auBlerhalb der Sprache kennt, von dem aus sich die
Moglichkeitsbedingungen unverstellt anschauen liefen. Folglich konnen die
in diesem Zusammenhang angefiihrten Schemata nie einen reinen oder abso-
luten Ursprung der Bedeutung bezeichnen.”’

Wie bereits im letzten Kapitel gezeigt, setzt Derrida die Schrift einer je-
den Vereinbarung voraus, die den Verweis eines Signifikanten regeln und auf
Dauer stellen konnte. Diese Voraussetzungsstruktur gilt es nun zu prézisieren.
In der Grammatologie verbindet Derrida — darin dem spaten Wittgenstein sehr
nahe — zunéchst seinen Schriftbegriff mit dem des Spiels, in dem sich Offen-
heit und Regulierung, Determination und Freiheit tiberkreuzen: »Die Herauf-
kunft der Schrift ist die Heraufkunft des Spiels [...]«, heifit es apodiktisch
gleich zu Beginn der Argumentation (G, 17). Aber auch Derrida wihlt den
Spielbegriff mit Bedacht. Wenn ndmlich der Signifikant im Verweisgefiige
der Schrift erst das Signifikat produziert, verliert das System der Bedeutungs-
zuschreibung jeden festen Halt in einem wie immer gearteten Auflerhalb. Die

27 Das ist, in etwas anderer Terminologie, das entscheidende Problem des Anfangs
von Hegels Wissenschaft der Logik. Die Bewegung zwischen Sein und Nichts,
Anwesenheit und Abwesenheit, in der Sein und Nichts erst als solche erschei-
nen, muss sich immer schon ereignet haben: »Was die Wahrheit ist, ist weder
das Seyn, noch das Nichts, sondern da3 das Seyn in Nichts, und das Nichts in
Seyn, — nicht tibergeht, — sondern iibergegangen ist.« (WdL I.1, S. 69)

77

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Zirkulation der Zeichen kennt prinzipiell keine Grenze und lésst sich weder
durch eine transzendentale Reflexion noch eine empirische Anschauung end-
giiltig binden. Weshalb die Bedeutung eines Zeichens dennoch keine beliebi-
ge ist, wird noch zu zeigen sein. Mit Spiel ist jedenfalls jenes Zusammenwir-
ken der Signifikanten angesprochen, das an die Stelle der ideellen Signifikate
tritt. Es setzt eine Bewegung der Entgrenzung des metaphysischen Diskurses
in Gang, weil es mit dem transzendental fundierten Signifikat zugleich auch
den Wert der Gegenwirtigkeit selbst in Frage stellt: »Spiel wire der Name fiir
die Abwesenheit des transzendentalen Signifikats als Entgrenzung des Spiels,
das heiB3t als Erschiitterung [...] der Metaphysik der Prasenz.« (G, 87)

Derart befreit das Spiel die Schrift und das Zeichen von ihrer metaphysi-
schen Bindung an das gesprochene Wort und jede ideelle Bedeutung; es ist
die Voraussetzung dafiir, dass die Schrift selbst zum >Ursprung« der Sprache
und die aufeinander verweisenden Signifikanten zum >Ursprung< der Bedeu-
tung werden konnen (G, 77). Dabei handelt es sich jedoch nicht um einen
Rollentausch, bei dem die hierarchische Ordnung zwischen gesprochener
Sprache und Schrift, Signifikat und Signifikant einfachen umgekehrt wiirde,
vielmehr dekonstruiert diese Umstellung zwangslaufig den Begriff des Ur-
sprungs als solchen. Denn beide Werte, der Signifikant und die Schrift, verlie-
ren keineswegs ihren Charakter des >Supplementiren<, Abgeleiteten oder
Zweiten. Indem dieses Zweite zum Anfang wird, erhdlt man einen Ur-
sprungsbegriff, der nicht mehr auf eine letzte Einfachheit oder eine vergange-
ne Prisenz zielt, und sich daher einer vollstindigen Aneignung entzieht.

Zur Bezeichnung des Ursprungs, der dennoch keine Ursprung im strengen
Sinne sein kann, tibernimmt Derrida nun den Begriff der »Spur< (trace), wie
ihn zuvor bereits Emmanuel Lévinas eingefiihrt hat (G, 123).%® Die eingangs
dargelegten gegenldufigen Anforderungen des Schriftkonzepts, zugleich rein
differenziell zu sein und dennoch stabile Bedeutungseinheiten zu produzieren,
konnen mit Hilfe des Spurbegriffs naher erlautert werden:

28 Zu den vielfiltigen Bezichungen zwischen Derrida und Lévinas vgl. Moebius,
Stephan: Die soziale Konstituierung des Anderen. Grundrisse einer poststruktu-
ralistischen Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida. Frankfurt a. M./New
York 2003, S. 81ff. Der Rekurs auf die Spur findet sich bereits — wenngleich
weniger zentral — in Heideggers Anaximander-Aufsatz (vgl. Heidegger, Martin:
Der Spruch des Anaximander. In: ders.: Holzwege, a.a.O., S. 321-373; hier S.
365). Auch Gadamer bedient sich des Spur-Begriffs, um die Vorstellung abzu-
weisen, in der Sprache bilde sich das Seinsgefiige ab. In den »Bahnen« der Spra-
che, so Gadamer, wird »[...] die Ordnung und das Gefiige unserer Erfahrung
selbst erst und stets wechselnd formiert. Die Sprache ist die Spur der Endlichkeit
[...].« (Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philo-
sophischen Hermeneutik. 6. Aufl., Tiibingen 1990, S. 461)

78

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

»Noch bevor er mit der Einkerbung der Gravur, der Zeichnung oder dem Buchsta-
ben, einem Signifikanten also, in Verbindung gebracht wird, der im allgemeinen auf
einen von ihm bezeichneten Signifikanten verweist, impliziert der Begriff der
Schrift(graphie) — als die allen Bezeichnungssystemen gemeinsame Moglichkeit —
die Instanz der vereinbarten Spur (trace instituée).« (G, 81)

Die Spur darf jedoch ihrerseits nicht als der »Abdruck« von irgendetwas, das
einmal anwesend war und nun abwesend ist, verstanden werden, sie entzieht
sich der Opposition von Anwesenheit und Abwesenheit (Ltd, 89). Wiirde es
nicht eine ganze Begrifflichkeit verwirren, konnte man sie als den »Ursprung
des Ursprungs«< bezeichnen, der selbst jedoch auf eine »Nicht-Urspriinglich-
keit¢ zurtickgeht: »Die Spur ist nicht nur das Verschwinden des Ursprungs,
sondern besagt hier [...], daBB der Ursprung nicht einmal verschwunden ist,
dafBl die Spur immer nur im Riickgang auf einen Nicht-Ursprung sich konstitu-
iert hat und damit zum Ursprung des Ursprungs gerit.« (G, 108) Derartige
Uberlegungen zu einem sich entziechenden oder abwesenden Ursprung sind —
etwa durch Heidegger®® — bekannt und stellen gewissermaBen die unvermeid-
liche Folge eines jeden strengen Denkens der Immanenz dar. Gleichwohl
bleibt fraglich, ob die Ursprungsdimension der Spur neue Einsichten in die
Herkunft der Bedeutung liefert. Denn auch die Spur folgt einer gewissen
»Vereinbarung« (institution), von der Derrida zuvor behauptet, sie sei nur im
Rahmen der allgemeinen Schrift denkbar (G, 78).

Die Beweisfithrung scheint also zirkuldr, da die Schrift das »Vereinba-
rungsmodell« ermdglichen soll, selbst aber mit der »Spur< eine solche Verein-
barung impliziert. Zu einem Argument wird dies erst, wenn die instituierte
Spur als Bedingung fiir stabilisierte Bedeutungszuschreibung schlechthin auf-
tritt. Sie konnte dadurch den Gegensatz von Institution und Natur unterlaufen,
auf dem jedes intersubjektive Modell der Vereinbarung aufbaut; die >verein-
barte Spur< miisste dann ebenfalls als >Spur einer Vereinbarung« oder »nicht-
urspriinglicher Ursprung einer Vereinbarung< gelesen werden. Und genau
diese Bewegung entfaltet die Grammatologie auf nur wenigen Seiten. Zu-
nichst, indem sie die Spur an das Motiv der Differenz bindet: »Die vereinbar-
te Spur 148t sich ohne den Gedanken an die Retention der Differenz in einer
Verweisstruktur nicht denken, in der die Differenz als solche erscheint und
damit einen gewissen Spielraum zwischen den erfiillten Termen freigibt.« (G,
82)

Das Zitat beschreibt mit anderen Worten die bekannte Bewegung der dif-
férance, des Aufschubs, bei der die Signifikanten nur deshalb bedeuten oder

29 Vgl. u.a. Heidegger, Martin: Vom Wesen des Grundes. In: ders.: Wegmarken. 3.
Aufl., Frankfurt a. M. 1996, S. 123-175; hier S. 174f. Zur Kritik dieser Ur-
sprungsfigur durch Foucault vgl. Quadflieg, Dirk: Das Sein der Sprache. Fou-
caults Archédologie der Moderne. Berlin 2006, S. 92ff.

79

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Bedeutungseffekte produzieren, weil sie endlos aufeinander verweisen, d.h. in
einem differenziellen Netz — einer »Textur< — eingeschrieben sind. Was Derri-
da hier in phidnomenologischer Terminologie als >Retention der Differenz«
anspricht, verdeutlicht den Prozess des Differenzierens selbst, den Riickgriff
auf ein Abwesendes, das die Struktur des Zeichenverweises erméglicht, und
zwar ohne ein gegenwértiges Anwesendes. Die Differenz als solche meint den
Zwischen- oder Spielraum, das Spiel zwischen Abwesenheit und Anwesen-
heit, das konstitutiv fiir jede Bezeichnung ist. In der Bezeichnung ist das Be-
zeichnete immer abwesend und kann daher blo als Spur in Erscheinung tre-
ten. Das steckt bereits in Hegels These von der Negativitit des Begriffs, in der
die Sache an sich negiert und zum Resultat einer dialektischen Negationsbe-
wegung wird. In diesem Sinne schreibt Hegel in der Phdnomenologie des
Geistes: »[...] was vorher die Sache selbst war, ist nur noch eine Spur.« (PhG,
24) Deshalb kommt der Spur auch keine relative Identitét zu, sie ist vielmehr
urspriinglich« different. Der Ursprung der Bedeutung wird selbst zur Diffe-
renz (G, 65).

Wie aber lassen sich Identifikationen denken, die aus einer Differenz her-
vorgehen? Spur besagt zunéchst, dass es konstitutiv eines Anderen bedarf,
damit iberhaupt Bestimmungen entstehen kénnen, und dass diese notwendige
Beziehung auf Anderes stets die absolute Selbstindigkeit des so Konstituier-
ten verhindert. Wenn es aber die spezifischen Relationen zu anderen Begrif-
fen sind, die einem Begriff seine Bedeutung geben, dann garantiert eben jenes
Geflecht von Differenzen eine gewisse transitorische Gleichheit seiner Be-
stimmung in der Zeit. Der Spurbegriff stellt den Versuch dar, das identisch
Erscheinende von der Differenz, genauer miisste man sagen, von der différan-
ce her zu denken:

»An dieser Stelle setzen das Erscheinen und die Titigkeit der Differenz eine ur-
spriingliche Synthese voraus, der keine absolute Einféltigkeit mehr vorangeht. Sie
wire also die urspriingliche Spur. Ohne in der minimalen Einheit der zeitlichen Er-
fahrung festgehalten zu werden, ohne eine Spur, die das Andere als Anderes im
Gleichen festhilt, kénnte keine Differenz ihre Arbeit verrichten und kein Sinn in
Erscheinung treten. Es geht hier nicht um eine bereits konstituierte Differenz, son-
dern, vor aller inhaltlichen Bestimmung, um eine reine Bewegung, welche die Diffe-
renz hervorbringt.« (G, 109)

Ein relativ stabiles System aus jreinen< Differenzen wére unmoglich, wenn
nicht das je Andere auch als Anderes >festgehalten< werden konnte. Wie das
Zitat weiterhin deutlich macht, geht es dabei keineswegs um ein bereits be-
stehendes Nebeneinander von unabhingigen Elementen. Erst in der Bewe-
gung der Differenzierung realisieren sich die Elemente als andere. Sinn, Be-
deutung, Bestimmung kann es allerdings nur geben, sofern das in Bewegung

80

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

befindliche Geflecht Spuren aufweist, die eine minimalen Einheit der zeitli-
chen Erfahrung« in der Differenz zu Anderem erméglichen. Weil die différan-
ce gewissermaflen nur Andersheit >produziert<, kann es sich bei der syntheti-
schen Leistung nicht um das duflerliche Zusammenfiigen bestehender Einheit
handeln. Insofern setzt jede Identifikation des Gleichen eine Synthese des
Differenten, eine Spur voraus.

Obwohl es naheliegt, das synthetisierende Moment der Spur dem Auf-
schub der différance entgegenzusetzen, wire dies ebenso unzulédssig wie eine
Entgegensetzung von Spiel und Regel in der logischen Grammatik Wittgen-
steins. Beide Paare beschreiben ein wechselseitiges Implikationsverhéltnis
und keine Opposition.*® Derrida behauptet sogar: »Die (reine) Spur ist die
différance.« (G, 109) Eine Bedeutung, die innerhalb eines differenziellen
Verweisungsgefiiges entsteht, kann prinzipiell niemals absolut festgelegt wer-
den. Dennoch funktioniert sie nur als Bedeutung, solange sie auf Anderes
verweist, also nie sie selbst ist, und in ihrer Relationalitit wiederholt werden
kann. Was aber sollte diese »minimale Einheit der zeitlichen Erfahrungc si-
chern, wenn nicht das jeweilige Spiel der Differenzen? Allerdings schrinkt
Derrida die Gleichsetzung von Spur und différance ein: Nur die >reine< Spur
ist die différance, ihr jeweiliges besonderes Erscheinen indes ermdglicht es,
eine begriffliche Unterscheidung einzufithren und zu stabilisieren. Die Per-
spektive der Spur zielt, so konnte man sagen, auf eine Selbigkeit, die nur in
ihrer irreduziblen Beziehung (Differenz) zu Anderem erscheint und daher die
Spuren dieser Andersheit immer in sich tragt: »Spur< versucht diese Ver-
flochtenheit zu nennen, das Andere-im-Selben, das die Bedingung des Selben
selbst und vielleicht die allgemeinste Formulierung dessen ist, was wir hier zu
begreifen suchen.«’!

Sofern sie auch als »Spur des Anderen< verstanden werden kann, erfiillt
sie gewissermalBen eine Erinnerungsfunktion. Allerdings nicht in Bezug auf
eine vergangene Anwesenheit oder Gegenwart, sie erinnert nicht etwas, das
einmal dagewesen wére und nun verschwunden ist. Die Bewegung der Erin-
nerung oder Wiederholung wird vielmehr zur Bedingung fiir das Erscheinen
des Erinnerten. Abgesehen von den zahlreichen Stellen, an denen Derrida die
mit der Spur angesprochene Zeitlichkeit auf die phinomenologische >Reten-
tion¢ verweist (SP, 62; G, 82; Rg, 42), ldsst sich diese spezielle Gedéchtnisfi-
gur ebenfalls anhand von einigen grundlegenden Einsichten Freuds verdeutli-
chen und konkretisieren. In seinem Text Freud und der Schauplatz der Schrift

30 »Komplementdr zur »Spur< benennt die »>différance< den fortwahrenden Auf-
schub, die Unmdoglichkeit, im Hinausgehen iiber jede bestimmte Realisierung
zur Deckung mit sich und mit der Sache zu gelangen.« (Angehrn: Interpretation
und Dekonstruktion, a.a.O., S. 290)

31 Bennington/Derrida: Derrida, a.a.O., S. 84.

81

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

zeigt Derrida dariiber hinaus, in welchem Verhiltnis die Spur zum Bewusst-
sein steht.

Den Ankniipfungspunkt fiir Derridas Lektiire bildet ein frither, eher phy-
siologischer Text Freuds, der Entwurf einer Psychologie von 1895. In den
dort versammelten Uberlegungen zur »Bahnung¢ einer neuronalen >Gedicht-
nisspur< sieht Derrida Ansétze vorgezeichnet, um den Ursprung der psychi-
schen Organisation mit Hilfe des Spurbegriffs zu erkldren (SuD, 308). Schon
Freud steht vor der Schwierigkeit, wie aus neuronalen und quantitativen Bah-
nungen Empfindungsqualititen und schlieBlich das Phinomen des Bewusst-
seins {iberhaupt entstehen konnen.’> Aus der Sicht Derridas gibt Freud zwei
sich erginzende Antworten: Zundchst fiihrt er die Qualitdten des Bewusst-
seins auf ein differenzielles Verhéltnis der neuronalen Bahnen zuriick und
zeigt dann, dass sich diese Differenzialitit, in der die qualitativen Empfindun-
gen entstehen, nur als zeitliche Periode, als Verzeitlichung denken ldsst (SuD,
314). Eine Gedichtnisspur wiirde demnach lediglich die Differenz zwischen
neuronalen Bahnungen aufzeichnen und kein singuldres Datum.

Ein weitaus groBeres Problem bei der Erkldrung des Bewusstseins stellt
sich allerdings in der Frage, wie der »psychische Apparat« konstruiert sein
muss, damit er sowohl offen fiir neue Eindriicke bleibt als auch dauerhafte
Spuren aufbewahren kann. Ohne tiefer in die Uberlegungen Freuds einzustei-
gen, der das Gedidchtnisphdnomen durch einen Vergleich mit einem so ge-
nannten »Wunderblock« veranschaulicht, lassen sich vorab zwei bekannte
Modelle der Erinnerung ausschlieBen: Das Gedéchtnis ist weder wie eine
Wachstafel konstruiert, in die alle Eindriicke dauerhaft eingeritzt werden,
noch wie eine Schiefertafel, von der man alle Aufzeichnungen restlos wegwi-
schen kann.** Im ersten Modell néimlich kénnte nichts vergessen werden, im
zweiten dagegen bestiinde die stindige Gefahr eines vollstindigen Gedécht-
nisverlustes.

Da Freud die Empfindungsqualititen differenziell bestimmt, muss sich
kein »>urspriingliches< Energiequantum, sondern ein bestimmtes Verhéltnis
von Erregungsstofen wiederholen, damit eine Empfindung erinnert werden
kann: »Nach der psychologischen Erfahrung hidngt das Gedéchtnis, d.h. die
fortwirkende Macht eines Erlebnisses ab von einem Faktor, den man die Gro-
Be des Eindrucks nennt, und von der Haufigkeit der Wiederholung desselben
Eindrucks.«** Die Gedichtnisspur meint daher keine einmal angelegte und

32 Vgl. Freud, Sigmund: Entwurf einer Psychologie. In: ders.: Aus den Anféngen
der Psychoanalyse. Briefe an Wilhelm Fliel, Abhandlungen und Notizen aus
den Jahren 1887-1902. Hrsg. von Marie Bonaparte u.a., Frankfurt a. M. 1962, S.
316ff.

33 Vgl. Freud, Sigmund: Notiz {iber den Wunderblock. In: ders.: Studienausgabe
Bd. 11, hrsg. von Alexander Mitscherlich u.a. Frankfurt a. M. 2000, S. 365-369.

34 Freud: Entwurf, a.a.O., S. 309.

82

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

stindig fortbestehende neuronale Bahnung, die einen duBeren Reiz repriasen-
tiert. Eine Bewusstwerdung verlduft nicht in einer kausalen Kette von einem
urspriinglichen Reiz iiber das Gedichtnis zur bewussten Empfindung. Sie
vollzieht sich in umgekehrter Richtung gemil einer >Logik< der Nachtrig-
lichkeit: Erst in der Wiederholung der Differenz erhilt eine Empfindung oder
Wahrnehmung ihre Qualitit und tritt somit tiberhaupt erst als Empfindung
oder Wahrnehmung auf. Freud geht schlieBlich so weit, dass er sogar auf die
Annahme von Quantititen verzichtet und die bewusste Empfindung allein aus
ihrem Verhiltnis zu Anderem ableitet: »Das BewuBtsein gibt uns, was man
Qualitditen heifit, Empfindungen, die in groer Mannigfaltigkeit anders sind
und deren Anders nach Beziehungen zur Auflenwelt unterschieden wird. In
diesem Anders gibt es Reihen, Ahnlichkeiten u. dgl., Quantititen gibt es ei-
gentlich darin nicht.«’’

Auf die sich anschlieBende »ungeheure Schwierigkeit«, welcher Art diese
Differenzbeziehungen sind, wenn nicht quantitativer, antwortet Freud, es
miisse sich dabei um zeitliche und diskontinuierliche Perioden handeln. Man
kann sich dies wie einen primitiven Morse-Code vorstellen: Dabei setzt sich
eine Information (die Empfindungsqualitit) allein aus den variablen Abstén-
den zwischen einem Ton (hier einem Erregungsstofl) zusammen. Entschei-
dend ist die Lange der Unterbrechungen, die Verschiedenheiten der Periode
zwischen gleich bleibend geringen Energiequanten und nicht die Ubertragung
unterschiedlich groBer Reize.*

Fir Derrida liegt das Verdienst der Psychoanalyse Freuds in diesem
Schema einer allgemeinen Nachtraglichkeit, in der sich eine Empfindungs-
qualitét einzig aufgrund von zeitlichen Zwischenrdumen, in einer Verzeitli-
chung bildet (SuD, 323f.). Ist man weiterhin bereit, eine solche Nachtraglich-
keit als das wesentliche Merkmal der Schrift im Allgemeinen anzusehen,
dann lasst sich Freuds Modell des psychischen »Apparates< in eine Theorie
der Textualitdt umschreiben. Die Textualisierung der Psyche verdndert aller-
dings die spiter von Freud entworfene Topik in einschneidender Weise.”’
Dem Bewusstsein als Text steht kein unbewusster Text an einem anderen Ort

35 Ebd., S. 317; vgl. auch SD, 313.

36 »Die Annahme geht aber weiter, dafl die Wahrnehmungsneuronen unfihig sind,
Quantitdten [...] aufzunehmen, dafiir sich die Periode der Erregung aneignen,
und daf3 dieser ihr Zustand von Affektion durch die Periode bei geringster Quan-
titdtserfillung [...] das Fundament des BewuBtseins ist.« (Freud: Entwurf,
a.a.0., S. 319)

37 Obwohl Freuds zahlreiche >skriptuale« Metaphern Derridas Lesart unterstiitzen,
iibersieht er keineswegs den metaphysischen Gesamtrahmen, in den die Psycho-
analyse eingelassen ist: »Der Freudsche Begriff der Spur muf3 also radikalisiert
werden und aus der Metaphysik der Prisenz, die ihn noch (insbesondere in den
Begriffen des BewuBtseins, des Unbewultseins, des Gedéchtnisses, der Realitét,
das heifit auch in einigen weiteren) festhilt, herausgelost werden.« (SuD, 348f.)

83

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

gegeniiber. Derrida begreift vielmehr das Unbewusste strukturell als die we-
senhafte Nachtriglichkeit eines jeden bewussten Textes (SuD, 323). Was die
Urspur oder Gedéchtnisspur aufbewahrt, bewegt sich jenseits einer bewussten
Aneignung, es ist eine bestimmte zeitliche Periode, ein Aufschub der Diffe-
renz, ohne die keine bewusste Wahrnehmung moglich wire. Insofern werden
sich die Effekte der Spur niemals vollstindig von einem Bewusstsein kontrol-
lieren lassen, da sie gleichsam der blinde Fleck sind, von dem aus man iiber-
haupt zu denken vermag.

Zwei Aspekte verdeutlicht der Exkurs zu Derridas Freud-Lektiire: Er kann
zum einen veranschaulichen, inwiefern die allgemeine Schrift, die différance
und die Spur nicht von einem Bewusstsein abhédngen, da sie dessen Bedin-
gungen diktieren. Bewusstsein, das sich wesentlich durch die Fahigkeit des
Gedichtnisses auszeichnet, kann es nur in der beschriebenen Struktur der
Nachtréglichkeit oder des zeitlichen Aufschubs geben. Zweitens aber macht
die Spur als »Gedéchtnisspur¢, die eine Wiederholung der Differenz impli-
ziert, eine Reihe von Schwierigkeiten im Denken der différance sichtbar, die
in den engeren Bereich einer Semiologie zuriickfithren. Die Anwesenheit des
Wahrgenommenen oder Empfundenen kann ausgehend vom allgemeinen
Schema der Nachtriglichkeit als ein »Simulacrum« der Spur interpretiert wer-
den, das verloschen muss, um wiederholt zu werden:

»Da die Spur kein Anwesen ist, sondern das Simulacrum eines Anwesens, das sich
auflost, verschiebt, verweist, eigentlich nicht stattfindet, gehort das Verloschen zu
ithrer Struktur. [...] Paradox an einer solchen Struktur ist, in der Sprache der Meta-
physik, jene Umkehrung des metaphysischen Begriffs, die den folgenden Effekt
produziert: das Anwesende wird zum Zeichen des Zeichens, zur Spur der Spur. Es
ist nicht mehr das, worauf jede Verweisung in letzter Instanz verweist.« (Rg, 53)

Im Vergleich zu Wittgensteins Ruckfithrung der Regel auf eine soziokulturel-
le Lebensform oder den Brauch entspringt Derridas Spurbegriff einer rein
strukturellen Uberlegung zu den impliziten Bedingungen einer sprachimma-
nenten Bedeutungsgenese. Zwar betont auch Derrida, dass die Spur eine Di-
mension der Vorgingigkeit, des >Immer-schon« beinhaltet, schreckt aber da-
vor zurlick, diese vorschnell in eine historische Vergangenheit zu iibersetzten,
weil die Dekonstruktion des Ursprungs die Vorstellung der linearen Ge-
schichte ebenfalls nicht unangetastet lasst.*®

In den frithen Texten Derridas taucht die historische Dimension der Spur
allenfalls in der Figur der Wiederholung auf, bleibt aber gegeniiber dem Mo-
tiv der différance unterbelichtet. Soviel steht jedoch fest: Die Wiederholung
einer yBedeutungsspur< wird, da sie eine zeitlich differenzierende Bewegung

38 Siehe dazu das 3. Kapitel.

84

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

meint, niemals eine absolut identische sein kénnen. Und doch kann Derrida
nicht bestreiten, dass es relativ stabile semantische Felder gibt, deren Andau-
ern Voraussetzung fiir das Funktionieren einer jeden Sprache und selbst noch
fiir deren Dekonstruktion ist. Wie ist aber eine Wiederholung des Zeichens
moglich, wenn sich seine Bedeutung erst in der Wiederholung bildet?

Eine in mehrfacher Hinsicht aufschlussreiche Antwort bieten die in Limi-
ted Inc. zusammengefassten Auseinandersetzungen Derridas mit der Sprech-
akttheorie von John L. Austin und der sich daran entziindenden Debatte mit
John R. Searle. Dieser Text verdient eingehende Aufmerksamkeit, nicht nur
weil Derrida hier mit der >lterabilitdt« eine Wiederholungsfigur vorstellt, die
zugleich eine Differenz enthélt, sondern weil er sich dartiber hinaus auf eine
Theoriesprache einlédsst, die jener Wittgensteins ndher kommt als es die im
Umfeld der Grammatologie entfaltete Terminologie vermag. Aufhénger fiir
den Eingangsaufsatz Signatur, Ereignis, Kontext ist die ebenso zentrale wie
problematische Stellung des Begriffs der Kommunikation in zahlreichen
Sprachphilosophien. Jede Theorie der Kommunikation muss bereits in der
Formulierung ihres eigenen Anliegens auf einen gesicherten Sinn des Begriffs
»Kommunikation« zuriickgreifen, sie muss voraussetzen, dass sich der »Sinn¢
selbst kommunizieren ldsst, da andernfalls ihr Vorhaben zum Scheitern ver-
urteilt wire (Ltd, 15). Als Theorie geht sie deshalb immer schon von der
Moglichkeit einer kommunizierbaren Bedeutung aus, die sie zu begriinden
vorgibt.

Man kann diese paradox anmutende Voraussetzungsstruktur jedoch ein-
schrianken, indem man die Geltung der Bedeutung — und natiirlich auch dieje-
nige der Kommunikation — auf einen Kontext begrenzt. In gewisser Weise
charakterisiert diese Strategie Wittgensteins Sprachspielkonzept, in der jedes
Wort seine Bedeutung allein aus den Anwendungsregeln eines spezifischen
Kontextes erhélt. Und wenn die Spur in der allgemeinen Schrift die Bedeu-
tung eines Signifikanten an die umgebende Verweisstruktur binden, liegt es
dann nicht nahe, sie ebenfalls im Sinne eines Kontextes zu verstehen? Freilich
hat sich Derrida diese Terminologie nie zu Eigen gemacht, er verwirft sie je-
doch nicht sogleich. Seine Vorbehalte gegen den Kontextbegriff, wie er nor-
malerweise in der Sprachtheorie gebraucht wird, richten sich allerdings gegen
den Versuch, mit Hilfe der Beriicksichtigung des Kontextes eine Kontrolle
iiber mogliche Mehrfachbedeutungen einzelner Zeichen zu erlangen. Ein
Wort erhilt seine Bedeutung dann nicht durch den Bezug auf einen oder meh-
rere Referenten, es wird vollstindig durch den Zusammenhang seiner Ver-
wendung bestimmt. Um einen Kontext zu erschliefen, miissten jedoch die
dort auftauchenden Bedeutungen bereits bekannt sein. Dadurch verschiebt
sich fiir Derrida die Frage nach der Bedeutungsbestimmung lediglich auf die
Frage, ob es einen eindeutig bestimmbaren Kontext gibt (Ltd, 17).

85

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Die Moglichkeit eines >absolut bestimmten Kontextes< kann Derrida vor
dem Hintergrund seines Konzepts einer allgemeinen Schrift zuriickweisen.
Gleichwohl muss er aufzeigen, wie sich die differenziellen Bedeutungsspuren
im Text trotz ihrer Ursprungslosigkeit wiederholen lassen. Dazu entfaltet er
eine Beweisfiithrung, die dem »Privatsprachen-Argument< Wittgensteins struk-
turell verwandt ist. Wie gesehen, liegt es laut Wittgenstein im Begriff der Re-
gel selbst, dass diese nicht ein einziges Mal von einem einzigen Menschen
angewendet werden kann — was immer dort zur Anwendung kommt, es wére
jedenfalls keine Regel (WW1, § 199). Ahnliches gilt fiir die Schrift, sie muss
lesbar bleiben, selbst wenn ihr Empfanger abwesend ist oder stirbt:

»Sie [die Schrift; D.Q.] mull wiederholbar — iterierbar — sein in absoluter Abwesen-
heit des Empféangers oder der Gesamtheit der empirisch bestimmbaren Empfianger.
Diese Iterabilitit — (iter, nochmals, kommt von itera, anders im Sanskrit, und alles
Folgende kann als Ausbeutung dieser Logik gelesen werde, die die Wiederholung
mit der Andersheit verkniipft) strukturiert das Zeichen [marque] der Schrift selbst,
iibrigens ganz gleich, um welchen Schrifttypus es sich auch handeln mag [...].«
(Ltd, 24)

Mit der hier angekiindigten >Logik der Iterabilitét< soll sich also die bislang
offene Frage beantwortet lassen, wie eine notwendige Wiederholbarkeit des
Zeichens mit der konstitutiven Andersheit im Spurbegriff zusammen passt.
Dazu rekurriert Derrida auf den Begriff des Codes im Sinne einer Regelung,
die eine identifizierende Wiederholung des Zeichens zulédsst. Da jeder Code
auch ohne die Anwesenheit seines Empfiangers funktionieren muss, kann es
streng genommen keinen jstrukturell geheimen Code«< geben, er muss sich,
um Code zu sein, wiederholen lassen oder iterierbar sein.

Aus der eigenttimlichen Kombination von Code und Iteration zieht Derri-
da nun zwei paradoxe Konsequenzen«<: »[...] die Durchschlagung der Autori-
tit des Codes als geschlossenes Regelsystem; gleichzeitig die radikale Zersto-
rung jedes Kontextes als Protokoll des Codes.« (Ltd, 25) Die »Autoritdt des
Codes als geschlossenes Regelsystem« wird durch die Werte der différance
und der Spur unterminiert, weil diese eine irreduzible Differenz in das System
einfiihren, die selbst nicht mehr regel- und kontrollierbar ist. Jede signifikante
Einheit des Codes wird erst durch die Iterabilitdt ihrer Differenz zu anderen
Einheiten identifizierbar und kann deshalb niemals in eine reine Selbstidenti-
tdt ibergehen. Die in der Iteration konstituierte Einheit einer signifikanten
Form, so Derrida, bedarf jedoch weder eines Referenten noch eines Signifi-
kats, um wiederholbar zu sein (ebd., 29). Dadurch aber kénnen sie prinzipiell
mit jedem Kontext — >real< oder semiotisch — brechen.

Ein Zeichen bleibt auch dann lesbar, wenn die Umstinde seiner Nieder-
schrift vollkommen unbekannt sind (etwa bei einem anonymen Text), und es

86

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

ist ebenfalls moglich, ein Zeichen aus einem semiotischen Kontext (einer Ket-
te von Verweisungen) in einen anderen Kontext zu verpflanzen, ohne den
Zeichencharakter notwendigerweise zu zerstoren. Die Moglichkeit einer sol-
chen Verpflanzung — Derrida spricht auch von einer »Aufpfropfung« [greffe]
(Ltd, 27) — wire aber einmal mehr keine zufillige oder nebensédchliche, sie
gehort zur Struktur des Zeichens. Da es nur in einer »Verrdumlichung« oder
»Liicke< der différance erscheint, bleibt es stets von den anderen Zeichen ge-
trennt und somit prinzipiell abtrennbar. Gleichwohl ist damit nicht gemeint,
das Zeichen habe eine Bedeutung unabhingig von jedem Kontext; es gibt
allerdings keinen Kontext, der die >eigentliche« oder >urspriingliche« Bedeu-
tung eines Zeichens festlegt.”

Zusammenfassend weist Signatur, Ereignis, Kontext drei verbreitete Vor-
stellungen der Kommunikationstheorie dariiber zuriick, wie das Zeichen iden-
tifiziert und wiederholt werden kann: Fiir Derrida findet das Zeichen seine
Bestimmung weder in seiner Verbindung zu einem ideellen Bedeutungsgehalt
oder einem aufersprachlichen Referenten noch einem vollstidndig geregelten
Code, noch einem Kontext. Es gilt jedoch, Derridas Argumentationsgang sehr
genau zu folgen, denn er spricht diesen drei Erkldarungsmodellen keineswegs
jegliche Berechtigung ab. Er hilt sie allerdings fiir metaphysisch vorbelastet
und daher nicht ausreichend, um das Wesen der Bedeutung erfassen zu kon-
nen. Selbstverstiandlich bestreitet die Dekonstruktion nicht, dass Ausdriicke je
nach Kontext verschiedene Bedeutungen annehmen konnen, dass es gewisser
Codes, Regeln oder Konventionen bedarf, damit Sprache iiberhaupt funktio-
niert, dass es schlieBlich sogar Fille von >Referenz¢ gibt (Ltd, 228f.).* Zur
Erklarung des Wesens der Signifikation aber reichen sie nicht aus, weil sie die
Sprache jeweils auf einen strikt eingegrenzten Bereich reduzieren miissen.
Kurz: Zwar werden Referenz, Code und Kontext nicht kategorisch ausge-
schlossen, ihr Fehlen stellt jedoch eine jstrukturelle Moglichkeit< des Zei-

39 Insofern kann Derrida mit Nietzsche sagen, jeder Begriff sei urspriinglich meta-
phorisch, wodurch allerdings der Begriff der Metapher, tiberhaupt das Verhilt-
nis von Begriff und Metapher im traditionellen Sinne zerstort wird (vgl. Nietz-
sche, Friedrich: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne. In:
ders.: Kritische Studienausgabe Bd. 1, hrsg. von Giorgio Colli u. Mazzino Mon-
tinari, 2. Aufl., Miinchen/Berlin/New York 1988, S. 873-890; hier S. 879f.; und
Derridas Text Die weiffe Mythologie, Rg, 229-290).

40 Die Kritik von David Wood, »Derrida cannot handle the idea of context«, greift
deshalb bei weitem zu kurz. Mit der bloen Behauptung, »die menschliche Welt
der Handlungen und Wahrnehmungen sei kein Text, sondern ein Kontext<, hat
man Derridas diffizile Argumentation keineswegs entkriftet (vgl. Wood, David:
The Deconstruction of Time. Atlantic Highlands, NJ 1989, S. 305). Die Ver-
wechslung von Aussagen tiber die Nicht-Urspriinglichkeit von Signifikat, Kon-
text, Subjekt, Geschichte usw. mit der These vom absoluten Verschwinden die-
ser Groflen gehort zu den zentralen Missverstidndnissen der Debatte um die sog.
Postmoderne.

87

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

chens dar und kann daher in der Erkldrung der Bedeutungsgenese nicht unbe-
riicksichtigt oder ausgeschlossen bleiben.

Dennoch spricht Signatur, Ereignis, Kontext iiber das Gegenkonzept der
Iterabilitit eher ex negativo, obwohl es doch, wie es an einer Stelle heifit, ein
»Gesetz¢ darstellt, folglich auch explizierbare positive »GesetzméaBigkeiten«
aufweisen miisste*':

»Diese strukturelle Moglichkeit, des Referenten oder Signifikats (und somit der
Kommunikation und ihres Kontextes) beraubt zu werden, macht, wie mir scheint,
jedes Zeichen [marque], auch ein miindliches, ganz allgemein zu einem Graphem,
das heift, wie wir gesehen haben, zur nicht-anwesenden restance eines differentiel-
len Zeichens [marque différentielle], das von seiner vorgeblichen >Produktion< oder
seinem Ursprung abgeschnitten ist. Und ich werde dieses Gesetz sogar auf jede »Er-
fahrung¢ im allgemeinen ausdehnen, gesetzt, es gibt keine Erfahrung reiner Gegen-
wart, sondern nur Ketten differentieller Zeichen [marques].« (Ltd, 29)

Nun also, nach der Schrift, der différance und der Spur, ein weiterer Term: die
restance, ein Neologismus, den man, so der Vorschlag des Ubersetzers Wer-
ner Rappl, ein wenig holprig mit »verdndertes Zuriickbleiben< ins Deutsche
iibertragen konnte.*” Uniibersehbar ist der Anklang an die différance, deren
Endung auf -ance, das wurde bereits betont, sowohl Aktivitit als auch Passi-
vitdt beinhaltet. Die Frage ist berechtigt, ob durch eine weitere Wortschop-
fung das eigentliche Problem der Iteration, das Mit- und Gegeneinander von
Andersheit und Wiederholung, gelost oder doch nur ein weiteres Mal ver-
schoben wird. Es hat in der Tat den Anschein, als vertrete restance lediglich
die Aufgabe der Spur, denn wie diese zielt sie auf ein Bleibendes, das sich
ausschlieBlich in der Verdnderung herstellt.

Erstaunlicherweise aber begniigt sich Signatur, Ereignis, Kontext mit die-
ser einzigen Nennung. Erst die kritische Wiederauthahme des Zitats durch
Searle ist Anlass fiir Derrida, in seiner mit Limited Inc. abc ... iiberschriebe-
nen (und nicht ganz von Polemik freien) Antwort auf Searle erneut auf das
Moment der restance in der Iteration einzugehen. In seinem Artikel Reitera-
ting the Differences wirft Searle Derrida vor, dieser habe die Féhigkeit eines
jeden Textes, in Abwesenheit eines Autors zu bedeuten, falschlicherweise mit
der Notwendigkeit einer Wiederholbarkeit des Zeichens zusammengebracht.
In der Folge entstehe deshalb eine Konfusion von Permanenz und Iterabilitit,

41 Bennington weist darauf hin, dass das Gesetz bei Derrida nicht mit der Regel bei
Wittgenstein gleichgesetzt werden kann, weil die Regel auf eine Beherrschbar-
keit des Kontextes zielt, die das hier angesprochene Gesetz verneinen muss (vgl.
Bennington/Derrida: Derrida, a.a.0., S. 104f.).

42 Vgl. die Anmerkung des Ubersetzers in Ltd, S. 241f.

88

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

die das gesamte Argument von Signatur, Ereignis, Kontext bestimme.” Ge-
gen diese Lesart wiederum wendet Derrida ein, man verfehle gerade den Ein-
satz der restance, wenn man sie, wie Searle, mit yPermanenz« iibersetzt — und
in der Tat bedarf es kaum eines Neologismus, um >Permanenz< addquat zum
Ausdruck zu bringen (Ltd, 86f.).* In Signatur, Ereignis, Kontext ist dariiber
hinaus von einer »nicht-anwesenden restance< die Rede und somit von einer
Zuschreibung, die der Vorstellung von einer andauernden, substanziellen Pra-
senz entgegenlduft. Bevor er selbst die restance mit der Spur in Verbindung
bringt, erldutert Derrida seine eigene Aussage wie folgt:

»Die Iterabilitit setzt eine minimale restance voraus (wie auch eine minimale,
wenngleich begrenzte Idealisierung), damit die Selbst-Identitét in, quer durch und
selbst hinsichtlich der Veranderung [altération] wiederholbar und identifizierbar ist.
Denn die Struktur der Iteration, ein weiterer entscheidender Zug, impliziert gleich-
zeitig ldentitdt und Differenz. [...] Die Iterabilitdt eines Elements spaltet a priori
seine eigene Identitdt, ohne zu beriicksichtigen, daf3 sich diese Identitdt nicht anders
bestimmen, abgrenzen kann als in der differentiellen Beziehung mit anderen Ele-
menten, und trigt die Marke dieser Differenz.« (Ltd, 89)

Ohne eine »minimale Idealisierung¢ im differenziellen Gefiige koénnte es keine
Wiederholung geben, und erst in der paradoxen Gleichzeitigkeit von Identitat
und Differenz wird das signifikante Element identifiziert, markiert und in der-
selben Bewegung seiner (absoluten) Identitit mit sich selbst a priori beraubt —
diese Bedingung nennt Derrida >Iterabilitit<.*’ Die restance ist eine Streich-
marke dieses anfinglichen Verlustes und erlaubt paradoxerweise gerade des-
halb eine neuerliche Markierung oder Wiedereinzeichnung [re-marque] in die

43 »This confusion of permanence with iterability lies at the heart of his [Derridas;
D.Q.] argument [...].« (Searle, John R.: Reiterating the Differences. A reply to
Derrida. In: Glyph. Johns Hopkins textual Studies, Heft 1, 1977, S. 198-208;
hier S. 200)

44 In einem Interview greift Derrida spiter erneut das Begriffsfeld des Wortes reste
auf und erklirt: »Das Wort reste, so wie ich es schreibe, ist dem deutschen Wort
Rest [i.0Org. deutsch] in der Bedeutung von >Uberbleibsel<, Abfall oder Spur ni-
her als dem Wort bleiben [1.0rg. deutsch] im Sinne von Permanenz. Der Rest
»ist< nicht, da er nicht das ist, was in der Stanze, der Substanz oder der Stabilitit
fortbesteht. Was ich restance nenne, verindert nicht mehr das Sein oder die Pri-
senz von Sein. Es deutet auf eine Wiederholung oder vielmehr eine Iterabilitéit
hin, die nicht mehr vom Sein oder Seienden ausgeht.« (Derrida, Jacques: Aus-
lassungspunkte. Gesprache. Wien 1998, S. 325)

45 Gasché unterscheidet zwischen Iteration im Sinne einer empirischen Wiederho-
lung und Iterabilitit als deren Moglichkeitsbedingung: »In order not to mistake
this possibility for the always accidentally occurring repetition of common sen-
se, Derrida calls it not iteration but iterability [...].« (Gasché, Rodolphe: The
Tain of the Mirror. Derrida and the Philosophy of Reflection. Cambridge
(Mass.)/London 1986, S. 212)

89

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

signifikante Struktur. Inwiefern eine solche Re-Markierung den Platz des tra-
ditionellen Reflexionsbegriffs einnehmen kann und ihn zwangsldufig ver-
schiebt, soll im zweiten Teil thematisiert werden; an dieser Stelle gilt es fest-
zuhalten, dass es keine différance ohne Spur, keine Iteration ohne restance
geben kann. Und dennoch beschreiben die Spur und die restance nicht einfach
die Bedingung der Moglichkeit einer Identitit, denn sie sind zugleich die Be-
dingung der Unmoglichkeit einer absoluten und reinen Identitét (G, 248). In-
sofern konnte das angesprochene Gesetz der Iterabilitdt mit Bennington ge-
sprochen lauten: »Die Bedingung der Moglichkeit eines Phanomens stellt zu-
gleich die Bedingung der Unméglichkeit seiner Reinheit dar.<* Weil es je-
doch unvorhersehbare Folgen zeitigt, ist die Wirkung dieses Gesetzes selbst
keine >gesetzméBige<; es wire vielmehr im Sinne eines >Gesetzes unent-
scheidbarer Kontamination< zu denken (Ltd, 99).

Zweifellos geht Derrida mit einer solchen paradoxen Bedingungsstruktur
iiber den Regelbegriff Wittgensteins hinaus, dessen Funktion es ist, trotz feh-
lender Metaregeln eine kontextdependente Ordnung aufzustellen. Dennoch
sind sich beide an dieser Stelle ndher als es auf den ersten Blick scheinen
mag. Nicht nur, weil Wittgensteins Absage an ein gemeinsames Wesen aller
Sprachspiele notwendigerweise den Regelbegriff skontaminiert< und ihn einer
allgemeinen Explikation immer wieder entziechen muss. Auch Derrida weist
wiederholt auf eine geradezu »pragmatische« Ausrichtung der Grammatologie
hin.*” Pragmatisch deshalb, weil die Grammatologie nicht behauptet, sie wiir-
de die Regeln der Sprache, ihren jeweiligen grammatischen, semantischen,
rhetorischen, soziokulturellen usw. Kontext, in dem sie auftaucht, ex nihilo
erfinden oder verdndern. Vielmehr stellt sie eine >Strategie« dar, die es er-
laubt, in den immer schon gegebenen Mdoglichkeiten der Sprache zu »handeln<
und zuweilen den Spielraum der Moglichkeiten (wieder) zu erdffnen. Damit
es aber iiberhaupt einen solchen Spielraum gibt, bedarf es notwendigerweise
relational stabilisierter Bestimmtheiten:

»Das, was man die »Objektivitit« nennt, zum Beispiel die wissenschaftliche (an die
ich in einer gegebene Situation fest glaube), besteht nur innerhalb eines extrem gro-
Ben, alten, stark verankerten, in einem Netz von Konventionen (zum Beispiel denen
der Sprache) stabilisierten oder verwurzelten Kontextes, der nichtsdestoweniger ein
Kontext bleibt.« (Ltd, 211)

46 Vgl. Bennington/Derrida: Derrida, a.a.O., S. 283.

47 Um dem pejorativen Beiklang von »pragmatisch¢ zu entgehen, spricht Derrida in
Psyché von einer pragrammatologie: »Ouvert a une autre pensée de I’envoi, des
envois, cette pragrammatologie devrait chaque fois tenir compte de la situation
des marques, en particulier des énoncés, de la place des destinateurs et des des-
tinataires, du cadrage et du découpage socio-historique, etc.« (Derrida, Jacques:
Psyché. Invention de I’autre. Bd. 1, Paris 1998, S. 381)

90

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

»Wenn ich von grofler Stabilitét spreche, so um zu unterstreichen, daf diese seman-
tische Schicht weder urspriinglich noch ahistorisch [...] ist. Diese Stabilisierung ist
relativ, auch wenn sie manchmal so grof3 ist, da3 sie unverriickbar und permanent
erscheint. Sie ist das Augenblicksergebnis einer langen Geschichte von Kriftever-
hiltnissen [...].« (Ebd., 223f.)

Ausgehend von der Frage nach der Herkunft der Spur und dem, was in einer
differenziellen Bestimmung »iibrig bleibt« (der restance), wird man bei Derri-
da frither oder spéter an einen Bereich der Geschichte verwiesen. Bevor ge-
nauer untersucht wird, was es mit dieser Geschichtlichkeit auf sich hat, sei
vermerkt, dass Derrida der »stabilisierten semantischen Schicht« keinen Na-
men gibt, nicht einmal einen neuen Namen. Denn letztlich wird man dariiber
nicht mehr sagen konnen als bereits mit der eingefithrten Terminologie aus-
gedriickt ist. Auch das »Netz der Konventionen¢, der »stabilisierte Kontext«
bleibt immer abhingig von einer trace différantielle, jenem Zusammenspiel
von différance und Spur vor der Unterscheidung von Identitdt und Differenz
(Ltd, 224). Insofern kommt die Kette der dekonstruktiven Begrifflichkeiten
hier an ein Ende, sie st63t, um mit Wittgenstein zu sprechen, auf jenen >harten
Felsen, an dem sich der Spaten zuriickbiegt< — allerdings nicht, wie das Bild
suggeriert, weil man an eine letzte Substanz, ein festes und unzerstorbares
Wesen gelangt, sondern weil jedes weitere Vordringen entweder in einer tran-
szendentalphilosophischen Wende oder einer teleologischen Geschichtsspe-
kulation miinden miisste. Beide Alternativen aber liegen sowohl Derrida als
auch Wittgenstein fern. Es wundert daher kaum, wenn Derrida in einer ganz
dhnlichen Geste seine Aufgabe in erster Linie darin sieht, die komplexen kon-
ventionellen Strukturen, die stets Ausdruck von >gesellschaftlich-institutionel-
len Machtbeziehungen< sind, nur aufzudecken — die »Dekonstruktion< selbst
wire vor aller Theoretisierung die fortwiahrende Auto-Destabilisierung des
Kontextes durch die Iteration, das Gesetz der Kontaminierung (Ltd, 227).

c) Das Wesen als Widerspruch

Es gilt nun, ein zentrales Motiv vom Anfang dieses ersten Teils wieder aufzu-
nehmen, die selbstbezligliche Negation bei Hegel. Sowohl Wittgenstein als
auch Derrida stellen Modelle zur Verfiigung, die es erlauben, den Prozess der
Signifikation unabhéngig von einer Referenz auf AuBersprachliches zu be-
schreiben. Fiir beide verschiebt sich die Frage nach dem >Wesen« deshalb in
einen im weitesten Sinne geschichtlichen Bereich: Die Lebensform hier und
die stabilisierten Spuren bzw. ein Netz der Konventionen dort. Wie aber be-
antwortet Hegel die Frage nach dem Wesen? Bereits dargestellt wurde, dass
sich die Selbstbestimmung des Begriffs auf das immanente Bewegungsprinzip
einer doppelten Negation zuriickfithren ldsst. Als Wesensmerkmal muss diese

91

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Negationsbewegung bedingungslos sein, was jedoch nicht heilit, sie sei ohne
jede Voraussetzung. Auf dieser wichtigen Unterscheidung beruht Hegels
yLehre vom Weseng; in ihr zeigt sich, wie der begriffliche Differenzierungs-
prozess sich seine eigenen Voraussetzungen setzt< und absolut unbedingt
wird. Die Darstellung dieser Selbstsetzung tibernimmt im Text der Logik der
erste Abschnitt der »Lehre vom Weseng, der im folgenden kursorisch rekon-
struiert werden soll. Da die gedoppelte Negation von ihrer reinen Struktur her
eine Spiegelung, also eine >Reflexion« beschreibt, sind die Wesensbestim-
mungen zugleich solche der Reflexion und ist das Wesen als »Reflexion in
ihm selbst« zu verstehen (WdL 1.2, 244).

Gleichwohl ist die Bezeichnung >Reflexion« irrefithrend, soweit damit ei-
ne Aktivitit des Bewusstseins assoziiert wird. Wie anfénglich betont, bewegt
sich die gesamte Wissenschaft der Logik jenseits der Bewusstseinsphiloso-
phie. Dass dies auch und insbesondere fiir die Reflexionsbestimmungen gilt,
macht ihre Einordnung in die so genannte >objektive Logik« deutlich. In der
Einleitung umreiflt Hegel deren Aufgabe wie folgt:

»Die objective Logik tritt [...] an die Stelle der vormaligen Metaphysik, als welche
das wissenschaftliche Gebédude tiber die Welt war, das nur durch Gedanken ausge-
fiihrt seyn sollte. [...] Aber die Logik betrachtet diese Formen [die reinen Denkfor-
men, D.Q.] frey von jenen Substraten, den Subjecten der Vorstellung, und ihre Natur
und Werth an und fiir sich selbst.« (WdL L1, 48f.)*

Wenn Hegel im Rahmen der Logik von »Reflexion« spricht, rekurriert er nicht
auf die Fahigkeit menschlicher »Subjekte«, denen allein normalerweise Refle-
xivitdt zugesprochen wird. Reflexiv nennt Hegel den Prozess der Negation
innerhalb des sprachlichen Verweisungsgefiiges; die Moglichkeit zur Refle-
xion kommt daher den Denkformen »an und fiir sich selbst< zu.*

48 Die »objektive Logik«, das macht der Zusammenhang des Zitates deutlich, will
vor allem die alte Ontologie iiberwinden. Insofern ist es zumindest irrefithrend,
wenn etwa Taylor weiterhin pauschal von »Hegels Ontologie« spricht (vgl. Tay-
lor, Charles: Hegel. Frankfurt a. M. 1978, S. 299). Auch Horstmann benutzt die
Formulierung »Hegels Ontologie«, allerdings mit der erlduternden Einschrin-
kung, dass damit eine Konzeption gemeint sei, in der das Objekt je nur durch
den Begriff bestimmt werden kann (vgl. Horstmann, Rolf-Peter: Ontologie und
Relation. Hegel, Bradley, Russell und die Kontroverse iiber interne und externe
Beziehungen. Konigstein 1984, S. 65f.).

49 Vgl. dazu auch Iber, Christian: Metaphysik absoluter Relationalitit. Eine Studie
zu den beiden ersten Kapiteln von Hegels Wesenslogik. Berlin/New York 1990,
S. 243f. In der Wendung »an und fiir sich selbst« steckt bereits die Reflexivitit
dieser Formen: Sie sind Substanz (an sich) nur soweit sie sich selbst gegen An-
deres bestimmen (fiir sich). Diese Mdoglichkeit der Selbstbestimmung verleiht
dem Begriftlichen insgesamt einen Subjektcharakter.

92

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

Erstaunlicherweise aber erdffnet Hegel seine Ausfithrungen zur Wesens-
struktur mit einer Betrachtung des Scheins. Die kurze Einleitung, in der zuerst
das Wesen und dann das Sein als Schein gekennzeichnet werden, um schlief3-
lich in die Reflexion iiberzugehen, ist jedoch weit mehr als ein dialektischer
Taschenspielertrick.”® An ihr verdeutlich sich in prignanter Form, vor wel-
chem Problem die Logik eigentlich steht. Ihr fehlt ndmlich sowohl die Riick-
bindung an eine auBlersprachliche Wirklichkeit als auch die Gewissheit einer
transzendentalen Anschauung. Sie muss daher die Bedingungen der Bedeu-
tungsgenese rein aus den Begriffsverhéltnissen ableiten, und das heifit im Fal-
le des Wesensbegriffs, allein aus den Ergebnissen der vorhergehenden Logik
des Seins. Wenn es zwischen Sein und Wesen einen Unterschied gibt — und
daran besteht fiir Hegel von Beginn an keinerlei Zweifel’' —, muss das Wesen,
unabhéngig davon, was unter den Seinsbestimmungen genau zu verstehen ist,
sich von diesen »wesentlich« unterscheiden. Rein negativ betrachtet wire das
Wesen daher ein Schein, der Gegenbegriff zum Sein: »Das Wesen ist aber das
an und flir sich aufgehobene Seyn; es ist nur Schein, was ihm [dem Sein;
D.Q.] gegentibersteht.« (WdL 1.2, 244) Eine solche erste Annédherung bleibt
jedoch unbefriedigend, da das Scheinhafte fiir gewohnlich auch das »Unwe-
sentliche< bedeutet. Der Versuch, den Begriff »Wesen« durch eine semanti-
sche Abgrenzung gegen das Sein zu fassen, verstrickt sich somit gleich zu
Anfang in einen Widerspruch.

Das negative Verhiltnis von Sein und Wesen muss deshalb mit Blick auf
die Seinslogik genauer untersucht werden. Bereits dort wird das endliche Da-
sein bestimmt als >die erste Negation der Negation, da es kein Etwas ohne
ein Anderes geben kann. Damit tiberhaupt Etwas als Etwas erscheinen kann,
muss es sich auf ein Anderes beziehen und, um es selbst sein zu kénnen, den
Unterschied negieren (WdL 1.1, 102ff.). Diese Negationsbewegung des Seins
nennt Hegel auch »Ubergehen in Anderes<, weil die sprachliche Bestimmung
eines Seienden auf eine AuBerlichkeit verweist. Wenn aber bereits die Seins-
bestimmungen mit Negationen arbeiten, wird fraglich, ob man das Wesen in
gleicher Weise als Negation, in diesem Fall des Seins insgesamt, begreifen
kann. Gegen die erste negative Bestimmung des Wesens lieBe sich zudem
einwenden, sie sei noch eine Unterscheidung innerhalb des Seins, zwischen
wesentlichem und unwesentlichem Dasein: »Der Unterschied von Wesentli-

50 Wolfle etwa bezeichnet dieses erste Kapitel als eine >Ubergangsstufe«, die »aus
dem strengen Gang der Logik auszuscheiden« wire, da sie fiir die tibrige We-
senlogik lediglich untergeordnete Bedeutung habe (vgl. Wolfle, Gerhard: Die
Wesenslogik in Hegels Wissenschaft der Logik. Versuch einer Rekonstruktion
und Kritik unter besonderer Beriicksichtigung der philosophischen Tradition.
Stuttgart/Bad Cannstatt 1994, S. 194).

51 »[...] Ens begreift sowohl Seyn als Wesen unter sich, fiir welchen Unterschied
unsere Sprache gliicklicherweise den verschiedenen Ausdruck gerettet hat.«
(WAL 1.1, 48f)

93

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

chem und Unwesentlichem hat das Wesen in die Sphire des Daseins zuriick-
fallen lassen; indem das Wesen, wie es zunidchst ist, als unmittelbar seyendes,
und damit nur als Anderes bestimmt ist gegen das Seyn.« (WdL 1.2, 245)

Um die Wesensdimension hinreichend von der des Seienden abzugrenzen,
ohne sie wie ein »Etwas< zu behandeln, bietet sich indes ein eleganter Ausweg
an: Man muss das Wesen als die Beziehung der Negation innerhalb des Seins
selbst verstehen. Oder anders ausgedriickt: Da das Sein selbst nur in der Ver-
mittlung durch Negationsbeziehungen erscheint, ist ihm die Negativitit we-
sentlich. Dem Wesen als Relationsform liegt kein seiendes Substrat mehr zu-
grunde und es geht auch nicht in Seiendes tiber. Offenbar hat Hegel diesen
Weg vor Augen, wenn er das Wesen als die »absolute Negativitdt des Seins<
ansetzt (ebd.). Erst zu Beginn der Wesenlogik also erhilt Hegel jenes Konzept
der Negation, die Henrich als »autonom« bezeichnet.”

Die Einftihrung des Scheinbegriffs dient allerdings nicht allein dem Nach-
weis, dass sich die Bedeutungsbestimmung des Wesens, denkt man sie unre-
flektiert in den Begrifflichkeiten des Seins, in Widerspriiche verstrickt. Um-
gekehrt konnen nunmehr aus der Sicht des Wesens in seiner Funktion als ab-
soluter Negativitdt alle Bestimmungen der Seinslogik >scheinbar< genannt
werden, weil sie die eigentliche Natur der Negationsbewegung noch nicht zu
denken vermochten. Trotzdem wechselt damit die Zuschreibung >Schein¢
nicht einfach vom Wesen auf das Sein iiber. In auffilliger Weise zieht sich
eine nicht pejorative Semantik des Scheins weiterhin quer durch die gesamte
Wesenslogik.” Positiv gewendet vermag das Scheinen etwas auszudriicken,
was der bislang von Hegel eingesetzten Begriffsprache nicht gelingt: Die Be-
ziehung des Negativen auf sich selbst ist nimlich kein Ubergehen in ein ande-
res Seiendes mehr, sondern nur noch das »Scheinen seiner in sich selbst< oder
eben Reflexion (WdL 1.2, 249).

Es ist bemerkenswert zu sehen, wie Hegel den Begriff »Wesen«< zu Beginn
des zweiten Buchs der Logik einzig durch eine fortschreitende Freilegung der
darin enthaltenen Bedeutungen einfiihrt. Denn unabhingig von allen weiteren
inhaltlichen Ausfiillungen impliziert der Wesensbegriff traditionellerweise ein
Absehen vom empirischen Dasein der Gegenstinde. Gleichwohl hat die Me-
taphysik, um mit Heidegger zu sprechen, entgegen dieser Bedeutungsimplika-

52 Obwohl, wie Henrich sagt, Hegel seine »>Grundoperation< am Anfang der We-
senslogik am besten darlegt, muss sie bereits in den fritheren Teilen am Werk
sein (vgl. Henrich: Grundoperation, a.a.O., S. 223ff.). Diese Einsicht sollte je-
doch nicht tiber die hochst unterschiedlichen Formen hinwegtéuschen, in denen
Negativitit tatsdchlich innerhalb der Hegel’schen Logik auftaucht (vgl. Henrich,
Dieter: Formen der Negation in Hegels Logik. In: Horstmann: Dialektik, a.a.O.,
S. 213-229).

53 Das veranlasst Theunissen zu der Schlussfolgerung: »Demnach ist die ganze
objektive Logik eine Logik des Scheins.« (Theunissen: Sein und Schein, a.a.O.,
S.77)

94

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

tion das Wesen des Seins zumeist im Sinne eines Seienden gedacht, und zwar
entweder als erstes oder hochstes Seiendes.** Dagegen mochte Hegel der Dif-
ferenz von Sein und Wesen zu ihrem Recht verhelfen, selbst auf die Gefahr
hin, aus Sicht der »vormaligen Metaphysik« widerspriichliche Aussagen zu
produzieren. Im weiteren Verlauf der Wesenslogik wird sich dann sogar er-
weisen, dass der Widerspruch selbst den eigentlichen Grund des Wesens
ausmacht. Vorerst aber verfahrt Hegel mit dem Ausdruck >Reflexion< nach
dem gleichen Muster wie zuvor mit dem des Wesens. Die Reflexion im Sinne
einer absoluten Negativitdt kann sich nicht mehr auf ein vorgédngiges Subjekt
beziehen. Sie stellt eine reine »Bewegung von Nichts zu Nichts, und dadurch
zu sich selbst zuriick« dar (WdL 1.2, 250). Dennoch impliziert die Ruckkehr
der Negation, dass sie von irgendwoher gekommen sein muss. Da dieses >Ir-
gendwoher« ebenfalls ein Negatives (Nichts) sein soll, setzt sich die Reflexion
offenbar selbst voraus.

Als Ergebnis wire eine solche Auffassung von der Reflexion jedoch alles
andere als aussagekriftig. Hegel stellt daher versuchsweise die Uberlegung
an, was passiert, wenn man statt einer reinen Selbstvoraussetzung hier das
Sein einsetzt und die Reflexion sich selbst ein unmittelbares Sein voranstellt.
Aber weil dieses vorausgesetzte Sein nicht aus der Reflexionsbewegung her-
vorgeht, muss es wie ein Gegebenes aufgenommen werden und bleibt der
Reflexion #uBerlich.”® Schematisch haben sich damit zwei extreme Bedeu-
tungsvarianten fiir die Reflexionsbewegung ergeben: Die erste geht von ei-
nem Nichts, die zweite von einem unmittelbaren Sein aus (WdL 1.2, 255).
Beide greifen je auf ihre Weise zu kurz. Wihrend die sich selbst setzende Re-
flexion inhaltsleer bleibt, nimmt die dulere Reflexion das Sein als gegebenes,
ihr gegeniiber Anderes und Fremdes auf und verdeckt so die Eigenheit der
Wesensdimension.*® Es bedarf mithin eines dritten Reflexionsbegriffs, in dem
die Beziehung auf Anderes zugleich eine Spiegelung auf sich selbst enthilt.
Die erste Definition der Reflexion als ein »Scheinen in sich selbst« muss daher
korrigiert und nunmehr als ein >Scheinen in Anderes«< betrachtet werden (ebd.,
272).

54 Vgl. Heidegger, Martin: Identitét und Differenz. 11. Aufl., Stuttgart 1999, S. 52.
Heidegger vertritt jedoch die Ansicht, auch Hegel selbst gehore uneingestanden
noch in diese Tradition.

55 So etwa bei Kant: »Jene Reflexion, der Kant das Aufsuchen des Allgemeinen
zum gegebenen Besondern zuschreibt, ist [...] gleichfalls nur die dussere Refle-
xion, die sich auf das Unmittelbare als auf ein gegebenes bezieht.« (WdL 1.2,
254)

56 »In dieser Stufe der Entwicklung des logischen Reflexionsbegriffs zeichnet He-
gel das Bild »unserer Reflexiong, die dadurch charakterisiert ist, dafl sie von ei-
nem ihr gegeniiber Unabhdngigen ausgeht, das sie zu bestimmen (insofern: zu
negieren) sucht.« (Hackenesch, Christa: Die Logik der Andersheit. Eine Unter-
suchung zu Hegels Begriff der Reflexion. Frankfurt a. M. 1987, S. 223)

95

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Von der Struktur her entsteht dadurch eine Figur, die in die Ndhe von
Derridas Spur-Begriff riickt: Um eine Selbstheit herzustellen, bedarf es kons-
titutiv eines Anderen, das als Anderes im Selben festgehalten wird. Auch in
Hegels Konzept der Negativitit ist dies prinzipiell angelegt, da sie eine Be-
ziehung auf Anderes einschlie3t, dessen Negation die Grundlage einer jeden
Identitét ausmacht. Als Motor der Bedeutungsentstehung muss die so verstan-
dene Reflexivitit allerdings ein Resultat vorweisen. Tatsdchlich geht ihr
Nichts voraus, doch als Riickkehrbewegung erweckt sie den Anschein eines
ihr vorhergehenden, unmittelbaren Seins. Diese paradox anmutende Struktur
fasst Hegel als die beiden Momente des Wesens: »[...] die an sich seyende
Negativitdt und die reflectirte Unmittelbarkeit [...] sind somit die Momente
des Wesens selbst [...].« (WdL 1.2, 248)

Beide Momente des Wesens werden durch eine contradictio in adiecto
beschrieben: Eine seiende Negativitdt ist ebenso wenig rein negativ wie eine
reflektierte Unmittelbarkeit unmittelbar. Aber auch die Substantive, Negativi-
tdt und Unmittelbarkeit, stehen in einem Widerspruch zueinander. Die zwei
Seiten des Wesens bilden so einen eigentiimlichen doppelten Widerspruch, in
dem sie sich ihrer Form nach ineinander spiegeln, ohne vollstindig identisch
zu sein. Als Form, in der das Sein erscheinen kann, ldsst sich Negativitét in
der Tat im Sinne einer Bewegung verstehen, deren Resultat die scheinbare
Unmittelbarkeit des Anwesenden ist. Und umgekehrt gehort es zum Wesen
des sprachlich erfassten Seins, dass es in seiner unmittelbaren Anwesenheit
abwesend ist und als solches nur in einer Reflexionsbewegung, in einer Nega-
tivitdt existiert. Die zweifache Struktur des Wesens, die an sich seiende Nega-
tivitdt als Beziehungsform sowie die reflektierte Unmittelbarkeit als deren
Resultat, nennt zwei Momente eines einzigen Prozesses der sprachlichen Ver-
mittlung.

Aus dieser allgemeinen Strukturbeschreibung des Wesens lassen sich nun
konkretere Bedingungen ableiten. Dazu setzt Hegel sie mit jenen Reflexions-
bestimmungen in Beziehung, die in der philosophischen Tradition seit Aristo-
teles in Form von >allgemeinen Denkgesetzen« vorliegen und normalerweise
in Grundsétzen ausgedriickt werden. Gemél der beiden Momente des Wesens
miissen diese Sétze daraufhin tiberpriift werden, ob es ihnen gelingt, die
Selbstbeziiglichkeit der absoluten Negativitit darzustellen. Dazu reicht jedoch
eine inhaltliche Analyse ihrer Bedeutung nicht aus. Hegel betrachtet sie des-
halb als semantisch-syntaktische Selbstverhiltnisse, in denen sich die allge-
meine Form der Bedeutungskonstitution im Inhalt der Aussage widerspiegeln
muss:

»Die Reflexionsbestimmungen dagegen sind nicht von qualitativer Art. Sie sind sich

auf sich beziehende und damit der Bestimmtheit gegen Anderes zugleich entnom-
mene Bestimmungen. Ferner indem es Bestimmtheiten sind, welche Beziehungen an

96

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

sich selbst sind, so enthalten sie insofern die Form des Satzes schon in sich. Denn
der Satz unterscheidet sich vom Urtheil vornemlich dadurch, daB in jenem der Inhalt
die Beziehung selbst ausmacht, oder daf3 er eine bestimmte Beziehung ist.« (WdL 1.2,
259)

Gleichwohl birgt gerade die Satzform die Gefahr, dem grammatischen Sub-
jekt ein Seiendes zu unterlegen. Wird beispielsweise der Satz der Identitét in
die Formel yA=A< oder »Alles ist sich selbst gleich« gegossen, ist damit ledig-
lich ein Inhalt ausgedriickt, aber keine Selbstbeziiglichkeit des Satzes. Hegels
Antwort auf dieses Dilemma lautet: Statt solche Denkgesetze phrasenhaft
nebeneinander zu stellen, wire ihr Verhiltnis untereinander, ihre gegenseiti-
gen Abhingigkeiten und Widerspriiche zu erliutern (ebd., 260).”

Hegel hat hier jenes Problem vor Augen, das auch Wittgenstein nach dem
Tractatus bearbeitet. Logische Elementarsétze, in denen die reine Form der
Bedeutungskonstitution niedergelegt sein sollen, bleiben sinnlos, solange sie
nicht in einen gréBeren sprachlichen Kontext (ein Sprachspiel) eingeordnet
werden. Wittgensteins Frithschrift verweist die logische Form deshalb an den
Satz selbst zuriick: »Der Satz kann die logische Form nicht darstellen, sie
spiegelt sich in ihm.« (WW1, 4.121) Allerdings sagt Wittgenstein lediglich,
dass es solche Elementarsitze geben muss. Thre Ableitung oder Begriindung
hilt er fur undurchfiihrbar, weil die logischen Formen selbst transzendental
sind und ihre Darstellung entweder in Tautologien oder Widerspriiche fiihrt.
Uber eine solche bloBe Feststellung aber geht Hegels Wesenslogik hinaus,
indem sie versucht, gerade aus den widerspriichlichen Verhéltnissen noch
eine immanente Formbestimmung abzuleiten.

Verortet der Tractatus die fundamentalen logischen Verhéltnisse in der
Syntax, so arbeitet sich die Wissenschaft der Logik zundchst an den iberlie-
ferten Denkgesetzen ab. Bereits die aristotelische Wesensanalyse ruht auf drei
axiomatischen Grundsidtzen: dem Satz der Identitit, dem Satz des Wider-
spruchs und dem Satz des ausgeschlossenen Dritten.” Wie schon Aristoteles
beginnt Hegel mit der Identititsbehauptung, dass sich die Mannigfaltigkeit
des Seienden immer auf ein einziges, gleichbleibendes Wesen beziehen muss.
Im Hinblick auf die Neuinterpretation des Wesens als eine reflexive Negativi-
tit gilt es zu kldren, ob der Satz: »Das Wesen ist also einfache Identitct mit
sich«, nach wie vor zutrifft (WdL 1.2, 260). Einerseits behilt er weiterhin Giil-

57 TIber verweist in diesem Zusammenhang auf die bereits in der Phdnomenologie
angelegte Theorie des >spekulativen Satzes< und sieht in der Wesenslogik die
traditionelle Axiomatik der Grundsétze in einem »bewegten System von Sitzen«
aufgehoben (vgl. Iber: Metaphysik, a.a.0., S. 264).

58 Vgl. Aristoteles: Metaphysik. Philosophische Schriften Bd. 5, 1003a, 20 —
1012a, 30. Hegel erweitert diese Trias um den Satz des zureichenden Grundes,
der auf Leibniz zurtickgeht (vgl. dazu auch Iber: Metaphysik, a.a.O., S 253f.).

97

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

tigkeit, da die beiden Momente des Wesens, »an sich seiende Negativitit< und
sreflektierte Unmittelbarkeit<, einen einzigen Prozess beschreiben, insofern
»identisch¢ sind. Andererseits gibt es keine Negationsbeziehung ohne einen
Unterschied, allerdings nicht zwischen zwei vorhandenen Gegenstianden, son-
dern als >reiner, absoluter Unterschied« (ebd., 262).

In einer Anmerkung verdeutlicht Hegel diese paradoxe Zusammengeho-
rigkeit von Identitdit und Unterschied am tautologischen Ausdruck >A=A«.
Fiillt man diesen ndmlich mit einem beliebigen Substantiv, wird man zwar
stets eine wahre Aussage erhalten, aber sicherlich nicht behaupten wollen,
damit sei etwas »Wesentliches« iiber den betreffenden Gegenstand ausgesagt.
Hegels Beispiele (eine Pflanze ist — eine Pflanze; Gott ist — Gott) sind in der
Tat >langweilige« Wortklaubereinen. Doch eben jenes Moment der Langewei-
le verweist auf eine reflexive Struktur des Satzes selbst. Der bloBe Anfang —
»A ist...< — evoziert bereits ein Anderes, durch welches das A eine bestimmte
Bedeutung erhalten miisste:

»Es liegt also in der Form des Satzes, in der die Identitdt ausgedriickt ist, mehr als
die einfache, abstracte Identitit; es liegt diese reine Bewegung der Reflexion darin,
in der das Andere nur als Schein, als unmittelbares Verschwinden auftritt; A isz, ist
ein Beginnen, dem ein Verschiedenes vorschwebt, zu dem hinausgegangen werde
[...]. Die Form des Satzes kann als die verborgene Nothwendigkeit angesehen wer-
den, noch das Mehr jener Bewegung zu der abstracten Identitit hinzuzufiigen.«
(WAL 1.2, 264)

Bei einer genaueren Betrachtung zeigt sich, dass die Form des Satzes sogar in
der Tautologie notwendigerweise >mehr< als nur eine Identititsfeststellung
ausdriickt. Gegen den Satz der Identitit ldsst sich deshalb kritisch einwenden,
er zerstore gerade den reflexiven Vorschein des Anderen, wenn er an dessen
Stelle ein Selbes einsetzt. Trotzdem bewahrt auch die einfache Identititsaus-
sage noch jenes »Mehr¢, das man gleichsam an der enttduschten Erwartung
ablesen kann. Hegel fasst den Unterschied zwischen der Form des Satzes und
seinem propositionalen Gehalt auch als jenen zwischen »sagen< und »meinenc:
Die »ausgesprochene Wahrheit< in der Identitétsbehauptung >sagt< etwas ande-
res, als damit gemeint war (ebd., 263; 265).%

Mit dem expliziten Rekurs auf den semantischen Gehalt der Sitze, {iber-
haupt der auffilligen Haufung von Ausdriicken wie >Rede¢, »sagenc, >spre-
chen< usw. in den Anmerkungen, weist Hegel selbst den Weg fiir eine Inter-
pretation der Wesenslogik am Leitfaden der Sprache. Im Gegensatz zur Logik

59 Wenn Hegel hier von einem »Mehr« spricht, bezieht sich dies auf die Form des
Satzes. Auf die behauptete Identitdt bezogen sagt der Satz zugleich auch >weni-
ger(, ndmlich die Unmoglichkeit einer absoluten Identitét, die er eigentlich in-
tendiert.

98

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

des Seins, die laut Stekeler-Weithofer den >objektstufigen< Gebrauch der
Sprache verhandelt, treten mit der Wesenlogik die grammatischen Vorausset-
zungen fiir sinnvolles Sprechen in den Vordergrund.®® Da das Sein nur be-
grifflich verstanden werden kann, liegt das »Wesen der Dinge< in den logi-
schen Beziehungen, die eine Aussage mit dem Ausgesagten, die grammati-
sche Form mit dem Inhalt verkniipfen. Das folgt bereits aus der Grundiiber-
zeugung der Dialektik, nach der die Fortbestimmung des Begriffs zugleich die
Bewegung der Sache sein soll.

Aus einer sprachtheoretischen Sicht ldsst sich der »Vorschein des Ande-
ren< dann als die Verweisstruktur der sprachlichen Aussage konkretisieren:
Jedes Zeichen verweist als solches auf ein Anderes, das darin Ausgesagte. In
der Struktur des Zeichenbegriffs, des etwas als etwas, ist dies in fundamen-
taler Weise angelegt.®’ Deshalb kann es in der Wesensanalyse, in der die Lo-
gik des Verweisens selbst thematisiert wird, auch kein »Ubergehen in Ande-
res¢, keinen tatsdchlichen Wechsel in die Sphére einer unmittelbaren Realitét
geben, ohne die Verweisstruktur zu zerstoren. Sogar in der Identititsaussage,
die doch eigentlich nur die Selbstgleichheit einer Sache konstatieren will,
scheint die Beziehung auf Anderes in der grammatischen Form auf. Das An-
dere aber, das iiber ihren Inhalt hinausgeht, ist nur der Unterschied selbst:
»Der Unterschied ist die Negativitit, welche die Reflexion in sich hat; das
Nichts, das durch das identische Sprechen gesagt wird [...].« (WdL 1.2, 265)

Ausgehend vom Mangel des Identitdtssatzes muss nun der Unterschied als
die interne Beziehung einer jeden Identifizierung betrachtet werden. Sofern er
die reine Form einer Beziehung meint, nennt Hegel ihn >absoluten Unter-
schied<. Er ist die notwendige Bedingung fiir jedes Selbstverhiltnis: Ohne
Differenz, ohne Negativitdt ldsst sich keine Identitidt bezeichnen. Will man
den im Satz der Identitét enthaltenen Unterschied in einem Grundsatz ausdrii-
cken, ldsst er sich zunéchst als Satz der Verschiedenheit formulieren: »Alle
Dinge sind verschieden, oder: Es gibt nicht zwey Dinge, die einander gleich
sind.« (Ebd., 270)* Wihrend die Identititsaussage lediglich ihrer Form nach
einen Unterschied artikuliert, versucht der Satz der Verschiedenheit den Un-

60 Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Analytische Philosophie, a.a.O., S. 228ff. Die
begriifenswerte Loslosung der dort vorgeschlagenen Interpretation von einer
immanenten Exegese des Hegel’schen Textes spart allerdings die Figur der
selbstbezliglichen Negativitit aus, wenn sie die Wesenslogik allein in den Be-
griffen einer Verstindigungstheorie rekonstruiert.

61 Zu diesem Zeichenbegriff vgl. u.a. Husserl: Logische Untersuchungen, Bd. 2/1,
a.a.0., S. 30ff.; und Heidegger, Martin: Sein und Zeit. 17. Aufl., Tiibingen 1993,
S. 68 u. 76ff.

62 Zu Hegels Satz der Verschiedenheit gibt es keine Entsprechung in der aristoteli-
schen Axiomatik. Aus der Sicht der dargelegten Bewegung ldsst er sich aber als
eine Modifikation des Identitdtssatzes lesen und erfiillt dadurch vor allem die
Funktion einer Uberleitung zum Satz vom Widerspruch.

99

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

terschied auch inhaltlich zu berticksichtigen. Insbesondere die zweite Variante
stellt laut Hegel eine Verbesserung gegeniiber der Identitdtsbestimmung dar,
weil sie das Gleiche mit dem Ungleichen zusammenbringt: Jedes sich selbst
gleiche Ding ist ungleich gegen anderes. Dennoch bleibt die Beziehung der
Ungleichheit darin eine @uBerliche, sie ist noch nicht als das bestimmende
Moment des Unterschieds, den die Identitdt an sich selbst hat, erkannt. Der
Begriff der Verschiedenheit reicht also nicht aus, um das Zusammenspiel von
Identitdt und Unterschied zu verstehen. Erst wenn die Ungleichheit als ein
wesentliches Moment der Gleichheit erscheint, kommt man der Form der Ne-
gativitit als Reflexion und Selbstbeziehung naher. Dazu tiberfithrt Hegel die
Verschiedenheit in ein Gegensatzverhiltnis. »Es ist somit die Bestimmung
vorhanden, daBl beyde Momente, die Gleichheit und die Ungleichheit, in Ei-
nem und demselben verschieden, oder da3 der auseinanderfallende Unter-
schied, zugleich eine und dieselbe Beziehung ist. Somit ist sie in Entgegenset-
zung tibergegangen.« (Ebd., 271)

Um die angesprochene Einheit von Gleichheit und Ungleichheit, Identitit
und Differenz angemessen darzustellen, steht der Wesenslogik allerdings
noch nicht jener sprachtheoretische Rahmen zur Verfiigung, den Hegel an-
schlieBend mit der Logik des Begriffs entwickelt. Die verhandelten logischen
Beziehungsformen kénnen jedoch bereits im Vorgriff auf die spiteren Aus-
fihrungen interpretiert werden. Es geht Hegel gewissermallen darum, eine
geeignete Beschreibung fiir das Verhiltnis von Sein und Begriff zu finden.
Der Begriff soll das Sein bestimmen, wobei es weder als Grundlage vorausge-
setzt werden kann, noch beide Seiten in einer einfachen Identitit zusammen-
fallen diirfen, da jedes Bestimmungsverhéltnis eine Unterscheidung oder Ne-
gativitdt erfordert. Wie sich am Satz der Verschiedenheit nachweisen ldsst,
erfiillt aber die bloBe Tatsache der Ungleichheit noch keine bestimmende
Funktion. Dazu bedarf es einer Entgegensetzung zu genau einem Anderen.
Hegel verdeutlicht ein solches Verhiltnis an der Opposition von Positivem
und Negativem (WdL 1.2, 273). Das Positive und das Negative bilden einen
internen Gegensatz, bei dem die eine Seite nicht ohne die jeweils andere aus-
kommt.” Sie bestimmen einander, indem sie sich gegenseitig ausschlieBen:
»An sich positiv oder negativ sind sie also nicht ausser der Beziehung auf an-
deres, sondern dal} diese Beziehung und zwar als ausschlieBende, die Bestim-
mung oder das Ansichseyn derselben ausmacht; hierin sind sie es also zu-
gleich an und fiir sich.« (WdL 1.2, 275)

63 Wie Schmidt bemerkt, bleibt offen, ob Hegel mit der positiven und der negati-
ven Seite austauschbare Funktionsstellen meint oder ihnen jeweils eine spezifi-
sche Eigenschaft zuschreibt. Die Enzyklopddie gibt Hinweise auf die erste Les-
art, die Logik hingegen legt die zweite nahe (vgl. Schmidt, Klaus J.: G.W.F. He-
gel: Wissenschaft der Logik — Die Lehre vom Wesen. Ein einfiihrender Kom-
mentar. Paderborn 1997, S. 73f.).

100

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

Formal entspricht der Gegensatz dem gesuchten Selbstverhiltnis, das zu-
gleich ein Verhéltnis auf Anderes sein soll und sich durch den Ausschluss, die
Negation des Anderen an ihm selbst bestimmt. Die Bewegung des Ausschlus-
ses kommt beiden Seiten gleichermalien zu, sie beschreibt daher eine >identi-
sche Beziehung« (WdL 1.2, 276). Dennoch bleibt die so hergestellte Selbst-
standigkeit des Positiven und des Negativen fundamental widerspriichlich,
weil sie gerade das ausschlieBen muss, was als ihr Anderes zugleich die Be-
dingung ihres selbststdndigen Bestehens wire (WdL 1.2, 279).

Versteht man, wie dies hier vorgeschlagen wird, die Reflexionsbestim-
mungen als eine fortschreitende Freilegung von logischen Beziehungen, die
notwendige Bedingung fiir eine sprachimmanente Konstitution von Bedeu-
tung sind, dann lautet das Ergebnis der beiden betrachteten Abschnitte zur
Identitdt und zum Unterschied stark vereinfacht: Weder Identitit noch absolu-
ter Unterschied konnen alleine erkldren, wie Bedeutungen ohne Referenz auf
ein vorausgesetztes Sein zustande kommen bzw. Negativitit eine reflektierte
Unmittelbarkeit erzeugt. Daher wendet sich Hegel der Verschiedenheit und
dem Gegensatz als zwei Mischformen zu, in denen Identitdt und Unterschied
Momente eines relationalen Gefiiges bilden. Analysiert man eine Entgegen-
setzung nur im Hinblick auf die darin enthaltene Beziehung der Entgegenge-
setzten, dann tritt als ihr fundamentales Merkmal der Widerspruch hervor.

Mit der Kategorie des Widerspruchs erreicht Hegels Reflexionslogik ihren
eigentlichen Hohepunkt, denn in sich widerspriichlich sind sowohl die Identi-
tits- als auch die Unterschiedsrelationen. Das sich bislang Durchhaltende ist
demnach der Widerspruch selbst; in ihm sind Identitit und Unterschied ge-
trennt vereint. In der Betrachtung des Widerspruchs zeigt sich allerdings ein
weiterer Aspekt, der in den bisherigen Schritten verdeckt geblieben ist. Insbe-
sondere die am Gegensatz nachvollzogenen Konstitutionsbewegungen vermit-
teln den Eindruck, als wiirden sich zwei gegensétzliche Momente wechselsei-
tig zur Erscheinung bringen. Diese dualistische Konzeption gipfelt im gegen-
seitigen Ausschluss des Positiven und des Negativen. Doch ein solches >rast-
loses Verschwinden der Entgegengesetzten< wire, wie Hegel konstatiert, in-
haltlich betrachtet gleich »Null« (WdL 1.2, 280). Der Gegensatz beschreibt
eine reine Form, deren Inhaltsseite, statt sich durch die Form zu bestimmen,
»zu Grunde geht« (ebd., 281). Oder anders ausgedriickt: Wenn sich semanti-
sche Einheiten durch ihren wechselseitigen Ausschluss konstituieren, macht
das jede stabile Bedeutung zunichte.

Im Abschnitt iiber den Widerspruch muss Hegel daher zeigen, in welcher
Weise eine widerspriichliche Beziehung dennoch eine stabile Einheit zu stif-
ten vermag. Den Weg dazu weist er mit einem Wortspiel: Das >zu Grunde
gehen« des Inhalts in der Entgegensetzung bedeutet wortlich: »Er findet seinen
wahren Grund<. Dieser Grund des Entgegengesetzten ist ihre >identische Be-

101

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

ziehung«, der Widerspruch, in dem alle Reflexionsbestimmungen begriindet
sind:

»Wenn nun die ersten Reflexionsbestimmungen, die Identitét, die Verschiedenheit
und die Entgegensetzung, in einem Satze aufgestellt worden, so sollte noch vielmehr
derjenige, in welche sie als in ihre Wahrheit tibergehen, nemlich der Widerspruch, in
einen Satz gefalit werden: Alle Dinge sind an sich selbst widersprechend, und zwar
in dem Sinne, daf3 dieser Satz gegen die tibrigen vielmehr die Wahrheit und das We-
sen der Dinge ausdriicke.« (WdL 1.2, 286)

Die Frage aber bleibt, ob der Widerspruch als »Grund«< mehr ist als eine reine
logische Form. Gegen einen abstrakten Formalismus wendet sich Hegel im
anschlieBenden Grundkapitel. Dort treten nacheinander die dialektischen Be-
zichungen zwischen Form und Wesen, Form und Materie sowie Form und
Inhalt auf. In der ersten Paarung, Form und Wesen, geht es darum, die Form
als die Bewegung des Wesens im Ganzen aufzuzeigen: »Die Form ist daher
das vollendete Ganze der Reflexion [...].« (Ebd., 296) Eine Form aber ist
immer Form eines Anderen, sie setzt als Form die Materie voraus. Umgekehrt
lasst sich von der Materie nur in ihrer bestimmten Form reden. Keine der bei-
den Seiten kann demnach einseitig als Grund ihrer Relation dienen; erst im
Inhalt sind Form und Materie vermittelt. Sprachphilosophisch ausgedriickt:
Die Inhalts- oder Bedeutungsdimension verliert man nicht, selbst wenn man
eine rein formale Theorie der Semantik aufzustellen versucht. Der Begriff
bleibt stets eine Form, die sich auf einen Inhalt bezichen muss. Denn selbst-
verstindlich ist die Rede von einer »Form« nicht ohne Inhalt (Bedeutung) und
die Rede von einem Inhalt nicht formlos.**

Was aber heifit das fiir den Grund? Einerseits, dass eine formale Logik,
wie sie beispielsweise Wittgenstein im Tractatus vorschwebt, eine inhaltliche
Seite ausklammert, die nicht minder »grundlegend« ist. Sobald man vermeint-
lich reine Formbeziehungen aufzeichnen will — und sei es auch in der hochab-
strakten Weise einer Formalsprache — muss man bereits deren Bedeutung,
also eine minimale inhaltliche Bestimmung voraussetzen. Andererseits er-
weist sich das Wesen des Grundes damit als immer schon vorbestimmt, da es
keine vollstindig unbestimmte (von allem Inhalt gereinigte) Form geben
kann. Im néchsten Argumentationsschritt fragt Hegel dementsprechend nach
dem >bestimmten Grund« (ebd., 302). Von einem inhaltlichen Grund, so kann
man vorerst festhalten, ldsst sich erst im Hinblick auf ein Begriindetes spre-
chen. Abstrakt aber lésst sich eine Grundbeziehung nicht herleiten: »Wie sie
[Grund und Begriindetes; D.Q.] sich wirklich, d.h. im einzelnen Fall, verhal-

64 Man kann dies als eine Ubersetzung von Kants berithmten Satz iiber das Ver-
hiltnis von Begriff und Anschauung in die Sphére des Begriffs selbst verstehen
(vgl. Kant: Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 75).

102

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

ten, dif3 ist eine der Grundbeziehung und dem Inhalte selbst, dusserliche Be-
stimmung; es ist ein Drittes, was ihnen die Form von Grund und Begriindetem
gibt.« (WAL 1.2, 311)

Damit etwas der Grund ecines anderen sein kann, bedarf es einer »ur-
spriinglichen Verkniipfung«, die sich nicht als abstrakte Formel angeben lésst
(ebd., 314). Ebenfalls ungeniigend wire eine blof inhaltliche Begriindung,
etwa wenn man das Flieen eines elektrischen Stromes durch die Elektrizitat
sbegriindet.”> Weil weder die rein formale noch die rein inhaltliche Begriin-
dung ausreicht, fithrt Hegels Grundbestimmung letztlich zuriick auf den je-
weils gegebenen Bestand von formalen wie semantischen Verkniipfungen,
das heifit auf die Ebene von Sitzen und Aussagen.®® Nur im Gesamtsystem
wohlgeformter Aussagen kann eine inhaltliche Bestimmung zum Grund einer
anderen werden. Welcher Inhalt »im einzelnen Fall« zum Grund eines anderen
werden kann, ldsst sich nicht mehr auf der Ebene der Wesensreflexion kli-
ren.”” Thre Aufgabe liegt vielmehr darin, die Struktur von Begriindungsver-
héltnissen tiberhaupt zu fassen. Diese nennt Hegel dann auch nicht mehr
»Grund¢, sondern Bedingungen (WAL 1.2, 314ff.). Die urspriingliche Ver-
kntipfung von formal-semantischen Einheiten (Urteilen), in denen der Zu-
sammenhang des mannigfaltigen Daseins erst als solcher erscheinen kann,
muss deshalb als Bedingung angesprochen werden.®®

Mit dem Bedingungsverhéltnis nihert sich die Wesenslogik jenem Punkt,
an dem das Wesen als selbstbeziigliche Negation in seiner Unbedingtheit
sichtbar wird. Die widerspriichliche Voraussetzungsstruktur der Reflexion
erweist sich als der wesentliche Grund; sie ist die Bedingung dafiir, dass
tiberhaupt Etwas in Erscheinung treten kann. Von dieser Bedingung selbst
aber kann man nicht mehr sagen, sie sei nochmals durch etwas anderes be-
dingt. Einen endlosen Regress in einer Kette von immer neuen Bedingungen
gibt es nur in der Sphére des Daseins (und hier wiirde man nach Hegel dann

65 Solche inhaltlichen Begriindungen sind bei ndherem Hinsehen tautologisch:
Elektrizitit bedeutet nichts anderes als das FlieBen eines Stromes. Hegel selbst
fiihrt das Beispiel der Anziehungskraft an, die als »Begriindung« der Planeten-
bewegung gegeben wird (WdL 1.2, 304).

66 »Der Grund ist eine Verkniipfung (»Einheit<) von unterschiedenen Elementen
(Satzen, Aussagen) auf der Ebene eines theoretischen, >inneren< Wesens, etwa
einer modellartigen Wesenserkldrung in ihrer Projektion auf einen Phanomenbe-
reich, oder auch eines Systems praktischer Uberzeugungen.« (Stekeler-
Weithofer: Hegels Analytische Philosophie, a.a.0., S. 255)

67 »As Hegel shows, such a unity [i.e. a unitary ground; D.Q.] cannot be achieved
in a logically satisfactory manner within a logic of essence or reflection but only
in the logic of the Concept or Notion, since only here can the determination of
interdetermination by self-determination be completed.« (Gasché: Tain of the
Mirror, a.a.0., S. 141)

68 Hegel legt diese Bedingungen dann in der Urteilslehre der Begriffslogik dar
(siche dazu das 4. Kapitel).

103

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

besser von Griinden sprechen). Die reflexive Negativitit ist eine Bedingung
des Daseins, als solches jedoch »absolut unbedingt< (WdL 1.2, 316ft.)

In gewisser Weise kommt damit die Wesenslogik an ein vorldufiges Ende
— oder besser: zuriick an den Anfang, da Hegel das »wahrhaft Unbedingte< mit
der Sache an sich selbst gleichsetzt. Ein solches Ineinandergehen des Wesens
und des Seins widerspricht keineswegs ihrer postulierten Differenz, sofern das
Wesen als die Negationsbeziehung des Seins selbst gedacht werden sollte.
Was sich bei Hegel recht kryptisch ausnimmt, bereitet im Rahmen einer
sprachtheoretischen Konzeptualisierung weniger Schwierigkeit: Sowohl >ob-
jektstufige« als auch »metastufige< Rede — um eine hilfreiche Unterscheidung
Stekeler-Weithofers zu bemiithen — bewegen sich in ein und demselben Zei-
chensystem, sie sind darin aufgehoben. Hegel verdeutlicht dies, indem er sich
gegen Kants strikte Unterscheidung von »Ding an sich< und Erscheinung wen-
det: »Die Erscheinung ist das, was das Ding an sich ist, oder seine Wahrheit.«
(WdL 1.2, 323) Das Wesen muss an den Erscheinungen des Seins, dem Da-
sein selbst sichtbar werden, es befindet sich nicht in einer dahinterliegenden
und davon getrennten Sphire der reinen Idealitiit.%

»Wie weiterhin betrachtet werden wird, so besteht der wahre Schlufl von einem End-
lichen und Zufilligen auf ein absolut-nothwendiges Wesen nicht darin, dal vom
Endlichen und Zufilligen als dem zum Grunde liegenden und liegen bleibenden
Seyn, sondern dal3, was auch unmittelbar in der Zufdlligkeit liegt, von einem nur
fallenden, sich in sich selbst widersprechenden Seyn aus, auf ein absolut notwendi-
ges geschlossen, oder daf} vielmehr aufgezeigt wird, das zufillige Seyn gehe an sich
selbst in seinen Grund zurtick, worin es sich aufhebt [...].« (WdL 1.2, 2891.)

Die Pointe der Logik besteht darin, die wesentlichen Bestimmungen des zufil-
ligen Daseins in seiner Erscheinungsweise zu suchen, und zwar in der aufge-
deckten Bewegung der widerspriichlichen Negativitit.”” Im Kontrast zu Witt-
genstein schldgt Hegel somit eine alternative Deutung des Wesens vor. Des-
sen Wende von einer transzendentalen Logik der Elementarsitze hin zur Auf-
16sung allgemeiner logischer Strukturen in heterogenen Sprachspielen voll-
zieht er nicht. Die Wesenslogik hélt daran fest, »absolut notwendige< und sich
durchhaltende Prozesse am inhaltlichen Zusammenhang der Begriffe selbst
aufzeigen zu konnen. Die Bedingung fiir die Identifizierung eines Daseins in
einer Bezeichnung ist eine fundamentale Satzstruktur, in der es von etwas

69 In Abwandlung von Heideggers Anaximander-Auslegung konnte man auch
sagen: yDas Wesen des Seins spricht in der verschiedensten Weise tiberall und
stets durch alle Sprache hindurch.< (Vgl. Heidegger: Anaximander, a.a.O., S.
366)

70 Vgl. dazu auch die kritischen Uberlegungen von Theunissen: Sein und Schein,
a.a.0., S. 304ff.

104

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

Anderem unterschieden wird. Wortbedeutungen sind durch ihre wechselseitig
negativen Verhéltnisse aufeinander, ihre Reflexion in Anderes, bestimmt.
Allerdings steht die Negativitit ihrem jeweiligen Resultat nicht gleichgiiltig
gegeniiber, sie stellt keine abstrakte Form dar, die unabhéngig von ihrem In-
halt existiert:

»Vielmehr jede Bestimmung, jedes Concrete, jeder Begriff ist wesentlich eine Ein-
heit unterschiedener und unterscheidbarer Momente, die durch den bestimmten, we-
sentlichen Unterschied in widersprechende iibergehen. Dieses Widersprechende 16st
sich allerdings in Nichts auf, es geht in seine negative Einheit zurtick. Das Ding, das
Subject, der Begriff ist nun eben diese negative Einheit selbst; es ist ein an sich
selbst widersprechendes, aber eben so sehr der aufgeldste Widerspruch; es ist der
Grund, der seine Bestimmungen enthilt und tragt.« (WdL 1.2, 289)

Als »wesentliches« Merkmal des Begriffs ldsst sich die widerspriichliche Be-
ziehung selbst festhalten, die als Drittes den Relata vorgeordnet bleibt und
ihre Einheit >urspriinglich¢ herstellt. Sie steht fiir eine reine »Beziehung ohne
Bezogene« oder »urspriingliche Synthese« (WdL 1.2, 292, 314).”"

Diese Figur der Ursprungssynthese weist erstaunliche Analogien zum
Spurbegriff der Dekonstruktion auf. Sowohl fiir Hegel als auch fiir Derrida
stellt sie eine Bedingung der Moglichkeit dar, damit sich in einem Geflecht
rein differenzieller Bezichungen dennoch relativ stabile Bedeutungseinheiten
bilden koénnen. Trotz dieser Strukturisomorphie ist jedoch Vorsicht bei einer
allzu schnellen Parallelisierung von Negation mit différance bzw. Grund mit
Spur angebracht. Zwar bezeichnen beide Seiten gleichsam den Motor des se-
miotischen Prozesses, allerdings steuert dieser — wie sich zeigen wird — in
verschiedene Richtungen: bei Hegel in jene eines stetigen Fortschritts der
Vernunft, bei Derrida hingegen in eine unkontrollierte Ausbreitung oder >Dis-
semination< des Sinns.

Vom Standpunkt der Dekonstruktion erdffnet sich indes eine bislang ver-
nachléssigte Perspektive auf Hegels Bestimmung des Wesens: die der Zeit-
lichkeit. Schlieflich lautet gleich eine von Hegels ersten Begriffserkldrungen:
»Die Sprache hat im Zeitwort: Seyn, das Wesen in der vergangenen Zeit: ge-
wesen, behalten; denn das Wesen ist das vergangene, aber zeitlos vergangene
Seyn.« (WdL 1.2, 241) In der paradoxen Wendung vom »>zeitlos Vergangenenc¢
steckt gleichwohl eine fundamental temporale Struktur. Und bereits an dieser
Textstelle taucht ein wiederholt von Hegel bemiihtes Bild auf: Das Wesen

71 Die Einzigartigkeit dieses speziellen Synthesis-Begriffs bei Hegel betont auch
Iber: Metaphysik, a.a.O., S. 282f. Derrida hingegen sieht in der Authebung der
Reflexionsbestimmungen im Widerspruch den Versuch einer letzten Vereinheit-
lichung; das von ihm angefithrte Konzept der différance zielt daher auf eine
Ausstreuung der Widerspriiche (Dis, 15; Anm.).

105

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

beschreibt eine Bewegung der »Erinnerung«. Wie eine Klammer legt sich das
Motiv der Erinnerung um den Abschnitt {iber die Reflexion, wenn es an des-
sen Schluss — im Grundkapitel — hei3it: »Die Erinnerung der Bedingungen ist
zunidchst das zu Grunde gehen des unmittelbaren Daseyns, und das Werden
des Grundes.« (WdL 1.2, 321)

Mit der Erinnerungsfunktion des Wesens ist der Umstand angesprochen,
dass man es immer schon mit einem bestehenden Gefiige sprachlich bestimm-
ten Daseins zu tun hat, dessen logische Beziehungen erst nachtréglich sichtbar
werden konnen. Um sie freizulegen, braucht man allerdings nicht auf einen
zeitlich fritheren Zustand zuriickzugehen. Es bedarf vielmehr einer Analyse,
die es erlaubt, die prireflexive Vorstruktur der Verkniipfungen selbst in den
Blick zu nehmen. In diesem Sinne ist das Wesen als Prozess der Bedeutungs-
genese »zeitlos¢, da die Erinnerung des grammatisch-semantischen Umfelds
eine Logogenese rekonstruiert, deren Ursprung als solcher nie unmittelbar
gegenwirtig war. Mit anderen Worten: Will man das Wesen einer Sache be-
stimmen, muss man ihre Bedeutung anhand der widerspriichlichen Beziehun-
gen kldren, die sie mit anderen Bestimmungen immer schon unterhdlt, um
tiberhaupt als diese erscheinen zu konnen. In der philosophischen Betrachtung
geht es dann vor allem darum, diese Voraussetzungen zu erkennen und so zu
einer differenzierteren Vorstellung von der Sache zu gelangen. Die Verbin-
dung aber aus dem >An-sich« der Sache, ihrem unmittelbaren Sein, und dem
»Fiir-sich¢, ihrer Reflexion als einer Selbstbeziehung durch Anderes, macht
dann den vollen Umfang dessen aus, was Hegel ihren »Begriff< nennt: »Der
Begriff in seiner OBJEKTIVITAT ist die an-und-fiir-sichseyende Sache selbst.«
(WdL 11, 30)

Die Generalthese der Phdnomenologie des Geistes, dass der Begriff
»ebenso sehr Subjekt wie Substanz« sei, erfihrt in der Wissenschaft der Logik
im Bedingungsverhéltnis von Wesen und Sein eine erste Fundierung. Im Ge-
gensatz zur Kritik Derridas, die Hegel eine klare Trennung der beiden Ebenen
der Semiologie, des Zeichens und seiner Bedeutung, vorwirft, zeichnet die
Wesenslogik ein anderes Bild. Nach dem dort Entwickelten ldsst sich keine
undurchléssige Scheidewand zwischen Wesen und Sein errichten, das Wesen
ist auf der gleichen Ebene wie das Sein zu verorten, es meint dessen interne
Verkniipfung. Eine solches holistisches Konzept hat die Phdnomenologie des
Geistes bereits in der Bewegung des »spekulativen Satzes< zu fassen gesucht.
Was es mit dem >Spekulativenc des Satzes auf sich hat, exemplifizieren die
Reflexionsbestimmungen in der Logik, indem sie die tiberlieferten Grundsétze
des Denkens einer gleichsam dialektischen Dekonstruktion unterwerfen. Die
Form des Satzes sagt stets mehr als der intendierte Gehalt, in ihr reflektiert
sich auf widerspriichliche Weise eine dem Inhalt entgegenlaufende und ihn
dennoch zugleich konstituierende Vorstruktur, die erst nachtriaglich erinnert
werden kann.

106

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHIEBUNG DER FRAGE NACH DEM WESEN

Bevor im zweiten Teil der Studie Hegels Logik des Begriffs und insbe-
sondere die Urteilslehre eingehender untersucht werden sollen, stellt sich im
Hinblick auf die bei Wittgenstein und Derrida aufgezeigte Verschiebung des
Wesens die Frage, ob nicht auch Hegels Wesensbegriff letztlich auf eine his-
torische Situierung angewiesen bleibt. Obwohl dies in der Konzeption der
Logik selbst nur indirekt sichtbar wird, spricht angesichts der Gesamtausrich-
tung des dialektischen Denkens vieles fiir eine solche Lesart.

107

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

3. Geschichte und fundamentale Zeitlichkeit

a) Natiirliche Zeit und die Erinnerung des Geistes

Fragt man nach dem Verhéltnis von Begriff und Zeit in Hegels systemfundie-
renden Schriften, sieht man sich mit einer auffilligen Licke konfrontiert. Ob-
schon die Phdnomenologie des Geistes und die Wissenschaft der Logik die
Bewegung des Begriffs zu ihrem ureigensten Thema erkléren, fehlt eine sys-
tematische Auskunft dariiber, ob und inwiefern dieser Prozess als zeitliches
Fortschreiten begriffen werden kann.' Die wenigen Textstellen, an denen die
Zeitlichkeit der Begriffsbewegung selbst angesprochen wird, deuten aller-
dings eher auf eine Verneinung dieser Frage. Zwar heif3t es bereits in der Vor-
rede zur Phédnomenologie, die Zeit sei das Dasein des Begriffs. Doch liest
man diese Aussage zusammen mit ihrer Wiederholung in den Schlusspara-
graphen iiber das absolute Wissen, dann sieht es so aus, als wiirde die gesamte
Bewegung der Dialektik geradewegs auf eine »Tilgung« der Zeitlichkeit des
Begriffs hinauslaufen: »Die Zeit ist der Begriff selbst, der da ist, und als leere
Anschauung sich dem BewuBtseyn vorstellt; deBwegen erscheint der Geist
nothwendig in der Zeit, und er erscheint solange in der Zeit als er nicht seinen
reinen Begriff erfafft, das heilit, nicht die Zeit tilgt.« (PhG, 429)

Die Passage ldsst sich zunéchst als eine Abgrenzung von der kantischen
Zeitauffassung verstehen: Anstatt die Zeit als eine (>leere<) sinnliche An-
schauungsform vorzustellen, gehort sie zum Dasein des Begriffs als solchem.?
Zudem scheint ein absolutes Wissen des Begriffs um sich selbst notwendi-
gerweise mit der Aufhebung seiner Temporalitit einherzugehen. Das wire
jedoch insofern verwunderlich, als die Hegel’sche Philosophie insgesamt mit
einer umfassenden Historisierung des Denkens in Verbindung gebracht wer-
den kann — worliber nicht zuletzt seine zahlreichen Vorlesungen zur Ge-
schichte der Philosophie lebhaftes Zeugnis geben. Wie also passen die Be-
riicksichtigung der Geschichte des Denkens einerseits und die Formel von der
»Tilgung der Zeit« im absoluten Wissen andererseits zusammen?

Eine weit verbreitete Interpretation dieses Widerspruchs beruft sich auf
die von Hegel hiufig bemiihte Kreis-Metapher fiir den Prozess der Selbstex-
plikation des Begriffs und versteht die Rede von der Aufhebung der Zeit in
der Weise, dass sich darin die geschichtliche Entwicklung auf sich selbst zu-

1 Vgl u.a. Boer, Karin de: Begrift und Zeit. Die Selbstentduflerung des Begriffs
und ihre Wiederholung in Hegels spekulativem System. In: Hegel-Studien, Nr.
35,2001, S. 11-49, hier S. 12.

2 Kant verhandelt die Zeit in der >transzendentalen Asthetik< und situiert sie jen-
seits des Begrifflichen: »Die Zeit ist kein diskursiver, oder, wie man ihn nennt,
allgemeiner Begriff, sondern eine reine Form der sinnlichen Anschauung.«
(Kant: Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 47)

108

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

rickwendet, an ihren Anfang zuriickkehrt, ihren Kreis schlieBt und sich so
vollendet.® In der absoluten Idee, dem Resultat der Wissenschaft der Logik,
wiirde der Begriff sich vollstindig selbst erfassen und damit seinen histori-
schen Werdegang »tilgen«. Fiir diese These vom Ende der Geschichte spricht
neben der zitierten Stelle aus der Phdnomenologie auch die fehlende Themati-
sierung von Zeit und Geschichte in der Wissenschaft der Logik, dem Herz-
stiick des dialektischen Systems.* Man konnte daher vermuten, dass Hegel die
dort rekonstruierte Prozessualitdt des Begriffs zwar als Logogenese, nicht
aber als in sich selbst zeitliche konzipiert. Ein kithnes Bild aus der Einleitung
der Logik scheint dies zu unterstreichen:

»Die Logik ist sonach als das System der reinen Vernunft, als das Reich des reinen
Gedankens zu fassen. Dieses Reich ist die Wahrheit, wie sie ohne Hiille an und fiir
sich selbst ist. Man kann sich deSwegen ausdriicken, daf} dieser Inhalt die Darstel-
lung Gottes ist, wie er in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung der Natur und
eines endlichen Geistes ist.« (WdL 1.1, 34)

Nimmt man das Zitat wortlich, sieht es in der Tat so aus, als wollte Hegel
einen groflen Bogen von einer urspriinglich >géttlichen< Vernunft, die sich
freiwillig in die Geschichte entldsst und dort entfremdet, bis hin zu seinem
eigenen Systemabschluss spannen, der die verlorene urspriingliche Einheit
wieder herstellt, indem er das tiberzeitliche Prinzip der Entwicklung selbst als
dialektische Methode ausspricht.

So holzschnittartig die Argumente fiir einen Systemabschluss hier zu-
sammengefasst sein mogen, sie delegieren in jedem Fall die Frage nach dem
Verhiltnis von Begriff und Zeitlichkeit in einen Bereich auflerhalb der logi-
schen Darstellung der Begriffsgenese, da diese die Geschichte bereits iiber-

3 Vgl etwa Kojeve, Alexandre: Hegel, eine Vergegenwirtigung seines Denkens.
Frankfurt a. M. 1975, S. 90ff. Dort heifit es: »Wenn also der Begriff Zeit, d.h.,
wenn das Begreifen dialektisch ist, dann ist die Existenz des Begriffs [...] we-
sentlich endlich. Daher muf} die Geschichte selbst wesentlich endlich sein; der
kollektive Mensch (die Menschheit) mufl genauso sterben wie jedes menschli-
che Einzelwesen, die Weltgeschichte muf} ein definitives Ende haben.« (Ebd., S.
133) Einen philosophiegeschichtlichen Uberblick zur These vom >Ende der Ge-
schichte< gibt Poggeler, Otto: Ein Ende der Geschichte? Von Hegel bis Fu-
kuyama. Opladen 1995.

4 Schon Rudolf Haym sieht nur wenige Jahrzehnte nach der Veréffentlichung der
Wissenschaft der Logik ihre eigentliche Aufgabe darin, der »deutschen Nation¢
»gleichsam ein Lexikon und eine Grammatik ihres reinen Denkens in die Hand
zu geben«. Kritisch merkt er dazu an, Hegel habe offenbar angenommen, »diese
seine Gegenwart sei das im Wesentlichen abschlielende Ziel aller vorausgegan-
genen Geistesentwicklung« (Haym, Rudolf: Hegel und seine Zeit. 2. Aufl,,
Darmstadt 1962, S. 310f.).

109

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

schritten haben muss.’ Gegen die Suspendierung der Zeitfrage spricht indes
nicht nur die im vorhergehenden Abschnitt aufgezeigte Figur der >Erinne-
rung< aus der Reflexionslogik, auch zahlreiche Belegstellen aus anderen
Schriften Hegels, insbesondere aus den Jenaer Systementwiirfen, der Enzyklo-
pddie und den geschichtsphilosophischen Vorlesungen weisen in eine andere
Richtung. Im Folgenden soll daher eine differenziertere Analyse des dialekti-
schen Zeitbegriffs ausgehend von diesen Schriften versucht werden. Die lei-
tende These lautet dabei, dass Hegel sehr genau zwischen einer natiirlichen
Zeit auf der einen und der Geschichte des Begriffs bzw. des Geistes auf der
anderen Seite unterscheidet. >Getilgt« wiirde dann lediglich der natiirliche
Zeitbegriff, die Geschichtlichkeit des Geistes, verstanden als fortlaufende
Erinnerung und Umarbeitung der Tradition, wére dagegen als prinzipiell un-
abschlieSbar anzusetzen.

Hegels eigene dialektische Herleitung der Kategorien Zeit und Raum fin-
det sich in den ersten Abschnitten der verschiedenen Fassungen seiner Natur-
philosophie, die zumeist mit dem Titel »Mechanik< versehen sind.® Bereits
diese Einordnung in die Mechanik gibt einen deutlichen Hinweis, weshalb
sich der dort dargelegte Zeitbegriff nicht ohne weiteres auf die dialektische
Bewegung selbst iibertragen lédsst, die stets mit einer organischen Ganzheit
oder lebendigen Einheit in Verbindung gebracht wird. Grof3e Teile der in den
Abschnitten zur Mechanik auftauchenden Zeitauffassung kénnen insofern als
kritische Darstellung eines defizienten Zeitverstindnisses gelesen werden,
und zwar in erster Linie als eine Auseinandersetzung mit den aristotelischen
Aporien der Zeit.” Zugleich iiberschreitet Hegel bereits im Ansatz alle vorher-
gehenden Abhandlungen zur Zeitproblematik, wenn er den Zeitbegriff unmit-
telbar aus dem Widerspruch der raumlichen Dimensionalitét herleitet.

Der Weg vom Raum zur Zeit ergibt sich aus Hegels Charakterisierung der
yNatur< als AuBerlichkeit, die sich zunichst rdumlich bestimmen lisst: »Die

5 Obwohl Feuerbach die Wissenschaft der Logik ebenfalls im Lichte einer Voll-
endungsthese liest, liefert er das entscheidende Argument gegen diese Interpre-
tation: Die dialektische Darstellung als Text, der gelesen und verstanden werden
muss, impliziert notwendigerweise eine zeitliche Vermittlung, die sich nicht
mehr aufheben ldsst (vgl. Feuerbach, Ludwig: Zur Kritik der Hegelschen Philo-
sophie. In: ders.: Werke in 6 Bénden, Bd. 3, hrsg. von Erich Thies, Frankfurt a.
M. 1975, S. 7-53; hier S. 16f.).

6 Bezugstexte sind im Folgenden die ersten Abschnitte der Naturphilosophie aus
den Jenaer Systementwiirfen von 1804/05 und 1805/06 (JS II, 191ff.; JS III, 3-
13) und der Enzyklopddie (Enz, § 245ft.).

7 Darauf weist auch Heidegger in seiner Kritik an Hegels Zeitbegriff hin. Aller-
dings behandelt Heidegger den Abschnitt der Naturphilosophie so, als wiirde
darin die Zeitauffassung der gesamten Dialektik dargelegt. Seine Schlussfolge-
rung, Hegels Zeitbegriff stelle »die radikalste Ausformung des vulgéren Zeitver-
stindnisses«< dar, bleibt daher fragwiirdig (vgl. Heidegger: Sein und Zeit, a.a.O.,
S. 428ft.).

110

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

erste oder unmittelbare Bestimmung der Natur ist die abstracte Allgemeinheit
ihres AufSersichseyns, — dessen vermittlungslose Gleichgiiltigkeit, der Raum.«
(Enz, § 254) Der Raum alleine aber stellt lediglich eine reine Form oder blof3e
Méglichkeit dar, ohne irgendwelche Inhalte.® Damit etwas im Raum erschei-
nen kann, bedarf es einer rdumlichen Verortung, die jedoch keineswegs schon
mit dem Raum als solchem gegeben ist. Ein einzelner Punkt im Raum besitzt
keine Positivitit an sich, er kann nur in seinem differenten Verhéltnis mit an-
deren Punkten spezifiziert werden: als Linie, Fliche oder Oberfliche eines
abgesonderten Raumkorpers (Enz, § 256). Aber auch diese geometrischen
Figuren bleiben letztlich unbestimmt in den gegeneinander >gleichgiiltigen<
Dimensionen des Raumes gefangen: »[...] es ist vollig unbestimmt, ob man
eine Richtung Hohe, Lange oder Breite nennt.« (Enz, § 255)

Fiir Hegel spitzt sich die gesamte Problematik der rdumlichen Relationen
auf den Begriff des Punktes zu. Raumlichkeit gibt es nur aufgespannt zwi-
schen den Punkten, in ihrem negativen Verhiltnis zueinander. Der Punkt
selbst jedoch hat keine rdumliche Ausdehnung, er markiert gleichsam die
Grenze des Raumes, seine Negativitit. Man konnte daher sagen, das Sein der
Punktualitét bestehe darin, das zu sein, was es nicht ist, oder nicht das zu sein,
was es ist. Damit aber st63t man auf eine Aporie, die bereits in der aristoteli-
schen Physik der Zeit zugeschrieben wird.” Im Gegensatz zu den Raumdimen-
sionen erlauben es die Dimensionen der Zeit, also Gegenwart, Zukunft und
Vergangenheit, von einem kontinuierlichen Werden zu sprechen. Wahrend
der Punkt als einfache Negation des Raumes in Anderes tibergeht (Linie, Fla-
che, Korper), kommt er als zeitlicher Jetzt-Punkt in seiner Negation auf sich
zuriick. Jedes Jetzt negiert sich selbst und wird ein zukiinftiges Jetzt, d.h. es
ist in seiner Negation bei sich selbst, daher eine absolute Negation oder, wie
Hegel in den Jenaer Systementwiirfen schreibt, »absolut differente Beziehung
des Einfachen« (JS 11, 207).

Allerdings verfehlt man die von Hegel aufgezeigte Struktur der Zeit, deu-
tet man sie wie Heidegger lediglich als eine unverbundene »>Jetztfolge«, die

8 De Boer glaubt deshalb, Hegel setze — ebenso wie Kant — Raum und Zeit letzt-
lich doch als >reine Formen der Anschauung« jenseits des Begrifflichen an. Auf-
grund der zahlreichen Einwinde, die Hegel in seinen verschiedenen Schriften
gegen den kantischen Formalismus vorbringt, liegt es jedoch néher, die Rede
von einer »>bloen Form« ebenfalls als kritische Wendung gegen den Aprioris-
mus zu verstehen (vgl. Boer: Begriff und Zeit, a.a.0., S. 35).

9 Vgl Aristoteles: Physik. Vorlesung iiber die Natur. Philosophische Schriften
Bd. 6, Hamburg 1995, Buch IV, Kap. 10. Dass Hegel in seiner dialektischen
Analyse der Zeit weit iiber die aristotelischen Aporien hinausgeht, betont Brau-
er, Daniel Oscar: Dialektik der Zeit. Untersuchungen zu Hegels Metaphysik der
Weltgeschichte. Stuttgart 1982, S. 135ff.

111

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

sich der Anschauung darbietet.'® Wie stets bleibt die Bewegung der absoluten
Negation nicht einfach in ihren Momenten — hier den beiden Seiten des Jetzt
als Gegenwart und Zukunft — stehen, sie wird vielmehr in ihrer widerspriichli-
chen Beziehung als Einheit gedacht. Entgegen unserem Alltagsverstindnis,
das die Zeit als einen linearen Fluss von der Vergangenheit iber die Gegen-
wart zur Zukunft vorstellt, setzt Hegel die Vergangenheit als das Verhiltnis
der beiden Jetztpunkte (Gegenwart und Zukunft) an: »Es ist also in der Tat
weder Gegenwart noch Zukunft, sondern nur diese Beziehung beider aufein-
ander, eins ist gegen das andere auf gleiche Weise negativ [...]; die Differenz
beider reduziert sich in die Ruhe der Vergangenheit.« (JS II, 207) Deshalb
kann Hegel in den Zusitzen zur Enzyklopddie sagen, »[...] es ist die Wahrheit
der Zeit, daB nicht die Zukunft, sondern die Vergangenheit das Ziel ist«.'
Eine derart differenzierte Zeitauffassung lésst sich schwerlich als »vulgér< im
Sinne Heideggers apostrophieren.

Bereits in den Jenaer Systementwiirfen gelingt Hegel damit ein erstaunli-
cher synthetischer Zeitbegriff, der zu erkliren vermag, was Heidegger — iibri-
gens ganz zu Recht — dem »>vulgérenc< Verstidndnis der Zeitfolge ankreidet:
Wie némlich zwischen den vereinzelten Jetzt-Punkten tiberhaupt ein kontinu-
ierlicher Ubergang gedacht werden konne. Ein auf die Punktualitit des Jetzt
(oder der Gegenwart) fixiertes Zeitmodell kann meist nur mit erheblichem
theoretischen Aufwand erkldren, welche Kraft die voneinander getrennten
Jetztpunkte zu einer Einheit synthetisieren soll.'* Hegels Losung indes ist ver-
bliiffend, weil sie einerseits die Vorstellung aufgibt, die Jetztpunkte wiirden
wie Perlen auf einer Schnur aufgereiht nacheinander folgen, und andererseits
die Vergangenheit nicht mehr als vergangene Gegenwart denkt, sondern als
Relation oder Authebung: »Und dies gesetzte Autheben beider [des gegen-
wirtigen und zukiinftigen Jetzt; D.Q.] ist das Ehemals, die in sich reflektierte
oder reale Zeit.« (JS II, 208)

10 »Zeit ist das »angeschaute« Werden, das heifit der Ubergang, der nicht gedacht
wird, sondern in der Jetztfolge sich schlicht darbietet.« (Heidegger: Sein und
Zeit, a.a.0., S. 431)

11 Die miindlichen Zusitze zur Enzyklopddie werden zitiert nach Hegel, Georg
Wilhelm Friedrich: Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften II. Werke
in 20 Bénden, hrsg. von Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Bd. 9, Frank-
furt a. M. 1970; hier § 261, Zusatz, S. 59. Auch Brauer betont in diesem Zu-
sammenhang, das »[...] eigentlich Revolutiondre von Hegels Auffassung der
Zeit liegt in der Rolle der Vergangenheit« (Brauer: Dialektik der Zeit, a.a.O., S.
138).

12 Dies wird insbesondere in der phanomenologischen Betrachtung des »inneren
Zeitbewusstseins< problematisiert und dort mit der Annahme einer in Richtung
Vergangenheit und Zukunft ausgedehnten Gegenwart gelost (vgl. Husserl, Ed-
mund: Vorlesungen zur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins. Hrsg. v.
Martin Heidegger, 3. Aufl., Tiibingen 2000, S. 25, § 11).

112

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Vor dem Hintergrund dieser dialektischen Zeitstruktur lassen sich zwei
Aspekte fiir das Verhiltnis von Begriff und Zeit herausarbeiten. Weil Hegel
die Negationsbewegung der Zeit mit den beiden zentralen Prinzipien der Wis-
senschaft der Logik — dem Werden und dem Begriff — in Verbindung bringt,
ist es erstens nicht abwegig, die Bewegung der doppelten Negation generell
als zeitliche anzusetzen."? Folglich miisste der fortschreitenden Selbstbestim-
mung des Begriffs eine fundamentale Zeitlichkeit eignen. Anders ausge-
driickt, wenn gleichsam der Prototyp der absoluten Negativitdt dem Verhalt-
nis der Zeitdimensionen entspricht, darf man der qua Negation operierenden
Logogenese des Begriffs insgesamt eine Temporalstruktur unterstellen. Dies
erlaubt zweitens eine Prézisierung des Wesens als Grundbeziehung. Sind in
der absoluten Negativitit die beiden Momente Gegenwart und Zukunft durch
die Vergangenheit vermittelt, 1dsst sich die Grundbestimmung im Sinne einer
Erinnerung des Vergangenen interpretieren. Dadurch erhilt die im Rahmen
der Reflexionslogik schwer fassbare Bedingung einer »urspriinglichen Syn-
these«< eine nachvollziehbare Klarung: Was gegenwirtig Bedeutung konstitu-
iert und diese fiir zukiinftige Wiederholung 6ffnet, sind die tiberlieferten —
d.h. vergangenen und erinnerten — Verkniipfungsméglichkeiten semantischer
Elemente. Das differente Beziehungsgeflecht der Begriffskategorien ist »zeit-
los vergangen«, weil es selbst nie prisent werden kann, ohne seine bedeu-
tungskonstitutive Funktion zu verlieren. In der Reflexionslogik driickt Hegel
dies so aus: »Die Erinnerung der Bedingungen ist zunichst das zu Grunde
gehen des unmittelbaren Daseyns, und das Werden des Grundes.« (WdL 1.2,
321)

Gleichwohl scheint die vorgeschlagene Parallelisierung von absoluter Ne-
gativitdt und Zeitlichkeit all jene Textstellen zu missachten, an denen Hegel
explizit die eigentliche Sphire des Begriffs, also den Geist und die Idee, als
yewig« bezeichnet. So heiflt es etwa in der Enzyklopdidie: »[...] das Wahre
dagegen, die Idee, der Geist, ist ewig.« (Enz, § 258) Bevor der Ubergang von
einer fundamentalen Temporalitit der Negation zur Geschichtlichkeit des
Begriff betrachtet werden kann, wire deshalb das Verhéltnis von Zeit und
Ewigkeit zu erldutern. Als hilfreich erweist sich dabei die von Kojéve vorge-
schlagene terminologische Unterscheidung zwischen >Ewigkeit¢ (im Sinne
einer aulerzeitlichen Wirklichkeit) und »Ewigem« (etwas, das Anteil an der
Ewigkeit hat, aber nicht im Gegensatz zur Zeit steht).'"* Obwohl Hegel beide

13 Vgl. Nancy, Jean-Luc: The Surprise of the Event. In: Barnett, Stuart (Hg.): He-
gel after Derrida. London 1998, S. 91-104; hier S. 98. Auch de Boer weist auf
diese Ubereinstimmung hin, deutet sie jedoch so, als sei die Zeit »die Bedingung
der Moglichkeit der Bewegung, in der der Begriff sich als Begriff vollzieht
[...]« und somit dem Begriff logisch vorgeordnet (vgl. Boer: Zeit und Begriff,
a.a.0., S. 46f.).

14 Vgl. Kojéve: Hegel, a.a.0., S. 91.

113

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Ausdriicke mehr oder weniger synonym verwendet, stellt ein Zusatz zur En-
zyklopddie klar: »[...] die Ewigkeit ist nicht vor oder nach der Zeit, nicht vor
der Erschaffung der Welt, noch wenn sie untergeht; sondern die Ewigkeit ist
die absolute Gegenwart, das Jetzt ohne Vor und Nach.«'> Bezogen auf die
Einteilung von Kojeve zielt Hegels Rede von der »Ewigkeit< folglich auf ein
»Ewiges«, das der Zeitlichkeit nicht entgegengesetzt wire.

Erklarungsbediirftig bleibt indes der zweite Teil des zitierten Satzes, in
dem die »Ewigkeit« als »absolute Gegenwart< oder Jetzt ohne Modifikationen
bestimmt wird. Die dahinterstehende Uberlegung kann zumindest strukturell
so verstanden werden, dass Ewiges sich nur in einer dialektischen Aufhebung
der Zeit selbst und nicht in einer unendlichen Dauer begreifen ldsst. >Ewig«
meint auch fiir Hegel weder ein AufBlerhalb der Zeit noch eine endlose Reihe
aufeinanderfolgender Jetzt-Punkte — das wire, um eine Bezeichnung der Lo-
gik aufzugreifen, eine >schlechte Unendlichkeit« (WdL L1, 222).'

Nun scheint jedoch die Zuspitzung auf eine »absolute Gegenwart< der so-
eben rekonstruierten Aufhebung der Zeitdimensionen in der Vergangenheit zu
widersprechen. Beide Thesen wiren in der Tat unvereinbar, wiirde Hegel ein
Zeitmodell vertreten, in dem sich die drei Modi der Zeit gegenseitig aus-
schlieBen. Als Synthese von gegenwirtigem und zukiinftigem Jetzt aber ver-
liert die Vergangenheit nie den Bezug zur Gegenwart. Eine Erinnerung be-
steht gerade darin, das Vergangene in Gegenwart und Zukunft festzuhalten,
und nicht dem Vergessen einer absoluten Vergangenheit Preis zu geben. Um
die Beziehung von Gegenwart und Zukunft zu bestimmen, muss die Vergan-
genheit also andauern. Hegel verdeutlicht dies, indem er die absolute Gegen-
wart als in sich reflektierte Dauer von einer relativen Dauer der endlichen
Dinge abhebt:

»Die absolute Zeitlosigkeit ist von der Dauer unterschieden; das ist die Ewigkeit, die
ohne die natiirliche Zeit ist. Aber die Zeit selbst ist in ihrem Begriffe ewig; denn sie,
nicht irgendeine Zeit, noch Jetzt, sondern die Zeit als Zeit ist ihr Begriff, dieser aber
selbst wie jeder Begriff {iberhaupt, das Ewige und darum auch absolute Gegenwart.
[...] Die Dauer ist also von der Ewigkeit darin unterschieden, da3 sie nur relatives

15 Hegel: Enzyklopidie IL, a.a.0., § 247, Zusatz, S. 26.

16 Zu weiteren moglichen Parallelen zwischen den Zeitbestimmungen und Ab-
schnitten der Wissenschaft der Logik vgl. Wohlfart, Ginter: Uber Zeit und
Ewigkeit in der Philosophie Hegels. In: Wiener Jahrbuch fiir Philosophie, Bd.
13, 1980, S. 143-165; hier S. 144ff. Eine erhellende Verbindung zwischen der
absoluten Methode und der Dialektik der Zeit aus der Naturphilosophie bietet
Griefler, Wilfried: Die Selbstexplikation des Logischen als absolute Methode
und die Dialektik der Zeit. In: Posch, Thomas/Marmasse, Gilles (Hg.): Die Na-
tur in den Begriff ibersetzen. Zu Hegels Kritik des naturwissenschaftlichen All-
gemeinen. Frankfurt a. M. 2005, S. 132-157.

114

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Aufheben der Zeit ist; die Ewigkeit ist aber unendlich, d.h. nicht relativ, sondern in
sich reflektierte Dauer«.'”

Alle Dinge dauern, das macht ihre Zeitlichkeit sowie ihre Endlichkeit aus.
Doch reicht diese relative Dauer nicht aus, um den Begriff der Zeit selbst zu
erkldren. Die Temporalstruktur ist von anderer Dauer als die der vergéngli-
chen Dinge. Das Ubergehen der auseinander fallenden Jetztpunkte in die Ver-
gangenheit bleibt als Form ewig und absolut gegenwirtig, aber nur, sofern es
endliche Dinge gibt, an denen sich dieser Prozess vollzieht und in deren rela-
tivem Bestehen sich das unendliche Andauern der Zeit reflektiert: »Der Pro-
zeB der wirklichen Dinge selbst macht also die Zeit [...].«'® Ein solcher in
sich reflektierter Zeitbegriff tibersteigt jedoch den Rahmen der Naturphiloso-
phie bei weitem. Dass die Zeitbetrachtung zu Beginn der Naturphilosophie
einerseits bereits unter dem Eindruck der logischen Kategorialanalyse steht,
andererseits einen Vorgriff auf die Philosophie des Geistes darstellt, entgeht
auch Hegel nicht. Fast nebenher bemerkt er: »Uebrigens kommt es in der Na-
tur, wo die Zeit Jetzt ist, nicht zum bestehenden Unterschiede von jenen Di-
mensionen; sie sind nothwendig nur in der subjektiven Vorstellung, in der
Erinnerung und in der Furcht oder Hoffnung.« (Enz, § 259)

Dieser Hinweis ist nicht unwichtig, weil er helfen kann, die verschiedenen
Sichtweisen auf die Zeitproblematik genauer zu trennen. Die Natur als solche
existiert zwar in zeitlichen Prozessen, sie ist ein stindiges Werden und Ver-
gehen, eine immerwihrende Wiederholung ihres Kreislaufs, sie besitzt aller-
dings keine Vorstellung von ihrer eigenen Prozessualitit." Erst in der Geis-
tesentwicklung als einem Teil der Natur kann sie sich anschauen. Aber der
Geist stellt sich der Natur entgegen und sieht darin entweder kausale oder
zufillige Bewegungen. Mit dieser subjektiven Ebene, wenn man so will: dem
Fiir-sich-Sein gegentiber dem bloen An-sich der Natur, setzt Hegels Betrach-
tung der Zeit in der Naturphilosophie ein. Hier — und nur hier — gilt die von
Heidegger kritisierte Formel: >Die Zeit ist das angeschaute Werden«< (Enz,
§ 258). Ebenfalls hierher gehort die Rede von der Zeit als »abstrakters, »ideel-
ler<, >reiner Forms, »AuBerlichkeit< usw.

Nicht ohne Grund bringt Hegel diese abstrakte Zeitvorstellung in der Je-
naer Naturphilosophie mit dem »Meinenc in Verbindung (JS III, 9f.). Es han-
delt sich um eine angeschaute Zeit, von der wir blo3 meinen, sie verlaufe kon-
tinuierlich und unabhingig vom Bestehen der Dinge. Die kritische dialekti-

17 Hegel: Enzyklopédie I, a.a.O., § 258, Zusatz, S. 50.

18 Ebd.

19 »Die Natur ist, wie sie ist; und ihre Verdnderungen sind deswegen nur Wieder-
holungen, ihre Bewegung nur ein Kreislauf.« (Hegel, Georg Wilhelm Friedrich:
Einleitung in die Geschichte der Philosophie. Hrsg. von Johannes Hoffmeister,
3. Aufl., Hamburg 1959, S. 36)

115

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

sche Aufarbeitung des gemeinten Zeitbegriffs zeigt dann, wie sich die Dimen-
sionen der Zeit tatsdchlich synthetisch ineinander fiigen und nicht in getrenn-
te, unvermittelte Jetzt-Punkte zerfallen. Erst die synthetische Funktion der
Vergangenheit erlaubt es, tiberhaupt von dauerhaften Zustéinden auszugehen,
weil sie das Fortschreiten der Zeit in einer relativen Dauer authebt: »Die Zeit
geht in der Vergangenheit als ihrer Totalitdt selbst unter, oder diese Dimen-
sion ist das ausgesprochene Aufheben derselben.« (Ebd., 13) Im Sprechen
gehen wir stets von substanziellen und andauernden Gegenstiandlichkeiten
und Verhéltnissen aus, die ohne eine Synthese der Jetzt-Punkte gar nicht mog-
lich wiren. Um aber den Prozess der Zeit, der zugleich das Dasein des Be-
griffs als Bewegung der Negativitdt skandiert, als solchen denken zu konnen,
muss die Zeitvorstellung der Anschauung >getilgt« werden.

Hegels Satz am Ende der Phdnomenologie, »die Zeit ist der Begriff selbst,
der da ist, und als leere Anschauung sich dem BewuBtseyn vorstellt [...]«
(PhG, 429), bezieht sich mithin auf den abstrakten, blol gemeinten Zeitbe-
griff. In ihm sind die Dimensionen der Zeit duflerlich, in die Natur gesetzt und
sprachlich verfestigt: »Sie [die Zeit, D.Q.] ist das dussere angeschaute vom
Selbst nicht erfafite reine Selbst, der nur angeschaute Begriff [...].« (Ebd.)
Wenn Hegel fordert, diese Zeit »aufzuheben¢, bedeutet das keine Ausschal-
tung der Temporalitit als solcher — im Gegenteil. Worauf die Phdnomenolo-
gie abzielt, wire vielmehr ein in sich reflektierter Zeitbegriff, in dem der Be-
griff das Prinzip seines eigenen Fortschreitens erkennt.”® Solange man die
Entwicklung des Begriffs innerhalb der natiirlichen Zeit betrachtet, wird ihm
die Zeit noch als sein Anderes gegeniibergestellt. Eine solche Betrachtung
verfahrt jedoch im schlechten Sinne historisch, sie schreibt der geschichtli-
chen Zeit einen transzendentalen Charakter und somit eine >Macht« noch tiber
die Geistesentwicklung zu. In der Enzyklopddie legt Hegel dar, inwiefern der
Begriff der Macht der Zeit entgeht — weil er selbst diese Macht ist:

»Darum ist das Endliche verginglich und zeitlich, weil es nicht, wie der Begriff, an
ihm selbst die totale Negativitit ist, sondern diese als sein allgemeines Wesen zwar
in sich hat, aber ihm nicht geméB, einseitig ist, daher sich selbst zu derselben als zu
seiner Macht verhélt. Der Begriff aber, in seiner frei fiir sich existierenden Identitit
mit sich, Ich=Ich, ist an und fiir sich die absolute Negativitit und Freiheit, die Zeit
daher nicht seine Macht, noch ist er in der Zeit und ein Zeitliches, sondern er ist
vielmehr die Macht der Zeit [...].« (Enz, § 258)

20 Getilgt wird daher nur eine »Zeitform« (PhG, 429), und zwar dadurch, dass sich
das Anschauen selbst als zeitliches prozessual begreift: »Das so vielzitierte 7il-
gen der Zeit, und néher eigentlich nur der »Zeitform«, wére dann nichts anderes
als das Begreifen des Prozesses [...].« (GrieBer: Selbstexplikation, a.a.O., S.
149, Anm.)

116

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Die absolute Negativitit, der Motor der Begriffsbewegung, produziert die
Bewegung der angeschauten Zeit. Ist umgekehrt aber der Begriff auch nichts
anderes als der Prozess absoluter Negativitdt, dann erscheint er nicht einfach
nur in der Zeit, er ist selbst »Verzeitlichung« oder — um mit Derrida zu spre-
chen — »Temporalisation«. Hegels Rekurs auf die >Identitét« des Begriffs, das
»Ich=Ichg, darf nach den Uberlegungen des vorherigen Abschnitts nicht weiter
verwundern: Der Identitdtssatz sagt stets mehr als er meint. Er lebt in der Vor-
stellung einer présentistischen Zeit und muss doch bereits in der Form des
Satzes auf die Differenzstruktur der Bedeutungsgenese zuriickgreifen. Damit
das Ich sich als identisches erscheinen kann, muss es sich von sich selbst
trennen. Diese konstitutive Differenz geht dem reflektierenden Ich als Bedin-
gung yvoraus, sie trennt und synthetisiert es zugleich, versetzt es in eine zeit-
liche Bewegung und lésst es in einer relativen Dauer entstehen. Als Leerform
einer Riickwendung auf sich steht das »Ich=Ich« fiir eine Reflexion, die sich in
ihrem verzeitlichenden Wesen erfasst. Deshalb kann Hegel das Wesen in der
Logik auch ein >zeitlos vergangenes Sein< nennen, da die »vorausgehende«
Beziehung nicht zeitlich vor dem Sein liegt, sondern auf die bedingende
Temporalstruktur selbst verweist.

Davon ausgehend lassen sich nun zwei argumentative Stringe der speku-
lativen Dialektik weiterverfolgen. Auf der einen Seite wire zu fragen, wie
sich der Begriff durch >Erinnerung« in seinem verzeitlichenden Wesen selbst
zu denken vermag. Dies fithrt aus dem Rahmen der Reflexionslogik heraus in
die Begriffslogik und deren Schluss, die absolute Idee. Dabei wére zu unter-
suchen, wie sich die Temporalisation der Begriffsbewegung in den gramma-
tisch-logischen Formen der Sprache bemerkbar macht, also in Satzstrukturen,
wie sie Hegels Urteilslehre betrachtet. Allerdings kehrt angesichts des
Schlusskapitels der Wissenschaft der Logik der Verdacht zuriick, die spezielle
Reflexionsform des Begriffs — von Hegel auch >absolute Methode« genannt —
bewege sich letztlich doch auflerhalb des historischen Zusammenhangs.

Es scheint daher angebracht, zunichst einem zweiten Strang des He-
gel’schen Denkens zu folgen, der in die Geschichtsphilosophie fiihrt, um zu
ergriinden, welchen Anteil das historische Dasein des Begriffs an der Freile-
gung seiner logischen Strukturen hat.*' Der Umweg iiber die Geschichte kann
so eventuell den Nachweis erbringen, dass die Rede vom >Absoluten< ihre
ahistorische Konnotation verliert, wenn damit ein je geschichtlich-epochales
Auftreten des Geistes gemeint ist und nicht die Vollendung der Geschichte
tiberhaupt. Ein erster Hinweis auf eine solche Lesart der Hegel’schen Ge-
schichtsphilosophie kiindigt sich bereit in der Unterscheidung zwischen
yEwigkeit« und >Ewigem« an. Die Sphire des Begriffs, der Geist oder, in sei-

21 Der erste Strang soll im zweiten Teil der Untersuchung wieder aufgenommen
werden.

117

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

ner Selbstreflexion, die Idee, kann laut Hegel >ewig« genannt werden, weil
darin die fundamentale Zeitlichkeit der absoluten Negativitit zum Ausdruck
kommt. Entsprechend wichtig ist es, in der Rekonstruktion der Philosophiege-
schichte von der Vorstellung Abstand zu nehmen, bei der Idee bzw. dem
Geist handele es sich um aufBerzeitliche Instanzen, die lediglich durch histo-
risch kontingente Umstéinde verdeckt, insgeheim aber den Gang der Ge-
schichte selbst lenken wiirden.

Seine Heidelberger und Berliner Vorlesungen zur Einleitung in die Ge-
schichte der Philosophie erdffnet Hegel daher mit der grundsétzlichen Frage,
inwiefern die Philosophie als Wissenschaft von den >unverginglichen< Wahr-
heiten iiberhaupt eine Geschichte haben kann.** Dabei macht er gleich zu Be-
ginn des Vortrags deutlich, dass eine Auseinandersetzung mit der Geschichte
keineswegs in den Appendix der Philosophie gehort: »Was wir geschichtlich
sind, der Besitz, der uns, der jetzigen Welt angehort, ist nicht unmittelbar ent-
standen und nur aus dem Boden der Gegenwart gewachsen, sondern dieser
Besitz ist die Erbschaft und das Resultat der Arbeit, und zwar der Arbeit aller
vorhergehenden Generationen des Menschengeschlechts.«* Die Frage nach
der Gegenwart muss deshalb immer zugleich eine nach der Geschichte sein.**
Allerdings lassen sich die »Erbschaften< der Geschichte nicht — wie von einer
streuen Haushilterin¢ — unverindert akkumulieren.”> Die Tradition befindet
sich in einem stindigen Fluss, sie selbst ist aktive Arbeit an der Uberliefe-
rung. Wenn also die Aufgabe der Philosophie darin besteht, »ihre Zeit in Ge-
danken zu fassen<, muss sie notwendigerweise historisch verfahren und sich
selbst in ihrem Gewordensein reflektieren. Aber zugleich verdndert sie in ih-
rer Reflexion immer auch schon die Vergangenheit.

Nun scheint eine derartige Position nicht weit von einem historischen Re-
lativismus entfernt, denn wie sollte je ein Standpunkt erreicht werden, der das
Ganze der Geschichte iiberblicken und nach einem iiberzeitlichen Maf3stab
bewerten konnte? Ohne jedes Telos lduft die philosophische Reflexion Ge-
fahr, blo die Fehler und Vorurteile ihrer Vorgidnger zu reproduzieren. Liest
man Hegels Gesamtsystem ausgehend von der oben erwéhnten Vollendungs-
these, eriibrigen sich solche Einwénde. Erklarungsbediirftig wire dann ledig-
lich, woher das Denken die Gewissheit nimmt, an einem wirklich absoluten
Endpunkt angelangt zu sein. Allein, zu einer solchen finite Geschichtsauffas-
sung geben die Vorlesungen keinen Anlass. Schon der Satz: »[...] der allge-

22 Vgl. Hegel: Einleitung, a.a.0., S. 7 u. 23ff.

23 Ebd, S.21.

24 »In der Tat aber, was wir sind, sind wir zugleich geschichtlich.« (Hegel, Georg
Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I. Werke
in 20 Béanden, hrsg. v. Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Bd. 18, Frank-
furta. M. 1971, S. 21)

25 Vgl. Hegel: Einleitung, a.a.0., S. 21.

118

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

meine Geist bleibt nicht still stehen«®®, sperrt sich gegen diese Auslegung. In
einer der letzten Versionen der Vorlesung sagt Hegel dann unmissverstiand-
lich, »[...] daB die Philosophie einer Zeit zwar der hochste Standpunkt des in
seiner Verfassung jedes Mal sich entwickelnden Geistes ist, dafl aber keine
sagen kann, daf} sie den hochsten Standpunkt, iber welchen es keinen gebe,
erreicht habe«.”” Trifft diese Diktum ebenfalls auf Hegels eigenes Denken zu
— und die Vorlesungen sprechen zumindest nicht dagegen —, muss er erldu-
tern, inwiefern trotzdem von einem Fortschritt in der Entwicklung der Philo-
sophie die Rede sein kann, da ohne einen Endpunkt auch das Mal3 zur Bewer-
tung des Verlaufs im Sinne eines Fort- oder Riickschritts fehlt.

Hegels Antwort auf dieses Problem stiitzt sich auf folgende Argumenta-
tion: Jede Zeit betrachtet die Uberlieferung wie ein duBerlich Vorhandenes,
etwas, wortiber sie verfiigen kann, das sich zu Gegenstdnden von Abhandlung
machen lédsst. Eine gelehrte »Kenntnis< des vergangenen Denkens bedeutet
indes noch kein wirkliches »Verstehen«.”® Entscheidend fiir Letzteres ist ein
aktives Aneignen des Vergangenen oder, wie man mit Blick auf die Phdno-
menologie des Geistes sagen kann, ein Verinnerlichen, eine >Er-Innerung¢
(PhG, 433). Echtes Verstehen muss seinen eigenen Standpunkt allererst in der
Beschiftigung mit den iiberlieferten Denkbestimmungen finden; das Heutige
und Eigene kann sich nur in der Reflexion des Vergangenen und Anderen
bilden.”’ Ebenso wie die dialektische Zeitbetrachtung die Vergangenheit nicht
mehr als vergangene Gegenwart denkt, muss nun mit der iiberlieferten Tradi-
tion im Ganzen verfahren werden. Sie ist nicht bloB duflerer Gegenstand einer
philologisch-historischen Rekonstruktion, sie bestimmt recht verstanden unse-
re Gegenwart, indem sie diese auf eine Zukunft hin 6ffnet. Weder dauert die
Vergangenheit unveridndert an noch geht sie im Fluss der Zeit unter. Was uns
heute bestimmt, sehen wir nur in der Auseinandersetzung mit dem Gewese-
nen. Auch hier liegt das Wesen der Gegenwart in der Erinnerung des in die-

sem Sinne >zeitlos< Vergangenen.*

26 Ebd., S.21.

27 Ebd., S. 129. In einer fritheren Fassung der Vorlesungen heifit es auch: »Jede
Philosophie eben darum, weil sie die Darstellung einer besonderen Entwick-
lungsstufe ist, gehort ihrer Zeit an und ist in ihrer Beschrdnktheit befangen.«
(Ebd., S. 72)

28 Vgl.ebd., S. 9.

29 »Dies ist ebenso unsere und jedes Zeitalters Stellung und Tétigkeit, die Wissen-
schaft, welche vorhanden ist, zu fassen und sich ihr anzubilden, und ebendarin
sie weiterzubilden und auf einen hoheren Standpunkt zu erheben. Indem wir sie
uns zu eigen machen, machen wir aus ihr etwas eigenes gegen das, was sie vor-
her war.« (Hegel: Geschichte der Philosophie, a.a.O., S. 22)

30 »Die Geschichte, die sich bildet, ist jeder Verginglichkeit bar, weil sie das kons-
tituiert, was dazu bestimmt ist, sie fortzusetzen.« (Bodei, Remo: Die »Metaphy-
sik der Zeit« in Hegels Geschichte der Philosophie. In: Henrich, Die-
ter/Horstmann, Rolf-Peter (Hg.): Hegels Logik der Philosophie. Religion und

119

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Von Fortschritt kann Hegel folglich sprechen, wenn sich das gegenwirti-
ge Denken in seinen historischen Voraussetzungen begreift. Da sich weiterhin
der Vorgang des Begreifens fiir Hegel nicht in der Prisenz einer >inneren An-
schauung« erschopft, sondern mit einer Unterscheidung, einer Differenz, ei-
nem Urteil einhergeht, muss sich das begreifende Denken zwanglaufig immer
wieder von sich selbst entfernen und versetzt sich dadurch in stete Bewegung:

»Denn die Idee, in ihrer Ruhe gedacht, ist wohl zeitlos; sie in ihrer Ruhe denken ist:
sie in Gestalt der Unmittelbarkeit festhalten, ist gleichbedeutend mit der inneren
Anschauung derselben. Aber die Idee ist als konkret, als Einheit Unterschiedener
[...] wesentlich nicht Anschauung, sondern als Unterscheidung in sich und damit
Entwicklung tritt sie in ihr selbst ins Dasein und in die AuBerlichkeit im Element des
Denkens; und so erscheint im Denken die reine Philosophie als eine in der Zeit fort-

. . 31
schreitende Existenz.«

Weder eine platonische Ideenschau noch eine transzendentale Einbildungs-
kraft konnen sich jener Differenz entziehen, die notwendig ist, soll die »ewi-
ge« Idee gedacht und gewusst werden. In der negativen Arbeit eines sprach-
lich strukturierten Denkens kommt die Idee oder das logische Prinzip nur um
den Preis eines Widerspruchs zu einem »>Selbstbewusstsein<: Um sich selbst
zu erkennen, muss sie ihre eigene Entwicklung notwendigerweise als »abge-
trennte Wirklichkeit und Anschauung denkend rekonstruieren«, das heift, sie
muss in der Geschichte erscheinen und ein Dasein in der Zeit annehmen.’”
Aus der Sicht der Idee hat folglich jede Erinnerungsleistung eine Entduf3e-
rung, eine Abtrennung von sich selbst zur Bedingung.

Zwar kann diese »Selbstveranderungg, in die sich der Geist verstrickt, so-
bald er sich zu begreifen sucht, eine stidndige Fortentwicklung begriinden; die
emphatisch positive Konnotation, die Hegel ihr zuweilen durch die Zuschrei-
bung einer stufenférmig anwachsenden Verniinftigkeit beilegt, vermag sie
indes noch nicht zu rechtfertigen. Formulierungen, wie sie etwa in den Vor-
lesungen zur Philosophie der Geschichte auftauchen, »[...] da3 die Vernunft
die Welt regiert und so auch die Weltgeschichte regiert hat«**, bediirfen wei-
terfithrender Erlduterungen. Schlieft man auch hier eine teleologische Aus-
richtung auf einen bereits gewussten Endzustand des Verniinftigen aus, bleibt

Philosophie in der Theorie des absoluten Geistes. Stuttgart 1984, S. 79-98; hier
S. 80)

31 Hegel: Einleitung, a.a.O., S. 37.

32 Vgl.ebd, S. 61.

33 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen zur Philosophie der Geschichte.
Werke in 20 Binden, hrsg. v. Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Bd. 12,
Frankfurt a. M. 1970, S. 40.

120

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

nur, Vernunft als solche mit dem Prinzip des Fortschreitens gleichzusetzen.*
Verniinftig kann dann jede Reflexion genannt werden, die sich im Modus des
Verstehens auf ihre eigene Vergangenheit zuriickwendet, um sich darin selbst
zu finden. Insofern sich jede verniinftige Reflexion von sich selbst entfernen
und verdndern muss und auf diese Weise die Grundlage fiir eine neuerliche
Reflexion schafft, gehort das Fortschreiten zu ihrem Prinzip.*

Im engeren Sinne spekulativ wird Hegels Geschichte der Vernunft, weil
sie das »Geschehenc einer solchen Riickwendung auf der Ebene der »Volks-
geister, also der Gesamtheit geistiger und kultureller Arbeit einer Epoche,
hypostasiert und nicht dem Vermdogen eines transzendentalen Subjekts zu-
schreibt:

»In dieser Entwicklung geschieht es daher, da3 eine Form, eine Stufe der Idee in
einem Volke zum BewuBtsein kommt, so da3 dieses Volk und diese Zeit nur diese
Form ausdriickt, innerhalb welcher es sich sein Universum ausbildet und seinen
Zustand ausarbeitet, die hohere Stufe dagegen Jahrhunderte nachher in einem andern
Volk sich auftut.«*®

Die Aufstufung der Vernunftentwicklung bleibt immer relativ auf eine be-
stimmte Gemeinschaft (dieses Volk) und eine bestimmte Epoche (diese Zeit)
bezogen, deren spezifische Geistesgestalt (diese Form) sich als konstitutiv fiir
die epochale Zusammengehorigkeit erweist. Eine solche epochale Ausfor-
mung der Idee definiert die jeweils gegenwirtigen Grenzen von Rationalitit
iiberhaupt. Sie bestimmt, was gegenwirtig allgemein Geltung haben kann,
und steckt somit einen Raum moglicher Denk- und Handlungsweisen ab. Nur
ein spiteres Zeitalter ist in der Lage, die vergangene Form des Geistes als
AuBere zu betrachten und im empathischen Sinne zu verstehen. Folglich fiihrt
die Forderung an die Philosophie, ihre Zeit in Gedanken zu fassen, im Falle
einer gelungenen Selbstreflexion zugleich tiber die eigenen Grenzen hinaus.
Wenn Hegel am Ende der Phdnomenologie des Geistes von einer »Voll-

34 »So ist also die Verstdndigkeit ein Werden, und als dil Werden ist sie die Ver-
niinftigkeit.« (PhG, 40)

35 Dadurch wire weiterhin dem bekannten Satz aus der Rechtsphilosophie, »was
verniinftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist verniinftig«, die
Spitze genommen (Hegel: Rechtphilosophie, a.a.O., S. 14). Skandalds scheint
eine derartige Behauptung, solange man darin blof3 eine Apologie des Bestehen-
den sieht. Es kommt indes darauf an, wie Hegel betont, »[...] in dem Scheine
des Zeitlichen und Voriibergehenden die Substanz, die immanent, und das Ewi-
ge, das gegenwirtig ist, zu erkennen« (ebd., S. 15). Als radikale Historisierung
richtet sich der Ausspruch vor allem gegen ein Denken, das die Vernunft jen-
seits der Geschichte ansiedelt und in einer transzendentalen Reflexion erfassen
will.

36 Hegel: Einleitung, a.a.0., S. 37f.

121

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

endung« des Geistes spricht, hat er offenbar genau jene epochale Selbster-
michtigung vor Augen (PhG, 433).

Ein Zeitalter hilt demnach solange an, wie die begrifflichen Vorstrukturen
einfach nur »>da sind< und funktionieren, ohne in sich selbst reflektiert zu sein.
Dasein, so Hegel in einer an Heidegger erinnernden Wendung, meint stets
»In-der-Zeit-Sein«.’” Beginnt eine Epoche, die Bedingungen ihres Denkens
und Handelns zu begreifen, ein »absolutes Wissen< von sich zu gewinnen,
befindet sie sich bereits im Niedergang oder, wie Hegel sagen wiirde, der Be-
griff tilgt seine Zeit. Im Rahmen der Zeitanalyse der Naturphilosophie heif3t
das, die Zeit (oder der Begriff) hebt sich in ihre Vergangenheit auf. In der
Ambivalenz dieser Formulierung steckt bereits das ganze Dilemma der Ge-
schichte des Geistes: Er wird sich selbst immer nur in seiner vergangenen
Form ansichtig. Seine eigenen Voraussetzungen begreift er erst, wenn sie ihm
duferlich geworden sind und er sich von ihnen entfremdet. Dennoch hebt die
Selbstreflexion ihre Voraussetzungsstruktur nicht vollstindig auf, sie trans-
poniert sie auf eine andere, >hohere« Ebene oder in eine neue >Geistesgestalt«.
Vollendet wird somit lediglich die vergangene Epoche, ihre Denkgesetze lie-
gen nun offen zutage und sind Gegenstand der Erinnerung. Zugleich aber be-
gibt sich der Geist zwangslaufig in eine neue »Nacht des SelbstbewuBtseyns«,
in der die Bedingungen der hoheren Selbstreflexion als solche noch nicht
sichtbar sind:

»Indem seine [des Geistes; D.Q.] Vollendung darin besteht, das was er ist, seine
Substanz, vollkommen zu wissen, so ist dil Wissen sein Insichgehen, in welchem er
sein Daseyn verldf3t und seine Gestalt der Erinnerung iibergibt. In seinem Insichge-
hen ist er in der Nacht des SelbstbewuBltseyns versunken, sein verschwundnes Dase-
yn aber ist in ihr aufbewahrt, und dil aufgehobne Daseyn, — das vorige, aber aus
dem Wissen neugeborne, — ist das neue Daseyn, eine neue Welt und Geistesgestalt.«
(PhG, 433)

Hegels epochales Geschichtsverstindnis kann also durchaus eine Stufenfolge
der Vernunftentwicklung unterstellen, ohne einen Endpunkt der Geschichte
annehmen zu miissen. Gleichwohl kann im Wechselspiel von EntiduBerung
und Erinnerung die Bahn der Geschichte auch nicht mehr verlassen oder um-
gewendet werden. Das Herausgehen aus sich selbst meint ndmlich keine Ver-
anderung im starken Sinne, sodass ein ganz Anderes oder absolut Unerwarte-

37 Ebd., S. 37. Anders als noch in Sein und Zeit sieht Heidegger in spéteren Schrif-
ten durchaus Ahnlichkeiten zwischen seinem eigenen Denken und Hegels pro-
zessualer Dialektik, insbesondere im »Geschehenscharakter< einer epochal ver-
standenen Geschichtlichkeit. Allerdings beharrt er weiterhin darauf, dass Hegels
absolute Idee ein Ende dieses Prozesses bedeutet (vgl. Heidegger: Identitédt und
Differenz, a.a.0., S. 34ff.).

122

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

tes entstehen konnte. Stets stellt die Negation eine Selbstnegation dar und
bleibt damit ebenso in sich, ist als ein »Insichhineingehen, ein Sich-
in[sich]vertiefen« zu denken.’® Entsprechen kann Hegel am Schluss der Phdi-
nomenologie des Geistes konstatieren, der absolute Begriff sei »eine Offenba-
rung der Tiefe« (PhG, 433).

Zuriickkommend auf die Frage nach der impliziten historischen Dimen-
sion in Hegels Logik der Reflexion kdnnen nunmehr zwei unerwartete Ant-
worten gegeben werden. Erstens lassen sich sowohl die absolute Negativitit
im Allgemeinen als auch das Erinnerungsmotiv im Besonderen auf dezidiert
zeitliche Prozesse zurtickfithren. Wéhrend das dialektische Ineinandergreifen
der Zeitdimensionen die »Urform« der Negationsbewegung skandiert, zielt der
Wechsel von Entduflerung und Erinnerung auf die Bewegung einer epochalen
Geschichtlichkeit. Im Gegensatz zum Naturprozess, der seine Zyklen in im-
mer gleicher Weise wiederholt, kennt die Zeit des Begriffs ebenso wie die
Geschichte des Geistes eine Entwicklung, in der beide niemals absolut auf
sich selbst zuriickfallen kénnen. Zweitens verschiebt sich mit der epochal
verlaufenden Geistesentwicklung das hierarchische Verhéltnis von Logik und
Geschichte im Ganzen. Sieht es prima faci so aus, als habe Hegel mit der Wis-
senschaft der Logik ein transhistorisches Fundament des dialektischen Den-
kens entworfen, auf dem dann die Realphilosophien aufbauen kénnen, erweist
sie sich im Lichte der Einleitung vielmehr als Abschluss ihrer eigenen Zeit
und damit zugleich als Ubergang in eine neue Epoche.*

Freilich kehrt sich damit das Verhiltnis von Logik und Geschichtsphilo-
sophie nicht einfach um: Die Wissenschaft der Logik nimmt all jene Katego-
rien auf, die sie in der Sprache ihrer Zeit sedimentiert vorfindet, und muss
ihren historisch gewordenen Zusammenhalt reflektieren. Dazu bedarf es kei-
ner historischen Rekonstruktion im herkdmmlichen Sinne, weil die Begriffe,
so wie sie vorliegen, ihre Vergangenheit bereits zeitlos aufbewahren. Umge-
kehrt aber kann sich eine recht verstandene Geschichte der Philosophie nicht
mehr auf eine quasi-transzendentale Zeitlichkeit verlassen, in der die vergan-
genen Wissensformen wie in einem Behilter aufbewahrt und frei zugéanglich
sind.* Sie muss zunichst das Wesen ihrer eigenen Begriffskonstruktion —
mithin die Logik — befragen, um die Moglichkeit eines wahren Zugangs zur

38 Vgl. Hegel: Einleitung, a.a.0., S. 32.

39 Schon die Phdnomenologie des Geistes verortet sich selbst in einer Zeit des
Umbruchs: »Es ist iibrigens nicht schwer, zu sehen, daB} unsre Zeit eine Zeit der
Geburt und des Uebergangs zu einer neuen Periode ist.« (PhG, 14)

40 In der Enzyklopddie wendet sich Hegel ausdriicklich gegen ein solches »Contai-
nermodell« der Zeit: »Die Zeit ist nicht gleichsam ein Behilter, worin alles wie
in einen Strom gestellt ist [...].« (Hegel: Enzyklopédie 11, a.a.O., § 258, Zusatz,
S. 50)

123

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Vorgeschichte auszuloten.*’ Oder wie Stefan Majetschak pointiert feststellt:
»Die zirkuldre Verschrinktheit von Philosophie und Geschichte ist nicht auf-
zuheben. «*

Wollte man nun Hegels hoch komplexes und in sich zirkuldres Zeit- und
Geschichtsdenken als MaBstab fiir die bei Derrida aufgezeigte Temporalstruk-
tur der différance und die schwach historische Ausrichtung von Wittgensteins
Lebensweltkonzept nehmen, bliebe wenig mehr, als diesen ihre Liickenhaf-
tigkeit vorzurechnen. Da es hier jedoch nicht um einen solchen Vergleich
geht, soll die leitende Frage der nédchsten beiden Abschnitt vielmehr lauten,
ob sich interne Griinde dafiir finden lassen, weshalb sowohl Wittgenstein als
auch Derrida auf die systematische Riickbindung ihres eigenen Ansatzes an
eine ausgearbeitete Geschichtsphilosophie verzichten.

b) Zeit als Gedachtnis praktischen Handelns

Obwohl Wittgenstein das Wesen des Sprachspiels auf eine Lebensform zu-
rlickfiihrt und somit prinzipiell historisch fundiert, sind dezidiert philosophie-
oder sprachgeschichtliche Rekonstruktionen allen seinen Schriften fremd. Der
Lebensformbegriff fithrt zwar einen Verweis auf den jeweiligen sozial-
historischen Hintergrund eines jeden Sprachspiels ein, aber Wittgenstein sieht
seine Aufgabe nicht darin, solche Entwicklungen — und sei es lediglich exem-
plarisch — nachzuvollziehen. Geschichte fungiert fiir ihn gleichsam als Index,
ein eigenstindiges Thema ist sie nicht.*’

41 Vgl. Hegel: Einleitung, a.a.O., S. 34f. Der zuweilen vorgebrachte Einwand, He-
gels logische Rekonstruktion der Philosophiegeschichte entspreche nicht in allen
Punkten dem »tatsichlichen« historischen Verlauf, muss seinerseits ein von den
je begrifflich-kategorialen Vorbedingungen unabhidngiges Wissen um die Ge-
schichte voraussetzen. Das aber heiflt, Hegels Einsicht in die fundamentale Zeit-
lichkeit des Begriffs von der Warte eines »objektiven< Geschichtsverlaufs kriti-
sieren zu wollen. Aus der Sicht Hegels wire das genau jene »universale Ge-
schichtsmetaphysik¢, die man der spekulativen Dialektik unterstellt. Diising et-
wa rechnet Hegel einen >historischen Irrtum« in der Einordnung von Parmenides
und Heraklit vor — auf welcher Grundlage Diising selbst zwischen Wahrheit und
Irrtum in der Geschichte unterscheidet, bleibt allerdings offen (vgl. Diising,
Klaus: Dialektik und Geschichtsmetaphysik in Hegels Konzeption philosophie-
geschichtlicher Entwicklung. In: Lucas, Hans-Christian/Planty-Bonjour, Guy
(Hg.): Logik und Geschichte in Hegels System. Stuttgart/Bad Cannstatt 1989, S.
127-145; hier S. 1311f)).

42 Majetschak, Stefan: Logik des Absoluten. Spekulation und Zeitlichkeit in der
Philosophie Hegels. Berlin 1992, S. 335.

43 Auch Wittgensteins Kommentar zu James G. Frazers kulturhistorischer Studie
The Golden Bough ist gekennzeichnet von einer eigentiimlichen Ausstreichung
aller zeitlichen Entwicklungsgedanken. Wittgenstein erldutert dies wie folgt:
»Die historische Erklarung, die Erkldrung als eine Hypothese der Entwicklung
ist nur eine Art der Zusammenfassung der Daten — ihre Synopsis. Es ist ebenso-

124

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Was auf den ersten Blick wie ein betrdchtlicher Mangel erscheinen mag,
lasst sich aus der Gesamtperspektive des Wittgenstein’schen Denkens auch
als bewusste Absage an jede geschichtsphilosophische Spekulation auslegen.
An Hegels Versuch, die Dialektik als das Prinzip der geschichtlichen Ent-
wicklung herauszupréparieren, zeigen sich ndmlich auch die Aporien eines
Denkens, das seine eigene Vorgeschichte einholen will: Entweder Geschichte
erweist sich tatsdchlich als dialektisch fortschreitend, dann bedeutet das abso-
lute Erkennen ihres Prinzips zugleich das Ende der Geistesentwicklung (das
Argument Kojéves). Oder der dialektische Blick auf die Geschichte bleibt
seinerseits lediglich Ausdruck der aktuellen Geistesgestalt, dann bestreitet die
dialektische Rekonstruktion zugleich ihren begriindenden Charakter, indem
sie sich selbst als historische Perspektive entlarvt und in diesem Sinne >auf-
hebt«. Eine radikale Konsequenz aus derlei Paradoxien konnte daher sein, die
historische Situierung des eigenen Denkens durch eine Art Leerstelle indexi-
kalisch anzuzeigen und auf jede weitere Ausfiihrung zu verzichten, da diese
entweder metaphysisch oder widerspriichlich werden muss.**

Dass ein solches Argument unausgesprochen hinter den fehlenden Uber-
legungen Wittgensteins zur Geschichte steht, ldsst sich aus dem Ubergang
vom Frith- zum Spitwerk ablesen. Das erkenntnisleitende Interesse des Trac-
tatus liegt in der Begriindung eines Sprache-Welt-Verhéltnisses auf der Basis
von elementaren logischen Satzformen. Die dazu vorgenommene Reduktion
der Wortbedeutung auf eine formale Syntax reinigt die empirische Sprache
von allem historischen Ballast. Eine Formanalyse, wie sie Wittgenstein hier
vorschwebt, muss sich fiir jede beliebige gegenwirtige oder vergangene Spra-
che durchfiihren lassen. Gleichwohl wird der Frithschrift eben jene transzen-
dentale Stellung der Logik zum Verhédngnis. Da Wittgenstein, im Gegensatz
etwa zu Kant, auf die Mittelstellung eines transzendentalen Subjekts verzich-
ten mochte, bewegen sich die logischen Bedingungen streng genommen au-
Berhalb der Welt. Jeder Versuch, sinnvolle sprachliche Aussagen iiber solche
exoterischen Bedingungen zu machen, ist zum Scheitern verurteilt, weil Witt-

wohl moglich, die Daten in ihrer Beziehung zueinander zu sehen und in ein all-
gemeines Bild zusammenzufassen, ohne es in Form einer Hypothese tiber ihre
zeitliche Entwicklung zu tun.« (Wittgenstein, Ludwig: Vortrag tiber Ethik und
andere kleine Schriften. Hrsg. von Joachim Schulte, Frankfurt a. M. 1989, S. 29-
46; hier S. 36f.). Auf das Gesamtwerk bezogen spricht Apel deshalb von einem
»ungeschichtlichen Gegenwartspragmatismus< Wittgensteins (vgl. Apel: Trans-
formationen, a.a.0., S. 269).

44 Aus einer hermeneutischen Perspektive, wie sie etwa Christopher Lawn vertritt,
erscheint die fehlende Reflexion auf die historische Genese von Sprachspielen
allerdings als >Blindheit<: »Wittgenstein’s idea that these philosophically moti-
vated meta-questions are no more than violations of ordinary language demon-
strates historical blindness.« (Lawn: History and Hermeneutics, a.a.0., S. 290f.)

125

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

gensteins Zuriickweisung des Bewusstseinsparadigmas den Ausweg iiber eine
transzendentale Einbildungskraft oder eine platonische Ideenschau verstellt.

In der Wiederaufnahme seiner Gedanken in den dreiBiger Jahren schldgt
er dann eine deutlich verdnderte Richtung ein. Die logische Syntax der Ele-
mentarsitze war gewissermaflen »zu hoch« angesetzt. Zwar versprach ihr ahis-
torischer Status die Moglichkeit, alle philosophischen Probleme >endgiiltig«
zu 16sen (wie Wittgenstein noch im Vorwort des Tractatus meint), doch stellt
er zugleich das groBte Hindernis auf dem Weg dorthin dar. Indem Wittgen-
stein die logisch-grammatische Struktur der Welt aus ihren transzendentalen
Gefilden herunter in die Regelhaftigkeit der Alltagssprache zieht, kann er die
Zugangsproblematik auflosen, handelt sich allerdings eine Reihe von neuen
Schwierigkeiten ein. So bilden etwa alltagssprachliche Konventionen iiber die
richtige Verwendungsweise von Begriffen keine in sich abgeschlossene
Struktur, die sich in einer formalen Notation erfassen liefe. Obwohl auch die
natiirliche Sprache nicht ohne Systematisierungen auskommt, sind die ihr
innewohnenden Regeln einem unaufhaltsamen zeitlichen Wandel unterwor-
fen: »Wir reden von dem raumlichen und zeitlichen Phdnomen der Sprache.
Nicht von einem unrdumlichen und unzeitlichen Unding.« (BT, 60/WW1,
§ 108) Eine logisch-grammatische Analyse siceht sich insofern mit einer fun-
damentalen Verdnderlichkeit ihres Gegenstandsbereiches konfrontiert und
findet ihren Priifstein entsprechend darin, ob sie der wiederholt von Wittgen-
stein angefiihrten Einsicht, dass »alles fliet«, gerecht zu werden vermag (BT,
149/WW2, 84f).%

Trotzdem zeigt Wittgenstein weiterhin kein Interesse daran, die logische
Grammatik verschiedener Sprachspiele ausgehend von ihrer historischen Ge-
nese zu untersuchen. Die undurchsichtige Stellung der Geschichte und der
Zeitlichkeit in den Spétschriften wirft deshalb zwei groBere Fragekomplexe
auf. Ein erster, methodologischer Komplex bezieht sich auf die implizite
Selbstrelativierung der gesamten Sprachspielkonzeption. Wenn sich Wittgen-
steins eigene Uberlegungen ebenfalls in spezifischen Sprachspielen bewegen,
die Ausdruck einer historisch-kulturellen Lebensform sind, kénnen sie dann
tiberhaupt noch einen allgemeinen Wahrheitsanspruch erheben? Weil damit
das Problem der Selbstreferenz angesprochen ist, soll diese Frage vorlaufig
zurtickgestellt und im zweiten Teil der Studie wieder aufgegriffen werden.

Eine zweite Reihe von Fragen betrifft dagegen die mogliche Konzeptuali-
sierung einer dynamisierten Sprachauffassung. Sofern Sprache ein >rdumli-
ches und zeitliches Phinomen« darstellen soll, in dem, wie es in den Philoso-
phischen Untersuchungen heiflit, »neue Sprachspiele entstehen und andere

45 »[...] der frihe Wittgenstein hielt die Strukturen der Welt fiir erkennbar; der
spate Wittgenstein endlich glaubte, die Kategorien des Verstandes — die Sprache
— stiinden dauernd im FluB3.« (Bartley: Wittgenstein, a.a.O., S. 148)

126

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

veralten und vergessen werden<« (WW1, § 23), tritt ein ebenfalls fiir Derrida
virulentes Problem auf: Wie konnen sich im sprachlichen Prozess relativ sta-
bile Begriffsbedeutungen etablieren, deren Verwendungsregeln sich analysie-
ren lassen? Und wie kann man umgekehrt begriinden, dass Regeln in ihrer
wiederholten Anwendung offen fiir Verdnderungen bleiben, ohne ihre Ver-
bindlichkeit zu verlieren? Dariiber hinaus miisste geklédrt werden, ob Zeit und
Zeitlichkeit selbst Teile eines Sprachspiels oder Formen a priori jenseits der
Sprache sind. Da es einmal mehr auch zu diesen Themen kaum zusammen-
hingende AuBerungen Wittgensteins gibt, sollen einleitend einige wiederkeh-
rende Motive aus den Texten der dreiffiger Jahre betrachtet werden, bevor
dann erneut auf den Regelbegriff in den Philosophischen Untersuchungen
eingegangen wird.

Bereits hingewiesen wurde auf Wittgensteins >phdnomenologischen< An-
satz zur Kldrung des Sprache-Welt-Verhiltnisses, den er spéter als Sackgasse
bezeichnet. Charakteristisch fiir die phinomenologische Ubergangsphase sind
zahlreiche Uberlegungen zur aktuellen Wahrnehmung im >Gesichtsraumc.
Freilich will Wittgenstein keine psychologischen Studien {iiber sinnliche
Wahrnehmung betreiben, es geht ihm vielmehr um die logische Form von
Aussagen iiber die rdumlich erscheinende Welt. In diesem Kontext, also noch
vor der Einfithrung des Sprachspiels, tauchen die ersten Bemerkungen tiber
die Zeit als einer Bedingung zur Beschreibung des Raumes auf: »Es scheint
mir eine eigentiimliche Eigenschaft der rdumlichen Aussagen daB man
scheinbar den Raum ohne irgend eine Anspielung auf die Zeit nicht beschrei-
ben kann.« (WA1, 6) Explizit oder implizit transportiert jede AuBerung iiber
eine Wahrnehmung stets eine Zeitangabe, die man, wie Wittgenstein vermu-
tet, nicht einfach wie ein »nachtrigliches Anhéngsel< behandeln darf. Sogar
wenn sich die Wahrnehmung nicht verdndert, bedarf es notwendigerweise
eines Rekurses auf die Zeit: »[...] schon zu sagen alles bleibt gleich setzt Zeit
voraus.« (Ebd., 20)

Unklar ist allerdings, ob Wittgenstein hier lediglich den Gebrauch von
Zeitangaben im Satz meint oder ob er Urteilen generell eine Zeitlichkeit zu-
schreibt. Mehrfach fiihrt er das Bild des Filmprojektors an, um zwei Zeitsphé-
ren voneinander zu unterscheiden. Durch den Projektor hindurch geht ein
Filmstreifen, der fiir den Fluss der Zeit steht. Auf der Leinwand verdndert sich
das Bild, die Leinwand als Projektionsflache bleibt jedoch stets die gleiche:
»[...] so gibt es auf dem Filmstreifen ein gegenwirtiges Bild, vergangene und
zukiinftige Bilder; auf der Leinwand aber ist nur Gegenwart.« (WW2, 83) Die
Projektion steht offenbar fiir den Gesichtsraum, dessen logischer Aufbau inso-
fern keine Zeit kennt, als er immer gegenwirtig ist. Projektor und Film hin-
gegen verkorpern eine >physikalische« Zeit, die sich in die drei Phasen Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft aufteilen ldsst.

127

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Das Sinnbild des Filmprojektors mit seinen beiden Ebenen dient Wittgen-
stein nun dazu, die unmittelbaren Erlebnisse der Wahrnehmung strikt vom
physikalischen Zeitfluss abzukoppeln. Welchen Gewinn eine derartige Tren-
nung fiir die logische Untersuchung bringt, liegt auf der Hand: Die Wahrneh-
mungsebene kann aus dem zeitlichen Strom befreit und fiir eine Analyse mit
iiberzeitlichem Anspruch gedffnet werden. Doch scheint damit das alte Zu-
gangsproblem aus der Friihschrift wiederzukehren: »Wenn die Welt der Daten
zeitlos ist, wie kann man iiberhaupt iiber sie reden?« (WW2, 80) Ein Ausweg,
den die Philosophischen Bemerkungen vorschlagen, liegt darin, die Wahr-
nehmungsebene nicht in einer absolut zeitlosen Gegenwart anzusiedeln, son-
dern ihr eine eigene, von der physikalischen deutlich unterschiedene Zeitlich-
keit zuzugestehen:

»Vielleicht beruht diese ganze Schwierigkeit auf der Ubertragung des Zeitbegriffs
der physikalischen Zeit auf den Verlauf der unmittelbaren Erlebnisse. Es ist eine
Verwechslung der Zeit des Filmstreifens mit der Zeit des projizierten Bildes. Denn
»die Zeit« hat eine andere Bedeutung, wenn wir das Gedichtnis als die Quelle der
Zeit auffassen, und wenn wir es als aufbewahrtes Bild des vergangenen Ereignisses
auffassen.« (WW2, 81)

Liest man Wittgensteins Bemerkungen zur Zeit aus dem Zusammenhang ge-
rissen, scheint es einigermaflen merkwiirdig, eine unmittelbare Wahrnehmung
mit dem Gedéchtnis zu koppeln und daraus eine eigenstandige Zeitform ablei-
ten zu wollen. Erst die spezifische Ausrichtung der versuchten »phdnomeno-
logischen< Zugangsweise ldsst den Riickgriff auf die Erinnerungsfunktion
verstandlicher werden. Wittgenstein mochte ausgehend von einer Beschrei-
bung der Verwendungsweise von Begriffen deren logische Bedingungen auf-
zeigen. Allerdings lduft seine >Phdnomenologie«, unter anderem aufgrund
ihrer Fokussierung auf den Gesichtsraum, stédndig Gefahr, in einen naiven
Abbildrealismus zuriickzufallen. So lautet etwa eine hdufig variierte Frage,
wie anders man die Bedeutung des Wortes s>rot< erlernen bzw. verstehen kann,
wenn nicht mit Hilfe eines wirklich roten Téfelchens oder Flecks (BT, 129).
Zwar will Wittgenstein die Trennung zwischen Welt und Sprache unterlaufen,
aber insbesondere die Farbworte fithren ihn immer wieder in den Bereich ei-
ner unmittelbaren sinnlichen Wahrnehmung zurtick. Vermutlich soll die
Hilfskonstruktion des »Gesichtsraums< eine Mittelsphédre in Form eines ge-
meinsamen Raumes von Sprache und Welt etablieren, in dem ein Abgleich
zwischen Bedeutung und sinnlichem Erleben méglich wird, ohne beide Sphé-
ren strikt voneinander zu trennen.*® Man ahnt jedoch, dass ein solches Kon-

46 In den Philosophischen Bemerkungen fragt Wittgenstein: »Was ist der Zusam-
menhang zwischen Zeichen und Welt? Koénnte ich nach etwas suchen, wenn
nicht der Raum da wére, worin ich es suche?!« (WW2, 70)

128

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

strukt den (kantischen) Dualismus von Anschauung und Begriff nicht voll-
stindig tiberwinden kann.

Trotz der offensichtlichen Unzulénglichkeiten dieser Arbeitsphase erhilt
sie eine nicht zu unterschitzende Relevanz, weil darin die ersten Ansitze zu
einer konsequent holistischen Sprachauffassung mit den verschiedensten Ar-
gumenten eines schwachen Realismus konfrontiert und gepriift werden. In-
wiefern hierbei dem Gedéchtnis eine besondere Rolle zukommt, ldsst sich
anhand des Farbwortes erldutern. Denn selbst wenn, so lautet Wittgensteins
These, die Bedeutung von srot< durch das Zeigen eines roten Gegenstandes
gelernt wiirde, miisste sich jede erneute Verwendung des Zeichens jrot< auf
ein Gedéchtnis verlassen konnen. Um einen Farbeindruck als >rot< zu erken-
nen, muss der >passende« Begrift schon erlernt worden sein und in einer Ge-
déchtnisleistung aktualisiert werden. Da der Abgleich des Begriffs mit der
Wirklichkeit nie unmittelbar stattfindet, bildet das Gedéachtnis diejenige In-
stanz, auf die sich jede Bedeutungszuschreibung berufen muss. Wittgensteins
Schlussfolgerung lautet daher: »Ich bin dem Gedichtnis ausgeliefert.« (BT,
130)

Allerdings kann die Gedachtnisfunktion nur dann den Dualismus von
Sprache und Wirklichkeit iiberwinden, wenn sie sich nicht auf die Reprisen-
tation eines Abbildes beschrinkt. Wére die Erinnerung blof3 die Reproduktion
eines vergangenen sinnlichen Eindrucks, wiirde das eigentlich Problematische
— der »Vergleich« von Wirklichkeit und sprachlicher Bedeutung — lediglich im
Bereich des Gedéchtnisses wiederholt. Im Big Typescript schldgt Wittgenstein
deshalb vor, den Vorgang des Erinnerns nicht in der Weise zu verstehen, dass
darin eine vergangene Gegenwart aktualisiert wird, mit der sich eine Bedeu-
tung vergleichen lieBe: »Es ist also richtig: »Ich erinnere mich darans, an das,
was ich hier vor mir sehe. Das Bild ist dann in einem gewissen Sinne gegen-
wirtig und vergangen. Der Vorgang des Vergleiches eines Bildes mit der
Wirklichkeit ist also der Erinnerung nicht wesentlich.« (BT, 130)

Zuriickkommend auf das obige Zitat aus den Philosophischen Bemerkun-
gen Uber das »Geddchtnis als Quelle der Zeit¢, wird nun deutlicher, was Witt-
genstein meint, wenn er eine Verwechslung der physikalischen Zeit mit der-
jenigen des Gedéchtnisses konstatiert. Eine Erinnerung darf nicht, wie die
gewohnliche Vorstellung der Zeit suggeriert, als Abbild eines vergangenen
Ereignisses gedacht werden. Insofern ist die Metapher des Filmprojektors
irrefithrend, denn sie behandelt Vergangenheit und Zukunft wie aufbewahrte
bzw. vorgezeichnete Bilder des Filmstreifens. In der Film-Metaphorik ist das
Vergangene als reproduzierbares Abbild einer vergangenen Wirklichkeit fest-
gehalten. So entsteht der falsche Eindruck, die Erinnerung bediirfe eines Vor-
stellungsbildes: »Wenn wir das Gedéchtnis als ein Bild auffassen, dann ist es
ein Bild eines physikalischen Ereignisses. [...] Hier ist das Gedachtnis nicht

129

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

die Quelle der Zeit, sondern mehr oder weniger gute Aufbewahrerin dessen,
was »wirklich« gewesen ist [...].« (WW2, 81)

GemidlB einer Hegel’schen Formulierung konnte man daher sagen, die
physikalische Zeitauffassung betrachte lediglich das Stattfinden von Ereignis-
sen »>in<« der Zeit. Ein Geddchtnisapparat zeichnet diese Ereignisse wie eine
Kamera kontinuierlich auf und projiziert sie bei Bedarf auf den Schirm der
Gegenwart. Abgesehen von dem latenten Psychologismus, der in der Vorstel-
lung eines >Gedéchtnisapparates< steckt, miisste dabei jedes gegenwirtige
Erlebnis mit einem erinnerten Bild verglichen werden, um iiberhaupt als be-
stimmtes erkennbar zu sein. Im Gegensatz dazu steht die von Wittgenstein
angefiihrte »Geddchtniszeit« fiir eine bildlose Erinnerung, in der Gegenwart
und Vergangenheit eine simultane Einheit bilden.*’ In der Terminologie der
physikalischen Zeitvorstellung ausgedriickt, handelt es sich dabei also, erneut
mit Hegel gesprochen, um eine Art »zeitlose Vergangenheit<.

Zwar begriindet Wittgenstein in den Philosophischen Bemerkungen, wes-
halb die physikalische Zeit zur Erklarung des Gedéchtnisphdnomens unzurei-
chend ist, einen positiven Aufweis der Gedédchtniszeit sucht man indes verge-
bens. Die fehlende Erlduterung scheint allerdings nicht einer mangelnden
Aufmerksamkeit fiir dieses Thema geschuldet, sie stellt offenbar eine logische
Unméglichkeit bzw. Grenze des Beschreibbaren dar. Der Grund dafiir liegt in
der Grammatik des Zeitbegriffs selbst. Sobald wir Zeit beschreiben wollen,
reden wir {iber die physikalische Zeit, den stindigen Ubergang der drei Pha-
sen Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit. Auch eine Neubestimmung der
Erinnerung im Sinne einer >gegenwértigen Vergangenheit« miisste zwangslau-
fig die logische Grammatik der drei Phasen in Anspruch nehmen. Den einzi-
gen Hinweis, den Wittgenstein auf die recht verstandene Erinnerung gibt,
lautet:

»Aber es ist natiirlich ebenso klar, da3 das Bild [vom Zeitfluss, D.Q.] mif3braucht
ist. Dal man nicht sagen kann, >die Zeit flieBt<, wenn man mit »Zeit< die Moglich-
keit der Verdnderung meint.

Was wir hier betrachten, ist eigentlich die Moglichkeit der Bewegung. Also die logi-
sche Form der Bewegung.« (WW2, 83f.)

Die von Wittgenstein angesprochene »Moglichkeit der Bewegung« steht in
keinem Gegensatz zu einem moglichen Stillstand, sie bezeichnet keine Even-
tualitdt. Es geht vielmehr um die logische Bedingung der Moglichkeit, dass in
der Tat »alles flieBt¢, einschlieBlich der logischen Grammatik der Sprache.
Allerdings ist die Sprache selbst aufgrund ihrer >alles gleichmachenden Ge-
waltc nicht dazu geeignet, eine derartig fundamentale Prozessualitit auszu-

47 Bartley spricht in Bezug auf das gesamte Spétwerk von einer »Theorie des un-
bildlichen Denkens«< (vgl. Bartley: Wittgenstein, a.a.O., S. 152f.).

130

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

driicken, weil sie sogar »die Zeit« zu einem Substantiv, zu einer Substanz ge-
rinnen ldsst.* Wenn sich aber die Sprache einerseits stindig in Bewegung
befindet, andererseits unfihig ist, diese Bewegung addquat zu fassen, wie
lasst sich dann iiberhaupt etwas dariiber sagen? In den Philosophischen Be-
merkungen findet Wittgenstein folgenden Ausweg aus dem Dilemma: »Dal3
alles flieBt, muBl in der Anwendung der Sprache ausgedriickt sein, und zwar
nicht in einer Anwendungsart, im Gegensatz zu einer andern, sondern in der
Anwendung. In dem, was wir tiberhaupt die Anwendung der Sprache nen-
nen.« (WW2, 85) Im Sprechen selbst, im Gebrauch der Sprache ist das »Alles
flieBt« immer schon artikuliert. Solange Zeichen bedeuten, sind sie in Bewe-
gung und folgen einer Zeitlichkeit, die sich als solche der Signifikation ent-
zieht und doch in jeder Signifikation am Werk sein muss.

Dies ist sicherlich nicht das letzte Wort Wittgensteins, aber der Problem-
horizont der Zeitbetrachtung ist damit abgesteckt. Einige weiterfithrende
Hinweise auf eine andere Zeitlichkeit finden sich im Big Typescript, das —
neben wortlichen Ubernahmen aus den Philosophischen Bemerkungen — der
Gedéchtniszeit einen eigenen Abschnitt widmet. Neu ist vor allem die Prizi-
sierung, dass die Gedichtniszeit eine »spezifische Ordnung der Ereignisse
und Situationen« in der Erinnerung darstellt (BT, 348). Stringenter als in den
Bemerkungen hilt sich Wittgenstein nun an seine eigene Vorgabe und be-
trachtet lediglich die Verwendungsweise der Begriffe in der alltidglichen
Sprache. Dabei zeigt sich: Im Unterschied zur Ordnung der physikalischen
Zeit fehlt der Gedichtniszeit die Zukunftsdimension, denn wir kénnen keine
»Erinnerung« an Zukiinftiges haben (ebd.).

So simpel diese Erkldrung klingen mag, eine Zeit ohne Zukunft l4sst sich
dennoch schwer vorstellen. Die These verliert ihre Eigentiimlichkeit, kontras-
tiert man sie mit der Charakterisierung der Zukunft in der physikalischen Zeit,
die laut Wittgenstein >praformiert< sein muss (BT, 347/WW2, 83). Pate steht
einmal mehr der Vergleich mit dem Filmprojektor, auf dessen Filmspule die
kommenden Bilder bereits vorhanden sind. Auch wenn es so aussicht, als ha-
be Wittgenstein hier in erster Linie die Vorhersagbarkeit von physikalischen
Phidnomenen im Sinn, kann man die >Praformierung« streng genommen auf
alle Aussagen tiber zukiinftige Ereignisse ausdehnen. Aussagen von der Art:
Es wird regnen, einen Krieg geben usw., setzen immer schon ein Wissen um
die Bedeutung der Worte >Regenc, »Krieg« usw. voraus. Die Zukunft ist dann
insofern praformiert, als Ereignisse den Rahmen des Bekannten nicht absolut
iiberschreiten konnen — andernfalls wiren sie nicht mehr als solche wahr-
nehmbar.

48 »mWas ist die Zeit?< — schon in der Frage liegt der Irrtum: als wire die Frage:
woraus, aus welchem Stoff, ist die Zeit gemacht.« (BT, 348)

131

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Von anderer logischer Ordnung hingegen, gewissermaflen fundamentaler,
ist das Erinnern einer Bedeutung in der wiederholten Verwendung von Be-
griffen. Dabei geht es nicht um ein Wiedererkennen oder eine Schlussfolge-
rung von einer vergangenen auf eine zukiinftige Situation, sondern um die
regelgerechte Anwendung der Sprache. Im ersten Fall, den Vorhersagen von
zukiinftigen Begebenheiten, ist ein Irrtum moglich, ohne den Sinn der Aussa-
ge zu zerstoren; im zweiten Fall dagegen wiirde eine fehlerhafte Anwendung
der Regel schlicht Unsinn produzieren (WW8, 250). Bekannt geworden ist
diese Ebenendifferenz durch Gilbert Ryles Unterscheidung zwischen >kno-
wing that¢ und >knowing how<.*’

Allerdings geht Wittgenstein nicht so weit wie Hegel und setzt die Erinne-
rungszeit als Bedingung der physikalischen Zeitauffassung ein. Uberein
kommen die beiden Denker jedoch darin, dass die Vorstellung von einem
kontinuierlichen Zeitfluss keine hinreichende Begriindung der Bedeutungsge-
nese liefern kann — sie muss vielmehr >getilgt< werden, will man sich den lo-
gischen Fundamenten der Zeitlichkeit des Begriffs nihern. Da Wittgenstein
die Gedichtniszeit mit einem >Halbstrahl< vergleicht, dessen End- bzw. An-
fangspunkt die Gegenwart ist (BT, 348), taucht die Frage auf, inwiefern eine
solche Sichtweise noch in die von Derrida kritisierte »Metaphysik der Pra-
senz¢< gehort. Ein Primat der Gegenwart weist Derrida deshalb zurtick, weil es
jene verzeitlichende Differenz (différance) unterschligt, die jede Wiederho-
lung eines Zeichens zur Bedingung hat und in deren Spur sich Bedeutungen
erst stabilisieren konnen. Es scheint zumindest, als wiirde Wittgenstein die
Gedichtniszeit ebenfalls von einer absoluten Gegenwart her denken, in der
sich die Erinnerung an die richtige Verwendung eines Zeichens ohne Diffe-
renz aktualisiert. Da sich Wittgenstein jedoch in einigen Texten explizit gegen
einen Vorrang der gegenwirtigen Erfahrung wendet, lohnt eine genauerer
Uberpriifung, ob er sich dazu vielleicht auf eine dhnliche Differenzthese be-
ruft wie Derrida. Dabei geht es nicht darum, Wittgensteins Sprachphilosophie
der Dekonstruktion anzugleichen; vielmehr héngt die Moglichkeit einer kon-
sistenten Theoretisierung davon ab, ob es Wittgenstein gelingt, die Einsicht
»alles flieBit« auch konzeptionell umzusetzen. Mit anderen Worten: Das bis-
lang zur Gedachtniszeit Rekonstruierte ist noch nicht in der Lage, wie in den
Philosophischen Bemerkungen gefordert, die >logische Form der Bewegung«
zu beschreiben.

Argumente gegen die Privilegierung eines gegenwirtigen Erlebens finden
sich in recht ausfiihrlicher Form in den Vorlesungen aus den Jahren 1932/33.
Hier wendet sich Wittgenstein unter anderem gegen Russells These, die Erin-
nerung konne keine Garantie fiir das Erinnerte sein, sowie gegen die These

49 Vgl. Ryle, Gilbert: The Concept of Mind. Chicago 1949, S. 271f.

132

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

von William James, die Gegenwart sei die einzige Realitit.’® Beide Aussagen
deutet Wittgenstein im Sinne einer absoluten Vorrangstellung des gegenwir-
tigen Erlebens. Um sie zu widerlegen, fiihrt er indes kein zweifelfreies Wis-
sen liber die Vergangenheit an, weil sich die Gewissheit eines vergangenen
Erlebens ebenfalls auf eine vergangene Gegenwart berufen muss, das Primat
der Prisenz also gerade nicht aufgelost wire. Stattdessen schldgt Wittgenstein
eine andere Argumentationsstrategie ein:

»Zu sagen, da} etwas geschehen ist, ist deshalb nicht witzlos, weil es ein Kriterium
der Wahrheit dieser Aussage gibt. Setzt man fest, was als Beleg fiir das Geschehen
vor fiinf Minuten gilt, dann ist das so dhnlich wie das Aufstellen von Regeln fiir die
Durchfithrung von Messungen. Die Frage nach den moglichen Belegen ist eine
grammatische Frage; sie betrifft die Arten von Handlungen und Sétzen, die die Aus-
sage verifizieren wiirden.«’'

Vor allem Russells These fult auf einem linearen Zeitbegriff, in dem die
Jetztpunkte unverbunden aufeinanderfolgen. Nur im Rahmen einer solchen
Zeitauffassung kann man die Erinnerung ernsthaft bezweifeln; sie wird dann
als Bewusstseinsakt unabhéngig vom Fluss der Zeit angesetzt, den sie nicht
mit absoluter Gewissheit synthetisieren kann. Entsprechend der genannten
Ebenendifferenz konnte man auch sagen, Russells Skepsis gegeniiber jeder
Erinnerungsleistung fasse diese lediglich als »knowing that« auf, wobei ein
Irrtum nie ausgeschlossen werden kann. Wittgenstein hingegen argumentiert
auf der grammatischen Ebene des >knowing how¢, indem er die Wahrheit ei-
ner Aussage iliber die Vergangenheit allein an »die Arten von Handlungen und
Sétzen, die die Aussage verifizieren wiirden«, delegiert. Solche Kriterien sind
selbst nicht im physikalischen Sinne »vergangens, so als ob sie frither einmal
gegenwirtig und tberpriifbar gewesen wiren. Was in sprachlichen Ausdrii-
cken erinnert wird, sind, wie Wittgenstein sagt, keine >empirischen Tatsa-

50 Vgl. Wittgenstein, Ludwig: Vorlesungen 1930-35. Hrsg. von Desmond Lee u.
Alice Ambrose, Frankfurt a. M. 1984, S. 176ff. Wittgenstein zitiert James mit
der Bemerkung: »Der gegenwirtige Gedanke ist das einzig denkende Subjekt«,
ohne anzugeben, woher sie stammt. Das ebenfalls frei wiedergegebene Argu-
ment Russells gegen die Erinnerung ist vermutlich dessen Analysis of Mind ent-
nommen. Dort heiflit es: »In investigating memory-beliefs, there are certain
points which must be borne in mind. In the first place, everything constituting a
memory-belief is happening now, not in that past time to which the belief is said
to refer. It is not logically necessary to the existence of a memory-belief that the
event remembered should have occurred, or even that the past should have ex-
isted at all. There is no logical impossibility in the hypothesis that the world
sprang into being five minutes ago [...].« (Russell, Bertrand: The Analysis of
Mind. London/New York 1921, S. 159f.)

51 Wittgenstein: Vorlesungen 1930-1935, a.a.O., S. 178.

133

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

cheng, sondern sprachliche Verkniipfungen: »Die Bezugnahme auf vergange-
ne Erfahrung muB Bezugnahme auf Stze iiber die Vergangenheit sein.«>

Mit der Zuriickweisung der Gegenwart als der ausgezeichneten Zeitform
zur Uberpriifung von Wahrheitsgehalten fillt schlieBlich auch Wittgensteins
eigener »phanomenologischer< Ansatz der Ubergangszeit. Riickblickend sieht
er in der selbst gestellten Aufgabe, ausschlieBlich gegenwértige Phdnomene
zu beschreiben, nur noch eine »fixe Idee« (BT, 332). Aus der neuen Perspek-
tive eines innersprachlichen Erinnerungsprozesses kann Wittgenstein jetzt
sogar sagen, das Wort »gegenwartig< sei eigentlich tberfliissig, weil sich die
Zeitlichkeit der Erinnerung nicht in die Gegensétze von Vergangenheit, Ge-
genwart und Zukunft fiigt: »Aber wenn uns nun das Gedéchtnis die Vergan-
genheit zeigt, wie zeigt es uns, dafl es die Vergangenheit ist? Es zeigt uns
eben nicht die Vergangenheit. So wenig, wie unsere Sinne die Gegenwart.«
(WWS, 431)

Der erste Satz dieser Bemerkung aus den Zetteln paraphrasiert erneut Rus-
sells Zweifel an der Selbstevidenz des Gedachtnisses: Um verldsslich zu sein,
muss die Erinnerung eine Vergangenheit in der Gegenwart reaktivieren — wie
aber unterscheidet sich dann die Gegenwart des Gedéchtnisses von anderen,
unmittelbaren Gegenwarten?” Darauf antwortet Wittgenstein im zweiten
Satz, dass diese Argumentation von falschen Pramissen ausgeht: Die Erinne-
rung an Sinneseindriicke ldsst sich ndmlich nur bezweifeln, wenn die Evidenz
der Sinnesdaten tatsdchlich von ihrer Prasenz abhdngt. Aussagen iiber die
aktuelle Wahrnehmung sind indes ebenso wenig gegenwirtig wie Aussagen
tiber eine erinnerte Vergangenheit. Insofern verliert der Begriff »Gegenwart«
insgesamt seinen Sinn (WW2, 85f.). Stattdessen, so die Philosophischen Be-
merkungen, wire die eigentiimliche Gegenwirtigkeit der Sprache besser in
Begriffen des Raumes zu fassen: »Es mufl mit dem Wort [Gegenwart; D.Q.]
etwas anderes gemeint sein, etwas was nicht in einem Raum ist, sondern
selbst ein Raum. D.h., nicht angrenzend an Anderes (daher abgrenzbar da-
von).« (Ebd.)

Da die Semantik des Raumes im zweiten Teil eigens thematisiert werden
soll, interessiert an dieser Stelle vorerst nur die Umarbeitung des Gegen-
wartsbegriffs, die Wittgenstein in den Bemerkungen vornimmt. In gewisser
Weise kommt auch er nicht umhin, der Sprache eine Gegenwértigkeit zuzu-
schreiben. Doch lédsst sich ihre Gegenwart nicht mehr zeitlich im physikali-
schen Sinne verstehen, weil sie sich weder von einer Vergangenheit noch ei-
ner Zukunft abgrenzen lasst. Sie stellt vielmehr den Horizont dar (um einen

52 Ebd., S. 103.
53 Vgl. auch Russell, Bertrand: The Problems of Philosophy. 9. Aufl., Oxford
1980, S. 66f.

134

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Ausdruck Gadamers aufzugreifen)54, in dem sich die Wiederholung der Zei-
chen bewegen muss.

Mit dieser Einsicht ist freilich noch nicht geklért, ob eine Bedeutungsbe-
stimmung tatsdchlich durch eine interne Differenzierung skandiert wird. Die
angedeutete Geddchtniszeit als Leitfaden fiir die Wiederholbarkeit von Zei-
chen kann sich jedoch nur innerhalb eines Sprachraums bewegen, sie meint
keine davon unabhingige GroBe; kurz: »[...] daB Alles flieit, mufl im Wesen
der Sprache liegen.« (BT, 288) Konsistentere Begrifflichkeiten fiir eine rein
interne Analyse der logischen Grammatik entwickelt Wittgenstein erst im
Rahmen der Sprachspielkonzeption der Philosophischen Untersuchungen.
Wie weiter oben dargelegt wurde, tritt nun die praktische Anwendung von
Regeln in das Zentrum der Betrachtung. Allerdings entwerfen auch die Unter-
suchungen keine explizite Zeittheorie.” Da einige der Uberlegungen aus dem
Big Typescript zum Thema Erinnerung fast wortlich tibernommen sind,
scheint Wittgenstein zumindest die grundlegende Trennung zwischen physi-
kalischer Zeit und Gedichtniszeit beizubehalten, ohne sie erneut zu themati-
sieren.’®

Ein neuer Zugang, den Wittgenstein jetzt fiir das Problem der verschiede-
nen Zeiten findet, lautet: »Nun verstehen wir aber die Bedeutung eines Wor-
tes, wenn wir es horen, oder aussprechen; erfassen sie mit einem Schlage; und
was wir so erfassen, ist doch etwas anderes als der in der Zeit ausgedehnte
»Gebrauchd« (WW1, § 138) Das Zitat gibt einen der zahlreichen Einwénde
eines fiktiven Dialogpartners wieder, der sich gegen Wittgensteins Riickfiih-
rung der Bedeutung auf die Regelanwendung richtet. Der Gegner vertritt die
These, Verstehen sei stets an eine Gegenwart gebunden, ein zeitlich ausge-
dehnter Verstehensprozess hingegen sei kein Verstehen im eigentlichen Sinn,
weil er der Erinnerung bedarf und damit tduschen kann (eine Variation von
Russells Skepsis). In gewisser Weise ist damit das zentrale Thema der Philo-
sophischen Untersuchungen angesprochen, nimlich was es heif}t, eine Wort-
bedeutung aufgrund einer Regelanwendung zu verstehen. Uber weite Stre-

54 Vgl. Gadamer: Wahrheit und Methode, a.a.O., S. 442ff. Laut Lawn lésst sich der
Horizontbegriff, so wie er bei Gadamer verwendet wird, allerdings nur mit Ein-
schriankungen auf Wittgensteins Spitphilosophie {ibertragen, da Gadamer den
Horizont als den Ort bestimmt, an dem eine Interpretation der Tradition moglich
wird (vgl. Lawn: Wittgenstein and Gadamer, a.a.0., S. 27). In seiner elementa-
ren Funktion als Bedeutungszusammenhang kann der Horizontbegriff hier den-
noch zur Veranschaulichung dienen.

55 Vgl. Bezzel, Chris: Wahrnehmung, Sprache, Zeit. Zur Philosophie Ludwig
Wittgensteins. In: Kodikas/Code — Ars Semeiotica, 1996, Bd. 19, Nr. 1-2, S. 63-
73; hier S. 63.

56 Das ist insofern erstaunlich, weil sich zuweilen der Eindruck aufdringt, Witt-
genstein konnte seine Gedankenginge deutlich abkiirzen, wiirde er konsequent
auf die eigenen Vorarbeiten zuriickgreifen.

135

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

cken der folgenden Paragraphen nimmt Wittgenstein diesen Faden in immer
neuen Varianten wieder auf und versucht zu zeigen, inwiefern die verschiede-
nen Gegenargumente auf grammatischen Tduschungen beruhen. Es ist hier
nicht der Ort, diese Entwicklung in ihrer ganzen Verschlungenheit zu rekapi-
tulieren; lediglich einige zentrale Argumente in Bezug auf die Erinnerungs-
funktion und die Zeitlichkeit gilt es nachzuvollziehen.”’

Eine »direkte« Erwiderung auf den Einwand aus § 138 findet sich im § 184
der Philosophischen Untersuchungen: »Ich will mich an eine Melodie erin-
nern und sie féllt mir nicht ein; plotzlich sage ich »Jetzt weil ich’s!«, und sin-
ge sie. Wie war es, als ich sie plotzlich wulite? Sie konnte mir doch nicht in
diesem Moment ganz eingefallen sein!« (WW1, § 184) Wihrend Wittgenstein
in mehreren vorhergehenden Bemerkungen dem Phidnomen des plotzlichen
Verstehens nachgeht und den Augenblick zu fassen versucht, an dem man
eine Regel fortsetzen kann (sie also als Regel tiberhaupt erst erkennt), bringt
der Vergleich mit der Melodie erneut die zeitliche Dimension ins Spiel. Selbst
wenn die Erinnerung an eine Melodie sich zu einem bestimmten Jetzt-Punkt
einstellt, kann die Melodie doch nicht in ihrer ganzen zeitlichen Ausdehnung
in einem einzigen Augenblick vollstindig présent sein.

In den nachfolgenden Bemerkungen zeigt Wittgenstein, weshalb es kein
momentanes Erfassen oder Verstehen eines Gesamtprozesses geben kann. Zur
Klédrung zieht er das Bild einer Maschine heran: Sind mit der Kenntnis der
Maschine zugleich ihre Wirkungsweise und ihre verschiedenen Bewegungs-
moglichkeiten gegeben? (WW1, § 193f)) Das trifft in der Tat zu, aber die
Ubertragung der Maschinenmetapher auf sprachliche Prozesse ist unzuling-
lich, da die Maschine fiir einen >idealen< Mechanismus mit einer festgelegten
Bewegungsfolge steht. Der Spielcharakter der Sprache impliziert jedoch eine
konstitutive Offenheit. Ein Argument gegen das augenblickliche Erfassen
einer Bedeutung konnte daher lauten: Dies wire nur in einem vollstidndig de-
terminierten Sprachsystem moglich.

Vor einem dhnlichen Problem steht jene Beispielreihe, die Wittgenstein
parallel dazu verfolgt: Kann man einem Schiiler beibringen, eine mathemati-
sche Reihe fortzusetzen, ohne vorweg eine Regel anzugeben (WWI,
§ 143ff.)? Hintergrund der Beispiele ist die Vermutung, dass die Sprache ihre
verdnderlichen Anwendungsregeln in irgendeiner Weise mit sich fithrt und
nicht auf einer gleichbleibenden Logik aufbaut, die man >auf einen Schlag¢
erfassen konnte. Ob der Schiiler das mathematische Prinzip der ihm vorgeleg-
ten Zahlenreihe versteht, kann man einzig daran iiberpriifen, ob er sie richtig
fortsetzt, also in der Anwendung der Regel. Allerdings lésst sich kein Krite-

57 Eine ausfiihrliche Satz-fiir-Satz-Rekonstruktion der Philosophischen Untersu-
chungen bieten Eike von Savignys Kommentar sowie Baker, Gordon P./Hacker,
Peter M. S.: An Analytical Commentary on Wittgenstein’s Philosophical Inves-
tigations. 2 Bénde, Chicago 1980/Oxford 1985.

136

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

rium dafiir angeben, wie weit er die Reihe fortsetzen muss, damit man sagen
kann, er habe die Regel tatsiachlich verstanden. Sowohl die Maschinenmeta-
pher als auch das Lernbeispiel sind zur Verdeutlichung des Regelverstehens
nicht geeignet, weil sie eine mehr oder weniger kausale Verbindung zwischen
der erlernten Regel und ihrer zukiinftigen Verwendung unterstellen (ebd.,
§ 195).

Der Vergleich mit der Maschine ist gleichwohl hilfreich, denn er lenkt die
Frage nach dem Verstechen weg vom einzelnen Wort und hin auf einen
sprachlichen Zusammenhang. Ebenso wenig wie man die Funktion eines
Zahnrades unabhingig vom Mechanismus begreifen kann, in dem es einge-
bettet ist, konnen Wortbedeutungen ohne Kontext der umgebenden Sprache
erkldrt werden: »Einen Satz verstehen, heiflt, eine Sprache verstehen.«
(WW1, § 199) Damit erreicht man erneut jenen Punkt, der bereits im Rahmen
der Wesensfrage eine zentrale Rolle spielt: Die Regeln der Verwendung sind
in der Sprache in Form von >Gepflogenheiten< und >Institutionen< verankert
und aufbewahrt. Sie sichern die Bedeutung tiber einen Zeitraum hinweg und
sind weder determinierend noch endgiiltig, da sie stets Verdnderungen und
Abweichungen zulassen. Fasst man sie als Erinnerung, dann ist damit nicht
ein Akt des Wiedererkennens einer vergangen Gegenwart gemeint. Vielmehr,
so Wittgenstein, folgt man einer Regel >blind¢, wie einer eingespielten Hand-
lungsweise oder Praxis (WW1, §§ 219 u. 202). Das am Beispiel der Melodie
verdeutlichte Problem, ob ein Prozess in einem einzigen Moment erfasst
(bzw. beabsichtigt) werden kann, lédsst sich tibertragen auf den Satz daher wie
folgt beantworten:

»Aber habe ich nicht die Gesamtform des Satzes, z.B., schon an seinem Anfang
beabsichtigt? [...] Aber wir machen uns hier wieder ein irrefithrendes Bild vom >Be-
absichtigen¢; d.h., vom Gebrauch dieses Wortes. Die Absicht ist eingebettet in der
Situation, den menschlichen Gepflogenheiten und Institutionen. [...] Soweit ich die
Satzform im voraus beabsichtige, ist dies dadurch erméglicht, daf ich deutsch spre-
chen kann.« (WW1, § 337)

Indem Wittgenstein das Erinnern einer Regel in den Bereich des »Konnens«
verlegt, nimmt er allen mentalistischen Erkldarungsversuchen im Sinne eines
Wiedererkennens und bewussten Anwendens die Spitze. Entsprechend er-
weist sich die Frage, ob man eine Bedeutung j>auf einen Schlag¢ erfassen
kann, als Scheinproblem.” Praktisches Handeln, das situationsbezogen auf
Gepflogenheiten und Gebriauche zuriickgreift, entzieht sich dem physikali-

58 »Man darf also nicht denken, es handle sich beim Verstehen, Meinen eines Wor-
tes um einen Akt momentanen, sozusagen nicht-diskursiven Erfassens der
Grammatik.« (WW4, 49)

137

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

schen Gegenwartsbegriff eines punktuellen »Jetzt«.”” Als Handlung verstanden
ist Sprache notwendigerweise immer schon in einer besonderen Zeitstruktur
einbegriffen, in der tradierte Geflogenheiten eine Situation auf eine Absicht
oder Erwartung hin 6ffnen. Mit Zeitangaben im Satz hat die Zeitlichkeit der
Téatigkeit folglich nichts gemein. Im Gegenteil, die »Zeitzeichen« stellen wahr-
scheinlich das grofite Hindernis fiir eine Klarung der Bedeutungsstabilisierung
dar, weil sie auf eine Stelle in einer kontinuierlich verlaufenden Zeit verwei-
sen (WW1, S. 491). Insofern verfehlt die in den frithen Manuskripten gedu-
Berte Vermutung, Aussagen iiber den Raum seien intern mit Zeitangaben ver-
kniipft, gerade die spezifische Zeitlichkeit der Bedeutungsprozesse (WAL, 6).

Nach wie vor unbeantwortet ist jedoch die Frage, ob Wittgenstein eben-
falls eine fundamentale Differenzthese vertritt. Beschrankt man sich auf die
AuBerungsebene der Texte, findet sich kein Konzept, das eine #hnlich zentra-
le Stellung einnehmen wiirde wie Hegels Negativitit oder Derridas différance.
Gleichwohl ist der dargelegten Bestimmung des Signifikationsprozesses als
regelgeleiteter Praxis eine vergleichbare Differenzierungsbewegung zumin-
dest implizit mitgegeben. Das wird insbesondere dort deutlich, wo Wittgen-
stein die Fahigkeit, einer Regel zu folgen, versuchsweise iibersetzt mit: >in
gleicher Weise fortsetzen< (WW1, 208). Als Erkldrung, wie man eine Regel
erlernt, reicht dies keineswegs aus, denn es unterstellt, man wiisste bereits,
was »Gleichheit< bedeutet. Identitit aber ist keine allgemeingiiltige Kategorie,
sie unterliegt ihrerseits den Regeln des jeweiligen Sprachspiels.”” Das Ideal
einer unverinderlichen Identitdt stammt aus einer irrefithrenden Vorstellung
iber die physikalische Dingwelt:

»Fiir die Gleichheit scheinen wir ein unfehlbares Paradigma zu haben in der Gleich-
heit eines Dings mit sich selbst. [...]

Also sind zwei Dinge gleich, wenn sie so sind wie ein Ding? Und wie soll ich nun
das, was mir das eine Ding zeigt, auf den Fall der zwei anwenden?« (WW1, § 215)

59 Dies unterstreicht auch eine Bemerkung in den Zetfeln: »Bestimm mit der
Stoppuhr, wie lange der Eindruck dauert. Man konnte so nicht die Dauer des
Wissens, Konnens, Verstehens bestimmen.« (WW8, 286)

60 Peter Winch arbeitet die weitreichenden Schwierigkeiten, die aus der Einbezie-
hung der Gleichheit in das Sprachspiel selbst resultieren, sehr klar heraus (vgl.
Winch, Peter: Die Idee der Sozialwissenschaft und ihr Verhéltnis zur Philoso-
phie. Frankfurt a. M. 1966, S. 40ff.). Obwohl sich Habermas auf Winch beruft,
verschleift er die Pointe Wittgensteins, wenn er konstatiert: »Einer Regel folgen
heift, in jedem Fall derselben Regel folgen — die Bedeutung einer Regel ist mit
der Verwendung des Wortes »gleich« verwoben.« (Habermas, Jirgen: Zur Kritik
der Bedeutungstheorie. In: ders.: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische
Aufsitze. Frankfurt a. M. 1988, S. 105-135; hier S. 117)

138

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

»Ein Ding ist mit sich selbst identisch.« — Es gibt kein schoneres Beispiel eines
nutzlosen Satzes, der aber doch mit einem Spiel der Vorstellung verbunden ist.«
(Ebd., § 216)°!

Das Argument gegen den Satz der Identitdt ist aus Hegels Reflexionslogik
bekannt: Die Ubereinstimmung eines Gegenstandes mit sich selbst kann nie-
mals absolut sein, da er, um selbst zu sein, (sein) Anderes negieren muss und
somit darauf bezogen bleibt. Hegel lokalisiert diesen Widerspruch dann zwi-
schen dem Aussagegehalt und der grammatischen Form des Satzes; sogar die
tautologische Formel »A=A« kann die Identitét nicht ohne eine Differenz arti-
kulieren. Und auch die ontologische Setzung einer autonomen, an sich be-
stehenden Identitdt kann diese nur denken, wenn sie sie begrifflich erfasst.
Die sprachliche Differenz wird somit zur notwendigen Bedingung einer jeden
Identitétssetzung.

Gewiss fithren die Philosophischen Untersuchungen keine der He-
gel’schen Reflexionslogik vergleichbare Kategorialanalyse durch. Trotzdem
beriihren sich die beiden Texte in einem entscheidenden Aspekt: Wiahrend
Hegel das widerspriichliche Verhiltnis von Identitdt und Differenz letztlich in
einem je historischen »Grund« aufgehoben sieht, bindet Wittgenstein >Gleich-
heitc sowie >Ubereinstimmungc an die jeweilige Verwendung des Wortes >Re-
gel« zuriick (WW1, § 224f)). Auch fiir ihn ist Identitdt keinesfalls eine unbe-
dingte Kategorie des Denkens. Der MaBstab fiir die Ubereinstimmung, an
dem sich die Wiederholung einer Regel auszurichten hat, ergibt sich einzig
aus dem Inhalt des geregelten Zusammenhanges. Mit Gleichheit kann also
immer nur eine graduelle gemeint sein, deren Exaktheit abhidngig vom jewei-
ligen Sprachspiel bleibt, in dem sie gefordert wird.”> Obwohl Wittgenstein
keine explizite Differenzthese vertritt, lehnt er ebenso deutlich wie Derrida
und Hegel ein Privileg der Identitdt — sei es als Selbstgleichheit oder Gegen-
wirtigkeit — ab.

Soll dennoch ein Kriterium angegeben werden, nach dem sich die wieder-
holte Verwendung einer Regel in einem Sprachspiel richtet, kann man allen-
falls das der »Ahnlichkeit< anfiihren. Die Rede von der »Familiendhnlichkeits,
die zu Beginn der Philosophischen Untersuchungen zunichst als das Verbin-
dungsglied zwischen verschiedenen Sprachspielen eingefiihrt wird, ldsst sich
— das zeigen die §§ 67-80 — ebenso auf die Wiederholung einzelner Begriffe

61 Schon im Tractatus stellt Wittgenstein fest: »Von zwei Dingen zu sagen, sie
seien identisch, ist ein Unsinn, und von Einem zu sagen, es sei identisch mit sich
selbst, sagt gar nichts.« (WW1, 5.5303)

62 »Dasjenige, wogegen ich mich wehre, ist der Begriff einer idealen Exaktheit,
der uns sozusagen a priori gegeben wire. Zu verschiedenen Zeiten sind unsere
Ideale der Exaktheit verschieden; und keines ist das hochste.« (WWS, 502; vgl.
auch WW1, § 88)

139

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

tibertragen. Was fiir eine auf Exaktheit abzielende Wissenschaftsvorstellung
inakzeptabel erscheinen muss, kann hier gerade aufgrund seiner Vagheit zur
letzten »allgemeinen< Bedingung werden. Eine absolut identische Wiederho-
lung der Anwendungsregel ist logisch ebenso unmoglich wie eine absolute
Differenz. Wahrend die exakt gleiche Reproduktion in einen Determinismus
fithrt, wiirde die Annahme einer vollstindigen Verschiedenheit den Begriff
der Regel insgesamt auflosen. Damit »RegelmédBigkeit« eine verlédssliche Sta-
bilitdt bei gleichzeitiger Offenheit etablieren kann, muss sie sich zwischen
beiden Extremen hindurch bewegen. Der verbleibende Spielraum ist keines-
falls marginal, denn er umfasst das gesamte Spektrum der >Ahnlichkeit, die
wie das Spiel ein Begriff »mit verschwommenen Réndern« ist (WW1, § 71).%
Das Fehlen von eindeutigen Bestimmungen und klaren Abgrenzungen stellt
daher keine Schwiche von Wittgensteins Terminologie dar. In der Vagheit
der eigenen Ausdrucksweise spiegelt sich vielmehr der prinzipiell offene Pro-
zesse der Sprachverwendung.®

Vor dem Hintergrund des rekonstruierten Zeitverstindnisses und der Im-
plikationen fiir den Regelbegriff ldsst sich abschlieBend beantworten, weshalb
sich eine Analyse der logischen Grammatik nicht auf die historische Genese
von Sprachspielen berufen kann. Wéhrend bislang vor allem die Moglichkeit
einer regelhaften Wortverwendungen innerhalb eines bestimmten Sprach-
spiels im Zentrum der Betrachtung stand, miisste eine historische Perspektive
ihre Aufmerksamkeit auf das Auftauchen und Verschwinden sowie die Ent-
wicklung einzelner Sprachspiele richten. Dass Wittgenstein eine derartige
Analyse in keiner Phase seines Denkens ernsthaft in Betracht zieht, hdangt mit
der strikten Zurtickweisung des physikalischen Zeitbegriffs und der Einsicht
in die vollstindige Situationsbezogenheit der Sprachspiele zusammen. Eine
logische Analyse kann Aussagen {iber die Vergangenheit nur nach dem Ge-
sichtspunkt untersuchen, in welcher Weise die darin benutzten Begriffe aktu-
ell verwendet werden. Zwar wird die Faktizitét >historischer Tatsachen< nicht
generell geleugnet, sie ist jedoch kein Kriterium der philosophischen Betrach-
tung. Jede historische Rekonstruktion muss sich notwendigerweise in der
Vorstellung eines mehr oder weniger linearen Zeitflusses bewegen und steht

63 Vgl. dazu Savigny: Kommentar, Bd. I, a.a.0., S. 124. Laut Christopher Lawn
haben sich jedoch die Implikationen des Spielbegriffs nie wirklich gegen die
formalistische Sicht des Tractatus durchgesetzt: »[...] throughout the later work,
the relationship between the rules and their circumscribed applications is never
seriously challenged. The Tractarian image of the calculus never fully gives way
to the informality of the game.« (Lawn: History and Hermeneutics, a.a.O., S.
286)

64 »Die Unbestimmtheit der Praxis ist Wittgenstein zufolge kein Mangel, sondern
eine notwendige Eigenschaft der Regel.« (Gamm: Flucht aus der Kategorie,
a.a.0., S. 144)

140

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

damit vor der von Russell aufgezeigten Schwierigkeit, wie sich ihre Sitze
tiber vergangene Ereignisse verifizieren lassen.

Wittgenstein bestreitet keineswegs die Angemessenheit des historischen
Zeitbegriffs fiir bestimmte Sprachspiele, aber er spricht ihm die Fahigkeit ab,
vergangene Ereignisse mit Sicherheit zu reproduzieren und zu wiederholen.
Sinnvoll reden lédsst sich nur innerhalb des logisch-grammatischen Raumes, in
dem man sich immer schon befindet. Dieser Raum wird durch die Erinne-
rungszeit strukturiert und ist nicht als der Ausschnitt einer unabhingig von
ihm verlaufenden universalen Zeit zu begreifen. Entsprechend schwierig,
wenn nicht gar unmoglich wird es, den jeweils gegebenen Raum auf einen
»vergangenenc hin zu iiberschreiten: »Eine Zeit missversteht die andere [...].«
(WWS, 572)

Wie rigoros Wittgenstein die Beschridnkung auf den je eigenen logisch-
semantischen Rahmen verstanden wissen will, bleibt allerdings undurchsich-
tig. Denn schlieBlich zeigt die aufgedeckte fundamentale Prozessualitit der
Sprachspiele auch, dass sich Bedeutungen gerade in ihrer Verinderbarkeit
erhalten. Trotzdem sind Begriffe nicht beliebig dehnbar: »Wenn sich die
Sprachspiele dndern, dndern sich die Begriffe, und mit den Begriffen die Be-
deutung der Worter.« (WWS, 132) Uber Wittgensteins eigene AuBerungen
hinausgehend lasst sich das Verhiltnis zwischen dem konstitutiven »>FlieBen¢
der Sprachspiele einerseits und einem Abbrechen des Verstehens vergangener
Sprachspiele andererseits mit Hilfe von Gadamers Horizont-Begriff erhellen.
Ein Horizont verschiebt sich stdndig mit der Bewegung, ohne dass ein Hori-
zont aufthdren und ein néchster beginnen wiirde. Wittgensteins Gegenwarts-
modell, das kein Vorher oder Nachher kennt, beschreibt einen solchen Hori-
zont, der sich fortlaufend umbildet und, weil in ihm die Logik des Denkens
selbst verdndert wird, seine eigene »Vergangenheit< nicht mehr zu denken
vermag.®’

In Uber Gewifheit prizisiert Wittgenstein seine Position und findet den
wohl anschaulichsten Ausdruck fiir das Leitmotiv »Alles flieit<: »Man konnte
sich vorstellen, dafl gewisse Sétze von der Form der Erfahrungssitze erstarrt
wiren und als Leitung fiir die nicht erstarrten, fliissigen Erfahrungssitze funk-
tionieren; und daf3 sich dies Verhéltnis mit der Zeit dndert, indem fliissige
Sdtze erstarren und feste fliissig werden.« (WWS, 140) Dies entspricht im
GroBen und Ganzen auch der Hegel’schen Sicht auf die Sprache, wobei Hegel
daraus explizit einen kritischen Impuls fiir seine Arbeit ableitet: Die erstarrten
Formen der Sprache bilden mit der Zeit ein >verkndchertes< metaphysisches
Gehéduse und miissen deshalb wieder verfliissigt werden (WdL II, 5).

65 Lawn indes lduft Gefahr, die Sprachspiele wieder auf einer chronologischen
Zeitachse einzutragen, wenn er schreibt: »Present language-games are radically
separated from those of the past with their incommensurable logics.« (Lawn:
History and Hermeneutics, a.a.0., S. 287)

141

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Ganz fern steht Wittgenstein einer solchen Kritik nicht. Im Gegensatz zu
Hegel aber will er sein eigenes Verfahren nicht erneut in einem System ein-
fangen. Seine radikale Absage an jede Form systematisierenden Denkens er-
scheint vor diesem Hintergrund dann als eine konsequente Umsetzung der
Einsicht in die fundamentale Bewegung der Bedeutungskonstitution. Jeder
Versuch, diese begrifflich festzuhalten, muss sie zwangsldufig verfehlen. Wie
Wittgenstein in den Philosophischen Bemerkungen konstatiert, ldsst sich das
FlieBen, der Wechsel zwischen Rahmen und Gerahmten, eigentlich nur in der
praktischen Anwendung der verfiigbaren Sprachspiele ausdriicken. Das ge-
samt Spatwerk, insbesondere die Philosophischen Untersuchungen, prasen-
tiert sich daher als hochgradig diskursive Textur, in der sich die Prozessualitat
der Sprache selbst zeigt: »Das Gesprich, die Anwendung und Ausdeutung der
Worte flieit dahin, und nur im FluB hat das Wort seine Bedeutung.« (WWS8,
298)

Obwohl man sich als Leser dieser Texte oftmals klarere Stellungnahmen
und eindeutigere Positionierungen wiinscht, steht deren Fehlen gerade fiir den
unbeirrten Versuch, eine der Dynamik der Sprache entsprechende »dynami-
sche Theorie« zu schreiben (WW8, 377). Als solche hat sie weder den An-
spruch, tiberzeitliche Wahrheiten aus einer Betrachtung der Geschichte abzu-
leiten, noch wahre Aussagen iiber Vergangenes aufzustellen. Eine Analyse
der logischen Grammatik bleibt auf den aktuellen Raum der gegebenen
Sprachspiele beschrinkt, der sich nach MaBigabe einer Gedéchtniszeit des
praktischen Handelns ordnet. Und statt den gegenwértigen Rahmen vollstin-
dig auszuschreiten, will Wittgenstein konkrete Probleme 16sen, die durch die
Verbindung von inkompatiblen Sprachspielen entstehen: »Die Arbeit des Phi-
losophen ist das Zusammentragen von Erinnerungen zu einem bestimmen
Zweck.« (WW1, § 127/BT, 280) Inwieweit Wittgenstein seinen eigenen An-
satz dennoch immanent legitimieren kann, weil sich in seiner Terminologie
sowie den durchgefiihrten Beschreibungen die undarstellbare Prozessualitét
sprachlicher Praxis spiegelt, soll im zweiten Teil gezeigt werden.

c) Temporalisation und ultra-transzendentale Erfahrung

Wie bereits in den vorhergehenden Abschnitten zu Derrida anhand von ein-
zelnen Aspekten seines Denkens deutlich wurde, steht die Zeitlichkeit im
Zentrum der Dekonstruktion. Das gesamte Feld ihrer Operationsbegriffe —
Schrift, différance, Spur, restance usw. — kreist um eine elementare Prozes-
sualitdt, die Derrida als yRaumwerden der Zeit« und >Zeitwerden des Rau-
mes¢, Verrdumlichung und Temporalisation beschreibt (Rg, 36). Ohne die
Einsicht in die irreduzible zeitliche Dimension des Signifikationsprozesses
wire eine Dekonstruktion des Logozentrismus sowie des Phonozentrismus,
die eine Metaphysik der Prisenz vertreten, unmoglich. Uberall dort, wo sich

142

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

die Philosophie im Namen einer absoluten Selbstgegenwart auf die Wahrheit
beruft, rechnet Derrida ihr die Unterschlagung bzw. Reduktion einer zeitli-
chen Differenz vor. Diese Zeitlichkeit aber wird nicht von auflen an die Philo-
sophie herangetragen, sie ist ihren Begriffen immanent, strukturiert den Signi-
fikationsprozess selbst und hinterldsst bei ihrer Ausschaltung gleichsam
»Streichmarken« im Text (D, 17). Dekonstruktion bezeichnet deshalb streng
genommen keine eigenstdndige Methode des Autors Derrida, sie findet bereits
in den Texten der Tradition statt, ist dort immer schon am Werk.*® Es bedarf
lediglich einer genauen >Lektiire<, um sie zum Erscheinen zu bringen.

Eine dekonstruktive Lektiirepraxis kann entsprechend keine Theorie der
Zeit liefern, sofern damit die Betrachtung eines »Gegenstandes« gemeint ist.
Wie bereits Wittgenstein vermerkt, verfehlt die Frage »Was ist ...?7« das We-
sen der Temporalitit (BT, 348). Gleichwohl kann die Dekonstruktion etwas
sehr Grundlegendes iiber das Phianomen der Zeit und der Zeitlichkeit zum
Ausdruck bringen, weil sie deren aufschiebende Bewegung bis in die eigenen
Begrifflichkeiten hinein verfolgt und ernst nimmt. Das ldsst sich insbesondere
an den Einwidnden Derridas gegen verschiedene philosophische Betrach-
tungen des Zeitphdnomens nachvollziehen. In einem ersten Schritt soll des-
halb der Text Ousia und gramme im Vordergrund stehen, der sich mit Hei-
deggers Kritik an den Zeitvorstellungen von Aristoteles und Hegel auseinan-
dersetzt.

Abgesehen von dem fundamentalen Aspekt der Zeitlichkeit, den die De-
konstruktion immer wieder hervorhebt, muss weiterhin nach ihrer Beziehung
zur Geschichte gefragt werden. Mit Hegel und Wittgenstein liegen zwei ex-
treme Varianten vor, wie ausgehend von einer sprachimmanenten Perspektive
am Leitfaden der Differenz Geschichte gedacht werden kann: Wahrend die
Dialektik ihre eigene historische Genese mit Hilfe einer ambivalenten Ge-
schichtsspekulation einzuholen versucht, verzichtet die logisch-grammatische
Analyse Wittgensteins radikal auf jede historische Rekonstruktion, da diese
stets auf eine unhaltbare lineare Zeitvorstellung zuriickgreifen muss. Beide
Vorschliage sind fiir Derrida inakzeptabel. Hinter Hegels geschichtsphiloso-
phischer Spekulation vermutet er — durchaus in der Tradition Kojéves — eine
grofle metaphysische SchlieBungsbewegung, in der sich die Geschichte als
Geschichte des Sinns selbst reflektieren und in einer présenten Anschauung
aufheben soll (G, 423). Obwohl Wittgensteins Kritik am physikalischen Zeit-
begriff zentrale Einsichten Derridas vorwegnimmt, kann eine Dekonstruktion
die historische Perspektive nicht in gleicher Weise ausklammern, da sie im
Gegensatz zur logisch-grammatischen Analyse auf den Bestand der Uberliefe-
rung angewiesen ist. Sie fligt sich explizit in die Tradition ein und bleibt so

66 Vgl. Derrida, Jacques: Mémoires. Fiir Paul de Man. 2. Aufl., Wien 2005, S. 162.

143

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

durch das »Merkmal des Geschichtlichen« gekennzeichnet.®” Threm eigenen
Verstdndnis nach kann Dekonstruktion stricto sensu nicht gegenwirtig sein,
wenn ihre Wirkungen stets aus den historischen Texten selbst herausgelesen
werden miissen.

Entsprechend soll es in einem zweiten Schritt darum gehen, das Verhilt-
nis des dekonstruktiven Denkens zur Geschichte und zur Geschichtlichkeit zu
untersuchen. Ein Dilemma zeichnet sich in diesem Zusammenhang ab: Sollte
Wittgenstein recht haben, dann orientiert sich der herkommliche Geschichts-
begriff immer schon an der Vorstellung einer linearen Zeit und bleibt somit an
das Primat der Gegenwart gebunden. Ein solcher Geschichtsbegriff aber ge-
hort zweifellos noch in die von Derrida kritisierte Metaphysik der Prasenz. Zu
klaren wire daher, ob Derrida eine Alternative zur metaphysischen Ge-
schichtskonzeption vorschlagen kann, ohne die historische Zugangsweise der
Dekonstruktion zu leugnen. Neben einigen anderen Textstellen wird dazu
noch einmal die Grammatologie in den Mittelpunkt der Betrachtungen rii-
cken.

Zunichst aber gilt es, anhand von Ousia und gramme Derridas Sicht auf
die Zeit ndher herauszuarbeiten. Der Text versteht sich als eine Notiz iiber
eine Fufinote in »Sein und Zeit«, und zwar jene Fullinote, in der Heidegger in
nur wenigen Sétzen skizziert, inwiefern Hegels Zeitverstindnis aus der Na-
turphilosophie im Schema der aristotelischen Physik gefangen bleibt.”® Laut
Heidegger rdumen sowohl Aristoteles als auch Hegel dem Jetzt einen absolu-
ten Vorrang ein und vertreten deshalb noch einen »vulgéiren Zeitbegriff<. Da-
gegen besteht das Anliegen von Sein und Zeit von Anfang an in einer »De-
struktion der Geschichte der Ontologie«, die seit Parmenides das Sein im Sin-
ne eines gegenwirtigen Anwesenden (ousia) gedacht habe.®” Anders als die
abendldndische Philosophie will Heidegger das Sein in einer Temporalstruk-
tur fassen, die sich nicht mehr auf ein Primat des Jetzt stiitzt. Einen Zugang
zum Sinn des Seins, so lieBe sich der Argumentationsgang von Sein und Zeit
zusammenfassen, hat aber einzig das endliche menschliche Dasein, dessen
Sinnverstehen in fundamentaler Weise an der Zeitlichkeit seiner Existenz
héngt.

Ohne auch nur anndhernd auf die veréstelte Daseinsanalyse Heideggers
eingehen zu konnen, ldsst sich dennoch sagen, dass mit der Zuriickweisung
des »vulgéren Zeitverstdndnisses<, wie sie im sechsten und letzten Kapitel von
Sein und Zeit insbesondere in Auseinandersetzung mit Hegel unternommen
wird, die »Destruktion« der traditionellen Ontologie zum alles entscheidenden
Punkt gelangt. Gelingt es Heidegger, seine eigene Zeitanalyse in hinreichen-

67 Vgl. Angehrn: Interpretation, a.a.O., S. 284f.
68 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, a.a.0., S. 432f. (§ 82, Anm.).
69 Vgl. ebd., S. 251. (§ 6).

144

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

dem MaBe von der als >vulgidr« apostrophierten abzuheben, er6ffnet sich ein
Ausweg aus dem metaphysischen Seinsverstdndnis im Sinne des Anwesenden
und Gegenwirtigen. Bekanntlich bleibt Heidegger jedoch den positiven
Nachweis einer »urspriinglichen Zeitigungsweise< schuldig; Sein und Zeit en-
det mit der offenen Frage, ob tatsdchlich »ein Weg von der urspriinglichen
Zeit zum Sinn des Seins« fiihrt.”

Derridas kritische Lektiire, die genau an dieser Stelle einsetzt, ndhert sich
dem Denken Heideggers also nur scheinbar vom Rand her. Faktisch trigt die
in eine FuBnote gedringte Abgrenzung vom Hegel’schen und aristotelischen
Zeitbegriff einen GroBteil der Beweislast von Sein und Zeit. Sollten namlich
weder Aristoteles noch Hegel einen »vulgiren Zeitbegriff« vertreten, verliert
Heideggers Gesamtprojekt den Boden, von dem es sich absetzen will. Die
zentrale Behauptung von Derridas Ousia und gramme: »Einen >vulgéren Zeit-
begriff« gibt es wohl gar nicht, zielt daher auf nicht weniger als eine Totalre-
vision von Sein und Zeit (Rg, 87).""

Zum Nachweis seiner These entwirft Derrida eine dreigliedrige Strategie:
In einer ersten Phase zeigt er, dass Heideggers Riickfiihrung von Hegels Na-
turphilosophie auf die aristotelische Physik eine Reduktion der dialektischen
Zeitinterpretation darstellt. In der zweiten Phase beschéftigt er sich dann ein-
gehend mit den aristotelischen Aporien der Zeitlichkeit und verfolgt dort er-
neut die Begrenztheit von Heideggers Einordnung. Innerhalb der beiden Pha-
sen skizziert Derrida eine eigene dekonstruktive Perspektive auf den meta-
physischen Zeitbegriff, die ihm schlieBlich eine andere Sicht auf die gesamte
Problematik erlaubt. Fiir die Frage nach dem Zeitbegriff der Dekonstruktion
ist vor allem diese dritte Bewegung von Interesse; die detaillierten Ausfiih-
rungen zu Hegel und Aristoteles sollen deshalb nur insoweit nachgezeichnet
werden, wie sie fiir die Gesamtargumentation von Relevanz sind.

Zunichst gesteht Derrida der von Heidegger konstatierten Analogie zwi-
schen dem Hegel’schen und dem aristotelischen Zeitbegriff eine gewisse Be-
rechtigung zu (Rg, 65). Allerdings entdeckt Derrida bereits in der ersten Apo-
rie der Physik ein von Heidegger unterschlagenes »exoterisches« Moment: Die
Zeit, so lautet die Formel dort, ist etwas, was nicht ist, d.h. nicht anwesend ist.
Das Jetzt (nous) mag, wie Heidegger betont, die wesentliche Dimension der
Zeit bei Aristoteles ausmachen, es wird jedoch von Beginn an vom Nicht-
Seienden her gedacht: »Was aber aus einem bestimmten Nichts (né-anf) be-
steht, was sich aus Nichtseiendheit zusammensetzt, kann nicht zu den Merk-
malen von Prisenz, Substanz oder Seiendheit selbst (ousia) gehoren.« (Rg,
64) Insofern wendet sich Heideggers Versuch, den dialektischen Zeitbegriff

70 Vgl. ebd., S. 437 (§ 83).
71 In Positionen spricht Derrida auch von einem »strategisch entscheidenden
Punkt(, an dem seine Lektiire von Sein und Zeit einsetzt (Pos, 109).

145

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

durch eine Parallelisierung mit dem aristotelischen zu desavouieren, gegen
seine eigene Intention, da schon bei Aristoteles das »Jetzt« keine gegenwiértige
Anwesenheit meint. Und genau dies paraphrasiert Hegel in der Jenaer Natur-
philosophie, wenn er schreibt: »Das Itzt hat sein Nichtsein an sich selbst, und
wird sich unmittelbar ein Anderes [...].« (JS II, 207)

Deutlicher wird ein solches »AuBersichsein«< der Zeit dann in der Enzyklo-
pddie artikuliert, wo Hegel den Zeitbegriff aus der AuBerlichkeit des Raumes
herleitet. Weiter oben wurde bereits dargelegt, wie sich aus den Negationen
des Raumes — Punkt, Linie und Fliche — Hegels Zeitbegriff entwickeln lésst.
Die verschiedenen Authebungen zwischen den Raumbestimmungen versteht
Derrida als eine Bewegung der Zeit, als Verzeitlichung, und schlieft daraus
umgekehrt auf eine raumliche Dimension der Zeit selbst:

»Bei jedem Schritt der Negation und jedes Mal, wenn die Aufhebung die Wahrheit
der vorangehenden Bestimmung herstellte, wurde die Zeit erfordert. Als die im
Raum wirkende Negation und als rdaumliche Negation des Raumes ist Zeit die
Wabhrheit des Raumes. [...] Der Raum verzeitlicht, vermittelt und bezieht sich auf
sich selbst als Zeit. Zeit ist Verrdumlichung.« (Rg, 68)

Im Gegensatz dazu konzentriert sich Heideggers Interpretation allein auf die
Punktualitét, in der er sowohl bei Hegel als auch bei Aristoteles das Jetzt und
die Zeit tberhaupt erfasst sicht. Eine Bestédtigung dafiir findet er in Hegels
Formulierung, die Zeit sei das >angeschaute Werden«. In der Anschauung aber
bietet sich lediglich die Jetztfolge dar, sie begreift den zeitlichen Prozess, das
Werden, nicht als solchen, sondern macht ihn zum Gegensmnd.72

Aus drei Griinden hilt Derrida die in Sein und Zeit forcierte Lesart von
Hegels dialektischem Zeitverstindnis fiir problematisch: Erstens lauft Hei-
deggers Fokussierung auf die Formel vom >angeschauten Werden« Gefahr,
eine auf Kant gemiinzte Anspielung Hegels fiir dessen eigene Position zu neh-
men. Dadurch aber gerit eigentlich Kant, auf den sich Heidegger selbst beruft
und den er gegen Hegel ins Feld fiihrt, in den Umkreis der »vulgéren« Zeitaus-
legung (Rg, 69).” Zweitens lassen sich andere als die in Sein und Zeit zitier-
ten Textstellen aus Hegels Enzyklopddie anfiihren, die Heideggers Kritik an
einer >Innerzeitigkeit< unterstiitzen und sogar vorwegnehmen. Ebenso wie
Heidegger weist namlich auch Hegel mehrfach auf jene irrefithrende Vorstel-
lung hin, die das Werden >in< der Zeit ansiedelt, statt es als die Zeit selbst zu

72 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, a.a.0., S. 428ff. (§ 82). Auf die Unhaltbarkeit
dieser formelhaften Zuspitzung wurde bereits im Rahmen der Darlegung von
Hegels verschiedenen Zeitbegriffen hingewiesen.

73 Zu Heideggers Kant-Interpretation sowie deren Bedeutung fiir die fundamental-
ontologische Explikation der Zeitlichkeit vgl. Heidegger, Martin: Kant und das
Problem der Metaphysik. Frankfurt a. M. 1951.

146

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

begreifen (Enz, § 258). Diese uneingestandene Ubereinstimmung riickt Hei-
deggers eigene Ausfiithrungen drittens in die Ndhe von Hegels eigentiimli-
chem Begriff der Ewigkeit, der weder innerhalb noch auflerhalb der Zeit ste-
hen soll: »Alles, was im Hegelianismus mit dem Préadikat der Ewigkeit verse-
hen wird (die Idee, der Geist, das Wahre und so weiter), darf nicht auler der
Zeit (aber auch nicht in der Zeit) gedacht werden. Ewigkeit ist als Prisenz
weder zeitlich noch zeitlos.« (Rg, 70)

Welche Folgen dies fiir Heideggers These von der »urspriinglichen Zeiti-
gung< hat, fiihrt Derrida an dieser Stelle nicht weiter aus. Bei einer genauen
Lekttire siecht man allerdings, wie sich hier eine Kritik abzeichnet, die sich
gegen Hegel und Heidegger gleichermaflen richten kann: Heidegger, so Der-
rida, verfehlt Hegels Zeitauffassung, wenn er sie auf die Punktualitét des Jetzt
reduziert. Das heifit jedoch nicht, Hegel sei kein Denker der Priasenz. Nur
sieht Derrida die dialektische Privilegierung der Gegenwart nicht in einer
Auszeichnung des punktuellen Jetzt, wo Heidegger sie vermutet, sondern in
der zeitlich-zeitlosen Anwesenheit des Ewigen. Der Verdacht liegt also nahe,
dass Heidegger diese versteckte Dimension der Prisenzmetaphysik génzlich
tibersieht und sie in seinem eigenen Entwurf einer urspriinglichen Zeitlichkeit
reproduziert.

Schattenhaft wird so eine Bewegung sichtbar, mit der Derrida Heideggers
yDestruktion« der ontologischen Tradition, die das Anwesen des Anwesenden
stets von der Gegenwart her gedacht hat, noch tiberbieten mochte, indem er
sie verschirft und auf Heidegger selbst zuriickwendet.”* Damit daraus ein
Argument wird, muss Derrida zeigen, dass sich einerseits Aristoteles bereits
den Kennzeichen des »vulgiren Zeitbegriffs< widersetzt und dass andererseits
der von Sein und Zeit eingeschlagene fundamental-ontologische Ansatz noch
in der Tradition einer Prasenzmetaphysik steht. Wiederum lésst sich Derrida
zundchst auf die Beweisfilhrung Heideggers ein, um ihr dann ihre eigenen
Versdumnisse vorzuhalten.

Dazu entwickelt Derrida folgende Argumentationslinie: Der groBe Ver-
dienst von Sein und Zeit besteht darin, die Frage nach dem Sein in der Form
des »Was ist ...?« abzuweisen. Durch die Art und Weise ihres Fragens denkt
die Metaphysik das Sein immer schon als anwesend Seiendes und verstellt
somit dessen Wesen. Wenn Heidegger nun vorschlégt, das Sein stattdessen im
Horizont der Zeit zu befragen, gilt die Unangemessenheit des »Was ist ...7«
nicht minder fiir die Frage nach der Zeit:

74 »In fact, what Derrida tries to demonstrate in this essay is that Heidegger’s de-
struction in Being and Time of the metaphysical concept of time borrows un-
critically from the discourse of metaphysics itself, the very conceptual resources
that he uses to criticize and delimit metaphysics’ naive concept of time.« (Ga-
sché: Tain of the Mirror, a.a.0., S. 119)

147

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

»Dies Versdummis der Frage hat Heidegger seit dem ersten Teil von Sein und Zeit
wieder ins Spiel gebracht. Folgt man ihm, so ist die Zeit nunmehr etwas, von dem
aus sich das Sein des Seienden anzeigt, und nicht etwas, dessen Moglichkeit sich
ausgehend von einem bereits konstituierten (und insgeheim zeitlich vorbestimmten)
Seienden als anwesend Seiendem (im Indikativ, als Vorhandenheit) ableiten liefie
als Substanz oder Objekt.« (Rg, 72)

In der Tat fragt Aristoteles, Heideggers Kronzeuge fiir die »vulgére« Zeitvor-
stellung, nach der physis der Zeit. Aber Derrida sieht in der Weise, wie er
diese Frage stellt, mehr als nur eine Verdeckung des eigentlichen Problems.
Wenn Aristoteles im Begriff der aisthesis die Zeit mit der Verdnderung und
der Bewegung in Beziehung setzt, bedeutet dies nicht zwangsldufig eine Re-
duktion des Zeitphdnomens auf ein Anwesendes oder Seiendes (Rg, 73). In
der aisthesis zeichnet sich zugleich das Konzept einer inneren Form der Sinn-
lichkeit ab, wie sie spiter in Kants transzendentaler Asthetik ausgebaut wird.
Die aristotelische Frage nach der physis der Zeit wire demnach zumindest
ambivalent, sofern sie die Moglichkeit einer anderen Explikation der Zeitlich-
keit, jenseits des Primats der Anwesenheit, offen lésst.

»Im Vorgriff auf den Begriff des unsinnlichen Sinnlichen fithrt Aristoteles die Pra-
missen einer Zeitvorstellung ein, welche sich nicht einfach mehr von der Gegenwart
(von dem vorhandenen Seienden in Gestalt der Vorhandenheit und Gegenwdirtigkeit)
beherrschen lassen. Es gibt hier eine Unbesténdigkeit und Moglichkeit zur Umkeh-
rung, und es ist die Frage, ob Sein und Zeit sie nicht in gewisser Hinsicht angehalten
hat.« (Rg, 73f.)

Allerdings sagt Derridas neuerliche Lektiire der Physik vorerst nicht mehr, als
dass Heideggers Aristoteles-Auslegung an dieser Stelle zu einseitig verfihrt.
Vor dem Hintergrund der herausgearbeiteten Ambivalenz kénnte man indes
noch einen Schritt weiter bzw. zuriick gehen. Heideggers These lautet, die
Frage nach der physis der Zeit verfehle diese, weil sie die Zeitlichkeit in den
Begriffen von Anwesenheit und Seiendheit fasse. Der in Sein und Zeit ge-
wihlte Ausweg aus der falsch gestellten Frage liegt in deren hermeneutischer
Wendung. Anstatt das Sein ausgehend vom »Was ist ...?« zu befragen, soll
nunmehr der Sinn von Sein freigelegt werden; entsprechendes gilt fiir die
Zeit.” GemiB Heideggers Leitdifferenz zwischen dem Ontischen und dem
Ontologischen umschifft die hermeneutische Frage nach dem Sinn die Gefahr
einer Reduktion des Seins (bzw. der Zeit) auf das ontisch Anwesende, weil sie
auf eine Auslegung zielt und somit auf der Ebene des logos operiert, mithin
das Sein onto-logisch aufschlieft. Heideggers ganze Absetzungsbewegung
vom >vulgédren Zeitbegriff< beruft sich in erster Linie auf diese kategoriale

75 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, a.a.0., S. 5ff. (§ 2).

148

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Unterscheidung, in der dem Ontischen die Reihe Gegenwart, Anwesenheit,
Vorhandenheit zugesprochen wird. Deshalb behandelt eine auf das Jetzt und
die Gegenwirtigkeit abzielende Zeitinterpretation die Zeitlichkeit félschli-
cherweise wie einen vorhandenen Gegenstand und verdeckt somit die eigent-
liche Temporalitit des Seins.

An Heideggers Kritik der »vulgéren< Zeitvorstellung ist Derrida nicht der
Vorwurf der Vergegenstiandlichung suspekt (im Gegenteil), sondern die Ges-
te, mit der suggeriert wird, eine hermeneutische Reformulierung der Frage
wire dieser Gefahr vollstindig enthoben. Obwohl sich die angestrebte Sinn-
auslegung nicht mehr auf das ontisch Vorhandene richtet, bleibt sie ndmlich
gleichwohl vom Wert der Anwesenheit bestimmt:

»Niemals lief3 sich Sinn (als Wesen, als Bedeutung des Diskurses, als Ausrichtung
der Bewegung zwischen einer arche und einem telos verstanden) in der Geschichte
der Metaphysik anders denken als ausgehend von der Anwesenheit und als Anwe-
sen. [...] Demnach kann die Frage nach dem Sinn immer nur in der metaphysischen
UmschlieBung gestellt werden. Es wire also nichtig, mit einem Wort, wollte man
die Frage nach dem Sinn (nach der Zeit und wonach auch immer) als solche aus der
Metaphysik oder aus dem System der sogenannten >vulgiren< Begriffe herausneh-
men.« (Rg, 75)

Eine hermeneutische Wendung der Zeitproblematik tritt nicht per se aus dem
Bannkreis der Metaphysik. Solange auch der Sinn als Wiederaneignung oder
Vergegenwirtigung einer urspriinglichen Prasenz gedacht wird, verschiebt die
Hermeneutik das Primat der Anwesenheit lediglich vom Sein auf den Sinn.
Das zugrunde liegende Problem aber 16st Heideggers Unterscheidung zwi-
schen einer vulgiren und einer urspriinglichen Zeit nicht, da sich die Freile-
gung des >urspriinglichen< Sinns der Zeit weiterhin im Horizont einer Zeitvor-
stellung bewegt, die auf eine reine Anwesenheit (ndmlich des Sinns) zielt.
Gewissermaflen sind damit die beiden ersten Phasen der dekonstruktiven
Lektiire von Ousia und gramme vollzogen. Wollte man ein vorldufiges Er-
gebnis dieser Textarbeit festhalten, konnte man sagen, dass Derrida die Frage
nach der Zeit wieder zuriickstellt in einen Bezirk, den Heidegger sowohl er-
moglicht als auch in eine bestimmte Richtung hin zugespitzt und verengt hat.
Durch die dekonstruktive Offnung des Diskurses kénnen Aristoteles und He-
gel, deren Antworten auf die Frage nach der Zeit zuvor ausgeschlossen wur-
den, erneut ins Spiel gelangen.” Von Heideggers Intervention bleibt dann vor
allem die gesteigerte Aufmerksamkeit fiir die Form der Frage sowie die Ein-

76 Damit ist eine elementare Geste der Dekonstruktion ausgesprochen: Einen Dis-
kurs (wieder)erdftnen und ihn in der Schwebe halten (vgl. dazu auch Paster-
nack: Représentation und Interpretation, a.a.O., S. 186).

149

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

sicht, dass sich auch die hermeneutische Auslegung von den Werten der An-
wesenheit, Gegenwirtigkeit usw. befreien muss.

Aus Hegels dialektischer Darlegung des Zeitbegriffs greift Derrida nun
das Moment der Raumlichkeit wieder auf und legt es an den aristotelischen
Diskurs an (Rg, 76ff.). In diesem Zusammenhang kommt dann auch der zwei-
te Titelbegriff, die gramme (Linie), ins Spiel: »Es scheint zunédchst, da3 Aris-
toteles die Darstellung der Zeit durch eine gramme als lineare Inschrift im
Raum ablehnt, wie er es auch ablehnt, das Jetzt mit dem Punkt zu identifizie-
ren.« (Rg, 78) Der Grund dafiir liegt in den Aporien der Physik: Ein Jetzt
kann nicht mit einem anderen Jetzt zusammen existieren wie die Punkte im
Raum oder auf einer Linie. Der Begriff der Koexistenz impliziert eine Gleich-
zeitigkeit, d.h. eine Behauptung des zeitlichen Zusammenseins in einem Jetzt,
was aber gerade fiir die Verbindung eines vergangenen mit einem aktuellen
Jetzt nicht zutreffen kann. Man merkt nun deutlich, wie die Versuche, das
Zeitproblem in dieser Richtung zu 16sen, an die Grenzen der sinnvollen Rede
stoBBen. Eine gleichzeitige Koexistenz von Jetztpunkten ist formallogisch wi-
derspriichlich, aber schon die Behauptung dieser Unmoglichkeit muss die
Moglichkeit einer Beziehung des Jetzt zu einem anderen Jetzt voraussetzen —
in der Behauptung. Denn in der Sprache ist das Ungleichzeitige immer schon
verbunden, ohne gegenwirtig zu sein: »Die Unmoglichkeit der Koexistenz
lasst sich nur ausgehend von einer Koexistenz oder Simultanitit des Un-
gleichzeitigen feststellen, wo Alteritdt und Identitit des Jetzt zusammen in
dem unterschiedenen Element eines Selben als vorhanden behauptet werden.«
(Rg, 79)

Derridas Argument erinnert auffallend an Hegels dialektische Auflsung
der Identititsthese, und es ist in der Tat erstaunlich, wie stark sich Derrida in
diesem Text der Hegel’schen Dialektik annéhert. Die Aporie der Zeit, weder
vollstdndig mit sich identisch zu sein noch in gleichgiiltige Verschiedenheit
zu zerfallen, entspricht dem Widerspruch, der jedes Urteil (iiber die Zeit oder
welchen Inhalt auch immer) strukturiert. Fiir Hegel stellt der Widerspruch
daher die Einheit von Identitdt und Differenz dar, in der sie aufgehoben sind;
oder wie Derrida sich ausdriickt: Alteritdt und Identitit miissen simultan als
die unterschiedenen Momente eines Selben behauptet werden. Die Zeit hat
keinen anderen, prasenten oder anwesenden Sinn als diesen Widerspruch, sie
artikuliert sich »als solche«< nur in der widerspriichlichen Konstitution der Be-
griffe. Die unmogliche Méglichkeit der Koexistenz ldsst sich deshalb, wie
Hegel sagen wiirde, als eine >reine Beziehung ohne Bezogene« denken, und
Derrida nennt diese reine Beziehung nun Zeit oder Temporalisation: »Zeit ist
der Name fiir diese unmogliche Méglichkeit.« (Rg, 79) Thre Bestimmung er-
hilt sie aus einem eigenartigen simul, dem Zugleich des Selben und des An-
deren noch vor deren Anwesendheit. Sie ist jene urspriingliche Synthese, die
an anderer Stelle mit dem Namen der Spur eingefiihrt wurde.

150

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Angesichts der fundamentalen Simultanitit des Ungleichzeitigen in jeder
sprachlichen AuBerung kann Derrida die aristotelische gramme als Spur in-
terpretieren, wenngleich der Text der Physik eine andere Richtung einschlégt.
Fiir Aristoteles bleibt die raumliche Darstellung der Zeit als Linie ungenii-
gend, denn der Jetztpunkt markiert fiir ihn immer eine Grenze des Stillstands
und kann die wesentliche Bewegung der Zeit nicht zum Ausdruck bringen:
Mit Zeitpunkten lasst sich Zeit zihlen, aber nicht erkliren.”” Ein von Aristote-
les vorgeschlagener und seither tradierter Ausweg besteht darin, die Linie zu
einem Kreis zusammenzuschlieBen, wodurch ihr Ende zugleich ein Anfang
wird, die Bewegung folglich nicht zum Stillstand kommt. Wie Derrida in Ou-
sia und gramme eher andeutet als ausfiihrt, sieht er genau in jener kreisformi-
gen Ruckfiihrung der gramme, der Zeitstrecke, das entscheidende Merkmal
einer Metaphysik der Zeit (Rg, 84f.).”

Folge der kreisférmigen Zeitvorstellung ist eine ambivalente und parado-
xe »De-limitation«, da der Punkt seine Begrenztheit verliert und in der gebo-
genen Linie ein Telos erhélt. Doch zielt die Kreisbewegung auf kein absolutes
Ende, keine Grenze, sondern auf ihren Abschluss in einer Wiederholung, auf
die unmogliche Anwesenheit des Jetzt bei sich selbst. Die gesamte Metaphy-
sik der Prdsenz beruht auf der uneingestandenen Annahme einer solchen
Schliefungsbewegung, sie ist die Bedingung dafiir, dass iiberhaupt von einer
gegenwirtigen Identitdt des Anwesenden in der Zeit ausgegangen werden
kann. Und weil das in der kreisférmigen Riickbiegung der Linie aufgestellte
Identitdtsprinzip ebenfalls die abendldndische Auffassung der Wahrheit und
des Sinns beherrscht, bleibt selbst noch die hermeneutische Kritik an der li-
nearen Zeit in einem Horizont einbegriffen, der sich am Telos der Anwesen-
heit orientiert.”

So schematisch Derridas Rekonstruktion sein mag, sie zeigt gleichwohl,
an welcher Stelle ein dekonstruktiver Zeitbegriff einsetzen konnte. Er wire
keineswegs »urspriinglicher¢, wie Heidegger dies nahelegt, denn es ldsst sich
tiberhaupt kein »anderer< Begriff der Zeit einfiihren, ohne erneut auf das ge-
gebene Begriffssystem der Metaphysik zuriickzugreifen (Rg, 87). Eine Kritik
muss die Aporien der tiberlieferten Zeitvorstellung aufnehmen und jene An-
sitze zu ihrer Entgrenzung ausbauen, die sich bereits bei Aristoteles finden
lassen:

77 Aristoteles: Physik, a.a.O., Buch IV, 220a.

78 Entsprechend wertet Derrida auch die von Hegel immer wieder angefiihrte
Kreisbewegung der Dialektik als Indiz fiir ihre letztlich metaphysische Ausrich-
tung (Dis, 56ft.).

79 Wenn Derrida in vielen seiner Texte von einem >Abschluss< oder einer »Ge-
schlossenheit« (c/oture) der Metaphysik spricht, hat er stets diese Bewegung vor
Augen (etwa G, 14f;; Dis, 33; Rg, 170ft.).

151

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

»Das heifit einfach: jeder Text der Metaphysik tragt sowohl den sogenannten >vulga-
ren< Zeitbegriff als auch die Mittel in sich, die man diesem metaphysischen System
entnehmen muf}, um eben jenen Begriff zu kritisieren. Diese Mittel werden erforder-
lich, sobald das Zeichen »Zeit¢ als Einheit von Wort und Begriff oder als Signifiant
und Signifié »Zeit« iiberhaupt [ ...] seine Funktion in einem Diskurs iibernimmt. Auf
der Grundlage dieser formalen Notwendigkeit ist tiber die Bedingungen einer die
Metaphysik tibersteigenden Redeweise nachzudenken, vorausgesetzt, ein solcher
Diskurs ist moglich oder auch nur im Filigran, als Merkmal, am Rande angedeutet.«
(Rg, 85)%

Mehrere Aspekte werden hier deutlich: Erstens, das Zeitproblem ist im wei-
testen Sinne ein semiologisches, es betrifft das Verhiltnis von Signifikant und
Signifikat. Mit dem Konzept der différance hat Derrida gezeigt, inwiefern die
Bedeutungsgenese allein vom Verweisungszusammenhang der Signifikanten
untereinander abhdngt, der durch einen unbegrenzten Prozess des Aufschubs
bestimmt ist. Dieser Prozess findet weder »in< der Zeit noch »in< einem Raum
statt, er ist selbst verzeitlichend-verrdumlichend. Solange man den Sinn von
»Zeitc in der Anwesenheit der Bedeutung des Signifikanten »Zeit< sucht, bleibt
das eigentlich temporalisierende Moment der différance und damit die Zeit-
lichkeit selbst verdeckt. Die Vorstellung von der zeitlosen Anwesenheit und
Gegenwirtigkeit des Signifikats diktiert dann jede Rede tiber die Zeit. Dem-
entgegen versucht Derrida den Signifikationsprozess nicht mehr ausgehend
von einer Gegenwirtigkeit des Sinns zu denken. Bedeutungen sind vielmehr
als Spuren zu verstehen, die auf Abwesendes verweisen, ohne je anwesend zu
sein.

Das aber tibersteigt zweitens die Sprache der Metaphysik, weil die Spur
eine Moglichkeitsbedingung der Anwesenheit meint, die sich im Begriffs-
rahmen der Anwesenheit selbst nicht mehr kohédrent ausdriicken ldsst: »Das
Anwesen ist demnach weit davon entfernt, etwa das zu sein, was das Zeichen
bezeichnet oder worauf eine Spur hinweist, vielmehr ist das Anwesen die
Spur der Spur oder die Spur des Erloschens der Spur. So stellt sich uns der
Text der Metaphysik und so die Sprache, die wir sprechen dar.« (Rg, 91)
SchlieBlich fithren différance und Spur auf den dargelegten allgemeinen
Schriftcharakter der Sprache, die, wie Derrida in Ousia und gramme betont,
»ohne Anwesenheit und ohne Abwesenheit, ohne Geschichte, ohne Ursache,
arché und telos« funktionieren muss (ebd., 92).

Es scheint nun, als habe sich die Dekonstruktion des metaphysischen
Zeitbegriffs anhand der beiden Leitmotive différance und Spur in eine Sack-
gasse mandvriert, die sich auch in Wittgensteins Zuriickweisung der histori-
schen Betrachtungsweise andeutet. Solange Geschichte die Anwesenheit einer
vergangenen Gegenwart meint, ist eine geschichtliche Herleitung der Bedeu-

80 Ubersetzung geringfiigig modifiziert.

152

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

tung auflerstande, die Entstehung von Bedeutungen zu begriinden, weil sie
immer schon voraussetzt, dass der Sinn sich nur in der Gegenwart zeigt — die
historische Rekonstruktion kann daher einer logischen Analyse nichts hinzu-
figen. Freilich kann eine Dekonstruktion sich nicht in gleicher Weise einfach
der Geschichte entledigen, wenn sie sich auf Texte beruft, die normalerweise
das Pradikat >historisch¢ erhalten. Welchen Status also haben aus der Sicht
Derridas die Texte der Metaphysik, in denen er operiert und denen er die Mit-
tel zu einer immanenten Kritik entnimmt? Kann es tiberhaupt eine Geschicht-
lichkeit jenseits der Geschichte der Metaphysik (in beiden Richtungen des
Genitivs gelesen) geben, die sich gemal der différance und der Spur entfaltet?
Dies gilt es, nun zu kléren.

Kaum ein anderer Text Derridas kreist so intensiv um das Thema der Ge-
schichte wie die Grammatologie und bleibt doch bis zum Schluss hochst
zweideutig. Das beginnt schon in der Vorbemerkung: Nachdem Derrida ein-
gangs ankiindigt, der erste Teil des Essays weise unter anderem »bestimmte
historische Wegmarken« auf, erklart er nur wenige Sétze spiter, die vorge-
schlagene Lektiire des zweiten Teils, die sich mit Rousseaus Essai sur [’origi-
ne des langues beschiftigt, miisse sich »zumindest axial, den klassischen Ka-
tegorien der Geschichte, der Ideengeschichte wie der Literaturgeschichte, aber
vielleicht in erster Linie der Geschichte der Philosophie [...]« entziehen (G,
7f.). Notwendig wird diese Absetzung von einem bestimmten Geschichtsbild,
weil Derrida den Text Rousseaus stellvertretend fiir eine gesamte Epoche un-
tersuchen will und nicht als Zwischenschritt einer chronologischen Entwick-
lung. Vieles deutet darauf hin, dass die epochale Betrachtung das traditionelle
Bild einer linearen Geschichte ersetzen soll:

»Obwohl das Wort Epoche sich in den genannten Bestimmungen nicht erschopft,
galt es, ebenso eine strukturale Gestalt als eine historische Totalitdt zu behandeln.
Wir hatten unser Augenmerk also auf den Zusammenhang zwischen diesen beiden
Formen zu richten, um damit noch einmal die Frage nach dem Text, seinem histori-
schen Status — sowie der ihm eigentiimlichen Zeit und dem ihm eigentiimlichen
Raum — zu stellen. Diese vergangene Epoche wird vollstindig als ein Text konstitu-
iert [...].« (G, 8)

Liest man das Zitat ausgehend von der >Frage nach dem historischen Status
des Textes¢, dann lésst sich dessen eigene Zeit und eigener Raum offenbar im
Sinne einer »vergangenen Epoches, d.h. als der Zusammenhang von struktura-
ler Gestalt und historischer Totalitédt verstehen. Was zundchst enigmatisch
klingt, beschreibt jedoch nichts anderes als die bereits aufgezeigte Verschlin-
gung eines Geschichtsdenkens mit dem logozentrischen Konzept der Wahr-
heit als Prasenz. Anders ausgedriickt: Die Wiederaneignung eines urspriingli-
chen Sinns setzt ein Geschichtsbild voraus, das auf dem Primat der Anwesen-

153

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

heit und der Gegenwart gegriindet ist. Wo das Wissen seinen Wahrheitswert
allein durch eine absolute Selbstgegenwart erhilt, erscheint die Auseinander-
setzung mit der Geschichte als der notwendige Umweg zu einer wieder ange-
eigneten Prisenz (G, 23). Derart bedingen sich Geschichte und Wahrheit in-
nerhalb der Metaphysik gegenseitig, sie bilden sowohl eine Struktur, in der
das Wesen der Wahrheit als Identitdt gedacht wird, als auch eine historische
Totalitdt, weil Identitit die abschliefende Riickkehr der Zeit auf sich selbst
meint. Die systematische Einheit von einer kreisférmigen Riickkehr auf den
Ursprung und einer Wahrheit als Gegenwartigkeit des Anwesenden nennt
Derrida in der Kurzform die »Geschlossenheit der Metaphysik« (G, 14).

Aufgrund einer solchen zirkuldren SchlieBung lassen sich daher alle Pra-
dikate, die Derrida der »Metaphysik« beilegt, mit gleichem Recht umkehren:
Die Geschichte der Metaphysik ist zugleich die Metaphysik der Geschichte,
die SchlieBung der Metaphysik zugleich die Metaphysik der SchlieBung, der
Sinn der Metaphysik zugleich die Metaphysik des Sinns usw. Ferner sind die-
se Pradikate stricto sensu nur innerhalb der SchlieBung sinnvoll und kénnen
entsprechend nur dort sinnvoll kritisiert bzw. dekonstruiert werden. Ebenso
wie fiir Hegel und Wittgenstein gibt es also auch fiir Derrida keine Moglich-
keit, sich auBerhalb des betrachteten Diskurses zu positionieren (SuD, 425).
Dessen Grenzen miissen mit den Mitteln, die er selbst zur Verfligung stellt,
ausgelotet und wenn moglich durchbrochen werden. Das gilt insbesondere fiir
den Geschichtsbegriff. Er ist abzulehnen, soweit er auf die Wiederherstellung
einer Pridsenz zielt, teleologisch oder kreisformig gedacht ist. Gleichwohl
kann Derrida nicht auf ihn verzichten, ohne erneut in eine bedenkliche Nihe
zu einer einfachen Gegenwirtigkeit und einem naiven Positivismus zu gera-
ten. Deshalb muss die Arbeit der Dekonstruktion zumindest vorldufig noch
»historisch< genannt werden (G, 44).

Die Gefahr des Riickfalls in den dekonstruierten Diskurs wird allerdings
dadurch aufgefangen, dass Derrida aus dieser Vorldufigkeit eine fast metho-
disch zu nennende Operation ableitet, die er wahlweise >Durchstreichung«
oder »doppelte Markierung« nennt. Dazu wird ein alter Begriff aus dem Sys-
tem von bindren und hierarchischen Gegensitzen, in dem er sich befindet und
durch die er seine Bedeutung erhilt, herausgenommen, indem man die Hier-
archien umkehrt, ohne den Begriff ganz aufzugeben (Dis, 215; Pos, 87).8]

81 »Durchstreichung der Begriffe nennen wir hier, was die Orte dieses zukiinftigen
Denkens markieren soll.« (G, 107) Sichtbares Indiz fur eine Durchstreichung,
bei der der verwendete Name weiterhin lesbar bleibt, ist die >doppelte Markie-
rung< durch Anfithrungszeichen: »In-Anfiihrungszeichen-Setzen heifit stets:
durchstreichen.« (Derrida: Vom Geist, a.a.0., S. 81) In Dissemination nennt
Derrida die strategische Notwendigkeit, den alten Namen beizubehalten, auch
yPaldonymie« — im Sinne einer Lehre von den alten Namen (Dis, 138; auch Pos,
138).

154

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Geradezu paradigmatisch fiihrt Derrida dies fiir den Dualismus von Signifikat
und Signifikant im Zeichenbegriff sowie fiir den Gegensatz von gesprochener
Sprache und Schrift vor. Sobald man das Zeichen ausgehend vom Signifikan-
ten oder die Sprache ausgehend von der Schrift denkt, wird das System, in
denen diese Begriffe bislang funktionieren, auf fundamentale Weise aufler
Kraft gesetzt. So erkldrt sich der scheinbare Selbstwiderspruch zwischen Der-
ridas Kritik am linearen Geschichtsbegriff auf der einen und seiner »>histori-
schen«< Arbeit auf der andern Seite. Im zweiten Fall darf Geschichtlichkeit nur
noch durchgestrichen, d.h. nicht mehr im Rahmen der Wiederaneignung einer
vergangenen Priasenz gedacht werden:

»Nun, wir werden sehen [...] wie sich herausstellt, da3 nicht nur die Geschichte
einen Sinn hat, sondern dal der Begriff Geschichte nur aufgrund der Méglichkeit
des Sinns, der vergangenen, gegenwértigen oder versprochenen Gegenwirtigkeit des
Sinns, seiner Wahrheit gelebt hat. AuBlerhalb dieses Systems kann man auf den Be-
griff der Geschichte nur zuriickgreifen, indem man ihn anderswo, einer spezifischen
und systematischen Strategie gemaB, wiedereinschreibt.« (Dis, 204)

Man konnte indes einwenden, die angesprochene Strategie sei zwar im Zu-
sammenhang der sprachtheoretischen Begrifflichkeiten nachvollziehbar, wenn
sie jedoch die Bedeutung der Geschichte in Frage stelle, iibersteige sie buch-
stiblich unseren Horizont. Aber genau auf eine solche Uberschreitung scheint
Derridas Intervention hinauszuwollen. Sie stellt einen Vorgriff auf ein zu-
kiinftiges Denken dar, das zwangsldufig eine »monstrose« Gestalt annimmt,
weil es mit den bisherigen Schemata bricht und deshalb ausschlieBlich qua
Negation rechtfertigt werden kann (G, 15 u. 273).

So birgt der Text der Grammatologie eine Reihe von Hinweisen darauf,
wie eine dekonstruktive Geschichtlichkeit auszusehen hitte, die der Schlie-
Bung der Metaphysik entkommt. GemiB der Zeitlichkeit von différance und
Spur miisste die Geschichte selbst als Schrift erscheinen (G, 20). Sie wird,
wie Derrida in der Vorrede formuliert, vollstindig als ein Text verstanden, in
dem es weder einen Abschluss noch einen Ursprung des Sinns geben darf und
der stattdessen eine unendliche Ausbreitung, Ausstreuung — Dissemination —
von Sinneffekten nach sich zieht: »Die dissémination [...] 148t sich, wenn sie
eine nicht-endliche Anzahl von semantischen Effekten hervorbringt, weder
auf eine Gegenwart einfachen Ursprungs [...] noch auf eine eschatologische
Priasenz zuriickfithren. Sie bezeichnet eine irreduzible und generative Man-
nigfaltigkeit.« (Pos, 94f.)

Um den Verdacht einer schleichenden Sinnlosigkeit oder Beliebigkeit des
so verstandenen geschichtlichen Textes auszurdumen, kann Derrida das syn-
thetisierende Moment der Spur anfithren. Es erklart, wie sich relativ stabile
Sinneinheiten herausbilden konnen, ohne die irreduzible Differenz in einer

155

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

jeden Wiederholung auszuschalten. Die Spur steht fiir eine eigene Zeitlich-
keit, in der das Vergangene in gewisser Weise »absolut< vergangen ist, weil es
sich nicht mehr vollstindig re-présentieren ldsst (G, 116). Als dynamisches
Verhiltnis wirkt sie stabilisierend und differenzierend zugleich. In der Lektii-
re von Freuds Entwurf bringt Derrida dies — Hegel und Wittgenstein nicht
undhnlich — mit einem spezifischen Konzept der >Gedachtnisfunktion< zu-
sammen. Vergangene Ereignisse werden vom Gedéchtnis nicht aufbewahrt
wie in einem grofen Behiltnis (oder wie von Hegels »kluger Haushilterin¢),
sie sind in einem differenziellen Geflecht von Bahnungen und Spuren einge-
schrieben.*? Erst in der Wiederholung (lteration) erscheint rekursiv ein Ur-
sprung, ein erstes Mal, das indes als solches nie gegenwirtig war. Die Spur,
heiflt es in der Grammatologie, macht auf diese Weise das >Urphénomen des
Gedéchtnisses< aus (G, 123).

In der Vorlesungsreihe Mémoires weist Derrida auf den von Paul de Man
aufgedeckten Unterschied zwischen der Erinnerung und dem Gedéachtnis bei
Hegel hin. Nach de Man miisste eine Dekonstruktion die von Hegel als me-
chanisch und sekundir beschriebene Funktion des Gedédchtnisses gegen den
emphatischen Begriff der Erinnerung in Stellung bringen, der auf eine ge-
genwirtige Verinnerlichung zielt und so den Abschluss des dialektischen Sys-
tems ermoglicht.*’ Ob er einer solchen Lesart uneingeschriinkt zustimmt, lisst
Derrida offen; er nimmt allerdings den Gedachtnisbegriff von de Man zum
Anlass fiir einige weiterfiihrende Bemerkungen iiber die Paradoxien des Ge-
déchtnisses — nicht zuletzt auch in der Riickwendung einer Vorlesung {iber
das Gedéchtnis, die zugleich dem Gedichtnis des verstorbenen Freundes Paul
de Man gewidmet ist. Da die Dekonstruktion das Gedachtnis mit der Bewe-
gung der Spur koppelt, die wiederum eine Bedingung der Bedeutungsgenese
meint, gerdt die Frage nach der Bedeutung des Wortes »Geddchtnis< in eine
vergleichbar aporetische Struktur wie jene nach der Zeit.** Doch anders als in
Ousia und gramme begniigt sich Derridas Betrachtung in Mémoires nicht mit
der Feststellung einer »unmoglichen Moglichkeit< und fithrt aus, inwiefern
sich ausgehend von einer Gedachtnisspur die Zeitlichkeit als solche denken
lasst. Eine entscheidende Neuerung — auch gegeniiber Hegel und Wittgenstein
— besteht in der erstaunlichen Behauptung, das Gedichtnis sei nicht auf die
Vergangenheit gerichtet, sondern auf die Zukunft. Es bleibt notwendigerweise

\ . 85
a venir, im Kommen.

82 Zur Kiritik des Gedéchtnisses im Sinne einer Aufbewahrung vergangener Ge-
genwarten vgl. auch Derridas Text Platons Pharmazie (Dis, 1211f.).

83 Vgl. Man, Paul de: Zeichen und Symbol in Hegels Asthetik. In: ders.: Ideologie
des Asthetischen. Hrsg. v. Christoph Menke, Frankfurt a. M. 1993, S. 39-58;
hier S. 54ff.; und Derrida: Mémoires, a.a.0., S. 58f.

84 Vgl. Derrida: Mémoires, a.a.O., S. 25.

85 Vgl.ebd., S. 18 u. 50.

156

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Ein solcher Zukunftsbezug des Gedéchtnisses ist erkldrungsbediirftig, da
die logische Grammatik der Alltagssprache — wie Wittgenstein betont — eine
»Erinnerung an Zukiinftiges«< eigentlich ausschlieBt. Allerdings denkt Derrida
die Gedichtnisspur im Sinne einer Eroffnung und nicht als Reaktualisierung
eines Gewesenen. Als Prozess des Aufschubs fiihrt sie eine Differenz in die
Gegenwart selbst ein und verhindert auf diese Weise ein absolutes Zuriick-
kommen des Gegenwirtigen auf sich selbst. Indem das Gedichtnis den Ab-
schluss hinauszdgert, tiberschreitet es die Gegenwart auf eine Zukunft hin und
»bewahrt« zugleich die Spur des Vergangenen:

»Denn das Gedéchtnis, von dem wir hier sprechen, ist nicht wesentlich auf die Ver-
gangenheit, auf eine vergangene Gegenwart, die real und zeitlich vorausgehend exis-
tiert haben soll, ausgerichtet. Es hélt sich — mit dem Ziel, sie zu >bewahren< — in der
Niahe von Spuren auf, aber von Spuren einer Vergangenheit, die niemals gegenwir-
tig gewesen ist, von Spuren, die sich selbst niemals in der Form von Gegenwirtig-
keit aufhalten und immer gewissermaflen im Kommen (a venir), aus dem Kommen-
den gekommen, aus der Zukunft gekommen (venues de I’avenir, venue du futur) sein

werden. «®¢

Niher als Derrida dies bisweilen glauben machen méochte, stehen seine Uber-
legungen zur Spur der Hegel’schen Reflexionslogik und der dort entwickelten
Figur der »Voraussetzung<«. Was bei Hegel Erinnerung heif3t, bedarf nicht not-
wendigerweise — wie de Man behauptet und Derrida zuweilen andeutet (Pos,
91) — der Re-Prisentation einer vergangenen Gegenwart, vielmehr setzt sich
die Reflexion ihre eigenen Bedingungen voraus, die ihr nicht mehr im zeitli-
chen Sinne vorhergehen. Da Hegels Naturphilosophie die Vergangenheit als
die Synthese von Gegenwart und Zukunft ansetzt, kann kein aktuelles Jetzt
ohne seine Negation durch ein zukiinftiges Jetzt bestehen; was jedoch nichts
anderes bedeutet, als dass es niemals vollstindig und absolut gegenwirtig sein
wird.*” In einer analogen Argumentationskette wird auch fiir Wittgenstein das
Gedéchtnis nur dann zur »Quelle der Zeit<, wenn es sich abseits der linearen
Zeitauffassung entfaltet.

Der Querverweis auf Wittgenstein unterstreicht indes ein Folgeproblem
des nichtlinearen Gedéchtnisses. Dessen Funktion kann nicht mehr dem Ver-
mogen eines Subjekts oder Bewusstseins zugeschrieben werden, es muss dem
sprachlichen Verweisungszusammenhang selbst inhdrent sein. Ein solches

86 Ebd., S. 80.

87 Obwohl Derrida diesen Aspekt der dialektischen Zeitstruktur in QOusia und
gramme ausdriicklich hervorhebt, sieht er in Hegels Figur der »Voraussetzung«
eine zirkuldre Bewegung, mit der sich die Dialektik ihres eigenen Begriindungs-
zusammenhangs nachtréglich versichert (vgl. Derrida, Jacques: Die Wahrheit in
der Malerei. Wien 1990, S. 42f.).

157

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Gedichtnis der Sprache lasst sich im Geflecht von Anwendungsregeln aus-
machen, dem zwar eine gewisse Stabilitdt eignet, das jedoch seinerseits in
standiger Bewegung begriffen, im Fluss ist. In Derridas Terminologie kann
diese Funktion von der Spur im Sinne einer verléschenden Inschrift iiber-
nommen werden — allerdings scheint es bislang keine Entsprechung zu Witt-
gensteins Verstidndnis der Regel zu geben, die ebenfalls fiir eine transitorische
logisch-grammatische Struktur einsteht. Das ist fiir die Frage nach Zeit und
Geschichte deshalb relevant, weil — wie Wittgenstein zeigt — die Zeitlichkeit
der Sprache auf der Ebene ihrer geregelten Anwendung, dem >knowing hows,
liegt und sich nicht in der Aufdeckung einer bestimmten Bedeutung des Zeit-
begriffs erschopft. Obwohl der Regelbegriff fiir die Dekonstruktion keine
zentrale Rolle spielt, greift sie in ihren Lektiiren dennoch stets solche Terme
auf, die eine regulierende Funktion in einem Diskurs erfiillen und eine Viel-
zahl von unterschiedlichen Texten beherrschen. Die Frage nach dem Status
und der »Geschichte« dieser Terme riihrt an den vielleicht dunkelsten Bereich
der Dekonstruktion: ihrem Verhéltnis zur Transzendentalitét.

Auf den ersten Blick wird man Derrida sicherlich kaum eine allzu grof3e
Néhe zur Transzendentalphilosophie unterstellen. Trotz einiger Bezugnahmen
auf Kant folgt sein Ansatz insgesamt doch eher der Hegel’schen Auflosung
des transzendentalen Schematismus in einer historisch-zeitlichen Bewegung.*®
Die kantische Transzendentalphilosophie gehort fiir Derrida ebenso wie deren
phénomenologische Wiederaufnahme durch Husserl vor allem aufgrund der
Sonderstellung des Selbstbewusstseins, das sich in einem Akt reiner Selbst-
prasenz der kategorialen Evidenzen bemichtigt, zu den groBen SchlieBungs-
bewegungen der Metaphysik.*

Aus der Sicht der Dekonstruktion aber wird eine allzu voreilige Verab-
schiedung des Transzendentalen im Namen der Geschichte problematisch,
wenn dabei unter der Hand die Geschichtlichkeit selbst in eine transzendenta-
le Position aufriickt. Bennington bemerkt dazu: »Jeder Versuch, das 148t sich
in der Form eines Gesetzes festhalten, die tranzendentalen Effekte unter Beru-
fung auf die Geschichte zu erkldren, mu3 die Geschichtlichkeit dieser Ge-
schichte als eben jenes Transzendentale voraussetzen, das zu begreifen dieses
Erklirungssystem niemals in der Lage sein wird.«’ Daraus folgt umgekehrt,
dass jede Kritik des Geschichtsbegriffs ihre Stellung zur transzendentalen
Denkfigur {iberpriifen muss. Weil man den Problemen der Transzendentalphi-
losophie nicht auf dem Weg einer allumfassenden Historisierung entkommt,

88 Zu den internen Beziigen der Dekonstruktion zur kantischen Tradition vgl. Nor-
ris, Christopher: Derrida. London 1987, S. 142ff.

89 Vgl. zur Dekonstruktion der transzendentalen Sphére bei Husserl insbesondere
Die Stimme und das Phdnomen sowie Derrida, Jacques: Husserls Weg in die
Geschichte am Leitfaden der Geometrie. Miinchen 1987, S. 188ff.

90 Bennington/Derrida: Derrida, a.a.O., S. 287.

158

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

wire stattdessen der Dualismus des Empirischen und des Transzendentalen
immanent zu dekonstruieren, indem man ihre hierarchische Ordnung umkehrt.
Das Empirische findet seine Bedingungen dann nicht mehr in einer iiberge-
ordneten transzendentalen Sphire, ob nun des Bewusstseins, der Geschichte
oder der Kultur. Nur so ldsst sich verstehen, weshalb Derrida den Einsatz-
punkt seiner dekonstruktiven Lektliren einen >radikal empirischen< nennt,
denn sie miissen von einem bereits vorstrukturierten Text ausgehen, dessen
Spuren sie folgen: »Wir miissen irgendwo, wo immer wir sind, beginnen, und
das Denken der Spur, das sich des Spiirsinns nicht entschlagen kann, hat uns
bereits gezeigt, dal es unmdglich wire, einen bestimmten Ausgangspunkt vor
allen anderen zu rechtfertigen. Irgendwo, wo immer wir sind. schon in einem
Text, in dem wir zu sein glauben.« (G, 281)

Der vorgefundene Verweisungszusammenhang aber wird immer schon
durch ein System von Gegensitzen bestimmt, das einen »>quasi-transzendenta-
len< Status hat.”' Die Aufgabe der Lektiire besteht darin, die ordnende und
hierarchisierende Funktion derartiger Gegensitze, die einen Diskurs organi-
sieren und in sich abschlieen, gleichsam von innen aufzudecken und zu de-
konstruieren. Dazu geht Derrida dhnlich vor wie Hegel in seiner Reflexions-
logik: Am Satz der Identitdt zeigt Hegel, dass er notwendigerweise mehr sagt,
als er eigentlich meint, wobei dieses >Mehr« nichts anderes als die Negativitét
selbst ist, die er seiner Form nach voraussetzen muss, um {iberhaupt bedeuten
zu konnen. Fast wortlich wiederholt Derrida Hegels Einsicht, wenn er fest-
stellt, das angenommene Subjekt des Satze wiirde »[...] immer mehr, weniger
oder etwas anderes aussage(n), als es aussagen mochte« (G, 273).

Was Hegel als die Macht der Negativitit bezeichnet, fasst Derrida als eine
»Logik des Supplements bzw. des Substituts<. Das Supplement soll jenen
Mangel an Anwesenheit ausgleichen, den die différance konstitutiv jeder Be-
griffsbedeutung zufiigt. Doch da sich dieser Mangel nicht aufheben ldsst, ist
das Supplement stets das, was zur vollen Prasenz des Sinns fehlt und den Be-
griff mit einer unendlichen Reihe anderer, ebenfalls supplementérer Begriffe
verkniipft (G, 272).* Infolgedessen miissen alle Versuche einer begrifflichen
Schlieung oder Letztbegriindung, die sich an den Werten der Gegenwart, der
Anwesenheit oder der Identitit orientieren, stets iiber sich selbst hinaus, in
einen unartikulierbaren Bereich des »Exoterischen< oder »Exorbitanten< ver-

91 Zum Ausdruck »quasi-transzendental< vgl. Derrida: Psyché, a.a.O., S. 220; und
Derrida, Jacques: Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus. In:
Moufte, Chantal (Hg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Wien 1999, S. 171-
195; hier S. 180ff.

92 In Die Stimme und das Phdnomen schreibt Derrida: »So verstanden, ist die Sup-
plementaritit sehr wohl die différance, die Operation des Differierens, die in
einem die Gegenwirtigkeit zerspaltet und verzégert und sie so im selben Zug
der urspriinglichen Teilung und dem urspriinglichen Aufschub unterwirft.« (SP,
118)

159

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

weisen (G, 273). Spur, Ur-Schrift, différance oder Supplement sind Namen
fiir solche dem Begriffssystem immanente Uberscheitungen.”

Formal konnte man das Exoterische seinerseits als eine Bedingung der
Maoglichkeit des »quasi-transzendentalen< Systems beschreiben, es mithin zum
Transzendentalen des Transzendentalen erheben. Derrida spricht deshalb zu-
weilen von einem >Ultra-Transzendentalen< (G, 107; SP, 24). Damit soll je-
doch nicht der Gegensatz zwischen dem Empirischen und dem Transzenden-
talen, wie in einer dialektischen Aufhebung, in einem dritten Begriff vereint,
sondern in eine Unentscheidbarkeit hineingefiihrt werden.”* Und statt sich
vom Empirischen immer weiter zu entfernen, befindet sich das Ultra-
Transzendentale auf der gleichen Ebene wie der vorgefundene »empirische«
Diskurs.

An zwei Textstellen verwendet Derrida den Ausdruck >ultra-transzenden-
tal¢, und jeweils bringt er ihn in Verbindung mit Terminologien, die bezeich-
nenderweise ambivalent zwischen dem Empirischen und dem Transzendenta-
len changieren: In der Grammatologie ist die Rede von einer jultra-
transzendentalen Erfahrung« (G, 106f.) und in Die Stimme und das Phdnomen
von einem jultra-transzendentalen Begriff des Lebens« (SP, 24f.). Als fundie-
rende Konzepte scheinen sowohl die »Erfahrung« als auch das »Leben< beson-
ders geeignet, weil sie die Zugangsproblematik der Transzendentalphiloso-
phie unterlaufen. Allerdings gibt sich das »>Ultra-Transzendentale< nicht als
Gegenstand einer Erfahrung. Fiir Derrida bedeutet Erfahrung vielmehr der
konstitutive Entzug von Prédsenz, eine Erfahrung des Negativen oder der Dif-
ferenz selbst: »Der Entzug der Prisenz ist die Bedingung der Erfahrung, das
heiBt der Prisenz.« (G, 285)°° Insofern lassen sich die ultra-transzendentalen
Bedingungen des Textes nicht mehr in die Anwesenheit eines Schematismus
ibersetzen. Die Erfahrung des Entzugs, die sich in jedem Diskurs auf andere
Weise artikuliert, nennt sowohl die Bedingung der Moglichkeit des Anwesen-
den als auch die Bedingung der Unmdéglichkeit seiner Prisenz.

93 Gasché bezeichnet die sowohl synthetisierende wie iiberschreitende Funktion
dieser Terme als »Infrastruktur¢, um damit einerseits ihre gesetzmaBige, struktu-
rierende Wirkung in einem Diskurs anzuzeigen, die andererseits darin besteht,
stindig Aporien, Kontradiktion und Unentscheidbarkeiten zu produzieren (vgl.
Gasché: Tain of the Mirror, a.a.0., S. 142-154 u. 185-224).

94 Vgl. Derrida: Glas, a.a.0., S. 270. Dort spricht Derrida auch von einer transzen-
dentalen »Konter-bande« (contre-band), die nicht in einem dialektischen Wider-
spruch (contradiction) aufgeht.

95 Eine ganze Reihe von Denkpositionen des 20. Jahrhunderts beruft sich auf die-
sen Erfahrungsbegriff im Sinne des Entzugs. So schreibt etwa Peter Biirger in
Anlehnung an Adorno: »Eine Erfahrung machen, das heif3t nicht eintreten in ei-
ne bisher ungeahnte Fiille, sondern den Entzug von GewiBheit erleiden.« (Biir-
ger, Peter: Das Denken des Herrn. Bataille zwischen Hegel und dem Surrealis-
mus. Essays. Frankfurt a. M. 1992, S. 12)

160

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Im Hinblick auf die Frage nach dem Geschichtsbegriff der Dekonstruktion
fithren die Uberlegungen zum >Ultra-Transzendentalismus< nur scheinbar in
eine entgegengesetzte Richtung. Eine Gegeniiberstellung mit Wittgensteins
Konzept der Anwendungsregel zeigt, inwiefern sie Derridas Umgang mit Ge-
schichte leiten: Ebenso wie die Regel liegt auch die ultra-transzendentale Er-
fahrung des Entzugs nicht in einer jenseitigen Sphére der reinen Form. Beide
gehoren integral dem jeweiligen »empirischen< und »historischen< Sprachsys-
tem an und verdndern entsprechend ihre Erscheinungsweisen. Zugleich aber
lassen sie sich nie »als solche« festhalten, weil sie die Prozessualitit der Praxis
bzw. der Signifikantenverkniipfung bestimmen. Deshalb haben weder die
Regel noch die ultra-transzendentalen Strukturen eine Geschichte, sie geben
vielmehr die Bedingung fiir Geschichtlichkeit tiberhaupt vor. Thre Zeitlichkeit
lasst sich nicht als eine vergangene Gegenwart denken, ohne die irreduzible
Temporalitit der sprachlichen Verweisung und damit den Bedeutungsprozess
selbst stillzustellen. Wenn sich iiberhaupt in den Begriffen der Metaphysik
iiber die fundamentale Geschichtlichkeit der Textur reden ldsst, dann nur in
einer Terminologie des Entzugs, der verloschenden Spur oder der ultra-
transzendentalen Erfahrung. Was Sprache an Uberlieferung transportiert, ver-
dankt sich immer schon der restance einer Gedéchtnisspur, einer Bleibendheit
in der Iteration. Und weil auch Heideggers Frage nach dem Sinn von Sein
bzw. der Zeit diese Temporalstruktur der Signifikation bereits voraussetzen
muss, kommt die Frage nach dem Sinn in dieser Hinsicht immer >zu spét<.

Derridas eigenen Analysen von shistorischen< Texten haftet dadurch et-
was unleugbar Ambivalentes, zuweilen sogar Widerspriichliches an. Da ihm
keine andere Sprache zur Verfiigung steht, muss er sich auf eingespielte For-
mulierungen und Terminologien einlassen, deren RechtméBigkeit er gleich-
wohl stindig untergribt.”® Fiir das exoterische Moment der Zeitlichkeit, das er
in Ousia und gramme mit Aristoteles und Hegel freilegt, gibt es in der Epoche
der Metaphysik keinen Namen:

»Was iiber diesen Abschluf3 hinausreicht, ist nichts: weder die Prdsenz des Seins,
noch der Sinn, noch die Geschichte, noch die Philosophie; sondern Anderes, das
keinen Namen hat, das sich im Denken dieses Abschlusses ankiindigt und hier unse-
re Schrift leitet. Schrift, in welche die Philosophie eingeschrieben ist wie eine Stelle
in einem Text, den sie nicht beherrscht.« (G, 491)

96 Wie Derrida in Positionen zu Protokoll gibt: »Von daher wird verstandlich, wa-
rum ich, obwohl ich Bedenken gegeniiber dem >metaphysischen< Geschichtsbe-
griff anmelde, dennoch sehr oft das Wort >Geschichte« gebrauche, um dessen
Tragweite neu einzuschreiben und um einen anderen Begriff oder eine andere
Begriffskette der »Geschichte« hervorzubringen: [...] einer Geschichte auch, die
eine neue Logik der Wiederholung und der Spur impliziert, weil man sich
schwer vorstellen kann, wie ohne diese Geschichte moglich wiére.« (Pos, 115£.)

161

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR LOGIK DER GRAMMATIK

Die Geschichte der Metaphysik, und das heifit die Geschichte als solche, tritt
als epochale SchlieBungsbewegung auf, die ihre immanente M6glichkeitsbe-
dingung, die Temporalstruktur ihrer Sprache, nicht vollstindig und endgiiltig
zu denken vermag. Es kann deshalb stricto sensu keinen dekonstruktiven Be-
griff von Geschichte geben, der diesen >Mangel« tilgen wiirde.”” Die Aufgabe
der Dekonstruktion besteht darin, das Mangelhafte, Unabgeschlossene, sich
Entziehende selbst als die Bedingung von Temporalitit herauszuarbeiten. Die
Zeit wire — mit allen Implikationen dieser Formulierung — immer schon die
Zeit des Anderen, der wir in einer »fundamentalen Passivitdt« ausgeliefert sind
(G, 116).%®

Daraus ldsst sich immerhin eine praktische Anweisung fiir jede dekon-
struktive Lektiire ableiten: Selbst dort, wo sie vorldufig nicht auf die Pradikate
einer historischen Untersuchung verzichten kann, muss sie immer wieder dar-
auf hinweisen, »[...] daB es nicht eine einzige, eine allgemeine Geschichte
gibt, sondern daf} es statt dessen Geschichten gibt, die nach ihrem Typ, ihrem
Rhythmus und der Art und Weise, wie sie eingeschrieben werden, verschie-
den sind, verschobene, differenzierte Geschichten usw.« (Pos, 116f.) Ein sol-
cher pluraler Geschichtsbegriff kann, wie David Wood ausfiihrt, strategisch
eingesetzt werden, um eine Transformation innerhalb des metaphysischen
Geschichtsverstindnisses einzuleiten. Denn selbst wenn die partikularen Ge-
schichten ihrerseits das Terrain der Metaphysik nicht tiberschreiten konnen —
und das eigentliche Problem lediglich zu multiplizieren scheinen —, untermi-
nieren sie doch in ihrer inkommensurablen Pluralitit die Vorstellung von
einer einzigen teleologischen Entwicklungsgeschichte.”

Hier zeigt sich zweifellos die deutlichste Differenz zu Hegels Erinne-
rungsfigur in der Geistesgeschichte. Obwohl auch Hegel die Vergangenheit
nicht als vergangene Gegenwart denkt, fiigt sich der dialektische Prozess im
Nachhinein zur Einheit einer klar gegliederten geschichtlichen Entwicklung.
Dementsprechend skeptisch steht Derrida Hegels Figur der »Er-Innerung« des

97 Wenn Janos Békési in seiner Studie zum >Wandel des Geschichtsbegriff bei
Derrida< wiederholt konstatiert, Derrida spreche lediglich in Andeutungen von
einem anderen Geschichtskonzept und >bleibe eine Antwort schuldig¢, unter-
schitzt er diese Unmoglichkeit (vgl. Békési, Janos: »Denken« der Geschichte.
Zum Wandel des Geschichtsbegriffs bei Jacques Derrida. Miinchen 1995, S. 9,
176 u. 189).

98 Mit Lévinas kann man dabei sowohl an den Anderen als auch an das Andere im
Sinne eines uneinholbar Vorhergehenden denken: »Am Grunde der Konkretheit
der Zeit, die die meiner Verantwortung fiir den Anderen ist, liegt die Diachronie
einer Vergangenheit, die sich nicht in der Représentation zusammenfassen 146t.«
(Lévinas, Emmanuel: Diachronie und Représentation. In: ders.: Zwischen uns.
Versuche iiber das Denken an den Anderen. Miinchen/Wien 1995, S. 194-217;
hier S. 209)

99 Vgl. Wood: Deconstruktion of Time, a.a.0., S. 373.

162

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHICHTE UND FUNDAMENTALE ZEITLICHKEIT

Geistes gegeniiber. Fiir ihn steht sie in erster Linie fiir den Versuch, die eige-
ne Epoche in einer totalisierenden Geste abzuschlieen (Pos, 91). Allerdings
unterschldgt Derrida tendenziell jenes Moment, das in der Phdnomenologie
des Geistes die »Nacht des Selbstbewusstseins< genannt wird. Der Abschluss
einer Epoche in der Erinnerung ihres Wesens geht auch bei Hegel notwendi-
gerweise mit einer Offnung auf eine neue Geistesgestalt einher. Es sieht des-
halb vielmehr so aus, als wire Hegels Offnungsbewegung von derjenigen der
Dekonstruktion cher graduell als prinzipiell unterschieden.'® Und forciert
nicht umgekehrt auch die Grammatologie in einer nicht minder totalisieren-
den Geste den Abschluss der Metaphysik »von Platon bis Hegel< — im Namen
einer noch undenkbaren Entgrenzung?

100 Eine Anmerkung zu Qusia und gramme unterstlitzt diese Lesart: »Was auch
immer seine Bestimmungen sein mdgen, das Hegelsche Sein fdllt nicht in die
Zeit als in sein Da-sein, und ebensowenig geht es daraus einfach in die Parusie
hervor.« (Rg, 365)

163

- am 14.02.2026, 18:54:22. /de/ G



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 1



https://doi.org/10.14361/9783839408124-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

