
VIII. Das Transzendieren des Selbstseins zum
Geist und zum Leben

Der Erfahrungsgrund der Frankschen Ontologie ist das Selbstsein
oder »innere Sein« des Menschen; um seine konkrete Lebendigkeit
zu unterstreichen, nennt Frank es auch einfach »Seele«. Es ist für ihn
eine Grunderfahrung, daß die Seele sich selbst in eine unendliche,
unergründliche Tiefe transzendieren kann, – die ihre eigene ist, in
der sie doch zugleich eine andere Realitätsschicht erreicht. Die Vor-
stellung, die Seele sei in den Körper eingeschlossen und könne, was
anders ist als sie, nur durch die Sinnesorgane berühren, ist folglich
ganz irrig. Die innere Erfahrung, in der die Bewegung der Seele
wahrgenommen wird, zeigt das Selbstsein als ein dynamisches, über
sich selbst hinausgreifendes Sein. Diese Erfahrung eröffnet sich dem
Schauen nach »innen«, das nichts mit einer psychologischen Intro-
spektion zu tun hat. Die Gefahr, das seelische Leben und das geistige
Sein als etwas sachlich Gegebenes zu mißdeuten, liegt gleichwohl
nahe, weil die zur Beschreibung auch seelischer Vorgänge verwende-
ten Wörter dem Bereich des Sinnlich-Gegenständlichen entstam-
men: »Schicht«, »Tiefe«, »Wurzel«, »Boden«, »Kraft«, »Grenze«,
»erstrecken« u.a. Sie dürfen wie auch die Bestimmungen »innen«
und »außen« in der Ontologie nicht in ihrer ursprünglichen sinnlich-
anschaulichen Bedeutung verstanden werden. Von »Schichten« des
inneren Seins kann deshalb nur sehr uneigentlich gesprochen wer-
den. In der Tiefe des logisch nicht abgrenzbaren Seins sind die »Wur-
zeln« selbst schon der »Grund«, in den sie hinabreichen (vgl. DU
269 f.; 265; 271; 285). Auch den Substanzbegriff hält Frank für eine
Ontologie und eine philosophische Gotteslehre, die von den Erfah-
rungen des geistigen Lebens ausgehen, für nicht geeignet, weil das,
was in ihnen gegeben ist, nicht »unabhängig von allem anderen«
gedacht werden kann (vgl. DU 86; 413). Diese Erfahrungen über-
holen ständig die getroffenen Unterscheidungen und sind Gliederun-
gen nur beschränkt zugänglich. Gerade in der inneren Erfahrung gilt
das Prinzip des »antinomischen Monodualismus«, demzufolge Un-

152

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terscheiden und Zusammenfallen eins sind (vgl. DU 286–287). Ganz
offensichtlich ist Franks Beschreibung der dem Selbstsein wesens-
eigenen Strebedynamik von Platon inspiriert.

1. Das erkennende und wollende Transzendieren zur Welt

Die Seele erlebt in sich einen Widerstreit: Sie erfährt sich aktual als
begrenzt und der Ergänzung bedürftig und strebt über sich hinaus zu
dem, was außerhalb ihrer ist. Ihr Ausgriff auf alles andere aber hat
seine Bedingung darin, daß sie potentiell, »in gewisser Weise«, be-
reits »alles« ist (Aristoteles). Aus dieser Spannung von Potentialität
und Aktualität resultiert das der Seele wesenseigene Über-sich-Hin-
ausgehen, das Streben nach erfüllter Aktualität. So existiert sie, in-
folge ihrer Subjektivität und Labilität, nur »in Anlehnung« an ande-
re Seinsweisen, in denen sie für sich »Halt« und »Grund« sucht.

Das Selbstsein überwindet die eigene Begrenztheit zunächst
durch die Intentionalität des Erkennens. Doch die erkennende Aus-
richtung auf die Welt der Objekte kann keinen die eigene Labilität
stützenden »Grund« bieten. Das Selbstsein verbleibt in der Erkennt-
nisintentionalität real in sich selbst. Was im Erkenntnisakt transzen-
diert, ist nicht das Selbstsein selbst, sondern ein »reiner Lichtstrahl,
der von ihm aus und durch es hindurchgeht und das Objekt erreicht«.
Der Erkennende kann beim Erkennen innerlich völlig teilnahmslos
bleiben. Aber auch wenn das Selbstsein (wie es gewöhnlich ge-
schieht) sich als »Sein-in-der-Welt und Sein-mit-der-Welt« erfährt
und sein Erkenntnisstreben mit dem emotional-volitiven Einwirken
auf die Welt verbunden ist, gewinnt es dadurch für sich noch keinen
»Halt«, schon weil die Menge der Gegenstände, die es erkennen und
erstreben könnte, unerschöpflich ist. Ein derartiges Streben wäre mit
Hegels Wort, das Frank aufgreift, in einem »schlechten« Sinne un-
endlich. Der Mensch, der meint, erfüllte Aktualität durch das Tran-
szendieren zur Welt gewinnen zu können, müßte unaufhörlich
»noch mehr« sich aneignen und würde in permanentem Widerstreit
zwischen potentieller Fülle und unerfüllter Leere existieren. Die Gier
nach einer Fülle, die letztlich nicht erfüllen kann, würde das »wahre
innere Wesen des unmittelbaren Selbstseins« überdecken und
schließlich aushöhlen (DU 216 f.; vgl. RM 222).

153

Das erkennende und wollende Transzendieren zur Welt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Transzendieren auf das an sich Sinnvolle und Objektive
in der Liebe

Die unermeßliche Vielheit der Weltdinge kann dem Selbstsein, das
seine Unerfülltheit zu überwinden sucht, keinen eigentlichen Halt
bieten, weil sie ihm letztlich fremd und außerhalb seiner bleibt. Der
feste Grund, auf den gestützt es wahre Aktualität gewinnen kann,
muß ihm wesensverwandt sein und sich real mit ihm verbinden
(nicht nur ideal wie in der erkennenden Aneignung). Frank zeigt die-
se Möglichkeit durch die Phänomenologie der Ich-Du-Beziehung in
der Liebe, die sich von jeder Dingbeziehung wesentlich unterschei-
det. In ihr kann das menschliche Selbstsein über sich selbst hinaus-
gehen und im Sein des Geliebten die entbehrte Aktualität und Fülle
finden.

Doch eine genauere Phänomenologie zeigt, daß selbst in der
Liebe, der das Transzendieren zum Sein des Anderen und die Vereini-
gung mit ihm wesenseigen ist, das Element der Fremdheit nicht völ-
lig ausgeschlossen ist. Neben der tröstlichen Erfahrung, sich in der
Person des Geliebten wiederfinden zu können, kann in ihr jederzeit
doch auch etwas Befremdliches oder sogar Unheimliches aufblitzen.
Auch in der intimen Liebesnähe kann noch eine letzte »unsagbare
und unausdrückbare Einsamkeit« erfahren werden, die nicht mehr
mitgeteilt und aufgelöst werden kann, »die nur für sich selber im
unmittelbaren Schweigen offenbar ist« (DU 267). Ungeachtet dieser
möglicherweise erschreckend bewußt werdenden Fremdheit – kann
in der Tiefe des Geliebten dennoch eine »vollwertige Realität« erfah-
ren werden, die nicht mehr das »wesensmäßig Unvollkommene,
Willkürliche, bloß Potentielle« ist, das in ihm auch immer da ist und
weiterer Vervollkommnung und Ergänzung bedarf. Hier begegnet
im Geliebten nicht mehr nur die labile Subjektivität, die ich auch in
mir selbst erlebe. Vielmehr erblicke ich in ihm – über seine individu-
elle Liebenswürdigkeit hinaus – etwas wesensmäßig »Objektives, an
sich Gültiges«, eine Realität, die »inneren Eigenwert und eigene Gel-
tung« besitzt. »Das Du eröffnet sich hier als etwas Transsubjektives
und wird als solches erlebt«. Vermittelt durch die Liebe und in ihr
vollzieht sich »ein Transzendieren völlig anderer Art – das Hinaus-
gehen über die Grenzen der Subjektivität überhaupt« (DU 269).1

Es scheint, als ob die Tiefe, in der das an sich Gültige und Wert-

154

Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben

1 Franks Analyse der Liebe steht der Onto-Phänomenologie, die W. Solowjow in seiner

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


volle aufscheint, sich außerhalb des eigenen Seins befindet, eben im
Du des anderen. Doch, wie schon bemerkt, dürfen »außen« und »in-
nen« hier nicht als Angaben räumlicher Art verstanden werden. Die
Realität, die sich dem Liebenden in der Liebe eröffnet, hat die Be-
grenzung auf ein bestimmtes Subjekt überschritten; sie befindet sich
»überörtlich« in der Tiefe des mir äußeren unmittelbaren Selbstseins
des Geliebten wie auch in mir selbst.

Im systematischen Zusammenhang des Frankschen Denkens ist
mit diesem Transzendieren, durch das die Seele der Realität des Gei-
stes begegnet, ein entscheidender Schritt getan. Die Erfahrung der
Seele, an eine Realität heranzureichen, die anders als sie und ihr doch
verwandt ist, wird sich dem weiter in die Tiefe des Selbstseins vor-
dringenden Blick als Berühren des »Urgrundes« der Realität erwei-
sen. Die Erfahrung der Liebe ist, so Frank, wohl der leichteste Weg,
auf dem wir das Transzendieren zur transsubjektiven Tiefe der Rea-
lität erfahren können. In ihr erschließt sich das an sich Bedeutsame
und Gültige ungeachtet der zugleich bewußten Möglichkeit von
Fremdheit und Wankelmut. Nachdrücklicher noch bezeugt das reli-
giöse Leben, daß mit der Erfahrung der eigenen Grundlosigkeit und
Sündigkeit die unverbrüchliche Überzeugung vereint sein kann,
nicht verloren gehen zu können.

3. Der Geist ist Grund

Was Geist ist, kann nur annähernd beschrieben werden, indem der
Vollzug des Transzendierens in die »Tiefe« der Seele aufgewiesen
wird. Gerade hier ist gefordert, daß die Seele ihre »Augen« öffnet,
um in das eigene unmittelbare Selbstsein schauend vorzudringen
und so zur unvermittelten Einsicht in die Realität des Geistes zu ge-
langen. Die besondere Schwierigkeit liegt darin, daß die geistige Rea-
lität anders ist als die Seele und ihr doch zugleich wesensverwandt.
So wenig die Seele eine abgegrenzte Schicht bildet, so wenig auch das
geistige Sein. Das heißt aber, daß wir unser Selbstsein oder unsere
Seele nicht in cartesischer »unanfechtbarer Klarheit« besitzen, so daß
eindeutig angegeben werden könnte, wie weit in der Tiefe des geisti-
gen Seins die »Wurzel« in den »Grund« hinabreicht.

155

Der Geist ist Grund

Schrift Der Sinn der Liebe durchgeführt hat, sehr nahe. Auf deutsch erschienen: Ham-
burg (Meiner) 1985.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den »Grund«, der »Halt« gibt, das aber hat sich gezeigt, findet
die Seele in sich selber. Dabei ist die Erfahrung dieses Grundes kein
»gesonderter Prozeß, der zum seelischen Sein hinzukäme«. Viel-
mehr gehört das Berühren des geistigen Seins »zum ureigensten We-
sen des unmittelbaren Selbstseins«. Indem der Mensch sich auf seine
eigene Seele richtet und dabei der bloßen Potentialität und Uneigent-
lichkeit seines Selbstseins inne wird, erfaßt er auch schon die Wurzel,
welche den ihm sonst fehlenden Halt finden läßt. Er würde nicht
einmal seine labile Subjektivität und Uneigentlichkeit erfahren,
wenn er einfach ins Leere liefe. Die Bedingung für sein Streben nach
einem Halt ist vielmehr, daß dieser bereits in ihm verhüllt anwesend
ist. Er ist dem eigenen Selbstsein sowohl transzendent, weil es ihn
nicht besitzt, sondern seiner bedarf, – als auch so innerlich, »daß sich
das unmittelbare Selbstsein, indem es mit dem geistigen Sein in Ver-
bindung tritt, diesem sich angleicht und mit ihm verschmilzt, so daß
es sich selbst als geistiges Sein besitzt«. Die »Objektivität«, die hier
dem Sein zuerkannt wird, hat natürlich nicht die Bedeutung von
»Gegenständlichkeit«, sondern von Aktualität im Gegensatz zur Po-
tentialität. Sie bedeutet: »Sein und Geltung an sich und aus sich« und
»ein vollendetes, ruhiges, festes Sein, das eben als solches wirkt« (DU
273–275; 267 f.).

Der Geist als »Grund«, auf den hin das Selbstsein ausgerichtet
ist, darf selbstverständlich nicht als logischer Grund verstanden wer-
den, der nach dem »Prinzip des zureichenden Grundes« zur Begrün-
dung der objektiven Geltung eines Denkinhalts gefordert ist. Ein der-
artiger Grund besteht selber wieder in einem Seinsinhalt, der in
einem notwendigen Zusammenhang mit einem anderen Seinsinhalt
steht und dadurch den Platz, den das zu Begründende in der All-Ein-
heit des Seins hat, kenntlich macht. Das Selbstsein oder die Seele
aber ist kein gegenständlicher Denkinhalt, der durch die Beziehung
auf einen anderen Inhalt in seiner Gegenständlichkeit erwiesen wer-
den könnte. Das unmittelbare Selbstsein ist vielmehr eine Realität,
die sich als spezifische Seinsform – als die Bin-Form des Seins – in
unmittelbarer Selbstevidenz bezeugt. Wenn hier von ihrem »Grund«
gesprochen wird, so ist dieser im teleologischen Sinn zu verstehen.

Frank verdeutlicht, was hier mit »Grund« (und so auch mit
Geist) gemeint ist, durch ein Beispiel: Wenn angesichts des plötzli-
chen Todes eines geliebten Menschen verzweifelt gefragt wird: »Wie
konnte das geschehen?«, richtet sich die Frage nicht auf die gegen-
ständlichen Ursachen des Todesfalls. Beantwortet ist sie nur, wenn

156

Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Sinn genannt wird, der sowohl über das nur Faktische als auch
über das nur subjektiv Gewünschte hinausgeht. Ähnlich fragt die
Frage »Warum ist überhaupt etwas und nicht nichts?« nicht nach
einem Erkenntnisgrund, der einen Ort im Sein angibt, auf den das
Gegebensein ursächlich zurückgeht. Gefragt ist vielmehr nach dem
Recht und Sinn dessen, was ist. Man könnte es die Frage nach dem
»idealen« Grund nennen. Das Faktische in seinem bloßen Bestand für
sich genommen hat keinen sinnhaltigen Grund. Wir können nur sei-
ne Faktizität konstatieren; seine Evidenz ist blind; es begründet sich
nicht selbst. Der Verweis auf irgendein Faktisches als Grund würde
unabschließbar die Frage nach weiteren Gründen nach sich ziehen.
Die Frage nach dem Sinn können wir nur durch Vermittlung unseres
eigenen unmittelbaren Selbstsein beantworten, das eben kein gegen-
ständliches Sein mit dem Merkmal blinder Faktizität ist. Unser eige-
nes Sein – und was mit ihm verbunden ist – erfahren wir als wahrhaft
real und eben damit als begreiflich, indem uns sein Sinn und, so ver-
standen, sein Grund bewußt wird (der Aufweis, daß das Selbstsein
einen Sinn hat, muß noch gegeben werden).

Das heißt: Sinnvoll begründet ist etwas nur dann, wenn es »als
an sich gerechtfertigt« verstanden werden kann, wenn es also aus
sich selbst letzte Geltung besitzt. Das bloß Wünschenswerte genügt
nicht. Darum – so Franks wichtige Folgerung, die auch gegen die
neukantianische Trennung von Sein und Wert (H. Rickert) gerichtet
ist, – kann sinngebender Grund nur das Sein selber sein. Nur dem
Selbstevidenten kommt die »Würde wahrer und tiefster Realität« zu,
so daß der »sinngebende Grund zugleich der tiefste Grund der Reali-
tät« ist (DU 280).

Das Geistige, läßt sich jetzt mit Frank sagen, ist der selbstwerti-
ge, sinngebende innerlich gültige Grund von innerer Durchsichtig-
keit. »Es ist die Seinsform der inneren Objektivität«. Wir finden die-
se Realität im Durchgang durch die Tiefen des unmittelbaren
Selbstseins als sinngebende, als Aktualität verleihende Instanz, die
sich dadurch von unserer »bloßen« Subjektivität unterscheidet. Die
Vorstellung, das Geistige sei ein inhaltlich oder qualitativ objektivier-
bares Seinsgebiet, ist endgültig überwunden. Gerade deshalb ist es,
wie das Sein, das wesensmäßig Unergründliche. In diesem Sinne
heißt es bei Frank: »Wer darum auch nur die geringste Erfahrung
von der Realität des geistigen Seins besitzt, macht damit die Erfah-
rung, in gewisse bodenlose, für das logische Denken undurchdring-
liche Tiefen zu schauen – obgleich sie gerade in ihrer Undurchdring-

157

Der Geist ist Grund

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit durchsichtig, klar und evident sind«. Es kann nur in seiner
Bedeutung für uns oder in seiner Wirkung auf uns erfaßt werden
(DU 283; vgl. 280).

Frank nennt das geistige Sein in der Tiefe des Selbstseins »Le-
ben« (vgl. RM 221). Er unterstreicht hiermit nochmals, »daß das Sein
sich nicht in einem begrifflich bestimmbaren, gegenständlichen In-
halt erschöpft, daß es vielmehr noch ein anderes Ausmaß, eine Tiefe,
besitzt, das die Grenzen alles logisch Ergründlichen überschreitet«
(DU 284).

4. Einheit und Unterschiedenheit von Seele und Geist

Eindeutige Abgrenzungen sind in der Realität des geistigen Lebens,
wie bereits erwähnt wurde, nur beschränkt möglich. Wo dennoch
klare Unterschiede behauptet werden, tragen diese leicht den Cha-
rakter einer Konstruktion. Gerade beim Transzendieren des Selbst-
seins in den Grund des Geistes ist eine genaue Scheidung beider
Seinsbereiche nicht möglich; vielmehr gehen sie, wo sie sich berüh-
ren, ineinander über. Die Erfahrung zeigt, daß das unmittelbare
Selbstsein in seiner letzten Tiefe »schon selbst ›geistig‹« ist. Und der
Geist gewinnt an der »Grenze«, an der er dem seelischen Sein »voll-
gültige aktuale Realität« verleiht, selber den Ausdruck »subjektiven
Lebens« (DU 286).

Wie zuvor Nikolaus von Kues ist auch Frank sich, bewußt, daß
die logische Unterscheidung in der Ontologie nicht der einzige Weg
sein kann, um zum »Wissen« zu gelangen, daß sie, um eine der Er-
fahrung angemessene Deutung des Seins zu gewinen, durch das »be-
lehrte Nichtwissen« überboten werden muß. Ein Denken, das auch in
der Ontologie grundsätzlich an quantifizierenden Abgrenzungen
festhält, wird die behauptete antinomische Einheit von Seele und
Geist des Seinsmonismus verdächtigen. Für Frank bedeutet die Ein-
heit keineswegs Vermischung; er weiß mit Nikolaus, daß die »An-
dersheit« des Geistes gegenüber dem inneren Selbstsein von anderer
Art ist als irgendeine numerische Verschiedenheit. »Der Geist ist der
Seele gegenüber sowohl transzendent als auch immanent, und zwar
nicht im Sinn einer einfachen, summativen Koexistenz dieser zwei
Relationen, sondern im Sinn ihrer inneren Wesenseinheit«. Diese
Einheit besagt aber gleichfalls, »daß der Geist der Seele gegenüber

158

Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weder transzendent noch immanent ist, sondern zu ihr in einer ge-
wissen dritten unsagbaren Beziehung steht« (DU 287).

Frank will mit diesen Aussagen eine subtile Erfahrung beschrei-
ben, die für ihn unleugbare Evidenz besitzt, und er will sie auch in
seinen Lesern wecken. Die ontologische Deutung setzt diese Erfah-
rung – das bewußte Eintauchen in die Tiefe der eigenen Existenz –
voraus.

5. Die Erfahrung der geistigen Realit�t als Zuruf und
Offenbarung

Frank ist sich bewußt, wie schwierig es ist, was er mit »Geist« meint,
verständlich zu machen. Darum ist die Weise, in der wir dieser Rea-
lität »inne« werden, sorgfältig freizulegen und dabei jeder Ausdruck
zu vermeiden, welcher eine verdinglichte Auffassung vom Geist be-
fördern könnte. Betont wurde, daß wir die geistige Realität im Tran-
szendieren der Seele in die eigene Tiefe erreichen (vgl. DU 288; vgl.
88). Dieses paradoxe Sicherstrecken in das »andere« im Eigenen un-
terscheidet sich von der immanenten Selbstoffenbarung, die das We-
sen des unmittelbaren Selbstseins ausmacht, und auch von der Of-
fenbarung des Du, das eine »mir« gegenüber transzendente Realität
ist.

Im Transzendieren zur Realität des Geistes dringt diese selbst
von innen her in uns ein. Sie selber enthüllt sich uns, »indem wir
ihre auf uns gerichtete reale Einwirkung, ihre eigene Anziehungs-
kraft oder ihren an uns gerichteten ›Zuruf‹ erfahren« (DU 286; 290).
Das »Transzendieren« hat hier den Charakter einer Offenbarung, in
der diese Realität in eigener Initiative sich mir öffnet. Wenn sich
auch die Offenbarung des geistigen Seins von jener des Du unter-
scheidet, so ist es doch kein unpersönliches »Es«, kein gesichtsloser
Abgrund. Der Sprache fehlt, wie Frank bemerkt, für die Offenbarung
der Realität des Geistes die passende Wortform, die zwischen »Ich«,
»Du« und »Es« zu situieren wäre. Obwohl ich das Geistige in der
innersten Tiefe meines Selbst erfahre, mit der es gleichsam ver-
schmilzt, ist es nicht einfachhin dasselbe wie »Ich«. In der »Stimme«
des Gewissens – bildlich gefaßt in der Gestalt des »Schutzengels«
oder des sokratischen »Daimon« – die über die Regungen unseres
Ich richtet, kommt das noumenale Seins am deutlichsten als Zuruf
in der Du-Form zum Ausdruck. Die Besonderheit der Offenbarung

159

Die Erfahrung der geistigen Realit�t als Zuruf und Offenbarung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des geistigen Seins hat ihre Analogie, in der Wir-Erfahrung, in der,
wie oben gezeigt wurde, die Immanenz des Ich mit der Transzendenz
des Anderen vereint ist (DU 290).

6. Das geistige Sein – das Fundament der Personalit�t

Es ist naheliegend, das »Selbst« als den »Ort« im Selbstsein zu be-
zeichnen, mit dem der Geist sich verbindet; indem es durch den Geist
von dem »an sich Bedeutsamen« erfüllt ist, kann es dem seelischen
Ich, das unsere Subjektivität und Emotionalität lenkt, als beurteilen-
de Instanz gegenübertreten.2 Dadurch, daß das Selbst im Transzen-
dieren nach Innen dem geistigen Sein – dem »Prinzip der an sich
gültigen Bedeutsamkeit« – zugewandt ist und an ihm teilhat, wird
der Mensch zur Person (DU 294). Der Geist erweist seine transzen-
dente Macht gerade dadurch, daß er das höhere Selbst oder die Person
befähigt, das eigene Verhalten zu bewerten – nach Frank das »einzig
wahre Merkmal«, das den Menschen vom Tier unterscheidet (DU
292 f.). Das »Personprinzip«, das Frank in seiner ersten philosophi-
schen Reflexion bereits als »heilig« qualifiziert hatte, ist kein bloßes
Postulat mehr, sondern hat durch den phänomenologischen Aufweis
der Offenbarung des Geistes in der Tiefe des Selbst eine ontologische
Begründung erhalten. Der Geist wirkt durch das Selbst und in ihm;
dieses kann sich für das weitere Eindringen des geistigen Prinzips in
die Seele öffnen; es kann sich gegen das friedliche Einfließen dieses
Prinzips aber auch verschließen (DU 291 f.).

Obwohl die Wirksamkeit der geistigen Realität von der Emp-
fänglichkeit des Selbstseins für sie abhängt, ist sie doch jedem Men-
schen eigen. Denn jeder Mensch, selbst wenn er in sittlicher Hinsicht
leer ist, besitzt »das zumindest schlummernde Streben« zu etwas
»durch sich selbst Gültigem« und so zu dem geistigen Grund seines
Seins.

Durch die ontologische Konstitution der Person durch die Prä-
senz des unendlichen Geistes gilt für den Menschen in gesteigerter
Weise, was von der konkreten Realität insgesamt gesagt wurde: Er
»ist seinem Wesen nach stets mehr und anderes als alles, was wir an
ihm als abgeschlossene, sein Wesen konstituierende Bestimmtheit

160

Das Transzendieren des Selbstseins zum Geist und zum Leben

2 Vgl. Kants Gegenüberstellung des »homo noumenon« und »homo phaenomenon«.
I. Kant: Metaphysik der Sitten, Akad.-Ausg. S. 239.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahrnehmen. Und zwar ist er in einem gewissem Sinne eine Unend-
lichkeit, weil er innerlich mit der Unendlichkeit des geistigen Reiches
verwachsen ist«. Von dieser Verwurzelung in der Unerschöpflichkeit
des geistigen Seins rührt die Unergründlichkeit jeder Person her (DU
295 f.).

161

Das geistige Sein – das Fundament der Personalit�t

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das erkennende und wollende Transzendieren zur Welt
	2. Das Transzendieren auf das an sich Sinnvolle und Objektive in der Liebe
	3. Der Geist ist Grund
	4. Einheit und Unterschiedenheit von Seele und Geist
	5. Die Erfahrung der geistigen Realität als Zuruf und Offenbarung
	6. Das geistige Sein – das Fundament der Personalität

