Selbstversuch und Ubung
Die Spiritualitdt des Korpers bei Michel Foucault

und Gilles Deleuze

Jiirgen Gunia

»Der Korper ist ein Hebel fiir das Heil.
Aber wie? Wie gebraucht man ihn richtig?«
SIMONE WEIL: CAHIERS®

DiE REDE VON DER SPIRITUALITAT:
ZWISCHEN SUBJEKTIVIERUNG UND DESUBJEKTIVIERUNG

In den Schriften von Gilles Deleuze und Michel Foucault ist oft von Spiritua-
litit die Rede. Bei Deleuze eher beildufig; in Differenz und Wiederholung zum
Beispiel bezeichnet er die schopferische von sich selbst abweichende Wieder-
holung, die Grundbedingung ist fiir das Werden — verstanden als intensiver,
verlebendigender Prozess — als »spirituell«.? Beim >spiten< Foucault dagegen
trifft man auf eine geradezu programmatische Rede von der »Spiritualitit«.
Vor allem in seinen Vorlesungen iiber die Hermeneutik des Subjekts am College
de France (1981/82) ist im Hinblick auf bestimmte Ubungsprogramme, welche
eine »Umwandlung der Seinsweise des Subjekts durch sich selbst« bewirken,
von »Spiritualitit« bzw. »spiritualité« die Rede.® Foucault iibernimmt diesen

1 | Weil, Simone: Cahiers/Aufzeichnungen, hg. und ibers. von Elisabeth Edl und Wolf-
gang Matz, Bd. 4, Miinchen 1998, hier S. 292. (Danken mochte ich an dieser Stelle
den Herausgeberinnen dieses Bandes fiir ihre unendliche Geduld, Jutta Tloka fiir die
wertvollen theologischen Hinweise und S.G.K. wie immer fiir alles.)

2 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], iibers.
von Joseph Vogl, 2. korr. Aufl., Miinchen 1997, S. 43.

3 | »Spiritualité« wird in der deutschen Ausgabe mit »Geistigkeit« libersetzt, wobei
der franzdsische Originalterminus oftmals in Klammern hinzugefiigt ist. Vgl. Foucault,
Michel: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesungen am Collége de France (1981-82)
[L’herméneutique du sujet. Cours au Collége de France, 1981-1982], hg. von Frangois

- am 14.02.2026, 11:43:23. o



https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Jirgen Gunia

Begriff von dem Philosophen Pierre Hadot, mit dem er in den letzten Jah-
ren seines Lebens einen regen intellektuellen Austausch pflegte und dessen
Schriften tiber die antike, d.h. in erster Linie griechische Philosophie als Lebens-
form (1981) er in Hermeneutik des Subjekts ausfiihrlich zitiert.*

Zwar setzen sich Deleuze und Foucault getrennt voneinander mit dem
Begrift der Spiritualitit auseinander und ziehen dabei ganz unterschiedliche
philosophische und religiése Traditionen heran. Dennoch, so die These der
folgenden Erliuterungen, gewinnt in der wechselseitigen Beleuchtung beider
Philosophen ein Spiritualititskonzept an Tiefenschirfe, das sich durch zwei
Pole auszeichnet, die zum Beispiel auch fiir die Mystik als Ernstfall genuin
christlicher Spiritualitit ausschlaggebend sind: Das Neben- und Ineinander von
Erfahrung (im Sinne von Widerfahrnis) und Ubung, also von Epiphanie und
Exerzitium, von Gottesbegegnung und Frommigkeit. Lisst sich der erste Pol
modellhaft auf Deleuzes Emphase desubjektivierenden Werdens beziehen,
so der zweite auf Foucaults Selbsttechnik als Ensemble subjektkonstitutiver
Ubungen. Aus diesem Grunde sind die hier auf den einfachen Verfahrens-
nenner von Subjektivierung (Foucault) und Desubjektivierung (Deleuze) ge-
brachten Dimensionen ohne Weiteres als zwei Seiten einer Medaille anzuse-
hen, der man den Namen »Spiritualitit« geben kann.> Deleuze und Foucault
haben freilich einen gemeinsamen Ausgangspunkt: die Destruktion des

Ewald, Alessandro Fontana und Fréderic Gros, libers. von Ulrike Bokelmann, Frankfurt
a.M. 2004, S. 227.

4 | Hadot, Pierre: Philosophie als Lebensform. Antike und moderne Exerzitien der Weis-
heit [Excercices spirituels et philosophie antique, 1981], libers. von llsetraut Hadot
und Christiane Marsch, Frankfurt a.M. 2005. Ich vernachldssige hier die spezifische
Auspragung der politischen Spiritualitat, die Foucault anldsslich der iranischen Revo-
lution entwickelt. Vgl. hierzu Sarasin, Philip: Michel Foucault zur Einfiihrung, Hamburg
2005, S. 182ff. Bei Deleuze ist die Frage nach der Herkunft dieses Begriffs diffuser und
nicht eindeutig zu kldren. Wahrscheinlich verweist er auf Henri Bergson, der den Termi-
nus »spirituelle Energie« als Synonym fiir den »élan vital« nahegelegt hat und dessen
Lebensphilosophie groRen Einfluss auf Deleuze hatte. Vgl. Bergson, Henri: L'Energie
spirituelle. Essais et conférences, Paris 1919. Zur Spiritualitat Bergsons vgl. Violette,
René: La spiritualité de Bergson, Essai sur I'élaboration d’une philosophie spirituelle
dans I'eeuvre d’Henri Bergson, Toulouse 1968. Aufierdem ldsst sich die deleuzianische
Spiritualitat auf hermetische Denktraditionen zuriickfiihren. Vgl. Ramey, Joshua: The
Hermetic Deleuze. Philosophy and Spiritual Ordeal, Durham 2012.

5 | Subjektivitat hat fir Deleuze und fiir Foucault gleichermaen Performanz- und
Projektcharakter. Was Judith Butler in Anlehnung an Simone de Beauvoir iber die »Ka-
tegorie Frau« sagt, trifft in diesem Zusammenhang allgemein fiir Subjektivitat zu; es
handelt sich um »ein Werden und Konstruieren [...], von dem man nie rechtméafig sagen
kann, da es gerade beginnt oder zu Ende geht«. Butler, Judith: Das Unbehagen der

- am 14.02.2026, 11:43:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbstversuch und Ubung

substanzbasierten, metaphysischen Subjekt-Begriffs zugunsten einer radikal
prozessual-konstruktivistischen, an Strukturen der Immanenz ausgerichte-
ten Sichtweise. All dies allerdings schliefit Divergenzen und Widerspriiche
nicht aus.®

Um Spiritualitit als komplexes und niemals ganz widerspruchsfreies
Wechselspiel von Subjektivierung und Desubjektivierung zu profilieren, wird
im Folgenden zunichst auf Begriffe wie »Geist« und »Seele« eingegangen,
die traditionell dem Korper entgegengesetzt sind und die sich Deleuze wie
Foucault auf spezifische Weise — d.h. unabhingig von der Instanz >Gott< und
der Institution >Kirche« — anverwandeln. Von hier aus werden die bereits er-
wihnten Aspekte der >Erfahrung« und >Ubung« aufgegriffen, um sie als ge-
nuin spirituelle Praktiken zu konkretisieren. Praktiken, die, wie anschlieflend
gezeigt werden wird, auf einem >kreativen< Selbstverhiltnis und medial auf
dem schriftbezogenen Verfahren eines »>Schreiblesens« basieren.

SPIRITUELLE VERKORPERUNGEN: DER WIND UND DAS GEHIRN

Spiritus ist ein Terminus, den man mit »Seele« ebenso wie mit »Geist« iiberset-
zen kann und der auf duRerst »heterogene Denktraditionen« verweist.” »Seele«
wie »Geist« prigen in ihrem vielfiltigen Bedeutungsspektrum die gesamte
Geschichte Europas. Und auch bei Deleuze und Foucault treten beide Begriffe
hiufig in Erscheinung, wobei dieser Riickgriff durchaus ritselhaft ist: Schlief3-
lich haben sie dazu beigetragen, den Korper, den groflen Antagonisten des

Geschlechter [Gender Trouble, 1990], iibers. von Kathrina Menke, Frankfurt a.M. 1991,
S. 60. Spiritualitat wére dann das bewusste Kultivieren des »Projekts Subjektivitate.

6 | Dass die philosophischen Ansétze von Deleuze und Foucault sich gegenseitig kom-
mentieren und erhellen, zeigt nicht zuletzt der vorliegende Band. Dariiber hinaus ver-
dankt dieser Beitrag zwei Monografien wichtige Impulse: Votsch, Mario: Organisieren
von Freiheit. Nomadische Praktiken im Kulturfeld, Wiesbaden 2010, sowie Redell, Petra
Carlsson: Mysticism as Revolt. Foucault, Deleuze and Theology Beyond Representa-
tion, Aurora 2014. Leider kann ich auf Foucaults Einlassungen zur »Pastoralmacht« nicht
eingehen. Diese konnen als Versuch angesehen werden, aufzuzeigen, wie die urspriing-
liche Widerstandigkeit hellenistischer Spiritualitdt vom Machtgefiige des friihneuzeit-
lichen Christentums aufgesogen wird. Vgl. Foucault, Michel: Sicherheit, Territorium,
Bevilkerung. Geschichte der Gouvernementalitdt I. Vorlesungen am Collége de France
(1977-1978) [Sécurité, Territoire et Population. Cours au Collége de France, 1977-78],
ibers. von Claudia Brede-Konersmann und Jirgen Schroder, Frankfurt a.M. 2006.

7 | Wulf, Christoph: »Prdsenz und Absenz. Prozess und Struktur in der Geschichte der
Seele«, in: Juttemann, Gerd, und Sonntag, Michael und Wulf, Christoph (Hg.): Die Seele.
Ihre Geschichte im Abendland, Weinheim 1991, S. 5-12, hier S. 5.

- am 14.02.2026, 11:43:23. o

259


https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Jirgen Gunia

spiritus, ins Interesse kulturwissenschaftlicher Fragestellungen zu riicken.?
Symptomatisch ist, dass Foucault sich mit seiner Rede von der Spiritualitit
zwar auf Hadot bezieht, zugleich aber dessen Privilegierung der Seele zuguns-
ten des Kérpers unterlduft.’ Deleuze und Foucault sind in diesem Sinne — in
der Nachfolge Friedrich Nietzsches — Anti-Cartesianer, wobei fiir Deleuze auch
die Philosophie Baruch de Spinozas von grofier Bedeutung ist.

Spinoza schreibt in seiner Ethik (1677) den Descartes-kritischen Satz, dem
zufolge »der Geist und der Korper ein und dasselbe Ding sind, das bald un-
ter dem Attribut Denken, bald unter dem Attribut Ausdehnung begriffen
wird«. Hieraus ergibt sich die groRe Aufmerksambkeit fiir das, »was der Kor-
per kann« — nimlich vieles, »woriiber sein Geist staunt«. Konkret kann der
»menschliche Kérper auf viele Weisen affiziert werden«.!® Dieses dem Kérper
zugeschriebene Vermogen, das man mit Begriffen des »Pathischen« und des
»Angesteckt-Werdens« umschreiben kann, ist fiir Deleuze derart relevant,™
dass er noch in seinem zweiten Kino-Buch Das Zeit-Bild (1985) darauf zuriick-
kommt. In diesem Zusammenhang stellt er etwa die Behauptung auf, es gelte,
»der Welt den Glauben zuriickzugeben. [...] Glauben heifét einzig und allein: an
den Kérper zu glauben [...]«."2

8 | So weist das Foucault Handbuch einen Eintrag zum »Korper« auf, das Foucault-Lexi-
kon immerhin einen zu »Korpertechnologien« - beide aber keinen zu »Geist« oder »See-
le«. Vgl. Kammler, Clemens u.a. (Hg.): Michel Foucault Handbuch, Stuttgart 2008.

9 | Vgl. hierzu Shusterman, Richard: »Somaesthetics and Care of the Self. The Case of
Foucaults, in: The Monist 83 (2000), H. 4, S. 530-551.

10 | Spinoza, Baruch de: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt [Ethica, ordine
geometrico demonstrata, 1677], neu ibers. und hg., mit einer Einleitung von Wolfgang
Bartuschat. 3. verb. Aufl., Hamburg 2010, S. 227, S. 229 und S. 223. Vg|. hierzu Béhler,
Arno: »Wissen wir, was ein Kérper kann?«, in: Béhler, Arno u.a. (Hg.): Wissen wir, was ein
Kdrper vermag? Rhizomatische Kdrper in Religion, Kunst, Philosophie, Bielefeld 2014,
S.233-252.

11 | Vgl. vor allem Deleuzes Biicher Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der
Philosophie [Spinoza et le probléme de I'expression, 1968], libers. von Ulrich Johan-
nes Schneider, Miinchen 1993, S. 191ff, und Spinoza. Praktische Philosophie [Spi-
noza - Philosophie practique, 1981], iibers. von Hedwig Lindner, Berlin 1988, S. 27ff.
Zur Affizierung als Ansteckung vgl. Busch, Kathrin: »Ansteckung und Widerfahrnis. Fir
eine Asthetik des Pathischene, in: »pathos«. Konturen eines kulturwissenschaftlichen
Grundbegriffs, Bielefeld 2007, S. 51-73.

12 | Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino 2 [Cinéma 2. L'image-temps, 1985], iibers. von
Klaus Englert, Frankfurt a.M. 1997, S. 225. Hierzu Friichtl, Josef: »Den Glauben an die
Welt fiktiv wieder herstellen. Zu einer These aus dem Kino-Buch von Gilles Deleuzex, in:
Koch, Gertrud und Voss, Christiane (Hg.): »Es ist, als ob«. Fiktionalitat in Philosophie,
Film- und Medienwissenschaft, Miinchen 2009, S. 13-26.

- am 14.02.2026, 11:43:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbstversuch und Ubung

»Seele« und »Geist« sind dabei ebenso wie der »Glaube« nicht als Bestand-
teile einer christlichen Konfession anzusehen. Die nachweisbaren religiésen
Beziige erscheinen meist vermischt mit einer genuin philosophischen Sicht-
weise. Geist (Seele) und Kérper bleiben jedoch innerhalb der an Oppositionen
orientierten abendlindischen Kultur zwei Seiten einer Sache, allerdings nicht
mehr im Sinne einer Korper-Geist-Hierarchie oder Leib-Seele-Dichotomie.
Das Verhiltnis wird vielmehr funktional-prozessual bestimmt. Als Beispiel
fur die sehr unterschiedliche Rede von der Seele kann auf Foucault verwiesen
werden. Ist die Seele in Uberwachen und Strafen (1975) nichts anderes als ein
Produkt der auf den Korper gerichteten Disziplinarmacht,® so firmiert sie fast
zehn Jahre spiter in Die Sorge um sich (1984), dem dritten Band von Sexualitit
und Wahrheit, als korperaffine Instanz, welche »den Kérper nach einem Ge-
setz« lenkt, »welches sein eigenes Gesetz ist«. Die Funktion der Seele ist jetzt
die der Lenkung; paradoxerweise aber lenkt sie nicht kraft der ihr eigenen,
iiberlegenen Position, sondern aufgrund der MafRgaben des Korpers. Zwei Jah-
re zuvor sprach Foucault noch von der Seele als »Aktivititsprinzip« und von
Selbstsorge als »Sorge um die Aktivitit, nicht die Sorge um die Seele als Sub-
stanz«.'® Als Prinzip scheint die Seele eine lenkende und zugleich immanen-
te Kraft zu sein, fur die es kein Jenseits des Korpers gibt. Moglicherweise ist
diese Folgerung voreilig, aber sie fiigt sich doch sehr gut zur »Geistigkeit< der
stoischen Selbstiibungen, wie sie in der Hermeneutik des Subjekts geschildert
werden. Der »Geist« wire somit als selbstbeziigliches Element zu verstehen,
mithin als spezifischer Wiederholungs-Effekt iibender Selbstkonstituierung.'

Bei Deleuze kommt der Konnex von Korper und Geist von ginzlich anderer
Seite ins Spiel. Genauer gesagt: im Wind. Immer wieder ist es der Wind, der
Auf- und Ausbriiche initiiert und so das Leben freisetzt: »Es ist der Wind, zu-
weilen sogar nur ein Luftzug aus dem Hinterhof, der uns bald davonstiirzen,

13 | Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefangnisses [Surveil-
ler et punir. La naissance de la prison, 1975], libers. von Walter Seitter, Frankfurt a.M.
1998, S. 42.

14 | Foucault, Michel: Die Sorge um sich. Sexualitdt und Wahrheit 3 [Histoire de la se-
xualité 3: Le souci de soi, 1984], iibers. von Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frankfurt
a.M. 1989, S. 176.

15 | Foucault, Michel: »Technologien des Selbst« [»Les techniques de soi«, 1982],
ibers. von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel, Schriften in vier Bdnden/Dits et
Ecrits, Bd. 4: 1980-1988, hg. von Daniel Defert und Frangois Ewald, Frankfurt a.M.
2005, Nr. 363, S. 966-999, S. 976.

16 | Zu diesem quasi vorhegelianischen Konzept des Geistes vgl. Horn, Christoph:
»Selbstbeziiglichkeit des Geistes bei Plotin und Augustinuse, in: Brachtendorf, Johan-
nes (Hg.): Gott und sein Bild. Augustins »De Trinitate« im Spiegel gegenwértiger For-
schung, Paderborn 2000, S. 81-103.

- am 14.02.2026, 11:43:23. o

261


https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Jirgen Gunia

bald reglos stehen lift.«! Die Verwiesenheit des menschlichen Subjektes auf
den Wind, die Deleuze in den gemeinsam mit Claire Parnet verfassten Dialo-
gen (19777) hervorhebt, verdeutlicht jedoch nicht allein die Plstzlichkeit desub-
jektivierender Emergenz. Der Wind als »Partner leiblicher Kommunikation,
[...] der einen aufregt und unruhig macht«, durchweht ja bereits die biblischen
Texte, und zwar die alt- wie die neutestamentarischen.’® So heift es im Johan-
nes-Evangelium: »Der Wind blist, wo er will, und du horst sein Sausen wohl,
aber du weifdt nicht, woher er kommt und wohin er fihrt. So ist ein jeglicher,
der aus dem Geiste geboren ist.«!® Vor diesem Hintergrund ist die Rede vom
Wind keinesfalls nur metaphorisch zu verstehen. Sie impliziert vielmehr einen
prézisen spirituellen Sinn, verweist der Wind doch auf den Hauch, den Atem —
ruah, pneuma oder eben spiritus.?’ Natiirlich ist Deleuzes >Wind-Geist« nicht
der Geist Gottes: Vielmehr kann man davon ausgehen, dass es sich um den
Kérper-Geist kontingenter Wirkungen handelt.

Der Geist als Effekt prozessualer, sich selbst organisierender Strukturen,
wie er aus Foucaults Beschreibung antiker Selbstiitbungen hergeleitet werden
kann, ist bei Deleuze in einem konkreten menschlichen Organ zu entdecken:
dem Gehirn. Das Gehirn ist nicht nur dasjenige kérperliche Organ, das »Ein-
fluss[...] auf die Organisation des Geistes« hat; es ist gewissermaflen der Korper
dieser Organisation.?! Insofern kénnen Deleuze und Guattari in Was ist Philo-
sophie? (1991) in Anlehnung an Stéphane Mallarmé behaupten: »Das Gehirn
sagt Ich, aber Ich ist ein anderer.« Und: »Das Gehirn ist der Geist selbst.«*2 Das

17 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge [Dialogues, 1977], iibers. von Bernd
Schwibs, Frankfurt a.M. 1980, S. 81. Die Dialoge kdnnte man mit all den darin vorkom-
menden Uberlegungen zur Bibel (S. 50ff) oder zur Askese (S. 108) als die Schrift anse-
hen, in der sich die spirituelle Dimension der Philosophie von Deleuze am deutlichsten
zeigt. Nicht zuletzt aus diesem Grund werde ich mich im Folgenden wiederholt darauf
beziehen.

18 | Bohme, Gernot: »Das Wetter und die Gefiihle. Fiir eine Phdnomenologie des Wet-
ters«, in: Andermann, Kerstin und Eberlein, Undine (Hg.): Gefiihle als Atmosphéren.
Neue Phdnomenologie und philosophische Emotionstheorie, Berlin 2011, S. 153-166,
hier S. 165.

19 | Joh. 3,8. Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments,
nach der Ubersetzung Martin Luthers, Stuttgart 1967, S. 120.

20 | Vgl. Wenz, Gunther: Geist. Zum pneumatologischen Prozess altkirchlicher Lehrent-
wicklung, Gottingen 2011, S. 36f.

21 | Damasio, Antonio R.: Der Spinoza-Effekt. Wie Gefiihle unser Leben bestimmen
[Looking for Spinoza. Joy, Sorrow, and the Feeling Brain, 2003], iibers. von Hainer
Kober, Berlin 2011, S. 238.

22 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-
phie?, 1991], iibers. von Bernd Schwibs und Joseph Vogl, Frankfurt a.M. 2000, S. 251,

- am 14.02.2026, 11:43:23. o



https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbstversuch und Ubung

Gehirn ist Geist. Das meint immer auch: Es verkorpert unendliche Differen-
zialitdt und prozessiert das Ineinander von Subjektivierung und Desubjektivie-
rung. In den Reflexionen iiber Geist und Gehirn wird so indirekt aufgegriffen,
was in den Dialogen in Bezug auf Spinoza iiber das Verhiltnis von Seele und
Kérper hervorgehoben wird: eine Kritik der »Pseudo-Uberlegenheit der Seele
tiber den Korper« zugunsten der Annahme einer komplexen Einheit — »Seele
und Korper existieren, beide bringen ein und dasselbe zum Ausdruck«.?

SPIRITUELLE PRAXIS: EXPERIMENTATION UND ENTRAINMENT

Die hier mit Deleuze und Foucault verfolgte Spiritualitit setzt, wenn nicht Spu-
ren einer Willensentscheidung, so doch eine als existenziell erfahrene Diskon-
tinuitit voraus, einen Riss, einen Bruch — also das, was Peter Sloterdijk »spiri-
tuelle Sezession« nennt und Burkhard Liebsch als ernstgenommene »Freiheit,
ein Anderer zu werdens, bezeichnet.** Mit Foucault kann hier zugleich auf
jene Haltung verwiesen werden, »nicht dermaflen regiert zu werden«.” Bei
Deleuze erscheint sie als Haltung, sich dessen »wiirdig zu erweisen, was ei-
nem geschieht, aus dem, was eintritt, etwas Frohliches und Geliebtes, einen
Schimmer, eine Begegnung, ein Ereignis, eine Geschwindigkeit, ein Werden
zu entbinden [...]«.%

Deleuze hat an verschiedenen Stellen seines (Euvres darauf hingewiesen,
dass dieses Werden durch eine intensive Erfahrung im Selbstversuch initiiert
werden kann und hat dafiir den Terminus »expérimentation« geprigt. In den
deutschen Ubersetzungen ist von »Experiment« oder von »Experimentieren«

Herv.i.0. Deleuze und Guattari beziehen sich in ihren Ausfiihrungen auf Steven Rose:
The Conscious Brain, New York 1975. Zum Zusammenhang von Neurowissenschaft und
Foucaults Begriff der »Biomacht« vgl. Kriiger, Hans-Peter: »Das Hirn im Kontext exzent-
rischer Positionierungen. Zur philosophischen Herausforderung der neurobiologischen
Hirnforschunge, in: Kriger, Hans-Peter (Hg.): Hirn als Subjekt? Philosophische Grenz-
fragen der Neurobiologie, Berlin 2007, S. 61-97.

23 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 68.

24 | Liebsch, Burkhard: »Das menschliche Selbst in Geschichte und Gegenwart.
Eine Bilanz der »Hermeneutik« Michel Foucaults«, in: Zeitschrift fiir Kulturphilosophie
2 (2008), H. 1, S. 113-135; Sloterdijk, Peter: Du mufit dein Leben &ndern. Uber An-
thropotechnik, Frankfurta.M. 2009, S. 338ff. Sloterdijks Buch kann in weiten Teilen als
originelle Popularisierung von Foucaults Thesen gelesen werden.

25 | Foucault, Michel: Was ist Kritik? [Qu’est-ce que la critique?, 1978], libers. von
Walter Seitter, Berlin 1992, S. 12.

26 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 72.

- am 14.02.2026, 11:43:23. o

263


https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

Jirgen Gunia

die Rede,” wodurch jedoch die in expérimentation enthaltene Doppeldeutig-
keit von »Erfahrung« und »Versuch« verloren geht.”® Man kann sagen: Expéri-
mentation ist Desubjektivierung als Verfahren. Foucault hingegen bezeichnet
die transformative wie selbstkonstituierende Ubung in seinen Schriften der
1980er Jahre, in denen er sich intensiv mit der antiken und vor allem stoischen
Philosophie auseinandersetzt, als wichtigen Bestandteil der »Selbsttechnik«
bzw. »Sorge um sich« als apprentissage, excercise oder eben entrainement.”

Dass expérimentation und entrainment auf mehreren Ebenen miteinander
verzahnt sind, wird sichtbar, wenn Deleuze z.B. entschieden darauf hinweist,
dass es nicht geniige, sich im Selbstversuch von der Wucht einer Ausbruchs-
bewegung davontragen zu lassen, sondern dass gerade diese quer zu gewohn-
heitsmifligen Fixierungen verlaufende Bewegung »Arbeit [...] an uns selbst«
erfordere.®® Auch die von Deleuze so genannte »Fluchtlinie«*! zeichnet sich
durch ein bestimmtes Maf} an Konsequenz und Kohirenz aus. Es geht aus-
driicklich nicht um fliichtige Augenblicksassoziationen oder Tagtriume, also
um beliebige Zerstreuungen. Es geht um das Werden als fortwihrende Kon-
struktion dessen, was Deleuze »Konsistenz- oder Immanenzplan« nennt.*
Umgekehrt spricht Foucault in der Hermeneutik des Subjekts von der fortwih-
renden Bewihrung und Selbst-Erprobung. Dieses éprouvement erinnert stark
an Deleuzes expérimentation — auch wenn Foucault Immunisierungseffekte
meint, die in der stoischen Philosophie aus den Erfahrungen mit Widerfahr-
nischarakter hervorgehen sollen, also eine Art priventives >Stressimpfungs-
trainings, wihrend Deleuze unter Selbstversuch den schopferischen Umgang
mit Widerfahrnissen versteht.*

27 | Vgl. Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialogues, Malesherbes 2012, S. 59, und
Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 55.

28 | Vgl. die entsprechende Anmerkung des Ubersetzers in: Deleuze: Differenz und
Wiederholung, a.a.0., S. 84, Anm. 21. Auerdem Baugh, Bruce: »Experimentations, in:
Parr, Adrian (Hg.): The Deleuze Dictionary, Edinburgh 2010, S. 93-95.

29 | Foucault, Michel: »Uber sich selbst schreiben« [»L’écriture de soi«, 1983]«, iibers.
von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel, Schriften in vier Bdnden/Dits et Ecrits, Bd. 4,
a.a.0., Nr. 329, S. 503-521. Zu den unterschiedlichen Bezeichnungen und Dimensio-
nen des Ubungsbegriffs vgl. Menke, Christoph: »Zweierlei Ubung. Zum Verhéltnis von
sozialer Disziplinierung und dsthetischer Existenze, in: Honneth, Axel und Saar, Martin
(Hg.), Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Foucault-Konfe-
renz 2001, Frankfurta.M. 2003, S. 283-299.

30 | Vgl. Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 149.

31| Vgl.z.B.ebd., S. 148.

32 | Vgl. ebd., S. 141.

33 | Foucault: Hermeneutik des Subjekts, a.a.0., S. 532ff.

- am 14.02.2026, 11:43:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbstversuch und Ubung

In diesen Techniken lisst sich eine spezifische Flucht nach vorn erkennen,
welche Deleuze und Foucault im Kontext ihrer Metaphysik-Kritik antreten. In
dem Mafe, in welchem Begriffe wie »Substanz« und »Reprisentation« abge-
lehnt werden, bieten sich neben Termini wie »Relationalitit«, »Funktionalitit«
und »Prozessualitit« aber auch »Emergenz«, »Feedback« und »Selbstorganisa-
tion« als Reformulierung an. Aus dieser etwas willkiirlichen Reihung vermag
man die Verwandtschaft beider Ansitze zu Prozesstheologie und Philosophie,
Systemtheorie und Konstruktivismus, Kybernetik und Pragmatismus, Chaos-
forschung und Neurobiologie zu ersehen. All diese Theorien thematisieren
jedoch nicht in vergleichbarem Mafle jenen kritisch-existenziellen Bruch, der
den Ansatz von Foucault und Deleuze in historische Nachbarschaft zu Michel
de Montaigne, Friedrich Nietzsche oder Robert Musil bringt.

SPIRITUELLE ASTHETIK: KREATIVITAT UND ALLTAG

Wie nun aber sehen expérimentation und entrainement konkret aus, vor allem,
wenn man sie von der Erfahrung der Diskontinuitit aus betrachtet? Auf der
Hand liegt, dass Deleuze immer wieder tiber den Konsum psychotroper Dro-
gen als sozusagen klassisch desubjektivierenden Selbstversuch nachgedacht
hat,** wihrend Foucault sich fiir stliche Meditationstechniken als Subjektivie-
rungsverfahren interessiert hat.* Letztlich aber ist das entscheidende Bezugs-
system fiir Deleuze und Foucault das der Kunst bzw. der Asthetik. Es tritt an
die Stelle des religiésen Bezugsfeldes. Spiritualitit baut somit auf einer zen-
tralen kiinstlerischen Grundvoraussetzung auf: der Kreativitit. Beide, Deleuze
und Foucault, versuchen, diese indirekt als Bestandteil der Alltagspraxis zu
etablieren. Dies bedeutet, dass Subjektivitit konsequent aus der Perspektive
eines kreativen Selbstverhiltnisses gedacht wird.

34 | Vgl. Deleuze, Gilles: Unterhandlungen 1972-1990 [Pourparlers 1972-1990,
1990], iibers. von Gustav Rofler, Frankfurt a.M. 1993, S. 22ff. In den Dialogen wird das
philosophische Projekt von Deleuze auch beschrieben als Versuch, »aus dem Alkohol
die Kraft, die er enthalt, herauszudestillieren, ohne zu trinken«. Deleuze und Parnet:
Dialoge, a.a.0., S. 61.

35 | Vgl. »Michel Foucault und das Zen: ein Aufenthalt in einem Zen-Tempel« [»Michel
Foucault et le zen: un séjour dans un temple zen«, 1978], iibers. von Jiirgen Schroder,
in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bdnden/Dits et Ecrits, Bd. 3: 1976-1979, hg. von
Daniel Defert und Frangois Ewald, Frankfurt a.M. 2003, Nr. 236, S. 776-782. Sympto-
matisch ist die Frage, die Foucault nach der Meditation dem Zen-Meister stellt: »Ist es
moglich, die Zen-Praxis von der Gesamtheit der Religion und der Praxis des Buddhismus
zu trennen?«, S. 779.

- am 14.02.2026, 11:43:23. o

265


https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Jirgen Gunia

Der Soziologe Andreas Reckwitz hat das Dispositiv spitmoderner Kreati-
vitit in diesem Sinne rekonstruiert. Im Restimee seines Buches Die Erfindung
der Kreativitdt spitzt er diese auf zwei mogliche Formen zu: Die eine konkreti-
siert sich z.B. in Improvisationen, wie sie sich aus alltdglichen Situationen er-
geben kénnen, die andere zeigt sich in der Etablierung von auflergewshnlichen
Wiederholungsroutinen. Letztere bringt Reckwitz ausdriicklich mit Foucaults
Darstellung antiker Techniken der Selbstsorge in Verbindung, die andere mit
den Philosophien von Henri Bergson und Alfred North Whitehead — zwei An-
sitzen, die nicht zuletzt in ihrer vitalistischen Ausrichtung auf schopferische
Prozesse ohne Weiteres ankniipfbar sind an das Projekt von Deleuze.

Im Unterschied zur resiimierenden und verallgemeinernden Darlegung
von Reckwitz jedoch bleiben bei Deleuze und Foucault Asthetik und Kunst als
metaphorische Referenzpunkte der Argumentation erhalten. Bekannterma-
Ren will der spite Foucault die von ihm hervorgehobenen Selbsttechniken als
»Asthetik der Existenz« bzw. als »Ausarbeitung seines eigenen Lebens als ein
persénliches Kunstwerk« verstanden wissen.” In einem Gesprich mit Frangois
Ewald benennt er zudem als Ziel dieser Ausarbeitung, die »Schonheit seines
eigenen Lebens herauszubilden«.*® Was genau er unter »Schonheit« versteht,
bleibt dabei unklar. Wilhelm Schmidt schligt aus diesem Grund im Rekurs auf
antike Vorstellungen vor, die Schénheit der foucaultschen Lebenskunst als das
anzusehen, »was als bejahenswert erscheint«.’® Allerdings miisste man neben
der Affirmation unter Umstinden einen komplementiren Aspekt hinzuzie-
hen, der mit der Vorstellung der Schonheit einhergehen kann: ein bestimmtes
Maf an Stimmigkeit und Kohirenz.** Genau dies wird ja bei Foucault gerade
durch die Subjektivierungsiibungen hergestellt, denn sie produzieren als Prak-
tiken der Wiederholung immer auch Kohirenz- oder Isomorphie-Effekte.

Bei Deleuze tritt die dsthetische Dimension etwa in seinem Aufsatz Spi-
noza und wir (1978) hervor. Die Bewegung des Werdens, die sich aus dem von

36 | Reckwitz, Andreas: Die Erfindung der Kreativitdt. Zum Prozess gesellschaftlicher
Asthetisierung, Berlin 2013, S. 365, Anm. 83. Zum Bezug zu Whitehead vgl. z.B. Faber,
Roland und Stephenson, Andrea M. (Hg.): Secrets of Becoming. Negotiating Whitehead,
Deleuze and Butler, New York 2011.

37 | Foucault, Michel: »Eine Asthetik der Existenz« [»Une esthétique de I'existencec,
1984], iibers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Banden/
Dits et Ecrits, Bd. 4, a.a.0., Nr. 357, S. 902-909, hier S. 904f.

38 | Foucault, Michel: »Die Sorge um die Wahrheit« [»Le souci de la vérité«, 1984],
ibers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bdnden/Dits et
Ecrits, Bd. 4, a.a.0., Nr. 350, S. 823-836, hier S. 828.

39 | Schmidt, Wilhelm: Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung, Frankfurta.M.
1998, S. 168, Herv.i.0.

40 | Ebd., S. 252ff.

- am 14.02.2026, 11:43:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbstversuch und Ubung

Spinoza hergeleiteten Vermogen des Korpers ergibt, wird gedacht in einem &s-
thetischen Modell, und zwar dem Modell einer »musikalischen Komposition«
oder »melodischer Linien«.* Kompatibel mit dieser Art Musikalitit sind bei
Deleuze immer wieder auftretende Uberlegungen zum Konzept des Rhyth-
mus — einer »Faszinationsmetapher«, die notorisch auf das »Verhiltnis von
Wiederholung und Variation« verweist.” Und in der Tat gibt der Rhythmus
notwendigerweise ein Beispiel fiir das Ineinander von Differenz und Wieder-
holung in Deleuzes gleichnamiger Schrift ab.® Anders als bei Foucault hat
die konkrete, nichtmetaphorische Kunsterfahrung bei Deleuze einen hohen
spirituellen Stellenwert. Kunst (und Literatur) firmiert wie schon bei Nietzsche
als »das grofle Stimulans des Lebens«.** Sie hat also mehr oder weniger den
Rang psychedelischer Substanzen und steht somit dsthetikhistorisch eher im
Zusammenhang mit dem Erhabenen als mit dem Schénen.® Sich mit Kunst
auseinanderzusetzen heifét folglich, von ihr einen desubjektivierenden, expe-
rimentellen Gebrauch zu machen. Diesem Pragmatismus gemif, der jegli-
cher Reprisentationslogik entgegensteht, heifdt es dann auch in Proust und die
Zeichen (1964): »Das moderne Kunstwerk hat kein Sinnproblem, es hat einzig
ein Problem des Gebrauchs.« Fest stehe nur, dass Kunst eine Einheit vermit-
tele — »die Einheit zwischen einem immateriellen Zeichen und einer ginzlich
spirituellen Bedeutung«.*®

41 | Deleuze, Gilles: »Spinoza und wir« [»Spinoza et nous«, 1978], in: ders.: Spinoza.
Praktische Philosophie, a.a.0., S. 159-169, hier S. 164.

42 | Blumentrath, Hendrik u.a.: »Rhythmus und Moderne. Einleitung, in: Zeitschrift fiir
Kulturphilosophie 1 (2013), S. 7-13, hier S. 11f.

43 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 39ff.

44 | Nietzsche, Friedrich: Kritische Studienausgabe, Bd. 13: Nachgelassene Fragmen-
te 1887-1889, hg. von Girogio Colli und Mazzino Montinari, 2., durchges. Aufl., Miinchen
1988, S. 521.

45 | Zum Stellenwert des Erhabenen in der Philosophie von Deleuze vgl. Schaub,
Mirjam: Gilles Deleuze im Wunderland. Zeit- als Ereignisphilosophie, Miinchen 2003,
S. 92ff.

46 | Deleuze, Gilles: Proust und die Zeichen [Proust et les signes, 1964], iibers. von
Henriette Beese, Berlin 1993, S. 117 u. S. 36. Vgl. auch den Passus aus Differenz und
Wiederholung: »Das Kunstwerk verlafit das Gebiet der Reprasentation, umexperimen-
telle Erfahrung« zu werden [...].« Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 84.

- am 14.02.2026, 11:43:23. o

267


https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Jirgen Gunia

SPIRITUELLE SCHRIFTLICHKEIT: LESEN, SCHREIBEN, TANZEN

Zusammenfassend kann man sagen, dass Spiritualitit ein Ineinander von
Ethik und Asthetik impliziert. Im folgenden Schritt soll diese ethisch-istheti-
sche Praxis von expérimentation und entrainement noch konkreter gefasst wer-
den. In Deleuzes Spinoza-Aufsatz wird bereits deutlich, dass sich der desub-
jektivierende Impuls — und damit die expérimentation — vorrangig an Texten
entziindet, mithin also an Lektiiren, die Deleuze als »affektive Lektiiren« oder,
an einem anderen Ort, als »Lektiiren der Intensitit« bezeichnet.¥ Im Vorder-
grund stehen oftmals kurze und somit tibersichtliche Stellen oder Sitze. Nicht
zufillig heiflt es im gemeinsam mit Guattari verfassten Rhizom-Text: »Findet
die Stellen in einem Buch, mit denen ihr etwas anfangen konnt!«*® Das ist der
drastisch antihermeneutische Imperativ einer intensiven, von einem korper-
basierten Affizierungsbegehren gesteuerten Lektiire. Eine derartige Lektiire
geht mit einer inneren Bewegung einher, die man sich am ehesten abermals
rhythmisch vorstellen kann, z.B. als dynamische Abfolge von »Schwingungen,
Rotationen, Drehungen, Gravitationen, Tinze[n] oder Spriinge[n]«.*

In Foucaults Vorlesungen zur Hermeneutik des Subjekts stehen ebenfalls
Sitze im Vordergrund, sie werden sogar klassifiziert: Es geht um Maximen
und Sentenzen. Mit diesen muss sich der Stoiker ausstatten; er muss sie, wenn
er sie benétigt, griffbereit haben, also auswendig konnen, um Angriffe auf
seine Integritit abzuwehren.* Das ethische Programm der antiken Selbstsorge
lasst sich selbst in einem einzigen »Grundsatz« — Foucault verwendet alterna-
tiv den Terminus »Sinnspruch« — benennen: »Man muss sich um sich selbst
sorgen.«>' Auch hier ist die Rezeption krperlich konnotiert, denn die damit
verbundene Ubung wird zu einer latent physischen: Foucault hebt hervor, dass
die Worte laut, also mithilfe der kérperlichen Prisenz der Stimme, auszuspre-
chen waren (in medienhistorischer Hinsicht eine Selbstverstindlichkeit).>?

47 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., S. 169; Deleuze: Unterhandlungen, a.a.0., S. 18 u.
passim.

48 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Rhizom [Rhizome, 1976], {ibers. von Dagmar
Berger u.a., Berlin 1977, S. 40.

49 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 24. Ausfiihrlich zum »Expe-
rimental Reading«vgl. Baugh, Bruce: »How Deleuze Can Help Us Make Literature Worke,
in: Buchanan, lan und Marks, John (Hg.): Deleuze and Literature, Edinburgh 2000,
S. 34-56, hier S. 34ff.

50 | Foucault: Hermeneutik des Subjekts, a.a.0., S. 396.

51 | Ebd., S. 53.

52 | Ebd., S. 438. Zudem hebt bereits Seneca im 84. Brief an Lucillus die Analogie her-
vor, die zwischen geistiger und korperlicher Arbeit besteht, sodass das Erstere meta-
phorisch als Verdauungsprozess verstanden werden kann. Historisch gesehen wird das

- am 14.02.2026, 11:43:23. o



https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbstversuch und Ubung

Die Lektiiren, die Deleuze und Foucault im Blick haben, sind im Grunde
beides Lektiiren verlebendigender und gleichsam widerstindiger Intensitit.
Bereits erwdhnter Unterschied ist, dass die Lektiire bei Deleuze eine desub-
jektivierende und bei Foucault eine tendenziell subjektivierende Richtung ein-
schldgt. Fokussiert Foucault immer wieder die Verinnerlichung von Grundsit-
zen, so sind die Sitze und Stellen, die Deleuze im Blick hat, eher heterogener
Natur; es kénnen ebenfalls Sentenzen oder Aphorismen sein, aber auch poe-
tische Entwiirfe. In Logik des Sinns (1969) zitiert Deleuze beispielsweise den
Satz »Selbstverstindlich ist alles im Leben ein Prozefl des Niedergangs« aus
Francis Scott Fitzgeralds Bericht Der Knacks (1936).% Deleuze bezeichnet die-
sen Satz als »Hammerschlag« und nimmt ihn zum Ausgangspunkt fiir seine
Uberlegungen zum Ereignis, das als existenzieller >Riss< unverkennbar desub-
jektivierenden Charakter hat.>*

Mit den unterschiedlichen Richtungen von Desubjektivierung und Subjek-
tivierung geht ein besonderes Verhiltnis des Lesens zum Schreiben einher. Fiir
Deleuze hat das Schreiben den Charakter einer Mitschrift; es initiiert »expe-
rimentelle Prozesse« und dokumentiert diese zugleich als »Erfahrungsproto-
koll«.>> Damit befindet er sich in der Nihe avantgardistischer Schreibverfahren
der klassischen Moderne, also etwa der surrealistischen écriture automatique
oder der stream-of-consciousness-Techniken, bekannt geworden durch James
Joyce und Virginia Woolf, die Deleuze bewunderte. Die stoischen Schreibver-
fahren von Foucaults historischer Untersuchung resultieren dagegen in Flo-
rilegien oder in »hypomnemata«, Vorformen des modernen Journals. Beide
Formen dienen ihm zufolge nicht zur narrativen oder deskriptiven Selbst-
darstellung, sondern bilden in ihrem fragmentarischen Journalcharakter ein

Christentum die Topik des Lesens erheblich verfeinern. Die von den Benediktinern ent-
worfene »gottliche Lesunge, die lectio divina, basiert nicht nur auf einer differenzierten
Verfahrensweise des Lesens, sondern auch auf einem Ausbau der damit verbundenen
physiologischen, ja »gastronomischen Metaphorik«: Das intensive Lesen der biblischen
Schriftist demnach gleichzusetzen mit dem Schmecken, Verkosten, Verdauen und Wie-
derkduen des gottlichen Wortes. Vgl. Leclerq, Jean OSB: Wissenschaft und Gottverlan-
gen. Zur Mdnchstheologie des Mittelalters, Diisseldorf 1963, S. 84ff. Zur weiteren ge-
nuin biblischen Tradition dieser Metaphorik vgl. Manguel, Alberto: Eine Geschichte des
Lesens, Reinbek bei Hamburg 2000, S. 202f.

53 | Fitzgerald, Francis Scott: Der Knacks [The Crack-up, 1936], ibers. von Walter
Schiirenberg, Berlin 1984, S. 9.

54 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], Ubers. von Bernhard
Dieckmann, Frankfurta.M. 1993, S. 193.

55 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 56.

- am 14.02.2026, 11:43:23. o

269


https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Jirgen Gunia

Archiv und damit den Ausgangspunkt fiir eine prozessuale, d.h. sich stindig
erneuernde Konstituierung des Subjekts.*

Dass das schreibende Lesen einen Aneignungsprozess meint, zeigt im Ub-
rigen, dass Foucault Senecas Empfehlung ernst nimmt, wonach man »weder
blof schreiben noch blof lesen« soll.”” Die enge Verklammerung von Rezep-
tion und Produktion reduziert die Differenz von Eigenem und Fremden und
lasst das stoische Subjekt zum Autor werden. Zugespitzt kénnte man gerade
behaupten: Subjektivierung heiflt Autorwerden.’® Das an romantische Poetik
erinnernde, operativ-experimentelle >Schreiblesen« ist insofern eine Praxis
oder besser eine Produktion, weil sich durch sie das Subjekt der Selbstsorge
als Autor seiner selbst konstituiert. Ein Autor freilich, der nichts anderes ist
als eine Momentaufnahme im Subjektivierungsprozess. Genau dieses indirek-
te Postulat des intensiven, desubjektivierend-subjektivierenden Schreiblesens
lisst das philosophische Projekt von Deleuze und Foucault allerdings obsolet
werden, dominiert doch nicht erst in der multimedial tiberfrachteten Postmo-
derne eher die »defensive Lektiire«.” Refugien der schriftbasierten expérimen-
tation und des entrainements existieren folglich in Restbestinden allenfalls im
Bereich der Literatur selbst oder an der Universitit, und dort in textzentrierten
Disziplinen wie der Theologie, der Philosophie und vor allem den einzelnen
Philologien. Allerdings nur dann, wenn neben der systemkonformen Heran-
bildung sogenannter Kompetenzen durch fachinterne Ubungsdidaktiken noch
das Moment der Selbsterfahrung und des Selbstversuchs stark gemacht wird.

56 | Hierzu Foucault, Michel: »Uber sich selbst schreibenx, a.a.0.

57 | Seneca, Lucius Annaeus: Philosophische Schriften. Vollstédndige Studienausgabe,
Bd. 4: Briefe an Lucilius, 2. Teil, Wiesbaden 2004, S. 20.

58 | Genau dies wird spater auch die benediktinische lectio divina nahelegen, wenn
freilich auch die christliche Glaubenswahrheit vollig andere Vorzeichen setzen wird. Vgl.
Schneider, Michael: »Lectio divina heute praktizieren«, in: Erbe und Auftrag. Monasti-
sche Welt 3 (2011), S. 277-289, hier S. 279.

59 | Weinrich, Harald: »Lesen - schneller Lesen - langsamer Lesen, in: Neue Rund-
schau 95 (1984), H. 3, S. 80-99, hier S. 81. In einem Interview zu Tausend Plateaus
beklagt sich Deleuze Uber den Buchmarkt, in dem sich Tausend Plateaus behaupten
musse: »Tausend Plateaus liefert Erkenntniseffekte; aber wie soll man es inmitten des
Rummels, der jede Woche ein neues Meisterwerk unserer Zeit »entdeckt., vorstellen,
ohne Meinungs- oder Stareffekte einzusetzen?« Deleuze: Unterhandlungen, a.a.0.,
S. 42.

- am 14.02.2026, 11:43:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

