
Selbstversuch und Übung 
Die Spiritualität des Körpers bei Michel Foucault   

und Gilles Deleuze

Jürgen Gunia

»Der Körper ist ein Hebel für das Heil.

Aber wie? Wie gebraucht man ihn richtig?«

Simone Weil: Cahiers1

Die Rede von der Spiritualität: 
Zwischen Subjek tivierung und Desubjek tivierung

In den Schriften von Gilles Deleuze und Michel Foucault ist oft von Spiritua-
lität die Rede. Bei Deleuze eher beiläufig; in Differenz und Wiederholung zum 
Beispiel bezeichnet er die schöpferische von sich selbst abweichende Wieder-
holung, die Grundbedingung ist für das Werden – verstanden als intensiver, 
verlebendigender Prozess – als »spirituell«.2 Beim ›späten‹ Foucault dagegen 
trifft man auf eine geradezu programmatische Rede von der »Spiritualität«. 
Vor allem in seinen Vorlesungen über die Hermeneutik des Subjekts am Collège 
de France (1981/82) ist im Hinblick auf bestimmte Übungsprogramme, welche 
eine »Umwandlung der Seinsweise des Subjekts durch sich selbst« bewirken, 
von »Spiritualität« bzw. »spiritualité« die Rede.3 Foucault übernimmt diesen 

1 | Weil, Simone: Cahiers/Aufzeichnungen, hg. und übers. von Elisabeth Edl und Wolf-

gang Matz, Bd.  4, München 1998, hier S.  292. (Danken möchte ich an dieser Stelle 

den Herausgeberinnen dieses Bandes für ihre unendliche Geduld, Jutta Tloka für die 

wertvollen theologischen Hinweise und S.G.K. wie immer für alles.)

2 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], übers. 

von Joseph Vogl, 2. korr. Aufl., München 1997, S. 43.

3 | »Spiritualité« wird in der deutschen Ausgabe mit »Geistigkeit« übersetzt, wobei 

der französische Originalterminus oftmals in Klammern hinzugefügt ist. Vgl. Foucault, 

Michel: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesungen am Collège de France (1981-82) 

[L’herméneutique du sujet. Cours au Collège de France, 1981-1982], hg. von François 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 Jürgen Gunia

Begriff von dem Philosophen Pierre Hadot, mit dem er in den letzten Jah-
ren seines Lebens einen regen intellektuellen Austausch pflegte und dessen 
Schriften über die antike, d.h. in erster Linie griechische Philosophie als Lebens-
form (1981) er in Hermeneutik des Subjekts ausführlich zitiert.4 

Zwar setzen sich Deleuze und Foucault getrennt voneinander mit dem 
Begriff der Spiritualität auseinander und ziehen dabei ganz unterschiedliche 
philosophische und religiöse Traditionen heran. Dennoch, so die These der 
folgenden Erläuterungen, gewinnt in der wechselseitigen Beleuchtung beider 
Philosophen ein Spiritualitätskonzept an Tiefenschärfe, das sich durch zwei 
Pole auszeichnet, die zum Beispiel auch für die Mystik als Ernstfall genuin 
christlicher Spiritualität ausschlaggebend sind: Das Neben- und Ineinander von 
Erfahrung (im Sinne von Widerfahrnis) und Übung, also von Epiphanie und 
Exerzitium, von Gottesbegegnung und Frömmigkeit. Lässt sich der erste Pol 
modellhaft auf Deleuzes Emphase desubjektivierenden Werdens beziehen, 
so der zweite auf Foucaults Selbsttechnik als Ensemble subjektkonstitutiver 
Übungen. Aus diesem Grunde sind die hier auf den einfachen Verfahrens-
nenner von Subjektivierung (Foucault) und Desubjektivierung (Deleuze) ge-
brachten Dimensionen ohne Weiteres als zwei Seiten einer Medaille anzuse-
hen, der man den Namen »Spiritualität« geben kann.5 Deleuze und Foucault 
haben freilich einen gemeinsamen Ausgangspunkt: die Destruktion des 

Ewald, Alessandro Fontana und Fréderic Gros, übers. von Ulrike Bokelmann, Frankfur t 

a.M. 2004, S. 227.

4 | Hadot, Pierre: Philosophie als Lebensform. Antike und moderne Exerzitien der Weis-

heit [Excercices spirituels et philosophie antique, 1981], übers. von Ilsetraut Hadot 

und Christiane Marsch, Frankfur t a.M. 2005. Ich vernachlässige hier die spezifische 

Ausprägung der politischen Spiritualität, die Foucault anlässlich der iranischen Revo-

lution entwickelt. Vgl. hierzu Sarasin, Philip: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg 

2005, S. 182ff. Bei Deleuze ist die Frage nach der Herkunft dieses Begrif fs dif fuser und 

nicht eindeutig zu klären. Wahrscheinlich verweist er auf Henri Bergson, der den Termi-

nus »spirituelle Energie« als Synonym für den »élan vital« nahegelegt hat und dessen 

Lebensphilosophie großen Einfluss auf Deleuze hatte. Vgl. Bergson, Henri: L’Énergie 

spirituelle. Essais et conférences, Paris 1919. Zur Spiritualität Bergsons vgl. Violette, 

René: La spiritualité de Bergson, Essai sur l’élaboration d’une philosophie spirituelle 

dans l’œuvre d’Henri Bergson, Toulouse 1968. Außerdem lässt sich die deleuzianische 

Spiritualität auf hermetische Denktraditionen zurückführen. Vgl. Ramey, Joshua: The 

Hermetic Deleuze. Philosophy and Spiritual Ordeal, Durham 2012.

5 | Subjektivität hat für Deleuze und für Foucault gleichermaßen Performanz- und 

Projektcharakter. Was Judith Butler in Anlehnung an Simone de Beauvoir über die »Ka-

tegorie Frau« sagt, trif f t in diesem Zusammenhang allgemein für Subjektivität zu; es 

handelt sich um »ein Werden und Konstruieren […], von dem man nie rechtmäßig sagen 

kann, daß es gerade beginnt oder zu Ende geht«. Butler, Judith: Das Unbehagen der 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


259Selbstversuch und Übung 

substanzbasierten, metaphysischen Subjekt-Begriffs zugunsten einer radikal 
prozessual-konstruktivistischen, an Strukturen der Immanenz ausgerichte-
ten Sichtweise. All dies allerdings schließt Divergenzen und Widersprüche  
nicht aus.6 

Um Spiritualität als komplexes und niemals ganz widerspruchsfreies 
Wechselspiel von Subjektivierung und Desubjektivierung zu profilieren, wird 
im Folgenden zunächst auf Begriffe wie »Geist« und »Seele« eingegangen, 
die traditionell dem Körper entgegengesetzt sind und die sich Deleuze wie 
Foucault auf spezifische Weise – d.h. unabhängig von der Instanz ›Gott‹ und 
der Institution ›Kirche‹ – anverwandeln. Von hier aus werden die bereits er-
wähnten Aspekte der ›Erfahrung‹ und ›Übung‹ aufgegriffen, um sie als ge-
nuin spirituelle Praktiken zu konkretisieren. Praktiken, die, wie anschließend 
gezeigt werden wird, auf einem ›kreativen‹ Selbstverhältnis und medial auf 
dem schriftbezogenen Verfahren eines ›Schreiblesens‹ basieren. 

Spirituelle Verkörperungen: Der Wind und das Gehirn 

Spiritus ist ein Terminus, den man mit »Seele« ebenso wie mit »Geist« überset-
zen kann und der auf äußerst »heterogene Denktraditionen« verweist.7 »Seele« 
wie »Geist« prägen in ihrem vielfältigen Bedeutungsspektrum die gesamte 
Geschichte Europas. Und auch bei Deleuze und Foucault treten beide Begriffe 
häufig in Erscheinung, wobei dieser Rückgriff durchaus rätselhaft ist: Schließ-
lich haben sie dazu beigetragen, den Körper, den großen Antagonisten des 

Geschlechter [Gender Trouble, 1990], übers. von Kathrina Menke, Frankfur t a.M. 1991, 

S. 60. Spiritualität wäre dann das bewusste Kultivieren des ›Projekts Subjektivität‹.

6 | Dass die philosophischen Ansätze von Deleuze und Foucault sich gegenseitig kom-

mentieren und erhellen, zeigt nicht zuletzt der vorliegende Band. Darüber hinaus ver-

dankt dieser Beitrag zwei Monografien wichtige Impulse: Vötsch, Mario: Organisieren 

von Freiheit. Nomadische Praktiken im Kulturfeld, Wiesbaden 2010, sowie Redell, Petra 

Carlsson: Mysticism as Revolt. Foucault, Deleuze and Theology Beyond Representa

tion, Aurora 2014. Leider kann ich auf Foucaults Einlassungen zur »Pastoralmacht« nicht  

eingehen. Diese können als Versuch angesehen werden, aufzuzeigen, wie die ursprüng-

liche Widerständigkeit hellenistischer Spiritualität vom Machtgefüge des frühneuzeit-

lichen Christentums aufgesogen wird. Vgl. Foucault, Michel: Sicherheit, Territorium, 

Bevölkerung. Geschichte der Gouvernementalität I. Vorlesungen am Collège de France  

(1977-1978) [Sécurité, Territoire et Population. Cours au Collège de France, 1977-78], 

übers. von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen Schröder, Frankfur t a.M. 2006.

7 | Wulf, Christoph: »Präsenz und Absenz. Prozess und Struktur in der Geschichte der 

Seele«, in: Jüttemann, Gerd, und Sonntag, Michael und Wulf, Christoph (Hg.): Die Seele. 

Ihre Geschichte im Abendland, Weinheim 1991, S. 5-12, hier S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 Jürgen Gunia

spiritus, ins Interesse kulturwissenschaftlicher Fragestellungen zu rücken.8 
Symptomatisch ist, dass Foucault sich mit seiner Rede von der Spiritualität 
zwar auf Hadot bezieht, zugleich aber dessen Privilegierung der Seele zuguns-
ten des Körpers unterläuft.9 Deleuze und Foucault sind in diesem Sinne – in 
der Nachfolge Friedrich Nietzsches – Anti-Cartesianer, wobei für Deleuze auch 
die Philosophie Baruch de Spinozas von großer Bedeutung ist.

Spinoza schreibt in seiner Ethik (1677) den Descartes-kritischen Satz, dem 
zufolge »der Geist und der Körper ein und dasselbe Ding sind, das bald un-
ter dem Attribut Denken, bald unter dem Attribut Ausdehnung begriffen 
wird«. Hieraus ergibt sich die große Aufmerksamkeit für das, »was der Kör-
per kann« – nämlich vieles, »worüber sein Geist staunt«. Konkret kann der 
»menschliche Körper auf viele Weisen affiziert werden«.10 Dieses dem Körper 
zugeschriebene Vermögen, das man mit Begriffen des »Pathischen« und des 
»Angesteckt-Werdens« umschreiben kann, ist für Deleuze derart relevant,11 
dass er noch in seinem zweiten Kino-Buch Das Zeit-Bild (1985) darauf zurück-
kommt. In diesem Zusammenhang stellt er etwa die Behauptung auf, es gelte, 
»der Welt den Glauben zurückzugeben. […] Glauben heißt einzig und allein: an 
den Körper zu glauben […]«.12 

8 | So weist das Foucault Handbuch einen Eintrag zum »Körper« auf, das Foucault-Lexi-

kon immerhin einen zu »Körpertechnologien« – beide aber keinen zu »Geist« oder »See-

le«. Vgl. Kammler, Clemens u.a. (Hg.): Michel Foucault Handbuch, Stuttgart 2008.

9 | Vgl. hierzu Shusterman, Richard: »Somaesthetics and Care of the Self. The Case of 

Foucault«, in: The Monist 83 (2000), H. 4, S. 530-551.

10 | Spinoza, Baruch de: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt [Ethica, ordine 

geometrico demonstrata, 1677], neu übers. und hg., mit einer Einleitung von Wolfgang 

Bartuschat. 3. verb. Aufl., Hamburg 2010, S. 227, S. 229 und S. 223. Vgl. hierzu Böhler, 

Arno: »Wissen wir, was ein Körper kann?«, in: Böhler, Arno u.a. (Hg.): Wissen wir, was ein 

Körper vermag? Rhizomatische Körper in Religion, Kunst, Philosophie, Bielefeld 2014, 

S. 233-252.

11 | Vgl. vor allem Deleuzes Bücher Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der 

Philosophie [Spinoza et le problème de l’expression, 1968], übers. von Ulrich Johan-

nes Schneider, München 1993, S.  191ff, und Spinoza. Praktische Philosophie [Spi-

noza – Philosophie practique, 1981], übers. von Hedwig Lindner, Berlin 1988, S. 27ff. 

Zur Affizierung als Ansteckung vgl. Busch, Kathrin: »Ansteckung und Widerfahrnis. Für 

eine Ästhetik des Pathischen«, in: »pathos«. Konturen eines kulturwissenschaftlichen 

Grundbegrif fs, Bielefeld 2007, S. 51-73.

12 | Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild. Kino 2 [Cinéma 2. L’image-temps, 1985], übers. von 

Klaus Engler t, Frankfur t a.M. 1997, S. 225. Hierzu Früchtl, Josef: »Den Glauben an die 

Welt fiktiv wieder herstellen. Zu einer These aus dem Kino-Buch von Gilles Deleuze«, in: 

Koch, Gertrud und Voss, Christiane (Hg.): »Es ist, als ob«. Fiktionalität in Philosophie, 

Film- und Medienwissenschaft, München 2009, S. 13-26.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


261Selbstversuch und Übung 

»Seele« und »Geist« sind dabei ebenso wie der »Glaube« nicht als Bestand-
teile einer christlichen Konfession anzusehen. Die nachweisbaren religiösen 
Bezüge erscheinen meist vermischt mit einer genuin philosophischen Sicht-
weise. Geist (Seele) und Körper bleiben jedoch innerhalb der an Oppositionen 
orientierten abendländischen Kultur zwei Seiten einer Sache, allerdings nicht 
mehr im Sinne einer Körper-Geist-Hierarchie oder Leib-Seele-Dichotomie. 
Das Verhältnis wird vielmehr funktional-prozessual bestimmt. Als Beispiel 
für die sehr unterschiedliche Rede von der Seele kann auf Foucault verwiesen 
werden. Ist die Seele in Überwachen und Strafen (1975) nichts anderes als ein 
Produkt der auf den Körper gerichteten Disziplinarmacht,13 so firmiert sie fast 
zehn Jahre später in Die Sorge um sich (1984), dem dritten Band von Sexualität 
und Wahrheit, als körperaffine Instanz, welche »den Körper nach einem Ge-
setz« lenkt, »welches sein eigenes Gesetz ist«.14 Die Funktion der Seele ist jetzt 
die der Lenkung; paradoxerweise aber lenkt sie nicht kraft der ihr eigenen, 
überlegenen Position, sondern aufgrund der Maßgaben des Körpers. Zwei Jah-
re zuvor sprach Foucault noch von der Seele als »Aktivitätsprinzip« und von 
Selbstsorge als »Sorge um die Aktivität, nicht die Sorge um die Seele als Sub-
stanz«.15 Als Prinzip scheint die Seele eine lenkende und zugleich immanen-
te Kraft zu sein, für die es kein Jenseits des Körpers gibt. Möglicherweise ist 
diese Folgerung voreilig, aber sie fügt sich doch sehr gut zur ›Geistigkeit‹ der 
stoischen Selbstübungen, wie sie in der Hermeneutik des Subjekts geschildert 
werden. Der »Geist« wäre somit als selbstbezügliches Element zu verstehen, 
mithin als spezifischer Wiederholungs-Effekt übender Selbstkonstituierung.16 

Bei Deleuze kommt der Konnex von Körper und Geist von gänzlich anderer 
Seite ins Spiel. Genauer gesagt: im Wind. Immer wieder ist es der Wind, der 
Auf- und Ausbrüche initiiert und so das Leben freisetzt: »Es ist der Wind, zu-
weilen sogar nur ein Luftzug aus dem Hinterhof, der uns bald davonstürzen, 

13 | Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses [Surveil-

ler et punir. La naissance de la prison, 1975], übers. von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 

1998, S. 42.

14 | Foucault, Michel: Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3 [Histoire de la se-

xualité 3: Le souci de soi, 1984], übers. von Ulrich Raulf f und Walter Seitter, Frankfur t 

a.M. 1989, S. 176. 

15 | Foucault, Michel: »Technologien des Selbst« [»Les techniques de soi«, 1982], 

übers. von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel, Schriften in vier Bänden/Dits et 

Écrits, Bd.  4: 1980-1988, hg. von Daniel Defer t und François Ewald, Frankfur t a.M. 

2005, Nr. 363, S. 966-999, S. 976.

16 | Zu diesem quasi vorhegelianischen Konzept des Geistes vgl. Horn, Christoph: 

»Selbstbezüglichkeit des Geistes bei Plotin und Augustinus«, in: Brachtendorf, Johan-

nes (Hg.): Gott und sein Bild. Augustins »De Trinitate« im Spiegel gegenwärtiger For-

schung, Paderborn 2000, S. 81-103.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 Jürgen Gunia

bald reglos stehen läßt.«17 Die Verwiesenheit des menschlichen Subjektes auf 
den Wind, die Deleuze in den gemeinsam mit Claire Parnet verfassten Dialo-
gen (1977) hervorhebt, verdeutlicht jedoch nicht allein die Plötzlichkeit desub-
jektivierender Emergenz. Der Wind als »Partner leiblicher Kommunikation, 
[…] der einen aufregt und unruhig macht«, durchweht ja bereits die biblischen 
Texte, und zwar die alt- wie die neutestamentarischen.18 So heißt es im Johan-
nes-Evangelium: »Der Wind bläst, wo er will, und du hörst sein Sausen wohl, 
aber du weißt nicht, woher er kommt und wohin er fährt. So ist ein jeglicher, 
der aus dem Geiste geboren ist.«19 Vor diesem Hintergrund ist die Rede vom 
Wind keinesfalls nur metaphorisch zu verstehen. Sie impliziert vielmehr einen 
präzisen spirituellen Sinn, verweist der Wind doch auf den Hauch, den Atem – 
ruah, pneuma oder eben spiritus.20 Natürlich ist Deleuzes ›Wind-Geist‹ nicht 
der Geist Gottes: Vielmehr kann man davon ausgehen, dass es sich um den 
Körper-Geist kontingenter Wirkungen handelt.

Der Geist als Effekt prozessualer, sich selbst organisierender Strukturen, 
wie er aus Foucaults Beschreibung antiker Selbstübungen hergeleitet werden 
kann, ist bei Deleuze in einem konkreten menschlichen Organ zu entdecken: 
dem Gehirn. Das Gehirn ist nicht nur dasjenige körperliche Organ, das »Ein-
fluss […] auf die Organisation des Geistes« hat; es ist gewissermaßen der Körper 
dieser Organisation.21 Insofern können Deleuze und Guattari in Was ist Philo-
sophie? (1991) in Anlehnung an Stéphane Mallarmé behaupten: »Das Gehirn 
sagt Ich, aber Ich ist ein anderer.« Und: »Das Gehirn ist der Geist selbst.«22 Das 

17 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge [Dialogues, 1977], übers. von Bernd 

Schwibs, Frankfur t a.M. 1980, S. 81. Die Dialoge könnte man mit all den darin vorkom-

menden Überlegungen zur Bibel (S. 50ff) oder zur Askese (S. 108) als die Schrif t anse-

hen, in der sich die spirituelle Dimension der Philosophie von Deleuze am deutlichsten 

zeigt. Nicht zuletzt aus diesem Grund werde ich mich im Folgenden wiederholt darauf 

beziehen.

18 | Böhme, Gernot: »Das Wetter und die Gefühle. Für eine Phänomenologie des Wet-

ters«, in: Andermann, Kerstin und Eberlein, Undine (Hg.): Gefühle als Atmosphären. 

Neue Phänomenologie und philosophische Emotionstheorie, Berlin 2011, S. 153-166, 

hier S. 165.

19 | Joh. 3,8. Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments, 

nach der Übersetzung Martin Luthers, Stuttgart 1967, S. 120.

20 | Vgl. Wenz, Gunther: Geist. Zum pneumatologischen Prozess altkirchlicher Lehrent-

wicklung, Göttingen 2011, S. 36f.

21 | Damasio, Antonio R.: Der Spinoza-Effekt. Wie Gefühle unser Leben bestimmen 

[Looking for Spinoza. Joy, Sorrow, and the Feeling Brain, 2003], übers. von Hainer 

Kober, Berlin 2011, S. 238.

22 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-

phie?, 1991], übers. von Bernd Schwibs und Joseph Vogl, Frankfur t a.M. 2000, S. 251, 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


263Selbstversuch und Übung 

Gehirn ist Geist. Das meint immer auch: Es verkörpert unendliche Differen
zialität und prozessiert das Ineinander von Subjektivierung und Desubjektivie-
rung. In den Reflexionen über Geist und Gehirn wird so indirekt aufgegriffen, 
was in den Dialogen in Bezug auf Spinoza über das Verhältnis von Seele und 
Körper hervorgehoben wird: eine Kritik der »Pseudo-Überlegenheit der Seele 
über den Körper« zugunsten der Annahme einer komplexen Einheit – »Seele 
und Körper existieren, beide bringen ein und dasselbe zum Ausdruck«.23

Spirituelle Pr a xis: e xpérimentation und entr aînment

Die hier mit Deleuze und Foucault verfolgte Spiritualität setzt, wenn nicht Spu-
ren einer Willensentscheidung, so doch eine als existenziell erfahrene Diskon-
tinuität voraus, einen Riss, einen Bruch – also das, was Peter Sloterdijk »spiri-
tuelle Sezession« nennt und Burkhard Liebsch als ernstgenommene »Freiheit, 
ein Anderer zu werden«, bezeichnet.24 Mit Foucault kann hier zugleich auf 
jene Haltung verwiesen werden, »nicht dermaßen regiert zu werden«.25 Bei 
Deleuze erscheint sie als Haltung, sich dessen »würdig zu erweisen, was ei-
nem geschieht, aus dem, was eintritt, etwas Fröhliches und Geliebtes, einen 
Schimmer, eine Begegnung, ein Ereignis, eine Geschwindigkeit, ein Werden 
zu entbinden […]«.26 

Deleuze hat an verschiedenen Stellen seines Œuvres darauf hingewiesen, 
dass dieses Werden durch eine intensive Erfahrung im Selbstversuch initiiert 
werden kann und hat dafür den Terminus »expérimentation« geprägt. In den 
deutschen Übersetzungen ist von »Experiment« oder von »Experimentieren« 

Herv.i.O. Deleuze und Guattari beziehen sich in ihren Ausführungen auf Steven Rose: 

The Conscious Brain, New York 1975. Zum Zusammenhang von Neurowissenschaft und 

Foucaults Begrif f der »Biomacht« vgl. Krüger, Hans-Peter: »Das Hirn im Kontext exzent-

rischer Positionierungen. Zur philosophischen Herausforderung der neurobiologischen 

Hirnforschung«, in: Krüger, Hans-Peter (Hg.): Hirn als Subjekt? Philosophische Grenz-

fragen der Neurobiologie, Berlin 2007, S. 61-97.

23 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 68.

24 | Liebsch, Burkhard: »Das menschliche Selbst in Geschichte und Gegenwart. 

Eine Bilanz der ›Hermeneutik‹ Michel Foucaults«, in: Zeitschrift für Kulturphilosophie 

2 (2008), H.  1, S.  113-135; Sloterdijk, Peter: Du mußt dein Leben ändern. Über An

thropotechnik, Frankfur t a.M. 2009, S. 338ff. Sloterdijks Buch kann in weiten Teilen als 

originelle Popularisierung von Foucaults Thesen gelesen werden.

25 | Foucault, Michel: Was ist Kritik? [Qu’est-ce que la critique?, 1978], übers. von 

Walter Seitter, Berlin 1992, S. 12.

26 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 Jürgen Gunia

die Rede,27 wodurch jedoch die in expérimentation enthaltene Doppeldeutig-
keit von »Erfahrung« und »Versuch« verloren geht.28 Man kann sagen: Expéri-
mentation ist Desubjektivierung als Verfahren. Foucault hingegen bezeichnet 
die transformative wie selbstkonstituierende Übung in seinen Schriften der 
1980er Jahre, in denen er sich intensiv mit der antiken und vor allem stoischen 
Philosophie auseinandersetzt, als wichtigen Bestandteil der »Selbsttechnik« 
bzw. »Sorge um sich« als apprentissage, excercise oder eben entraînement.29 

Dass expérimentation und entraînment auf mehreren Ebenen miteinander 
verzahnt sind, wird sichtbar, wenn Deleuze z.B. entschieden darauf hinweist, 
dass es nicht genüge, sich im Selbstversuch von der Wucht einer Ausbruchs-
bewegung davontragen zu lassen, sondern dass gerade diese quer zu gewohn-
heitsmäßigen Fixierungen verlaufende Bewegung »Arbeit […] an uns selbst« 
erfordere.30 Auch die von Deleuze so genannte »Fluchtlinie«31 zeichnet sich 
durch ein bestimmtes Maß an Konsequenz und Kohärenz aus. Es geht aus-
drücklich nicht um flüchtige Augenblicksassoziationen oder Tagträume, also 
um beliebige Zerstreuungen. Es geht um das Werden als fortwährende Kon-
struktion dessen, was Deleuze »Konsistenz- oder Immanenzplan« nennt.32 
Umgekehrt spricht Foucault in der Hermeneutik des Subjekts von der fortwäh-
renden Bewährung und Selbst-Erprobung. Dieses éprouvement erinnert stark 
an Deleuzes expérimentation  – auch wenn Foucault Immunisierungseffekte 
meint, die in der stoischen Philosophie aus den Erfahrungen mit Widerfahr-
nischarakter hervorgehen sollen, also eine Art präventives ›Stressimpfungs-
training‹, während Deleuze unter Selbstversuch den schöpferischen Umgang 
mit Widerfahrnissen versteht.33 

27 | Vgl. Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialogues, Malesherbes 2012, S. 59, und 

Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 55.

28 | Vgl. die entsprechende Anmerkung des Übersetzers in: Deleuze: Differenz und 

Wiederholung, a.a.O., S. 84, Anm. 21. Außerdem Baugh, Bruce: »Experimentation«, in: 

Parr, Adrian (Hg.): The Deleuze Dictionary, Edinburgh 2010, S. 93-95.

29 | Foucault, Michel: »Über sich selbst schreiben« [»L’écriture de soi«, 1983]«, übers. 

von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel, Schriften in vier Bänden/Dits et Écrits, Bd. 4, 

a.a.O., Nr. 329, S.  503-521. Zu den unterschiedlichen Bezeichnungen und Dimensio-

nen des Übungsbegrif fs vgl. Menke, Christoph: »Zweierlei Übung. Zum Verhältnis von 

sozialer Disziplinierung und ästhetischer Existenz«, in: Honneth, Axel und Saar, Martin 

(Hg.), Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Foucault-Konfe-

renz 2001, Frankfur t a.M. 2003, S. 283-299.

30 | Vgl. Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 149.

31 | Vgl. z.B. ebd., S. 148.

32 | Vgl. ebd., S. 141.

33 | Foucault: Hermeneutik des Subjekts, a.a.O., S. 532ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


265Selbstversuch und Übung 

In diesen Techniken lässt sich eine spezifische Flucht nach vorn erkennen, 
welche Deleuze und Foucault im Kontext ihrer Metaphysik-Kritik antreten. In 
dem Maße, in welchem Begriffe wie »Substanz« und »Repräsentation« abge-
lehnt werden, bieten sich neben Termini wie »Relationalität«, »Funktionalität« 
und »Prozessualität« aber auch »Emergenz«, »Feedback« und »Selbstorganisa-
tion« als Reformulierung an. Aus dieser etwas willkürlichen Reihung vermag 
man die Verwandtschaft beider Ansätze zu Prozesstheologie und Philosophie, 
Systemtheorie und Konstruktivismus, Kybernetik und Pragmatismus, Chaos
forschung und Neurobiologie zu ersehen. All diese Theorien thematisieren 
jedoch nicht in vergleichbarem Maße jenen kritisch-existenziellen Bruch, der 
den Ansatz von Foucault und Deleuze in historische Nachbarschaft zu Michel 
de Montaigne, Friedrich Nietzsche oder Robert Musil bringt.

Spirituelle Ästhe tik: Kre ativität und Alltag

Wie nun aber sehen expérimentation und entraînement konkret aus, vor allem, 
wenn man sie von der Erfahrung der Diskontinuität aus betrachtet? Auf der 
Hand liegt, dass Deleuze immer wieder über den Konsum psychotroper Dro-
gen als sozusagen klassisch desubjektivierenden Selbstversuch nachgedacht 
hat,34 während Foucault sich für östliche Meditationstechniken als Subjektivie-
rungsverfahren interessiert hat.35 Letztlich aber ist das entscheidende Bezugs-
system für Deleuze und Foucault das der Kunst bzw. der Ästhetik. Es tritt an 
die Stelle des religiösen Bezugsfeldes. Spiritualität baut somit auf einer zen
tralen künstlerischen Grundvoraussetzung auf: der Kreativität. Beide, Deleuze 
und Foucault, versuchen, diese indirekt als Bestandteil der Alltagspraxis zu 
etablieren. Dies bedeutet, dass Subjektivität konsequent aus der Perspektive 
eines kreativen Selbstverhältnisses gedacht wird. 

34 | Vgl. Deleuze, Gilles: Unterhandlungen 1972-1990 [Pourparlers 1972-1990, 

1990], übers. von Gustav Roßler, Frankfur t a.M. 1993, S. 22ff. In den Dialogen wird das 

philosophische Projekt von Deleuze auch beschrieben als Versuch, »aus dem Alkohol 

die Kraft, die er enthält, herauszudestillieren, ohne zu trinken«. Deleuze und Parnet: 

Dialoge, a.a.O., S. 61.

35 | Vgl. »Michel Foucault und das Zen: ein Aufenthalt in einem Zen-Tempel« [»Michel 

Foucault et le zen: un séjour dans un temple zen«, 1978], übers. von Jürgen Schröder, 

in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden/Dits et Ecrits, Bd. 3: 1976-1979, hg. von 

Daniel Defer t und François Ewald, Frankfur t a.M. 2003, Nr. 236, S. 776-782. Sympto-

matisch ist die Frage, die Foucault nach der Meditation dem Zen-Meister stellt: »Ist es 

möglich, die Zen-Praxis von der Gesamtheit der Religion und der Praxis des Buddhismus 

zu trennen?«, S. 779.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 Jürgen Gunia

Der Soziologe Andreas Reckwitz hat das Dispositiv spätmoderner Kreati-
vität in diesem Sinne rekonstruiert. Im Resümee seines Buches Die Erfindung 
der Kreativität spitzt er diese auf zwei mögliche Formen zu: Die eine konkreti-
siert sich z.B. in Improvisationen, wie sie sich aus alltäglichen Situationen er-
geben können, die andere zeigt sich in der Etablierung von außergewöhnlichen 
Wiederholungsroutinen. Letztere bringt Reckwitz ausdrücklich mit Foucaults 
Darstellung antiker Techniken der Selbstsorge in Verbindung, die andere mit 
den Philosophien von Henri Bergson und Alfred North Whitehead – zwei An-
sätzen, die nicht zuletzt in ihrer vitalistischen Ausrichtung auf schöpferische 
Prozesse ohne Weiteres anknüpfbar sind an das Projekt von Deleuze.36

Im Unterschied zur resümierenden und verallgemeinernden Darlegung 
von Reckwitz jedoch bleiben bei Deleuze und Foucault Ästhetik und Kunst als 
metaphorische Referenzpunkte der Argumentation erhalten. Bekannterma-
ßen will der späte Foucault die von ihm hervorgehobenen Selbsttechniken als 
»Ästhetik der Existenz« bzw. als »Ausarbeitung seines eigenen Lebens als ein 
persönliches Kunstwerk« verstanden wissen.37 In einem Gespräch mit François 
Ewald benennt er zudem als Ziel dieser Ausarbeitung, die »Schönheit seines 
eigenen Lebens herauszubilden«.38 Was genau er unter »Schönheit« versteht, 
bleibt dabei unklar. Wilhelm Schmidt schlägt aus diesem Grund im Rekurs auf 
antike Vorstellungen vor, die Schönheit der foucaultschen Lebenskunst als das 
anzusehen, »was als bejahenswert erscheint«.39 Allerdings müsste man neben 
der Affirmation unter Umständen einen komplementären Aspekt hinzuzie-
hen, der mit der Vorstellung der Schönheit einhergehen kann: ein bestimmtes 
Maß an Stimmigkeit und Kohärenz.40 Genau dies wird ja bei Foucault gerade 
durch die Subjektivierungsübungen hergestellt, denn sie produzieren als Prak-
tiken der Wiederholung immer auch Kohärenz- oder Isomorphie-Effekte.

Bei Deleuze tritt die ästhetische Dimension etwa in seinem Aufsatz Spi-
noza und wir (1978) hervor. Die Bewegung des Werdens, die sich aus dem von 

36 | Reckwitz, Andreas: Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftlicher 

Ästhetisierung, Berlin 2013, S. 365, Anm. 83. Zum Bezug zu Whitehead vgl. z.B. Faber, 

Roland und Stephenson, Andrea M. (Hg.): Secrets of Becoming. Negotiating Whitehead, 

Deleuze and Butler, New York 2011.

37 | Foucault, Michel: »Eine Ästhetik der Existenz« [»Une esthétique de l’existence«, 

1984], übers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden/

Dits et Ecrits, Bd. 4, a.a.O., Nr. 357, S. 902-909, hier S. 904f.

38 | Foucault, Michel: »Die Sorge um die Wahrheit« [»Le souci de la vérité«, 1984], 

übers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden/Dits et 

Ecrits, Bd. 4, a.a.O., Nr. 350, S. 823-836, hier S. 828.

39 | Schmidt, Wilhelm: Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung, Frankfur t a.M. 

1998, S. 168, Herv.i.O.

40 | Ebd., S. 252ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


267Selbstversuch und Übung 

Spinoza hergeleiteten Vermögen des Körpers ergibt, wird gedacht in einem äs-
thetischen Modell, und zwar dem Modell einer »musikalischen Komposition« 
oder »melodischer Linien«.41 Kompatibel mit dieser Art Musikalität sind bei 
Deleuze immer wieder auftretende Überlegungen zum Konzept des Rhyth-
mus  – einer »Faszinationsmetapher«, die notorisch auf das »Verhältnis von 
Wiederholung und Variation« verweist.42 Und in der Tat gibt der Rhythmus 
notwendigerweise ein Beispiel für das Ineinander von Differenz und Wieder-
holung in Deleuzes gleichnamiger Schrift ab.43 Anders als bei Foucault hat 
die konkrete, nichtmetaphorische Kunsterfahrung bei Deleuze einen hohen 
spirituellen Stellenwert. Kunst (und Literatur) firmiert wie schon bei Nietzsche 
als »das große Stimulans des Lebens«.44 Sie hat also mehr oder weniger den 
Rang psychedelischer Substanzen und steht somit ästhetikhistorisch eher im 
Zusammenhang mit dem Erhabenen als mit dem Schönen.45 Sich mit Kunst 
auseinanderzusetzen heißt folglich, von ihr einen desubjektivierenden, expe-
rimentellen Gebrauch zu machen. Diesem Pragmatismus gemäß, der jegli-
cher Repräsentationslogik entgegensteht, heißt es dann auch in Proust und die 
Zeichen (1964): »Das moderne Kunstwerk hat kein Sinnproblem, es hat einzig 
ein Problem des Gebrauchs.« Fest stehe nur, dass Kunst eine Einheit vermit-
tele – »die Einheit zwischen einem immateriellen Zeichen und einer gänzlich 
spirituellen Bedeutung«.46 

41 | Deleuze, Gilles: »Spinoza und wir« [»Spinoza et nous«, 1978], in: ders.: Spinoza. 

Praktische Philosophie, a.a.O., S. 159-169, hier S. 164.

42 | Blumentrath, Hendrik u.a.: »Rhythmus und Moderne. Einleitung«, in: Zeitschrift für 

Kulturphilosophie 1 (2013), S. 7-13, hier S. 11f.

43 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 39ff.

44 | Nietzsche, Friedrich: Kritische Studienausgabe, Bd. 13: Nachgelassene Fragmen-

te 1887-1889, hg. von Girogio Colli und Mazzino Montinari, 2., durchges. Aufl., München 

1988, S. 521.

45 | Zum Stellenwert des Erhabenen in der Philosophie von Deleuze vgl. Schaub, 

Mirjam: Gilles Deleuze im Wunderland. Zeit- als Ereignisphilosophie, München 2003, 

S. 92ff.

46 | Deleuze, Gilles: Proust und die Zeichen [Proust et les signes, 1964], übers. von 

Henriette Beese, Berlin 1993, S. 117 u. S. 36. Vgl. auch den Passus aus Differenz und 

Wiederholung: »Das Kunstwerk verläßt das Gebiet der Repräsentation, um ›experimen-

telle Er fahrung‹ zu werden […].« Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 Jürgen Gunia

Spirituelle Schrif tlichkeit: Lesen, Schreiben, Tanzen 

Zusammenfassend kann man sagen, dass Spiritualität ein Ineinander von 
Ethik und Ästhetik impliziert. Im folgenden Schritt soll diese ethisch-ästheti-
sche Praxis von expérimentation und entraînement noch konkreter gefasst wer-
den. In Deleuzes Spinoza-Aufsatz wird bereits deutlich, dass sich der desub-
jektivierende Impuls – und damit die expérimentation – vorrangig an Texten 
entzündet, mithin also an Lektüren, die Deleuze als »affektive Lektüren« oder, 
an einem anderen Ort, als »Lektüren der Intensität« bezeichnet.47 Im Vorder-
grund stehen oftmals kurze und somit übersichtliche Stellen oder Sätze. Nicht 
zufällig heißt es im gemeinsam mit Guattari verfassten Rhizom-Text: »Findet 
die Stellen in einem Buch, mit denen ihr etwas anfangen könnt!«48 Das ist der 
drastisch antihermeneutische Imperativ einer intensiven, von einem körper-
basierten Affizierungsbegehren gesteuerten Lektüre. Eine derartige Lektüre 
geht mit einer inneren Bewegung einher, die man sich am ehesten abermals 
rhythmisch vorstellen kann, z.B. als dynamische Abfolge von »Schwingungen, 
Rotationen, Drehungen, Gravitationen, Tänze[n] oder Sprünge[n]«.49 

In Foucaults Vorlesungen zur Hermeneutik des Subjekts stehen ebenfalls 
Sätze im Vordergrund, sie werden sogar klassifiziert: Es geht um Maximen 
und Sentenzen. Mit diesen muss sich der Stoiker ausstatten; er muss sie, wenn 
er sie benötigt, griffbereit haben, also auswendig können, um Angriffe auf 
seine Integrität abzuwehren.50 Das ethische Programm der antiken Selbstsorge 
lässt sich selbst in einem einzigen »Grundsatz« – Foucault verwendet alterna-
tiv den Terminus »Sinnspruch« – benennen: »Man muss sich um sich selbst 
sorgen.«51 Auch hier ist die Rezeption körperlich konnotiert, denn die damit 
verbundene Übung wird zu einer latent physischen: Foucault hebt hervor, dass 
die Worte laut, also mithilfe der körperlichen Präsenz der Stimme, auszuspre-
chen waren (in medienhistorischer Hinsicht eine Selbstverständlichkeit).52 

47 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., S.  169; Deleuze: Unterhandlungen, a.a.O., S.  18 u. 

passim.

48 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Rhizom [Rhizome, 1976], übers. von Dagmar 

Berger u.a., Berlin 1977, S. 40.

49 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 24. Ausführlich zum »Expe-

rimental Reading« vgl. Baugh, Bruce: »How Deleuze Can Help Us Make Literature Work«, 

in: Buchanan, Ian und Marks, John (Hg.): Deleuze and Literature, Edinburgh 2000, 

S. 34-56, hier S. 34ff.

50 | Foucault: Hermeneutik des Subjekts, a.a.O., S. 396.

51 | Ebd., S. 53. 

52 | Ebd., S. 438. Zudem hebt bereits Seneca im 84. Brief an Lucillus die Analogie her-

vor, die zwischen geistiger und körperlicher Arbeit besteht, sodass das Erstere meta-

phorisch als Verdauungsprozess verstanden werden kann. Historisch gesehen wird das 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


269Selbstversuch und Übung 

Die Lektüren, die Deleuze und Foucault im Blick haben, sind im Grunde 
beides Lektüren verlebendigender und gleichsam widerständiger Intensität. 
Bereits erwähnter Unterschied ist, dass die Lektüre bei Deleuze eine desub-
jektivierende und bei Foucault eine tendenziell subjektivierende Richtung ein-
schlägt. Fokussiert Foucault immer wieder die Verinnerlichung von Grundsät-
zen, so sind die Sätze und Stellen, die Deleuze im Blick hat, eher heterogener 
Natur; es können ebenfalls Sentenzen oder Aphorismen sein, aber auch poe-
tische Entwürfe. In Logik des Sinns (1969) zitiert Deleuze beispielsweise den 
Satz »Selbstverständlich ist alles im Leben ein Prozeß des Niedergangs« aus 
Francis Scott Fitzgeralds Bericht Der Knacks (1936).53 Deleuze bezeichnet die-
sen Satz als »Hammerschlag« und nimmt ihn zum Ausgangspunkt für seine 
Überlegungen zum Ereignis, das als existenzieller ›Riss‹ unverkennbar desub-
jektivierenden Charakter hat.54

Mit den unterschiedlichen Richtungen von Desubjektivierung und Subjek-
tivierung geht ein besonderes Verhältnis des Lesens zum Schreiben einher. Für 
Deleuze hat das Schreiben den Charakter einer Mitschrift; es initiiert »expe-
rimentelle Prozesse« und dokumentiert diese zugleich als »Erfahrungsproto-
koll«.55 Damit befindet er sich in der Nähe avantgardistischer Schreibverfahren 
der klassischen Moderne, also etwa der surrealistischen écriture automatique 
oder der stream-of-consciousness-Techniken, bekannt geworden durch James 
Joyce und Virginia Woolf, die Deleuze bewunderte. Die stoischen Schreibver-
fahren von Foucaults historischer Untersuchung resultieren dagegen in Flo-
rilegien oder in »hypomnemata«, Vorformen des modernen Journals. Beide 
Formen dienen ihm zufolge nicht zur narrativen oder deskriptiven Selbst-
darstellung, sondern bilden in ihrem fragmentarischen Journalcharakter ein 

Christentum die Topik des Lesens erheblich ver feinern. Die von den Benediktinern ent-

worfene »göttliche Lesung«, die lectio divina, basier t nicht nur auf einer dif ferenzier ten 

Verfahrensweise des Lesens, sondern auch auf einem Ausbau der damit verbundenen 

physiologischen, ja »gastronomischen Metaphorik«: Das intensive Lesen der biblischen 

Schrif t ist demnach gleichzusetzen mit dem Schmecken, Verkosten, Verdauen und Wie-

derkäuen des göttlichen Wortes. Vgl. Leclerq, Jean OSB: Wissenschaft und Gottverlan-

gen. Zur Mönchstheologie des Mittelalters, Düsseldorf 1963, S. 84ff. Zur weiteren ge-

nuin biblischen Tradition dieser Metaphorik vgl. Manguel, Alberto: Eine Geschichte des 

Lesens, Reinbek bei Hamburg 2000, S. 202f.

53 | Fitzgerald, Francis Scott: Der Knacks [The Crack-up, 1936], übers. von Walter 

Schürenberg, Berlin 1984, S. 9.

54 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], übers. von Bernhard 

Dieckmann, Frankfur t a.M. 1993, S. 193.

55 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Jürgen Gunia

Archiv und damit den Ausgangspunkt für eine prozessuale, d.h. sich ständig 
erneuernde Konstituierung des Subjekts.56 

Dass das schreibende Lesen einen Aneignungsprozess meint, zeigt im Üb-
rigen, dass Foucault Senecas Empfehlung ernst nimmt, wonach man »weder 
bloß schreiben noch bloß lesen« soll.57 Die enge Verklammerung von Rezep-
tion und Produktion reduziert die Differenz von Eigenem und Fremden und 
lässt das stoische Subjekt zum Autor werden. Zugespitzt könnte man gerade 
behaupten: Subjektivierung heißt Autorwerden.58 Das an romantische Poetik 
erinnernde, operativ-experimentelle ›Schreiblesen‹ ist insofern eine Praxis 
oder besser eine Produktion, weil sich durch sie das Subjekt der Selbstsorge 
als Autor seiner selbst konstituiert. Ein Autor freilich, der nichts anderes ist 
als eine Momentaufnahme im Subjektivierungsprozess. Genau dieses indirek-
te Postulat des intensiven, desubjektivierend-subjektivierenden Schreiblesens 
lässt das philosophische Projekt von Deleuze und Foucault allerdings obsolet 
werden, dominiert doch nicht erst in der multimedial überfrachteten Postmo-
derne eher die »defensive Lektüre«.59 Refugien der schriftbasierten expérimen-
tation und des entraînements existieren folglich in Restbeständen allenfalls im 
Bereich der Literatur selbst oder an der Universität, und dort in textzentrierten 
Disziplinen wie der Theologie, der Philosophie und vor allem den einzelnen 
Philologien. Allerdings nur dann, wenn neben der systemkonformen Heran-
bildung sogenannter Kompetenzen durch fachinterne Übungsdidaktiken noch 
das Moment der Selbsterfahrung und des Selbstversuchs stark gemacht wird. 

56 | Hierzu Foucault, Michel: »Über sich selbst schreiben«, a.a.O.

57 | Seneca, Lucius Annaeus: Philosophische Schriften. Vollständige Studienausgabe, 

Bd. 4: Briefe an Lucilius, 2. Teil, Wiesbaden 2004, S. 20.

58 | Genau dies wird später auch die benediktinische lectio divina nahelegen, wenn 

freilich auch die christliche Glaubenswahrheit völlig andere Vorzeichen setzen wird. Vgl. 

Schneider, Michael: »Lectio divina heute praktizieren«, in: Erbe und Auftrag. Monasti-

sche Welt 3 (2011), S. 277-289, hier S. 279. 

59 | Weinrich, Harald: »Lesen  – schneller Lesen  – langsamer Lesen«, in: Neue Rund-

schau 95 (1984), H.  3, S.  80-99, hier S.  81. In einem Interview zu Tausend Plateaus 

beklagt sich Deleuze über den Buchmarkt, in dem sich Tausend Plateaus behaupten 

müsse: »Tausend Plateaus liefer t Erkenntniseffekte; aber wie soll man es inmitten des 

Rummels, der jede Woche ein neues Meisterwerk unserer Zeit ›entdeckt‹, vorstellen, 

ohne Meinungs- oder Stareffekte einzusetzen?« Deleuze: Unterhandlungen, a.a.O., 

S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013 - am 14.02.2026, 11:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

