
Antiödipus oder der antinomische Wille zur Reinheit

Laut des linguistischen Strukturalismus’ Roman Jakobsons ist die individuelle Freiheit

auf der Ebene eines Systems der Signifikanten gleich null, da jedem Individuum der

Klang einer Sprache und damit Kombination der Signifikanten durch das existierende

Sprachsystem vorgegeben ist. Niemand kann im Deutschen ›Tund‹ statt Hund sagen,

wenn er/sie kommunizieren will, sehr wohl aber Köter,Wauwau oderThöle statt Hund.

(Spiel auf derEbenederZeichen (Wörter), auf derwir freier sind).Das ist einer derGrün-

de,warumderSignifikantnachLacanGrundlage jeglichen,demIndividuumvorgelager-

ten Systems des Sprachphallus ist, bzw. das Unbewusste nach Lacan wie langage ange-

sehen werdenmuss, damit das Unbewusste wie in der Linguistik als jeder individuellen

Subjektivität vorausgehendes Gesetz in den Bewegungen der symbolischenWelt gelten

kann, die aber im Rahmen dieser Kastration zugleich auch eine Ermöglichung auf der

Ebene der sinnvollen Sprache der Zeichen und damit des Symbolischen darstellt. La-

can leitet daraus eine neue Dynamik des Begehrens ab, das nicht wie in der klassischen

Psychoanalyse des Ödipus sich durch Unterdrückung auszeichnet: Die Sprache und je-

de Form der sinnvollen Zeichengebung im Symbolischen wird zum Ersatzphallus für

das durch das System der Signifikation immer gleich kastrierte Subjekt, so dass das Ge-

setz der Signifikantenordnung nicht nur als Negation, sondern zugleich als Bedingung

der Produktion zu verstehen ist. Die symbolischen Bewegungen der Sprache und aller

semiotischen Zeichensysteme sind dann immer Ausdruck eines gespaltenen Subjekts,

das seine Spaltung in der symbolischen Welt durch den Ersatzphallus der diskursiven

Sinnsetzung permanent verkennt und damit seine Ohnmacht gerade mit existenzieller

Kreativität verdrängt. Freuds Konzentration auf männliche Sexualität im Ödipus kann

mit der neuen strukturalenAnalyse die inkonsequente Forderung einermonopolisierten

Befreiung des männlich verstandenen Subjekts im Ödipus vorgeworfen werden, weil er

noch keine Linguistik kannte, deren Gesetz der Aneignung von Sprache doch für jedes

Geschlecht gilt, das daher nicht alsmännliche Kastration, sondern als Trieb zur Produk-

tivität jeden Geschlechts zu verstehen ist.

Aber im ersten Band von Sexualität und Wahrheit radikalisiert Foucault Nietzsches

Reinheitswillen mit seiner Phase der Genealogie, indem er auch die Psychoanalyse La-

cans der Vereinfachung zeiht. Die Psychoanalyse Lacans laufe dennoch auf die gleiche

https://doi.org/10.14361/9783839476512-009 - am 14.02.2026, 17:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Annahme des einen immer wiederkehrenden ödipalen Gesetzes für alle Machtformen

wie in der klassischen Analyse Freuds hinaus:

»Die von der Repression der Triebe ausgehende Analyse unterscheidet sich von der

Analyse, die vom Gesetz des Begehrens ausgeht, gewiß in der Art und Weise, wie die

Natur unddieDynamik der Triebe verstandenwerden – aber nicht hinsichtlich des Ver-

ständnisses der Macht. Beide berufen sich auf eine gemeinsame Repräsentation der

Macht, die je nach dem Gebrauch, den man vor ihr macht, […], zu zwei entgegenge-

setzten Forderungen führt: entweder zum Versprechen einer ›Befreiung‹ […] oder […]

zur affirmativen Behauptung […].«1

Nirgendwo sonst wie hier in einer Kritik der Repression kommt Foucault dem Problem

einesWillens zur Reinheit nahe und verkennt ihn dennoch: Determinismus und Freiheit

sind im Ödipus Antinomien der Macht geworden, weil sie von der Reinheit des einen

monistischen Gesetzes jeweils ausgehen, die er mit einem Perspektivismus Nietzsches

als Schatten des Monotheismus kritisiert, weil es das eine Gesetz an die Stelle des ei-

nen Gottes rückt. Mit der Austauschbarkeit der absolut gegenteiligen Pole der Freiheit

und Repressionwird nicht nur der Determinismus Freuds, sondern auch unbewusst die

durch Derrida fortgesetzte nietzscheanische Reform Lacans zur Rechtfertigung des Ge-

setzes kritisiert, an dem die Produktivität des Begehrens nach Lacan nichts ändert (der

Nietzschenie gelesenhat).Es ist die einfacheUmkehrung vonnegierendemDeterminis-

mus zur produktiven Freiheit: An die Stelle der reinenNivellierung durchDetermination

des Gesetzes tritt das reine Nivellieren im Strömen eines Nicht-Gesetzes.

DieNeufassungvonBegehren imZugedes linguistischenDeterminismusLacanshin

zurUmkehr einer FreiheitsforderungdurchdasmonotheistischeGesetz zeigt sich in der

Tat auch deutlich in Judith Butler Orientierung an Lacan. Die diskursive Zeichenkette

ohne jedes Subjekt, die für alle Begehren gilt, eröffnet nach Butler die Wahrnehmung

dafür, dass alle gleich vor dem nivellierenden Gesetz des Begehrens sind, so dass erst

mit der Erkenntnis des Gesetzes jegliche individuell verschieden realisierte Vielheit der

sexuellen Begehrensformen als gleich gerechtfertigt werden kann.

»Wennman behauptet, daß das Gesetz im gesellschaftlichen Leben universell präsent

ist, so heißt dies nicht, daß es in jedemAspekt des fraglichen gesellschaftlichen Lebens

vorhanden ist, sondern im minimalen Sinne bloß, dass das Gesetz existiert und sich

irgendwie in jeder gesellschaftlichen Form auswirkt.«2

Erscheint das Gesetz bei Freud als ödipale Determination männlicher Sexualität, so bei

Butler nachReinigung des ödipalenmotiviertenGesetzes vomPhallus genau umgekehrt

als gesetzliche Bedingung zu jeglicher Individualität,weil sie wie Lacan von Sprache der

Linguistik als das eine Gesetz ausgeht:

1 Michel Foucault, Histoire de la Sexualité, La volonté de savoir, Paris 1976, S. 151. In der deutschen Aus-

gabe: DerWille zumWissen. Sexualität undWahrheit 1, Frankfurt a.M. 1983, S. 84.

2 Judith Butler, Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a.M. 1991, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-009 - am 14.02.2026, 17:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Antiödipus oder der antinomische Wille zur Reinheit 53

»Das Formieren […] und Signifikation jenes sexuiertenKörperswird nicht in einer Reihe

vonHandlungen bestehen, die in Befolgung des Gesetzes ausgeführt werden, sondern

es sind Handlungen, die von dem Gesetz mobilisiert werden […].«3

Sozial hergestellte Unterschiede werden dann immer noch durch Kastration begründet,

weil es, wie Foucault andeutet, das Kastrationsgesetz nur der lange Schatten Gottes im

Begehren des einen allen gleich nivellierendenGesetzes ist, indemandie Stelle des Phal-

lus das linguistische, für jedes Geschlecht gleich geltende Gesetz des Begehrens gerückt

wird. In dieser Kehre weg vom dem einen männlichen Gesetz wird wieder die Kastrati-

on durch das Gesetz jedoch wieder zu dem einen Gesetz des anonymen Begehrens. Die

Psyche der Macht ist das eine Gesetz, das jeder sozialen Legitimation als das eine rein

nivellierende Gesetz allen unterschiedlichen Begehren in der Gesellschaft vorausliegen

soll.Die durchaus vomFeminismus berechtigteKritik an dermonopolisierendenmänn-

lichen Sexualität durch den Ödipus bei Freud setzt in der linguistischen Reinigung vom

Phallus aber dann eine durch Kritik versteckte Form eines als rein verstandenen Geset-

zes des Begehrens fort, so dass das Geschlecht zu einer Frage der Sprache wird. Sprache

wird wieder gefeiert als reines Gesetz jeder Kultur. Butler versucht, die Ökonomie des

Begehrens vollkommen unabhängig von sozialer Legitimation zu sehen, indem sie die-

selbe Drehung um die eigene Achse im Feiern der Sprache vollzieht wie die Linguistik:

Sprache als Teil aller Zeichenpraxis wird zumMonopol des Verstehens aller Zeichen des

Begehrens.

Allerdings ist Foucault nicht ganz unschuldig für dieseDrehungumdie eigeneAchse

im Feiern der Sprache, weil er in seiner Kritik an Lacan durch Nietzsche nicht weit ge-

nug geht.Umsich selbst nämlich vomödipalenVerständnis derMacht imSinne des Per-

spektivismus Nietzsches unterscheiden zu können, kommt dieMacht seit Sexualität und

Wahrheit 1 nun in nietzscheanisch unbestimmbarer Abgrenzung eines rauschendenDis-

kurses der Zeichenketten gegen jede bestimmte Richtung eines monotheistischen Ge-

setzes, so dass er die Reinheit wieder in Form eines jede Position definierenden ebenso

ungreifbar wie rein nivellierenden Strömens der Macht restituiert:

»Nicht, weil sie alles umfaßt, sondernweil sie von überall kommt, ist dieMacht überall.

Und ›dieMacht‹mit ihrer Beständigkeit,Wiederholung, Trägheit und Selbsterzeugung

ist nur der Gesamteffekt all dieser Beweglichkeiten, die Verkettung, die sich auf die

Beweglichkeiten stützt […].«4

Strukturen der Macht stützen sich auf Beweglichkeit, um dem Strömen der Diskurse

zu entgehen: Aus dieser Angst vor demungreifbaren rein diskontinuierlichenDiskurser-

eignis im Strömen der Diskurse entsteht der sich dagegenstemmende Wille zur Struk-

turierung der Macht. Foucaults berechtige Kritik am Ödipus ist selbst von einer Rein-

heit wie Nietzsche affiziert, weil er jeden Ökonomismus zwar wie Bourdieu verwirft.

Aber wie in Foucaults berühmtenNominalismus derMacht aus Sexualität undWahrheit 1,

3 Judith Butler, Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt a.M. 1997, S. 36.

4 Michel Foucault, DerWille zumWissen. Sexualität undWahrheit 1, Frankfurt a.M. 1983, S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-009 - am 14.02.2026, 17:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

dass Macht ja nur ein Name für ganz verschiedene Strategien der Strukturbildung sei,5

muss sie dann als jeweilige Konstellation gegen das ungreifbare Strömen erfasst wer-

den, dessen Realität eines ungreifbaren Diskurses die angeblich in den unverfügbaren

Tod verliebtemoderne Literatur allein erkennt, weil sie dieMagie der namentlichen Au-

torschaft aufgibt. Das ist die romantische Opposition Nietzschesmit Kunst versusWis-

sen, die Kunst ebenso rein sieht wie das Feiern der Sprache in der Literatur, die im Tod

desAutors angeblich auf keine autorhafteWissensakkumulation zurVerfügungderWelt

abzielt. Aber die Repräsentation von Autorität in der Wissenschaft versucht sich in der

Kritik amZentrumder souverän repräsentierendenKönigsmacht,weder als unsichtbare

anonymeMacht zu geben noch von unten zu kommen.

So haben die Strafrechtsreformen seit dem 18. Jahrhundert zwar in der Tat die von

Foucault zu Recht beschriebenen Effekte der geheim verdeckten Ausführung und Zu-

rückdrängung der peinlichen, direkt auf den Körper zielenden Strafen im Diskurs zur

Folge, die heutigen Debatten der moralischen Kritik gleichen. Aber diese Ähnlichkeit

täuscht wie die Feier der Sprache inWittgensteins Kritik mit seinem Beispiel der gleich

aussehenden Hebel eines Cockpits, dass die gleich erscheinenden Diskurse doch nicht

demselben Kontext entsprechen.Die neueMoral des Strafens gilt der Position der allein

inEngland vonKantorowicz empirisch nachgewiesen,6 sich vonTheologie lösendenKul-

tur des Wissens durch repräsentative Rechtstheoretiker in der Tradition des Tudorsys-

tems, denen die Moral als neue politische Berechnung ihrer legitimenMacht gegenüber

nur dem Souverän erlaubten Ausübung des auf den Körper direkt treffenden Strafens in

der Öffentlichkeit gilt: Sie haben nicht die gleiche Souveränität und damit reinen Rechte

des öffentlichen Zugriffs auf Körper, beanspruchen aber dennoch die legitime Vertre-

tung dieser Macht durch ein profanes Rechtskollegium in der vom König legitimierten

Öffentlichkeit: ›We fight the King to defend the King‹ zitiert Kantorowicz diese vom Tu-

dosystem zugewiesene Rolle des Königs als herausgehobene aber dennoch in ein Kolle-

gium eingelassene Position im Feld des repräsentativen Parlaments.7 Die ersten Straf-

rechtsreformen nehmen also keine moralische Rücksicht auf die Strafgefangenen und

ihren Besitz der modernen Seele im Körper von unten, wie Foucault es in Überwachen

und Strafen fasst, sondern stellen eine neue Berechnung des Strafens dar, die allererst

auf die positionale Inkorporation der Legitimation eines Rechts zur Strafe Rücksicht auf

die Strafenden nimmt. Von daher die von Foucault selbst beschriebene Doppelung von

Recht und Besitz im Strafen, die jedoch nichts mit der moralischen Rücksicht auf ei-

nen Besitz der Seele im delinquenten Körper von unten zu tun hat: Von der königlichen

Doublette aus gesehen ist der Körper des Gefangenen imGanzen ein Vollbesitz des Sou-

veräns, der aufgrund der Rücksicht der Strafenden gegenüber demKönig dann auch für

sie selbst wie ein jeweils zu berechnendes, nur relatives Recht und als Tabu zu behandeln

5 Foucault, Der Wille zum Wissen., ebd,, S. 94.: »Zweifellos muß man Nominalist sein: die Macht

ist nicht eine Institution, ist nicht eine Struktur, ist nicht eine Mächtigkeit einiger Mächtiger.

Die Macht ist der Name, den man einer komplexen strategischen Situation in einer Gesellschaft

gibt.« Damit ist die vomSinn innerhalb eines Diskurses unabhängige Ordnungsstruktur Grund der

Machtanalyse.

6 Zum spezifischen Sinn des Königs als König im Parlament des Tudorsystems: Ernst Kantorowicz,

Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur politischen Theologie des Mittelalters, München 1990, S. 44ff.

7 Zit n. Kantorowicz, ebd. S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-009 - am 14.02.2026, 17:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Antiödipus oder der antinomische Wille zur Reinheit 55

ist. Die Rücknahme der Strafe hat also nichts mit der Seele des Delinquenten zu tun,

sondern mit der geforderten Relativierung im dann tabuierten Zugriff für den Strafen-

den.Die so Legitimierten werden wichtiger als der ihn legitimierende Repräsentant des

Königs im Feld der sich durchaus öffentlich repräsentierenden Macht, so dass das sou-

veräne Subjekt des Königs in der Tat immer weniger entscheidend für die ganz und gar

nicht unsichtbare Repräsentation der Macht ist: Das den souveränen Besitz des Königs

durchRecht hemmende Feld derMachtwird dann zur eigentlichen legitimenMachtpra-

xis eines repräsentativ öffentlichen Rechtssystems, das sich im Konsens mit dem König

öffentlich zwar zurücknimmt, umaber das Strafen direkter undmit größtmöglicher ge-

genseitiger öffentlicher Überwachung der Legitimität die Erziehung in der die Öffent-

lichkeit störenden Individuen vornehmen zu können: Eine Macht weder von oben oder

unten noch unsichtbar, aber sehr wohl in ihrer Autorschaft sichtbar repräsentiert und

nicht vonüberall herkommend.Es handelt sich zwar umeineVerbergung imZugang zur

Macht durch Bildung der Rechtsgelehrten, der aber umso mehr der effektiveren Reprä-

sentation dienen soll, so dass es um die Synchronisierung von Unsichtbarkeit mit Sicht-

barkeit geht, die dem König in geringeremMaße zukommt: Je unsichtbarer der Zugang

zur Macht, umso sichtbarer ist ihre Repräsentation in Opposition zum König.

Dieses Verständnis ist ebenso eine Kritik an der ungeteilten souveränenHandlungs-

macht und Subjektivität, hat aber aufgrund ihrer anderen Positionierung im Feld der

Macht andere Konsequenzen als bei Foucault, weil es nicht von einem Streit um die See-

le und von einer Individualisierung des Gefangenen ausgeht, sondern von der Produkti-

on an Macht durch stellvertretende Idealität der Autorschaft des Königs zweier Welten.

Die Reformen sind in ihrer Rücknahme gegenüber dem Körper des Delinquenten viel-

mehr als ein zunehmendes Begehren nach strafendem Zugriff der Autorschaft auf den

Gefangenen jenseits des Souveräns zu verstehen, die den Besitz des Souveräns zu be-

rücksichtigen hat, der allein das Vollrecht eines Besitzes und damit das direkte und un-

gehemmte Antasten der Körper bis zur Vernichtung seines Eigentums besitzt, so dass

die Strafen legitimer durch seine Stellvertretung sind, weil das stellvertretende Strafen

hinter Mauern in nüchterner Berechnung des Rechts für den Strafenden auszuführen

ist. Laut Foucault selbst setzt die Reform um 1760 an – und zwar nach seinen eigenen

Angaben von England aus mitsamt eben des von ihm ebenso angegebenen Zuwachs an

Strafen durch diese Reform.8 Moral tritt dann aber nicht einfach als neues Diskurser-

eignis als Scham vor dermoralischen Seele des Delinquentenwie nachNietzsches im 19.

Jahrhundert verfassten philosophisch motivierten Genealogie durch Kritik an Kant auf,

sondern sie dient vielmehr einer neuen moralischen Berechnung der Erzieher im Stra-

fen gegenüber dem Ideal der zweiWelten des königlichen Souveräns. Erziehung tritt ins

Problem des Strafens nicht wegen Rücksicht auf den Delinquenten, sondern aufgrund

einer Rücksicht für Legitimation eines Rechts zum Strafen. Die Technik der Synchroni-

sation vonHemmungmit betonter Ausführung als Strategie der Legitimation überwin-

det in der Tat die zentrale Souveränität, so dass die autoritativen Stellvertreterwichtiger

für die Repräsentation in derÖffentlichkeit werden als der öffentlich sie repräsentieren-

de Souverän. Hemmung in der Öffentlichkeit ist daher, wie Foucault es in Überwachen

8 Michel Foucault,Überwachen und Strafen.Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a.M. 1977, S. 22. Fou-

cault erwähnt Romilly, Mackintosh und Fowell-Buxton.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-009 - am 14.02.2026, 17:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

und Strafen für normalisierendes Wissen wieder zu vereinfacht beschreibt, nicht als zu-

nehmenderRückzug von öffentlicherRepräsentation durch dieMacht deswissenschaft-

lichenAutors zu sehen, sondern imGegenteil als verstärktes Vorrücken vonAutorschaft.

Der verstärkte Rückzug vor demSehenwirdmit einer Forcierung des Sehens synchroni-

siert, was Foucault mit dem maskierten Philosophen selbst missversteht: Seine öffent-

liche Verleugnung der Sichtbarkeit als maskierter Philosoph produziert umsomehr das

Ansehen seiner öffentlichen Position als Mann vonWelt in seiner Stellung des legitimen

Professors am Collège.

Eine gewisse Scham gilt also in der Tat dem Strafen, aber nicht, um demDelinquen-

ten vonunten eine Seele zukommen zu lassen.Damitwill Foucault zeigen,dass die Leib-

Seele Unterscheidung nicht erst in der Achse des späteren Wissens bei Merleau-Ponty

aufgehoben worden ist, sondern dass schon durch die Technik des Überwachens und

Strafens dies implizit gemachtwurde,was erst später imWissen explizit erscheint. Aber

diese symbolische Praxis eines in der Technik implizitenWissens von der Seele im Kör-

per lässt sich mit Bourdieus von Erving Goffmans Beschreibung übernommenen stra-

tegischen Berechnungen einer prädiskursiven Praxeologie der handelnden Habitusfor-

men imFeld derMacht besser als implizites, aber nicht offen bewusstesWissen für Posi-

tionierung der Strafenden fassen: ›a sense for oneman’s place‹, also ein Sinn für die Position

in der Praxis, wie jemand sich in seiner gespaltenen Position zwischen oben und unten,

zwischen Hemmung und zugleich als Behauptung von Macht zu synchronisieren hat.9

Teilung derMacht und Konsens durch Relationalisierung wird wichtiger als die einzige,

ungeteilte souveräne Subjektivität.

Die Reinigung durch Moral wird dann auch keineswegs im 19. Jahrhundert als Hu-

manwissenschaft beiKantweitergeführt.NachdempolitischenAblebendes königlichen

Souveräns wird die produktive Reinigung derHumanwissenschaften damit fortgesetzt,

dass sie sich nun auch von berechnenderMoral imNamen einer reinenNaturerkenntnis

der wissenschaftlichen Autorität abzulösen hat. Normalisierung durch wissenschaftli-

che Tests hat es nicht mit Moral und Scham, sondern mit Reinigung der Profession zu

tun,die sichnunauch vonderMoral imNamen reinerNaturerkenntnis reinigt,um inva-

sive Techniken in den Körper als von menschlicher Scham gereinigtes öffentliches Ein-

greifen zu rechtfertigen.

9 Pierre Bourdieu, espace sociale et pouvoir symbolique, in: ders., Choses Dites, Paris 1987, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-009 - am 14.02.2026, 17:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

