
https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nathalie Gasser
Islam, Gender, Intersektionalität

Kultur und soziale Praxis

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für die Frauen, die hinter den Pseudonymen Zara, Xhemile, Esma, Duaa, Ardita, Velika, 
Adea, Aieta, Maide, Suad, Sahar, Zoya, Rahima, Lane, Malia, Raime, Fijona, Illana, Rhea, 
Hannan und Mira stehen. 

Nathalie Gasser, geb. 1974, lehrt und forscht an der Pädagogischen Hochschule 
Bern mit den Schwerpunkten soziale Ungleichheit und Dominanzverhältnisse im 
Kontext von Bildung, Othering, Intersektionalität, Bildungsbiografien und Islam-
diskurs sowie rassismuskritische Bildung. Sie studierte Sozialanthropologie an 
der Universität Bern und promovierte in Religionswissenschaft an der Universität 
Luzern.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nathalie Gasser

Islam, Gender, Intersektionalität
Bildungswege junger Frauen in der Schweiz

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das religionswissenschaftliche Seminar der Kultur- und Sozialwissenschaftlichen Fakultät der 
Universität Luzern hat diese Studie unter dem Titel »Einen Weg finden. Bildungsbiografien junger 
Musliminnen in der Deutschschweiz im Kontext des gegenwärtigen Islamdiskurses« am 26. August 
2019 auf Antrag der beiden Gutachtenden, Prof. Dr. Martin Baumann (Religionswissenschaftliches 
Seminar, Universität Luzern) und Prof. Dr. Angela Stienen (Institut für Forschung und Entwicklung, 
Pädagogische Hochschule Bern, IFE PHBern) als Dissertation angenommen.

Die Dissertation wurde von der Pädagogischen Hochschule Bern (PHBern) gefördert.

Publiziert mit Unterstützung des Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung der wissen-
schaftlichen Forschung.

Auszüge aus dem Kapitel »Expertin für Islam« erschienen 2019 unter dem Titel: Gasser, Nathalie 
(2019): »Frau Ibrahimi, was sagt der Islam dazu?« Die Differenzkategorie »Muslimin« als soziale 
Deutungspraxis im pädagogischen Kontext. In: Zeitschrift für Religionskunde (ZFRK) 7, S. 7-17. 

 
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbib-
liografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese Li-
zenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Verviel-
fältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für beliebige Zwecke, 
auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wieder-
verwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. 
Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

  Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld
© Nathalie Gasser

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5318-2
PDF-ISBN 978-3-8394-5318-6
EPUB-ISBN 978-3-7328-5318-2
https://doi.org/10.14361/9783839453186

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

1 Einleitung ..................................................................... 9

2 Theoretische Rahmung ....................................................... 17

2.1 Der Islamdiskurs in der Schweiz und die Differenzkategorie »Muslimin« ........... 18

2.1.1 »Religiöses Othering« ................................................................... 19

2.1.2 Die diskursive Differenzkategorie »Muslimin« .................................... 21

2.1.3 Weitere in der Deutschschweiz relevante Diskurse ..............................26

2.2 Intersektionelle Perspektive in Bezug auf den Zugang zu Bildung.................... 36

2.3 Perspektive der Handlungsfähigkeit innerhalb

der intersektionellen Beschränkungen ...................................................... 50

3 Annäherung an das Forschungsfeld.......................................... 59

3.1 Musliminnen und Muslime in der Schweiz: ein Überblick.................................59

3.2 Anknüpfungspunkte: Forschung zu adoleszenten

Secondas*os muslimischen Glaubens im Kontext des

gesellschaftspolitischen Islamdiskurses in der Schweiz ................................64

3.3 Schweizerisches Bildungssystem im Kontext von sozialer Ungleichheit ............. 72

3.3.1 Überblick: Gliederung des Bildungssystems in der Schweiz ................... 72

3.3.2 Jugendliche mit »Migrationshintergrund« in Übergängen

im Bildungssystem in der Schweiz.................................................... 76

4 Methodisches Vorgehen...................................................... 87

4.1 Sample: Forschen zu Musliminnen im Spannungsfeld zwischen

»methodological Islamism« und »strategical essentialism« .......................... 88

4.2 Zugang zum Feld: Multi-Sited Ethnography ..................................................95

4.3 Biografisch-narrative, themenzentrierte Interviews .................................... 105

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.4 Codierung und kontinuierliche Auswertung:

datengeleitete Theoriebildung nach der Grounded-Theory-Methodologie

(GTM) kombiniert mit einer fallzentrierten Perspektive ................................ 106

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas

muslimischen Glaubens in der Deutschschweiz ............................. 115

5.1 Typus 1: »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als Muslima .............. 117

5.1.1 Zara .......................................................................................... 117

5.1.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«

der kämpferischen Selbstbehauptung als emanzipierte bzw. dezidiert

religiöse Muslima ......................................................................... 122

5.2 Typus 2: »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens ......................................... 155

5.2.1 Xhemile ..................................................................................... 155

5.2.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«

des zielstrebigen Aufsteigens ........................................................ 159

5.3 Typus 3: »Taktik« der religiösen Vergemeinschaftung ................................ 193

5.3.1 Esma........................................................................................ 193

5.3.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«

der religiösen Vergemeinschaftung ................................................. 196

5.4 Typus 4: »Taktik« der widerständigen Mikropraktiken ................................. 222

5.4.1 Duaa ........................................................................................ 222

5.4.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«

der widerständigen Mikropraktiken ................................................ 226

6 Exkurs: Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse

Selbstrepräsentation junger Secondas muslimischen Glaubens im Wandel... 251

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion: Die doppelte Rolle der Religion

in Bildungsbiografien junger Secondas muslimischen Glaubens ............ 265

7.1 Religion als Differenzkategorie: Manifestationen

der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien.............................. 271

7.2 Religion als Ressource: Manifestation von religiöser Praxis, religiöser

Selbstrepräsentation und religiöser Vergemeinschaftung als Ressource

in Bildungsbiografien ............................................................................ 290

7.3 Fazit und Ausblick ................................................................................ 297

Dank ............................................................................. 301

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis.............................................................. 305

Transkriptionsregeln Interviews.................................................. 343

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung

In den letzten Jahren ist in gesellschaftspolitischen Diskursen ein Trend

auszumachen, Differenzen vermehrt entlang religiöser Grenzen zu konstru-

ieren (Sökefeld 2011: 271). Mecheril und Thomas-Olalde (2011) sprechen in

diesem Zusammenhang von der diskursiven Praxis des »religiösen Othe-

rings« (ebd.: 45), welche das Ziel verfolgt, die Grenze zwischen einer

» –mehr oder weniger expliziten – ›Wir-Gruppe‹ und ›den Andern‹ zumarkie-

ren und zu verobjektivieren« (ebd.: 46). ›Religion‹ wurde in diesem Diskurs

zunehmend zu einer zentralen Interpretationskategorie für negativ und

positiv betrachtete individuelle und kollektive Handlungsweisen, insbeson-

dere derer von Migrant*innen1 (Behloul 2010: 45). Im homogenisierenden

Islamdiskurs wird die Abgrenzung gegen ›den Islam‹ immer stärker mit

dem Verweis auf hierarchische Geschlechterverhältnisse begründet, die als

unveränderbares Wesensmerkmal ›des Islam‹ dargestellt werden (Marx 2008:

55, Allenbach/Müller 2017: 273). Hierbei lässt sich eine dominante differenz-

kategoriale Geschlechtskonstruktion beobachten, nämlich das Bild einer von

Zwang dominierten »armen, unterdrückten muslimischen Frau« und ihrem

Pendant, einem unterdrückenden, Zwang ausübenden »frauenfeindlichen

muslimischen Mann« (Kaya 2012: 120). Innerhalb dieser diskursiven For-

mation wird die Markierung »Muslimin« zur Differenzkategorie (vgl. Kap.

2.1.2).

Muslimische Frauen scheinen diskursiven Zuschreibungen und dem

damit einhergehenden »dauernden Rechtfertigungsdruck« (Tunger-Zanetti

2013a: 224) besonders ausgesetzt zu sein (vgl. u.a. Baghdadi 2012, 2010,

Schild 2010, Kap 2.1.2). Schild behauptet gar, muslimische Frauen in der

1 Anknüpfend an eine queertheoretische, dekonstruktivistische Sichtweise verweise ich

mit dem sog. Genderstern auf Menschen, welche sich nicht in das »dichotome System

der Zweigeschlechtlichkeit« (Walgenbach 2012b: 14) einfügen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Islam, Gender, Intersektionalität

Schweiz seien in der Ausformulierung einer »positiven ›muslimischen Iden-

tität‹, deren Anerkennung durch die Mehrheitsgesellschaft sie anstreben«,

nicht »›frei‹«. Vielmehr müssten sie sich fortwährend mit kursierenden

Repräsentationen und negativen Zuschreibungen auseinandersetzen, diese

»unablässig berichtigen, korrigieren und entkräften« (Schild 2010: 181).

Trotz des mit hoher Emotionalität geführten aktuellen Diskurses über

Muslim*innen in der Schweiz wurde bisher auffallend wenig zu deren bio-

grafischen Erfahrungen geforscht, insbesondere zu denen von Frauen der so-

genannten zweiten Generation2. Dabei scheinen es gerade die biografischen

Erfahrungen zu sein, anhand derer die subjektive Verarbeitung und die Aus-

einandersetzung mit der gesellschaftlichen Komplexität in transnationalen

Lebenswelten3 besonders nachvollzogen werden kann (vgl. Wensierski und

Lübcke 2012, 2011, 2007; Lübcke 2007: 313). Deutsche Studien legen nahe, dass

sich die sogenannte »zweite Generation« hinsichtlich ihrer identitären Aus-

handlungsprozesse in einem Spannungsfeld befindet: Einerseits müssen sich

die jungen Secondas*os innerhalb der Gesellschaft (im Kontext des gegen-

wärtigen Islamdiskurses) als Muslim*innen verorten, anderseits müssen sie

sich gegenüber ihrer Elterngeneration positionieren (vgl. u.a. Bendixsen 2013,

2005, Nökel 2002, 1999, Schiffauer 2004). Diese Aufgabe wird gemäss Schif-

fauer dadurch erschwert, dass »sowohl von der Einwanderergesellschaft wie

von der ersten Generation das Verhältnis von ›europäischer Kultur‹ und Islam

als Verhältnis von Eigenem und Fremden konstruiert« wird (2004: 354) und

somit als »ein Verhältnis von Opposition« (ebd.). Dieses Verhältnis wiederum

ist durch eineMachtasymmetrie der Etablierten gegenüber den Zugewander-

ten bestimmt (ebd.: 354).

Junge (muslimische) Secondas*os stehen in ihren adoleszenten Indivi-

duationsprozessen insofern vor einer doppelten Herausforderung – King

und Koller sprechen von einer »verdoppelten Transformationsanforderung«

(2009b: 12): Einerseits müssen sie sich in der adoleszenten Auseinander-

setzung mit den Welt-, Selbst- und Sachbezügen (Helsper et al. 2009: 26)

2 Zur Problematisierung des Generationsbegriffs in der Migrationsforschung siehe Ka-

pitel 4.1.

3 Mit »transnationalen sozialen Räumen« werden in derMigrationsforschung pluriloka-

le Aktionsfelder von Personen »mit Migrationshintergrund« angesprochen, die mehr

oder weniger zeitgleich wirksam sind und biografisch als zusammengehörig betrach-

tet werden. Der soziale Raum als verdichteter Kommunikations- und Interaktions-

zusammenhang besteht aus mehreren Schauplätzen, die institutionell völlig unter-

schiedlich strukturiert sind (Pries 2008).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung 11

befassen, andererseits stehen sie zusätzlich vor der Anforderung, mit »der

zugeschriebenen und erlebten Differenz« (Allenbach et al. 2011: 18) einen

Umgang zu finden.

Was bedeutet das nun für religiös orientierte junge Secondas muslimi-

schen Glaubens in der Deutschschweiz?

Die voranstehend skizzierten Spannungsfelder lassen vermuten, dass ge-

rade religiös orientierte Secondas – als muslimische Frauen, Migrantinnen

und Angehörige der zweiten Generation – in besonderem Masse von der An-

forderung betroffen zu sein scheinen, mit zugeschriebener Differenz einen

Umgang zu finden und sich gesellschaftlich und der Elterngeneration ge-

genüber zu behaupten. Eine solche Ausgangslage lässt die Frage aufkom-

men, ob diese Spannungsfelder auch Einfluss auf den Bildungsbereich haben,

bspw. auf Position und Positionierung junger religiös orientierter Secondas

im schweizerischen Bildungssystem.

Untersuchungen zu identitären Aushandlungsprozessen von adoleszen-

tenMusliminnen der sogenannten zweiten Generation imKontext von Schule

und Ausbildung stellen in der Schweiz jedoch eine eigentliche Forschungslü-

cke dar. Internationale Studien bieten zwar interessante Anknüpfungspunk-

te, sind jedoch nur bedingt übertragbar: Erstens nimmt die Berufsbildung

im Dualen Bildungssystem der Schweiz einen wesentlich höheren Stellenwert

ein als in den europäischen Nachbarländern, zweitens gilt das schweizeri-

sche Inkorporationsregime im Vergleich als überdurchschnittlich streng und

assimiliationistisch (Gianni 2009) und drittens unterscheidet sich die mus-

limische Bevölkerung in der Schweiz durch ihre Heterogenität deutlich von

denjenigen der Nachbarländer (Nielsen et al. 2012). Diese Faktoren legen na-

he, dass sich in der Schweiz eine besondere Perspektive auf die identitären

Aushandlungsprozesse und Strategien im Zusammenhang mit Bildungsent-

scheidungen, insbesondere adoleszenter muslimischer Frauen, eröffnet.

Deutsche Studien lassen zudem vermuten, dass speziell Kopftuch tragen-

de Frauen im Bildungssystem durchaus mit wirkmächtigen Bildungsbarrie-

ren konfrontiert sein könnten und das Tragen eines Kopftuchs bspw. bei ei-

ner Lehrstellenvergabe als Ausschlusskriterium gewertet werden könnte (vgl.

bspw. Scherr et al. 2015: 150-151).

Diese Ausgangslage führte mich zu meiner Fragestellung: Das zentrale

Erkenntnisinteresse der vorliegenden Untersuchung resultierte in der Frage,

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Islam, Gender, Intersektionalität

ob und wie sich der Islamdiskurs auf die Bildungsbiografien junger, religiös

orientierter SecondasmuslimischenGlaubens4 derDeutschschweiz auswirkt.

Ein besonderer Fokus wurde hierbei zunächst auf (bildungs-)biografische

Übergänge ausgerichtet, so z.B. auf denÜbergang von Volksschule zumnach-

obligatorischen Ausbildungssystem sowie auf die erste Selektionsschwelle

(vgl. Kap. 3.3). Ausgangspunkt dieser Fokussierung bildete die auf neuere

jugendsoziologische Studien abgestützte Annahme, dass in bildungsbiogra-

fischen Übergängen Neuaushandlungs- und Repräsentationsprozesse nicht

nur stattfinden (King 2004, Schittenhelm 2010, 2005), sondern überdies ste-

reotypen gesellschaftlichen Zuschreibungen besonders ausgesetzt sind (vgl.

bspw. Scherr et al. 2015). Ziel der Arbeit war es zu untersuchen, wie religiös

orientierte Secondas muslimischen Glaubens ihre (bildungs-)biografische

Positionierung aushandeln, darstellen und reflektieren, und welche Rolle

die Religion sowie die (diskursive) Differenzkategorie »Muslimin« hierbei

spielen und ob und wie diese Faktoren den berufsbiografischen Prozess bzw.

die Wahl der nachobligatorischen Ausbildung beeinflussen.

Hierbei waren folgende Teilfragen leitend:

• Wie wirken (diskursive) Zuschreibungsprozesse auf junge religiös orien-

tierte Secondas im Kontext von Schule und (Berufs-)Ausbildung?

• Welche Differenzdimensionen wirken in Bildungsbiografien? Wirken sie

intersektionell?

• Wie konstituiert undmanifestiert sich die Differenzkategorie »Muslimin«

in Bildungsbiografien?

• Wie gelingt es den jungen Secondas muslimischen Glaubens bildungs-

biografisch »einenWeg zu finden«? Wie erlangen sie (mehr) Agency in Bil-

dungsbiografien?

Um den jungen Frauen Raum für die Darstellung eigener Relevanz- und Deu-

tungssysteme innerhalb ihrer sozialen Räume zu geben, wurde für das For-

schungsvorhaben ein ethnografischer Ansatz gewählt. Kern des Zugangs zum

Feld bildete die Methodik einer multi-sited Ethnography, wie Marcus (1995) sie

in Abgrenzung zur klassisch ethnografischen Vorgehensweise vorschlug.Wie

bei einer ethnografischen Herangehensweise üblich, kam bei der Datenerhe-

bung ein Methodenmix zum Zuge: Die Basis der empirischen Untersuchung

4 Zur Gestalt des Samples sowie der Problematisierung und Definition von Begrifflich-

keiten in der Fragestellung vgl. Kap. 4.1.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung 13

bestand aus einem zirkulären Verfahren von teilnehmender Beobachtung in

multiplen sozialen, aber auch virtuellen Feldern, verbunden mit themenzen-

trierten (bildungs-)biografischen Interviews sowie einer diskursiven Doku-

mentenanalyse in Bezug auf die Differenzkategorie »Muslimin«.

Die Befragung zu bildungsbiografischen Übergangsprozessen erfolgte

retrospektiv. Das Sample bestand aus religiös orientierten, muslimischen

Frauen5 »mit Migrationshintergrund«6, die in der Schweiz geboren, resp.

als Kleinkinder mit ihren Eltern zugewandert sind und zum Zeitpunkt der

Forschung in der Deutschschweiz wohnten. Die Frauen waren zum Zeit-

punkt der Datenerhebung 18 bis 32 Jahre alt und somit in einem Alter, in dem

Menschen einerseits – wie erfahrene Biografieforschende festgestellt haben

– in der Lage sind »kritisch ihre soziale Position, ihren Akteur-Spielraum

und ihr Selbst im Verhältnis zu andern [zu] reflektieren« (Nökel 2002: 19;

vgl. hierzu auch Rosenthal 1995: 104, 135 Lucius-Hoene/Deppermann 2002:

298), andererseits die zu rekonstruierende bildungsbiografische Lebensphase

noch nicht zu weit zurück liegt.

In Interviews, welche die Feldforschung begleiteten, wurden die Frauen

gebeten, narrativ über ihre Überlegungen zur Berufswahl bzw. zumÜbergang

von Schule zu nachobligatorischem Ausbildungssystem sowie zu anderen Bil-

dungsentscheidungen Auskunft zu geben, dabei wurden der Stellenwert all-

fälliger religiöser Orientierungen sowie gesellschaftliche Zuschreibungspro-

zesse für ihr bildungs- bzw. berufsbiografisches Selbstverständnis angemes-

sen thematisiert (vgl. Stienen/Bühler/Gasser/Tamcan 2011). Die kontinuier-

liche, zirkuläre Auswertung erfolgte mittels Grounded Theory (Strauss/Corbin

1996) und wurde durch eine fallzentrierte, biografische Perspektive ergänzt.

In einer späteren Phase der Untersuchung wurde in folge des zirkulären Pro-

zesses der Grounded Theory die Fragestellung angepasst und die forschungs-

logische Entscheidung getroffen, die diskursive Differenzkategorie »Musli-

min« nicht nur hinsichtlich von bildungsbiografischen Übergängen, sondern

in Bezug auf die gesamte erhobene Bildungsbiografie zu betrachten. Eine ers-

te Auswertung der bildungsbiografischen Narrationen zeigte nämlich, dass

sich sowohl eingeschlagene Bildungswege wie auch Religionsverständnis, re-

ligiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation in der frühen Adoleszenz

5 Zur Beschreibung und Problematik der Bezeichnung »Musliminnen« als Zielgruppe

im Spannungsfeld zwischen »methodological Islamism« (Brubaker 2012: 6) und einem

»strategic use of (…) essentialism« (Spivak 1993: 5, Herv. im Orig.) vergleiche Kap. 4.1.

6 Zur Problematisierung des Begriffs »Migrationshintergrund« vgl. Kap. 3.3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Islam, Gender, Intersektionalität

noch stark verändern und gegenseitig beeinflussen können. Der ausschliess-

liche Blick auf bildungsbiografische Übergänge hätte mögliche Aussagen ver-

kürzt und die Bildungsverläufe im Rahmen des heute flexibilisierteren und

durchlässigeren schweizerischen Bildungssystems nur eingeschränkt darstel-

len lassen.

In der theoretischen Ausrichtung der Forschung folgte ich der Tradition

einer postkolonialen, feministischen Migrationsforschung, die (Fremd-)Kon-

zeptionen von Frauen/Migrantinnen/Musliminnen als »passive Opfer« und

damit einhergehenden Rettungsdiskursen (vgl. Kap. 2.1.2) kritisch gegenüber

steht (vgl. Abu-Lughod 2013, 2002, Allenbach 2016, Marx 2008). Die theoreti-

sche Perspektive der vorliegenden Forschung hatte denn auch zum Ziel, den

Blick auf die Selbstpositionierungen und die Handlungsfähigkeit (Agency) der

jungen Frauen zu richten, ohne jedoch die strukturellen Einschränkungen

ihrer Bildungsbiografien zu negieren. In theoretischer Hinsicht interessier-

ten hierbei insbesondere das Zusammenspiel von Handlung und Struktur,

also die Handlungsspielräume innerhalb der potenziell intersektionell wir-

kenden strukturellen Beschränkungen der Bildungswege der jungen Frauen:

Es sollte rekonstruiert werden, auf welche Strategien religiös orientierte Se-

condas zurückgreifen, um sich als handelnde Subjekte aktiv gesellschaftli-

chen Differenzierungs- und Schliessungsprozessen zu stellen oder diesen zu

trotzen (vgl. Kap. 5).

Zunächst wird in Kapitel 2 die Rahmung des Projekts näher erläutert.

Hierbei wird auf den Islamdiskurs, wie er sich gegenwärtig in der Schweiz

zeigt, eingegangen. Angesichts der Forschungsfrage wird der diskursi-

ven Differenzkategorie »Muslimin« (Kap. 2.1.2) in diesem Zusammenhang

besondere Beachtung geschenkt. Ebenso wird in Kapitel 2 die doppelte

theoretische Perspektive, die eingenommen wird, näher erläutert. Es handelt

sich um eine Verbindung einer intersektionellen Perspektive (Kap. 2.2),

welche die potenziellen (strukturellen) Beschränkungen der Bildungswege

der jungen Frauen in den Blick nehmen soll, mit einer Perspektive der Hand-

lungsfähigkeit (Agency) (Kap. 2.3), die eben diese (innerhalb der strukturellen

Beschränkungen) der jungen Frauen fokussiert.

In Kapitel 3 wird das Forschungsfeld näher umrissen. Dahingehend wird

zunächst auf die muslimische Bevölkerung in der Schweiz eingegangen (Kap

3.1), um sodann den Forschungsstand bzw. Anknüpfungspunkte zu bestehen-

den Forschungen zu skizzieren (Kap. 3.2). Schliesslich wird das schweizeri-

sche Bildungssystem im Kontext von sozialer Ungleichheit beschrieben (Kap.

3.3).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung 15

In Kapitel 4 folgt eine Darlegung des methodischen Vorgehens der Un-

tersuchung. In einem ersten Schritt wird das Sample umrissen und auf das

Dilemma des Forschens zu Musliminnen im theoretischen Spannungsfeld

von »methodological Islamism« (Brubaker 2012: 6) und einem »strategic use

of (…) essentialism« (Spivak 1993: 5, Herv. im Orig.) eingegangen (Kap. 4.1).

Anschliessend erläutere ich die ethnografische Herangehensweise und den

Zugang zum Feld (Kap. 4.2). In zwei weiteren Unterkapiteln gehe ich einer-

seits auf die methodische Durchführung biografisch-narrativer, themenzen-

trierter Interviews (Kap. 4.3) und schliesslich auf die Codierungs- und Aus-

wertungsstrategie ein (Kap. 4.4).

Kapitel 5 bildet das eigentliche Kernstück der Arbeit. Hier werden an-

hand empirischer Fallbeispiele vier habituell verankerte »Taktiken« (De Cer-

teau 1988: 89) rekonstruiert, mittels derer die jungen Frauen versuchen, in

ihren intersektionell beschränkten »Möglichkeitsräumen« (Holzkamp 1983)

mehr Agency in ihren Bildungsbiografien zu gewinnen. Es handelt sich hier-

bei um die »Taktik der kämpferischen Selbstbehauptung als Muslima« (Kap.

5.1), die »Taktik des zielstrebigen Aufsteigens« (Kap. 5.2), die »Taktik der reli-

giösen Vergemeinschaftung« (Kap. 5.3) sowie die »Taktik der widerständigen

Mikropraktiken« (Kap. 5.4). Die Kapitel werden jeweils einleitend mit einem

kurzen exemplarischen, bildungsbiografischen Portrait versehen. Die typi-

sierten, habituell verankerten »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) werden dann

anhand des a) Herkunftsmilieus, b) der Rolle der Religion und der Differenz-

kategorie »Muslimin« hinsichtlich der Bildungsbiografie sowie c) der gesell-

schaftlichen Selbstpositionierung unter Einbezug weiterer Fälle und unter-

schiedlicher Ausprägungen verdeutlicht.

Mit Kapitel 6 und 7 folgt der Schlussteil der Arbeit. In einem Exkurs in

Kapitel 6 werden sieben, teilweise genderspezifische Thesen zum Wandel des

Religionsverständnisses, den religiösen Praxen und der religiösen Selbstre-

präsentation junger Secondas muslimischen Glaubens hinsichtlich ihrer El-

terngeneration aufgestellt. Dieses Themenfeld bildete zwar nicht den Haupt-

fokus der Arbeit, kristallisierte sich aber im Zuge der Forschung so deutlich

heraus, dass an dieser Stelle näher darauf eingegangen werden soll.

In Kapitel sieben folgt eine Zusammenfassung der Untersuchung und die

Schlussdiskussion der Ergebnisse: Ich argumentiere, dass »Religion« in Bil-

dungsbiografien junger Secondasmuslimischen Glaubens eine doppelte Rolle

einnimmt. Einerseits eine bildungsbiografisch einschränkende Rolle als in-

tersektionell wirkende Differenzkategorie (Kap. 7.1) und andererseits als »ge-

lebte Religion« (›lived religion‹ McGuire 2008) die Rolle einer Ressource (Kap.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Islam, Gender, Intersektionalität

7.2). Des Weiteren schlage ich anlehnend anWalgenbach (2012c,Gender als in-

terdependente Kategorie) vor, Religion theoretisch als interdependente Kategorie zu

denken. Eine solche Perspektive soll einen intersektionellen Blick auf religi-

onswissenschaftlicheDaten ermöglichen, der bspw. auf spezifische Erfahrun-

gen religiöser Frauen in subalternen gesellschaftlichen Positionen fokussieren

kann, ohne die damit einhergehenden komplexen Überlagerungen struktu-

reller Dominanzverhältnisse zu unterschlagen. Mit einem Fazit und weiter-

führenden Forschungsdesideraten schliesse ich ab.

An dieser Stelle noch eine Anmerkung zur Anonymisierung: Bei den ver-

wendeten Namen der Frauen handelt es sich selbstverständlich um Pseud-

onyme. Um mögliche Rückschlüsse auf reale Personen zu vermeiden, wur-

den wenn möglich neben der Anonymisierung der Namen auch Anzahl von

Geschwistern, Kindern sowie Berufsbezeichnungen von Interviewten und de-

ren Eltern durch analoge Erwerbstätigkeiten verfremdet. Um imHinblick auf

die Struktur des Bildungssystems, der Bildungswege und Zugänge, aber auch

hinsichtlich vonGenderaspekten und gesellschaftlicher Positionierung grösst-

mögliche Analogien zwischen realen und anonymisierten Bildungsbiografi-

en zu schaffen, wurde das Berufsberatungs- und Informationszentrum Bern

(BIZ Bern) beigezogen.

Abschliessend noch eine Bemerkung zu den Interviewstellen: Die Be-

zeichnungen hinter den Interviewstellen (z.B. A 51) beziehen sich auf die

betreffenden Codierabschnitte in den MAXQDA-Dateien. Die direkten Zitate

aus Interviews sind wörtlich in Standarddeutsch übersetzt, bis auf wenige

kursiv geschriebene Mundartausdrücke, die sich schwer übersetzen liessen.

Diese werden jeweils in einer Fussnote erklärt.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung

Diskurse zu ›Islam‹1 und ›Muslim*in-Sein‹ verlaufen in der Schweiz in der Post-

9/11-Zeit innerhalb unterschiedlicher Formationen: Einerseits werden Mus-

lim*innen unter den Vorzeichen eines New Orientalism bzw. Otherings verhan-

delt, d.h., sie werden als das ›fremde Andere‹, als monolithisches spiegelbild-

liches Gegenüber zum ›Eigenen‹ rezipiert (Kap. 2.1.1). Innerhalb dieses dis-

kursiven Rahmens ist auch weitgehend die Differenzkategorie »Muslimin«

angesiedelt (vgl. Kap. 2.1.2). Andererseits werden Muslim*innen zunehmend

unter dem Aspekt eines ›Sicherheitsproblems‹ besprochen (Allenbach/Söke-

feld 2010:19; vgl. Frisina 2010 in Bezug auf Italien). Weitere diskursive Felder

in der Deutschschweiz bilden die Thematik sichtbarer religiöser Symbole im

öffentlichen Raum: bspw. die für die Schweiz bezeichnende Debatte um die

im November 2009 angenommene sogenannte Minarettinitiative (»Initiative

gegen den Bau von Minaretten«) oder die gegenwärtig2 diskutierte Volksin-

itiative zum Verhüllungsverbot (»Initiative Ja zum Verhüllungsverbot«). Auch

im Bildungsbereich werden Debatten geführt; so wird bspw. – mitunter seit

vielen Jahren – auch juristisch darüber gestritten, inwiefern Lehrpersonen

und Schülerinnen im Unterricht Kopftuch tragen dürfen oder unter welchen

Bedingungen aus Glaubensgründen ein Dispens vom Schwimmunterricht er-

folgen kann oder eben nicht (vgl. Kap. 2.1.3).

Innerhalb dieses diskursiven Gefüges müssen sich junge muslimische

Frauen gesellschaftlich behaupten. In Bezug auf ihre Bildungsbiografien

– so argumentiere ich in der vorliegenden Untersuchung – manifestieren

sich unterschiedliche Differenzdimensionen, die im Zusammenspiel auf

1 Im Rahmen dieser Arbeit werden Begriffe wie »Muslim*in«, »Islam« und »Westen« etc.

als diskursive Konstrukte und nie als essenzialisierte Entitäten verstanden (vgl. Marx

2008: 65).

2 Die beschriebenen Ereignisse bilden den Forschungsstand im Sommer 2017 ab.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Islam, Gender, Intersektionalität

den Zugang zu Bildung wirken (vgl. Kap. 2.2). Neben strukturellen Be-

schränkungen wird in der vorliegenden Untersuchung indes gerade auch die

Handlungsfähigkeit der jungen Frauen in den Blick genommen. Diese ent-

wickeln verschiedenste Strategien, mit welchen sie auf dominante Diskurse,

zugeschriebene Differenzen und strukturelle Beschränkungen reagieren

bzw. sich diesen widersetzen und mehr Handlungsfähigkeit entwickeln. In-

nerhalb des Islamdiskurses, welcher den Rahmen der Untersuchung bildet,

argumentiere ich theoretisch aus einer doppelten Perspektive: Zur Erklärung

der strukturellen Beschränkungen in Bezug auf den Zugang zu Bildung

wird eine intersektionelle Perspektive eingenommen (vgl. Kap. 2.2), die

auf das Wechselspiel verschiedener Differenzdimensionen zur Beleuchtung

der Handlungsstrategien der Frauen fokussiert – ein Ansatz, welcher die

Handlungsfähigkeit in den Blick nimmt, ohne jedoch deren strukturellen

Einschränkungen zu negieren (Perspektive der Handlungsfähigkeit vgl. 2.3).

Bei der Theoretisierung von Agency lehne ich mich an das auf De Certeau

rekurrierende Konzept der »alltäglichen Taktiken und Strategien« (1988: 87ff.)

an, mit dem auf dominante Diskurse reagiert werden kann.

2.1 Der Islamdiskurs in der Schweiz und die Differenzkategorie
»Muslimin«

Jugendliche Migrant*innen stehen in ihren adoleszenten Individuations-

prozessen vor einer doppelten Herausforderung – King und Koller sprechen

von einer »verdoppelten Transformationsanforderung« (2009a, 2009b: 12):

Einerseits müssen sie sich in der adoleszenten Auseinandersetzung mit

den Welt-, Selbst- und Sachbezügen (King/Koller 2009b, Hummrich 2009:

28) befassen, andererseits stehen sie zusätzlich vor der Anforderung, mit

»der zugeschriebenen und erlebten Differenz« (Allenbach et al. 2011: 18)

einen Umgang zu finden. Kontext der Studie bildet der gesellschaftspoli-

tische Islamdiskurs, ausgehend von der Annahme, dass dieser sich auf die

Identifikations- und Repräsentationsstrategien (Allenbach et al. 2010: 2) und

somit auch auf (Bildungs-)Biografien junger Muslim*innen auswirkt. Im Fol-

genden soll es nicht darum gehen, die laufendenDiskurse in all ihren Facetten

vollständig auszuleuchten, sondern darum, das diskursive Feld abzustecken,

in dem Muslim*innen in der Deutschschweiz ihre Bildungsentscheidungen

fällen müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 19

In politischen und medialen Debatten um Migration und Integration

in der Schweiz erfährt der Islam seit einigen Jahren eine ungleich hohe

Beachtung. Gegenstand dieser Debatten sind in der Schweiz nicht aus-

schliesslich die Ausgrenzung ›des Islam‹ und von Muslim*innen, sondern

auch die (Re-)Formulierung von ›eigenen kulturellen Werten‹ (vgl. »Leit-

kultur«-Diskussion in Deutschland Marx 2008: 55). In der 2016 geführten

sogenannten ›Händeschüttelaffäre‹, in deren Rahmen sich ein Schüler der

Sekundarstufe in Therwil (Kanton Baselland), auf den Islam rekurrierend,

weigerte, der Lehrerin die Hand zu geben, wurde bspw. schweizweit intensiv

diskutiert, inwiefern ›Schweizer Werte‹ (hier aufgefasst als: der Lehrperson

am Eingang des Schulzimmers die Hand zu geben) für alle gelten sollen (vgl.

auch Bleisch 2016). Die Dringlichkeit und Emotionalität, mit welcher diese

Diskussion geführt wurde, zeigte sich bspw. daran, dass sich gar die Bundes-

ratsrätin Simonetta Sommaruga in die Debatte einmischte, die Forderung,

»der Händedruck gehört zu unserer Kultur«, platzierte und dies als nicht

verhandelbar bezeichnete (Sommaruga zit.n. Jürgensen 2016). Dabei ist es

eher selten, dass sich ein*e Bundesrät*in als Vorsteher*in eines eidgenössi-

schen Departements in eine Angelegenheit einbringt, die theoretisch in den

Zuständigkeitsbereich der Schulleitungsebene fällt. Die neuesten Entwick-

lungen des Falls gehen dahin, dass es seitens der Kantonsregierung Baselland

insbesondere der Bildungsdirektorin Monica Gschwind Bestrebungen gibt,

»die Akzeptanz hiesiger Werte und Rituale« und davon abzuleitende »bürger-

liche Pflichten« in die Verfassung einschreiben zu lassen, ein entsprechendes

Gesetz befindet sich zur Zeit in der Vernehmlassung (Loser 2017).

2.1.1 »Religiöses Othering«

In den letzten Jahren besteht in gesellschaftspolitischen Debatten die Ten-

denz, Differenzen vermehrt entlang religiöser Grenzen zu konstruieren (Sö-

kefeld 2011: 271). Die Gründe hierfür werden meist in den Ereignissen des

11. Septembers 2001 gesehen (vgl. bspw. Behloul 2009a: 104, Ettinger et al.

2011: 14). Sökefeld (2011: 271) markiert für den angelsächsischen Raum den Be-

ginn eines solchen Trends jedoch bereits Ende 1980er-Jahremit der »Rushdie-

Affäre«3. Im Zuge dieser Affäre bezogen sich vieleMuslim*innen verstärkt auf

3 1988 veröffentlichte der Schriftsteller Salman Rushdie dasWerk »Die satanischen Ver-

se«. Die in den Albträumen eines Protagonisten widergespiegelte Lebensdarstellung

des Propheten Mohammed bewog den iranischen Staatschef Ajatollah Khomeini da-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://de.wikipedia.org/wiki/Die_satanischen_Verse
http://de.wikipedia.org/wiki/Die_satanischen_Verse
http://de.wikipedia.org/wiki/Mohammed
http://de.wikipedia.org/wiki/Ruhollah_Khomeini
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://de.wikipedia.org/wiki/Die_satanischen_Verse
http://de.wikipedia.org/wiki/Die_satanischen_Verse
http://de.wikipedia.org/wiki/Mohammed
http://de.wikipedia.org/wiki/Ruhollah_Khomeini


20 Islam, Gender, Intersektionalität

den Islam und wurden »gleichzeitig von der nicht-muslimischen Mehrheits-

gesellschaft als nicht kompatibel mit ›westlichen‹ Werten ausgegrenzt« (Sö-

kefeld 2011: 271). Mecheril und Thomas-Olalde (2011) sprechen in diesem Zu-

sammenhang von der diskursiven Praxis eines »religiösen Othering[s]« (ebd.:

45), um die Grenze zwischen einer » – mehr oder weniger expliziten – ›Wir-

Gruppe‹ und ›den Andern‹ zu markieren und verobjektivieren« (ebd.: 46). Ak-

tuelle öffentliche und politische Debatten sind zudem wesentlich von einer

essenzialistischen Einheitssemantik geprägt, die sich um ein vermeintlich

unveränderbares Wesen des Islam dreht (Behloul 2009a: 106, Allenbach et al.

2010: 8). Religion wurde zunehmend zu einer zentralen Interpretationska-

tegorie für negative und positive individuelle und kollektive Handlungswei-

sen, insbesondere derer von Migrantinnen und Migranten (Behloul 2010: 45).

Behloul konstatiert denn auch einen »discours total« (2009c). Allenbach et

al. (2010: 22) sehen den anti-muslimischen Diskurs gar als integrationsver-

hindernd, Tezcan (2007: 71) überspitzt mittels der Konstruktion eines »homo

islamicus«, Schiffauer mittels »Muslim-Other« (2004: 354).

Um die Jahrtausendwende etablierten sich im Zuge der Ereignisse des 11.

Septembers in der öffentlichen Kommunikation »Differenzsemantiken« (Et-

tinger/Imhof 2011: 6), die diskursiv eine ›muslimische Minderheit‹ konstru-

ierten und deren Verhältnis zur ›Mehrheitsgesellschaft‹ thematisierten sowie

insbesondere problematisierten (ebd. vgl. auch Behloul 2005, Behloul/Lathion

2007). Die überraschende Annahme der Minarettinitiative am 29. November

2009 lässt darauf deuten, dass auch in der Schweiz kulturelle Differenzdiskur-

se zunehmend anhand religiöser Symbole konstruiert werden (Behloul 2011:

127; vgl. auch nachstehend die Kontroverse um die Initiative »Ja zum Ver-

hüllungsverbot«). So gelangen Ettinger und Imhof (2011) zum Schluss, dass

»im Zuge dieser Entwicklung (…) die ursprünglichen, auf die nationalen Her-

kunftskontexte der Immigranten bezogenen Typisierungen durch eine reli-

giöse Typisierung überformt und verdrängt« (Ettinger/Imhof 2011: 1) wurden.

Oder wie Illana, die ich im Zuge der Feldforschung kennenlernte, plakativ

ausdrückt: »Früher waren wir die bösen Albaner, heute sind wir die bösen

Muslime« (Feldprotokoll, Februar 2016).

zu, Rushdie mittels einer Fatwa am 14. Februar 1989 wegen Blasphemie zum Tode zu

verurteilen. Khomeini rief die Muslime in aller Welt zur Vollstreckung dieses Urteils

auf. Um dessen Durchführung Nachdruck zu verleihen, setzte er ein Kopfgeld von drei

Millionen US-Dollar aus. Dieses Fatwa löste eine riesige Kontroverse aus (vgl. Talal

1990).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://de.wikipedia.org/wiki/Fatwa
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://de.wikipedia.org/wiki/Fatwa


2 Theoretische Rahmung 21

2.1.2 Die diskursive Differenzkategorie »Muslimin«

Wie Allenbach und Müller (2017: 289) zeigen konnten, stehen Geschlechts-

diskurse zunehmend »im Brennpunkt des Kampfs um Anerkennung von

religiösen Minderheiten« und müssen »als Argument für den Ausschluss

von Zugewanderten herhalten« (Allenbach/Müller 2017: 273). Symbolische

Grenzen zwischen Etablierten und Aussenseitern werden demnach vermehrt

durch »Gleichheitsnormen als kultureller Marker des Westens« verhandelt

(ebd.: 289). Dies zeigt sich in Bezug auf den Islam bspw. anhand diffe-

renzkategorialer Geschlechtskonstruktionen, die – meist mit dem Verweis

auf hierarchische Unterdrückungsverhältnisse – als unveränderbares We-

sensmerkmal ›des Islam‹ dargestellt werden (Allenbach/Müller 2017: 273,

Marx 2008: 55). Innerhalb dieses diskursiven Rahmens wird die Markierung

»Muslimin« zur Differenzkategorie.

Die Differenzkategorie »Muslimin« zeigt sich in der Schweiz diskursiv be-

sonders deutlich an denmedialen und politischen Auseinandersetzungen um

das Tragen eines Kopftuchs bzw. einesNiquabs oder eines Burkinis, wie bspw.

in der sog. Burkadebatte4, in zahlreichen, teilweise auchmedial geführten Dis-

kussionen um Kopftuch tragende Schülerinnen und Lehrpersonen, um ange-

messene Kleidung und Burkinis im Schwimmbad und Schwimmunterricht.

All diesen Debatten ist gemeinsam, dass den muslimischen Frauen unter den

Bedingungen einer stereotypen Geschlechterkonstruktion die freieWahl über

ihren eigenen Körper zu entscheiden, abgesprochen wird (Kaya 2012: 124).

Weiter ist der Diskursformation über Geschlechtskonstruktionen und

›den Islam‹ eigen, dass ›der Westen‹ als (H)ort der Aufklärung, Freiheit und

Toleranz sowie gleichberechtigter, emanzipatorisch strukturierter Geschlech-

terverhältnisse dargestellt und ›dem Islam‹ mit »spiegelbildlich-negativen

Zuschreibungen« (Marx 2008: 8) diametral entgegengesetzt wird. Kaya be-

zeichnet diese Diskursformation als kolonial (2012: 118), Dietze als »neo-

orientalistisch« (2006: 234). In der Schweiz liegen nur wenige empirische

Forschungen zu Strategien von jungen religiös orientierten muslimischen

Frauen im Umgang mit Zuschreibungen vor – insbesondere was den Bil-

dungsbereich anbelangt. Dabei manifestieren sich in der Schweiz Debatten

4 Die Debatte hat sich im Volksmund fälschlicherweise als »Burkadebatte« durchge-

setzt, obwohl es sich eigentlich meist um eine Debatte zur Verschleierung durch den

Niqab, also um eine Niqab-Debatte handeln würde.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Islam, Gender, Intersektionalität

um das Tragen des Kopftuchs nicht nur, aber besonders deutlich im Bil-

dungskontext (vgl. Schnewly-Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 562). Sie drehen

sich bspw. darum, ob Kopftuch tragende Frauen als Lehrpersonen tätig sein

oder als Schülerinnen in der Schule das Kopftuch tragen dürfen. Was für

Auswirkungen diese stereotypen diskursiven Genderbilder auf die Selbstre-

präsentation und -positionierung junger religiös orientierter Musliminnen

und ihre Bildungsbiografie haben, ist Teil der vorliegenden empirischen

Untersuchung.

Wie aus dem voranstehend Ausgeführten bereits deutlich geworden sein

dürfte, werden Geschlechterdiskurse hinsichtlich des Islam meist (jedoch

nicht ausschliesslich) unter Einbezug oder mit Hinweis auf das Tragen

eines Kopftuchs geführt. Im Folgenden gehe ich auf zentrale Positionen der

sogenannten ›Kopftuchdebatten‹5 und ihre dahinter stehenden Geschlech-

terkonzepte ein, nicht zuletzt deshalb, weil religiös orientierte Muslim*innen

– Bedeckte wie Nicht-Bedeckte – im an- oder ablehnenden Sinne diskursiv

immer wieder auf diese gesellschaftlich diskutierten Positionen zurückgrei-

fen.

An Marx (2008: 57ff.) anlehnend argumentiere ich, dass sich innerhalb

der (feministischen) Debatten um die Bedeckung der muslimischen Frau in

der Schweiz unterschiedliche »Rettungsszenarien« (also Szenarien »zur Er-

rettung« muslimischer Frauen) rekonstruieren lassen: Marx geht – in Be-

zug auf Deutschland und die Niederlande – von drei unterschiedlichen »Ret-

tungsszenarien« aus, die sich im Spannungsfeld von Geschlechterkonzepten

und Islam bewegen und denen unterschiedliche Konzeptionen von ›dem Is-

lam‹ aber auch von Geschlechtskonstruktionen (und Feminismus) zugrunde

liegen (ebd.). Marx’ Rettungsszenarien lassen sich meines Erachtens auf die

Positionen in der Kopftuch- und Burkadebatte in der Schweiz übertragen. Im

Folgenden werden sie kurz beschrieben und in Zusammenhang mit den in

der Schweiz geführten Debatten gebracht:

5 Im Folgenden summiere ich unter ›Kopftuchdebatten‹ Debatten zur Verschleierung

der Frau, sei es durch einenHijab,Niqab oder durch eine Burka. Mit Burkadebatte neh-

me ich Bezug auf die spezifische Schweizer Debatte zum Verhüllungsverbot, die unter

diesem Namen geläufig ist.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 23

1   Rettungsszenario: Die Rettung »der unterdrückten Muslimin« vor dem

»orientalistischen Patriarchat«

Im Rahmen dieses ersten (feministischen) Rettungsszenarios wird ›der Is-

lam‹ anknüpfend an orientalistische Vorstellungen (Said 1995) im Sinne eines

»wesenhaften ›orientalistischen Patriarchats‹« (Marx 2008: 57) begründet. Ei-

ne solche essenzialisierende Konzeption des Islam basiert auf der Vorstel-

lung, dass ›der Islam‹ per se repressiv gegenüber Frauen sei. »Das Kopftuch«

als primärer symbolischer Ausdruck dieser »Unterdrückung« lehnen Vertre-

ter*innen dieses Rettungsszenarios ab (ebd.).

Rekurrierend auf ein Verständnis der Emanzipation, das sich mit dem

Tragen des Kopftuchs nicht vereinen lässt, werden Kopftuch tragende, sich

als emanzipiert verstehende Musliminnen als »Scheinfemninistinnen« (ebd.)

verstanden, die sich ihrer unterdrückten Position nur unzureichend bewusst

seien. Diese abwertende Haltung gegenüber Kopftuch tragenden Frauen ba-

siert auf einer Viktimisierung und Entsubjektivierung und weist den retten-

den Akteur*innen eine paternalistische Rolle zu (ebd.). Als prominente femi-

nistische Vertreterin dieses Rettungsszenarios im deutschsprachigen Raum

(mit Strahlung in die Schweiz) lässt sich Alice Schwarzer und der Umgang der

Zeitschrift Emma mit dem Thema Islam/Islamismus anführen (vgl. Schwar-

zer 2017). Auf diese Position im Allgemeinen und auf die Äusserungen von

Schwarzer im Besonderen wird von den jungen religiös orientierten Musli-

minnen im Feld oft (meist in ablehnender Weise) Bezug genommen.

Die beschriebene Position lässt sich zudem anhand der in der Schweiz ge-

genwärtig geführten Debatte um die Volksinitiative »Ja zum Verhüllungsver-

bot« veranschaulichen (vgl. bspw. Gujer 2016). Wie die feministische Theolo-

gin Strahm bereits 2007 sarkastisch zu der Politisierung der Kopftuchdebatte

bemerkt: »Da werden selbst SVP-Vertreter plötzlich zu veritablen Feminis-

tinnen und verteidigen ein angeblich egalitär-frauenfreundliches Christen-

tum gegen ein scheinbar frauenfeindliches Geschlechterkonzept im Islam«

(Strahm 2007: 1). Bracke beobachtet in den Niederladen ähnliche Dynamiken

überraschender Schulterschlüsse rechter Politiker mit liberalen Feministin-

nen: »a complicity between white chevaliers saving oppressed Muslim wo-

man, and liberal feminists seeing feminism as the affirmation of Western

liberal values conceived against ›cultural claims‹« (Bracke 2011: 36).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Islam, Gender, Intersektionalität

2   Die Rettung islamkritischer Feminist*innen vor »multikulturalistischen Tabus«

Abweichend von Rettungsszenario eins steht bei diesem Szenario primär der

eigene (›westliche‹) Handlungskontext im Zentrum. Vertreter*innen dieses

Rettungsszenarios kritisieren nicht ›den Islam‹ als solchen, sondern richten

sich gegen mulitkulturalistische bzw. kulturrelativistische Vorstellungen, die

»nach Ansicht der RetterInnen dieses Szenarios, [sic!] eine ›falsche Toleranz‹

etablieren bzw. mit ihrer ›Solidarität den Fundamentalismus, die Intoleranz

salonfähig‹ machen« (Toker 1993b zit.n. Marx 2008: 58). Vor diesem Hinter-

grund rufen Vertreter*innen dieses Rettungsszenarios zu einer »Enttabuisie-

rung der Kritik am Islam« auf und fordern eine Verteidigung sogenannter

»westlicher Errungenschaften« (ebd.). Oder wie Strahm (2007: 3) eine solche

Position umschreibt: Die Trennung von Staat und Religion solle endlich kon-

sequent erfolgen und Frauenunterdrückung dürfe nicht im Namen einer fal-

schen Toleranz geduldet werden (ebd.).Diese Art von Positionierung lässt sich

ebenso in der gegenwärtig geführten Debatte um die Volksinitiative »Ja zum

Verhüllungsverbot« nachweisen (vgl. bspw. Jenny 2016).

3   Die Rettung der emanzipierten Muslimin vor »Zwangsverwestlichung« und

Assimilationsanforderung

Beim dritten Szenario handelt es sich um ein Szenario, das »den Ursachen ei-

ner (Re-)Orientierung von Muslim*innen am Islam auf den Grund gehen und

eine islamische Orientierung als Ressource einer emanzipatorischen Identi-

tätsdefinition und Lebensgestaltung begreifen« will (Marx 2007: 61). Musli-

minnen werden nach dieser Position als handlungsfähige Subjekte begriffen,

die »über ein eigenes Verständnis von Feminismus sowie eines zu beschrei-

tenden Emanzipationsweges verfügen« (ebd.). Eine am Islam ausgerichtete

Lebensführung kann diesem Szenario zufolge »auch das Tragen eines Kopftu-

ches beinhalten« und dennoch als »potentielle emanzipatorische und wider-

ständige Erweiterung von Handlungsmöglichkeiten« (ebd.) eingestuft wer-

den.

In den Augen der Retter*innen dieses Szenarios sollen die Muslimin-

nen vor »leitkulturellen« integrationspolitischen Assimilationsforderungen

einerseits, andererseits aber insbesondere auch von universalistisch, euro-

zentristisch ausgerichteten Feminist*innen, also quasi vor den Retter*innen

der Szenarien 1 und 2 in Schutz genommen werden. Auch diese Position ist

in der Schweiz bei Gegner*innen der Initiative »Ja zum Verhüllungsverbot«

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 25

und der damit einhergehenden, sogenannten ›Burkadebatte‹ zu finden (vgl.

bspw. Landolt 2016a).

Marx’ Rettungsszenarien lassen sich meines Erachtens in Bezug auf die

Kopftuch- und Burkadebatte auf die Schweiz übertragen. Zudem lassen sie sich

in zwei zentrale, diametral entgegengesetzte (feministische) Positionen un-

terteilen: zum einen in eine »neo-koloniale« Position (Szenario 1 und 2) zum

anderen in eine »post-koloniale« Position (Szenario 3). Neo-koloniale Posi-

tionen verweisen auf einen universal und in diesem Sinne hegemonial be-

griffenen, eurozentristischen Feminismus oder einen unilinear verstandenen

Evolutionismus. Vertreter*innen dieser Position verstehen das Kopftuch als

Symbol der Unterdrückung, aber auch eines politischen und fundamenta-

listischen Islam, zudem als integrationshemmend bis -verhindernd (Strahm

2007: 3). Durch diese Auffassung wird ein hegemoniales, islamkritisches (fe-

ministisches) ›Wir‹ als Gegenbild zu einer diametral entgegengesetzten ›ori-

entalischen‹ Gesellschaft geschaffen, das den eigenen Emanzipationsweg als

einzig möglichen Weg Richtung Freiheit begreift – in einem solchen Ver-

ständnis sind Kopftuch tragende Frauen fremdbestimmt und manipuliert,

während ›westliche Frauen‹ emanzipiert und frei sind.

Postkoloniale Positionen hingegen verstehen Emanzipation und das

Tragen eines Kopftuchs nicht als zwingenden Widerspruch und lehnen

eine kollektive Viktimisierung und Entsubjektivierung von (muslimischen)

Frauen sowie eine Idealisierung des ›westlichen Geschlechterverhältnisses‹

ab. Sie anerkennen Widersprüche im westlichen Emanzipationskonzept und

weisen darauf hin, dass Kopftuch tragen auch ›gegen den Strich‹ gelesen

werden kann, nämlich bspw. als eine » öffentliche (…) Inszenierung eines

andern Frauseins« (Strahm 2007: 7), als ein sich Verwehren gegen westliche

Dominanz- und Assimilationsansprüche (ebd.). Postkoloniale Positionen

betonen die Handlungsfähigkeit (Agency) der Akteur*innen und lehnen die

Konzeption der Muslimin als passives Opfer ab (vgl. bspw. Allenbach/Müller

2017: 288).

Do Muslim Woman really Need Saving? fragte 2002 die in Columbia lehren-

de, postkoloniale feministische Sozialanthropologin Abu-Lughod einst pro-

grammatisch vor dem politischen Hintergrund der damals stattfindenden

Afghanistan-Offensive der Amerikaner. Diese Frage richtete sich primär ge-

gen die voranstehend erwähnte Konzeption der muslimischen Frau als zu

rettendes hilfloses Opfer. Im Anschluss daran warf sie die ketzerische Be-

hauptung auf, dass die Befreiung beziehungsweise ›Rettung der afghanischen

Frau‹ primär als Kriegsrechtfertigungsgrund für den von George W. Bush im

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Islam, Gender, Intersektionalität

Anschluss an 9/11 losgetretenen »War on Terror« diene. In diesem viel beach-

teten Aufsatz und in ihrem 2013 erschienenen Buch DoMuslim women need sa-

ving? plädiert Abu-Lughod dafür, dass anstelle solcher Rettungsdiskurse eine

ernsthafte Würdigung und Anerkennung der Unterschiede von Frauen in der

Welt als Produkte differierender Geschichte, verschiedener Umstände und

Manifestationen unterschiedlich strukturierter Bedürfnisse stattfinden soll

(Abu-Lughod 2002: 783). Sie fordert dazu auf, simplizistische kulturalistische

Erklärungsmuster zu dekonstruieren und anstelle derer die Diversität mus-

limischer und anderer Frauen in den Blick zunehmen – d.h., muslimische

Frauen nicht durch Gewalt und implizierte Überlegenheit erretten zu wollen

(Abu-Lughod 2013).

In der theoretischen Ausrichtung dieser Forschung folge ich der Traditi-

on einer postkolonialen, feministischen Migrationsforschung und stehe der

Konzeption der ›Muslimin als passives Opfer, das gerettet werden muss‹ im

Anschluss an Abu-Lughod (2013, 2002) kritisch gegenüber. Dass die Konzepti-

on der weiblichen Migrantin als passives, hilfloses Opfer auch in der Schweiz

(und zudem im Bildungskontext) immer noch äusserst aktuell ist, verdeut-

lichte Allenbach anlehnend an Abu-Lughod in ihrem kürzlich erschienenen

BeitragDoMuslimGirls Really Need Saving? Boundary-Making and Gender in Swiss

Schools (2016). Hier beschreibt Allenbach die vorherrschende stereotype Sicht

auf Geschlechterrollen im Islam als Grenzziehungsprozess, der Muslim*in-

nen als homogene Gruppe rezipiert und als Opfer darstellt. Sie stellt in Bezug

auf muslimische Mädchen in der Schweiz fest, dass diese mit starken Elends-

diskursen (»discourses of misery«, 2016: 44) konfrontiert seien, die ihnen das

Elend bescheinigen würden, passive Opfer zu sein und quasi von Bildungs-

instituten und der Gesellschaft »gerettet« werden zu müssen. Anhand ethno-

grafischer Beispiele von jungenmuslimischenMädchen, die mit der Schule in

Bezug auf den Schwimmunterricht in Konflikt geraten, gelingt es Allenbach

aufzuzeigen, was den jungen Frauen in der Konzeption als passives Opfer

oft abgesprochen wird, nämlich dass sie durchaus über Agency (Handlungs-

fähigkeit) verfügen und durchaus aktiv an Aushandlungsprozessen über ihre

Wünsche und Bedürfnisse teilnehmen (2016: 44).

2.1.3 Weitere in der Deutschschweiz relevante Diskurse

Frisina (2010: 560) beobachtete in Italien, dass Muslim*innen vermehrt un-

ter dem Aspekt eines ›Sicherheitsproblems‹ verhandelt würden. Auch in der

Schweiz lassen sich solche Tendenzen rekonstruieren (vgl. Allenbach/Söke-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 27

feld 2010: 19). Insbesondere im Zusammenhang mit islamistisch motivierten

Anschlägen in Europa6 ist in den Schweizer Medien und im öffentlichen Dis-

kurs eine zunehmende Fokussierung auf Muslim*innen als ›potenzielles Si-

cherheitsproblem‹ zu beobachten. Öffentlich diskutiert wird bspw. darüber,

ob und inwiefern Schweizer Muslim*innen den sogenannten Islamischen Staat

(IS) unterstützen und ob und inwiefern Verbindungen von ihnen zu radikalen

Gruppen existieren (vgl. bspw. Jurinak 2015). Auch wird debattiert, inwiefern

in gewissen Schweizer Moscheen Jugendliche radikalisiert werden und/oder

gar zu Jihad-Reisen ermuntert werden. Im Zusammenhang mit derartigen

Vorhaltungen und dem Vorwurf des ›Gewähren-Lassens‹ mutmasslich radi-

kal predigender Imame kamen einzelne Moscheen als (H)orte zukünftiger

Jihad-Reisender in Verruf (vgl. bspw. Baumgartner 2016). Auch in der soge-

nannten Burkadebattewurden unter anderen sicherheitspolitische Argumente

angeführt (vgl. bspw. Egerkinger Komitee/Wobmann 2015, siehe unten).

Es gilt festzuhalten, dass der Islamdiskurs in verschiedenen Ländern

Europas jeweils leicht unterschiedlich gelagert und thematisch besetzt ist

(Behloul 2009b: 257, vgl. auch Kopftuchdebatten in Europa Kortweg/Yurdakul

2016). Wie Schnewly-Purdie und Tunger-Zanetti (2015: 562) feststellen, hat

die Eigenheit des schweizerischen Systems, nämlich die Kombination einer

repräsentativen Demokratie mit einer starken Partizipationsmöglichkeit

der Bürger*innen durch direkt-demokratische Mittel grossen Einfluss auf

Fragen, die im Zusammenhang mit dem Islam öffentlich diskutiert werden:

Im schweizerischen System ist es möglich, dass Entscheide des Parlaments

oder der Kantone durch eine Volksinitiative gekippt werden können und

dass der sogenannte ›Volkswille‹ via Volksinitiative durchgesetzt werden

kann. So können Vorlagen in Gesetzen oder in der Verfassung auch gegen

den Willen der Regierung und des Parlaments festgeschrieben werden, wie

dies bei einigen den Islamdiskurs betreffenden Themen, bspw. bei der Mi-

narettinitiative (2009) geschehen ist (ebd., Tunger-Zanetti 2013b: 285). Durch

ein fehlendes Verfassungsgericht hat zudem keine juristische Instanz die

rechtliche Befugnis, Gesetzesartikel, die gegen international geltendes Recht

verstossen, aufzuheben (Schnewly-Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 562).

Die politischen Diskurse in der Schweiz rund um den Islam drehen sich

zudem vermehrt auch um sichtbare religiöse Symbole. Baumann und Tunger-

Zanetti (2011: 154) stellten die These auf, dass der öffentliche Raum ein um-

6 Paris (2015, 2015), Brüssel (2016), Nizza (2016) und Berlin (2016), um nur die Orte der

grösseren Anschläge zwischen 2010 und 2016 zu nennen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Islam, Gender, Intersektionalität

kämpftes Terrain darstelle, in dem »neue Religionsbauten von gesellschaft-

lich ausgegrenzten religiösen Gruppen zu Kristallisationspunkten von Pro-

test und Abwehr« (ebd.) würden. Als das Beispiel hierfür kann die 2009 ange-

nommene Volksinitiative »Gegen den Bau von Minaretten« genannt werden.

Mit beinahe 115 000 Unterschriften reichte das Egerkinger Komitee rund um

den SVP-Nationalrat Walter Wobmann am 8. Juli 2008 diese Initiative ein

(Müller 2009: 61). Das Initiativkomitee begründete die Initiative damit, dass

das Minarett keinen ausschliesslich religiösen Charakter aufweise, sondern

vielmehr Symbol eines religiös-politischen Machtanspruchs sei (ebd.). ›Der

Islam‹ stelle die Religion über den Staat und dieser Anspruch stehe im Wi-

derspruch zur schweizerischen Verfassung und Rechtsordnung. Unter dem

Vorwand der Religionsfreiheit würden so die Grundrechte anderer, insbeson-

dere der Rechtsgleichheit, bestritten. Ein Minarettverbot sorge dafür – so die

Argumentation des Initiativkomitees –, dass die in der Verfassung festge-

haltene Gesellschafts- und Rechtsordnung zukünftig garantiert bleibe (ebd.).

Die deutliche Annahme der Volksinitiative mit 57.5 Prozent bei einer über-

durchschnittlich hohen Stimmbeteiligung von 53.8 Prozent (Tunger-Zanetti

2013b: 285) kam für Befürworter*innen wie Gegner*innen der Initiative über-

raschend und rückte die Schweiz für kurze Zeit ins Licht der Weltöffent-

lichkeit (Baumann/Tunger-Zanetti 2011: 152). Die im Vorfeld dazu geführte

sehr emotionale Debatte und das »Gemenge aus diffusen Ängsten und Ohn-

machtsgefühl, Populismus und Skepsis gegenüber Ausländern und ›Frem-

den‹, sowie einem weitgehend stereotypen Islam-Negativbild in den Medi-

en« (ebd.: 153) beeinflussten die Abstimmung nachhaltig (ebd.). Die teilweise

schon fast islamophobe Debatte im Vorfeld der Abstimmung führte im In-

und Ausland zu grosser Resonanz – nicht nur unter Muslim*innen (ebd.: 152,

für eine ausführliche Darstellung siehe Wäckerling 2014). Die Minarettdebatte

gipfelte also schliesslich in einem Minarettbau-Verbot, das in der Schweizer

Bundesverfassung festgeschrieben wurde.

Im Zuge dieses Abstimmungskampfs wurde vom Bieler Konvertiten Ni-

colas Blancho der Islamische Zentralrat Schweiz (IZRS) gegründet, mit dem Ziel

»auf den anti-islamischen Diskurs zu reagieren« (IZRS 2010). Obwohl der

salafistisch ausgerichtete IZRS mit seinen rund 3 000 Mitgliedern einen ver-

hältnismässig kleinen Teil der vereinsgebundenen organisierten Muslim*in-

nen der Schweiz umfasst – verglichen mit den geschätzten 95 200 Mitglie-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 29

dern7 der muslimischen Dachverbände – verfügt er in öffentlich geführten

Debatten um den Islam durch geschickte Provokation in den letzten Jahren

über eine überdurchschnittliche mediale Präsenz. Eine vergleichbar grosse

mediale Präsenz in diesen Themen nimmt fast nur noch das ideologisch dem

IZRS diametral entgegengesetzte Forum für fortschrittlichen Islam (FFI) ein, das

sich in zahlreichen Fernseh- und Zeitungsauftritten in hart geführtenDiskus-

sionen Vertreter*innen des IZRS mit ähnlich pointierten Aussagen entgegen

stellt. Diese duale Konstellation prägte in den letzten Jahren die mediale De-

batte über Islam in der Deutschschweiz, lässt sie sich doch ideal inszenieren

und verspricht beiden Vereinen eine konstante Medienpräsenz und nicht zu-

letzt Mitglieder*innen-Werbung.

Als weiterer grosser Player und politischer Akteur in der Debatte um den

Islam tritt die rechtskonservative Schweizerische Volkspartei (SVP) auf. Die

SVP versteht es, die anti-muslimischen Diskurse um Sicherheit, Sichtbar-

keit und Verhüllung (neuerdings auch Einbürgerung) mit ihren politischen

Vorstössen und ihrer Propaganda zu vereinigen. Während die Partei rund

um das Egerkinger Komitee in ihrer Werbekampagne um die Minarettinitiati-

ve primär Argumente der Überfremdung und die damit verbundenen Ängs-

te in Othering-Diskurse verpackt, bindet sie bei der Verhüllungsinitiative er-

folgreich das Argument der (bedrohten) Sicherheit mit ein. Indem sie ein

allgemeines Verhüllungsverbot fordert, dass ebenso die Vermummung z.B.

von Demonstranten einschliesst, lässt sie das Sicherheitsargument einflies-

sen und grenzt sich zudem in gleichem Zuge vom Vorwurf ab, die Initia-

tive richte sich ausschliesslich gegen muslimische Frauen. In dem Abstim-

mungskampf um die parlamentarische Initiative für die erleichterte Einbür-

gerung der sog. »dritten Migrationsgeneration«8, welche die SVP vehement

bekämpfte, griff ein SVP-nahes Komitee um den als Hardliner bekannten

SVP-Nationalrat Andreas Glarner in den Abstimmungskampf ein und ver-

knüpfte bildsprachlich das in der Verhüllungsinitiative aufgebaute ›Feindbild‹

der Niqab tragenden Frau mit der Diskussion um die erleichterte Einbür-

gerung. Dies mittels eines Werbeplakats, das eine verhüllte Frau mit dem

Slogan »Unkontrolliert einbürgern? – Nein!« präsentierte (vgl. Glarner 2017).

Auch hier zeigte sich die Bedeutung der sichtbaren religiösen Symbole in den

7 Beides Schätzungen von Dr. Andreas Tunger-Zanetti, Zentrum für Religionsforschung

(ZRF), Universität Luzern (Feldprotokolle 9.4.2015).

8 Über die Initiative wurde am 12. Februar 2017 abgestimmt; sie wurde vom Volk ange-

nommen (Bundesrat 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Islam, Gender, Intersektionalität

geführten (politischen) Debatten. Baumanns und Tunger-Zanettis voranste-

hend angeführte These in Bezug auf sichtbare religiöse Symbole im öffentli-

chen Raum (2011: 154) könnte also ebenso auf die sog.Burkadebatte9 übertragen

werden: Auch in der Burkadebattewird der öffentliche Raum zumumkämpften

Terrain und zum Kristallisationspunkt von Protest und Abwehr.

Seit das Egerkinger Komitee am 15. März 2016 eine nationale Volksinitia-

tive für ein Verhüllungsverbot lanciert hat (Initiativkomitee »Ja zum Verhül-

lungsverbot« 2015), ist die in der Schweiz seit vielen Jahren schwelende Bur-

kadebatte wieder neu entflammt. Die Volksinitiative fordert ein Verhüllungs-

verbot, mittels dessen in der Verfassung festgeschrieben wird, dass niemand

sein Gesicht im öffentlichen Raum verhüllen darf (Schweizerische Bundes-

kanzlei 2017). Der zweite Absatz lautet: »Niemand darf eine Person zwingen,

ihr Gesicht aufgrund ihres Geschlechts zu verhüllen« (ebd.). Das Gesetz sieht

aber Ausnahmen vor, diese beinhalten u.a. »Gründe (…) des einheimischen

Brauchtums« (ebd.). Ausnahmen aus religiösen Gründen ausser »in Sakral-

stätten« sind ausgeschlossen (ebd.). Das Verhüllungsverbot richtet sich somit

in erster Linie gegen Niqab-Tragende, aber auch gegen vermummte Demons-

tranten. Auffällig und für die momentane Stimmung kennzeichnend ist, dass

die öffentliche Debatte sozusagen ausschliesslich zum Niqab (vulgo: »Burka«)

geführt wird.

Zwischen 2006 und 2011 befasste sich das Parlament mehrfach mit

Verhüllungsverboten. Sowohl eine Standesinitiative aus dem Kanton Aargau

(Bundesversammlung 2010) wie auch Vorstösse von Christoph Darbellay

(CVP, VS) (Bundesversammlung 2009), Hans Fehr (SVP, ZH) (Bundesver-

sammlung 2011a) und Oskar Freysinger (SVP, VS) (Bundesversammlung

2011b) forderten ein Verbot. Mit Ausnahme des Vorstosses der CVP forderten

alle Eingaben ein generelles Verhüllungsverbot, d.h., sie waren nicht nur

gegen Niqab tragende Frauen, sondern auch gegen vermummte Demons-

trant*innen gerichtet. Der Bundesrat lehnte alle entsprechenden Vorstösse

ab, mehrheitlich mit der Begründung, dass ein Verbot gegen Art. 15 BV

(Glaubens- und Gewissensfreiheit) verstossen würde. Der Nationalrat hatte

die Vorstösse für ein generelles Verhüllungsverbot unterstützt, gescheitert

waren sie jeweils am Ständemehr (Bundesversammlung 2011a, b).

Am 22. September 2013 nahm der Kanton Tessin mit 65.4 Prozent eine

Volksinitiative für ein Verhüllungsverbot an, das nun in der Tessiner Kan-

tonsverfassung verankert ist (Repubblica e Cantone Ticino 2016). Der Bun-

9 Zum ›Naming‹ der Debatte vgl. Fussnote 4.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 31

desrat, der sich jahrelang gegen entsprechende Vorstösse aus dem Parlament

gewehrt hatte, musste das Tessiner Burkaverbot am 12. November 2014 zäh-

neknirschend als »bundesrechtskonform« anerkennen (Bundesrat 2014), hielt

jedoch in seiner Medienmitteilung fest, dass er ein solches Verbot wegen der

geringen Anzahl Niqab tragender Frauen in der Schweiz nicht als sinnvoll er-

achte (ebd.). Das Gesetz ist seit dem 1. Juli 2016 in Kraft (Repubblica e Cantone

Ticino 2016). Auch in anderen Kantonen sind zum Zeitpunkt der vorliegenden

Untersuchung weitere ähnlich gelagerte Volksbegehren anhängig.

In der öffentlich geführten, damals erneut aufgeflammten Debatte waren

im Wesentlichen die drei zuvor beschriebenen Marx’schen Rettungsszena-

rien (Marx 2008) bzw. die neo-kolonialen und postkolonialen Haltungen in

Bezug auf muslimische Frauen zu erkennen. Sowohl Befürworter*innen als

auch Gegner*innen argumentierenmit Menschenrechten, Erstere werten To-

leranz gegenüber der Ganzkörperverschleierung als Toleranz gegenüber der

Unterdrückung betroffener Frauen (vgl. bspw. Jenny 2016, Gujer 2016), Letz-

tere betonen das Selbstbestimmungsrecht von (muslimischen) Frauen (vgl.

bspw. Landolt 2016a).

Vermehrt wird ebenfalls über die Eingliederung(-sfähigkeit) von Mus-

lim*innen in die Schweizer Gesellschaft unter dem Begriff der »Integration«

debattiert (der Begriff der »Integration« löste hierbei den Begriff der »Assi-

milation« ab, vgl. Allenbach/Müller 2017: 2). Von einem Teil der politischen

Akteure wird Muslim*innen gar die Fähigkeit, sich gesellschaftlich einzuglie-

dern, pauschal abgesprochen (Allenbach/Sökefeld 2010: 19). Wie Allenbach

und Sökefeld jedoch unterstreichen, ist »Integration« ein hochnormatives

Konzept, mittels dessen Gruppen pauschal diskursiv ausgegrenzt und als

»Problemgruppen« (Allenbach/Sökefeld 2010:19) markiert werden. Allenbach

und Sökefeld (2010: 19) legen plausibel dar, weshalb sie das Konzept der

»Integration« für ungeeignet befinden, Prozesse der Eingliederung analy-

tisch zu erfassen. Sie schlagen stattdessen vor, Eingliederungsprozesse (von

Muslim*innen) analytisch mit dem Konzept der Inkorporation von Soysal

(1994) zu begreifen. Das Konzept der Inkorporation geht davon aus, dass ver-

schiedene Staaten unterschiedliche »Inkorporationsregimes« bereitstellen.

»Inkorporation« wird im Gegensatz zu »Integration« nicht als einseitiger,

sondern als wechselseitiger Eingliederungsprozess verstanden und setzt sich

aus Inkorporationsbemühungen (z.B. seitens (muslimischer) Organisationen)

und Inkorporationsbedingungen (z.B. politische Vorgaben zu Einwanderung

und Einbürgerung, aber auch frauen- oder fremdenfeindliche Einstellun-

gen oder allgemeine Bedingungen in verschiedenen Lebensbereichen, wie

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Islam, Gender, Intersektionalität

Bildung, Arbeit, Wohnen etc.) zusammen (Allenbach/Müller 2017: 276, Allen-

bach/Sökefeld 2010: 19). Allenbach und Sökefeld sehen demzufolge die in der

Schweiz wohnhaften Muslim*innen mit zwei zentralen Inkorporationsbedin-

gungen konfrontiert: einerseits mit den sehr heterogenen rechtlichen und

politischen Inkorporationsbedingungen in verschiedenen lokalen und kan-

tonalen Kontexten der Schweiz, andererseits mit dem zuvor beschriebenen

homogenisierenden Islamdiskurs, der sie pauschal als problematisch und

»monoidentitär« klassifiziert (Allenbach/Sökefeld 2010:19-20).

Auch der Bildungsbereich bleibt nicht vom öffentlichen Diskurs rund um

›den Islam‹ gefeit. Wie bereits erwähnt, drehen sich die Debatten hierbei ei-

nerseits um die Frage, ob sich Frauen bzw. Mädchen als Schülerinnen be-

decken dürfen, zum anderen, ob Lehrpersonen Kopftuch tragen dürfen. Als

weiteres den Bildungsbereich speziell betreffendes Thema kann die Diskus-

sion rund um den Besuch bzw. Dispens des obligatorischen Schwimmunter-

richts in der Schule bezeichnet werden.

Die den Bildungsbereich betreffenden Debatten werden in erster Linie

aus juristischer Perspektive entlang der relevanten Gerichtsurteile geführt.

Im Folgenden wird, ohne die (ausufernde) Debatte umfassend darzustellen,

kurz auf wesentliche gerichtliche Beschlüsse eingegangen, die den Diskurs in

Bezug auf den Umgang mit dem Kopftuch im Bildungsbereich massgeblich

beeinflussten und formten.

In der Schweiz sind für die den Schulunterricht betreffenden ›Kopf-

tuchfragen‹ grundsätzlich die Kantone zuständig. Die Bundesverfassung

garantiert die Glaubens- und Gewissensfreiheit, die auch die weltanschau-

liche Neutralität der öffentlichen Schulen umfasst (Bundesverfassung 1999,

Art. 15).

Gemäss der heute gängigen Schweizer Praxis dürfen sich Schülerinnen

während des Unterrichts bedecken, nicht jedoch Lehrpersonen. Diese Pra-

xis geht auf folgende zwei Bundesgerichtsentscheide zurück, die in der Öf-

fentlichkeit breit debattiert wurden: Da ist zum einen der Bundesgerichts-

entscheid von 1997 (BGE 123 I 296), als eine konvertierte Genfer Primarleh-

rerin gegen den Genfer Staatsrat Beschwerde einlegte, der von ihr verlangte,

dass sie im Unterricht ihr Kopftuch ablege. Das Bundesgericht gab in einem

ausführlich begründeten Urteil dem Genfer Staatsrat Recht (ebd.). Er aner-

kannte zwar die Einschränkung der Religionsfreiheit der Lehrerin durch den

Entscheid, gewichtete jedoch das öffentliche Interesse in diesem Fall höher

(ebd.). Der Europäische Gerichtshof für Menschenrechte (EGMR), wohin sich

die betreffende Lehrerin letztinstanzlich wandte, stützte das Urteil des Bun-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 33

desgerichts (EGMR-Urteil 15. Februar 2001, Nr. 42393/98).Während das Urteil

des Bundesgerichts in Genf kaum Aufsehen erregte, wurde es auf nationaler

Ebene kritisch diskutiert. Stellvertretend für die eine Sicht – die Befürworter

des Urteils – soll hier eine Stellungnahme des Völkerrechtlers Kälin stehen:

Kälin stellte sich auf die Position, dass Lehrpersonen »in der Einwanderungs-

gesellschaft (…) zugemutet« werden darf, »auf Kleidung mit starker religiöser

Symbolwirkung zu verzichten« (Kälin 2000: 168), währenddessen das Tragen

des Hijabs bei Schülerinnen Teil ihrer Privatsphäre sei (ebd.: 167). Augsbur-

ger, die stellvertretend für die gegenteilige Sicht hier stehen soll, hielt dem

entgegen, dass ein Kopftuch im Gegensatz zum Kruzifix nicht ein religiöses

Symbol darstelle, sondern lediglich ein Kleidungsstück sei, das einen Hinweis

auf die Religionszugehörigkeit der Trägerin gebe und als solches den Schutz

der Religionsfreiheit geniesse (Augsburger 2005: 31). Im Gegensatz zu einem

an die Schulzimmerwand gehängten Kruzifix bringe die religiös motivier-

te Kleidung der Lehrerin die Haltung eines Individuums zum Ausdruck und

könne demStaat nicht zugerechnet werden (ebd.). Solange die Lehrperson ih-

re religiösen Überzeugungen nicht propagiere, verstosse sie nicht gegen das

Gebot der religiösen Neutralität der Schule (ebd.). VomKopftuch der Lehrerin

gehe objektiv gesehen für die Lernenden kein Zwang aus, es verletze deshalb

weder ihre Glaubensfreiheit noch stelle es einen »Eingriff in die Grundrechte

Dritter« dar (ebd.) Die Juristin und Sozialanthropologin Augsburger klassifi-

zierte infolgedessen ein Kopftuchverbot »ohne konkrete Gefährdung anderer

Rechtsgüter« als »unverhältnismässig« (ebd.).

Den zweiten Grundsatzentscheid in Bezug auf das Kopftuchtragen imBil-

dungsbereich fällte das Bundesgericht am 11. Dezember 2015. Es bestätigte in

diesemEntscheid das Urteil des St.Galler Verwaltungsgerichts, dass einMäd-

chen der Schulgemeinde St. Margarethen das Kopftuch in der Schule tragen

darf (BGE 142 I 49). Die Schulgemeinde hatte dies dem Mädchen zunächst

verboten, eine dagegen gerichtete Beschwerde hiess das Verwaltungsgericht

jedoch 2014 gut. Das Bundesgericht stützte das Urteil des Verwaltungsge-

richts mit der Begründung, dass das Verbot sich nicht mit der Glaubens- und

Gewissensfreiheit vereinbaren lasse (ebd.).

Auch dieser Entscheid wurde breit und heftig öffentlich debattiert. Auf

der einen Seite standen die Befürworter*innen dieses Urteils und auf der

anderen Seite wurde meist im rechts-konservativen politischen Lager die

Meinung vertreten, dass ein Kopftuchverbot an Schulen einem so mass-

geblichen öffentlichen Interesse entsprechen würde, dass es einen Eingriff

in die Religions- und Glaubensfreiheit rechtfertigen würde. Die Walliser

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Islam, Gender, Intersektionalität

SVP startete gar eine Initiative, welche die Kopfbedeckung an öffentlichen

Schulen verbieten soll (Kucera 2016).

Ungeachtet der heftigen Debatten gelten diese Urteile des Bundesgerichts

im schulischen Umfeld als momentane Leitlinie, hielten sich doch bisher

schweizweit alle Gerichte an diese wegweisenden Urteile (humanrights.ch

2016). Auch auf der Ebene der tertiären Bildungsinstitutionen gelten diese

Urteile trotz möglichen rechtlichen Handlungsspielraums als richtungwei-

send, dies zeigt bspw. die kürzlich von der Pädagogischen Hochschule Bern

(PHBern) verdeutlichte Praxis, wonach zwar Schülerinnen im Unterricht ein

Kopftuch tragen dürfen, Lehrpersonen bzw. Studierende in einem Praktikum

jedoch nicht (Feldprotokoll 8.12.2016).

Ein weiteres im Bildungsbereich debattiertes Themenfeld ist die Dispen-

sation vom obligatorischen schulischen Schwimmunterricht. DiesesThemen-

feld, das eigentlich wie die ›Kopftuchfrage‹ in der Schule in den kantonalen

Zuständigkeitsbereich gehören würde, zeichnet sich durch eine Kehrtwen-

de der öffentlichen Meinung aus (Allenbach 2016: 37). Auch in dieser Debatte

wurde vornehmlich aus einer juristischen Perspektive argumentiert. Der er-

wähnte Umschwung der öffentlichenMeinung soll im Folgenden kurz anhand

von vier wegweisenden Gerichtsurteilen illustriert werden.

1993 wurde einem 12-jährigen Mädchen aus einer türkischen Familie

vom Bundesgericht eine Ausnahmeregelung gewährt. Sie durfte sich vom

gemischtgeschlechtlichen Schwimmunterricht dispensieren lassen (Pfaff-

Czarnecka 2009; BGE 119 la 178). 2008 wurde zwei 9- und 11-jährigen Jungen

kein Dispens vom koedukativen Schwimmunterricht gewährt (Wyttenbach

2013; BGE 135 I 79). 2013 verweigerte das Bundesgericht einem 14-jährigen

Mädchen ebenfalls die Dispensation des schulischen Schwimmunterrichts

(BGE 2C_1079/2012). Gleichfalls 2008 wollte ein Schweiz-türkischer Dop-

pelbürger seine beiden 9- und 7-jährigen Töchter vom Schwimmunterricht

dispensieren lassen. Da das baselstädtische Gesetz die Dispensation erst

ab der Geschlechtsreife vorsieht, klagte die Familie vor Bundesgericht, wo

die Beschwerde 2012 (BGE 2C_666/2011) abgelehnt wurde. Daraufhin zog

die Familie vor den Europäischen Gerichtshof für Menschenrechte (EMGR)

weiter. Dieser gelangte nach einer ausführlichen Analyse am 10. Januar 2017

zu dem Schluss, dass das Interesse der Kinder an einem kompletten Unter-

richt die Integration fördere und höher als das Interesse der Eltern an einem

Schwimmdispens aus religiösen Gründen zu gewichten sei (EGMR-Urteil 10.

Januar 2017, Nr. 29086/12).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 35

Die über Schwimmdispense geführte – in erster Linie juristische –Debat-

te ist sehr komplex (für eine detaillierte Übersicht vgl. Allenbach 2016: 37ff.)

Die Sozialanthropologin Allenbach unterstreicht in einer Analyse dieser De-

batte insbesondere zwei Aspekte, nämlich dass einerseits auffallend sei, dass

das Bundesgericht 1993 die ›Integration‹ der Familie in die Gesellschaft als Ar-

gument dazu nutzte, einen Dispens zu stützen, während sich 2008 und 2013

jedoch eine Praxiswende vollzog und das ›Integrations-Argument‹ als Gegen-

argument für einen Dispens hinhalten musste. Zweitens – so unterstreicht

Allenbach – wurde ab 2013 deutlich, dass der Schwimmunterricht für musli-

mische Mädchen selbst in der Pubertät obligatorisch sei, falls die Schule den

»Pubertätsfaktor« einbeziehe – sprich – bspw. die Mädchen getrennt von den

Jungen unterrichtet würden und es erlaubt sei, einen Burkini zu tragen, so-

wie gewährleistet würde, dass kein Körperkontakt zu einem etwaigen männ-

lichen Schwimmlehrer bestehe (Allenbach 2016: 38). Diese erneuerte Praxis

wurde durch den neuesten Entscheid von Januar 2017 gestützt (EGMR-Urteil

10. Januar 2017, Nr. 29086/12).

Auch diese neueren Entscheide wurden öffentlich heftig debattiert. Men-

schenrechtsexpertin Doris Angst begrüsst dieses Urteil bspw. und würdigt es

als ausgewogen: Sie sieht dadurch auf der einen Seite die integrativen Aufga-

ben der Schule gewürdigt und auf der anderen Seite komme das Urteil den

Eltern entgegen, indem es flankierende Massnahmen, wie bspw. das Tragen

eines Burkinis, vorsähe (Schutzfaktor-m.ch 2017). Seit 2010 wird auf der poli-

tisch entgegengesetzten Seite hingegen die Erlaubnis, Burkinis im Schwimm-

unterricht zu tragen, als »›Burkini‹-Kniefall« (Pastega 2010) bezeichnet. SVP-

Nationalrat und Rechtwissenschaftler Hans-Ueli Vogt kritisiert nach dem Ur-

teil 2017 gar das ›multireligiöse Weltbild‹ der Strassburger Richter (Gafner

2017).

Ein weiteres diskursrelevantes Ereignis, das den Bildungsbereich betraf

und in der schweizerischen Öffentlichkeit breit diskutiert wurde, ist die zu-

vor beschriebene sogenannte »Händeschüttelaffäre«.Durch sie wurde eine im

Bildungsbereich oft diskutierte Geschlechtskonstruktion männlicher musli-

mischer Schüler und deren Väter deutlich: Im Bildungsbereich wird immer

wieder darüber diskutiert, inwiefern mit der ›dem Islam‹ zugeschriebenen

»Machohaftigkeit« von Vätern von Schüler*innen oder von männlichen Schü-

lern umgegangen werden soll. Ebenso kann in Diskussionen mit Angehöri-

gen des Schulwesens die Tendenz beobachtet werden, dass unerwünschtes

(provokatives) Verhalten, insbesondere von männlichen Schülern mit »Mi-

grationshintergrund« anstatt bspw. der Adoleszenz primär und teilweise vor-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Islam, Gender, Intersektionalität

schnell ›dem Islam‹ zugeschriebenwird (Feldprotokolle10). Betrachtetman die

Entwicklung des Islamdiskurses, erstaunt es wenig, dass sich ›der Islam‹ auch

im Bildungsbereich als wirkmächtige Zuordnungs- und Differenzkategorie

manifestiert (vgl. in Bezug auf Deutschland, siehe Lingen-Ali 2012).

Diese allgemeine Zuspitzung des gesellschaftspolitischen anti-muslimi-

schen Diskurses geht nicht spurlos an jungen SchweizerMuslim*innen vorbei

(Baumann et al. 2017: 32): Junge Muslim*innen sehen sich mit einer zuneh-

menden Verschärfung zugeschriebener Differenz konfrontiert, was sich ei-

nerseits auf ihre Selbstrepräsentation (Allenbach et al. 2010: 2), andererseits

aber auch auf ihre Bildungsbiografien auswirkt, wie die vorliegende Unter-

suchung aufzeigen soll.

2.2 Intersektionelle Perspektive in Bezug auf den Zugang
zu Bildung

Während in Kapitel 2.1. der diskursive Kontext, in dem sich die jungen Frauen

meines Samples positionierenmüssen, dargestellt worden ist, wird in diesem

Kapitel darauf eingegangen, wie unterschiedliche Differenzdimensionen in

ihrem Zusammenspiel wirken und wie dieses Zusammenspiel theoretisch –

bzw. intersektionell – gedacht werden kann.

Im Anschluss an Le Bretons Bezugsrahmen zur Erklärung sozialer Un-

gleichheit und Strukturmerkmalen sozialer Ausschliessung (Le Breton 2011:

73ff.) verstehe ich die bildungsbiografische Situation von jungen, religiös ori-

entierten Secondas muslimischen Glaubens als »Folge eines spezifischen his-

torischen, politischen und geographischen Prozesses« (ebd.: 73), »in dessen

Zusammenhang soziale Differenzsetzungen konstitutiv für die Reproduktion

gesellschaftlicher Verhältnisse« werden (ebd.). Um diese Differenzsetzungen

in den Blick zu nehmen, möchte ich eine intersektionelle Perspektive einneh-

men, die im Folgenden umrissen werden soll.

10 Hierbei handelt es sich unter anderen um Feldprotokolle zuDiskussionenmit Lehrper-

sonen im Anschluss an die Veranstaltungsreihe »Islam und Schule – ohne Vorurteile«

der Pädagogischen Hochschule Bern (PHBern) sowie um Feldprotokolle zu dem sich

an ein pädagogisches Feld richtenden Workshop Muslimische Jugendgruppen in der

Schweiz des Zentrums für Religionsforschung (ZRF) der Universität Luzern (2014). Bei-

deVeranstaltungs(-reihen)wurden imRahmendes vorliegendenProjekts besucht und

teilnehmend beobachtet, stattfindende Diskussionen protokollarisch festgehalten.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 37

Die feministische BildungsforscherinWalgenbach (2012a: 81) definiert In-

tersektionalität folgendermassen:

»Unter Intersektionalität wird (…) verstanden, dass soziale Kategorien wie

Gender, Ethnizität, Nation oder Klasse nicht isoliert voneinander konzeptua-

lisiert werden können, sondern in ihren ›Verwobenheiten‹ oder ›Überkreu-

zungen‹ (intersections) analysiert werdenmüssen. Additive Perspektiven sol-

len überwunden werden, indem der Fokus auf das gleichzeitige Zusammen-

wirken von sozialen Ungleichheiten gelegt wird. Es geht demnach nicht al-

lein um die Berücksichtigung mehrerer sozialer Kategorien, sondern eben-

falls um die Analyse ihrerWechselwirkungen« (Walgenbach 2012a: 81).

Allen Intersektionalitätsansätzen ist gemeinsam, so unterstreicht Walgen-

bach weiter, dass sie »Macht-, Herrschafts- und Normierungsverhältnisse,

die soziale Strukturen, Praktiken und Identitäten reproduzieren«, fokussie-

ren (2012b: o. S.).

Ohne den Anspruch zu haben, den Forschungsstand erschöpfend darzu-

stellen, möchte ich auf zentrale Diskussionsstränge der mitunter ausladen-

den Diskussion um diese Forschungsperspektive eingehen. Gewicht lege ich

hierbei auf die Entwicklung des Konzepts im deutschsprachigen Raum und in

Europa. In der feministischen Geschlechterforschung ist das Konzept in Eu-

ropa nämlich leicht differierend zu ihrem Entstehungskontext in den USA re-

zipiert worden. Aufgrund der historischen Entwicklung konnten bspw. die in

den USA anders konnotierten Kategorien race und class nicht einfach unpro-

blematisch in den europäischen Kontext überführt werden (für eine ausführ-

liche Übersicht über die unterschiedlichen Entwicklungen vgl. Davis 2008).

Dennochmöchte ich zunächst kurz auf die konstitutiven Ursprünge des Kon-

zepts, die in den USA zu finden sind, eingehen: Meist werden Ursprünge des

Intersektionalitätskonzepts im angloamerikanischen Kontext Black Feminism

und der Critial Race Theory gesehen (u.a. Knapp 2005, Lutz/Davis 2005). Ob-

wohl es auch dahingehende Einflüsse und Diskussionen in Europa gab, stand

im Mittelpunkt der genealogischen Debatte um Intersektionalität doch der

Vorwurf schwarzer Feministinnen11 an den weissen, bürgerlichen Feminis-

mus, dass dieser sich ausschliesslich um die Interessen weisser, westlicher,

11 ›Weiss‹ und ›Schwarz‹ bezeichnen hier keine phänotypischen Differenzierungsmerk-

male, sondern beziehen sich auf eine ideologische Konstruktion von Hautfarbe und

auf damit korrespondierende, zugeschriebene sozial-historische Positionen (vgl. Lutz

et al. 2013: 10, Walgenbach 2005a).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Islam, Gender, Intersektionalität

heterosexueller, nicht behinderter weiblicher Subjekte aus der Mittelschicht

kümmere (vgl. Walgenbach 2012c: 28).

Als diesbezüglich historische Zäsur gilt die Gründung des Combahee River

Collectives 1974 in Boston (ebd.: 27). Dieses Kollektiv verfasste ein Statement –

ABlacks Feminist Statement –worin sich die Autorinnen als schwarze, lesbische

und sozialistische Feministinnen positionierten und sich für die Entwicklung

einer integrierten Analyse von »simultaneous oppressions« (Combahee River

Collective 1981: 210) stark machten. Wegbereitend waren auch die Publikatio-

nen von Andalùa und Moraga (1981)This Bridge Called my Back: Writings by Rad-

ical Woman of Color, sowie von Hull, Bell Scott et al. (2010 [1982]) All theWoman

are White, All the Blacks Are Men, But Some of Us are Brave: Black Women’s Studies.

Diese und andere Studien (vgl. Walgenbach 2012b: o. S.) übten in den 70er-

und 80er-Jahren umfassende Kritik am etablierten Feminismus.Die schwarze

Kulturtheoretikerin hooks [sic!] bspw. warf weissen Feministinnen vor, eine

exklusive Gruppe zu sein und als diese im Namen ›aller Frauen‹ zu sprechen,

dabei jedoch nur die eigenen Partikularinteressen im Blick zu haben und Res-

sourcen wie Universitäten, Verlage oder Massenmedien zu nutzen, die wie-

derum exklusiv ihnen und nicht allen Frauen zugänglich seien (Walgenbach

2012b, hooks 1981, 1984).

Der eigentliche Begriff der Intersektionalität geht jedoch auf die ameri-

kanische Juristin Crenshaw (1989) zurück, die auf Basis juristischer Fallanaly-

sen untersuchte, wie sich verschiedene Diskriminierungsformen überschnei-

den. Sie gelangte zum Schluss, dass amerikanische Antidiskriminierungsge-

setze entweder zugunsten schwarzer Männer oder weisser Frauen operieren

würden, die spezifischen Probleme schwarzer Frauen jedoch aussen vor blei-

ben würden. Sie bediente sich dabei der Metapher einer Strassenkreuzung,

an welcher der Verkehr aus mehreren Richtungen kommen kann (Crenshaw

1989: 149):

»Nehmen wir als Beispiel eine Strassenkreuzung, an der der Verkehr aus al-

len vier Richtungen kommt. Wie dieser Verkehr kann auch Diskriminierung

inmehrerenRichtungen verlaufen.Wennes an einer Kreuzung zu einemUn-

fall kommt, kann dieser von Verkehr aus jeder Richtung verursacht worden

sein – manchmal gar von Verkehr aus allen Richtungen gleichzeitig. Ähnli-

ches gilt für eine schwarze Frau, die an einer ›Kreuzung‹ verletzt wird; die Ur-

sache könnte sowohl sexistische als auch rassistische Diskriminierung sein«.

Später ergänzt sie in einem Interview, dass nach diesem symbolischen Un-

fall weder die herbeigeeilte »Gender-Ambulanz« noch die »Race-Ambulanz« die

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 39

schwarze Frau mitnehmen würden, da sie beide nicht ausmachen konnten,

ob sie zuständig seien und die verunfallte Frau keine befriedigende Antwort

darauf geben könnte (Crenshaw zit.n. Walgenbach 2012c: 49).

Eines der Fallbeispiele, welches die Juristin Crenshaw dazu anführte,

stammte aus dem Jahr 1976. Es handelte sich hierbei um eine Klage von

schwarzen Frauen gegen General Motors in Bezug auf ihr Vergütungssystem,

welches sich an der Dauer der Betriebszugehörigkeit orientierte. Die Klä-

gerinnen argumentierten, dass bei General Motors vor dem Civil Rights Act

1964 aufgrund der rassistischen Segregation in den USA gar keine schwarzen

Frauen eingestellt wurden, durch das Senioritätsprinzip jedoch die Folgen der

Diskriminierung aufrechterhalten würden. Auch eine Entlassungswelle 1970

betraf schwarze Frauen bei General Motors ungleich schwerer, da sich diese an

der Dauer der Betriebszugehörigkeit orientierte. Das Gericht wies die Klage

mit der Argumentation ab, dass es sich hierbei nicht um eine geschlechtliche

Diskriminierung handle, da General Motors vor 1964 bereits mehrere weisse

Frauen beschäftigt hatte. Auch dem Vorwurf der rassistischen Diskriminie-

rung wollte das Gericht nicht nachgehen, sondern empfahl den Klägerinnen

sich mit einer Sammelklage gegen General Motors aufgrund rassistischer

Diskriminierung zusammenzutun. Das Gericht anerkannte den Anspruch

der Frauen, als schwarze Klägerinnen aufzutreten, also nicht an (›Gender-

und Race-Ambulanz‹, vgl. oben). Das Gericht sah zwar Handlungsbedarf bei

genderspezifischer oder rassistischer Diskriminierung, nicht jedoch bei einer

Kombination von beiden (Walgenbach 2012b: o. S.). In diesem juristischen

Fall wurde den Frauen also verweigert, ihre Klage als schwarze Frauen zu

formulieren. Crenshaw zufolge sind schwarze Frauen demnach nur solange

rechtlich geschützt, als ihre Anliegen sich entwedermit denen weisser Frauen

oder schwarzer Männer decken (Crenshaw 1989: 141ff.). Das Verletzungspo-

tenzial schwarzer Frauen ist demzufolge laut Crenshaw deutlich höher, da sie

in der Metapher der zuvor beschriebenen Strassenkreuzung nicht nur von

den Autos, die aus der einen Richtung kommen (rassistische Diskriminie-

rung) oder aus der anderen (sexistische Diskriminierung), verletzt werden

können, sondern auch noch von einer Kombination von beiden. Sie verdeut-

licht anhand weiterer Fälle, dass amerikanische Antidiskriminierungsgesetze

dem Aspekt der Intersektionalität nicht gerecht werden können, da sie als

single-issue-framework (Crenshaw 1989: 152) konzipiert seien. Die Erfahrungen

schwarzer Frauen sind also laut Crenshaw mehr als die Summe rassistischer

und sexistischer Diskriminierung; nämlich die Verwobenheit der beiden

Differenzdimensionen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Islam, Gender, Intersektionalität

Walgenbach zufolge lassen sich Crenshaws theoretische Interventionen

allerdings nicht wie manchmal in den deutschsprachigen Genderstudies ge-

schehen, auf die Metapher der Strassenkreuzung reduzieren, vielmehr zählt

sie drei Bedeutungsebenen von Crenshaws Intersektionality-Begriff nach (Wal-

genbach 2012b: o. S.):

• 1. Ebene: Intersektionalität nimmt Bezug auf die Überkreuzung von

Differenzkategorien und Herrschaftsstrukturen (race/gender und rac-

ism/sexism).

• 2. Ebene: Intersektionalität konzeptualisiert als die Positionierung schwar-

zer Frauen innerhalb sich überlappender Systeme (overlapping systems) von

Subordinationen.

• 3. Ebene: Intersektionalität als politisches Identitätskonzept, das sich nicht

auf eine Kategorie beschränkt (multiple identities).

Auch Chebout (2016) kritisiert die Tendenz der auf die Strassenkreuzung ver-

kürzten Rezeption von Crenshaws Arbeit.

In neueren europäischen Publikationen zu Intersektionalität wird betont,

dass auch in der europäischen Geschlechterforschung vergleichbare theoreti-

sche (und politische) Debatten geführt wurden und sich die Diskussion über

Intersektionalitäten »nicht als US-Import abtun« lässt (Walgenbach 2012b:

o. S., vgl. auch Rommelspacher 2009a: 81). Lutz et al. (2013:12) führen den

Umstand, dass europäische Impulse eines ›Gründungsnarratives‹ weitgehend

ausser Acht gelassen werden, darauf zurück, dass in Europa »multiple Genea-

logien« (ebd.) für eine Intersektionalitätsdebatte Impulse setzten. Obwohl es

in den europäischen Genderstudies durchaus vielversprechende Ansätze, die

auf Fragen sozialerHeterogenität abzielten, gab, konnte keiner dieser Ansätze

eine vergleichbare Anzahl Wissenschaftler*innen zusammenführen wie das

»Paradigma Intersektionalität« (Walgenbach 2012b: o. S.). Wissenschaftsge-

schichtlich gesehen ist es laut Lutz et al. (2013: 13) zumindest interessant, dass

Crenshaws Metapher der Strassenkreuzung eine solch schnelle Verbreitung

erfuhr und Eingang in ganz unterschiedliche Forschungsbereiche, aber auch

in die Politik fand, wohingegen anderen theoretischen Konzepten, die ähnli-

che inhaltliche Ziele verfolgten, eine solche Schlagkraft verwehrt blieb (ebd.).

Walgenbach (2013: 275) sieht die Schlagkraft einer Intersektionalitätsperspek-

tive hierin, dass diese genug offen sei, einen gemeinsamen Orientierungs-

rahmen zu bieten, innerhalb dessen es möglich sei, ganz unterschiedliche

Fragen, theoretische Ansätze, Analyseebenen und soziale Kategorien mitein-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 41

ander zu verbinden.Theoretische Entwürfe, die zumindest ein ähnliches Ziel

verfolgten, jedoch nicht im selbenUmfang aufgenommenwordenwaren, sind

laut Lutz et al. (2013: 13) und Walgenbach (2013: 26) bspw. folgende: Doing Dif-

ference (Festermaker/West 1995), Achsen der Ungleichheit (Klinger/Knapp 2007)

oder die dreifache Vergesellschaftung (Lenz 1995), aber weder diese noch der von

Collins generierte Begriff der Interlocking Systems of Oppression (1990) sowie das

von Anthias und Yuval-Davis entwickelte Konzept der Racialized Boundaries

(1992), mit dessen Hilfe sie die Verflechtungen der Kategorien »Rasse«, Nati-

on, Klasse, Geschlecht und Hautfarbe aufzeigen wollten, noch Kings Konzept

der Multiple Jeopardies (Mehrfachgefährdungen) (1988) wurden im Gegensatz

zu Crenshaws Vorschlag international aufgegriffen.

Ungeachtet der breiten Rezeption muss Crenshaws Vorschlag, Intersek-

tionalität in der Metapher einer Strassenkreuzung zu sehen, im Kontext ih-

rer Entstehung im juristischen Kontext betrachtet werden. Der Intersektio-

nalitätstheoretikerin Walgenbach (2012b: o. S.) ist beizupflichten, wenn sie

es als problematisch ansieht, diese Metapher aus ihrem Entstehungskontext

zu lösen und auf die Sozialwissenschaften zu übertragen. Zweifelsohne wur-

de durch Crenshaws Arbeiten die Diskussion über Mehrfachdiskriminierung

sowohl in den USA wie auch in Europa inspiriert und angestossen, dennoch

kann die Metapher der Strassenkreuzung und ihre Folgemodelle, z.B. das im

deutschen Sprachraum viel beachtete Modell der Achsen der Ungleichheit – Ach-

sen der Differenz (Klinger/Knapp 2007, Klinger/Knapp 2005, Klinger 2003) als

zu eindimensional kritisiert werden (Walgenbach 2012b: o. S., Rommelspa-

cher 2009a: 89 etc.). Insbesondere dann, wenn diese aus dem juristischen

Kontext gelöst und in einen sozialwissenschaftlichenKontext übertragenwer-

den (Walgenbach 2012b: o. S.).

In ihrem Achsenmodell gehen Klinger und Knapp bspw. in einer linea-

ren Logik von Achsen als institutionalisierte Gefüge sozialer Relationen aus

(Klinger/Knapp 2007: 20), sie beziehen sich dabei auf die Kategorien »Rasse«,

Klasse und Geschlecht, die sie als gleichgewichtig bzw. symmetrisch betrach-

ten. Ihr Anliegen ist es, »unproduktive Frontstellungen« zwischen »sozia-

ler Ungleichheit vs. gesellschaftlicher Entstrukturierung; kulturellen vs. öko-

nomischen Faktoren; System vs. Akteursperspektive zu überwinden« (Klin-

ger/Knapp 2007: 21-22). Wie Rommelspacher (2009a: 89) kritisiert, geben sie

jedoch wenig Aufschluss darüber, in welcher Weise dies geschehen soll.

Auch Modelle, die mit Begriffen wie Überkreuzungen, Überschneidungen

oder Schnittpunkten operieren, lassen sich der Logik einer »Lineaturen-

Methapher« (Walgenbach 2012b: o. S.) zuordnen (ebd.). Kritisiert werden

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Islam, Gender, Intersektionalität

diese Folgemodelle der Crenshaw’schen ›Strassenkreuzungs-Methaper‹

insbesondere dahingehend, dass Machtverhältnisse nicht als ›Linien‹ oder

›Relationen‹ konzeptualisiert werden sollten, da sie so suggerieren würden,

dass die Differenzkategorien sich nur überschneiden würden und nicht

gegenseitig voneinander durchdrungen seien (ebd.: 11).

Eine weitere theoretisch debattierte Frage ist, wie offen Kategorien

gedacht werden sollen oder wie sie sich konstituieren und wie ihr Zu-

sammenspiel sich gestaltet. McCall (2005) differenziert hierbei zwischen

drei verschiedenen Zugangsweisen zu Intersektionalität: zwischen anti-

kategorialen, inter-kategorialen sowie intra-kategorialen Zugängen. Bei anti-

kategorialen Zugängen wird die Berechtigung einer bestimmten Kategorie

per se in Frage gestellt, ein inter-kategorialer Zugang nimmt die Wechsel-

wirkung unterschiedlicher (vorausgesetzter) Kategorien in den Blick (z.B.

das Achsenmodell von Klinger/Knapp 2007) – während ein intra-kategorialer

Zugang danach fragt, wer eigentlich mit der jeweiligen Kategorie gemeint

ist – wie dies etwa Crenshaw (1989) tut. McCalls Einteilung wird jedoch

auch kritisiert, so stellt bspw. Yuval-Davis (2013: 207) fest, dass sich intra-

und interkategoriale Ansätze nicht ausschliessen und plädiert »für einen

Intersektionalitätsansatz, der die Sensibilität und Dynamik des intrakatego-

rialen Ansatzes mit der sozioökonomischen Perspektive des interkategorialen

Ansatzes kombiniert« (ebd.).

In Alternative zu den intra-, inter- und antikategorialen Ansätzen schlägt

Walgenbach gemeinsam mit Dietze, Hornscheidt und Palm das interessante

Konzept der »interdependenten Kategorie« vor (Walgenbach et al. 2012), auf

das ich mich in dieser Arbeit beziehe. Walgenbach will mit ihrem Vorschlag

eine »integrale Perspektive« auf soziale Kategorien entwickeln (2012c: 58, Herv.

im Orig.), welche »die gegenseitige Abhängigkeit von sozialen Kategorien fokus-

siert und damit die komplexen Beziehungen von Dominanzverhältnissen in

den Vordergrund stellt« (Walgenbach 2012b: o. S., Herv. im Orig.). Sie pro-

blematisiert beim bisherigen Begriffsangebot anhand der Kategorie Gender,

dass bisherige Konzeptionen, auch solche, welche Kategorien nicht als iso-

liert betrachten, tendenziell von einem ›genuinen Kern‹ ausgehen würden,

der sich mit anderen Kategorien verkette oder verschränke. Diese Annahme

von Entitäten, die sich verbinden würden, stabilisiere solche Essenzialismen

eher als sie zu hinterfragen, so ihre Kritik. Aufgrund dieser und der weiter

zuvor angeführten Kritik an der Logik einer »Lineaturen-Methapher« schlägt

Walgenbach anstelle des Intersektionlitätsbegriffs vor, von Interdependenzen

auszugehen (2012c: 61, Herv. im Orig.). Sie sieht den Vorteil einer solchen

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 43

Begrifflichkeit darin, dass »die gegenseitige Abhängigkeit und die komplexen

Beziehungen von Dominanzverhältnissen in den Vordergrund« (ebd.) gestellt

würden, da es unmöglich sei, Kategorien losgelöst von deren Interdependen-

zen zu denken. Um dies zu unterstreichen, schlägt sie den Begriff der interde-

pendenten Kategorie (Walgenbach 2012c) vor. Sie geht somit nicht von Interde-

pendenzen zwischen Kategorien aus, sondern von interdependenten Kategorien

– in dieser Konzeption werden die Verbindungen also bereits innerhalb einer

Kategorie mitgedacht (ebd.: 61.).

Welche Aspekte formieren demzufolge nun eine interdependenteKategorie?

Dies ist laut Walgenbach einerseits von den Erkenntnisinteressen und ande-

rerseits vom Gegenstandsfeld abhängig. Sie schlägt vor, anschliessend an die

kontextuelle Definition

»nach den relevanten Feldern und Ebenen zu suchen, welche die Kategorie

Gender in dem ausgewählten Kontext aufspannen. Um die interdependen-

te Struktur einer Kategorie zu fassen gilt es, deren interne Architektur in ihrer

Komplexität möglichst umfassend auszuleuchten. Dabei hebt unser ›analy-

tischer Spotlight‹ zeitweise bestimmte Aspekte hervor, während andere in

den Hintergrund treten müssen« (Walgenbach 2012c: 63, Herv. im Orig.).

Ist der Kontext definiert, wäre also auf der Suche nach inhaltlichen Bestim-

mungen nach relevanten Feldern und Ebenen zu suchen, welche eine interde-

pendente Kategorie in dem ausgewählten Kontext aufspannen. Die Innovati-

on einer solchen Konzeption ist laut Autorin zudem darin zu sehen, dass auf

eine Aufzählung gängiger Differenzkategorien verzichtet, also das »Ecetera-

Problem« (ebd.: 64) teilweise gelöst werden könne. Insgesamt zeichnet sich

dieser Ansatz meines Erachtens insbesondere durch seine anti-essenzialisti-

sche Konzeption bzw. die Verlagerung der komplexen Architektur von Dif-

ferenzbeziehungen in das Innere der Kategorie aus, und ist meines Erach-

tens deswegen und durch seine explizite Bezugnahme auf einen »analytischen

Spotlight« (ebd.: 63) theoretisch als gewinnbringend zu betrachten.

Auch Winker und Degele bemängeln, dass in intersektionellen Ansätzen

weitgehend Konzepte fehlen, welche die Wechselwirkungen zwischen den

Kategorien berücksichtigen (2009: 23). Der zentrale Kritikpunkt von Win-

ker und Degele betrifft jedoch die Ebenen, auf der sich die intersektionellen

Analysen bewegen. Sie bemängeln, dass sich – strukturell gesehen – weitge-

hend die meisten intersektionellen Analysen auf einer einzigen Ebene befin-

den und Konzepte fehlen würden, die entsprechenden Ebenen zu verbinden

(ebd.). Sie schlagen deshalb eine intersektionale Mehrebenenanylse (Winker/De-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Islam, Gender, Intersektionalität

gele 2009: 25-62) vor, die folgende drei miteinander in Wechselwirkung ste-

hende Ebenen einbezieht: die Struktur-, die Repräsentationsebene und die

Ebene der Identitätskonstruktion (ebd.). Sie kritisieren, dass die meisten in-

tersektionalen Studien ausschliesslich auf der Mikroebene angesiedelt sei-

en. Nach Winker und Degele (ebd.) sind die drei von ihnen vorgeschlagenen

Ebenen zwar nicht neu, würden jedoch in der wissenschaftlichen Diskussion

nicht ausreichend verbunden. Die auf der Strukturebene angesiedelten rele-

vanten Kategorien sind nach Winker und Degele begrenzt, nämlich Klasse,

›Rasse‹, Geschlecht und Körper. Diese Kategorien liessen sich aus der gesell-

schaftlichen Analyse eines modernen Kapitalismus deduktiv ableiten. Auf der

Repräsentations- und der Identitätskonstruktionsebene müsse eine prinzipi-

elle Offenheit unterschiedlicher Differenzkategorien angenommen werden.

Diese würden jedoch induktiv aus dem Forschungsprozess gewonnen (ebd.:

28). Mit Verweis auf Bourdieu (ebd.: 63ff.) setzen sie, um die Komplexität des

Ansatzes zu bewältigen, an den sozialen Praxen der Individuen an, durch wel-

che die drei Ebenenmiteinander verbunden sind, und rekonstruieren anhand

dieser Effekte Wirkungen und Hervorbringungen von Differenzkategorien:

»Mit Blick auf die Verwobenheiten von Praxen und Diskursen analysieren

wir soziale Praxen in Form von Handlungen einschliesslich sprachlicher In-

teraktionen und untersuchen die dort vorfindbaren Differenzierungskate-

gorien vor allem in ihren Wechselwirkungen. Ausgehend vom empirischen

Handeln und Sprechen von Personen fragen wir nach den Identitäten, die

sie herstellen, sowie Strukturen und Normen, auf die sie rekurrieren« (ebd.:

67).

Für die Auswertung des empirischen Materials entwerfen sie ein iterativ

angelegtes Acht-Schritte-Analyseprogramm. Die Analyseschritte werden

teilweise auf einem sehr hohen Abstraktionsniveau formuliert. In Schritt

fünf wird bspw. vorgeschlagen Identitätskonstruktionen zu vergleichen

und zu clustern (ebd.: 80). Kritiker*innen dieses Ansatzes, so z.B. Riegel

(2016a: 139) werfen Winker und Degele ein allzu starres mechanistisches

Vorgehen vor, das »dem dialektischen Wechselspiel und der Interdependenz

der Ebenen und der verschiedenen Ungleichheitsverhältnisse nicht hinrei-

chend gerecht werden kann« (ebd.). Weiter wirft Riegel den Autorinnen der

intersektionalen Mehrebenenanalyse vor, dass sie zumindest in den ersten

vier ihrer Analyseschritte »auf den verschiedenen Ebenen getrennt nach der

Thematisierung von Differenz- und Ungleichheitsverhältnissen« (ebd., Herv.

im Orig.) fragen und so die Gefahr bestehe, »dass auf unterschiedlichen

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 45

Ebenen jeweils verschiedene Kategorien aufgespürt werden, aber gerade die

Konsequenzen und die Folgen des intersektionalen Zusammenspiels aus dem

Blick geraten« (ebd.). Trotz dieser meines Erachtens berechtigten Kritik an

Winkers und Degeles Ansatz lässt sich allerdings nicht bestreiten, dass deren

Mehrebenenanalyse bedeutende Impulse für die methodologische Debatte der

Intersektionalitätsforschung gesetzt hat (Walgenbach 2016: 52, Le Breton

2011: 81).

Eine weitere kontrovers geführte Diskussion in der Intersektionalitäts-

debatte – hauptsächlich in deren europäischer Rezeption – bildet die Aus-

wahl und Gewichtung von Differenzkategorien (Walgenbach 2014: 68ff.,Win-

ker/Degele 2009: 15). Traditionell wurden Crenshaw folgende drei Kategorien

– race, class, gender – in der US-amerikanischen Intersektionalitätsdiskussion

verwendet. Diese Triade gehört wohl – ergänzt durch ein »hilflos wirkendes

etc.« (Walgenbach 2012b: o. S.) – nach wie vor zu den häufigsten Aufzählun-

gen (ebd.). Dieses »etc.« wurde bereits von Butler (1991: 210) ironisch kom-

mentiert und als ein nie enden wollender Bezeichnungsprozess von Subjek-

ten interpretiert. Die prinzipielle Unabgeschlossenheit der Kategorien bildet

denn auch Probleme; Winker und Degele (2009: 16) betonen, dass die Ent-

scheidung für diese oder jene Differenzkategorie grundlegend vom unter-

suchten Gegenstand einerseits und von der untersuchten Ebene andererseits

abhängt (ebd.).

In der europäischen Debatte werden neben den klassischen gender, class,

race (bzw. Ethnizität) – »The Big Three« (Davis 2008: 24) – verschiedene

Kategorien wie Alter, Sexualität, Nation (und/oder Körper) diskutiert (Davis

2008, Walgenbach 2012b). Lutz und Wenning schlagen nicht weniger als

dreizehn, in späteren Veröffentlichungen gar fünfzehn bipolare Differenz-

linien vor, denen jeweils ein Gegensatzpaar zuzuordnen ist (Lutz/Wenning

2001: 20, Lutz/Leiprecht 2003). Die von ihnen vorgeschlagenen 15 bipolaren

hierarchischen Differenzlinien lauten wie folgt (Lutz/Leiprecht 2003: 121,

Abb. 1):

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Islam, Gender, Intersektionalität

 

Kategorie Grunddualismus

Geschlecht männlich –weiblich

Sexualität hetero – homo

›Rasse‹ / Hautfarbe weiss – schwarz

Ethnizität dominante Gruppe – ethnische Minderheit(en) =

nicht ethnisch – ethnisch

Nation / Staat Angehörige –Nicht-Angehörige

Klasse / Sozialismus ›oben‹ – ›unten‹ / etabliert – nicht etabliert

Religion säkular – religiös

Sprache überlegen – unterlegen

Kultur ›zivilisiert‹ – ›unzivilisiert‹

Gesundheit nicht behindert – behindert

Alter Erwachsene – Kind / alt – jung

Sesshaftigkeit/

Herkunft

sesshaft – nomadisch / angestammt –

zugewandert

Besitz reich/wohlhabend – arm

Nord – Süd /West – Ost theWest – the rest

Gesellschaftlicher

Entwicklungsstand

modern – traditionell (fortschrittlich –

rückständig, entwickelt – nicht entwickelt)

Lutz/Leiprecht 2003: 121, Abb. 1

Kritisiert werden können bei diesem analytischenModell einerseits die li-

near gedachten Kategorien, andererseits lässt sich auch die doch weitgehend

(und gerade hinsichtlich der Kategorie Religion) eher eurozentristisch und

essenzialistische Konzeption der Differenzlinien infrage stellen, auch wenn

die Autor*innen festhalten, dass es sich hierbei nur um die Erfassung eines

Spannungsverhältnisses handelt (Lutz/Leiprecht 2003: 121). Insgesamt kann

– betrachtet man die Diskussion um die Auswahl der Kategorien – Becker-

Schmidt jedoch unschwer beigepflichtet werden, wenn sie feststellt, dass In-

tersektionalität ein solch hybrides Forschungsparadigma darstellt, dass es

sich nur »arbeitsteilig bewältigen lässt« (2007: 57).

Ein weiterer Aspekt einer intersektionellen Perspektive – so zeigt sich laut

Davis in deren europäischer Rezeption – ist, dass sie sich ideal eignet, um

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 47

essenzialistische Konstruktionen von Identität zu vermeiden und »situated,

critically reflexive feminist knowledge« (2008: 30) zu produzieren.

Hinsichtlich der Vermeidung von essenzialistischen Konstruktionen von

Identität entwirft die finnische Sozialanthropologin Anthias einen interes-

santen Ansatz (Anthias 2009a, 2009b, 2008). Anthias (2003: 36) setzt zunächst

dem Identitätsbegriff den als Prozessbegriff angelegten Terminus der »sozia-

len Positionierung« (ebd.: 29) entgegen. Auf subjektive Positionalität kann An-

thias zufolge in sozialwissenschaftlich generierten »Erzählungen über Zuge-

hörigkeit« bzw. »Verortungen« zugegriffen werden (ebd.: 25). Anthias verfolgt

hiermit ein »anti-statisches Plädoyer gegen die naturalisierte Festschreibung

von Identitäten durch Differenzkategorien« (Bauschke-Urban 2010: 138). Um

Positionierungen im Spannungsfeld von Selbstverortungen und der Zuwei-

sung von Positionen im Geflecht verschiedener, miteinander verschränkter

Dimensionen von Zugehörigkeit nachvollziehbar zu machen, schlägt sie vor,

verschiedene Differenzkategorien (z.B. Klasse, Gender, Ethnizität oder sozia-

le Herkunft) nicht gesondert, sondern prozessual in ihremZusammenspiel zu

analysieren (Anthias 2008: 5). Differenzkategorien werden so als sich gegen-

seitig beeinflussende soziale Räume gesehen, die soziale Prozesse und so-

ziale Beziehungen hervorbringen, die sich unter bestimmten Umständen zu

bestimmten Konfigurationen zusammenfügen (ebd.). Anthias spricht hierbei

von »translokaler Positionalität«:

»A translocational positionality is one structured by the interplay of differ-

ent locations relating to gender, ethnicity, race and class (amongst others),

and their at times contradictory effects. Positionality combines a reference

to social position (as a set of effectivities: as outcome) and social positioning

(as a set of practices, actions and meanings: as process). That is, positional-

ity is the space at the intersection of structure (social position/social effects)

and Agency (social positioning/meaning and practice). The notion of ›loca-

tion‹ recognises the importance of context, the situated nature of claims and

attributions and their production in complex and shifting locales« (Anthias

2008: 15, Herv. im Orig.).

Wie in dem Zitat deutlich wird, denkt Anthias Differenzkategorien nicht starr

oder essenziell, sondern prozessual und schlägt basierend auf dem Intersek-

tionalitätsgedanken das Konzept der »translokalen Positionalität« vor, das ei-

ne Verbindung der Kategorien impliziert (2009a, 2009b, 2008).

Inmeiner theoretischen Perspektive beziehe ichmich nebenWalgenbachs

theoretischemVorschlag der interdependenten Kategorie (Walgenbach 2012c)

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Islam, Gender, Intersektionalität

weitgehend auf einen neueren intersektionellen Ansatz aus demdeutschspra-

chigen Raum – auf die von Riegel vorgeschlagene intersektionale Heuristik (Rie-

gel 2016a: 61ff. und 136ff., Riegel 2010a: 67ff.). Riegel geht von der Annahme

aus, dass das Konzept der Intersektionalität im Sinne eines sensitizing con-

cepts (2016a: 137) zu betrachten sei und sieht diese Perspektive als »eine offen

fragende, wie auch als eine (vorherrschende Verhältnisse) kritisch-hinterfra-

gende« (ebd.) Perspektive an. Durch eine solche Perspektive werde »poten-

tiell dem Anspruch feministischer Wissenschaftskritik (…) ebenso entspro-

chen wie dem herrschaftskritischen Impetus feministischer und postkolonia-

ler Forschung« (ebd.). Riegel schlägt eine »intersektionale Heuristik« (ebd.)

vor, die aus zwei Analyseinstrumenten besteht – einerseits aus einem inter-

sektionalen Analyserahmen, der »verschiedene Dimensionen und Ebenen von

sozialen Ungleichheits- und Dominanzverhältnissen aufzeigen soll und der

Analyse zugänglich machen soll« (ebd.) und auf der anderen Seite aus inter-

sektionalen Fragedimensionen »im Sinne einer analytisch aufschliessenden und

hinterfragenden Forschungsperspektive – für die konkrete Analyse des empi-

rischen Materials und dessen sozialem und situativem Kontext« (ebd.). Rie-

gel unterstreicht insbesondere auch das kritische und dekonstruktivistische

Potenzial einer solchen Perspektive (ebd.: 140). In ihrem intersektionalen Analy-

serahmen nimmt sie einerseits die Interdependenz von verschiedenen Macht-

und Ungleichheitsverhältnissen in den Blick: Die Interdependenz »von asym-

metrischen Geschlechter-, Klassen-, Ethnizitäts- und Körperverhältnissen,

bzw. (Hetero)Sexismen, Klassismen, Rassismen und Ableismen in internatio-

nalen, globalisierten kapitalistischen Gesellschaftsverhältnissen« (ebd.: 138).

Zum anderen will Riegels Analyserahmen die Verbindungen der sozialen Ebe-

nen, auf denen die Differenzkategorien manifest werden, in den Blick neh-

men: Sie unterscheidet hier zwischen a) der Ebene der gesellschaftlichen Be-

dingungen und b) der Ebene der sozialen Diskurse und institutionalisierten

Praktiken, sowie c) der Ebene des Subjekts bzw. des subjektiv begründeten

Handelns und subjektiven Orientierungen (ebd.).

In ihrem zweiten Analyseinstrument, den intersektionalen Fragedimensio-

nen, entwickelte sie für die Analyse folgende heuristische Fragen an den For-

schungsgegenstand und an das empirische Material:

• »Wie werden soziale Differenzkonstruktionen und Dominanzordnungen

(situativ, habituell, diskursiv) hergestellt und reproduziert?

• Welche sozialen Differenzkonstruktionen sowie Macht- und Herrschafts-

verhältnisse werden (wie) relevant? Wie wirken diese zusammen?

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 49

• Was wird dabei sichtbar (gemacht), was in den Hintergrund gerückt?

• Aus welcher sozialen Positionierung heraus werden Differenzkonstruk-

tionen vorgenommen und in welchem Kontext erfolgt dies?

• Welche Funktionen und welche Folgen hat dies für die beteiligten Subjek-

te und für die hegemoniale soziale Ordnung?

• In welcherWeise (und in welchen Kontexten) zeigen sich dabei gegenüber

hegemonialen Strukturen, Diskursen und Repräsentationen affirmative,

hinterfragende, widerständige oder verschiebende Praktiken?« (ebd.:

2016: 141).

Riegel (ebd.: 139) stellt klar, dass es sich bei ihrem intersektionalen Ana-

lyserahmen eben gerade nicht, wie Winkel und Degele dies mit ihrer

Mehrebenenanalyse (Winker/Degele 2009: 25-62) verfolgten, um eine for-

schungsmethodische Anleitung oder Aufforderung handelt, das Material

auf verschiedenen Ebenen systematisch auf das Auftauchen von Differenz-

kategorien zu untersuchen, sondern um eine »Heuristik zur empirischen

Untersuchung und Kontextualisierung« von Diskursen, Praktiken und

Interaktionen (Riegel 2016a: 139, Herv. d. Verfasserin).

Was bedeutet nun die voranstehend dargelegte theoretische Diskussion

für die vorliegende Untersuchung? Riegel (2016a: 137) betont im Anschluss an

viele andere Forschende, dass Intersektionalitätsforschung keine bestimmte

Forschungs- oder Auswertungsmethode, sondern eine Perspektive auf einen

Forschungsgegenstand darstellt. Im Anschluss an Riegel verstehe ich Inter-

sektionalität in erster Linie als Analyseperspektive bzw. als sensitizing concept

(ebd., Knapp 2013: 251, vgl. auch Phoenix 2013: 183, Le Breton 2011: 73, Wal-

genbach 2012b: o. S., Davis 2008 etc.). Anthias (2008: 15) folgend verstehe ich

Kategorien – bzw. Differenzdimensionen, wie ich sie nenne – zudem nicht

als starr, sondern als prozessual. Vor diesem Hintergrund möchte ich den

Blick auf die Wirkmächtigkeit und »interne Architektur« (Walgenbach 2012c:

63) der Differenzkategorie »Muslimin« richten.

Ich möchte mittels einer intersektionellen Perspektive auf meine Daten auf-

zeigen, wie und ob die Differenzkategorie »Muslimin« eine Rolle bei sozialen

und (bildungs-)biografischen Positionierungsprozessen von jungen religiös

orientierten Secondas spielt und inwiefern sie im Zusammenspiel von ver-

schiedenen Differenzdimensionen intersektionell in Bildungsbiografien wir-

ken kann. Auf der anderen Seite möchte ich die Perspektive auf den Hand-

lungsspielraum bzw. die Handlungsfähigkeit (Agency) innerhalb ihres intersektio-

nell beschränkten »Möglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) ausrichten und re-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Islam, Gender, Intersektionalität

konstruieren,mittels welcher Strategien sich die jungen Frauen als handelnde

Subjekte aktiv gesellschaftlichen Differenzierungs- und Schliessungsprozes-

sen stellen. Auf diese letztere theoretische Perspektive der Agency wird im

folgenden Kapitel eingegangen.

2.3 Perspektive der Handlungsfähigkeit innerhalb
der intersektionellen Beschränkungen

Neuere feministisch orientierte, sozialanthropologische Studien zeigen, dass

eine intersektionelle Perspektive erkenntnisgenerierend mit Handlungstheo-

rien (Agency-Theorien) verbunden werden kann (Lingen-Ali 2013, Le Breton

2011 u.a.). Während sich eine intersektionelle Perspektive besonders dazu

eignet, gesellschaftliche Einschränkungen aufzuzeigen, fokussieren Agency-

Theorien gerade auf das Gegenteil, nämlich auf den Handlungsspielraum

bzw. die Handlungsfähigkeit der Akteur*innen. Eine Kombination einer

intersektionellen Perspektive mit einem handlungstheoretischen Ansatz

bietet sich demnach meines Erachtens als theoretische Rahmung für das

vorliegende Projekt an: Es ist mir ein Anliegen, nicht nur die intersektionel-

len Einschränkungen der bildungsbiografischen Wege von jungen religiös

orientierten Musliminnen aufzuzeigen, sondern insbesondere auch die (oft

sehr kreativ genutzten) Handlungsspielräume innerhalb des gegebenen

»Möglichkeitsraums«12 (Holzkamp 1983: 334ff.). Durch die Kombination der

beiden theoretischen Perspektiven soll vermieden werden, die jungen Frauen

ausschliesslich ›als passive Opfer‹ intersektionell wirkender gesellschaftlicher

Beschränkungen darzustellen. Im folgenden Kapitel möchte ich vorschla-

gen, wie der handlungspraktische Umgang mit gesellschaftlichen Zwängen

theoretisch gedacht werden könnte.

Agency-Theorien sind in verschiedenen sozialwissenschaftlichen Feldern

entwickelt worden, umMenschen als aktive Gestalterinnen ihrer Lebenssitua-

tion zu betrachten. Dahinden und Stants stellten bereits vor einigen Jahren

ein »Wiederauftauchen des Konzepts der Agency« in der Migrationsforschung

12 DasKonzept des »Möglichkeitsraums« stammtausder kritischenPsychologie undgeht

aufHolzkamp (1983) zurück. Holzkampgeht davon aus, dass die soziale Positionierung

eines Individuums einerseits durch objektive, anderseits durch subjektive Handlungs-

möglichkeiten und -einschränkungen geprägt ist (›subjektiver undobjektiverMöglich-

keitsraum‹) (ebd.: 334ff.). Speziell zur Analyse von Möglichkeitsräumen adoleszenter

Migrant*innen vgl. bspw. King/Koller 2009b, Riegel 2004: 72ff. und 118ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 51

fest – dies in Form einer Neuorientierung, durch welche die bisherige ›Passi-

vität‹ der weiblichen Migrantinnen aufgehoben wird (2006: 36). Le Breton zu-

folge (2011: 108) ist diese Neuorientierung des Agency-Konzepts für die Analyse

von Frauen in Migrationsprozessen besonders aufschlussreich, da es »Men-

schen als aktiv handelnde Subjekte ins Blickfeld rückt und nicht nur Zwangs-

lagen thematisiert, denen Migrantinnen unterliegen, sondern ebenso die –

eingeschränkten – Spielräume, worüber sie verfügen und die es ihnen er-

möglichen, eigene Lebenskonzepte zu entwerfen« (ebd.). Agency stellt gemäss

Le Breton in dieser Neuorientierung »einen der neueren sozialtheoretischen

Versuche dar, der unter Berücksichtigung philosophischer Grundannahmen

über das Subjekt eine paradigmatische Neuorientierung von strukturfunk-

tionalistischen zu praxistheoretischen Theoriekonzepten vorgenommen hat«

(Le Breton 2011: 114). Neuere Ansätze, die auf diesen umfassenderen Zugang

zu Agency abzielen, basieren zwar auf früheren dichotomen Gegenüberstel-

lungen, die zwischen Agency und Struktur differenzieren; sie lehnen jedoch

eine dualistische Gegenüberstellung ab und gehen davon aus, dass sich Struk-

tur und Agency gegenseitig bedingen (Lingen-Ali 2013: 29-30). Als wichtige

Vertreter*innen und ausschlaggebend in dieser Debatte gelten neben Antho-

ny Giddens und Pierre Bourdieu auch Jürgen Habermas und die Soziologin

Margret Archer (vgl. Le Breton 2011: 114). Abgesehen von der Vielfalt dieser

Ansätze lassen sich Ziegler (2008) zufolge drei zentrale gemeinsame Perspek-

tiven herauslesen: »Erstens zeichnen sie individuelle und strukturelle Hand-

lungsspielräume aus der Perspektive der Handlungsformen und Handlungs-

optionen der Akteure nach. Zweitens betrachten sie Handeln im konstituti-

ven Wechselspiel mit strukturellen Bedingungen. Drittens gehen sie von der

grundsätzlichen Veränderbarkeit menschlichen Handelns aus« (Ziegler 2008:

83). Wie Le Breton betont, bildet der Vorteil einer solchen Perspektive, dass

»die Deutungen der AkteurInnen, deren Kompetenzen und Ressourcen, so-

wie auch Begrenzungen sowohl auf individueller, wie auch auf struktureller

Ebene« (2011: 110) ins Blickfeld rücken.

Um eine solche Perspektive einzunehmen, möchte ich die Ebene des all-

täglichen Handelns in den Blick nehmen. Bei derTheoretisierung des alltägli-

chen Handelns stütze ich mich auf den Kulturtheoretiker Michel De Certeau,

der eine subtile Perspektive auf alltägliche Praktiken entwickelt hat, die er

in seinem Werk die »Kunst des Handelns« (1988) darlegt. Es lag nicht in De

Certeaus Absicht, ein abgeschlossenes theoretisches System zu entwickeln,

im Gegenteil, er wehrt sich vehement gegen »die dominierende Vorstellung,

das Ziel der Kulturanalyse sei die Produktion allgemeiner, theoretischer In-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Islam, Gender, Intersektionalität

terpretationen, die dann auf jedes Beispiel anwendbar« seien (Winter 2007:

25). Vielmehr richtet er seinen Blick auf das anonyme »Gemurmel der Ge-

sellschaften« (De Certeau 1988: 9) – auf die Praktiken, welche das Alltagsle-

ben hervorbringt. Mittels kritischer Kulturanalyse theoretisiert De Certeau

alltägliche »Strategien und Taktiken« (ebd.: 87ff.) und nimmt so quasi eine

›praxeologische Perspektive auf das alltägliche Handeln‹ ein. Hierbei sind die

»Aktivitäten von Verbrauchern, die angeblich zu Passivität und Anpassung ver-

urteilt sind« (ebd.: 11, Herv. im Orig.) stets im Fokus. Diese will er innerhalb

der gesellschaftlichen und kulturellen Ordnung neu verorten (Krönert 2009:

49). Für De Certeau erschöpft sich das alltägliche Handeln des Konsumenten

»nicht in den Zwängen geistiger und materieller Reproduktion, sondern ist

selbst als eine Fähigkeit zur Produktion, als ›Kunstfertigkeit‹ zu begreifen«

(Füssel 2001: 105). In Abgrenzung zu Bourdieus Studien (z.B. zu Bourdieu

1983),welche die Reproduktion bestehender sozialer Strukturen und das habi-

tuelle Eingebunden sein ins Zentrum rücken, und im Gegensatz zu Foucaults

Theorien zu Macht (1976a,b) möchte De Certeau die »Kombinationsmöglich-

keiten von Handlungsweisen« (De Certeau 1988: 12), welche Alltagspraktiken

hervorbringen, die in der Regel ›unsichtbar‹ bleiben, einbeziehen.

De Certeau kritisiert an Foucaults Machtanalyse eine Überbetonung der

Herrschaftsverhältnisse, er selbst richtet den Blick vielmehr auf »die unsicht-

baren Praktiken, mittels derer sich die Subjekte den organisierten Raumwie-

der aneignen« (Krönert 2009: 52). Bei Bourdieus Theorien bemängelt er ins-

besondere in dessen frühen Arbeiten die Starrheit des Habituskonzepts (De

Certeau 1988: 124-25). Füssel umschreibt De Certeaus Kritik an Bourdieu wie

folgt:

»Was ihn an Bourdieus Analysen irritiert, ist dabei nicht die Annahme einer

›unbewussten‹ Strukturierung von Erfahrungen und Praktiken, sondern das

Gewicht, das dem Habitusbegriff als eine Art ›interpretative Master key‹

(Ahearne 1995: 153) zukommt. In den Augen Certeaus [sic!] tendiert der

Begriff des Habitus dazu, die Heterogenität der Praktiken zu nivellieren,

indem sie unter einen universellen Begriff subsumierbar werden« (Füssel

2001: 106).

De Certeau stellt also weder Macht noch die soziale Ordnung ins Zentrum

seiner Überlegungen, sondern den »listigen« Widerstand »von unten« durch

autonome Aneignungsweisen alltäglicher Praktiken. Dadurch rückt er die

Handlungsfähigkeit (Agency) von Individuen in subalternen Positionen ge-

genüber etablierten Strukturen ins Zentrum. De Certeau spricht von der

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 53

Kunst des Handelns (1988) als »Kunst des Gebrauchs derjenigen Produkte, die

ihr aufgezwungen werden« (1988: 81). Produktion und Konsum verhalten sich

De Certeau zufolge wie Lesen und Schreiben (ebd.: 26). Wie die Leser*innen

beim Lesen ihren eigenen Text produzieren, indem sie ihm Bedeutung

verleihen, »bieten Alltagspraktiken Raum für autonome Aneignungsweisen«

(Füssel 2001: 106). De Certeau entdeckt in alltäglichen Handlungen wie

Lesen, sich Unterhalten, Kochen, Spazieren gehen oder Fernsehkonsum

»listvolle Praktiken der Wiederaneignung eines durch Machtstrategien und

funktionalistische Rationalität organisierten Systems« (Winter 2008: 310).

Alltagspraktiken sind nach De Certeau immer auch Aneignungspraktiken,

welche auf einem eigensinnigen »Gebrauch« des Gegebenen basieren (De

Certeau 1988:13):

»Das Gegenstück zur rationalisierten, expansiven, aber auch zentralisierten,

lautstarken und spektakulären Produktion ist eine andere Produktion, die

als ›Konsum‹ bezeichnet wird: diese ist listenreich und verstreut, aber sie

breitet sich überall aus, lautlos und fast unsichtbar, denn sie äussert sich

nicht durch eigene Produkte, sondern in der Umgangsweisemit den Produk-

ten, die von einer herrschenden ökonomischen Ordnung aufgezwungen

werden« (De Certeau 1988: 13, Herv. im Orig.).

De Certeau sieht den »gemeinen Mann« als »Held[en] des Alltags« (ebd.: 9),

der durch seine kulturellen Aneignungs- und Umdeutungsprozesse Wider-

stand leistet. Der Kampf um die legitimen Aneignungsweisen von Praktiken

führt dabei zu einer »Politisierung der Alltagspraktiken« (Füssel 2001:106), die

sich jedoch nicht (oder zumindest nicht zwingend) im Sinne eines politischen

Kampfs abspielt. Die Kunst der Aneignung besteht vielmehr in einer gelebten

und erfahrenen Subversivität, die nicht primär mit politischen Vorstellungen

wie z.B. dem Klassenkampf etc. verbunden ist oder im Opponieren gegen

ideologische Strukturen wie bspw. bei Hall (1996), sondern dadurch dass (kul-

turelle) »Texte« in etwas Eigenes verwandelt werden. Eine solche Perspektive

öffnet nicht zuletzt auch den Blick für die Kreativität des alltäglichen Han-

delns.

Nach De Certeau setzt sich das »Alltägliche aus allen möglichen Arten des

Wilderns zusammen« (1988: 12, Herv. im Orig.). Winter spricht in diesem Zu-

sammenhang von einer »widerständigen Sozialität« (2008: 299). De Certeau

weist jedoch darauf hin, dass die Künste des alltäglichen Handelns nicht etwa

als eine Gegenkultur oder individualistisch verstanden werden dürfen, son-

dern als relationales Konstrukt (ebd.: 311). Für ihn ist das Alltagsleben Ort der

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Islam, Gender, Intersektionalität

Auseinandersetzung und der Verhältnisbestimmung der Prozeduren und des

»Kräftefelds«, in das sie eingreifen (De Certeau 1988: 20). Dieses Verhältnis

ist ihm zufolge theoretisch mittels einer »kriegswissenschaftlichen Analyse

der Kultur« (ebd.: 20) zu denken. Eine solche Analyse hat zum Ziel, »der Wi-

derspenstigkeit populärer Praktiken Rechnung [zu tragen] ohne die diszipli-

nierendeMacht der herrschenden Verhältnisse auszublenden« (Krönert 2009:

51).

Unter Rückgriff auf Clausewitz unterscheidet er zwischen »Strategien«

und »Taktiken«. Unter »Strategie« versteht er folgendes:

»Als Strategie bezeichne ich die Berechnung (oder Manipulation) von Kräfte-

verhältnissen, die in dem Moment möglich wird, wenn ein mit Willen und

Macht versehenes Subjekt (ein Unternehmen, eine Armee, eine Stadt oder

eine wissenschaftliche Institution) ausmachbar ist. Sie setzt einen Ort vor-

aus, der als etwas Eigenes beschrieben werden kann und somit als Basis für

die Organisierung einer Exteriorität dienen kann, seien dies Stossrichtun-

gen oder Bedrohungen (Kunden oder Konkurrenten, Feinde, dasUmland der

Stadt, Forschungsziele und -gegenstände etc.)« (De Certeau 1988: 87, Herv.

im Orig.).

Als Beispiel für eine »Strategie« führt Winter (2007: 31) das von Foucault ana-

lysierte Bentham’sche Panopticon an, bei dem durch den Überwachungsblick

ein Ort beherrscht wird. Als zweites Beispiel nennt er die »›Macht des Wis-

sens‹ von Medizinern und Psychologen, die Kraft ihres Wissens, das durch

Machtverhältnisse ermöglicht wurde, definieren,was ›normales‹ undwas ›ab-

weichendes‹ Verhalten ist« (ebd.: 31). »Strategien« weisen also auf (gesell-

schaftlich) etablierte Handlungsmuster hin, die aus einer privilegierten und

mit Macht, ökonomischen Ressourcen ausgestatteten Position Kräfteverhält-

nisse (mit)bestimmen können.

Im Gegensatz dazu sind »Taktiken« Handlungsmuster aus einer subalter-

nen Position heraus, in denen eine Umdeutung etablierter Strukturen statt-

finden kann. »Taktiken« sind jedoch abhängig von einer vorhandenen ›Infra-

struktur‹, bspw. eines Diskurses:

»Im Gegensatz zu den Strategien (…) bezeichne ich als Taktik ein Handeln

aus Berechnung, das durch das Fehlen von etwas Eigenembestimmt ist. Kei-

ne Abgrenzung einer Exteriorität liefert ihr also die Bedingung einer Auto-

nomie. Die Taktik hat nur den Ort des Anderen. Sie muss mit dem Terrain

fertigwerden, das ihr so vorgegeben wird, wie es das Gesetz einer fremden

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 55

Gewalt organisiert. Sie ist nicht in der Lage, sich bei sich selbst aufzuhalten,

also auf Distanz, in einer Rückzugsposition, wo sie Vorausschau üben und

sich sammeln kann: sie [sic!] ist eine Bewegung ›innerhalb des Sichtfeldes

des Feindes‹ wie Bülow sagte (14), die sich in einem von ihm kontrollierten

Raum abspielt. (…). Sie profitiert von ›Gelegenheiten‹ und ist von ihnen ab-

hängig; (…) Dieser Nicht-Ort ermöglicht ihr zweifellos die Mobilität – aber

immer in Abhängigkeit von den Zeitumständen –, um im Fluge die Mög-

lichkeiten zu ergreifen, die der Augenblick bietet. Sie muss wachsam die Lü-

cken nutzen, die sich in besonderen Situationen der Überwachung durch die

Macht der Eigentümer auftun. Sie wildert darin und sorgt für Überraschun-

gen. Sie kanndort auftreten,woman sie nicht erwartet. Sie ist die List selber«

(De Certeau 1988: 89, Herv. im Orig.).

Ein illustrierendes Beispiel für eine »Taktik« im Sinne De Certeaus aus

meiner Feldforschung wäre bspw. die »listige« subkulturelle Aneignung

der ursprünglich in der weissen Mittelschicht fussenden Hipsterbewegung

(»Ort des Andern«) durch deren »Muslimisierung« als »Mipsterz«-Bewegung.

Mipster setzt sich zusammen aus »Muslim(a)« und »Hipster« (Feldprotokoll

16.07.2014) – also muslimische*r Hipster. Ein Zeugnis dieser Aneignung ist

bspw. das im Dezember 2013 im Internet veröffentliche Video13 MIPSTERZ

der beiden amerikanischen Filmemacher Abbas Rattani und Habib Yazdi,

welches sich viral unter jungen Muslim*innen in Amerika und Europa, aber

auch im Nahen Osten verbreitete.

De Certeau unterscheidet also zwischen »Strategien« der Disziplinierung

und »Taktiken« der Aneignung (Füssel 2001: 106). »Taktiken« sind für ihn ein

»Ort des Andern« bzw. ein »Nicht-Ort«, eine »Kunst der Schwachen« (ebd.:

107), die einen beständigen, alltäglichen und unsichtbaren Kampf in einem

dominierten »Kräftefeld« führen. Wie Füssel (2001: 107) zu Recht festhält,

beinhaltet seine Privilegierung der Aneignungsweisen jedoch keine roman-

tische Sichtweise auf die handelnden Akteure, es sind die Vorgehensweisen

und Handlungsmuster, die ihn primär interessieren »und nicht das Subjekt,

das Urheber oder Träger derselben ist« (De Certeau 1988: 12). Im Zentrum sei-

ner Denkfigur »steht eine ›Kunst der Schwachen‹, die wie eine Art unsichtba-

rer Guerilla permanente Kämpfe im Kräftefeld der Kultur führt« (Füssel 2018:

103).

13 https://vimeo.com/100475946.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://vimeo.com/100475946
https://vimeo.com/100475946
https://vimeo.com/100475946
https://vimeo.com/100475946
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://vimeo.com/100475946
https://vimeo.com/100475946
https://vimeo.com/100475946
https://vimeo.com/100475946


56 Islam, Gender, Intersektionalität

Wie Winter (2007: 21) und andere festhalten, ist das Potenzial der Theorie

der »Kunst des Handelns« von De Certeau bisher unzureichend beachtet wor-

den – ist sie doch nach wie vor äusserst aktuell, und eignet sich hervorragend,

um »widerständische Sozialiät im postmodernen Alltagsleben« (Winter 2008:

299) zu beschreiben. De Certeau ist im deutschsprachigen Raum einerseits in

der Städteforschung, andererseits aber auch in der Medien- und Geschichts-

forschung und in der Kulturwissenschaft rezipiert worden. Krönert (2009: 55)

betont, dass eine Auseinandersetzung mit De Certeaus Ansatz gerade auch

»im Bereich des Religiösen« (ebd.) fruchtbar wäre, da er »der Gebrochenheit

individualisierter Religiosität Rechnung [trage] und damit zugleich die Di-

chotomie zwischen derThese der Säkularisierung auf der einen und der ›Wie-

derkehr des Religiösen‹ auf der anderen Seite [überwinde]« (ebd.). De Certeau

verweist auf die etablierte Ordnung im »religiösen Raum«, deren populärer

Gebrauch so weit gehen könne, dass er die »Funktion von Religion« verändern

könne (De Certeau 1988: 59). Eine solche Perspektive sehe ich für die vorlie-

gende Forschung als äusserst interessant an, da sie eine Betrachtungsweise

zulässt, welche individuelle Aneignungsweisen (etablierter) religiöser Praxen

fokussiert.

Die italienische Sozialanthropologin Frisina (2010: 560) bezieht sich in der

Beschreibung von den (in Bezug auf den herrschenden Islamdiskurs) wider-

ständigen »identification tactics and strategies« (2010: 560) von jungen Mus-

lim*innen in Italien ebenfalls auf De Certeau, sie kombiniert ihre Perspektive

allerdings nicht mit intersektionellen Überlegungen. Frisina betont jedoch,

dass es sich bei diesen »Taktiken« und »Strategien« nicht um rationale und

bewusste Handlungen handelt:

»Talk of tactics and strategies should not be misleading, however, giving us

the impression of rational agents who opportunistically plan their moves. A

capacity for reflection is not always needed to grasp the opportunities af-

forded by different situations; it is more a case of wise ignorance and practi-

cal capabilities« (Frisina 2010: 560).

Was heisst dies nun für vorliegende Untersuchung? Die von De Certeau

vorgeschlagene »kriegswissenschaftliche« Perspektive des alltäglichen Han-

delns eignet sich meines Erachtens sehr gut, um alltägliche »Taktiken«

junger religiös orientierter Secondas zu rekonstruieren und im Hinblick

auf ihre Bildungsbiografien – innerhalb intersektioneller Beschränkungen –

theoretisch zu denken. Die Kombination einer solch handlungstheoretischen

mit einer intersektionellen Perspektive, wie sie in Kapitel 2.2. beschrieben

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Theoretische Rahmung 57

worden sind, schlage ich folgendermassen vor: Hinsichtlich der strukturie-

renden Beschränkungen der bildungsbiografischen Wege der jungen Frauen

wird eine intersektionelle Perspektive eingenommen. In der Theoretisierung

der Agency der jungen Frauen, also der Art wie sie innerhalb des vorstruk-

turierten »Möglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) bildungsbiografisch »einen

Weg finden«, greife ich auf das Konzept der alltäglichen »Taktiken«, von De

Certeau (1988) zurück (vgl. Typologie Kap. 5). »Strategien« und »Taktiken«

bezeichnen nach De Certeau Kräfteverhältnisse und sind als solche relational

zu verstehen (Füssel 2018: 104). Das Potenzial von De Certeaus Konzept der

»Taktiken« besteht meines Erachtens insbesondere darin, potenziell »listige«

Alltagspraktiken zu analysieren, auf welche religiös orientierte Secondas

zurückgreifen, um sich hegemonialen gesellschaftlichen Machtverhältnissen

als handelnde Subjekte entgegen zu stellen. Unter »Strategien« versteht De

Certeau in der Regel Strukturen, die auf Kontrolle zielen und mittels derer

soziale Ordnung hergestellt werden soll. Hierbei kann es sich jedoch auch

um kurzfristig festgelegte Anordnungen handeln (Winter 2018). Sie bilden

den Referenzrahmen bzw. das »Kräfteverhältnis« (De Certeau 1988: 87),

innerhalb dessen sich die »Taktiken« verorten. Sie verhalten sich relational

zu »Taktiken« (ebd.: 89). »Taktiken« sind zunächst soziale Praktiken, die von

Individuen oder Gruppen ergriffen werden können (Winter 2018). Da sich

eine intersektionelle Perspektive als analytisch sensibilisierendes Konzept

meines Erachtens besser eignet, um die subtilen Machtverhältnisse, die

einschränkend auf Bildungsbiografien wirken, zu analysieren, habe ich auf

die Weiterführung des »Strategie«-Begriffs als Gegensatz zum Begriff der

»Taktik« nach De Certeau (1988: 87) verzichtet. Als referenziellen Rahmen

der »Taktiken« auf der Ebene der »Strategien« verwende ich stattdessen

intersektionelle Differenzdimensionen. Dies jedoch ohne den relationalen

Aspekt zwischen »Taktiken« und intersektionellen Einschränkungen (bzw.

»Strategien«) zu vernachlässigen. Den Begriff der »Taktiken«, wie De Certeau

ihn als konzeptuelle Beschreibung von »Alltagssubversion« (Füssel 2018: 107)

konzipiert, sehe ich als geeignet an, um Agency aus subalternen Positio-

nen heraus in einem intersektionell beschränkten, bildungsbiografischen

»Möglichkeitsraum« (Holzkamp 1983) theoretisch zu fassen. Ich gehe mit

Frisna (2010: 560) davon aus, dass es sich bei »Taktiken« grösstenteils um

unbewusste Handlungsmuster handelt. Auch Winter (2017) ist der Ansicht,

dass sich »Taktiken« in der Regel nicht diskursiv artikulieren, sondern oft

unterbewusst in den Kontexten ihrer Entstehung verankert sind. Sie sind je-

doch – so Winter (ebd.) – nicht unterbewusst im Freud’schen Sinne, sondern

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Islam, Gender, Intersektionalität

können durchaus bewusst gemacht werden, wie es bspw. Giddens mit dem

Begriff des »praktischen Bewusstseins« vorschlägt (Giddens 1997).

Die Art, wie sich eine »Taktik« zeigt oder welche »Taktik« zum Zuge

kommt, sehe ich schliesslich als habituell verankert (Bourdieu 2006). Ich

beziehe mich hierbei auf eine spätere Arbeit von Bourdieu (2006: 164ff.),

in der er auf die durchaus berechtigte Kritik von De Certeau und anderen

an der Starrheit seines Habitusbegriffs in seinem Frühwerk (1983a, 1979)

reagierte. In »Reflexive Anthropologie« (2006) modifizierte Bourdieu sein

Habituskonzept und unterstrich, dass ein Habitus nicht nur zur Repro-

duktion von Herrschaftsverhältnissen beiträgt, sondern auch zu »neuen

Spielzügen« fähig ist (Winter 2017). Genau in diesem Spannungsfeld sehe

ich De Certeaus Begriff der »Taktiken«, wie ich ihn in vorliegender Arbeit zu

verwenden gedenke, angesiedelt: als habituell bedingte und dennoch krea-

tive Spielzüge innerhalb eines durch intersektionelle Prozesse begrenzten

bildungsbiografischen »Möglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) – als Aneig-

nungsmöglichkeiten von Handlungspraktiken innerhalb einer »Geographie

des Möglichen« (Winter 2008: 312).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld

3.1 Musliminnen und Muslime in der Schweiz: ein Überblick

Im Jahr 2000 zählte die letzte umfassende Volkszählung in der Schweiz 310

000 Muslim*innen (Bovay 2004). Während der Anteil von Muslim*innen an

der Bevölkerung der Schweiz 1970 erst 0.26 Prozent betrug, waren es 1980

0.89 Prozent (ebd.). Mit der kriegsbedingten Zuwanderung von Personen

aus Ex-Jugoslawien stieg der Anteil der Muslim*innen in der Schweiz in

den 1990er-Jahren sprunghaft an – von 1990 2.21 Prozent auf 4.26 Prozent

in 2000 (ebd.). Neuere, gesicherte Zahlen liegen keine vor, der Grund dafür

besteht darin, dass das System der »Volkszählung« aus politischen und

ökonomischen Gründen sistiert wurde. Von 1850-2000 wurde alle zehn

Jahre eine Volkszählung vorgenommen, die eine Frage nach Religions-

zugehörigkeit einschloss. Heute werden die Bevölkerungszahlen über die

Gemeinderegister erhoben (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 574,

für entsprechende Zahlen vgl. BFS 2017c). Nicht alle Gemeinden erheben

jedoch Informationen über Religionszugehörigkeit, denn die Kategorisie-

rung »Religionszugehörigkeit« und deren statistische Erhebung ist aufgrund

der vorgegebenen Zuordnungen und der Zuschreibungen nicht unproble-

matisch. Dies zeigt sich bspw. an der Frage, wer überhaupt als Muslim*in

definiert wird und wer nicht: Wie wäre z.B. eine religiös sozialisierte Tochter

einer Sunnitin und eines Schiiten statistisch zu »klassifizieren«? Als »Sun-

nitin«, »Schiitin« oder »Konfessionslose«? Dieselbe Problematik stellt sich

natürlich auch bei der Zugehörigkeit (bzw. Nichtzugehörigkeit) zu anderen

Religionsgemeinschaften, so wie bei den Söhnen und Töchtern von Eltern,

die unterschiedlichen Religionsgemeinschaften angehören. Eine weitere

Schwierigkeit besteht zudem darin, dass einzelne Gemeinden nur staatlich

anerkannte Religionsgemeinschaften als Kategorien der Selbstdeklaration

aufführen (Schnewly-Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 574, Fussnote 36).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Islam, Gender, Intersektionalität

Dessen ungeachtet wurde im Jahr 2014 gemäss Schätzungen, die auf sta-

tistischen Hochrechnungen1 beruhen, von ca. 450 000 Muslim*innen in der

Schweiz ausgegangen, das entspricht ca. 5.5 Prozent der Gesamtbevölkerung,

wovon gut ein Drittel unter 20 Jahre alt ist (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti

2017: 682). 80 Prozent der Muslim*innen in der Schweiz sind Sunnit*innen,

7 Prozent Schiit*innen, 11 Prozent türkische Alevit*innen, die restlichen Pro-

zente sind Angehörige von Minderheiten wie verschiedenen Sufiorden oder

den Ahmadiyya (ebd.: 683). Gemäss Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti

(2017: 683) verteilt sich die Bevölkerung geografisch unterschiedlich auf die

verschiedenen Sprachregionen der Schweiz: Während in der deutschsprachi-

gen Schweiz 76.7 Prozent der muslimischen Bevölkerung der Schweiz woh-

nen, leben in der französischsprachigen Schweiz 21.6 Prozent und im Tessin

1.7 Prozent (vgl. hierzu auch BFS 2017c). Zudem existieren gut 240 Moscheen

und 24 Muslim*innen vorbehaltene Begrabungstätten auf Gemeindefriedhö-

fen (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 683-684). Ein stark wachsender

Teil der Muslim*innen besitzt die Schweizer Staatsangehörigkeit, 2014 waren

es 34 Prozent, inklusive ein paar tausend Konvertit*innen (ebd.: 682).

In Bezug auf Herkunft, Sprache und soziokulturelle Zugehörigkeiten

zeichnen sich Muslim*innen in der Schweiz im Gegensatz zu der musli-

mischen Bevölkerung der europäischen Nachbarländer durch eine grosse

Heterogenität aus (Scharbrodt et al. 2017, Allenbach/Sökefeld 2010, Gianni

2010, Behloul/Lathion 2007). Der grösste Teil der Muslim*innen (39 Prozent)

stammt ursprünglich aus dem Balkan, gefolgt von 13 Prozent aus der Türkei

(Aleviten eingeschlossen), 4 Prozent aus Nordafrika und 3 Prozent aus dem

1 Die Zahlen beruhen auf einerHochrechnungdes Bundesamts für Statistik (BFS)mit ei-

nemSample von 200000 Personen. Die genaue offizielle Zahl derMuslime für 2014 ist

346 208 (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 682) – anzufügen ist jedoch, dass ein

nicht unerheblicher Teil der Bevölkerung aus dieser Erhebung ausgeschlossen wurde:

Das Sample, auf demdieHochrechnungberuht, umfasst nur permanent in der Schweiz

niedergelassene Personen über 15 Jahre, die in privaten Haushalten wohnten – ausge-

schlossen davon sind Asylsuchende, Geflüchtete, Diplomaten und eine beträchtliche

Anzahl von sog. Expatriierten, die in der Schweiz arbeiten, sowie Gefängnisinsassen

und Menschen, die in sozialen und medizinischen Institutionen wohnen (Schnewly-

Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 574). Rechnet man die Zahlen aufgrund durchschnittli-

cher Geburts- und Zuwanderungsraten hoch und schliesst unter 15-Jährige und Alevi-

tenmit ein – wie Schneuwly Purdie und Tunger Zanetti dies taten, kommtman auf die

Zahl von ca. 450 000 (Schneuwly-Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 682).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 61

Nahen Osten; weitere 3 Prozent aus EU-Staaten, 2 Prozent aus der afrika-

nischen Sub-Sahara, 1 Prozent aus Zentralasien und 1 Prozent aus Ostasien

(Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 683).

Die Heterogenität der muslimischen Bevölkerung in der Schweiz kann,

wie Allenbach und Sökefeld unterstreichen, angesichts des homogenisieren-

den Islamdiskurses nicht genug betont werden (2010: 17). Es handelt sich

hierbei um eine Heterogenität hinsichtlich Ethnizität, »Migrationshinter-

grund«, Sprache undGlaubenstradition (Müller 2013: 52).DieseHeterogenität

kommt nicht zuletzt in einer grossen Pluralität von Formen gelebter Religio-

sität (›lived religion‹,McGuire 2008: 12-13) zum Ausdruck (Allenbach/Sökefeld

2010: 16, Schneuwly Purdie 2010, Schneuwly Purdie et al. 2009). Im Gegen-

satz zu den USA und Kanada, wo Muslim*innen häufig der Mittelschicht

angehören, gehört die muslimische Bevölkerung der Schweiz überdurch-

schnittlich oft der Unterschicht an (Allenbach/Sökefeld 2010: 14).

Lediglich ein kleiner Teil der in der Schweiz lebenden Muslim*innen

kann als ›religiös aktiv‹ bzw. sogenannt ›praktizierend‹ bezeichnet werden

(De Flaugergues 2016, Gianni et al. 2015). Eine kategoriale Einteilung in

die Dichotomie ›praktizierend‹ vs. ›nicht praktizierend‹ ist aus religions-

wissenschaftlicher Sicht jedoch ohnehin obsolet oder zumindest subjektiv,

die Grenzen scheinen vielmehr fliessend zu verlaufen (vgl. neue Typologie

religiöser Profile2 Stolz et al. 2014: 65-78, aber auch Endres et al. 2013: 10,

Stolz/Baumann 2007: 35-36). Endres et al. schätzen den Anteil der Muslim*in-

nen, welche die Religionsausübung als »lebensbestimmend« verstehen, unter

Einräumung des zuletzt genannten Einwands auf 10-15 Prozent (Endres et

al. 2013: 10).

Der Aufbau einer religiösen Infrastruktur setzte mit dem Familiennach-

zug vonmuslimischenGastarbeitern ein und kann als Prozess des »Heimisch-

Werdens« gedeutet werden (Allenbach/Müller 2017: 279, D’Amato 2015). Die

Mehrheit der religiös aktiven Muslim*innen unter den Zugewanderten ist

in Vereinen organisiert, die sich meist entlang ethnischer und sprachlicher

Grenzen ausrichten und Moschee-gebunden sind (Zurlinden 2015: 179, End-

res et al. 2013: 11). Diese Vereine verfügen in der Regel über Räumlichkei-

2 Stolz et al. (2014: 65-78) sprechen in ihrer Typologie von 4 religiösen Profilen innerhalb

eines sozialen Felds, welches innerhalb der Dimensionen »institutionelle Religiosität«

und »alternative Spiritualität« aufgespannt wird: 1. Institutionelle 2. Alternative 3. Di-

stanzierte 4. Säkulare.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Islam, Gender, Intersektionalität

ten, die einerseits der Ausübung religiöser Praxen, andererseits aber auch als

Treffpunkte für vielfältigste Aktivitäten dienen – von folkloristischen Volks-

tanzgruppen über Frauengruppentreffen bis hin zur Hilfe bei Hausaufgaben

undBewerbungsschreiben (eigene Beobachtungen,Endres et al. 2013: 13, Bau-

mann 2012: 46-52, Behloul 2005: 157). Behloul bezeichnet Moschen gar als

»polyfunktionale Dienstleistungszentren« (Behloul 2005: 157, 2004). Meistens

sind diese räumlich in der (städtischen) Peripherie angesiedelt und äusserlich

nicht als religiöse Lokale erkennbar (eigene Beobachtungen, vgl. auch Allen-

bach/Müller 2017: 279, Müller 2013: 54).

Institutionell hatte sich die Bandbreite muslimischer Vereine in den ver-

gangenen Jahrzehnten ausdifferenziert, nicht zuletzt durch die Gründung der

Dachorganisationen (Endres et al.: 2013: 12). Auch das zunehmende Gewicht

von Secondas*os und von Konvertit*innen3 in religiösen Vereinen dürfte hier-

bei eine Rolle gespielt haben. Moschee-ungebundene Organisationen, welche

primär vor allem von religiösen Akteur*innen der zweiten Generation von Zu-

gewanderten frequentiert werden, sind meist nicht mehr entlang sprachlich-

ethnischer Gruppen organisiert. Kommunikationssprache ist Deutsch und es

wird Wert darauf gelegt, dass ein Islamverständnis repräsentiert wird, das

sich mit einem Leben in der hegemonialen schweizerischen Gesellschaft ver-

einen lässt (zumWandel von Religionsverständnis, religiöser Praxis und reli-

giöser Selbstrepräsentation junger Secondas muslimischen Glaubens gegen-

über der Elterngeneration vgl. Thesen in Kapitel 6).

Auf gesamtschweizerischer Ebene gibt es seit längerem Bestrebungen,

verschiedene Vereine in einem Dachverband zusammenzufassen. Es gibt

zwei Dachverbände mit repräsentativem Anspruch: 1978 wurde die KIOS

(Koordination Islamischer Organisationen Schweiz) gegründet, gemäss

Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti (2017: 686) scheint dieser Verband

jedoch zurzeit nicht mehr aktiv zu sein. 2006 folgte die Gründung der

Föderation Islamischer Dachorganisationen (FIDS) als repräsentativer ge-

samtschweizerischer Dachverband, der laut Selbstdeklaration rund 170

muslimische Vereine repräsentiert (FIDS 2017). Die muslimischen Dachver-

bände haben sich zunächst auf regionaler (kantonaler) und erst in einem

zweiten Schritt auf nationaler Ebene mit dem Ziel gebildet, die Vielfalt

3 Konvertiten sind in prominenten Funktionen der muslimischen Dachorganisationen

stärker vertreten, als es ihrer recht kleinen Zahl entsprechenwürde (Endres et al. 2013:

12).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 63

der muslimischen Vereine zu bündeln, um einerseits einen Verständi-

gungsprozess untereinander einzuleiten, andererseits aber auch, um eine

Ansprechstelle für staatliche Stellen zu schaffen (Allenbach/Sökefeld 2010:

17). Tunger-Zanetti schätzt die Mitglieder aufgrund einer Hochrechnung

von muslimischen Vereinen innerhalb und ausserhalb der Dachverbände4

auf gesamthaft ca. 100 000 (Tunger-Zanetti 2017). Allenbach und Müller

(2017: 279) zufolge befinden sich diese Organisationen momentan in einer

Etablierungsphase, welche nach Ansicht der Autorinnen in erster Linie von

den Kindern von Zugewanderten getragen wird, denen es um die Verortung

der religiösen Gemeinschaft in der »Aufenthaltsgesellschaft« gehe (ebd.: 278).

Als deutliches Zeichen hierfür können laut Autorinnen die Pläne der beiden

grössten muslimischen Dachverbände FIDS und KIOS betrachtet werden

»eine öffentlich-rechtliche Anerkennung des Islam anzustreben und dadurch

die faktische Gleichstellung mit den beiden christlichen Landeskirchen zu

erreichen« (ebd.: 279). Baumann (2012: 45) stellte bereits im Rahmen eines

Syntheseberichts zum Nationalen Forschungsprogramm »Religionsgemein-

schaften, Staat und Gesellschaft« (NFP58) fest, dass Vertreter*innen nicht-

christlicher Religionen immer häufiger »den Wunsch nach gleichberech-

tigter gesellschaftlicher Akzeptanz und öffentlich-rechtlicher Anerkennung

ihrer Religion, der Möglichkeit von eigenem Religionsunterricht an öffentli-

chen Schulen und der Zulassung der Errichtung repräsentativer, ›würdiger‹

Religionsbauten« äussern (ebd.).

Allenbach und Müller stellen zudem ein zunehmendes Eindringen von

Frauen in die »institutionelle Sphäre von Religion« fest (Allenbach/Müller

2017: 287). Frauen übernehmen laut den Autorinnen in religiösen Orga-

nisationen von Zugewanderten neue Aufgaben (ebd.). Neuere religions-

wissenschaftliche Forschungsergebnisse weisen in eine ähnliche Richtung:

Baumann (2012: 61) konnte bspw. hinsichtlich der religiösen Organisati-

on von zugewanderten vietnamesischen Buddhist*innen und tamilischen

Hindus aufzeigen, dass ein Mangel an religiösen Spezialisten neue Räume

für Frauen im rituellen Bereich öffnet, die ihnen in den Herkunftslän-

dern verwehrt bleiben würden (ebd.). Dass sich im rituellen Bereich in

Moscheen neue Räume für Frauen eröffneten, konnte ich auch in meiner

Feldforschung beobachten, insbesondere im Zusammenhang mit etablierten

Frauengruppen und der Einweisung von jungen Mädchen in religiöse Riten

4 Für eine detaillierte Übersicht der muslimischen Verbände siehe Schneuwly Pur-

die/Tunger-Zanetti 2017: 686-687.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Islam, Gender, Intersektionalität

und Schriften. Zudem stellte ich fest, dass Frauen teilweise auch repräsen-

tative Aufgaben übernehmen, bspw. Führungen an Anlässen wie am »Tag

der offenen Moschee« bzw. der »Nacht der Religionen« oder dass gar eine

Moschee an einem »runden Tisch der Religionen« durch eine Frau vertreten

wurde (Feldprotokoll 8.11.2014). Bei den Frauen, die repräsentative Aufgaben

übernahmen, handelte es sich – wohl nicht zuletzt aufgrund ihrer fundierten

Deutschkenntnisse – fast ausschliesslich um Secondas oder aber Konverti-

tinnen. An der rituellen Einweisung von jungen Mädchen und Frauen waren,

wie ich beobachten konnte, auch Frauen der sog. »ersten Generation« von

Zugewanderten beteiligt.

3.2 Anknüpfungspunkte: Forschung zu adoleszenten
Secondas*os muslimischen Glaubens im Kontext des
gesellschaftspolitischen Islamdiskurses in der Schweiz

Wie bereits erläutert, wurde trotz des mit hoher Emotionalität geführten ak-

tuellen Islamdiskurses bisher in der Schweiz auffallend wenig zu biografi-

schen Erfahrungen von adoleszenten Muslim*innen geforscht, insbesondere

zu denen von jungen Frauen der sogenannten »zweiten Generation«. Unzu-

reichende Untersuchungen zu bildungsbiografischen Verläufen von religiös

orientierten adoleszenten Secondas ergeben die eigentliche Forschungslücke.

Dabei bildet gerade das »adoleszente Suchen nach Neuem« (Mey/Rorato 2010:

14) unter den Bedingungen von Migration eine (bildungs-)biografische Her-

ausforderung (vgl. hierzu auch King/Koller 2009b). Nicht zuletzt deshalb, weil

diese Suche eingebunden ist in »soziale Verhältnisse, in denen nicht nur Ka-

pitalien, sondern auch soziale Anerkennung ungleich verteilt und vielfache

Mechanismen der Reproduktion von sozialer Ungleichheit am Wirken sind«

(ebd.). Anlehnend an King (2004: 28ff.) begreife ich die Phase der Adoleszenz

als »Möglichkeitsraum« (Holzkamp 1983), in welcher in Auseinandersetzung

mit dem ›bisherigen‹ eigenen Leben – und besonders mit der familialen Her-

kunft(-sgeschichte) – in Umgestaltungsprozessen potenziell neue, eigene Le-

bensentwürfe entwickelt und neue Perspektiven gewonnen werden können

(King 2004: 28ff.).

Ungeachtet der eher bescheidenen Forschungslage in der Schweiz zu bio-

grafischen Erfahrungen religiös orientierter Secondas muslimischen Glau-

bens im Kontext von Bildungsprozessen existieren etliche Studien, an welche

die vorliegende Untersuchung anschliessen kann. Zentrale Anknüpfungs-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 65

punkte bilden sozialwissenschaftliche Untersuchungen zu muslimischen

Frauen der sog. »ersten Generation« von Zugewanderten in der Schweiz

(Schild 2010, Baghdadi 2012, 2010) sowie neuere religionswissenschaftliche

und sozialanthropologische Studien, welche die Vielfältigkeit der Zugehö-

rigkeiten und Grenzziehungsprozesse von jugendlichen Muslim*innen in

der Schweiz untersuchen (Allenbach/Müller 2017, Allenbach 2016, 2012, 2011,

Allenbach/Herzig 2010, Baumann 2019 (im Erscheinen), Baumann et al. 2017,

Dahinden et al. 2012, 2011, 2010, Endres et al. 2013, Müller, 2013, 2010).

Es bestehen Hinweise darauf, dass der gesellschaftspolitische Islam-

diskurs einen starken Einfluss auf identitäre Aushandlungsprozesse und

Repräsentationsstrategien junger Muslim*innen hat (vgl. dazu Baumann

2019 (im Erscheinen), Behloul 2011; Allenbach et al. 2010: 2). Dass sich solche

Zuschreibungsprozesse verstärkt auf die Selbstrepräsentationen junger Mus-

lim*innen auswirken, können die Ergebnisse dreier Projekte des Nationalen

Forschungsprogramms »Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft«

(NFP58) aufzeigen (Allenbach et al. 2010; Dahinden et al. 2010, Behloul 2011):

Die Forschungsgruppe um Giordano (Allenbach et al. 2010: 9) stellt fest,

dass adoleszente Muslim*innen als Reaktion auf ihre Ausschlusserfahrungen

aufgrund ihrer Religionszugehörigkeit verschiedenste Strategien entwickeln,

um ihren multiplen Zugehörigkeiten (multiple belonging) Sinn zu verleihen. So

setzen sie bspw. unterschiedliche Aspekte ihrer Zugehörigkeiten (»Muslim«;

»Ausländerin«, »eingebürgert« etc.) flexibel ein, um sie je nach Kontext und

Situation zu betonen und sich zu ›Insidern‹ zu machen (ebd.: 10).

Dahinden et al. (2010: 9) untersuchen in einer weiteren empirischen Stu-

die ebenfalls Strategien von jungenMuslimen,mit etablierten Differenzlinien

umzugehen. Sie typisieren hierbei vier derartige Umgangsstrategien: (1) der

Versuch, hierarchische Machtverhältnisse der Differenz umzudeuten und da-

durch das prekäre gesellschaftliche Anerkennungsverhältnis zu unterlaufen,

bspw. durch die positive Aufladung der eigenen Herkunft, die als kulturell be-

reichernd dargestellt wird (Dahinden et al. 2010: 9) oder (2) die Mobilisierung

einer reaktiven Männlichkeit, bspw. durch die provokative offene Infrage-

stellung der Geschlechtergleichheit, mithilfe derer junge Männer versuchen,

ihr prekäres Anerkennungsverhältnis zu unterlaufen, um über ihren Status

als Mann mehr Selbstbewusstsein zu demonstrieren (»reaktive Ethnizität«)

(ebd.: 10) oder schliesslich (3) Grenzüberschreitungen bzw. Assimilationsbe-

mühungen, die sich dadurch auszeichnen, dass die Jugendlichen versuchen,

sich vollkommen von der eigenen Herkunft zu distanzieren (ebd.: 10). Be-

sonders hervorzuheben ist das Ergebnis der Forschungsgruppe, dass die eta-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Islam, Gender, Intersektionalität

blierten Differenzlinien von den Jugendlichen nicht etwa als solche infrage

gestellt werden; hiermit wird deutlich, welche starken Machtkonstellationen

mit solchen »Grenzziehungsprozessen« einhergehen (ebd.: 9).

Eine neuere Studie gelangt diesbezüglich jedoch zu einem anderen Er-

gebnis: In ihrer Untersuchung zu transnationalisierten Peer-Communities in

Bern West stossen Oester und Brunner auf Jugendliche, welche die Diffe-

renzlinien des dominanten Diskurses zwischen Etablierten und Aussensei-

tern nicht akzeptieren und einen Gegendiskurs generieren (Oester/Brunner

2015: 127, Oester/Brunner 2014: 101, 115).

Behloul (2011) zeigt schliesslich auf, wie der Islamdiskurs auch unterMus-

lim*innen selbst zu unerwarteten Abgrenzungsstrategien führen kann, im

Sinne einer strategischen Aufwertung ethnischer bzw. religiöser Zugehörig-

keit. Die Repräsentationsstrategien bosnischer muslimischer Gruppierungen

der Schweiz in Bezug auf den Islamdiskurs zeigen, wie diese den spezifisch

europäischen Charakter des ›bosnischen Islam‹ betonen und diesen als eine

Art ›Garantie gegen religiösen Extremismus‹ akzentuieren (2011: 316).

Mittlerweile liegt eine Handvoll Studien vor, die sich explizit mit der

(religiösen) Verortung jugendlicher Muslim*innen der zweiten Generation

in der Deutschschweiz befassen: Eine religionswissenschaftliche Studie des

Zentrums für Religionsforschung der Universität Luzern (ZRF) zu muslimi-

schen Jugendgruppen und Bildung von zivilgesellschaftlichem Sozialkapital

in der Schweiz (Endres et al. 2013) fokussiert auf die Organisation und

gesellschaftliche Partizipation junger Muslim*innen. Aufbauend auf den

theoretischen Ansatz des zivilgesellschaftlichen Sozialkapitals (civic social

capital) von Stepick kann die Untersuchung belegen, dass muslimische Ju-

gendgruppen eigendefinierte Räume bilden, in denen sich die Jugendlichen

vielfältige Unterstützung holen können, aber auch Ausschlusserfahrungen

verarbeiten sowie nützliche persönliche Fähigkeiten in selbstdefinierter

Weise erlernen bzw. erwerben können. Die Studie zeigt auf, dass eine

Einbindung in religiöse Jugendgruppen die gesellschaftliche Partizipati-

on junger Muslim*innen eher fördert als – wie von manchen politischen

Akteuren befürchtet – behindert (Endres et al. 2013: 77-79).

Eine neuere Studie des Zentrums für Religionsforschung (ZRF) der Uni-

versität Luzern (Baumann et al. 2017) befasst sich mit der Frage, an welchen

religiösen Autoritäten sich junge Muslim*innen in der Schweiz orientieren.

Die Ergebnisse zeigen, dass junge Muslim*innen verschiedenste Angebote

und Medien nebeneinander nutzen. Zudem weisen die Forschenden nach,

dass Erklärungen und Auslegungen von Eltern, Freunden und Vertrauens-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 67

personen gegenüber dem Einfluss von Imamen oder Internetpredigern eine

bisher unzureichend beachtete, bedeutungsvolle Rolle spielen. Die Jugendli-

chen entwickeln laut dem Autor*innenteam auf der Suche nach »Autoritäts-

angeboten« klare, selbstständige Kriterien und interpretieren die Religion der

Eltern individuell, kritisch und eigenständig (2017: 2).

Für die vorliegende Untersuchung äusserst relevant ist auch die Studie

Migration und Religion (2013) der Sozialanthropologin Müller. Müller (2013)

zeigt in ihrer umfassenden, theoretisch reichhaltig untermauerten Unter-

suchung zu männlichen jugendlichen Muslimen und Hindus der zweiten

Generation auf, dass diese sich mitunter zwangsläufig im Spannungsfeld

zwischen »fremd« und »eigen« verorten müssen. Die Jugendlichen bedienen

sich Müller zufolge dafür unterschiedlichster Strategien: Während die einen

sich Aufgrund von Ausschlusserfahrungen einer ethnischen bzw. religiösen

Gesellschaft annähern, »wobei sich die Fremdzuschreibungen zu einer Sich-

selbsterfüllenden-Prophezeiung zu entwickeln scheinen« (ebd.: 282), stellen

andere Jugendliche die dominanten Differenzlinien infrage und leisten

mittels ihrer Positionierung Widerstand (ebd.). Müller unterstreicht die von

Schiffauer (2004) aufgezeigte Tendenz, dass sich die Aushandlungsprozesse

zwischen den Generationen unter den Bedingungen der Migration für die

Jugendlichen weiter verkomplizieren würden (Müller 2013: 284), insbeson-

dere da seitens der »ersten Generation« die Tendenz besteht, die eigenen

Werte zu bewahren (ebd.). Ebenfalls analysiert Müller die Narrationen der

Jugendlichen über deren Zugehörigkeit. Sie regt diesbezüglich an, zwischen

einer emotionalen und einer zivilgesellschaftlichen Ebene von Zugehörigkeit

zu unterscheiden (ebd.: 282-283) und illustriert dies an der von den Jugendli-

chen verwendeten Zuschreibung der »Eidgenossen« (ebd.: 282) vs. Schweizer

Bürger: Die männlichen Jugendlichen, welche den Begriff des »Eidgenossen«

als Zuschreibung verwenden, verstehen sich laut Müller durchaus als Bürger

der Schweiz, jedoch nicht als »Eidgenossen«. Die Zuschreibung »Eidgenosse«

symbolisiert für die Jugendlichen die »Einheimischen« ohne »Migrationshin-

tergrund« (ebd.: 283). Als weiteres Resultat weist Müller nach, dass die von

ihr untersuchten männlichen Jugendlichen sich fortwährend mit dem ste-

reotypisierenden Verdacht der Frauenunterdrückung konfrontiert sehen. Sie

versteht die vehemente Befürwortung der Gleichberechtigung der Geschlech-

ter als Strategie dieser Jugendlichen, sich dieser Zuschreibung entgegen zu

stellen und ihre Zugehörigkeit zur Schweizer Gesellschaft zu untermauern

(ebd.: 284). Auch kann Müller nachweisen, dass die Religionsausübung für

die Jugendlichen eine sehr unterschiedliche Rolle einnimmt. Sie sieht hierbei

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Islam, Gender, Intersektionalität

Stolz’ These der Deinstitutionalisierung (Stolz 2012) bestätigt. Ebenfalls kann

sie in Bezug auf Zugehörigkeit feststellen, dass die untersuchten musli-

mischen und hinduistischen jungen Männer ihre Religionszugehörigkeit

»bewusst wahrnehmen, da sie diese im Migrationskontext immer wieder

erneuern, vergegenwärtigen und begründen müssen« (Müller 2013: 283).

Abschliessend gelangt Müller zu dem interessanten Ergebnis, dass bei

hinduistischen männlichen Jugendlichen im Gegensatz zu den untersuchten

muslimischen Jugendlichenweniger die Religion als dieHautfarbe als Kriteri-

umdes sozialen Ausschlusses dient (ebd.).Daraus zieht sie folgenden Schluss:

»Die Beobachtung, dass sich Religion zu einem wichtigen gesellschaftlichen

Differenzfaktor entwickelt hat, scheint sich also in der Schweiz nur für Mus-

lime zu bewahrheiten, nicht jedoch für Hindus« (ebd.).

Ausserhalb der Schweiz untersuchen zahlreiche empirische Studien iden-

titäre Aushandlungsprozesse und Identifikationen muslimischer Frauen der

ersten oder der zweiten Generation sowie ihre Religiosität und religiöse Pra-

xis. Als weitgehender Konsens der Studien kann resümiert werden, dass Se-

condas*os ein unterschiedliches Verhältnis zu Religion haben, und dass sich

nur ein kleinerer Teil als »religiös« bezeichnet. Die Soziologin Nökel unter-

sucht in einer vielbeachteten Studie Identitätskonstruktionen adoleszenter

religiös orientierter Musliminnen der sog. »zweiten Generation« in Deutsch-

land (2002). Sie rekonstruiert einen spezifischen Typus adoleszenter Kopftuch

tragender Muslim*innen – »Neo-Muslimas« (ebd.: 31) –, deren Islamisierung

sie als »weibliche Identitätsstrategie« beschreibt (ebd.: 25). »Neo-Muslimas«

setzen Nökel zufolge auf einen »Wandel bzw. eine Ausdifferenzierung inner-

halb des in Deutschland lokalisierten Islam und auf ein selbstbewusstes Ver-

ständnis alsMuslimas« (ebd.: 16) und verstehen ihre Islamisierung als »Akt der

persönlichen Selbstsouveränität«. Die Religionswissenschaftlerin Klinkham-

mer (2000) untersucht in einer Studie im Anschluss an Weber die ›religiöse

Lebensführung‹ sunnitischer Türkinnen der zweiten Generation in Deutsch-

land und stellt fest, dass die von ihr befragten Frauen ihre Auseinanderset-

zung mit dem Islam rekurrierend auf die Fremdzuschreibung als Türkinnen

und Muslim*innen führen (Klinkhammer 2000: 284).

Schröter analysiert in einer über weite Strecken äusserst kulturalistisch

anmutenden Studie –Mohammeds deutsche Töchter (2002) – Bildungsprozesse

jungerMusliminnen inDeutschland »bei Kulturwechsel« (ebd.: 11). Sie kommt

zu dem Ergebnis, dass sich die meisten jungen Frauen hinsichtlich ihrer Bil-

dungswege kritisch mit religiösen Bezügen auseinandersetzen (ebd.: 275-76).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 69

Hummrich eröffnet in ihrer Studie Bildungserfolg und Migration (2009) ei-

ne Perspektive, die weg von einer defizitorientierten Sichtweise hin zu einer

ressourcenorientierten, »chancenhaften Betrachtung« (Hummrich 2009: 248)

von Religiosität im Zusammenhangmit (Bildungs-)Biografien führen soll. Sie

konstatiert, dass »auch in kollektiven Orientierungen bei Migranten jugend-

liche Religiosität mit einer reflexiven Auseinandersetzung mit gesellschaftli-

cher Pluralisierung einhergeht, die neben individuellem Bewältigungspoten-

zial auch kollektive Orientierungsmuster bietet« (ebd.: 248-249).

Bezüglich der gesellschaftlichen Selbstverortung und der Rolle der Reli-

gion in biografischen Prozessen finden sich in Deutschland auch Studien,

die diese identifikatorischen Aushandlungsprozesse zu typisieren versuchen

(Wensierski/Lübcke 2012, 2011, 2007; Karakaşoğlu-Aydin 2000; Tietze 2001).

Ausgehend von der erkenntnisleitenden Hypothese, dass »der religiös-kul-

turelle Kontext der muslimischen Herkunftsmilieus der Jugendlichen einen

prägenden und strukturierenden Einfluss auf die Alltags- und Lebenswel-

ten, die Orientierungsmuster und die biografischen Lebensentwürfe der Ju-

gendlichen hat« (Wensierski/Lübcke 2011: 94), befragen Wensierski und Lüb-

cke in einer grossangelegten qualitativen Studie 107 muslimische Jugendli-

che der zweiten Generation in Bezug auf ihre Aufwachsprozesse, die Struk-

tur und Prozesse der Jugendphase, sowie Alltags- und Jugendkulturen (Wen-

sierski/Lübcke 2012, 2011, 2007, Lübcke 2007). Sie erstellen eine Typologie,

welche den Pluralismus dieser Jugendbiografien zum Ausdruck bringen soll

(Wensierski/Lübcke 2011: 94-95): Basierend auf der nicht unproblematischen

Annahme5 eines »muslimischen Habitus« (Kelek 2002: 64) konstruieren sie

fünf Typen muslimischer Jugendbiografien: 1. säkularisierter jugendbiogra-

fischer Verselbstständigungsprozess, 2. bi-kulturelle Identitätsproblematik,

3. Re-Islamisierung im Gefolge der Adoleszenz, 4. islamisch-selektiv moder-

nisierte Jugendbiografie und 5. anomisch-delinquente Migrantenbiografie.

Wensierski und Lübcke argumentieren, dass muslimischen Jugendbiografi-

en »das Spannungsfeld zwischen Mehrheitsgesellschaft und Migrantencom-

munity als biografisches Problem zwischen säkularer Mehrheitskultur und

islamischer Herkunftskultur« (Wensierski/Lübcke 201: 95) inhärent sei. Sie

suchen mittels Fallanalysen zu belegen, wie biografische Identitätskrisen im

Verlauf der Adoleszenz ausgetragen und entschieden werden (ebd.).

5 Keleks Annahme kann dahingehend kritisiert werden, dass sie bspw. zur essenzialisie-

renden Behauptung führen kann, die »Unterdrückung der Frau« sei dem orthodoxen

Islam inhärent (vgl. Allenbach/Müller 2017: 273).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Islam, Gender, Intersektionalität

Auch in Österreich existiert eine Reihe von (allerdings quantitativ ausge-

richteten) soziologischen Studien, die sichmit der gesellschaftlichen Teilhabe

der »zweiten Generation« von Muslim*innen in Österreich befassen (Weiss et

al. 2016, 2014, Weiss 2007).

Weitere Anknüpfungspunkte bieten Killian und Johnson (2006), die iden-

titäre Aushandlungsprozesse vonMaghrebinerinnen der sog. »ersten Genera-

tion« von Zugewanderten in Paris untersuchen. Die Forscherinnen stellen

fest, dass muslimische Frauen in Frankreich besonders gewichtigen, histo-

risch bedingten »Othering«- Prozessen ausgesetzt sind und als »the ultimate

›other‹« konstruiert werden (2006: 61). Im Laufe ihrer Interviews bemerken

sie, dass auffällig viele Gesprächspartnerinnen, wenn sie nach einer Selbstbe-

schreibung gefragt wurden, speziell betonen und insistieren, sie seien nicht

›immigrants‹ (ebd.: 72). Kilian und Johnson argumentieren, dass die Frau-

en, indem sie sich explizit von der Zuschreibung ›immigrant‹ distanzieren,

mithilfe einer »›Not-me‹-identity« eine gesellschaftliche Fremdzuschreibung

zurückweisen, welche sie einer Gruppe mit niedrigem sozialen Status zu-

schreiben und ihnen so keinen Raum für Aushandlung lassen würde (ebd.).

Durch die Ablehnung dieser Zuschreibung versuchen sie sich einer identitä-

ren Fremdverortung zu widersetzen und Kontrolle über diese Zuschreibungs-

prozesse zu erlangen (ebd.: 75). Die Ergebnisse von Kilian und Johnson zu

Muslim*innen der sog. »ersten Generation« in Paris sind ungeachtet unter-

schiedlicher Zugänge und Forschungskontexte äusserst ähnlich zu den Er-

gebnissen der Studien von Schild (2010) und Baghdadi (2012, 2010) zu Mus-

lim*innen der »ersten Generation« von Zugewanderten in der Schweiz: Die

Befragten rekurrieren in ihrer Selbstpositionierung auf das stereotype Bild

»der Muslimin«, um sich selbst davon abzugrenzen.

Eine neuere Ethnografie von Bendixsen über jungeMusliminnen in Berlin

(Bendixsen 2013) bildet einen weiteren zentralen Anknüpfungspunkt für die

vorliegende Untersuchung. Bendixsen zeigt auf, wie die Verortung als »reli-

gious subject« (ebd.: 283) die jungen Frauen vor vielfältigeHerausforderungen

stellt:

»Nonetheless, crafting the Self as a religious subject brings with it restric-

tions, obligations, and (potential) group identification, which are all rein-

forced by the excessive public focus on Muslim woman and the headscarf.

For these women, the crafting of a religious Self also takes place within a

context of representing Islam, at the local, national and global level. (…). As

young women are deepening their religious orientation, they face their own

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 71

and others’ expectations that they also take on a role as representatives and

transmitters of the meaning of Islam in twenty-first century Germany. The

consequences that this responsibility has in the youths’ everyday life how-

ever, cannot be overstated. Social pressure from themselves, their peers, and

other Muslims becomes a component of their efforts to develop into Good

Muslims, as defined by an Islamic discourse situated in a sociohistorically

defined context« (ebd.).

Bendixsen unterstreicht, dass ein stereotypisierendes Bild einer (nicht-libera-

len) religiösen jungen Muslimin, die von patriarchalen religiösen Strukturen

gefangen und unterdrückt und somit handlungsunfähig sei, komplett igno-

riere, welch komplexe Prozesse und »politics of the religious self« der religiö-

sen Identifikation bei den jungenMusliminnen der sog. »zweitenGeneration«

stattfinde (ebd.: 290).

Bendixsen verdeutlicht, wie die jungen Frauen als Strategie eine von ih-

nen als »puren Islam« beschriebene Religion zu leben versuchen, um sich vom

»ethnisierten«, traditionellen Islam ihrer Eltern abzugrenzen (ebd.: 281, 286).

Sie sieht dies einerseits als gesellschaftliche (generationale) Selbstpositionie-

rungsstrategie der religiösenMuslimas unter den Bedingungen des Islamdis-

kurses, andererseits aber auch als urbanes Phänomen (ebd.: 287). Sie erkennt

im anonymen urbanen Raum grössere Möglichkeiten für die jungen Frau-

en, sich einerseits in einem vom religiösen Umfeld ihrer Eltern losgelösten

religiösen Milieu zu bewegen. Andererseits biete der urbane Raum Möglich-

keiten, religiöse Lebenspraxis und jugendkulturellen Lifestyle zu verbinden

(ebd. 287, 288).

Von spezieller Bedeutung für vorliegendes Projekt – auch in Bezug

auf die theoretische Herangehensweise – ist der Artikel der deutschen

Erziehungswissenschaftlerin Riegel (2011), der sich speziell mit Religion als

Differenzmarker im pädagogischen Bereich befasst. Riegel analysiert darin

die Herstellungsprozesse von Differenz im (sozial-)pädagogischen Sprechen

über Jugendliche mit »Migrationshintergrund« im deutschen Kontext (2011:

319). Hierbei nimmt sie auf die theoretischen Konzepte der Intersektionalität

und Interdependenz Bezug. Sie gelangt zu dem Schluss, dass »Prozesse des

Othering sowie anti-muslimische, rassistische, heterosexistische Diskurse

und Repräsentationen« (ebd.: 337) in (sozial-)pädagogischen Prozessen all-

gegenwärtig seien und dass diese Differenzmarker nicht einzeln, sondern

ineinander verschränkt auftreten und sich so »gegenseitig beeinflussen und

bestärken« (ebd.). Als ein weiteres Ergebnis streicht sie heraus, dass in den

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Islam, Gender, Intersektionalität

von ihr untersuchten Erzählungen der Jugendarbeiter*innen über Jugendli-

che mit »Migrationshintergrund« Differenzlinien vor allem entlang kulturell-

religiöser Grenzen konstruiert würden. Riegel zeigt auf, wie Religion in die-

sem Kontext zum Differenzmarker wird: Sie stellt fest, dass in Erzählungen

von Jugendarbeiter*innen speziell muslimische Jugendliche als »von der

›deutschen Kultur‹ (…) abweichend« (ebd.: 321) konstruiert wurden. Ebenso

verdeutlicht sie, wie sich diese Differenzen anhand gängiger Differenzmarker

manifestieren, so zum Bespiel anhand von Erzählungen über ›unterdrückte‹

muslimische Mädchen, patriarchale Geschlechterrollenvorstellungen und

gewalttätige Konflikte.

Inwiefern sich religiös orientierte Secondas muslimischen Glaubens in

der Deutschschweiz ebenfalls mit der Differenzkategorie »Muslimin« im Bil-

dungskontext konfrontiert sehen und wie sich dies auf ihre Bildungsbiogra-

fien auswirkt, ist Gegenstand der vorliegenden Untersuchung.

3.3 Schweizerisches Bildungssystem im Kontext
von sozialer Ungleichheit

Im Folgenden soll in einem Überblick kurz auf das Bildungssystem der

Schweiz eingegangen werden (Kap. 3.3.1). In einem zweiten Kapitel (Kap.

3.3.2) werden Forschungen zu Jugendlichen mit »Migrationshintergrund«

in schulischen Übergängen fokussiert, um dergestalt die institutionellen

Bedingungen zu umreissen, innerhalb derer sich junge Secondas behaupten

müssen.

3.3.1 Überblick: Gliederung des Bildungssystems in der Schweiz

Das schweizerische Bildungssystem zeichnet sich in erster Linie durch seine

föderalistische Organisation und durch seine frühe Selektion aus. Das Bil-

dungswesen in der Schweiz ist von der obligatorischen Schule bis zur Ter-

tiärstufe (Hochschulen und höhere Berufsbildung) zwar Staatsaufgabe, die

Verantwortung für die Bildungsgänge liegt jedoch aufgrund des Föderalis-

mus primär bei den Kantonen. Im nachobligatorischen Bildungsbereich, der

allgemeinbildende Schulen, Berufsbildung und Hochschulen umfasst, teilen

sich Bund und Kantone die Verantwortung für das öffentliche Bildungswesen

(BFS 2017a).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 73

Die dezentralisierte Organisation des Bildungswesens erklärt die rela-

tiv grosse Heterogenität seiner Strukturen. Die strukturelle Vielfalt des Bil-

dungssystems beinhaltet ihrerseits neben positiven Aspekten wie der Ange-

passtheit an lokale Bedürfnisse auch die Problematik der Vergleichbarkeit,

der Mobilität und der Chancengerechtigkeit (SKBF 2014: 43). Die Bundesver-

fassung verpflichtete deshalb die Kantone im Jahre 2006 durch die neu in

die Verfassung aufgenommenen »Bildungsartikel« zur Harmonisierung hin-

sichtlich des Schuleintrittsalters, der Schulpflicht, der Dauer und Ziele der

Bildungsstufen sowie der Übergänge und der Anerkennung von Abschlüssen

(ebd.; BV Art. 62, Abs. 4). Mit dem anschliessend verabschiedeten sogenann-

ten HarmoS-Konkordat – einer interkantonalen Vereinbarung über die Har-

monisierung der obligatorischen Schule – gab die schweizerische Konferenz

der kantonalen Erziehungsdirektoren (EDK) 2007 ihrem Willen zur Umset-

zung dieser »Bildungsartikel« Ausdruck (ebd.). Das Konkordat trat 2009 in

Kraft und legte eine Frist von sechs Jahren bis zur Umsetzung fest, welche

am 31. Juli 2015 ablief (SKBF 2014: 43).

Im Folgenden soll eine Übersicht des EDK das schweizerische Bildungs-

system schematisch darstellen. Die Grafik zeigt in vereinfachter Form das

Bildungssystem der Schweiz mit nebenstehender Klassifizierung gemäss der

internationalen Standardklassifikation der Bildung (International Standard

Classification of Education«, ISCED 20116). Es wird zwischen folgenden Be-

reichen des Bildungssystems unterschieden:

• Vorschulstufe (ISCED 0),

• Primarstufe (ISCED 1),

• Sekundarstufe I (ISCED 2),

• Sekundarstufe II (ISCED 3 und 4),

• Tertiärstufe (ISCED 5 und 6),

• Heil- und Sonderpädagogik.

Der Besuch der öffentlichen Schule erfolgt in der Schweiz unentgeltlich. 95

Prozent der Kinder besuchen eine öffentliche Schule, lediglich 5 Prozent las-

sen sich in einer Privatschule ausbilden (educa.ch 2017a).

6 Die »International Standard Classification of Education« (ISCED) ist ein Klassifizie-

rungssystem der UNESCO, das Schultypen und Schulsysteme entlang einheitlicher

»Level« (1-6) zugunsten einer internationalen Vergleichsmöglichkeit charakterisiert

und klassifiziert (Unesco 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Vorschulstufe
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Primarschule
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Sekundarstufe_I
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Sekundarstufe_II
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Terti%C3%A4rer_Bildungsbereich
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Heil-_und_Sonderp%C3%A4dagogik&action=edit&redlink=1
https://de.wikipedia.org/wiki/UNESCO
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Vorschulstufe
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Primarschule
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Sekundarstufe_I
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Sekundarstufe_II
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Terti%C3%A4rer_Bildungsbereich
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Heil-_und_Sonderp%C3%A4dagogik&action=edit&redlink=1
https://de.wikipedia.org/wiki/UNESCO


74 Islam, Gender, Intersektionalität

Abbildung 1: Diese Grafik wurde von der Schweizerischen Konferenz der kantonalen

direktoren (EDK) mit freundlicher Genehmigung zur Verfügung gestellt

Der EDK obliegt das uneingeschränkte Copyright.

Erziehungs-

(vgl. EDK 2017a ).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 75

Beim Kindergarteneintritt sind die Lernenden in der Regel vier Jahre alt.

Die Schulpflicht7 dauert elf Jahre und umfasst die Vorschul- und Primarstu-

fe (acht Jahre, inkl. der in den meisten Kantonen obligatorischen zwei Jahre

Kindergarten) und die Sekundarstufe I (drei Jahre; ausser im Kanton Tessin,

wo diese vier Jahre umfasst) (ebd.).

Anschliessend erfolgt der Übertritt in die Sekundarstufe II. Unterteilen

lässt sich die Sekundarstufe II in allgemeinbildende und berufsbildende Ausbil-

dungsgänge (educa.ch 2017b).

Die Mehrheit der Jugendlichen begibt sich in eine berufsbildende Ausbil-

dung, in der sie einen Beruf erlernen (ebd.). Mehrheitlich absolvieren die Ju-

gendlichen eine Berufslehre in Betrieben, die mit schulischem Unterricht in

der Berufsschule ergänzt wird (sog. Duales System der Berufsbildung). Eine Be-

rufslehre kann jedoch auch im Vollzeitangebot in schulischen Einrichtungen

stattfinden (ebd.) Die Duale Berufsausbildung mit den Lernorten Betrieb und

Schule ist traditionell stark im deutschschweizerischen Bildungssystem ver-

ankert (Imdorf 2011: 261). Berufsausbildungszertifikate regulieren den Ein-

tritt in den qualifizierten Arbeitsmarkt; die Arbeitsmarktchancen von Arbeit-

nehmer*innen ohne Berufsqualifikation haben sich in den letzten Jahrzehn-

ten massiv verschlechtert. Eine abgeschlossene berufliche Ausbildung garan-

tiert zwar keine Stelle, stellt jedoch einen entscheidenden Faktor für die spä-

teren beruflichen Möglichkeiten der Ausgebildeten dar (ebd.).

Die allgemeinbildenden Ausbildungsgänge umfassen Gymnasien und Fach-

mittelschulen, sie qualifizieren ihre Abgänger*innen nicht direkt für einen

Beruf, sondern bereiten auf die Tertiärstufe vor (educa.ch 2017b).

Die Tertiärstufe schliesst eine relativ breite Palette von Ausbildungen

entweder an Hochschulen oder im Rahmen von höherer Berufsbildung ein.

Die Schweiz verfügt über drei Typen von Hochschulen: universitäre Hoch-

schulen, Fachhochschulen und Pädagogische Hochschulen. Die Zulassung

an Hochschulen erfolgt in der Regel durch eine Maturität oder durch die

eidgenössische Berufsmaturität (andere Zulassungen sind möglich) (edu-

ca.ch 2017c). Die höhere Berufsbildung auf der anderen Seite beinhaltet eine

Spezialisierung bzw. ein Vertiefen des Fachwissens nach abgeschlossener be-

ruflicher Grundbildung. Die höhere Berufsbildung schliesst eidgenössische

Berufsprüfungen und eidgenössische höhere Fachprüfungen und Abschlüsse

höherer Fachschulen ein (ebd.).

7 Die Schulpflicht gilt für alle Kinder, auch für Lernende ohne geregelten Aufenthalts-

status (educa.ch 2017a).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1


76 Islam, Gender, Intersektionalität

Kinder und Jugendliche mit besonderem Bildungsbedarf werden bis zum

20. Lebensjahr mittels sonder- bzw. heilpädagogischen Angeboten undMass-

nahmen unterstützt.Die Regelung dieser Angebote erfolgt kantonal (educa.ch

2017d).

Kennzeichnend für das schweizerische Bildungssystem ist dessen frühe

Selektion: Neben Deutschland selektiert kaum ein Land so früh und so stark

wie die Schweiz (Müller 2013: 66). Auf der anderen Seite zeichnet sich das

Bildungssystem der Schweiz durch seine hohe Durchlässigkeit aus. Es exis-

tieren ganz unterschiedliche Wege, in eine Ausbildung oder Schule ein- oder

überzutreten oder eine Ausbildung nachzuholen (EDK 2017b).

Die für den Bildungsverlauf relevanteste Selektion geschieht in der Se-

kundarstufe I, die sich je nach Kanton in zwei bis vier verschiedene Schulty-

pen gliedert. Grob können zwei Typen unterschieden werden: Solche, die in

»Grundanforderungen« ausbilden, und solche, die »erweiterten Anforderun-

gen« und Ansprüchen gerecht werden und die im Gegensatz zu den Schul-

typen mit »Grundanforderungen« den Zugang zu Maturitäts- und Fachmit-

telschulen eröffnen (Müller 2013: 66). Diese frühe Selektion unterminiere die

Chancengerechtigkeit, so die Kritik (z.B. u.a. Haenni Hoti 2015, Becker 2010,

Hupka-Brunner et al. 2011, Kronig 2007). Als weitere Schlüsselstelle der Selek-

tion gilt der Eintritt in die nachobligatorische Ausbildung auf Sekundarstufe

II, also die Schwelle zur nachobligatorischen Ausbildung. Müllers Einschät-

zung (2013: 66.) ist beizupflichten, wenn sie feststellt, dass die Ausbildung auf

Sekundarstufe II in den letzten Jahren zur Selbstverständlichkeit geworden

ist und »als weitere Schlüsselstelle für die Zukunft der Auszubildenden« (ebd.)

betrachtet werden kann.

3.3.2 Jugendliche mit »Migrationshintergrund« in Übergängen

im Bildungssystem in der Schweiz

Als besondere Herausforderung in Bezug auf Bildungswege gelten die schu-

lischen Übergänge bzw. die schulische Selektion. Die Art und Weise, wie

bildungsbiografische Übergänge gemeistert wurden, spielte denn auch eine

zentrale Rolle in den bildungsbiografischen Narrationen der untersuchten

jungen Frauen in vorliegender Studie.

In diesem Kapitel soll es nicht darum gehen, den Forschungsstand des

breit beforschten Feldes über bildungsbiografische Übergänge von Jugend-

lichen mit »Migrationshintergrund« vollumfänglich auszuleuchten, sondern

darum, das für die vorliegende Untersuchung relevante Feld zu umreissen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 77

Wie verschiedenste Studien zeigen,manifestieren sich inÜbergängen un-

terschiedliche Mechanismen der Reproduktion sozialer Ungleichheit beson-

ders deutlich; gleichzeitig werden Prozesse der Ausdifferenzierung und Hier-

archisierung wirksam, die Chancen entlang bestimmter Differenzkategorien

(wie z.B. Schicht, Klasse,Geschlecht, »Migrationshintergrund«,Wohnort etc.)

ungleich verteilen (Hadja/Hupka-Brunner 2013, Becker et al. 2013, Becker/Sol-

ga 2012, Kronig 2013, Kronig 2007, Kronig et al. 2000).

Etliche Studien verdeutlichen denn auch übereinstimmend, dass Lernen-

de »mit Migrationshintergrund«8 der »zweiten Generation« verglichen mit

solchen ohne »Migrationshintergrund« in den höheren Bildungsstufen unter-

und in den niedrigen Bildungsstufen überrepräsentiert sind (u.a. BFS 2017b,

Hadjar/Hupka-Brunner 2013a, Meyer 2009 etc.).

Im Jahre 2015 hatten gemäss Definition9 des BFS (2017b) 36 Prozent der

Bevölkerung ab 15 Jahren einen »Migrationshintergrund«. Ein Drittel dieser

Bevölkerungsgruppe besass 2015 die Schweizer Staatsangehörigkeit (ebd.);

vier Fünftel der Personen mit »Migrationshintergrund« gehören der soge-

nannten ersten Generation an (d.h., sie sind selbst zugewandert), während

ein Fünftel in der Schweiz geboren wurde (dazu zählen Zugewanderte der

8 Das Kriterium der Nationalität, auf dem die statistischen Bildungsanalysen des Bun-

desamtes für Statistik (BFS) in der Schweiz traditionell beruhen, erwies sich zuneh-

mend als unbrauchbar, um die Bildungswege von Zugewanderten und deren Nach-

kommen zu erfassen (Bader/Fibbi 2012: 5). Das etwas neuere Kriterium »mit Migra-

tionshintergrund« stellt jedoch gleichermassen ein Problem dar: Gerade in Bezug auf

Bildungsstatistiken ist es äusserst relevant, wie der Begriff definiert wird, beziehungs-

weise, wen dieser Begriff umschliesst – sind hier Jugendliche, die in der Schweiz gebo-

ren worden sind, gemeint, die einen ausländischen Pass haben, oder (auch) Jugend-

liche, die einen Schweizer Pass haben, deren Eltern jedoch im Ausland geboren sind?

Wie verhält es sichmit Jugendlichenmit Schweizer Pass, die im Ausland geboren wur-

den? Je nachdem,wie dieseGruppedefiniertwird, fallen die Bildungsstatistiken unter-

schiedlich aus. Das Bundesamt für Statistik schlägt folgende Definition der Kategorie

»mit Migrationshintergrund« vor: »Alle Personen ausländischer Staatsangehörigkeit,

die eingebürgerten Schweizerinnen und Schweizer (mit Ausnahme der in der Schweiz

geborenen Eingebürgerten mit Eltern, die beide in der Schweiz geboren wurden), so-

wie die gebürtigen Schweizerinnen und Schweizer mit Eltern, die beide im Ausland

geboren wurden« (BFS 2017b).

9 »Alle Personen ausländischer Staatsangehörigkeit, die eingebürgerten Schweizerin-

nen und Schweizer (mit Ausnahme der in der Schweiz geborenen Eingebürgerten mit

Eltern, die beide in der Schweiz geboren wurden), sowie die gebürtigen Schweizerin-

nen und Schweizer mit Eltern, die beide im Ausland geboren wurden« (BFS 2017b).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Islam, Gender, Intersektionalität

sog. zweiten Generation sowie gebürtige und eingebürgerte Schweizer*in-

nen) (ebd.). Gemäss BFS (ebd.) stellt bei fast 50 Prozent das höchste Bildungs-

niveau die Sekundarstufe II dar, gefolgt von 30 Prozent, deren höchster Bil-

dungsabschluss auf der Tertiärstufe angesiedelt ist und von 20 Prozent, die

lediglich über einen Abschluss der obligatorischen Schule verfügen (bei die-

sen Zahlen ist jedoch zu beachten, dass viele Personen zwischen 15 und 30

sich noch in Ausbildung befinden und noch über keinen höchsten Bildungs-

abschluss verfügen) (ebd.). Die Bevölkerung »ohne Migrationshintergrund«

(gemäss der Definition des BFS 2017b) ist verglichen mit der Gesamtbevöl-

kerung auf der Sekundarstufe II und der Tertiärstufe übervertreten und in

der obligatorischen Schule untervertreten (16 Prozent). Mit 28 Prozent und

40 Prozent sind demgegenüber Personen mit »Migrationshintergrund« im

Verhältnis gleichmässig auf die drei Bildungsniveaus verteilt (BFS 2017b). Bei

der sog. »zweiten Generation«, um die es in dieser Studie in erster Linie geht,

erreichen verhältnismässig mehr Personen einen Abschluss der obligatori-

schen Schule als höchstes Bildungsniveau, während solche mit einem Tertiär-

abschluss im Vergleich zur Gesamtbevölkerung einen tieferen Anteil aufwei-

sen (ebd.). Verschiedene Autor*innen unterstreichen allerdings, dass der Be-

fund, dass Lernendemit »Migrationshintergrund« in höheren Bildungsstufen

unter- und in den niedrigen Bildungsstufen überrepräsentiert sind, ganz un-

terschiedlichen Faktoren geschuldet ist, resp. unter Einbezug verschiedenster

Faktoren gelesen und entsprechend relativiert werdenmüsse (Müller 2013: 67,

Bader/Fibi 2012, Riphan/Bauer 2007, Mey et al. 2005, Bolzmann et al. 2003).

Beispielsweise muss hinsichtlich der Bildungsbeteiligung zwischen der sog.

»ersten« und »zweiten Generation« von Zugewanderten unterschieden wer-

den: Jugendliche von Zugewanderten der »zweiten Generation« sind zwar

verglichen mit gebürtigen Schweizer*innen leicht schlechter positioniert, je-

doch deutlich besser als Zugewanderte der »ersten Generation« (BFS 2017b,

Müller 2013: 67, Mey et al. 2005). Zudem müssen hierbei die eingebürgerten

Jugendlichen der sog. »zweiten Generation« berücksichtigt werden, was das

Bild relativiert, denn insbesondere im oberen Bildungssegment sind diese Ju-

gendlichen sogar besser positioniert als die gleichaltrigen gebürtigen Schwei-

zer*innen (BFS 2017b, Mey et al. 2005). Die statistischen Resultate fallen al-

so insgesamt tiefer aus, wenn Eingebürgerte unter die Kategorie der Ein-

heimischen subsumiert werden, insbesondere wenn wie in älteren Studien

nach dem Kriterium der nationalen Zugehörigkeit unterschieden wird. Zu-

dem kann davon ausgegangen werden, dass eine Einbürgerung bei höherer

Bildung wahrscheinlicher ist (Müller 2013: 67). Auch zeigen Mey et al. (2005)

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 79

auf, dass Jugendliche älterer Zuwanderungsgruppen im Bildungssystem ten-

denziell schlechter positioniert sind als Jugendliche neuerer Zuwanderungs-

gruppen. Diese Aussage gilt jedoch nicht für jugendliche Zugewanderte aus

Deutschland, die partiell besser als junge Schweizer*innen positioniert seien

(ebd.).

Ebenfalls muss, wie etliche Studien aufzeigen, berücksichtigt werden,

dass die schlechteren Positionierungen von Jugendlichenmit »Migrationshin-

tergrund« imVergleich zu gebürtigen Schweizer Jugendlichen primär sozialer

(und nicht »kultureller«) Natur sind (Müller 2013: 69). So stammen Jugendli-

che mit »Migrationshintergrund« der zweiten Generation überdurchschnitt-

lich oft aus sogenannten »unteren Gesellschaftsschichten« und sind dadurch

einerseits vermehrt verschiedensten Mechanismen sozialer Ausschlüsse aus-

gesetzt (ebd.). Bildungsstatistiken müssen nicht zuletzt auch deshalb unter

Berücksichtigung der sozialen Herkunft gelesen werden. Eine solche Lesart

wirft ein neues Licht auf die Bildungsabschlüsse von Jugendlichen mit »Mi-

grationshintergrund«: Verschiedenste Studien belegen, dass Kinder von Zu-

gewanderten unter Einbezug der sozialen Herkunft ihre Bildungsmöglich-

keiten besser nutzen als die Kinder von Einheimischen (Riphan 2007, Mey et

al. 2005: 96, Bolzmann et al. 2003). Der schulische Erfolg von Jugendlichen

der zweiten Generation scheint, wie Müller (2013: 69) ausführt, mit der über-

durchschnittlich hohen Aufstiegsmotivation der Jugendlichen zusammenzu-

hängen; für diese stellt Bildung oft der einzige Weg des sozialen Aufstiegs

dar. Umgekehrt könne diese Aufstiegsmotivation jedoch auch zu »überhöh-

ten Mobilitätserwartungen, unrealistischen Bildungszielen sowie zu einem

hohen Druck seitens der Eltern führen« (ebd.).

Es herrscht weitgehend Einigkeit darüber, dass komplexe Prozesse und

Strukturen für das Scheitern oder den Erfolg von Bildungskarrieren aus-

schlaggebend sind. Das Bildungssystem trägt seinerseits über verschiedenste

Mechanismen und Selektionsprozesse zur Reproduktion und Stabilisierung

sozialer Ungleichheit bei (Felouzis/Charmillot 2017, Gomolla/Radke 2009,

Kronig 2007, Solga 2005, Bourdieu/Passeron 1987). Die »Persistenz her-

kunftsbedingter Ungleichheit« (Mey 2015: 236) ist im europäischen Vergleich

in Deutschland und in der Schweiz gar besonders ausgeprägt (ebd., Kronig

2013).

Wie Kronig (2013: 45ff., 2007: 211f., 2005) verdeutlicht, wirkt das Schulsys-

tem ungeachtet entgegenlaufender bildungspolitischer Bemühungen diskri-

minierend. Bei Selektionsentscheiden manifestiert sich dies besonders mar-

kant: Wie Kronig empirisch zeigt, sind Selektionsentscheide nicht in ers-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Islam, Gender, Intersektionalität

ter Linie von Leistungen abhängig, sondern werden massgeblich von ande-

ren Faktoren wie bspw. Zugehörigkeiten geprägt. Zu den leistungsfremden

Faktoren zählen weiter die Differenzkategorien Geschlecht, soziale Herkunft,

Wohnort sowie nationalstaatliche Zugehörigkeit (Kronig 2005: 13). Diese Dif-

ferenzkategorien beeinflussen die Benachteiligung entsprechender Gruppen

(ebd.). Gleiche Leistungen führen, das gilt mittlerweile als unbestritten, nicht

zum selben Bildungserfolg. Gomolla und Radke (2009) bringen diesbezüg-

lich das Konzept der institutionellen Diskriminierung ein. Ihr Modell basiert auf

verschiedenen sozialen Ungleichheitsachsen (einschliesslich derjenigen von

Kronig 2005). Die institutionelle Diskriminierung stellt nach Gomolla und Rad-

ke eine besondere Form von Diskriminierung dar, wobei die Ursachen der

Diskriminierung im organisatorischen Handeln gesellschaftlicher Institutio-

nen (wie z.B. auch das Bildungssystem) lokalisiert sind. Sie differenzieren

zwischen direkter und indirekter institutioneller Diskriminierung (ebd.: 48f.). Bei

der direkten institutionellenDiskriminierung handelt es sich um regelmässige, in-

tentionale Handlungen welche zur Routine geworden sind, bei der indirekten

institutionellen Diskriminierung um eine ganze Bandbreite von institutionellen

Mechanismen, die bestimmte Gruppen überproportional treffen (ebd.).

Bislang gibt es nur vereinzelt ethnografische Studien, die soziale Selek-

tionsprozesse und Praktiken des Schulpersonals im Umgang mit sozial un-

gleichen Kindern und deren Eltern untersuchen. In einer fundierten, neue-

ren ethnografischen Studie untersucht Hofstetter, wie das Bildungsperso-

nal und die Bildungsteilnehmenden hinsichtlich von Bildungsentscheidun-

gen zusammenspielen (Hofstetter 2017). Aufgrund seines Materials schlägt er

vor, die Schule als eigenständige Akteurin zu konzipieren, welche Schüler*in-

nenströme lenkt und als Organisation eigene Interessen verfolgt. Er legt dar,

dass sich das Schulsystem nicht selbst reguliert, sondern dass »quasi durch

eine unsichtbare Hand alljährlich ungefähr gleich viele Kinder ihrer Herkunft

entsprechend auf die vorhandenen Plätze der hierarchisierten Sekundarstu-

fe I verteilt werden« (ebd.: 292). Er beleuchtet verborgene Zusammenhän-

ge und Praktiken, die zur allmählichen Entstehung von Bildungsentschei-

dungen führen, wie bspw. »Mikro-Entscheidungen«. Solche fortwährend von

schulischen Akteur*innen getroffenen »Mikro-Entscheidungen« führen ge-

mäss Hofstetter in der Summe dazu, dass »tendenziell soziale Ungleichhei-

ten in Bildungsungleichheiten transformiert werden und dabei Kinder für

den ihnen zugewiesenen Klassenzug ›passend‹ gemacht werden« (ebd.: 293).

Weiter kann in Bezug auf Bildungsübergänge einerseits an in der

Schweiz durchgeführte Studien zum Übergang von der Volksschule zum

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 81

nachobligatorischen Ausbildungssystem von jugendlichen Migrant*innen

angeknüpft werden (vgl. Mey 2015, Mey/Rorato 2010, Müller R. 2009, Mey et

al. 2005, Imdorf 2005, Fibbi et al. 2003 etc.), andererseits an internationale

jugendsoziologische Arbeiten, die den Übergangprozess von der Schule zur

nachobligatorischen Ausbildung als Prozess einer potenziellen Umorientie-

rung konzipieren (vgl. bspw. King/Koller 2009a,b, King 2004, Schittenhelm

2010, 2005). Auch auf Ergebnisse der Schweizer Jugendpanelstudie TREE

(vgl. Scharenberg et al. 2016, Hadjar/Hupka-Brunner 2013a, Bergman et al.

2012, Sacchi et al. 2011; Hupka/Stalder 2011a,b u.a.) kann zurückgegriffen

werden: Ergebnisse der Schweizer TREE-Studie unterstreichen ebenfalls die

voranstehend dargelegten Befunde, dass nicht nur Leistungen, sondern auch

individuelle und strukturelleMerkmale eine Rolle bei Übertritten spielen (z.B.

Hupka-Brunner et al. 2011a). Beispielsweise haben Knaben aus sozioökono-

misch besser gestellten Familien höhere Chancen auf einen direkten Übertritt

in die Sekundarstufe II – bei gleichen Leistungen wie Knaben aus sozioöko-

nomisch schlechter gestellten Familien. Ebenso haben Lernende aus einem

Schultyp mit tieferem Anforderungsniveau geringere Chancen für einen

Direktübertritt in die Sekundarstufe II als Schulabgänger*innen von Aus-

bildungstypen mit erweiterten Anforderungen – bei denselben schulischen

Leistungen (ebd.). Hupka-Brunner et al. (2011b) konnten zudem in einer

weiteren vergleichenden Studie über bildungsbenachteiligte Jugendliche des

Schweizer TREE-Surveys sowie des Deutschen DJI-Übergangspanels belegen,

dass insbesondere die Faktoren Geschlecht, »Migrationshintergrund« und

Schulleistung bei Übergängen in die nachobligatorische Schulbildung ins

Gewicht fallen. Sie legen dar, dass insbesondere junge Frauen, Jugendliche

mit »Migrationshintergrund« und Jugendliche mit schlechteren Schulnoten

ein höheres Risiko für einen nicht erfolgreichen Übergang haben (ebd.: 75).

Etliche Studien weisen nach, dass die betriebliche Erstausbildung, wel-

che das Tor zum qualifizierten Arbeitsmarkt im Dualen Berufsbildungssystem

der Schweiz darstellt, für Jugendliche mit »Migrationshintergrund« nicht in

gleichem Masse zugänglich ist wie für Jugendliche ohne »Migrationshinter-

grund« (vgl. Imdorf 2011: 262). Imdorf (2011) legt dar, mittels welcher Mecha-

nismen in der Deutschschweiz jugendliche Schulabgänger*innenmit »Migra-

tionshintergrund« benachteiligt werden: Er zeigt auf, dass die Reproduktion

sozialer Ungleichheit insbesondere bei der Lehrlingsselektion, also bei Verga-

be der Lehrstellen für die betriebliche Erstausbildung, erfolgt. Die Ursache in

der Benachteiligung von Schulabgänger*innen mit »Migrationshintergrund«

verortet Imdorf in der Funktionsweise und Organisationslogik der Betriebe

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Islam, Gender, Intersektionalität

selbst und der für sie relevanten Welten, zu denen die Betroffenen keinen

Zugang haben (ebd.). Diese Bildungsbarriere kann ihre Wirkmächtigkeit in

erster Linie deshalb entfalten, da die Vergabe von Lehrstellenplätzen nicht

staatlich geregelt ist und die Betriebe quasi in Eigenregie über den Abschluss

eines Ausbildungsvertrags entscheiden können (ebd.: 274).

Mey und Rorato (2010) stellen in Bezug auf Übergänge »Prozesse der Er-

nüchterung nach Abschluss der Volksschule« (ebd.: 5) fest. Mit dem »Verlust

des Status als Volksschüler« (ebd.) und mit der beruflichen Positionierung

würden sich soziale (Ungleichheits-)Positionen verfestigen und gesellschaft-

lichen Ungleichheits- und Differenzierungsprozessen kein Einhalt mehr ge-

boten (ebd.). Mey (2015) untersuchte in einer weiteren Studie die Passung

zwischen eigenen Wünschen und Zielen von Jugendlichen mit »Migrations-

hintergrund« und der Nachfrage des Arbeitsmarkts. In ihrem bezeichnenden

ArtikelWege in die Arbeitswelt – dorthin, wo noch Platz ist (Mey 2015) verweist sie

in Bezug auf Übergänge in die nachobligatorische Bildung auf starkeMomen-

te der Fremdbestimmung. So führt sie anhand von Fallbeispielen aus, wie der

Übergang bildungsbenachteiligte Jugendliche in Branchen und Berufe führen

kann, die ihren Neigungen und Wünschen wenig entsprechen und die ten-

denziell die wenig privilegierte Stellung ihrer Eltern im Arbeitsmarkt repro-

duzieren. Sie gelangt zu einem interessanten Nebenergebnis in Bezug auf die

Rolle von Berufspraktika in »Brückenangeboten«: Jugendliche wurden durch

diese Praktika als Alternative zu einer antizipierten drohenden Arbeitslosig-

keit tendenziell in unbeliebte Berufe hineinberaten, deren Lehrstellen noch

nicht besetzt werden konnten (ebd.: 251-252).

Schittenhelm konzipiert den Übergang zwischen Schule und beruflicher

Ausbildung schliesslich als »Statuspassage« (2010: 40, 2005). Diese bringe

Veränderungen bestehender sozialer und institutioneller Einbindungen mit

sich und sei in ihrem Ausgang ungewiss, da sie für die betreffenden Perso-

nen oft mit Such- und Neuorientierungsprozessen einhergehe (2005: 25). Vor

diesem Hintergrund versteht Schittenhelm den Statusübergang von Schule

zu einer beruflichen Ausbildung als »Orientierungsanforderung« (ebd.: 17),

die es zu bewältigen gelte und während derer sich junge Erwachsene neu

positionieren, orientieren und verorten müssten. Auch Schittenhelm unter-

streicht, dass die Bewältigung dieser Anforderung für junge Erwachsene mit

»Migrationshintergrund« besonders weitreichende Folgen habe. Sie spricht

von »mehrdimensionalen Statuspassagen« (2010: 40), die sich in Bezug auf

das Schulsystem, Migration, Generationenbeziehungen sowie Partnerschaft

und Familiengründung (ebd.: 40-41) finden. Insbesondere für weibliche Mi-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 83

grantinnen würden diese Statuspassagen eine vergleichsweise grössere Her-

ausforderung darstellen als etwa für junge Erwachsene ohne »Migrationshin-

tergrund« (Schittenhelm 2005: 19; Granato 2006, 2003: 117). Studien zeigen,

dass sich bei jungen Frauenmit »Migrationshintergrund« die benachteiligen-

den Effekte kumulieren (Häberlin et al. 2004), beziehungsweise die Differenz-

dimensionen Gender und »Migrationshintergrund« ungünstig zusammenspie-

len.

Bader und Fibbi (2012: 11) arbeiten basierend auf einer Analyse einschlägi-

ger Fachliteratur fünf relevante Einflussbereiche auf Bildungsbiografien von

Jugendlichen mit »Migrationshintergrund« heraus. Es sind dies die Migrati-

onslaufbahn, das familiäre Umfeld, die Bildungsstrukturen, das soziale Kapi-

tal und die psychosozialen Ressourcen. Sie betonen insbesondere die Wich-

tigkeit des sozialen Kapitals und die zentrale Rolle der Lehrpersonen für die

Laufbahn der Jugendlichen als Vorbilder bei der Suche nach Orientierung

(ebd.: 55).

Oester (2008: 50-51) nimmt die widersprüchliche Funktion des Bildungs-

systems in Bezug auf soziale Ungleichheit in den Fokus. Sie spricht von der

»doppelten Funktion des Bildungssystems« (ebd.: 50): Diese bestehe einer-

seits in der Funktion der sozialen Nivellierung und der Homogenisierung

des Bildungssystems, welche die Gemeinschaftsbildung mittels assimilativer

bzw. integrativer Prozesse zum Ziel habe und das soziale Lernen in der Vor-

dergrund stelle, andererseits in der Funktion der sozialen Hierarchisierung,

die Differenzierungsprozesse über das akademische Lernen in den Vorder-

grund stelle und dem leistungsbezogenen Wettbewerb verpflichtet sei (ebd.).

Oesters Modell der »doppelten Funktion des Bildungssystems« führt sie zu-

dem zu einer interessanten Erklärung für die Reproduktion von Bildungsun-

gleichheiten im Zusammenhang mit sozialräumlicher Segregation: Sie führt

aus, wie diese doppelte Funktion unter dem Aspekt der sozialräumlichen Se-

gregation dazu führen kann, dass Schulen an weniger privilegierten Schul-

standorten, wo der soziokulturelle Wandel demografisch am höchsten ist,

»riskieren (…), sich zum Nachteil des akademischen Lernens auf ihren As-

similationsauftrag zu beschränken« (ebd.: 65), während privilegierte Schul-

standorte mit einem stabilen Mittelstand sich auf die Aufbau akademischer

Leistung konzentrieren können und somit die höchsten Wettbewerbschan-

cen haben (ebd.). Oester und Brunner zeigen zudem auf, wie das Bildungs-

system in transnationalisierten sozialen Räumenmittels Selektionsprozessen

und assimilativen Forderungen die adoleszenten Peerwelten und deren Ein-

und Ausgrenzungslogiken prägt (Oester/Brunner 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Islam, Gender, Intersektionalität

Mit Riegel (2017: 11, 2016a, b) kann der widersprüchliche Umgang des

Bildungssystems mit migrationsgesellschaftlicher Pluralität und sozialer

Ungleichheit abschliessend folgenderweise zusammengefasst werden: Einer-

seits liegt demBildungssystem zwar eine Gleichheits- und Leistungsideologie

zugrunde, nach der zumindest der theoretische Anspruch auf Gleichbehand-

lung besteht und Leistung die primäre Grundlage zum Bildungserfolg sein

sollte. Der Anspruch zu Gleichheit und leistungsbasiertem Bildungserfolg

steht jedoch in faktischemWiderspruch zu diskriminierenden Mechanismen

des Bildungssystems, wie a) der starken Selektivität, b) der kulturellen Hege-

monie und nationalstaatlichen Zentrierung von Bildung, die dazu führt, dass

sich Differenz- und Normalitätskonstruktionen in Organisationsformen,

Bildungsinhalten und pädagogischem Handeln materialisieren sowie c) in-

stitutionalisierten Formen von Diskriminierung (Riegel 2017: 11). Folge davon

ist, dass es der Institution Schule trotz anderslautender Ansprüche und Be-

mühungen nicht gelingt, Verhältnisse sozialer Ungleichheit zu durchbrechen.

Dies führe einerseits zur »Beteiligung und Reproduktion von hegemonialen

Dominanz- und Differenzverhältnissen) (ebd.: 12) andererseits zu ungleichen

Chancen im Bildungssystem durch »Benachteiligungen, Verletzungen und

fehlende Repräsentation von denjenigen, die der hegemonialen Normalitäts-

konstruktion (als bürgerlich, weiss, schweizerisch, männlich, heterosexuell,

gesund konzeptualisiert) nicht entsprechen« (ebd.).

Einen solchen Fokus einnehmend, stellt sich nun in Bezug auf die vorlie-

gende Untersuchung die Frage, wie es sich mit der Bildungsbeteiligung reli-

giös orientierter Musliminnen und der Differenzkategorie »Muslimin« in ei-

nem so konzeptualisierten Bildungssystem verhält? Entsprechende, systema-

tische Studien liegen meines Wissens für die Schweiz bisher keine vor. Inter-

national existieren zwar vereinzelt Studien, diese sind jedoch aufgrund unter-

schiedlich strukturierter Bildungssysteme, Inkorporationsbedingungen (Soy-

sal 1994, Allenbach/Müller 2017: 276, Allenbach/Sökefeld 2010: 19) sowie der

unterschiedlichen Zusammensetzung der muslimischen Bevölkerung ledig-

lich beschränkt auf die Schweiz übertragbar. Ethnografische Untersuchun-

gen zu religiös orientierten jungen Secondasmuslimischen Glaubens imKon-

text von Bildung stellen mit Ausnahme vielleicht von Allenbach (2016) in der

Schweiz ebenso weitgehend eine Forschungslücke dar. Allenbach (2016) be-

fasst sich mit Agency und Grenzziehungsprozessen von jungen muslimischen

Mädchen in Bezug auf den obligatorischen schulischen Schwimmunterricht

und zeigt auf, wie die jungen Frauen durchaus vielfältige Handlungsmöglich-

keiten besitzen, dominante (gegenderte) Differenzlinien und damit einherge-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 85

hende Machtkonstellationen infrage zu stellen und ihre Positionierung dazu

auszuhandeln (ebd.: 43f.). Sie verweist auf eine zunehmende Bedeutung eines

»muskulären Liberalismus« in Bezug auf Muslim*innen in der Schweiz, der

die Grenzen zwischen »uns« und »den Andern« primär entlang Geschlechter-

vorstellungen zieht (ebd.)

International existieren vereinzelt neuere sozial- bzw. bildungsanthro-

pologische Studien über religiös aktive junge muslimische Frauen (und

Männer) in Bildungskontexten (vgl. bspw. Jaffe-Walter 2016, Giliam 2015,

Mir 2014). Die dänische Bildungsanthropologin Gilliam untersucht in ihrem

ethnografischen Beitrag Beeing a Good, Relaxed or Exaggerated Muslim (2015)

bspw. wie »Muslim*in sein« von Jugendlichen in sozialen Kontexten von

dänischen Schulen konstruiert und ausgehandelt wird.

In Coercive Concern untersucht Jaffe-Walter (2016) in einer ethnografisch

fundierten Studie,wie Stereotypen vonmuslimischen Zugewanderten in libe-

ralen westlichen Gesellschaften tägliche Interaktionen an öffentlichen Schu-

len beeinflussen und das Bild, wie muslimische Jugendliche von Lehrperso-

nen und Peers gesehen werden, prägen. Sie führt weiter aus, wie Schulen als

Orte von nationalstaatlicher Steuerung funktionieren, und wie der (gesell-

schafts-)politische Überfremdungsdiskurs im Bildungssystem reproduziert

wird und auf diese Weise das Leben der Jugendlichen, die unter ständiger

sozialer Beobachtung stehen, prägt (ebd.).

Die amerikanische Anthropologin Mir (2014) schliesslich untersucht das

Campusleben junger Musliminnen in den Vereinigten Staaten. Sie gelangt

zum Schluss, dass junge muslimische Frauen in der Post-9/11-Ära in ihren

identitären Aushandlungsprozessen einem doppelten Erwartungsdruck aus-

gesetzt sind: einerseits dem Erwartungsdruck der muslimischen Community

und andererseits dem der dominanten nicht-muslimischen Gesellschaft. Mir

(2014) verdeutlicht in ihrer ethnografischen Studie, wie eine Gruppe junger

sich als Musliminnen identifizierender Frauen ihre Identität in diesem Span-

nungsfeld konstruieren und imKontext des universitären Campuslebens aus-

handeln.

Die erwähnten Studien zeigen allesamt den engen Bezug des Bildungs-

wesens zum jeweiligen nationalstaatlichen System einerseits und zu domi-

nanten gesellschaftspolitischen Diskursen und Zuschreibungen andererseits:

Das Bildungssystem reproduziert die gesellschaftlich und politisch dominie-

renden Differenzkonstruktionen; die jugendlichen Muslim*innen sehen sich

folglich (auch) im Bildungswesen mit stereotypisierenden Ausschlussprozes-

sen konfrontiert. Unterstrichen wird jedoch ebenfalls, dass die jungen Frauen

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Islam, Gender, Intersektionalität

(und Männer) mit vielgestaltigen Strategien auf diese Gegebenheiten reagie-

ren.

Zusammenfassend kann konstatiert werden, dass sich Bildungsungleich-

heiten bei Jugendlichen mit »Migrationshintergrund« in einem »defizitori-

entierten, früh selektionierenden Bildungssystem« (Oester/Brunner 2015:

IV) anhand unterschiedlicher Differenzdimensionen manifestieren. Dies

verdeutlicht sich besonders nachdrücklich bei bildungsbiografischen Über-

gängen. Die Einnahme eines intersektionellen Blicks auf das Zusammenspiel

dieser verschiedenen Differenzdimensionen in migrationsgesellschaftlichen

Verhältnissen kann sich hierbei als äusserst sinnvoll erweisen (vgl. bspw.

Riegel 2016a, b, 2010b Hadjar/Hupka-Brunner 2013b, zum theoretischen

Rahmen vgl. Kap. 2).

Ob und wie sich die Differenzkategorie »Muslimin« als intersektionell

wirkende Kategorie in bildungsbiografischenÜbergängen in einemBildungs-

systemmanifestiert, das von Jugendlichenmit »Migrationshintergrund« nach

wie vor primär Assimilationsleistung erwartet, ist Gegenstand dieser Unter-

suchung.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Methodisches Vorgehen

Das gewählte methodische Vorgehen orientierte sich an der Fragestellung des

Forschungsvorhabens: Mittels sozialanthropologischer Forschungsmethoden

sollten Sinnzusammenhänge und Relevanzsysteme der Akteurinnen analy-

siert werden. Durch eine solche Forschungsstrategie lassen sich Rückschlüs-

se auf gesellschaftliche Bedingungen des (bildungs-)biografischen Handelns

der jungen Frauen ziehen und im Sinne Bourdieus verstehen (vgl. Bourdieu

1997). Ziel hierbei war es, aus einer Akteurinnenperspektive die Bedeutung

der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien zu rekonstruieren

und »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) zu eruieren, mittels derer die jungen

Secondas ihre Agency im Zusammenhang mit ihren Bildungsbiografien er-

weitern.

Es wurde ein ethnografischer Ansatz gewählt, welcher den Akteurinnen

Raum für die Darstellung eigener Relevanz- und Deutungssysteme innerhalb

von (sozialen) Räumen geben sollte. Der Vorteil einer ethnografischen For-

schungsstrategie ist nicht zuletzt, dass »Aspekte des Handelns und Denkens

beobachtbar werden, die in Gesprächen und Dokumenten – gleich welcher

Art – (…) nicht in dieser Weise zugänglich wären« (Lüders 2011: 151). Kern

des Zugangs zum Feld bildete die Methodik einer multi-sited Ethnography, wie

Marcus (1995) sie in Abgrenzung zur klassisch ethnografischen Vorgehenswei-

se vorschlägt.

Wie bei einer ethnografischen Herangehensweise üblich, kam bei der Da-

tenerhebung ein Methodenmix zum Zuge: ein zirkuläres Verfahren von teil-

nehmender Beobachtung1 in multiplen (sozialen) Feldern, themenzentrier-

1 Die Methodik der teilnehmenden Beobachtung, die »Königsmethode der Sozial- bzw.

der Kulturwissenschaft« (Girtler 1989:104) wird bereits seit längerer Zeit fruchtbar im

religionswissenschaftlichen Kontext bzw. in der Religionsforschung eingesetzt (Bau-

mann 1998; für eine Übersicht vgl. bspw. Franke/Maske (2011: 108ff.). Ein ethnografi-

scher Zugang im Sinne einer »multi-sited Ethnography« umfasst jedoch mehr als teil-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Islam, Gender, Intersektionalität

ten (bildungs-)biografischen Interviews sowie einer diskursiven Dokumen-

tenanalyse in Bezug auf die Differenzkategorie »Muslimin«.

Die kontinuierliche, zirkuläre Auswertung fand mittels Grounded Theory

(Strauss/Corbin 1996) statt und wurde durch eine fallzentrierte, biografische

Perspektive ergänzt. Die Darstellung der Resultate erfolgte schliesslich ent-

lang einer Typologie2 von alltäglichen »Taktiken« (De Certeau 1988: 89),welche

bei jungen Musliminnen in der Deutschschweiz in Bezug auf ihre Bildungs-

biografien und ihre gesellschaftliche Selbstpositionierung manifest werden

(siehe Kap. 5).

4.1 Sample: Forschen zu Musliminnen im Spannungsfeld zwischen
»methodological Islamism« und »strategical essentialism«

Die Ausgangslage des Samplings gestaltete sich ziemlich komplex. Das Vor-

haben bestand darin, von einer Arbeitsdefinition auszugehen und anschlies-

send in kontinuierlich kontrastierendem Verfahren theoretisch zu sampeln

(Strauss/Corbin 1996). Die Arbeitsdefinition des Samples lautete zunächst wie

folgt:

»Untersucht werden sollen junge muslimische Frauen mit »Migrationshin-

tergrund« der zweiten Generation in der Deutschschweiz, die sich als ›musli-

misch‹ bezeichnen (Selbstdeklaration) und in der Schweiz geboren, resp. als

Kleinkind in die Schweiz gekommen sind. Die zu Befragenden sollen zwi-

schen 18-24 Jahre alt sein und damit in einem Alter, in dem sie einerseits

– wie erfahrene Biografieforschende festgestellt haben – in der Lage sind,

»kritisch ihre soziale Position, ihren Akteur-Spielraum und ihr Selbst im Ver-

hältnis zu andern [zu] reflektieren« (Nökel 2002: 19; vgl. hierzu Rosenthal

1995: 104, 135 Lucius-Hoene/Deppermann 2002: 298), andererseits die zu re-

konstruierende Lebensphase noch nicht zu weit zurück liegt«.

nehmende Beobachtung, hier kommtmeist ein Methodenmix, der u.a. teilnehmende

Beobachtung beinhaltet, zum Zuge (vgl. Falzon 2009:1).

2 Hier lehne ich mich an das von Kelle und Kluge (2010) vorgeschlagene Verfahren zur

Typisierung an. Wichtig zu betonen ist jedoch, dass es sich bei der Typologie nicht um

die Darstellung eines Weberschen Idealtypus (Weber, Max (1995 [1904]) handelt, son-

dern um eine Typisierung von »Taktiken« (De Certeau 1988:89). Infolgedessen können

innerhalb einer Bildungsbiografie je nach Lebensabschnitt unter Umständen verschie-

dene »Taktiken« (ebd.) zum Zuge kommen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 89

Bereits in der frühen Erhebungsphase taten sich jedoch drei verschiedene

Problemfelder bezüglich dieser Arbeitsdefinition auf: 1) sich als »muslimisch«

bezeichnen (Selbstdeklaration), 2) die Konzeption »zweite Generation« in der

Migrationsforschung und 3) die Altersspanne. Diese Punkte mussten reflek-

tiert, hinterfragt und teilweise umdefiniert werden. Dieser Prozess soll im

Folgenden kurz beschrieben werden.

Bereits in der frühen Erhebungsphase wurde deutlich, dass ›Muslima sein‹

situativ konstruiert wird und selbst eine »Selbstdeklaration« kontextuell va-

riieren kann. Dies soll kurz am Beispiel der einundzwanzigjährigen Lane il-

lustriert werden:

In den meisten Situationen, insbesondere jedoch in nicht-religiös konno-

tierten Kontexten, wie z.B. der Arbeitswelt – bezeichnet sich Lane, wie sich

in der Feldforschung anhand der teilnehmenden Beobachtung zeigte – als

Muslima3.

Lanes Familie ist aus Südosteuropa eingewandert; sie wurde als eines von

fünf Geschwistern in der Deutschschweiz geboren und wurde »distanziert«

religiös sozialisiert4 (vgl. »Vier Gestalten des (Un)-Glaubens«, Stolz et al. 2014:

75ff.). Die ältere Schwester von Lane fand in der Pubertät durch Schulkame-

raden zu einer dezidiert religiösen muslimischen Jugendgruppe, begann re-

ligiöse Schriften zu lesen und bedeckte sich fortan mit einem Hijab – ein

Schritt, dem Lane grossen Respekt zollt und den sie sehr bewundert, wie sie

immerwieder unterstreicht.Der grosse Respekt, den Lane für diese Entschei-

dung aufbringt, rührt vom Mut her, den es in Lanes Augen erfordert, sich

3 Der Vorteil einer ethnografischen Zugangsweise ist unter anderem, dass mittels teil-

nehmender Beobachtung Aspekte der Selbstrepräsentation erfasst werden können,

die in Interviews und Dokumenten nicht in derselben Weise zugänglich wären; vgl.

hierzu auch Lüders 2011: 151

4 Es gestaltet sich schwierig, die religiöse Sozialisation von Lane in dieser Kürze darzu-

stellen. Lane umschreibt ihre religiöse Sozialisation folgendermassen: »MeineMutter,

sie hat uns Kinder eigentlich auch nicht so religiös erzogen. Sie hat uns immer ge-

sagt, ja es gibt einen Gott, es gibt einen Allah, ihr dürft das nicht machen oder so wie

bei Euch im Chris…, ich weiss nicht was du bist, Entschuldigung (NG lacht) eh so wie im

Christentumhalt, so die zehn Gebote sind, ihr dürft das nicht und so, ist ja bei uns ähn-

lich, hat sie uns dieses Zeug erklärt, hat sie uns ein paar kurze Suren beigebracht, so

vor dem Einschlafen, damit wir keine Angst haben. Aber so richtig ihrmüsst beten und

so, hat sie uns nie beigebracht« (Lane, Interview 27.05.2015, A 36). Gemäss des in der

schweizerischen Religionswissenschaft vielbeachtetenModells der Typen von Religio-

sität (»Vier Gestalten des (Un)-Glaubens«) von Stolz et al. (2014) würden Lanes Eltern

wohl am ehesten dem Typus der »Distanzierten« (Stolz et al. 2014: 75ff.) entsprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Islam, Gender, Intersektionalität

in einem tendenziell islamkritischen gesellschaftlichen Umfeld als religiöse

Muslima zu »outen« und dadurch bspw. in Kauf zu nehmen, dass Jobchancen

vermindert werden. Inspiriert von ihrer ältesten Tochter vertieft sich auch

die Mutter mehr in religiöse Themen und bedeckt sich erneut, nachdem sie

den Hijab, als sie in die Schweiz kam, dem Vater zuliebe abgelegt hatte. Die-

sen hatte sie zuvor, wie Lane mir erklärte, eher aus Gründen einer familiären

Tradition denn als Zeichen von Religiosität angelegt. Der Vater hingegen, der

nicht sehr religiös orientiert ist, und die Mutter überredete, den Hijab abzu-

legen, als sie in die Schweiz kamen, steht ihrer Tendenz, sich nun wieder ver-

mehrt der Religion zuzuwenden, skeptisch gegenüber. Lane selbst schliesst

eine allfällige Bedeckung als Zukunftsprojekt nicht aus, möchte sich jedoch

im Moment ausserhalb der Moschee, die sie auch ab und an besucht, nicht

bedecken. Sie bemüht sich jedoch darum,mehr oder weniger regelmässig das

Pflichtgebet zu verrichten, besucht die Moschee und ist passiv Mitglied einer

muslimischen Jugendorganisation. Gleichzeitig legt sie, wie ich beobachten

konnte, Wert auf eine nicht-religiös konnotierte, trendig-modische äusserli-

che Erscheinung, ist oft stark geschminkt und zieht sich gerne figurbetont

an. Nicht zuletzt deshalb steigt der Druck seitens ihrer Schwester und de-

ren religiösen Freundinnen, sie solle sich doch bedecken oder zumindest an-

ders anziehen. Dadurch sieht sich Lane mit dem Dilemma konfrontiert, sich

zu positionieren. Sie löst das Problem so, dass sie sich im familiären Kon-

text, insbesondere in Bezug auf die Kreise ihrer älteren Schwester, explizit

als »Nicht-Muslima« bezeichnet und positioniert, so muss sie sich der Defini-

tion und den Ansprüchen, die ihre Schwester an das ›Muslima- sein‹ koppelt,

nicht stellen, resp. sich nicht in ihrem eigenen ›Muslima- sein‹ anpassen. Im

beruflichen Kontext jedoch positioniert sie sich tendenziell eher als Muslima,

um ihre (religiöse) Zugehörigkeit zumarkieren und gleichzeitig bspw. auf das

Einhalten von Speisegeboten pochen zu können. Das heisst, Lane konstruiert

›Muslima-sein‹ situativ, je nach dem in welchem Umfeld sie sich bewegt.

Dass einem solch situativ konstruierten ›Muslim(a)-sein‹ unzureichend

Rechnung getragen wird und der Begriff »Muslim*in« weitgehend essenzia-

listisch verwendet wird, wirft Brubaker (2012) der exponentiell zunehmenden

Forschung zu Islam und Muslimen vor. Er spricht in diesem Zusammenhang

anlehnend an Wimmer und Glick-Schiller (2002) von einem »methodological

Islamism« (Brubaker 2012: 6). Insbesondere kritisiert er die unzureichende

resp. unreflektierte Verwendung von Muslim*in als »Kategorie der Analyse«

(ebd.). Er schlägt vor, »Muslim*in« als »Kategorie der Analyse« fallen zu

lassen und ausschliesslich auf der Ebene einer »Kategorie der Praxis«, also

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 91

einer Kategorie, welche die Akteur*innen im Feld benutzen, zu verwenden,

und so dem Umstand Rechnung zu tragen, dass es sich bei Muslim*innen

um eine sehr heterogene Gruppe und keine homogene Entität handelt (ebd.).

Modood und andere (Meer/Modood 2013, Modood 1998) halten dagegen,

dass durch eine solch radikal anti-essenzialistische Dekonstruktion von

Gruppenidentitäten deren politische Anerkennung verunmöglicht wird.

Modood zeigt im Zusammenhang mit Muslim*innen als religiöser Minorität

in Grossbritannien bspw. auf, dass auf politischer Ebene, ohne homoge-

nisieren zu wollen, marginalisierte Gruppen benannt werden müssen, um

ihre (religiöse) ›Identität‹ zu schützen und politisch anerkannt zu werden

(Modood 2013, 2011, 2010, 1998). Die postkoloniale, feministische Philosophin

Spivakfordert in diesem Zusammenhang in einem Text der Subaltern Study

Group einen »strategic use of (…) essentialism« (Spivak 1993: 5, Herv. im Orig.)

längst einen »strategischen Essentialismus«. Müller (2013: 119) resümiert

hinsichtlich des dargelegten Spannungsfelds, dass in letzter Konsequenz

»eine radikale anti-essentialistische Perspektive (…) weder Politik noch Ge-

sellschaft oder ein kohärentes Selbst« zulasse. Durch die enge Verwobenheit

von sozialer Praxis und sozialwissenschaftlicher Theorie komme es bei For-

schenden diesbezüglich zu »Problematiken einer konstruktivistischen und

anti-essentialistischen Perspektive, die man auch als Dilemmata bezeichnen

kann« (ebd.).

Vor einem solch »anti-essentialistischenDilemma« stand ich in vorliegen-

der Untersuchung: Einerseits sah und sehe ich mich theoretisch einer kon-

struktivistischen und anti-essenzialistischen Perspektive verpflichtet, auf der

anderen Seite war es mir ein zentrales Anliegen, allfällige (strukturelle) Dis-

kriminierungen und Einschränkungen junger muslimischer Frauen in Be-

zug auf das Bildungswesen sichtbar zu machen – gerade auch hinsichtlich

des gesellschaftlichen Islamdiskurses und der diskursiven Differenzkatego-

rie »Muslimin«. Ein solches Vorhaben würde, Modoods Argumentationslinie

folgend, durch eine konsequent anti-essenzialistische Perspektive verunmög-

licht.

Schliesslich entschied ich mich, im Sinne eines »strategischen Essentia-

lismus« (Spivak 1993: 5) nicht vollständig darauf zu verzichten, Muslim*in als

Kategorie der Analyse und Praxis zu verwenden, dies jedoch in stetigem Be-

wusstsein und in Reflexion der zuvor benannten Problematik der situativen

und fluiden Konstruiertheit von Selbst- und Fremdzuschreibungen. Die ur-

sprünglich vorgesehene Voraussetzung zur Teilhabe am Sample, nämlich die

einer Selbstdeklaration als Muslimin wurde also im weitesten Sinne beibe-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Islam, Gender, Intersektionalität

halten, jedoch unter den ausgeführten Überlegungen reflektiert und flexibel

gehandhabt (bspw. wurde Lane schliesslich dem Sample zugerechnet, obwohl

sie sich nicht in allen erforschten Kontexten als Muslima deklarierte).

Zweitens tat sich hinsichtlich des Samples die Frage auf, wie der Begriff

»zweite Generation« umrissen und definiert werden sollte: Verschiedentlich

haben Forschende auf die Problematik der Verwendung des Generationsbe-

griffs in der Migrationstheorie hingewiesen (vgl. bspw. Müller 2013: 61ff. Au-

müller 2010, Juhasz/Mey 2003: 18ff.). Kritisiert wurde unter anderem, dass

der Generationsbegriff einerseits empirisch unscharf sei und andererseits da-

zu führe, dass der Status als »Ausländer*in« direkt auf die nächste Generation

übertragen würde (D’Amato 2010: 177) und drohe »zu einem Verdikt zu wer-

den, das die Betroffenen zur strukturellen Marginalität verurteilt« (Aumüller

2010 o. S.).

In der SchweizerMigrationsforschung (und im öffentlichen Diskurs) wird

zunehmend die ursprünglich auf den schweizerisch-irakischen Filmemacher

Samir5 zurückgehende Begrifflichkeit der Seconda*o (D’Amato 2010: 178-179)

rezipiert. Anders als der Generationenbegriff bezieht der Begriff Seconda*o

seine Legitimität daraus, dass er ein politisches Projekt darstellt und dar-

auf abzielt, Menschen mit gemeinsamen Forderungen zu vereinen (Allenbach

2016: 34, D’Amato 2010: 178-179, Juhasz/Mey 2003:18). Müller (2013: 57) zufolge

bildete die medial inszenierte Beschuldigung von Jugendlichen mit »Migrati-

onshintergrund« an Sachbeschädigungenwährend der 1.Mai-Demonstration

2002 den Ausgangspunkt für die politische Bewegung der Secondas*os in der

Schweiz (ebd.). Als Reaktion gegen diese öffentliche Stigmatisierung versuch-

ten Secondas*os sich zu organisieren und eine Art »Gegen-Stereotyp« (ebd.)

zu etablieren im »Kampf gegen das negative Image, den sie mithilfe der Beto-

nung ihres sozioökonomischen Erfolges und ihrer Zugehörigkeit zur Schweiz

führten« (ebd.). Die Bezeichnung Seconda*o stellte also zunächst einen politi-

schen Kampfbegriff oder zumindest eine Art Selbstbezeichnung von Jugend-

lichen mit »Migrationshintergrund« der sog. »zweiten Generation« dar. Bis

heute sind in der Schweiz verschiedene lokale Gruppierungen existent, die

sich unter dem Namen »Secondas*os« oder »Second@s plus« politisch ver-

einen und betätigen, so bspw. »Secondas Zürich«6. Bis vor kurzem existierte

5 In seinem Film »Babylon 2« (1993) prägte Samir »Secondo« als Begriff (der sich

aber auch als politisches Konzept versteht (D’Amato 2010: 178; www.dschointvent-

schr.ch/de/movies/documentaries/babylon-2).

6 http://secondas-zh.ch/.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://secondas-zh.ch/
http://secondas-zh.ch/
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://secondas-zh.ch/
http://secondas-zh.ch/


4 Methodisches Vorgehen 93

zudem ein schweizerischer Dachverband ‒ »Second@s Plus Schweiz«, der sich

jedochmangels zeitlicher Ressourcen der engagiertenMitglieder 2016 auflös-

te (Landolt 2016b).

In der Migrationsforschung wurde die Begrifflichkeit Seconda*o relativ

rasch aufgenommen und etabliert sich teilweise (vgl. bspw. u. v.a. Allenbach

2016, 2011, D’Amato 2010,Mey 2010, Bolzman et al. 2003, Juhasz/Mey 2003:18-

19 etc.). Laut Müller vermochte sie sich jedoch noch nicht gänzlich durch-

zusetzen (Müller 2013: 59). In vorliegendem Projekt werden die Begriffe Se-

conda*o und »zweite Generation« synonym verwendet und anlehnend an Ju-

hasz/Mey (2003:18-19) wie folgt definiert: Unter »Seconda*o« oder »zweiter

Generation« werden Jugendliche verstanden, die in der Schweiz geboren oder als

Kleinkinder in die Schweiz gekommen sind und bei denen beide Eltern im Ausland

geboren sind. Eingeschlossen hierin sind sowohl eingebürgerte wie auch nicht ein-

gebürgerte Jugendliche.

Drittens zeigte sich im Verlaufe der Untersuchung, dass es der Beant-

wortung der Forschungsfrage zuträglich war, die ursprüngliche Altersspan-

ne des Samples von 18-24 etwas auszuweiten bzw. flexibel zu handhaben. Es

zeichnete sich ab, dass Bildungsentscheidungen nicht zuletzt wegen des sehr

›durchlässigen‹ schweizerischen Bildungssystems bis weit in die Adoleszenz

und ins junge Erwachsenenleben hinein gefällt werden und Prozesse einlei-

ten, die meines Erachtens in die Analyse einbezogen werden müssen (vgl.

hierzu auch King/Koller 2009a, King 2004). Ebenso wurde deutlich, dass sich

sowohl eingeschlagene Bildungswege, -entscheidungen wie auch Religions-

verständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation in der Ado-

leszenz noch stark verändern können. Die Begrenzung auf eine Altersspanne

von 18-24 hätte mögliche Analysen verkürzt und bildungsbiografische Verläu-

fe im Rahmen des heute relativ flexibilisierteren und durchlässigeren schwei-

zerischen Bildungssystems nur eingeschränkt darstellen lassen.

Die Arbeitsdefinition und Ausgangslage des Samples wurde also ange-

sichts der drei zuvor reflektierten Punkte dahingehend angepasst, dass ers-

tens zwar nicht auf »Muslimin« als Kategorie der Analyse verzichtet wurde,

dies jedoch einzig aus Gründen eines »strategischen Essentialismus« (Spivak

1993: 5). Zweitens wird der Begriff der »zweiten Generation« ebenfalls kritisch

reflektiert, in Anführungsstrichen verwendet, um die oben geschilderten Vor-

behalte zu unterstreichen und gegebenenfalls durch die Begrifflichkeit der

Seconda*o ersetzt. Und schliesslich drittens wurde die ursprünglich vorgese-

hene Alterspanne von 18-24 Jahren flexibel gehandhabt. Im Sample befinden

sich nun Frauen zwischen 18-35 Jahren.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Islam, Gender, Intersektionalität

Während der gesamten Feldforschungsphase wurden geeignete Inter-

viewpartnerinnen gesampelt und für ein (bildungs-)biografisches Interview

über Berufswahl und Phase des Übergangs von Volksschule zur nachobliga-

torischen Ausbildung angefragt. Die kontinuierliche Weiterentwicklung des

Samples erfolgte, wie gemäss Grounded-Theory-Methodologie üblich, schritt-

weise mittels des Verfahrens des Theoretical Samplings (Strauss/Corbin 1996:

148ff.). Dieses zielt nicht auf eine statistische Repräsentativität ab, sondern

auf eine konzeptuelle:Theoretisch gesampelt wird also mit dem Ziel, alle Fälle

und Daten zu erheben, die »für eine vollständige analytische Entwicklung

sämtlicher Eigenschaften und Dimensionen der in der jeweiligen Grounded

Theory relevanten Konzepte und Kategorien erforderlich sind« (Strübing 2011:

155). Zentral hierbei ist, dass auf ein deduktives, vorab bestimmtes Sample

zugunsten einer kontinuierlichen Entwicklung des Samples verzichtet wird,

das sich an der iterativ sich entfaltenden Theorie orientiert (Strübing 2011:

154).

Mittels des Verfahrens des Theoretical Samplings (Strauss/Corbin 1996:

148ff.) wurden die Interviewpartnerinnen in vorliegendem Projekt konti-

nuierlich kontrastierend ausgewählt, beispielswiese nach (berufs-)biografi-

schem Verlauf, Art der (religiösen) Vergemeinschaftung, Herkunftsmilieu,

Wohnort (Stadt/Land) etc. Ziel dieses Vorgehens war es, eine möglichst

grosse Varianz des empirischen Datenmaterials zu erzeugen.

Eng zusammenhängendmit der Konzeption des theoretischen Samplings

ist das Kriterium der theoretischen Sättigung (vgl. Strübing 2011: 155). Das Sam-

pling gilt dann als beendet, wenn eine sogenannte Theoretische Sättigung er-

reicht ist, das heisst, »wenn im Zuge weiterer Vergleichsprozesse keine neu-

en Einsichten erfolgen und die Modifikationen nur noch zur Verbesserung

der internen Konsistenz nötig sind« (Mey/Mruck 2011: 29). Oder mit anderen

Worten:

»Ging es zunächst darum, in Bezug auf das untersuchte Phänomen mög-

lichst homogene Fälle zu untersuchen, so wird nach dem Erreichen der theo-

retischen Sättigung diese Strategie des minimalen Vergleichs durch eine Strategie

des maximalen Vergleichs ersetzt, d.h. es werden nun systematisch Daten zu

Falldomänen ausgesucht, die gute Chancen haben, abweichende Ausprägun-

gen des Phänomens aufzuweisen« (Strübing 2011: 155).

Im vorliegenden Projekt begannen sich nach rund fünfzehn biografischen

Interviews und nach rund zwei Jahren Feldforschung erste Anzeichen einer

Theoretischen Sättigung abzuzeichnen. Um zu überprüfen, ob »im Zuge wei-

terer Vergleichsprozesse keine neuen Einsichten erfolgen« (Mey/Mruck 2011:

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 95

29), wurden vier weitere biografische Interviews sowie weitere informelle Ge-

spräche geführt. Gesamthaft wurden schliesslich neunzehn biografische In-

terviews digital aufgezeichnet und transkribiert. Zusätzlich wurden diverse

formelle und informelle Expert*innen-Interviews geführt. Punktuelle Feld-

aufenthalte fanden während des gesamten Forschungsprozesses statt.

4.2 Zugang zum Feld: Multi-Sited Ethnography

Ausgehend von der Kritik einer räumlichen Verortung von Kultur in der So-

zialanthropologie der 90er-Jahre und von einem dynamischen, nicht- essen-

zialistischen Kulturverständnis im Zuge der Globalisierung »and its cousin,

transnationalism« (Falzon 2009: 6) kam es zu einer »Neudefinition des eth-

nografischen Feldes und der Feldforschung jenseits einer lokal verankerten

Örtlichkeit« (Halbmayer 2017: 1). In einer globalisierten Welt, so lautete das

zentrale Argument von Marcus, könne das ethnografische »Feld« nicht länger

»single-sited« definiert werden, sondern müsse global agierende Lebenswel-

ten ethnografisch erforschen können und so »multi-sited«7 erfolgen (Marcus

1995: 98). Marcus wiedersetzte sich dem Bild des Felds als homogener im Vor-

feld abgeschlossener Einheit: Subjekte sind nach ihm mehrfach bzw. vielfach

verortet und mobil, Ziel einer »multi-sited Ethnography« soll es hierbei sein,

diese Vielfachverortungen oder multiplen »Felder« miteinander in Beziehung

zu setzen (ebd.: 96-97). In dieser Perspektive ist das Feld nicht einfach örtlich

vorhanden, sondern wird mittels Feldforschung erst konstruiert (vgl. Amit

2000).

Marcus schlägt sechs Strategien vor, wie »multi-sited« ethnografisch vor-

gegangen werden soll (Marcus 1995: 106:ff.):

• »Follow the people«: Diese Strategie richtet sich nach Bewegungen und

Entwicklungen von Personen oder Personengruppen aus. Den Akteur*in-

7 Das englischeWort »site« eröffnet imDeutschen,wieWeissköppel (2005: 49) ausführt,

geradezu ein semantisches Feld, das verdeutlicht, was mit diesem Begriff im Gegen-

satz zum früheren »field« unterstrichen werden soll, nämlich ein Kulturverständnis,

das nicht auf abgeschlossener Lokalität beruht, sondern »Kultur (…) als potentiell mo-

bile, weil kognitiv und interaktiv einzubringende Ressource des Denkens und Handels

zu betrachten, die an ganz unterschiedlichen Stellen und Plätzen ebenso durch un-

terschiedliche Medien zum Einsatz kommen kann oder zur Schau gestellt, inszeniert

wird« (ebd.: 2005 49-50, Herv. im Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Islam, Gender, Intersektionalität

nen wird in ihrer (sozial)räumlichen Mobilität gefolgt. Diese Strategie

hat sich insbesondere in der Migrationsforschung etabliert (Weissköp-

pel 2005: 53). Die »Follow-the-people«-Strategie bildet Marcus zufolge die

üblichste und konventionellste Form eine »multi-sited Ethnography« zu

materialisieren (Marcus 1995:106).

 

• »Follow the thing«: Bei dieser Strategie geht es um das Verfolgen von Zir-

kulationsprozessen und der (historischen) Verbreitung einer Sache, z.B.

von Konsumgütern, aber auch von Medienproduktionen etc. (ebd.). Als

Beispiel erwähnt Marcus hier Mintz’ (1985) kulturhistorische Analyse des

Zuckers.

 

• »Follow the methaphor«: Als weitere Strategie bezeichnet Marcus die

Strategie, Metaphern zu folgen, wobei er insbesondere auf assoziative

Techniken verweist, welche verschiedene, nicht auf den ersten Blick mit-

einander verbundene Felder verknüpfen (Marcus 1995: 108). Er erörtert

in diesem Zusammenhang Martins Untersuchung der »Flexible Bodies«

(1994), in welcher dieser die Darstellung des Immunsystems als Metapher

zum Ausgang nimmt, wie dieses in verschiedenen (sozialen) Feldern

der amerikanischen Gesellschaft gedacht wird. Hierbei verknüpft sie

Darstellungen des Immunsystems in Massenmedien, »auf der Strasse«,

im Zusammenhang mit Aids, im Bereich alternativer Therapietechniken

sowie unter Wissenschaftler*innen (Marcus 1995: 108).

 

• »Follow the plot, story or allegory«:Bei dieser Strategie werden Geschich-

ten oder Allegorien, die in einem Feld zum Ausdruck kommen, als Aus-

gangspunkt genommen, um ein »multi-sited« Forschungsprojekt in An-

griff zu nehmen (Marcus 1995: 109).Hierbei geht es darum,wiederkehren-

de Erzählmuster aufzuspüren, um »moderneMythenbildung oder Prakti-

ken des kollektiven Gedächtnisses zu rekonstruieren« (Weissköppel 2005:

53).

 

• »Follow the life or biography«: Bei dieser Strategie wird die Lebensge-

schichte zum Ausgangspunkt genommen, um unterschiedliche soziale

Räume, Orte oder ethnografische Felder miteinander in Beziehung zu

setzen und dadurch Verbindungen und Fragmentierungen zwischen ver-

schiedenen (sozialen) Feldern sichtbar zu machen (Marcus 1995: 109).

 

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 97

• »Follow the conflict«: Last but not least zählt Marcus die Strategie des

»Follow-the-conflict« auf. Die vorgeschlagene Vorgehensweise besteht

hierbei darin, unterschiedlichen Parteien in Konflikten zu folgen (ebd.:

110).

Schliesslich definiert Marcus eine siebte Strategie, die allerdings meines Er-

achtens nicht ganz auf derselben Ebene wie die anderen Strategien angesie-

delt ist, nämlich die »strategically situated (single-site) Ethnography« (1995:

110), mit welcher er nicht etwa die Rückkehr zur klassischen Feldforschung

meint, sondern »die gezielte Auswahl eines Ortes, der im Sinne einer Schalt-

stelle oder eines Knotenpunktes moderner, komplexer Schaltstellen funktio-

niert« (Weissköppel 2005: 54).

Weissköppel zufolge betrachtete Marcus die aufgeführte Liste der mögli-

chen Strategien stets als ausbaufähig und unabgeschlossen und regte zu einer

Kombination verschiedener Strategien an (ebd.).

Marcus’ Entwurf einer Multi-sited Ethnography löste grosses Echo aus und

wurde breit rezipiert, kommentiert, teilweise weiterentwickelt, kombiniert

(vgl. bspw. Falzon 2009, Weissköppel 2005, Hannerz 2003, Gustavson/Cyt-

rynbaum 2003) oder hinsichtlich unterschiedlicher Kontexte adaptiert (vgl.

bspw. Stienen 2016 Fieldwork under forced protection).

Unter anderem fachte Marcus’ Vorschlag die methodologisch-theoreti-

sche Debatte um das »ethnografische Feld« neu an. Diese drehte sich um

folgende Fragen: Was ist ein Forschungsfeld? Sind »Felder« geografische Ter-

ritorien oder soziale Konstruktionen? Was ist lokal? Was ist multilokal und

translokal? Können lokale Praktiken in Verbindung mit globalen strukturel-

len Prozessen untersucht werden? Weissköppel argumentiert, dass Marcus’

Begriff »multi-sited« keinesfalls dahingehend missverstanden werden dürfe,

dass Feldforschung an verschiedenenOrten betriebenwerde, sondern dassmit

»multi-sited« eine Bandbreite an Forschungsstrategien gemeint ist, mittels

derer sich die/der Forschende »across multiple sites of cultural meaning pro-

duction« (2005: 45, 52-53) bewegt. Die meisten Forschenden, die über »multi-

sitedness« geschrieben haben, würden diese methodologisch wohl von »mul-

ti-country research« unterscheiden – obwohl die verschiedenen Felder sehr

wohl geografisch auch weit auseinander liegen können (Falzon 2009: 13). Den-

noch ist die Spannbreite der Positionen gross. Sie könnte hier mit Falzon

(2009: 2) wie folgt umrissen werden: während für die einen ein »multi-sited

field« eine Form von (geografisch)-dezentriertem Raum darstellt, begreifen

andere »site« gar nicht mehr räumlich im geografischen Sinne, sondern nur

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Islam, Gender, Intersektionalität

noch als »Perspektive«. Bei beiden Positionen handelt es sich um Extreme,

welche die Spannbreite der Positionen auffächern, unbestritten bleibt jedoch,

dass die mittlerweile in der Sozialanthropologie etablierte erkenntnistheore-

tische Prämisse, dass Raum sozial (vs. geografisch) wie auch transnational

(vs. national abgeschlossen) konstruiert ist, zumethodologischenKonsequen-

zen führen musste (vgl. ebd.: 4). Marcus’ Vorschlag einer multi-sited Ethnogra-

phy stellte einen, wenn auch nicht den ersten, bedeutenden Vorstoss in diese

Richtung dar (vgl. z.B. Mintz 1985). Weissköppel spricht bezüglich Diaspora-

und transnationalen Studien geradezu von einem »Boom« dieses Forschungs-

stils (Weissköppel 2005: 46).

Eine besondere Stärke von Marcus’ vorgeschlagener Vorgehensweise ist

meines Erachtens, dass er mit seinem Ansatz den Weg dafür bereitete, nicht

nur geografische, transnationale, sondern auch soziale und insbesondere vir-

tuelle Felder miteinander zu verknüpfen. In einem solchen Verständnis wird

die Forschende »zur Spurensucherin (…), die kreuz und quer reist und recher-

chiert« (Weissköppel 2005: 52), wobei dieses Reisen eben nicht nur räumlich-

geografisch zu verstehen ist, sondern auch als Reise im sozialen undmedialen

Raum, der bspw. auch internetbasierte soziale Räume und Diskurse umfas-

sen kann.

Jeder Ansatz hat selbstredend auch seine Schwächen. Sowäre vielleicht als

Nachteil der Forschungsstrategie einer multi-sited Ethnography zu erwähnen,

dass bei einer insgesamt gleichbleibenden Feldforschungsdauer die einzel-

nen der zahlreichen »Felder« nur vergleichsweise kurz und oberflächlich un-

tersucht werden können im Vergleich zu einer klassischen ethnografischen

Forschung, die in der Regel einen mindestens einjährigen »single-site« Auf-

enthalt »im Feld« erforderte. Falzon fasste die Kritik an dieser Forschungs-

strategie als »the ›Lack of Depth‹ charge« zusammen (Falzon 2009: 7). Der

Vorwurf der mangelnden Tiefe führte weiter auch zur Kritik an den aus die-

ser Forschungsstrategie angeblich resultierenden »travelling anthropologists«

(Halbmayer 2017: 2).Diesewürden sich, anstatt sich in einer Sache bzw. einem

Feld zu vertiefen, als Folge dieser »multi-sited«-Forschungsstrategie ständig

»reisend« zu neuen Feldern bewegen, so der Tenor dieser Kritik.

Demgegenüber besteht der im Zuge der zunehmenden Transnationali-

sierung und Globalisierung unbestrittene Vorteil einer systematischen Ver-

knüpfung unterschiedlicher Felder, die sozialräumlich und manchmal eben-

falls geografisch weit voneinander entfernt sein können. Auch schärft der

systematische Kontextwechsel den Blick »für Wiederkehrendes, Musterhaf-

tes, was im einzelnen Kontext als Banalität untergehen würde« (Weissköp-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 99

pel 2005: 64). Nichtsdestotrotz bleiben kontinuierliche Forschungsbeziehun-

gen, wenn auch an verschiedenen Orten, an verschiedenen »sites« zentral für

das Gelingen einer solchen Forschungsstrategie (ebd. 64-65).

In der vorliegenden Untersuchung verstehe ich »Feld« in erster Linie so-

zialräumlich; dies umschliesst für mich jedoch auch unterschiedliche geogra-

fisch und sozial auseinanderliegende Orte und –wieMarcus (1995: 95) vorweg

nahm – den virtuellen (sozialen) Raum. Bei vorliegendem Projekt kamen ins-

besondere zwei von Marcus vorgeschlagene Strategien zum Zuge: Die Stra-

tegie des Follow-the-people, sowie die Strategie des Follow-the-thing. Wobei bei

letzterer Strategie der »the thing«-Begriff im Vergleich zu Marcus leicht aus-

gedehnt wurde.

Die Follow-the-people-Strategie bildete zunächst den Ausgangspunkt mei-

ner ethnografischen Forschung. In einer ersten, explorativen Phase gelang

es mir, durch Einzelkontakte den Zugang zum Forschungsfeld zu schaffen,

sowie sog. key persons (vgl. Beck et al. 2005) zu eruieren.

Anschliessend ging es darum, das Forschungsfeld zu ›erschliessen‹.

Ich liess mich »kreuz und quer« (Weissköppel 2005) ›treiben‹ und folgte

drei Schlüsselpersonen über ca. ein halbes Jahr hinweg durch verschiedene

sozialräumliche, geografische sowie virtuelle Felder. Wie Breidenstein et

al. treffend feststellten, führt die »Forschungsstrategie, den Teilnehmern in

ihren Relevanzen zu folgen, nicht zu methodischer Anarchie« (Breidenstein

et al. 2015: 38), sondern »stützt sich hier auf theoretische Annahmen über

den Gegenstandbereich: Kulturelle Felder verfügen über eine Eigenlogik,

eine eigene Ordnung, die auch einen Beobachter, der sich treiben lässt, an

die Hand nimmt und führt« (ebd., Herv. d. Verfasserin).

Ausgehend von diesen key persons gelang mittels der Follow-the-people-

Strategie der Aufbau eines relativ breiten Netzes an Feldkontakten und

potenziellen Interviewpartnerinnen. Eine Folge dieser Vorgehensweise war,

dass ich mich dadurch vorübergehend vor allem in den sozialen Netzwerken

dieser ersten drei Schlüsselpersonen bewegte – weil diese vergleichswei-

se gut sozial, gemeinschaftlich und virtuell vernetzt waren und deshalb

einem zunächst »feldfremden« Menschen wie mir auch gut zugänglich.

Eine grössere Herausforderung bildete dann das Erschliessen von im Sinne

einesTheoretical Samplings (Strauss/Corbin 1996) kontrastierenden Kontakten,

denen in einem zweiten Schritt »gefolgt« werden sollte. Vergleichsweise

schwierig gestaltete sich z.B. das Finden von den Sampling-Kriterien ent-

sprechenden Frauen mit ausschliesslich informellen Netzwerken. Dies gelang

via Bildungsinstitutionen durch Hinweise von Peers. Schliesslich war es

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Islam, Gender, Intersektionalität

möglich, gezielt und kontinuierlich diejenigen Frauen auszusuchen, denen

ich im Rahmen meiner zeitlichen Möglichkeiten8 partiell »folgen« wollte.

Ziel hierbei war es, im Sinne Bourdieus zu verstehen (vgl. Bourdieu 1997), wie

sich die unterschiedlichen Lebenswelten von jungen, religiös orientierten

Secondas muslimischen Glaubens konstruieren und wie ihre Referenz- und

Deutungssysteme strukturiert sind.

Die Follow-the-People-Strategie führtemich über zwei Jahre hinweg in ganz

unterschiedliche soziale und virtuelle Räume: in Familien- oder WG-Küchen,

durch Chatforen, in Universitätsbibliotheken, Coiffeursalons, Kinderzimmer,

durch Facebook-Threads, in biologische Labors, inWhats-App-Gruppen, an Po-

diumsdiskussionen, inWohnzimmer, anmuslimischeModeschauen, in Frau-

enräume inMoscheen, inHijabläden, an Garagenverkäufe; ins Frauenbad (Sis-

ters only), auf YouTube-Kanäle sowie an Veranstaltungenmuslimischer Jugend-

gruppen und Freitagsgebete; an Iftar-Anlässe und an Hochzeiten; durch Be-

werbungsprozesse undGespräche umzukünftige Kindernamen; sowie in eine

sich regelmässig treffende muslimische Frauengruppe einer Moschee. Kurz-

um– ich versuchte an den unterschiedlichen Lebenswelten der Frauen, denen

ich »folgen« durfte – hier gebührt ihnen nochmals ein ganz herzlicher Dank!

– im Rahmen der gegebenen Möglichkeiten möglichst umfassend und »mul-

ti-sited« teilzunehmen.

Die Follow-the People-Strategie verschaffte mir schliesslich Zugang zu

einer Art gegendertem transnationalem (religiösem) Sozialraum, in dem

(neue) Vorstellungen von Glauben und Glaubensgemeinschaft ausgehandelt

sowie (religiöse) Selbstverständnisse und Selbstrepräsentationen von jungen

Muslimas konstruiert werden. Die Follow-the-people-Strategie diente mir da-

zu, Relevanz- und Deutungssysteme und (religiöses) Selbstverständnis der

untersuchten Akteurinnen zu erfassen und (sprachliche) Codes zu verstehen.

Parallel zu der Follow-the-people- kam die Follow-the-thing-Strategie zum

Zuge. Den »the thing«-Begriff weitete ich in Bezug aufMarcus (1995: 107) etwas

aus, in dem ich eine weitgehend entmaterialisierte Kategorie als die zu verfol-

gende Sache festmachte: Als ein »the thing« (bzw. Sachstrang) definierte ich ei-

nerseits die Differenzkategorie »Muslimin« – die »Follow-the-Thing«-Strategie

wurde hier zu einer Diskursanalyse: In Medien, Presse und virtuellen Medien

verfolgte ich die Diskussion und Manifestation der Differenzkategorie »Mus-

limin« im Islamdiskurs in der Deutschschweiz. Dies mit besonderem Fokus

8 Zum lebenspraktischen Problemder zeitlichenMöglichkeiten imRahmen vonMarcus’

Forschungsstrategien siehe Hannerz 2003: 212ff.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 101

auf den Bildungsbereich und auf die Lebenswelt von Frauen (z.B. Kopftuch-

debatten im Zusammenhang mit der öffentlichen Wahrnehmung von musli-

mischen Frauen, insbesondere den Berufs-und Bildungsbereich betreffend).

Auch wurden der wissenschaftliche Diskurs und neuere Publikationen zum

Thema systematisch gesichtet sowie versucht, die Differenzkategorie »Musli-

min« in Bezug auf die neueren tagespolitischen Ereignisse, die den Islamdis-

kurs in der Schweiz befeuerten, zu situieren (vgl. u.a. Kapitel 2.1).

Auf der anderen Seite verfolgte ich als zweiten Sachstrang (»thing«)

(virtuell) kursierende Themen, welche die jungen Musliminnen beschäf-

tigen, gemäss der iterativen und offenen Vorgehensweise Grounded-

Theory-Methodologie (Strauss/Corbin 1996). Diese Themen eruierte und

verfolgte ich relativ breit: einerseits über einschlägige Websites, Face-

bookeinträge/-kommentare, YouTube-Filme, Social-Media-Plattformen und

andere Kommunikationsplattformen, aber auch in grauer Literatur, News-

lettern, Flyern und anderen Felderzeugnissen, die kontinuierlich gesichtet

wurden. Zum anderen eruierte ich diese Themen aber auch in Gesprächen

bei Besuchen in »analogen« sozialen Feldern.

Mittels der Follow-the-thing-Strategie kam ich bspw. der Thematik der Un-

terscheidung von Kultur/Tradition vs. Religion – hier nicht verwendet im

analytischen Sinne, sondern als Akteur*innenbegriffe – auf die Spur, welche

sich durch diverse (virtuelle) Felder zog (vgl. ausführlich, Kap. 6). Anderer-

seits brachten mich die Suche und das Verfolgen von Themen, die adoles-

zenteMuslimas beschäftigen, insbesondere auch zu interessanten Einsichten

in Fragen der (religiösen) Selbstrepräsentation (bspw. ob/wie/wann zeige ich

mich als gläubigeMuslima), der gesellschaftlichen Selbstpositionierung sowie

des (religiösen) Selbstverständnisses. In Fragen der (religiösen) Selbstreprä-

sentationwar die ethnografische Forschungsstrategie besonders hilfreich. Sie

führtemich zu interessanten Einsichten bspw. bezüglich situativ variierender

(religiöser) Selbstrepräsentation (vgl. Bsp. Lane) und führte teilweise Aspek-

te zutage, welche die geführten Gespräche kontrastierten (vgl. hierzu Lüders

2011: 151).

Weiter führte mich die Suche nach Themen, die religiös orientierte Se-

condas beschäftigen, auch zu Lifestyle-Fragen (z.B.Kopftuch-Tutorials, »Musli-

ma-gerechtes« Schminken, Fashion-Labels,Musikvideos etc.). Lifestyle-Fragen

sind oft eng verwoben mit Fragen religiöser Selbstrepräsentation und der ge-

sellschaftlichen Selbstbehauptung und Positionierung.

Schliesslich wurde die gesamte Feldforschung kontinuierlich dokumen-

tiert; einerseits in Beobachtungsprotokollen (»Feldprotokolle«), andererseits

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Islam, Gender, Intersektionalität

durch die Anlage einer Film- und Fotodatenbank, einer Sammlung weiterer

Felderzeugnisse (bspw. Flyer, Newsletter, Werbeartikel von Organisationen

etc.) sowie Internet- und Zeitungsartikeln. Die Reflexion der Feldeindrücke

fand entsprechend der Grounded-Theory-Methodologie laufend in sog. Memos

statt (vgl. Strauss/Corbin 1996).

Exkurs: Ethnografische Forscherin in einem politisch umkämpften,

religiösen Feld

Khawaja und Mørcks stellten in ihrem Aufsatz Researchers Positioning: Muslim

Otherness and Beyond (2009) fest:

»A key point (…) is the importance of constant awareness of and reflection

on the multiple ways in which one’s positioning as a researcher influences

the research process. Studying the others calls for close reflections on one’s

own position, theoretically, personally, and politically, taking into account

one’s complicity in either overcoming or reproducing processes of othering

and marginalisation« (ebd.: 28).

Als ethnografisch Forschende in einem hochpolitisierten »Feld«, wie dies das

Erforschen von Lebenswelten junger Musliminnen derzeit darstellt, wurde

ich von Anfang an von verschiedensten Seiten her immer wieder nolens volens

dazu gezwungen mich theoretisch, politisch und persönlich zu positionieren

(vgl. hierzu Khawaja/Mørck 2009). Einerseits ereilte mich dieser »Positionie-

rungszwang« (Riegel 2004: 338) im öffentlich-professionellen Bereich, ande-

rerseits aber auch inmeinemprivatenUmfeld, sowie »imFeld« gegenüber den

jungen Frauen selbst. Mannigfaltige Ansprüche und (Vor-)Urteile kumulier-

ten bei diesen erforderlichen Positionierungsprozessen. Einerseits wurde ich

in die Rolle der »Expertin für Islam« und alles dem Islam Zugeschriebene ge-

drängt, andererseits aber auch in die Rolle der »Anwältin aller Musliminnen«,

die alles und jedes zu rechtfertigen hat,was (meist gerade in globaler Hinsicht

gesehen) der sog. »Rolle der Frau im Islam« zugeschrieben wird. Kurzum, ich

wurde selbst demjenigen »dauernden Rechtfertigungsdruck« (Tunger-Zanetti

2013c, Tunger-Zanetti 2013a: 224) ausgesetzt, der als gesellschaftlich omni-

präsenter Druck auf den jungen muslimischen Frauen »im Feld« lastet (vgl.

Kapitel 5.4). Auch die Rolle der »Expertin für Islam« ist manchen Frauen, die

ich untersuchte, nicht fremd. Insbesondere diejenigen, welche eine nachob-

ligatorische schulische Ausbildung besucht haben, beklagten sich, dass sie in

der Erwartungshaltung von Lehrpersonen und Peers nicht nur über sämtliche

religiöse Belange, sondern auch über jegliche, »dem Islam« und der »arabi-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 103

schen Kultur« zugeschriebene Dinge (wie z.B. Mädchenbeschneidung oder

aber auch weltpolitische Konflikte sowie tagespolitische Ereignisse) Auskunft

geben können und eine Meinung haben sollten (vgl. Kapitel »Expertin für Is-

lam«, S. 178ff.). Gleiches galt im übertragenen Sinne für mich als Forscherin.

Ich kann nun sehr gut nachvollzeihen, dass die Zuschreibung einer solchen

Expert*innenrolle äusserst unangenehm sein kann. Hinzu kommt, dass die

zu beantwortenden »Fragen zum Islam«meist in einem hochnormativen, po-

litisch und emotional aufgeladenen Kontext geäussert werden und ich erleb-

te ansatzweise, was die jungen Frauen hinsichtlich dieser Rolle beschrieben:

Nämlich dass eine solche Rolle zwangsläufig zu einem Gefühl der Überforde-

rung einerseits und zu einem Gefühl des Scheiterns an vorgefassten Meinun-

gen und nicht erfüllbaren Ansprüchen andererseits führt.

Weiter erforderten auch »das Feld« bzw. die Menschen im Feld eine kon-

stante Positionierung, Reflexion und Klärung von sozialen, politischen und

religiösen Zugehörigkeiten (vgl. hierzu auch Weissköppel 2005: 56, zum eth-

nografischen Forschen im »religiösen Feld« vgl. auch Blanes 2006). Zum ei-

nen stiegen mit zunehmender ethnografischer Nähe die Ansprüche seitens

der Frauen, denen ich »folgte«, mich politisch, persönlich aber auch hin-

sichtlich meiner Religionszugehörigkeit zu positionieren. So wurde ich mit

zunehmender Dauer meiner Forschung und Bekanntheit meiner Person in

entsprechenden religiös konnotierten Feldern z.B. gefragt, ob bzw. wann ich

(endlich) konvertieren wolle (vgl. hierzu auch Weissköppel 2005: 56, Blanes

2006). So kam ich in die Lage, meine Zugehörigkeit zum Christentum zu

markieren; dies »mehr [als] ein rettender Anker in der Rollenkonfusion als

ein Überzeugungsakt« (Weissköppel 2005: 56). Die Erfahrung, dass von einer

ethnografisch Forschenden in einem dezidiert »religiösen Feld« bezüglich re-

ligiöser Zugehörigkeiten eine Positionierung erwartet wird, habe ich bereits

in einem anderen Forschungsprojekt im Kontext von evangelikalen Jugendli-

chen machen können (vgl. Steinen/Bühler/Gasser/Tamcan 2011). Insofern ist

Blanes beizupflichten, wenn er seinem ArtikelThe Atheist Anthropologist: Believ-

ers and non-believers in anthropological fieldwork (2006) feststellt: »›personal be-

lief‹ (…) can be restaged from a peripheral to a central position within anthro-

pological and ethnographic projects concerning religious phenomena« (ebd.:

225). Interessant war für mich insbesondere die Erkenntnis, dass zwar mei-

ne Positionierung in beiden Forschungen demselben Zweck diente, nämlich

mich allzu missionarischem Eifer seitens »des Feldes« zu entziehen; situativ

musste diese jedoch – trotz gleichbleibender Intention – kontextuell erfol-

gen und somit im meinem Falle diametral entgegengesetzt: Während ich im

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Islam, Gender, Intersektionalität

Kontext der vorliegenden Forschung meine religiöse Zugehörigkeit tenden-

ziell eher unterstrich, musste ich sie im Falle der erwähnten Forschung im

Kontext von evangelikalen Adoleszenten eher abschwächen. Auch die Erfah-

rung der situativ kontextuellen Betonung/Abschwächung bezüglich (religiö-

ser) Zugehörigkeiten teile ichmit den jungen Frauen, die ich untersuchte. Die

Forschungsgruppe umGiordano (Allenbach et al. 2010: 9) stellte wie zuvor be-

reits erwähnt fest, dass junge Muslim*innen unterschiedliche Aspekte ihrer

(religiösen) Zugehörigkeiten flexibel einsetzten, um sich je nach Kontext und

Situation zu positionieren (ebd.: 10).

Weiter musste ich als ethnografisch Forschende auch wiederholt meine

Rolle klären und die Erwartungen dämpfen, welche mit zunehmender Dauer

der Forschungsbeziehungen im sozialen Bereich entstanden. So wurde z.B.

mit der Zeit von einigen Frauen eine reziproke Beziehung in Bezug auf so-

ziale Kontakte erwartet, was sich etwa daran zeigte, dass ich wiederholt auf-

gefordert wurde, bei der Jobsuche zu vermitteln, in Bewerbungsprozessen zu

helfen oder aber auch meine Familie mitzubringen, z.B. zu einem Abend-

essen oder einem Iftar. Dies erforderte eine Rollenklärung. Auch im politi-

schen Bereich wurde von mir immer wieder implizit oder explizit eine Po-

sitionierung erwartet, z.B. nach tagespolitischen Ereignissen, wie z.B. dem

Verbot der Jahresversammlung des IZRS imNovember 2014,welche von vielen

jungenMuslim*innenweit über die Kreise des IZRS hinausmit relativ grosser

Emotionalität verhandelt wurde. Als weitere Frage stellte sich, wie ich mich

als Forschende bezüglich der Geschlechterordnungen in religiösen Kontexten

positionieren sollte (z.B. was das Bedecken des Haars in religiösen Kontex-

ten anbelangt oder das Einhalten von genderspezifischen Sitzordnungen, wo

gegeben etc.). Hier versuchte ich einen pragmatischen Weg zu gehen und in

Absprache mit den Frauen, denen ich »folgte«, auszuhandeln, welches Ver-

halten kontextuell angemessen und wo ich durch meine Rolle als Forschende

zwecks Erkenntnisgewinns geschlechtskonforme Verhaltensweisen auch ein-

mal etwas strapazieren konnte.

Stellte diese kontinuierlich erforderliche »Positionierungsleistung« an-

fänglich in allen Bereichen eine grosse Herausforderung dar, wurde es einer-

seits durch fortwährende (theoriegeleitete) Reflexion, aber andererseits auch

durch eine sich einstellende Routine mit der Zeit einfacher, Möglichkeiten

und Grenzen meiner professionellen Rolle als Forscherin zu kommunizieren

und dennoch tragfähige Forschungsbeziehungen zu entwickeln.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 105

4.3 Biografisch-narrative, themenzentrierte Interviews

Als Erhebungsmethode der neunzehn ausführlichen (bildungs-)biografischen

Interviews kam eine Mischung zwischen biografisch- narrativen und the-

menzentrierten Einzelinterviews zum Zuge, es handelte sich hierbei um of-

fene Gespräche, die einerseits einer biografischen Linie folgten, andererseits

aber auch themenzentrierte Frageblöcke beinhalteten (vgl. Kurth/Lehmann

2011). Es wurden gesamthaft neunzehn biografische Interviews geführt, di-

gital aufgezeichnet und transkribiert sowie diverse formelle und informelle

Expert*innen-Interviews geführt.

Die Einstiegsfrage bestand aus einer erzählgenerierenden Frage9: Die

Interviewten wurden gebeten, ihre Überlegungen zur Berufswahl bzw. zum

Übergang von Schule zur nachobligatorischen Ausbildung Auskunft zu ge-

ben. Hierbei lag interviewtechnisch gesehen der Fokus auf dem Prinzip der

Narrativität (Kurth/Lehmann 2011:135) und somit auf »der freien, erzähle-

rischen Darstellung von selbst Erlebtem« (ebd.). Gleichzeitig wurde dem

Prinzip der Offenheit (ebd.) Rechnung getragen, gemäss dessen den Befragten

ermöglicht werden soll »ihre persönlichen Erfahrungen, Sichtweisen und

Motive in ihrer eigenen Logik, Sprache und Relevanzsetzung darzustellen«

(ebd.).

Einer biografisch-narrativen Linie folgend wurden im Laufe der Inter-

views der Stellenwert allfälliger religiöser Orientierungen sowie gesellschaft-

liche Zuschreibungsprozesse für das (berufliche) Selbstverständnis bzw. den

Bildungsweg angemessen thematisiert (vgl. Stienen/Bühler/Gasser/Tamcan

2011). In einem Nachfrageteil wurden mittels fokussierten Nachfragens nicht

oder nur am Rande erwähnte, für die Forschungsfrage jedoch relevante As-

pekte thematisiert.

Die biografischen Interviews fanden an unterschiedlichen Orten, jedoch

in den allermeisten Fällen bei den Interviewten zu Hause oder in deren

privatem Umfeld statt. In zwei Fällen wurden die Interviews an Bildungsin-

stitutionen geführt. In den Expert*innen Interviews wurden Expert*innen

9 In den Interviews wurde mit einer gleichbleibenden Einstiegsfrage gearbeitet. An-

schliessend wurde der Logik eines natürlichen Gesprächsverlaufs folgend mit The-

menblöcken gearbeitet, die je nach Verlauf in unterschiedlicher Reihenfolge themati-

siert werden konnten. Nach dem Interview kam zudem ein biografischer Fragebogen

zumZug,mithilfe dessen herkunftsmilieuspezifizierende Fragen in Bezug auf den Bil-

dungsstand der Eltern, Partner, Geschwistern, Grosseltern, ggf. Kinder etc.) erhoben

werden konnten.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Islam, Gender, Intersektionalität

aus unterschiedlichen (Bildungs-)Bereichen einerseits mit Zwischenre-

sultaten konfrontiert und gebeten, diese zu kommentieren, andererseits

hinsichtlich Sachfragen und möglicher Lücken im Datenmaterial befragt.

Die Expert*innen-Interviews fanden an den jeweiligen Arbeitsorten der

Interviewten statt. Unmittelbar nach dem Interview erstellte ich ein soge-

nanntes »post comment interview sheet«, wie das Miles und Hubermann

(1984 zit.n. Mey/Mruck 2007: 495) vorschlagen, wo ich erste Eindrücke fest-

hielt, das mir aber auch als »self-monitoring tool« (ebd.: 495) dazu dienen

sollte, eigenen Konzepten auf die Spur zu kommen und deren Einfluss zu

limitieren oder zumindest zu reflektieren.

Die Interviews wurden in Mundart geführt und anschliessend in Stan-

dardsprache übersetzt (Transkriptionsregeln siehe Anhang). Dabei wurde

versucht, den Sinn des Satzes möglichst unverändert zu lassen. Es gilt hier-

bei jedoch im Hinterkopf zu behalten, dass, wie Bourdieu feststellte, »auch

die wörtlichste Verschriftlichung bereits eine wirkliche Übersetzung oder

zumindest eine Interpretation ist« (Bourdieu 1997: 797).

4.4 Codierung und kontinuierliche Auswertung: datengeleitete
Theoriebildung nach der Grounded-Theory-Methodologie (GTM)

kombiniert mit einer fallzentrierten Perspektive

Der gesamte Erhebungs- und Analyseprozess folgte der iterativen, offenen

Vorgehensweise derGrounded-Theory-Methodologie (Strauss/Corbin 1996), de-

ren wichtigste Technik das Vergleichen bzw. die Suche nach Ähnlichkeiten

und Unterschieden ist. Das Grounded-Theory-Verfahren geht ursprünglich auf

die beiden Soziologen Anselm Strauss und Barney Glaser zurück (vgl. Gla-

ser/Strauss 1967, Strauss 1994, Strauss/Corbin 1996) und wurde seither immer

wieder ergänzt und weiterentwickelt (vgl. bspw. Mey/Mruck 2007). Das Ver-

fahren der GroundedTheory ist in der soziologischenTheorietradition des sym-

bolischen Interaktionismus begründet, welche »die Wechselwirkung von Ge-

sellschaft und Individuen berücksichtigt und darauf zielt, Mechanismen der

(Re-)Konstruktion der sozialen Wirklichkeit aufzudecken« (Müller 2013: 154).

Es lässt sich somit ideal mit der theoretischen Einnahme einer sozialkon-

struktivistischen Perspektive, wie sie vorliegendem Projekt zugrunde liegt,

vereinen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 107

Ziel der Grounded-Theory-Methodologie (GTM10) ist »eine »regelgeleitete,

kontrollierte und prüfbare ›Entdeckung‹ von Theorie aus Daten/Empirie«

(Mey/Mruck 2011: 11).Der eigentliche Forschungsprozess nachGroundedTheory

erfolgt zirkulär; das heisst, dass Datenerhebung, -analyse und Theoriegene-

rierung miteinander verschränkt sind. Die renommierten GTM-Forschenden

Mey und Mruck gehen von drei Essentials der GTM aus (Mey/Mruck 2009:

108), die zum Standard genommen werden sollen, wenn Forschende für

sich beanspruchen, eine auf der Grounded-Theory-Methodologie basierende

Studie durchgeführt zu haben (ebd.). Es sind dies: 1) Konzeptbildung statt

Beschreibung; 2) Theoretical Sampling und Theoretische Sättigung und 3) das

Schreiben von Memos (ebd.: 108ff.).

Die Basis für die GTM ist demnach eine Auseinandersetzung mit Daten,

die von Beginn weg nicht auf eine rein deskriptive Art erfolgen soll. Das tech-

nische Vorgehen bei der Datenanalyse versteht sich als »theorie-orientiertes

Kodieren« (ebd.:108), bei dem gefragt wird, wofür der einzelne, empirische

Vorfall steht bzw. welchen ›theoretischen Gehalt‹ er besitzt.

Der Datenkorpus der vorliegenden Untersuchung bestand aus Feld-

protokollen, neunzehn formell aufgezeichneten, biografischen Interviews,

diversen Expert*innen-Interviews, einer Foto- und Filmdatenbank, einer

Sammlung weiterer Felderzeugnisse (bspw. Flyer, Newsletter, Werbeartikel

von Organisationen etc.) sowie Internet- und Zeitungsartikeln. Hinzu kamen

zahlreiche »Memos« (vgl. Strauss/Corbin 1996: 169ff.), die den rollenden For-

schungsprozess dokumentierten, reflektierten und kommentierten. Bei der

Analyse wurde der in der Grounded-Theory-Methodologie geltenden ›Faustre-

gel‹ »all is data« (Glaser 2004, Abschnitt 3.3) gefolgt. Die Offenheit für neue,

aus den Daten erschlossene Themen ist denn auch ein Charakteristikum

ethnografischer Analyseprozesse mittels Grounded Theory – in welcher die

»Heuristik der Entdeckung« nicht nur für die Erhebungsphase, sondern auch

für die Phase der Analyse gilt (Breidenstein et al. 2015: 119).

Um die Akteurinnenperspektive der befragten Frauen anschliessend im

Einzelfall wie auch fallübergreifend zu analysieren, wurde auf ein kombi-

niertes Verfahren zurückgegriffen: Einerseits wurden die Interviews in ei-

ner (bildungs-)biografischen, fallzentrierten Perspektive analysiert (vertikale

Dimension), andererseits wurde das gesamte Datenmaterial in einem daten-

10 Mey undMruck unterscheiden zwischen Grounded-Theory-Methodologie (GTM) als ge-

samtem Forschungsansatz undGrounded Theory (GT) als Produkt dieser Vorgehenswei-

se (Mey/Mruck 2009: 108). Dieser Unterscheidung wird hier gefolgt.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Islam, Gender, Intersektionalität

und theoriegeleiteten Codegenerierungsprozess im Hinblick auf die Erarbei-

tung transversalerThemen untersucht (horizontaleDimension)11. Durch die fall-

zentrierte Perspektive – die vertikale Dimension – sollten (bildungs-)biografi-

sche Prozesse im Zusammenhangmit gesellschaftlichen Strukturen und/oder

Einschränkungen ermittelt werden. Durch die Einnahme einer transversalen

Perspektive – horizontale Dimension – hingegen sollten Themen ermittelt wer-

den, welche den Relevanzen des Felds vergleichend folgten und so eruieren

sollten, welche Bedeutung der diskursiven Differenzkategorie »Muslimin« in

den Bildungsbiografien der jungen Frauen zukommt und ob und inwiefern

sich diese auf bildungsbiografische Verläufe auswirkte.

Um die Daten ›aufzubrechen‹, zu reduzieren und zu ordnen, wird in der

klassischen GTM-Vorgehensweise zwischen offenem, axialem und selektivem

Codieren unterschieden (Strauss/Corbin 1996, Strauss 1994). Der gesamte Co-

dierprozess dient dem Ziel einer datengeleitetenTheoriebildung (Mey/Mruck

2011: 24) und erfolgt zirkulär, weil die amMaterial gebildeten Codes und Kate-

gorien und deren Zusammenhänge kontinuierlich an neuemMaterial geprüft

und verfeinert werden (Mey/Mruck 2009: 116).

In demAuswertungsprozess folgte ich in weiten Teilen dieser klassischen,

zirkulären Vorgehensweise: Ich codierte laufend während des Erhebungspro-

zesses das neue Datenmaterial12. Das sogenannte offene Codieren dient dem

›Auseinanderbrechen‹ des Texts, wobei die Idee dahinter ist, den tieferliegen-

den Gehalt der Daten zu ergründen. Beim offenen Codieren werden bspw. ein

Interview oder ein Feldprotokoll, aber auch visuelle Dokumente Zeile für Zeile

bzw. Szene für Szene analysiert und es werden provisorische Codes13 verge-

ben. Während der offenen Codierung soll sich gemäss der GTM allmählich

ein Verständnis dafür entwickeln, wie die einzelnen Kategorien zusammen-

hängen und welche Codes zentral sind. Hierbei kann zwischen soziologisch

konstruierten Codes14 einerseits und In-vivo-Codes andererseits unterschieden

werden (Müller 2013: 155). Während die soziologisch konstruierten Codes aus

der Literatur abgeleitet werden, entsprechen In-vivo-Codes der Terminologie

11 Eine ähnliche Auswertungsstrategie schlägt Müller (2013: 154ff.) vor.

12 Technisch erfolgte die Codierung mittels der Codierungssoftware MAXQDA.

13 Analog zu Codes wird manchmal auch von Konzepten gesprochen, um zu unterstrei-

chen, dass es nicht um eine Deskription, sondern um eine Konzeptbildung geht (vgl.

Mey/Mruck 2009: 114).

14 Diese Art von Codes wird auch als »geborgte Codes« bezeichnet, »geborgt« im Sinne

von auf Fachwissen bzw. Vorwissen zurückgreifend (Mey/Mruck 2009: 114).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 109

»des Feldes«. Ein Beispiel für einen offenen In-vivo-Code wäre »steihert zrügg-

disse15«. Unter diesen Code fallen empirische Vorfälle, die zu folgendem von

mir erstellten Code-Beschrieb passen: »Widerstand leisten gegen empfunde-

nes Unrecht, meist im Zusammenhang mit Ausschlusserfahrungen. Steht im

Kontrast zu der Haltung, sich (bedingungslos) anzupassen, wobei Anpassen

als ›uncool‹ verstanden wird.« Ein Beispiel für aus der Literatur abgeleitete,

sogenannte soziologisch konstruierte Codes wäre: »Ausbildung als Aufstiegs-

projekt« oder »soziales Kapital« im Anschluss an Bourdieu.

Die Vergabe von Codes ist nach GTM am Anfang noch ganz nahe am

Datenmaterial. In einem zweiten Schritt erfolgt als weiterer Abstraktions-

schritt das axiale Codieren, das auf Erarbeitung von Zusammenhängen ab-

zielt. Ziel des axialen Codierens ist es, die Codes miteinander zu vergleichen,

nach inhaltlichen Kriterien in Kategorien zusammenzufassen und zu benen-

nen (Mey/Mruck 2009: 115). Kategorien verweisen auf »Konzepte höherer Ord-

nung« (ebd.); auch hier kann wiederum zwischen soziologisch konstruierten

und In-vivo-Bezeichnungen unterschieden werden (ebd.). Das axiale Codie-

ren kommt meist in mittleren bis späteren Stadien des Forschungsprozes-

ses zur Anwendung (Müller 2013: 156). Ein Beispiel für einen axialen In-vivo-

Code aus vorliegender Forschung wäre »es zeigen«: Diese Kategorie beschrieb

ich zunächst folgendermassen: »Sich an ein (imaginäres) gesellschaftliches

›Gegenüber‹ richtende Handlungen und Äusserungen, die dazu dienen, os-

tentativ ›zu zeigen‹, dass die Person als Frau bzw. Muslima nicht etwa so

ist/denkt/handelt, wie vom gegenderten Islamdiskurs antizipiert«.

Beim selektiven Codieren schliesslich geht es als letztem Codierungs-

schritt um die Sichtung und Sortierung von Codelisten, Kategorien und

zusammenfassenden Memos (ebd.).

Beim selektivenCodieren folgte ich dem vonBreidenstein et al. (2015) kon-

zipierten Prinzip der »doppelten Relevanz ethnographischer Themen« (2015:

15 Dieser Terminus entstammt dem jugendumgangssprachlichen Berndeutschen Dia-

lekt. Er ist sehr schwierig ihn adäquat in Standardsprache zu übersetzen; wörtlich

könnte »steihert zrüggdisse« etwa mit »knallhart zurückgeben« (im sprachlichen Sin-

ne verstanden) übersetzt werden. Beim Teilwort »-disse« handelt es sich um eine ›Ein-

deutschung‹ des englischen Slang-Terminus’ »to diss someone« (abgeleitet von »to dis-

respect someone«), der vor allem in derHiphop-Szene gebräuchlich ist, um jemandem

seinen »disrespect« sprachlich auszurücken (vgl. UrbanDictionary 2017). In derHiphop-

Szene wird dieses Wort auch benutzt, um den rivalisierenden Sprechgesang auf der

Bühne zu bezeichnen (ein*e Rapper*in »disst« die andere) (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Islam, Gender, Intersektionalität

118). Mit »doppelter Relevanz« meinen Breidenstein et al. Themen, die einer-

seits »in den Daten in den erkennbaren Relevanzen des Feldes gründen« und

andererseits »für den wissenschaftlichen Diskurs anschlussfähig« sind (ebd.,

Herv. im Orig.). Um die Codierung zu systematisieren, sowie Metakategori-

en und analytische Themen »doppelter Relevanz« zu eruieren, wurde paral-

lel zum offenen Codierungsprozess ein grosses Übersichtsdokument erstellt.

Mithilfe dieses Dokuments wurde angestrebt, die auf MAXQDA vorgenom-

menen Codierungen unter Oberkategorien zu systematisieren.

Es besteht eine gewisse Schwierigkeit darin, einen zirkulären For-

schungsprozess »linear« darzustellen. Deshalb beschreibe ich nun unten-

stehend die parallel zur Codierung verlaufenden Memoing- und Theoretical-

Sampling-Prozesse, mit dem Hinweis darauf, dass diese während des ganzen

Forschungsprozesses zirkulär immer wieder zum Zuge kommen:

Parallel und basierend auf dieser fortwährenden Codierung sampelte ich

theoretisch nach neu auftauchenden Kriterien kontinuierlich junge Frauen,

denen ich teilweise in Marcus’ vorgeschlagenem Sinne mittels der »Follow-

the-people-Strategie« (Marcus 1995:106) »folgte« (mithilfe des bereits in Kapitel

4.1 beschriebenen Verfahrens des Theoretical Samplings, Strauss/Corbin 1996:

148ff.).

Ein weiterer zentraler Aspekt der iterativen Vorgehensweise der GTM ist

das fortwährende Schreiben von sogenannten Memos (»Memoing«). Diese

Vorgehensweise erwies sich als sehr sinnvoll: Laufend wurde der Codierungs-

prozess unterbrochen, um Auswertungsschritte, Gedanken, theoretische Ide-

en und Konzepte inMemos festzuhalten. Glaser und Strauss weisen beide auf

den zentralen Stellenwert des »Memoing« in der GTM hin und unterstreichen

hierbei die Bedeutung einer kontinuierlichen Dokumentation und Reflexion

für den Forschungsprozesses. Glaser beschreibt dies wie folgt:

»Theory articulation is facilitated through an extensive and systematic pro-

cess of memoing that parallels the data analysis process in GT. Memos are

theoretical notes about the data and the conceptual connections between

categories. The writing of theoretical memos is the core stage in the process

of generating theory. If the analyst skips this stage by going directly to sort-

ing or writing up, after coding, he/she is not doing GT« (Glaser, Barney G.

with assistance of Judith Holton 2004: Abschnitt 3.14).

Es ist Glaser beizupflichten, wenn er den »Memoing«-Prozess als zentral ein-

stuft. In vorliegendem Projekt arbeitete ich intensiv mit verschiedenen Arten

von Memos. Grob könnten diese in Auswertungs-, Theorie-, Planungs-, Me-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 111

thoden – und Reflexionsmemos eingeteilt werden. Des Weiteren erstellte ich

auch eine thematische Sammlung von Konzept-Memos im Zusammenhang

mit meiner Feldforschung.

Während die unzähligen Memos sich zu Beginn des Forschungsprozesses

noch nicht auf einem sehr hohen Abstraktionsniveau befanden, verdichteten

sie sich während des laufenden Forschungsprozesses stetig, wurden überar-

beitet, systematisiert oder wieder verworfen. Sie bildeten schliesslich Vorstu-

fen zum vorliegenden Manuskript.

Während beim Analyseprozess das offene Codieren zunächst als Instru-

ment für die Feinanalyse – für das ›Auseinanderbrechen‹ der Daten verwen-

det wurde und die Codes anschliessend durch das axiale Codieren mitein-

ander in Verbindung gebracht wurden (horizontale Dimension) kam an zwei-

ter Stelle wiederum die Falldimension (Bildungsbiografie) ins Spiel (vertikale

Dimension, siehe oben): Flick spricht bei einem kombinierten fallorientierten

Vorgehen anlehnend an Grounded Theory von »thematischem Codieren« (Flick

2010: 402). Aufbauend auf das von ihm vorgeschlagene Verfahren trug ich in

einem ersten Schritt folgende offene, thematisch orientierte Fragen an die

bildungsbiografischen Fälle heran – diese Fragen orientierten sich nicht zu-

letzt auch am zuvor beschriebenen intersektionellen Zugang als »sensitizing

concept«:

• Welche Themen/Handlungsmuster sind für den einzelnen Fall zentral,

welche nicht?

• Wie zeigt sich der Verlauf der Bildungsbiografie, welche Ereignisse,

Strukturen, Handlungsweisen sind ausschlaggebend?

• Welche Differenzdimensionen (Herkunftsmilieu (»class«), »Migrationshin-

tergrund«, Gender, Religion, sichtbare religiöse Symbole (z.B. Hijab), reli-

giöse Selbstrepräsentation, Körper (z.B. Hautfarbe etc.) kommen im vor-

liegenden Fall in Bezug auf den Bildungsweg zum Tragen und wie, welche

nicht und warum?

• Welche Rolle spielt hierbei die Differenzkategorie »Muslimin« und der ge-

sellschaftspolitische Islamdiskurs?

• Wie wirken diese Differenzdimensionen intersektionell in Bezug auf Bil-

dungsbiografien?

• Welche Rolle spielen hierbei das religiöse Selbstverständnis, die religiö-

se Selbstrepräsentation und eine allfällige religiöse Vergemeinschaftung?

Welche Rolle spielen die generationalen Beziehungen?

• Welche Rolle kommt dem Bildungssystem zu?

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Islam, Gender, Intersektionalität

Mittels dieser Fragen kristallisierten sich auf der Ebene derHandlungsmuster

unterschiedliche »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) von jungen Frauen in Be-

zug auf den Bildungszugang und das bildungsbiografische Bestehen heraus.

Diese »Taktiken« erschienen mir bezüglich der zuvor beschriebenen Hand-

lungstheorie von De Certeau (1988, vgl. Kap. 2.3) sowie einer intersektionellen

Perspektive als theoretisch anschlussfähig im Sinne von Breidenstein et al. als

Prinzip der »doppelten Relevanz ethnographischer Themen« (2015: 118).

Da sich im fallkontrastierenden Vergleich verschiedene sich repetieren-

de, ähnliche Handlungsmuster innerhalb ähnlicher struktureller Bedingun-

gen zeigten, lag eine Typisierung nahe. Bei der Typenbildung löste ich mich

jedoch im Gegensatz zu Flicks Vorschlag (2010: 402ff.) von der Ebene der Per-

sonen und typisierte stattdessen auf der Ebene von Handlungsmustern16 (vgl.

Kelle/Kluge 2010: 111ff.).

Wie Kelle und Kluge (2010: 47ff.) vorschlagen, folgte ich auch in der Ty-

pisierung der kontinuierlich konstatierenden Vorgehensweise der Grounded-

Theory-Methodologie. In einem weiteren Schritt fragte ich also, welche habi-

tuell verankerten »Taktiken« am ehesten als »prototypisch« (ebd.: 105) auf-

gefasst werden können und welche diesen kontrastierend entgegengesetzt

werden können. In Abgrenzung zum »Weberschen Idealtypus« (vgl. Weber

1995 [1904]), der »einem zugespitzten, für die Analyse konstruierten Gedan-

kenbild gleichkommt« (Müller 2013: 157) beruhen »Prototypen« auf realen Fäl-

len, welche die Charakteristika eines jeden zu typisierenden Handlungsmus-

ters am besten repräsentieren (Kelle/Kluge 2010: 105): An ihnen soll das Ty-

pische aufgezeigt werden und die individuellen Besonderheiten dagegen ab-

gegrenzt werden (ebd.). Selbstverständlich bleibt eine Typenbildung jeglicher

Art ein heuristisches Instrument zum Sichtbarmachen von Ergebnissen. Die

Kehrseite dieser Darstellungsform ist, dass zugunsten der Gewinnung trenn-

scharfer, analytischer Kategorien zur differenzierenden Wahrnehmung so-

zialer Wirklichkeiten und Prozesse gewisse Finessen einzelner Fälle unterbe-

leuchtet bleiben. Dem einzelnen Fall kann eine Typologie ‒ so betrachtet ‒

nie ganz gerecht werden. In vorliegender Untersuchung habe ich mich, im

Wissen um die Grenzen dieser Darstellungsform dennoch für eine Typisie-

rung zum Zwecke der Kommunizierbarkeit und Sichtbarmachung von struk-

turellen und strukturierenden Bedingungen sozialer Prozesse entschieden.

16 Durch die habituelle Einbettung dieser »Taktiken« (vgl. Kap. 2.3) wurde jedoch gleich-

zeitig der Aspekt der soziostrukturellen Verankerung der Handlungsmuster berück-

sichtigt.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 113

Die Typologie soll dazu beitragen, dieses komplexe Forschungsfeld zu fassen.

Die Art der Illustration der Typologie anhand von auf realen Fällen beruhen-

den »Prototypen« soll garantieren, dass dennoch eine möglichst differenzier-

te Sichtweise, in die auch die Feldforschung und teilnehmende Beobachtung

und somit von den Interviews allenfalls abweichende Arten der Selbstreprä-

sentation einfliessen, stattfindet.

Konkret bildet das Ergebnis der vorliegenden Untersuchung also eine Re-

konstruktion von habituell verankerten »Taktiken«, die bei bildungsbiografischen

Zugängen, Entscheidungen undWegen von jungen religiös orientierten Secondas mus-

limischen Glaubens zum Tragen kommen. Weiter wurde rekonstruiert, an welche

strukturellen Bedingungen diese »Taktiken« geknüpft sind und wie und ob

sich diese in ihrer (religiösen) Selbstrepräsentation artikulieren.

Die Darstellung der Ergebnisse im folgenden Kapitel gestaltet sich wie

folgt: Da ich »Taktiken«, wie in Kapitel 2.3 ausführlich dargelegt, als habi-

tuell verankert sehe, werden die einzelnen Typen von »Taktiken« anhand ei-

nes »Prototyps« (Kelle/Kluge 2010: 115) bzw. eines prototypischen Fallbeispiels

dargestellt. Einzelne, in dem »prototypischen« Fallbeispiel nicht zum Zuge

kommende Aspekte, die für die zu typisierende »Taktik« ebenfalls relevant

sind, werden unter Einbezug weiterer Fälle dargestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken«

junger religiös orientierter Secondas

muslimischen Glaubens in der Deutschschweiz

Ausgehend vom Datenmaterial wurden verschiedene »Taktiken« (De Certeau

1988: 89) hinsichtlich der Bildungsbiografien religiös orientierter Secondas

muslimischen Glaubens analysiert und typisiert. Analysiert wurde, welche

habituell verankerten »Taktiken« bei bildungsbiografischen Zugängen, Ent-

scheidungen undWegen zum Tragen kommen und wie sich die jungen Frau-

en unter den Bedingungen des laufenden homogenisierenden Islamdiskurses

gesellschaftlich positionieren.

Insgesamt wurden vier Typen von »Taktiken« gesellschaftlicher Selbstpositio-

nierung in Bezug auf Bildungsbiografien rekonstruiert – teilweise wurden inner-

halb eines Typus unterschiedliche Ausprägungen hinsichtlich der (religiösen)

Selbstrepräsentation ausgemacht.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Islam, Gender, Intersektionalität

Typologie von »›Taktiken‹ gesellschaftlicher Selbstpositionierung in Bezug

auf (Bildungs-)Biografien«:

Typus 1: Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik« der kämpferi-

schen Selbstbehauptung alsMuslima

• Religiöse Selbstrepräsentation: EmanzipierteMuslima

• Religiöse Selbstrepräsentation: Dezidiert religiöseMuslima

Typus 2: Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik« des zielstrebi-

genAufsteigens

• Religiöse Selbstrepräsentation: PragmatischeMuslima

• Religiöse Selbstrepräsentation: EngagierteMuslima 

Typus 3: Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik« der religiösen

Vergemeinschaftung

• Religiöse Selbstrepräsentation:Muslima in/durch Gemeinschaft 

Typus 4: BildungsbiografischesBestehendurchdie »Taktik« derwiderstän-

digenMikropraktiken

• Religiöse Selbstrepräsentation:Muslima imVerborgenen

Die Darstellung der Typen erfolgt zunächst anhand eines einführenden Por-

traits der jeweils exemplarisch dargestellten Frauen, bei welcher sich die ty-

pologische »Taktik« rekonstruieren liess. Anschliessend werden einzelne As-

pekte der »Taktiken« unter Beiziehung weiterer Fälle vertieft und anhand fol-

gender Kapitel strukturiert:

a) Herkunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«,

b) Die Rolle der Religion Differenzkategorie »Muslimin« hinsichtlich der Bil-

dungsbiografie,

c) »Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionierung bezüglich der Bildungs-

biografie.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 117

Innerhalb dieser Kapitel werden allfällige Ausprägungen religiöser Selbstre-

präsentation differenziert.

5.1 Typus 1: »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung
als Muslima

5.1.1 Zara1

Zara (34) lernte ich an einem »Tag der offenen Moschee« kennen. Sie stand

vorne im Gebetsraum, erklärte Besucherinnen und Besuchern die Moschee

und beantwortete deren Fragen. Die besagte Moschee öffnete das erste Mal

ihre Türen – dies geschah auf Initiative von Zara, wie ich im Nachhinein er-

fuhr. Ihr ist es ein Anliegen, wie sie später erzählt, dass die Moschee mehr

»Sichtbarkeit« erfährt.

Zara selbst – das fällt sofort auf – ist eine Respekts- und Autoritätsper-

son: Wenn es Probleme im Ablauf der Veranstaltung gab oder Besucherfragen

von anderen Moscheevereinsmitgliedern nicht sofort geklärt werden konn-

ten, wandten sich die Blicke der Verantwortlichen an Zara. Auch bei kriti-

schen Fragen zu Hijab und »Stellung der Frau im Islam« wirkte sie routiniert

in ihrer Argumentation. Sie ergriff dasWort und konterte; das Publikum hör-

te ihr aufmerksam zu und nickte, selbst ein anwesender Islamwissenschafts-

professor schien beeindruckt. Die Kopftuch tragende Frau in engen Jeans –

so lässt sich anhand der Beobachtungen erahnen – ist es gewohnt, öffentlich

aufzutreten.

In den Pausen beobachtete ich, wie sie vonMenschen, die ihr Fragen stell-

ten, umringt wurde. Sie schien unter den Anwesenden Ansehen und Respekt

zu geniessen, immer wieder huschten verschiedene Leute vorbei und flüster-

ten ihr kurz etwas ins Ohr oder stellten eine Frage. Aus diesen Routinen liess

sich schliessen, dass Zara in der Moschee so etwas wie eine Autoritätsperson

ist.

Zara ist, so erfahre ich später, Repräsentantin ihrer Moschee in diversen

interreligiösen Gefässen. Auch leitet sie die örtliche Frauengruppe der Mo-

1 Alle Namen wurden anonymisiert. Die Berufe wurden zwecks grösserer Anonymisie-

rung jeweils durch andere Berufe, die hinsichtlich Ausbildung, Einkommen und Presti-

ge derselben Berufsgruppe zugeordnet werden können (vgl. BFS 2017d) ausgetauscht,

ebenso wurden die Anzahl Geschwister und eigener Kinder etc. verändert.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Islam, Gender, Intersektionalität

schee und übt eine Funktion in einem überregionalen muslimischen Verein

aus. Sie verfügt über eine tertiäre Ausbildung im interkulturellen Bereich und

ist in verschiedensten Integrationsprojekten engagiert, sowohl in unabhän-

gigen, von NGOs initiierten, wie auch in staatlichen.

Dieser Werdegang war nicht von Anfang an in Zaras Bildungskarriere an-

gelegt, er äussert sich jedoch exemplarisch in der von ihr bedienten »Taktik«

der kämpferischen Selbstbehauptung als Muslima.

Sie – die früh heiraten sollte, erhielt stets wenig Unterstützung von ihrer

Familie in Bildungsbelangen. Trotz guter Noten entschied sie sich – auf sich

alleine gestellt – für den Weg in die Realschule, da sie sich nicht von ihren

Peers trennen wollte. Weder vonseiten der Eltern noch vonseiten der Schule

und Lehrpersonen wurde korrektiv auf diese Bildungsentscheidung, die, wie

sich später herausstellte, unter dem Leistungsniveau von Zara lag, Einfluss

genommen.

Zaras Eltern sind aus einem Staat in Südosteuropa in die Schweiz gezo-

gen, ihr Vater selbst ging acht, ihre Mutter sechs Jahre zur Schule. Als Zara

Ende ihrer obligatorischen Schulzeit langsam erkannte, was ein Realschulab-

schluss für ihre zukünftige Berufswahl bedeutete, wurde ihr bewusst, dass sie

sich anstrengen musste, wenn sie einen weiterführenden Bildungsabschluss

erreichen wollte. AnMotivation für eine nachobligatorische Ausbildung fehlte

es Zara jedoch nicht: Zentraler Punkt ihrer Bildungsmotivation war es, nie-

mals (finanziell) so abhängig von einem Mann zu sein, wie dies ihre Mutter

von ihrem Vater war.

Zara fand auf Anhieb eine Lehrstelle im unteren Dienstleistungsbereich,

sah sich jedoch hinsichtlich einer nachobligatorischen Ausbildung mit star-

kem Widerstand ihrer Eltern konfrontiert: Sie waren der Ansicht, dass eine

solche sich für eine Frau nicht lohne, da sie sowieso bald heiraten würde und

zu Hause Mann und Kinder versorgen werde.

Bereits in dieser frühen bildungsbiografischen Phase zeigten sich erste

Anzeichen der von Zara in Anspruch genommenen »Taktik« einer kämpferi-

schen Selbstbehauptung – sie musste ihren nachobligatorischen Bildungszu-

gang erkämpfen: Entgegen dem Willen ihrer Eltern nahm sie die Lehrstelle

an – unter den Lehrvertrag setzte sie kurzerhand die gefälschte Unterschrift

ihrer Eltern. Sie hoffte diese mithilfe ihrer älteren Schwestern während der

Sommerferien zu überzeugen. Ihre Rechnung ging auf: Die Eltern liessen sich

überzeugen und überwanden zudem anfängliche Bedenken, dass Zara täglich

alleine unterwegs sein würde. Zara behauptete sich also erfolgreich gegen-

über dem traditionellen Rollenbild ihrer Eltern und erkämpfte sich den Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 119

gang zu einer nachobligatorischen Ausbildung. Sie startete ihre Ausbildung

und schloss sie mit Bestnoten ab. Bei einer anschliessenden Weiterbildung

konnte sie, wie sie erzählte, zwischen zahlreichen Angeboten lokaler Firmen

aussuchen.

In dieselbe Zeit fiel Zaras Wieder- bzw. »Neuentdeckung« des Islam. Zara

wurde, wie sie sagt, »auf traditionelle Weise« religiös sozialisiert; empfand

»den Islam« jedoch stets als erzieherisches Mittel ihrer Eltern und primär

als Instrument zur Disziplinierung. Insbesondere der Mutter wirft Zara das

Beharren auf konservativen Rollenbildern unter Vorschiebung der Religion

vor. Durch einen überzeugten evangelikalen Christen, den sie kennenlernte,

erfuhr sie, dass Religion auch »etwas Schönes« sein könne. Das gab ihr den

Anstoss, sich näher mit dem Islam auseinanderzusetzen und zu erkunden,

ob es ein anderes Religionsverständnis als das ihrer Eltern gibt.

In den Herbstferien während ihrer Weiterbildung verliebte sie sich in ei-

nen gleichaltrigen jungenMann, der in demEx-Staat von Jugoslawien, in dem

ihre Eltern geboren waren, lebte. Sie war zunächst sehr skeptisch, da dieser,

wie sich herausstellte, sehr gläubig war. Sie, die den Islam imZusammenhang

mit ihrem Milieu stets als Disziplinierungsinstrument erfahren hatte, stellte

ihren Freund »auf die Probe«; versuchte ihn zu provozieren, indem sie bspw.

öfter und länger als üblich mit ihren Freundinnen ausging. Als eine negative

Reaktion ausblieb, war sie sehr erstaunt, denn sie führte Unterdrückung und

Disziplinierung der Frau stets auf »den Islam« zurück. Dass ein tiefreligiöser

Mensch ihr sämtliche Freiheiten lassen könnte, passte nicht in ihr damaliges

Religionsverständnis. Angespornt durch die Erkenntnis, dass Religion und

ein emanzipiertes Rollenverständnis sich nicht ausschliessenmüssen, begann

sie sich noch intensiver mit dem Islam zu befassen.

Bei derWahl ihres zukünftigenMannesmusste sich Zara ebenfalls durch-

setzen, sich erneut gegen die Vorstellungen ihrer Familie behaupten und sich

von elterlichen Vorstellungen emanzipieren: Die Eltern waren von Anfang an

gegen die Heiratspläne ihrer Tochter, da Zaras zukünftiger Mann aus einem

sehr konservativen ländlichen Dorf stammte. Insbesondere Zaras Vater hat-

te zunächst grosse Bedenken, dass seine »rebellische« jüngste Tochter leiden

könnte, wenn sie mit einem religiösen Mann verheiratet wäre. Zara jedoch

vertraute ihren »Tests« und drohte sich anderenfalls gegen denWillen der El-

tern zu verheiraten. Kurz vor der Hochzeit gelang es ihr jedoch zur eigenen

Erleichterung, ihren Vater zu überzeugen und sie heiratete mit dem Einver-

ständnis der Eltern ihren jetzigen Mann.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Islam, Gender, Intersektionalität

Zara emanzipierte sich bereits vor ihrer Heirat in der frühen Adoleszenz

zunehmend vom elterlichen Religionsverständnis, das sie als einengend emp-

fand. Sie fand zu einer neuen Art von religiösem Selbstverständnis, das sich

grundlegend von dem elterlichen, als traditional wahrgenommenen Islamun-

terschied. Befördert wurde dies auch durch ihren Mann und dessen für Zara

völlig neue Auslegung seines Glaubens. Zara begann das tägliche Gebet zu

praktizieren. Im Laufe der Zeit störte sie sich zunehmend an dem Spagat,

sich nur während des Gebets und in der Moschee zu bedecken. Der Entscheid

zum Tragen des Hijabs begann im Stillen zu reifen. Gleichzeitig änderte sie

ihren Kleidungsstil und verzichtete immer mehr auf ärmellose T-Shirts und

trug längere Hosen. Unmittelbar nach der Geburt des ersten Kindes Ende

zwanzig begann Zara sich zu bedecken. Ihren Mann bezog sie in ihre Über-

legungen zu diesem Entscheid nicht mit ein – sie stellte ihn vor vollendete

Tatsachen.

Zara war sich stets bewusst, so erzählte sie, dass dieser Beschluss ein-

schneidende gesellschaftliche Konsequenzen haben könnte. Dass er ihr eine

Rückkehr in den erlernten Beruf komplett verunmöglichte, war jedoch auch

für sie eine überraschende Konsequenz ihres Entscheids. Zahlreiche Bewer-

bungen und Anfragen führten ins Leere, eine Rückkehr in den Arbeitsmarkt

schien trotz bester Zeugnisse und Referenzen aussichtslos. Immer wieder

wurde ihr gesagt, ja, sie könne kommen, sehr gerne sogar, aber ohne Kopf-

tuch.

Zara, die sich eine Hausfrauenrolle wie die ihrer Mutter nicht vorstel-

len konnte und unbedingt wieder arbeiten wollte, begann sich freiwillig in

Integrationsprojekten zu engagieren. Ihr Mann war zunächst von Zaras still-

schweigendem Entscheid, sich zu bedecken überrascht, unterstützte sie je-

doch, wie bereits zuvor, in jeglicher Hinsicht. Nach wie vor teilen sich die bei-

den die Familienarbeit, ihrMann reduzierte seine Anstellung nach der Geburt

des ersten Kindes und beaufsichtigte die Kinder, damit Zara sich engagieren

konnte. Die Arbeit in Integrationsprojekten war zwar anfänglich schlecht be-

zahlt, bereitete Zara jedoch grossen Spass und war sinnstiftend; bald ergab

ein Engagement das andere. Zara verstand es dank ihrer »Taktik« der kämp-

ferischen Selbstbehauptung gut, sich dem stereotypen Bild der bedeckten

Muslimin konterkarierend zu repräsentieren; aufgrund ihrer gegenstereoty-

pischen Art der Selbstrepräsentation wurde sie von NGOs regelrecht »ent-

deckt« und konnte sich vor Anfragen kaum retten. Gerne präsentiert sie sich

in Schulen, auf Podiumsdiskussionen und in Integrationsgremien als selbst-

bewusste, von traditionellen Rollenbildern emanzipierteMuslima, die nie um

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 121

eine schlagfertige Antwort verlegen ist. Selbst die hoch provozierenden Fra-

gen von pubertierenden Schüler*innen kontert sie in ihren Klassenbesuchen

prompt und einfallsreich und lässt, wie ich mehrfach beobachten konnte, auf

Veranstaltungen verblüffte und in ihren stereotypen Bildern irritierte Men-

schen zurück.

Diese Art von kämpferischer Selbstbehauptung alsMuslima, die das Kern-

stück der »Taktik« von Typus eins bildet, bedient in ihrer Ausprägung des

Selbstverständnisses als emanzipierte Muslima (vgl. Tabelle oben) die politi-

schen Ziele von linken NGOs, Integrationsgremien und auch der linken Pres-

se. Durch ihre anti-stereotypische Selbstrepräsentation wurde Zara zu einer

Art »Vorzeige-Muslima« von Integrationspolitiker*innen, Bildungsinstitutio-

nen und NGOs, was ihr schliesslich gar berufsbiografisch zugute kam: Sie

wurde eigens von einer Studiengangleiterin für einen Studiengang auf Ter-

tiärstufe in Kulturmediation angefragt, ob sie nicht teilnehmen wolle, da sie

»von muslimischer Seite her« gut hineinpassen würde und wurde schliesslich

»sur dossier« aufgenommen.

Die »Taktik« der (emanzipierten) kämpferischen Selbstbehauptung führ-

te also im Endeffekt direkt dazu, dass Zara trotz ihres Realabschlusses eine

tertiäre Ausbildung machen konnte.

Charakteristisch für die »Taktik«, welche hier als Typus eins bezeichnet

wird, ist, wie durch eine kämpferische Selbstbehauptung alsMuslima eine ge-

sellschaftliche Selbstpositionierung erfolgte, die einen positiven Einfluss auf

die Bildungsbiografie zur Folge hatte. Frauen, die sich diese »Taktik« zunut-

ze machen, können bildungsbiografisch trotz intersektionell stark wirksamer

Einschränkungen durch die Differenzdimensionen Gender, »class«, »Migrati-

onshintergrund« und Religion mehr Handlungsfähigkeit (Agency) erlangen und

sich beruflich schliesslich verwirklichen.

Hinsichtlich der religiösen Selbstrepräsentation, mittels derer bei dieser

»Taktik« schliesslich grössere berufsbiografische Handlungsfähigkeit erlangt

werden kann, lassen sich zwei Ausprägungen rekonstruieren (vgl. Tabelle 1

oben). Die Selbstrepräsentation als emanzipierte Muslima (wie Zara) und die

Selbstrepräsentation als dezidiert religiöse Muslima, unten an dem Fallbeispiel

von Mirjeta illustriert. Ein weiteres zentrales Element dieses Typus besteht in

der klaren Emanzipation vom elterlichen Religionsverständnis zur Klärung

eigener identifikatorischer Fragen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Islam, Gender, Intersektionalität

5.1.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«

der kämpferischen Selbstbehauptung als emanzipierte

bzw. dezidiert religiöse Muslima

Nach diesem einleitenden Portrait wird die »Taktik« des Bildungszugangs

durch kämpferische Selbstbehauptung alsMuslima nun unter Beiziehungwei-

terer Fälle und anhand der folgenden Kapitel spezifiziert, es sind dies: a) Her-

kunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«; b) Die Rolle der Religion und der

Differenzkategorie »Muslimin« hinsichtlich der Bildungsbiografie und c) »Taktik« ge-

sellschaftlicher Selbstpositionierung bezüglich der Bildungsbiografie. Bei den beiden

Untertypen dieser »Taktik« ‒ ich bezeichne diese hier als Ausprägungen ‒ han-

delt es sich einerseits um die »Taktik« des Bildungszugangs durch kämpfe-

rische Selbstbehauptung als ›emanzipierte‹ Muslima und anderseits um die

»Taktik« des Bildungszugangs durch kämpferische Selbstbehauptung als ›de-

zidiert religiöse‹Muslima (vgl. Tabelle 1, oben). Die Ausprägungen unterschei-

den sich insbesondere anhand der religiösen Selbstrepräsentation der Frauen

und der daraus folgenden unterschiedlichen gesellschaftlichen Selbstpositio-

nierung. Aus diesemGrund werden sie im Unterkapitel 5.1.2c, in welchem die

religiöse Selbstrepräsentation thematisiert wird, getrennt aufgeführt.

a) Herkunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« der kämpferischen Selbst-

behauptung rekonstruiert werden konnte, gehören in der Regel Familien von

ehemaligen Gastarbeitern an, die über wenig Bildungskapital verfügen. Das

tägliche finanzielle Bestehen der Eltern war von grossen Anstrengungen ge-

prägt – die Familien waren in der Kindheit der interviewten Frauen stets vom

Prekariat (Pelizzari 2009: 49) bedroht. Die Eltern der Frauen pflegten in der

Regel eine sogenannte klassische Rollenteilung, bei welcher der Mann als Al-

leinverdiener für das familiäre Einkommen zuständig ist und die Frau sich im

Gegenzug um Hausarbeiten und Kinder kümmerte. Sie konnten ihre Kinder

in Bildungsbelangen entweder kaum unterstützen oder hielten die schulische

und ausbildungsbezogene Unterstützung ihrer Töchter aufgrund von tradi-

tionellen Rollenvorstellungen für vernachlässigbar.

Zara stammt aus einem solchen Milieu. Ihre Eltern wanderten aus Süd-

osteuropa als Gastarbeiter ein. Zaras Vater fand in der Schweiz als Kleinge-

werbler Arbeit, ihreMutter blieb zuHause und kümmerte sich um die Kinder.

Das Geld war stets knapp, ihre Mutter musste den Vater als Verwalter der fa-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 123

miliären Finanzen um alles bitten. Als Jüngstes von drei Kindern lehnte sich

Zara im Gegensatz zu ihren älteren Geschwistern früh gegen elterliche, patri-

archale Vorstellungen auf, die sie als traditionell bezeichnet. Motivation für

eine nachobligatorische Ausbildung war für Zara somit auch primär die eige-

ne Selbstständigkeit als Frau und ihre zukünftige Unabhängigkeit von einem

Mann ‒ also eine Emanzipation vom elterlichen Rollenbild. Nie wollte Zara so

abhängig von einem Mann werden, wie sie ihre Mutter abhängig von ihrem

Vater empfand:

»Äh also habe ich eigentlich schon immer gewusst, ichwillmeinGeld verdie-

nen und ich will selbstständig sein. Vor allem als ich gesehen habe wie, ja,

wie ich das Verhältnis auch von Mutter und Vater zuhause erlebt habe, dass

er das Geld heimgebracht hat und somit auch das Sagen gehabt hat und

meine Mutter natürlich fast nichts in der Hand gehabt hat. //Mhm// und für

jeden Penny hat fragen müssen: Gibst du mir? Gibst du mir, oder? //Mhm//

und das hat mir eigentlich nie gefallen. Das ist für mich sehr klar gewesen,

von Anfang an, dass ich das nie so haben möchte« (Zara, A 50).2

Wie aus dem Zitat deutlich wird, erlebte Zara das Verhältnis von ihrer Mut-

ter und ihrem Vater als asymmetrisch. Sie sieht den Grund hierfür in erster

Linie darin, dass der Vater als Alleinverdiener der Familie eine Machtpositi-

on gegenüber der Mutter einnehmen konnte. Ihre Mutter ist dadurch in eine

Abhängigkeit des Vaters geraten, der sie »fast Nichts« entgegensetzen konnte

und die zum Verlust jeglicher (finanzieller) Autonomie führte. Zara war schon

früh klar, dass sie sich ein solch asymmetrisches Verhältnis in einer späteren

Beziehung nicht vorstellen kann ‒ sie sich davon emanzipieren will.

Bereits als Schülerin begann sie, Wochenjobs anzunehmen, 1- bis 2-mal

pro Woche kleinere Aushilfsarbeiten zu machen, um ihr Taschengeld aufzu-

bessern und unabhängiger vom Vater zu sein. Bereits hier zeigten sich erste

Bestrebungen der Selbstbehauptung und Emanzipation.

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« der kämpferischen

Selbstbehauptung als emanzipierte Muslima rekonstruiert werden konnte,

erhielten wenig bis gar keine Unterstützung in schulischen Belangen von

ihrer Familie. Bereits an der ersten Selektionsschwelle wurde Zaras Bildungs-

2 Die Bezeichnungen hinter den Interviewstellen (hier: A 50) beziehen sich auf die be-

treffenden Codierabschnitte in denMAXQDA-Dateien (Transkriptionsregeln siehe An-

hang).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Islam, Gender, Intersektionalität

biografie durch die Differenzkategorien »Migrationshintergrund«3 und »class«

und »Gender« begrenzt. Dieses Zusammenspiel zeigte sich einerseits darin,

dass die Eltern als Zugewanderte (»Migrationshintergrund«) das Bildungs-

system ungeachtet sprachlicher Übersetzungsbemühungen vonseiten der

Institutionen zu wenig kannten, um die weitreichende, bildungsbiografische

Bedeutung von komplexen Selektionsprozessen auf Bildungslaufbahnen voll-

ständig nachvollziehen zu können. Auf der anderen Seite erschien ihnen, die

selbst nur über basale schulische Bildung verfügten (»class«) die Ausbildung

ihrer Tochter als Mädchen, das früh heiraten sollte, nicht prioritär (»Gender«).

Aufgrund dieser Umstände blieb Zara bereits bei der ersten Selektions-

schwelle am Übergang von der Primar- zur Sekundarstufe auf sich alleine

gestellt und entschied sich für den Verbleib in der Realstufe. Retrospektiv ge-

sehen bereute sie ihre Entscheidung und führte sie darauf zurück, dass sie

diese allein treffen musste und von niemandem »gepusht« wurde:

»Also wenn man mich ein bisschen gepusht hätte und wenn man mir

ein bisschen klar hätte zeigen können, was das eigentlich alles bedeutet

//mhm// hätte ich äuä viel mehr schaffen können (…). Und die Chance habe

ich mir entgehen lassen //mhm// also ich habe mir sogar ääh, äh, die Sek

entgehen lassen, nur, weil ich einfach gute Freundinnen in der Prim4 gehabt

habe und bin gar nicht erst an die Prüfung gegangen.Weil ich habe gedacht,

dann gehe ich nachher zu den Strebern //mhm// und dann verliere ich mei-

ne Freundinnen. Das sind meine Gedanken gewesen und im Nachhinein

könnte ich die Wände hinaufgehen (lacht) aber, es ist natürlich viel zu spät

oder« (Zara, A 62).

Auf sich alleine gestellt, traf Zara ihre Bildungsentscheidung aufgrund der

Argumente der Peergroup5: Erst während der Berufswahlphase wurde Zara

langsam bewusst, was es für ihre Berufswahl bedeutete, keinen Sekundar-

schulabschluss zu haben und ärgerte sich über den Entschluss.

An dieser ersten Selektionsschwelle am Übergang zur Sekundarstufe war

Zara also aus einer intersektionellen Perspektive als junges Mädchen mit

3 Wenn ich die konzeptionalisierten Kategorien als Differenzdimensionen fasse, die ei-

nen Einfluss auf den Verlauf einer Bildungsbiografie haben, werden sie kursiv ge-

schrieben (vgl. hierzu auch Kap. 7.1).

4 Die Realstufe wurde früher in einigen Kantonen der Schweiz als Primarstufe bezeich-

net: kurz: »Prim«.

5 Zu Peerwelten in transnationalen sozialen Räumen und deren Ein- undAusgrenzungs-

logiken im Zusammenhang mit der schulischen Selektion vgl. Oester/Brunner (2015).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 125

»Migrationshintergrund« aus der Unterschicht im Bildungssystem gleich

mehrfach belastet, erstens durch die mangelnde Kenntnis des Schulsystems

aufgrund des »Migrationshintergrunds« der Eltern (»Migrationshintergrund«)

sowie durch deren Gender-bedingte Zukunftsplanung. Ebenfalls spielte bei

diesem Übergang die Reproduktion der sozialen Klasse (»class«) eine Rolle.

Das Bildungssystem versagte zudem als Korrektiv. Der Entscheid in der

Realstufe bei ihren Peers zu verbleiben ist aus Sicht eines jungen Mädchens

durchaus nachvollziehbar. Neuere Studien zeigen jedoch, dass junge Lernen-

de, aber auch Jugendliche bei Bildungsentscheidungen auf die Unterstützung

von glaubwürdigen Bezugspersonen angewiesen sind, so z.B. Eltern oder

Lehrpersonen (Neuenschwander 2011). Hierbei nehmen die Eltern als ›signi-

ficant others‹ (Woelfel et al. 1971 zit.n. Bader/Fibbi 2012: 24) eine zentrale

Rolle ein. Es wird belegt, dass gerade für Schüler*innen mit »Migrationshin-

tergrund« das soziale Kapital ungleich wichtiger ist, um die Möglichkeiten

und das Potenzial von Bildungsentscheidungen im Rahmen der kognitiven

Fähigkeiten auszuschöpfen, als für Schüler*innen ohne »Migrationshinter-

grund« (vgl. etwa Bader/Fibbi 2012, Zhou et al. 2008). Potenziell hätten also

glaubwürdige Bezugspersonen seitens des Bildungssystems korrektiv auf

Zaras Bildungsentscheidung Einfluss nehmen und sie auf einem in Bezug auf

ihre Herkunft eigenständigen, ihren kognitiven Fähigkeiten entsprechenden

Bildungsweg unterstützen können. Zaras Selektionsentscheid an der ersten

Selektionsschwelle zeigt jedoch im Einklang mit einschlägigen bildungsbio-

grafischen Forschungen die Wirkmächtigkeit von leistungsfremden Faktoren

auf Bildungsverläufe auf, wonach durch das Bildungssystem tendenziell der

soziokulturelle Hintergrund der Eltern reproduziert wird. In Übergängen, so

belegen zahlreiche Studien, manifestierten sich unterschiedliche Mechanis-

men der Reproduktion sozialer Ungleichheit besonders deutlich; gleichzeitig

werden Prozesse der Ausdifferenzierung und Hierarchisierung wirksam,

die Chancen entlang bestimmter Differenzkategorien ungleich verteilen

(Hadja/Hupka-Brunner 2013, Becker et al. 2013, Becker/Solga 2012, Kronig

2013, Kronig 2007, Kronig et al. 2000).

Ungeachtet der eher bescheidenen bildungsbiografischen Unterstützung

seitens glaubwürdiger Bezugspersonen meisterte Zara die zweite Selekti-

onschwelle – den Übergang von der obligatorischen zur nachobligatorischen

Ausbildung – dann mittels der rekonstruierten »Taktik« der kämpferischen

Selbstbehauptung. Behaupten musste sich Zara einerseits auf dem Arbeits-

markt, andererseits gegen elterliche Rollenvorstellungen: Sie trat zunächst

im Rahmen des obligaten schulischen Berufswahlprozesses in einem Detail-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Islam, Gender, Intersektionalität

handelsgeschäft im Luxussegment eine Schnupperlehre an, die ihr sehr gut

gefiel. Es gefiel ihr, dass sie hier in Kontakt »mit einer sehr neue[n] Welt« (A

51) kam, die sich so sehr von ihrem Herkunftsmilieu unterschied. Dennoch

machte sie sich wenig Hoffnung auf eine Lehrstelle, da der Geschäftsführer

diese angeblich bereits besetzt hatte. Überraschenderweise wurde sie, wie

sie erzählt, eine Woche nach ihrer Schnupperlehre dennoch kontaktiert und

für eine Lehrstelle angefragt:

»Und dann hat er mich so komisch gefragt, ob das für ihn…ein Problem sei,

wegen dem B-Ausweis6 oder? Ob, ob das für ihn irgendwie speziell etwas

bedeutet, was er damüsse.Weil die haben nie Ausländermit B-Ausweis dort

gehabt. //Mhm// und dann habe ich gesagt: Nein, wenn ich keine Probleme

mache, dann gibt es auch keine Probleme« (Zara, A 52).

Obwohl der Geschäftsführer zunächst Bedenken wegen ihres Aufenthaltssta-

tus hatte, behauptete sich Zara selbstbewusst gegen die Vorurteile ihres zu-

künftigen Arbeitsgebers und räumte seine Bedenken aus. Sie wurde schliess-

lich als erste »Ausländerin« in diesem Geschäft für eine Lehrstelle angefragt.

Sie freute sich sehr, ihre Freude währte jedoch nur kurz, da ihr ihre Eltern

verboten, die Lehrstelle anzunehmen:

»(…) meine Mutter hat gesagt: Für was auch? In zwei, drei Jahren wirst du

vielleicht heiraten, bist schon, achtzehn, neunzehn oder? Und dann brauchst

du doch keine Lehrstelle. Geh lieber da ein bisschen arbeiten imSupermarkt.

(…). Verdiene ein bisschen Geld, das du mal eben ein bisschen auf der Seite

hast, wenn du heiratest und so, und ääh was bringt dir schon ein Beruf zu

erlernen?« (Zara, A 56).

Die Mutter begründet die elterliche Entscheidung mit der Logik eines tradi-

tionellen Rollenbilds. Zara, der eine spätere (finanzielle) Unabhängigkeit als

Frau von einem zukünftigen Mann dringendstes Anliegen war, sah diese nun

durch die elterlichen Vorstellungen gefährdet und war der Überzeugung: »Ich

vermassle so meine Zukunft, wenn ich nichts mache« (A 62). So entschloss

sie sich zu einem drastischen Schritt: Sie setzte die gefälschte Unterschrift

der Eltern unter ihren Lehrvertrag und hoffte, dass sie diese während der bis

6 Der Ausweis B stellt eine Aufenthaltsbewilligung dar, die in der Regel fünf Jahre gültig

ist und auf Nachweis einer unbefristeten Anstellung oder mindestens 365 Tage dau-

erndenAnstellung (bzw. eines Elternteils) erfolgt. FürDetails zu den unterschiedlichen

Aufenthaltsbewilligungen in der Schweiz siehe POM (2017).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 127

zum Lehrbeginn verbleibenden Sommerferien mithilfe ihrer älteren Schwes-

tern umstimmen könne.

Hier werden wiederum die intersektionell wirkenden strukturellen Be-

schränkungen (»class«; »Migrationshintergrund«, Gender) deutlich, mit denen

sich Zara am Übergang zur nachobligatorischen Ausbildung (und bereits

zuvor) konfrontiert sah. Ebenfalls wird bereits in diesem früheren Stadium

ihrer Bildungsbiografie offenbar, wie Zara ihre emanzipatorischen Bestre-

bungen nötigenfalls kämpferisch durchsetzt, auch aus einer subalternen

Position heraus. Mittels der »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung

setzte sich Zara erfolgreich zur Wehr und lehnte sich zudem gegen das elter-

liche Rollenbild auf. Hierzu verbündete sie sich mit ihren älteren Schwestern

gegen die Eltern. Die Schwestern, die selbst über keine nachobligatorische

Ausbildung verfügten, hatten die Folgen einer fehlenden Berufsausbildung

im Arbeitsmarkt bereits drastisch selbst erfahren. Sie arbeiteten beide seit

der obligatorischen Schule im Supermarkt an der Kasse und mussten sich

»untendurch schlagen« (Zara, A 69). Dennoch verdienten sie stets weniger

als Arbeitskolleg*innen, die über einen Berufsabschluss verfügten. Die Fol-

gen der intersektionell wirkenden Bildungsbarrieren kamen also bei den

Schwestern von Zara bereits voll zum Tragen. Die Schwestern wollten nicht,

dass Zara dasselbe Schicksal drohte und versuchten sie nach Kräften zu

unterstützen, damit sie eine Lehrstelle antreten konnte. Gemeinsam mit

ihren Schwestern gelang Zara die Auflehnung gegen die Eltern, sie konnte

zunächst die Mutter und dann auch den Vater umstimmen.

b) Die Rolle der Religion und der Differenzkategorie »Muslimin«

hinsichtlich der Bildungsbiografie: Hijab als Bildungsbarriere

Frauen, bei denen die »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als

Muslima rekonstruiert werden konnte, tragen entweder seit ihrer Kindheit

ein Kopftuch oder haben sich im Laufe der Adoleszenz dazu entschieden,

sich zu bedecken. Konstitutionell für ihre Bildungsbiografien ist zudem, dass

sich das Tragen des Hijabs auf ihren nachobligatorischen Ausbildungsweg

substanziell auswirkt. Das Kopftuch tragen wirkte zunächst so stark als

Bildungsbarriere, dass die Frauen zu einer beruflichen Neuorientierung oder

einem Umweg gezwungen wurden. Sie fanden somit entweder aufgrund

des Kopftuchtragens bereits keine Lehrstelle oder verloren eine solche, weil

sie während der Ausbildung entschieden, sich zu bedecken oder aber sie

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Islam, Gender, Intersektionalität

mussten aufgrund des später in der Adoleszenz gefällten Entscheids, das

Kopftuch zu tragen, ihre bisherige Berufslaufbahn aufgeben.

Dass der Entscheid, ein Kopftuch zu tragen, in der Adoleszenz gefällt

wird, ist nicht unüblich. Das gilt, wie meine Daten zeigen, sowohl für religi-

ös wie nicht religiös sozialisierte Frauen und lässt sich meines Erachtens mit

der adoleszenten Auseinandersetzung mit »Welt-, Selbst- und Sachbezügen«

(King/Koller 2009b, Hummrich 2009: 28) erklären,mittels derer in Umgestal-

tungsprozessen potenziell neue, eigene Lebensentwürfe entwickelt werden

(King 2004: 28ff.). Berufsbiografisch ist für die jungen Frauen das strukturel-

le Zusammenfallen dieser adoleszenten Auseinandersetzungmit der nachob-

ligatorischen Berufsbildungsphase äusserst ungünstig, denn sie werden hier

durch ein folgenschweres Zusammenspiel der Differenzdimensionen Gender

und Religion bildungsbiografisch eingeschränkt: Das Tragen eines Hijabs, so

konnte in den Bildungsbiografien rekonstruiert werden, manifestiert sich in

der Berufsbildung als wirkmächtige Bildungsbarriere (ausführlich vgl. Kap.

7.1).

Die interviewten Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstruiert werden

konnte, traten allesamt als ersten Schritt in die nachobligatorische Ausbil-

dung eine Berufslehre an oder planten, eine solche anzutreten. Wie sich aus

den Erzählungen rekonstruieren lässt, sind speziell im Bereich der Berufs-

lehren, aber auch in der Ausübung von Berufen die intersektionell wirkenden

Beschränkungen in Bezug auf den Hijab besonders wirkmächtig. Systemati-

sche Studien zur Wirkmächtigkeit des Kopftuchs als Bildungsbarriere liegen

in der Schweiz meines Wissens noch keine vor. Aufgrund der vorliegenden

Daten können zwar keine generalisierten Aussagen getroffen werden, es ist

jedoch augenfällig, dass keine Frau, die ich interviewte und die zum Zeit-

punkt ihrer Bewerbung für eine Lehrstelle einenHijab trug, eine Lehrstelle in

einem von ihr angestrebten Berufssegment finden konnte.

Auffällig ist, dass in all den analysierten ablehnenden Argumentations-

linien (potenzieller) Arbeitgeber*innen nie das Argument eines Defizits auf

demNiveau derQualifikation angeführt wird. ImGegenteil, laut den bildungs-

biografischen Narrationen der jungen Frauen wird seitens der Arbeitgeben-

denmeist unverblümt kundgetan, dass der Grund einer Nichtanstellung bzw.

Kündigung einzig und allein im Tragen eines Kopftuchs liege. Dies, obwohl

es sich faktisch hierbei um institutionelle Diskriminierung handelt. So wurde

Zoja, einer anderen Frau meines Samples, bspw. offen gesagt, dass sie eine

Lehrstelle bekommen würde, falls sie diese ohne Kopftuch antrete:

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 129

»Ähm (…) ich trug in der Schule äh ein Kopftuch, und als ich schnuppern ging,

hat man mir, (…) hat mir die äh Chefin gesagt ähm…, wenn sie ihren Hudu7

ablegen, dürfen sie unterschreiben und hat mir den Vertrag so hingescho-

ben (halbes Lachen), ja, der Hudu« (Zoja, A 32).

In dieser Erzählung wird deutlich, dass der jungen Frau in Aussicht gestellt

wurde, eine Lehrstelle zu bekommen, falls sie das Kopftuch ablegen würde;

der Vertrag lag bereits vor ihr. Die potenzielle zukünftige Chefinmachte Zoya

in aller Deutlichkeit klar, dass sie einzig und allein denHijab als Hinderungs-

grund für einen Lehrstellenvertrag sähe. In der abwertenden Formulierung

Hudu wird deutlich, mit welch starken Stigmata die Ausbildende das Kopf-

tuch belegte und mit welch diskriminierenden Zuschreibungen sich die jun-

ge Frau konfrontiert sah. Auch aus dem nachgeschobenen »ja, der Hudu« mit

halbem Lachen kann geschlossen werden, dass die abwertende Bezeichnung

verletzend auf die junge Frau gewirkt haben muss.

Während bereits mehrfach nachgewiesen wurde, dass das Duale Berufs-

bildungssystem der Schweiz für Schulabgänger*innen mit »Migrationshinter-

grund« nicht in gleichem Masse zugänglich ist wie für solche ohne »Migra-

tionshintergrund« (vgl. bspw. Imdorf 2011: 261), lassen meine Daten vermu-

ten, dass sich der Hijab als sichtbares religiöses Symbol im Zuge des gegen-

wärtigen Islamdiskurses als zusätzliche wirkmächtige Bildungsbarriere ma-

nifestiert. Durch das Zusammenspiel der Differenzdimensionen Religion und

Gender anhand des sichtbaren religiösen Symbols des Hijab besteht für junge

Musliminnen, »für die das Kopftuch ein nicht verzichtbarer Ausdruck ihrer

Identität ist« (Scherr et al. 2015: 149) eine wirkmächtige Bildungsbarriere im

Bereich der Berufsbildung und oder -ausübung (ausführlich vgl. Kap. 7.1).

Hinsichtlich der beruflichen Möglichkeiten entfaltet die Differenzkategorie

»Muslimin« für Frauen anhand des sichtbaren religiösen SymbolsHijab in der

Berufsbildung also eine bildungsbiografisch hindernde Wirkmächtigkeit.

Anhand frauenspezifischer Diskriminierungserfahrungen aufgrund

sichtbarer religiöser Symbole wird meines Erachtens besonders deutlich,

weshalb Religion als Differenzkategorie theoretisch intersektionell bzw. in-

terdependent gedacht werden muss: um Ausschlusserfahrungen religiös

orientierter Frauen nicht zu unterschlagen oder unter anderen Kategorien

zu subsumieren (vgl. hierzu ausführlich Kap. 7.1).

7 Das schweizerdeutsche Wort Hudu kann mit »Lappen« übersetzt werden, meist wer-

den mit diesem Wort Putzlappen, Stofffetzen oder ähnliches bezeichnet. Umgangs-

sprachlich wird es manchmal auch für »billiges Kleidungsstück« verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Islam, Gender, Intersektionalität

Nicht nur im bildungsbiografischen Abschnitt der Berufsbildung, sondern

auch in dem der Berufsausübung wird deutlich, dass der Hijab hindernd für

eine weitere berufliche Karriere oder schon nur auch für eine Anstellung sein

kann.

Zara hatte ihre Lehre noch ohne Kopftuch absolviert. Als sie sich nach der

Geburt ihres Kindes entschloss, einenHijab zu tragen, blieb ihr eine Rückkehr

in den Dienstleistungsbereich verwehrt. Auch ihr wurde in aller Deutlichkeit

gesagt, dass es ausschliesslich an ihrer Kopfbedeckung liege:

»Und das haben sie mir auch direkt gesagt, also sie haben mir wirklich ge-

sagt: Nein, mit Kopftuch nicht, und sonst ja. (…). Super Zeugnisse habe ich

vorweisen können von super Geschäften, hier in A.Nie eine Lücke inmeinem

Lebenslauf, also immer wirklich, von guter Stelle zu nächster guter Stelle

mit immer wieder guten Zeugnissen, also vonmeiner Lehrzeit, und nachher

die zwei, drei Jahre und (…) wirklich erwünschenswerte Zeugnisse… (…) …und

trotzdem hat es nicht geklappt. Es hat immer geheissen: ohne Kopftuch ja,

und mit Kopftuch nein« (Zara, A 80).

Durch die Aufzählung und das Unterstreichen des bisher erreichten, »super

Zeugnisse (…) von super Geschäften« in ihrer Bildungsbiografie wird deutlich,

wie stolz Zara auf das bisher Erreichte ist, das sie sich trotz schwieriger Um-

stände hart erkämpft hat. Solche Zeugnisse vorweisen zu können, trotz der

in ihrer Bildungsbiografie bereits früh intersektionell wirkenden Beschrän-

kungen ist keine Selbstverständlichkeit. Zudem wird in dieser Aussage eine

gewisse Frustration darüber deutlich, wenn trotz guter Zeugnisse und ein-

wandfreier Berufslaufbahn das berufliche Weiterkommen einzig an der Dis-

kriminierung aufgrund des Tragens des Hijabs scheitert – zugespitzt von ihr

auf den Punkt gebracht: »ohne Kopftuch ja und mit Kopftuch nein«.

Diese Form der starken Wirkmächtigkeit der Differenzkategorie »Musli-

min« via Hijab haben alle Frauen, bei denen die »Taktik« der kämpferischen

Selbstbehauptung als Muslima rekonstruiert wurde, erfahren: Sie sahen sich

aufgrund des Tragens des Hijabs früher oder später in ihrer Bildungskar-

riere mit einem Punkt, der eine scheinbare bildungsbiografische »Endstati-

on« bedeutete, konfrontiert. Durch das Tragen eines Hijabs stand eine be-

rufsbiografische komplette Neuorientierung an, welche durch die intersek-

tionell wirksamen bildungsbiografischen Beschränkungen der Differenzdi-

mensionen Religion und Gender strukturell quasi erzwungen wurde. Ein aus

diesem bildungsbiografischen Punkt resultierendes konstitutives Element für

die »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als Muslima bildet die di-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 131

rekte oder indirekte Politisierung der Frauen durch diese Ausschlusserfah-

rung. Bei Frauen findet infolgedessen eine bildungsbiografische Neuorien-

tierung durch politisierte kämpferische Selbstbehauptung als Muslima statt,

die schliesslich zu einer spezifischen Neuausrichtung der religiösen Selbstre-

präsentation führt, welche im folgenden Kapitel beschrieben wird.

c) »Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionierung hinsichtlich der

Bildungsbiografie: Agency durch religiöse Selbstrepräsentation

Während im vorhergehenden Kapitel insbesondere die bildungsbiografischen

Einschränkungen der Frauen, bei denen die »Taktik« der kämpferischen

Selbstbehauptung als Muslima rekonstruiert werden konnte, thematisiert

wurden, wird in diesem Kapitel das Augenmerk auf die »Taktik« ausgerich-

tet,mittels welcher sie ihre bildungsbiografische Agency vergrössern: In erster

Linie steigern sie diese durch die Art ihrer religiösen Selbstrepräsentation.

Wie bereits dargelegt, bildet ein konstitutives Element für die Bildungs-

biografien der interviewten Frauen, dass sie aufgrund ihres meist in der Ado-

leszenz erfolgten Entscheids sich zu bedecken, einen einschneidenden be-

rufsbiografischen Umweg bzw. eine berufsbiografische Neuorientierung vor-

nehmen mussten. Diese berufsbiografische Neuorientierung wurde, wie im

Folgenden aufgezeigt werden soll, entscheidend durch die religiöse Selbst-

repräsentation und die damit einhergehende religiöse Vergemeinschaftung

der Frauen beeinflusst. Hierbei lassen sich zwei Ausprägungen differenzie-

ren: einerseits die kämpferische Selbstbehauptung als ›emanzipierte‹ Musli-

ma (illustriert am prototypischen Fallbeispiel von Zara) und andererseits die

kämpferische Selbstbehauptung als ›dezidiert religiöse‹ Muslima (illustriert

am prototypischen Fallbeispiel von Mirjeta).

Ausprägung: Selbstrepräsentation als emanzipierte Muslima

Ein konstitutives Moment für die Ausprägung der religiösen Selbstrepräsen-

tation als emanzipierteMuslima ist eine Emanzipation vom elterlichen Religi-

onsverständnis bzw. eine Neuauslegung des religiösen Selbstverständnisses

gegenüber jenem der Eltern zur Klärung eigener (religiöser) Identifikations-

fragen hinsichtlich des Genderbilds.

Frauen, die sich wie Zara dieser »Taktik« bedienen, wurden in »traditio-

nellem Sinne« religiös sozialisiert. Dies will hier meinen, dass in der Familie

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Islam, Gender, Intersektionalität

religiöse Praxis in Form von »lived religion«8 (McGuire 2008) tradiert wurde,

die von Bräuchen und (Glaubens-)Traditionen des Umfelds, in dem die Eltern

geboren wurden, geprägt ist.

Zara nennt noch einen weiteren zentralen Aspekt ihrer religiösen Sozia-

lisation. Nämlich den Aspekt der Disziplinierung:

»Ja, zum Beispiel hat meine Mutter immer gesagt, eben du bist, wir sind

Muslime, es, es geht nicht, dass du einfach fortgehst. Dass ich einfach in die

Stadt gehen konnte, einkaufe oder mit Freundinnen unterwegs sein können,

hat sie immer argumentiert mit: Wir sind Moslems, das machen wir nicht«

(Zara, A 158).

Islam, »Moslem sein«, so wird aus dem Zitat ersichtlich, wurde von den

Eltern, speziell von ihrer Mutter, dann als Erklärung bemüht, wenn es darum

ging, Verhaltens- und Erziehungsregeln durchzusetzen – insbesondere hin-

sichtlich des von ihr erwünschten Rollenverhaltens. Wollte die Mutter nicht,

dass Zara mit ihren Freundinnen in die Stadt einkaufen ging, argumentierte

sie mit religiösen Geboten bzw. Verboten, laut denen sich das nicht gehöre.

Lange verband Zara Religion bzw. »Islam« somit in erster Linie mit Regeln,

die ihre Eltern ihr vorschrieben; sie nahm ihn primär als Instrument der Dis-

ziplinierung wahr. Sie lehnte »Religion« somit zunehmend ab:

»Und somit habe ich auch einen Hass entwickelt gegenmeine Religion, weil

ich habe gedacht: Was ist das für eine Religion? Wir sind alle aus Fleisch

und Blut. Und mein Bruder, wieso soll er mehr wert sein als ich? Und wieso

soll er mehr dürfen als ich? Das habe ich auch nicht als gerecht empfunden

und habemich eigentlich auch distanziert von der Religion, weil ich gedacht

habe, so eine Religion brauche ich nicht. Oder so einenGott brauche ich auch

nicht« (Zara, A 189).

Aus dem Zitat wird deutlich, wie Zara eine »Religion« ablehnt, die sie als In-

strument zur Rechtfertigung von Geschlechterungleichheit wahrnimmt. In

der Formulierung »habe ich auch einen Hass entwickelt« wird deutlich, wie

8 »Lived religion« ist ein Konzept, das auf die US-amerikanische Religionsanthropologin

McGuire (2008) zurückgeht. McGuire kritisiert mit dem Konzept ein (Forschungs-)Ver-

ständnis von Religiosität, das ausschliesslich religiöse Institutionen und deren Religi-

onsverständnis fokussiert, vielmehr will sie die religiöse Praxis und deren subjektive

Bedeutung für Akteur*innen in den Blick nehmen. »Lived religion« richtet den Auf-

merksamkeit auf die Verwobenheit von Kultur und Religion, wie sie sich im Alltagsle-

ben manifestiert und stellt so eine ideale Grundlage zur ethnografischen Erforschung

religiöser Praxis dar (vgl. hierzu auch Allenbach 2017: 283, Giordano et al. 2010: 6).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 133

stark sie die als Disziplinierungsinstrument wahrgenommene Religion zu-

rückweist. Sie brauche »so eine Religion nicht«, welche die elterliche Argu-

mentationsgrundlage dafür bilde, dass ihr Bruder mehr dürfe als sie und so-

mit die Basis der von ihr abgelehnten elterlichen Rollenvorstellungen darstel-

le.

Während Zara zunächst die elterliche Religionsauslegung als »Religion«

per se wahrnimmt und ablehnt, kommt sie in der Adoleszenz, als sie sich

mit Religion vertiefter auseinandersetzt, zu dem Schluss, dass es sich nicht

um »den Islam« als Ganzen, sondern um das elterliche Religionsverständnis

handelt, das sie ablehnt:

»Und ich habe das Gefühl gehabt, dass es stimmt, dass das von der Religion

kommt, bis ich nachher eben irgendwo auch ein bisschen erwachsener ge-

worden bin und gesagt habe: Ok, jetztmusst du dich selbermal ein bisschen

erkundigen.Waswill deine Religion von dir? Dort ist eigentlich so dieser ers-

te Schritt gewesen, als ich gesagt habe: Ichmuss meine Religion besser ken-

nenlernen und habe gemerkt: Nein, das, was meine Eltern sagen ist einfach

eine Tradition, eine Kulturfrage und nicht eine Religionsfrage oder?« (Zara,

A 159).

In der in dem Zitat vorgenommenen diskursiven Trennung zwischen »Reli-

gion« vs. »Tradition« wird deutlich, dass Zara zum Schluss kommt, dass es

sich bei der elterlichen Auslegung von Religion, »das was meine Eltern sa-

gen«, nicht um »eine Religionsfrage« handelt, sondern dass ihre Eltern mit

»Tradition« argumentieren – einer »Kulturfrage«.

Frauen, bei denen die »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als

Muslima rekonstruiert werden konnte, emanzipieren sich dezidiert vom el-

terlichen als traditionell wahrgenommenen Religionsverständnis und posi-

tionieren sich durch eine Umdeutung des Religionsverständnisses gegenüber

der Elterngeneration als eine neue Generation9. Die Emanzipation vom elter-

lichen Religionsverständnis geht mit einer dezidierten diskursiven Trennung

9 Bei den Frauen, bei denen sich diese »Taktik« rekonstruieren liess, lässt sich die Eman-

zipation vom elterlichen Religionsverständnis besonders deutlich ausmachen. Meine

Daten legen jedoch die Vermutung nahe, dass es sich bei der diskursiven Trennung von

»Religion« und »Kultur« nicht zuletzt auch um ein sich wandelndes, spezifisches Reli-

gionsverständnis der sogenannten »zweiten Generation« in Abgrenzung gegenüber

dem ihrer Eltern handelt (vgl. ausführlich Kap. 6).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Islam, Gender, Intersektionalität

von »Religion«10 vs. »Kultur/Tradition« einher, die sich nicht nur, aber auch

gegen ein »der Kultur« zugeschriebenes Genderbild und die damit verbunde-

neDisziplinierung der jungen Frauen in traditionelle Geschlechterrollenwen-

det. Sie finden dadurch einen Weg, sich trotz der Ablehnung des elterlichen,

durch Religion begründeten Rollenbilds als gläubige Muslimas eigenständig

zu behaupten.

Die Beobachtung einer auffälligen diskursiven Unterscheidung zwischen

»Religion« und »Kultur«, wobei die Vorstellung von »Religion« als »etwas Rei-

nem« und »Kultur« als »etwas (die Religion) Verunreinigendem« besteht, tei-

len diverse Untersuchungen zu jungenMuslim*innen ausserhalb der Schweiz

in Europa (vgl. in Bezug auf Frankreich, wie auch allgemein: Roy 2010, 2006,

in Bezug auf Deutschland: Bendixsen 2013, John 2007, ausführlicher in Kapi-

tel 6). Die interviewten Frauen, die sich diese »Taktik« zu Eigenmachen, neh-

men für sich in Anspruch, einen »reinen«, nicht-traditionalen, von »Kultur«

losgelösten und in dieser Hinsicht »universellen« Islam zu vertreten. Diese

Deutung von Islam ist Teil der »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung

als Muslima und hat einen emanzipatorischen Aspekt: Die diskursive Tren-

nung von »Kultur/Tradition« vs. »Religion« ermöglicht religiös orientierten

Secondas nicht nur eine Emanzipation vom elterlichen Religionsverständnis,

indem sie dieses der »Kultur/Tradition« zuschreiben, sondern gleichzeitig

auch die Zurückweisung des elterlichen, konservativen Rollenbilds als »kul-

turell/traditionell«. Sie finden durch diese Unterscheidung einen Weg, sich

sowohl als »religiöse« wie auch als »(von kulturellen Traditionen) emanzipier-

te«Muslima zu behaupten und lehnen damit eine Zuschreibung konservativer

Rollenbilder zur Religion ab. Hiermit trotzen sie dem im Islamdiskurs om-

nipräsenten vorherrschenden geschlechtskategorialen Stereotyp, der ›religiö-

sen, ergo zwingend unterdrückten Muslimin‹.

Dies wird auch in der Aussage von Velika, einer anderen Frau meines

Samples, deutlich:

»Als albanisches Mädchen zum Beispiel, ist es so ein bisschen die Tradition

(…) musste ich zu Hause sein, also eben so ein bisschen die Hausarbeit ma-

chen und so Sachen kennenlernen. Und ich finde, dass…für mich ist es nicht

etwas, das ich für richtig halte, weil ich finde, der Islam sagt, Männer und

10 Hierbei handelt es sich um »Kategorien der Praxis«, also um Akteur*innenkonzepte

und nicht um »Kategorien der Analyse« (vgl. Brubaker/Cooper 2007: 52-55). Umdies zu

verdeutlichen, werden Akteur*innenkonzepte in doppelten Anführungsstrichen ver-

wendet, vgl. bspw. »Kultur«, »Religion«, »Tradition«.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 135

Frauen sind gleich. Ich kann genau das machen, was ich will. Und von dem

her ist es fürmichwie so kein Argument gewesen, alsMädchen darfst du das

nicht machen. Das habe ich als Argument einfach nicht akzeptiert zu Hause

//mhm// wenn es die Religion nicht sagt (…) dann ist es etwas anderes, als

wenn-wenn- wenn es irgendwie, wenn es die Kultur sagt //mhm// V: auch

von dem her ist das Argument, ja du darfst nicht, weil du ein Mädchen bist.

Das habe ich einfach nicht akzeptiert« (Velika, A 97).

Velika schreibt das Argument »ja du darfst nicht, weil du ein Mädchen bist«

implizit »der Kultur« zu. Dadurch, dass sie diese elterliche Argumentations-

linie nicht als religiöses Gebot, sondern als »das, was die Kultur sagt«, deutet,

ist sie in der Lage, diese abzulehnen und »einfach nicht« zu akzeptieren und

sich dennoch als gläubige bzw. religiöse Muslima selbst zu behaupten. Die

Ablehnung des elterlichen Genderbilds durch die diskursive Unterscheidung

von »Kultur« und »Religion« bildet einen zentralen Punkt bei dieser »Taktik«,

wobei das elterliche Rollenmodell der »Kultur/Tradition« zugeschrieben wird,

der »Religion« kontrastierend dazu ein emanzipatorischer Aspekt innewohnt.

Velika gelingt im Rahmen der Hinwendung zur Religion also eine Art »sanfte

Emanzipation« (Strahm 2007: 13) vom elterlichen Genderbild. Die Hinwen-

dung zur Religion wird insofern für Velika und die anderen Frauen, bei denen

diese »Taktik« rekonstruiert werden konnte, zur emanzipatorischen Ressour-

ce; ein Umstand, der dem homogenisierenden, diskursiven Bild einer sich der

Religion zuwendenden Muslimin diametral entgegensteht.

Die »listige«11 Aneignung der Deutung von »Religion« vs. »Kultur« und die

damit einhergehende religiöse Selbstrepräsentation als emanzipierte Musli-

ma macht den Kern der »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als

Muslima in der Ausprägung der emanzipierten Muslima aus. Nach De Cer-

teau handelt sich bei »Taktiken« um listige autonome Aneignungsweisen von

Alltagspraxen, in denen eine Umdeutung etablierter Strukturen stattfinden

kann (De Certeau 1988: 89). Indem die Frauen also die diskursive Unterschei-

dung von »Religion« und »Kultur« im Zusammenhangmit dem Geschlechter-

verhältnis vornehmen, eignen sie sich eine Deutung des »Muslima seins« an,

die es ihnen erlaubt, sich gleichzeitig vom religiös begründeten elterlichen

11 Nach De Certeau (1988: 89) muss eine Taktik Lücken nutzen, die sich ihr in besonderen

»Situationen der Überwachung durch die Macht der Eigentümer« auftun. Die Taktik,

so De Certeau, sucht nach »Gelegenheiten« und ist gleichzeitig »von ihnen abhängig«

(ebd.): »Sie ist die List selber« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Islam, Gender, Intersektionalität

Rollenbild zu emanzipieren und sich dennoch als (religiöse) Frau sowie Mus-

lima selbst zu behaupten und somit im intersektionell beschränkten »Mög-

lichkeitsraum« (Holzkamp 1983) mehr Handlungsfähigkeit zu erlangen.

Diese Art des religiösen Selbstverständnisses wirkt sich selbstredend auf

die religiöse Selbstrepräsentation einerseits und auf die Art der religiösen

Vergemeinschaftung andererseits aus:

Frauen, die sich der »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als

emanzipierteMuslima bedienen, sind sehr glaubensgewiss, sie sehen Religion

als umfassende Lebensordnung an. Gleichzeitig reflektieren sie Glaubensin-

halte kritisch – diskutieren religiöse Gebote und handeln damit verbundene

alltägliche Situationen aus.Wie ich beobachten konnte, finden solche religiö-

sen Aushandlungsprozesse auch im Kollektiv statt wie bspw. unter Freundin-

nen oder in Frauengruppen von Moscheen.

Das Tragen des Hijabs ist für Frauen dieser »Taktik« nicht verhandelba-

rer Teil ihrer religiösen Selbstidentifikation. Die religiöse Selbstrepräsenta-

tion als eine vom elterlichen Genderbild emanzipierte Muslima, welche sich

als »SchweizerMuslima« der zweiten Generation versteht und von der Gleich-

wertigkeit aller Religionen ausgeht, macht Frauen, welche sich dieser »Tak-

tik« bedienen, äusserst anschlussfähig und interessant für eine Zusammen-

arbeit mit NGOs und interreligiösen Gefässen12. Die »Taktik« der kämpferi-

schen Selbstbehauptung als emanzipierteMuslima besteht schliesslich darin,

durch eine »listige« Umdeutung (De Certeau 1988: 89) des »Muslima seins«

Zugang zu einer Alternativkarriere bzw. Bildungszugang zu erlangen. Das

Stigma »Hijab« und die Differenzkategorie »Muslimin« wird in diesem Kon-

text zum »Charisma« (Lipp 2010), wie sich auch an Zaras Bildungsbiografie

verdeutlichen lässt:

Die Erfahrung der Verunmöglichung einer Rückkehr in den Dienstleis-

tungsbereich aufgrund des sichtbaren religiösen Symbols Hijab kam für Zara

in diesem Ausmass überraschend – sie war enttäuscht: »weil ich habe nicht

einmal einen Aushilfsjob (…) oder so erhalten, wo eigentlich die Kunden vor-

wiegendMigranten sind« (Zara, A 78). Zunächst versuchte sie, wie sie erzählt,

12 Dieses Engagement in interreligiösen Gefässen grenzt Frauen der Taktik mit der Aus-

prägung der religiösen Selbstrepräsentation als emanzipierte Muslima gleichzeitig

auch von Frauen ab, welche sich der Taktikmit der Ausprägung der Selbstrepräsentati-

on als religiöseMuslima bedienen. Letztere gehen ostentativ von einer Überlegenheit

der eigenen Religion aus und haben nicht zuletzt dadurch einen gewissen Missions-

anspruch.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 137

»die brave Hausfrau [zu] spielen« (Zara, A 78). Sie habe aber dann »nach et-

wa drei, vier Monaten gemerkt, dass ich das nicht wirklich bin (lacht)« (ebd.):

Zu Hause sei ihr die »Decke auf den Kopf gefallen« (ebd.). So begann Zara

nach neuen Möglichkeiten zu suchen und baute ein zunächst nebenberuflich

ausgeführtes Engagement als Mentorin für junge Migrantinnen aus. Dieses

Engagement war an eine feministisch orientierte NGO gebunden, die Zaras

Anliegen und Rollenbild, junge Frauen trotz schlechter Bedingungen in ihrem

berufsbiografischen Weg zu unterstützen, entgegenkam. Sie umschreibt ihr

Engagement wie folgt:

»Also so quasi ein bisschen einMotivationsmotor spielen für diese Frauen,

um sie zumotivieren, trotz schlechtenDeutschkenntnissen und trotz Schwie-

rigkeiten nicht aufzugeben und an sich zu arbeiten und zu kämpfen für eine

Ausbildung oder dafür, einfach etwas zu machen. Und das habe ich fast drei

Jahre gemacht, einfach nebenbei immer, auf Termin. Und dort bin ich eigent-

lich so, das ist so mein erster Schritt gewesen (…)« (Zara, A 166).

Die Formulierung »Motivationsmotivator spielen« deutet an, dass es

einen Aspekt ihrer Rolle als »Motivationsmotivator« gab, den sie »spielen«

musste. Selbst sich in einer ebenfalls prekären, beruflichen Situation be-

findend, in der unklar war, wie und ob sie sich beruflich weiterentwickeln

konnte. Dennoch war es ihr ein Anliegen, junge Frauen dazu zu bringen,

»trotz Schwierigkeiten nicht aufzugeben«, für sie selbst stellte »aufgeben«

ebenfalls keine Option dar. Sie ermutigte die Frauen stets zum Kampf

und zu »kämpfen für eine Ausbildung«. Hier wird einmal mehr deutlich,

dass für Zara »kämpfen« das Mittel der Wahl war, Zugang zu Bildung zu

erlangen – auch dies ein konstitutives Element dieser »Taktik«. Teil der

»kämpferischen Selbstbehauptung« von Zara war es, sich vom elterlichen

Rollenbild zu emanzipieren, nicht als »Hausfrau« zu Hause zu bleiben,

sondern hauptsächlich »einfach etwas zu machen«. Im Nachhinein wurde

deutlich, dass dies lediglich ein »erster Schritt« gewesen war. Denn durch

dieses Engagement wurde Zara nach und nach bekannter in NGO-Kreisen.

Sie wurde auf Veranstaltungen eingeladen, auf denen sie Leute sah und

kennenlernte, was wiederum neue Anfragen mit sich brachte:

»Das hat mir so gutgetan. (…) und dann lernt man eben auch Leute kennen

von diesen verschiedenen Organisationen, Institutionen und dann kommt

mal hier eine Anfrage und dort eine Anfrage« (Zara, A 166).

Zara zog Befriedigung aus ihrem Engagement, welches ihr die berufliche

Sinnhaftigkeit und die Anerkennung stiftete, welche ihr, sobald sie den Hijab

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Islam, Gender, Intersektionalität

zu tragen begonnen hatte, in ihrem ursprünglichen Berufsfeld sprichwört-

lich von einem Tag auf den anderen verwehrt geblieben worden war. Dass

ihre eigenen teilweise schwierigen bildungsbiografischen Erfahrungen nun

auf diesem Weg zu etwas Nutze waren, tat ihr »so gut«. Durch die damit

einhergehende zunehmende Akkumulation von sozialem Kapital (Bourdieu

1983b) »kommt mal hier eine Anfrage und dort eine Anfrage« gelang ihr der

Aufbau eines relativ breiten (beruflichen) Netzwerks. Zunächst engagierte sie

sich in NGOs und interreligiösen Gremien; schliesslich wurde sie auch ver-

mehrt von Bildungsinstitutionen angefragt, sie wurde in Schulklassen ein-

geladen, machte Moscheeführungen für Studierende, sprach auf Podien und

an Fachhochschulen; zu guter Letzt wurde sie gar Mitglied eines politischen

Integrationsgremiums. Parallel zu ihrer öffentlichen Präsenz nahm sie zu-

nehmend eine wichtigere Stellung innerhalb ihres Moscheevereins ein, wo sie

sich aktiv daran beteiligte, Deutsch als Sprache für religiöse Handlungsfelder

zu propagieren, um dieMoschee für Leute der »zweiten Generation« attraktiv

zumachen. Gleichzeitig initiierte sie, dass die Moscheemit »Tage der offenen

Tür« gegen aussen an »Sichtbarkeit gewinnt« (Feldprotokoll), indem sie ihre

Tore für Nachbarschaft und weitere Interessierte öffnete und mit Vorträgen

zentrale Glaubensinhalte erklärte. Auch gründete die engagierte junge Frau

eine aktive Frauengruppe in der Moschee. Wenig erstaunlich wurde sie bald

darauf auch von der Presse »entdeckt«, wo sie in ihrer symbolischen Rolle

als Hijab tragende junge Muslima der zweiten Generation zu interreligiösen

Themen oder quasi als »Expertin« als muslimische Frau befragt wurde. Sie

ist selbst überrascht über das Potenzial, das ihr zunächst nebenberufliches

Engagement barg:

»Ähm habe aber nie gedacht, dass das eigentlich so äh ganz eine wichtige

Sache sein wird, habe das einfach gewollt, weil ich mich einfach nebenbei

habe engagieren wollen. Auch für junge Frauen und so« (Zara, A 146).

Aus ihrem Engagement »für junge Frauen und so« wurde also aufgrund der

speziellen Dynamik, welche das Aufeinandertreffen ihrer religiösen Selbst-

repräsentationsstrategie als emanzipierte Muslima mit den Interessen linker

NGOs in dem politisch stark umkämpften Feld des laufenden Islamdiskurses

und des damit einhergehenden Genderbilds auslöste, eine »ganz (…) wich-

tige Sache«. Ein Umstand, der Zara selbst erstaunt. Sie habe sich einfach

»nebenbei engagieren wollen«. Ihre ursprüngliche Motivation, sich für junge

benachteiligte Frauen »einfach nebenbei« einzusetzen, führte schliesslich zu

einer Alternativkarriere.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 139

Konstitutiv für die »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als

emanzipierte Muslima ist es, dass die religiöse Selbstrepräsentation als

emanzipierte Muslima Zugang zu einer beruflichen Weiterentwicklung

schafft. Im Umfeld der linken NGOs und interreligiösen Integrationsgremi-

en wurde die Differenzkategorie »Muslimin« (sichtbar gemacht anhand des

Symbols Hijab) für Zara plötzlich nicht mehr zum verhindernden Stigma,

sondern im Gegenteil zu ihrem Charisma stilisiert (vgl. Lipp 2010). Ihre

Selbstrepräsentation als selbstbewusste, selbstbestimmte, kämpferische und

dennoch religiöse Muslima fasziniert Öffentlichkeit, Feministinnen, NGOs,

Presse, Bildungsinstitutionen gleichermassen – eine neue Rolle, die Zara

sichtlich auch geniesst, die »ein bisschen eine Sucht geworden« ist (Zara,

A 166). Schliesslich führte sie ihre »Taktik« gar zu einem bildungsbiografi-

schen Qualifikationsschritt –einem tertiären Ausbildungsgang: Sie wurde

von einer Fachhochschule eigens angefragt, ob sie eine Ausbildung als

»Kulturmediatorin« (CAS »Kulturvermittlung«) machen wolle:

»Und sie haben mich eigentlich darauf angesprochen, sie haben mich an-

gerufen (…), ob ich nicht Lust habe, weil sie möchten gerne auch gemischte

Klassen zusammenstellen, von verschiedenen Religionen Leute drin haben,

und von der muslimischen Seite würden sie mich sehen, haben sie gesagt.

Ob ich Lust habe« (Zara, A 102).

Aus der Aussage »und sie haben mich eigentlich darauf angesprochen« wird

deutlich, dass Zara sich hier zunächst in einer passiven Rolle befand. In der

Regel werden Studiengänge auf Initiative der Studierenden besucht. Auf-

grund ihrer religiösen Selbstrepräsentation wurde Zara jedoch angefragt. Aus

der Formulierung »von der muslimischen Seite würden sie mich sehen« geht

hervor, dass Zara von der Fachhochschule als (akkurate) Vertreterin und Re-

präsentantin »der muslimischen Seite« wahrgenommen und in dieser zuge-

schriebenen Rolle eigens dafür angefragt wurde, ob sie an dem Studiengang

teilnehmen wolle. Gleichzeitig spricht ein autoritärer Duktus aus der For-

mulierung »würden sie mich sehen«, der klar ausdrückt, wer die Wahl trifft

und dass die Macht in diesen Selektionsprozessen (ungleich) verteilt ist. Zara

nahm den Vorschlag jedoch an, lieh sich die nicht unerheblichen Studienge-

bühren und schloss die Ausbildung ab.Die »Taktik« der kämpferischen Selbst-

behauptung als emanzipierte Muslima und die damit einhergehende Aneig-

nung der Differenzkategorie »Muslimin« durch ihre religiöse Selbstrepräsen-

tation ermöglichte der Realschulabgängerin also schliesslich einen tertiären

Studiengang.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Islam, Gender, Intersektionalität

Andere Frauen fanden gleichermassen durch die voranstehend beschrie-

benen, religiösen Selbstrepräsentationen erneuten Zugang zu Bildung und

zum Arbeitsmarkt, der ihnen aufgrund desHijab-Tragens anderswo verwehrt

blieb. Sie gingen bspw. einen Weg in die berufliche Selbstständigkeit, wo

die Differenzkategorie »Muslimin« und deren Sichtbarkeit anhand des sicht-

baren religiösen Symbols Hijab nicht wie zuvor zum berufsbiografischen

»Stigma« wurde, sondern wie bei Zara zum Fundament der beruflichen

Weiterentwicklung. Dies geschah durch die (religiöse) Selbstrepräsenta-

tion und Emanzipation vom elterlichen, klassischen Rollenbild, das eine

ausschliessliche Rolle als »Hausfrau« vorsah. Beispiele für solche durch die

»Taktik« geformten Berufsbiografien sind bspw. die Lancierung eines mus-

limischen Modelabels oder die Selbstständigkeit als Fahrlehrerin speziell für

muslimische Frauen oder aber die Eröffnung einer Hijab-Boutique. Lutz und

Davis haben in ihrem Aufsatz Geschlechterforschung und Biografieforschung: In-

tersektionalität als biografische Ressource am Beispiel einer aussergewöhnlichen Frau

anhand des Fallbeispiels einer südafrikanischen Anti-Apartheids-Aktivistin

bereits dargelegt, wie unter gewissen Umständen intersektionell wirkende

Mehrfachdiskriminierungen nicht nur nachteilig wirken, sondern auch zur

biografischen Ressource werden können (Lutz/Davis 2005: 228-247). Wie hier

verdeutlicht werden sollte, kann dies unter gewissen Umständen auch bei

Bildungsbiografien der Fall sein.

Obwohl die »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als emanzi-

pierte Muslima eine wirkmächtige Gegenstrategie zur hegemonialen Reprä-

sentation (Hall 2004: 161) darstellt, muss jedoch mit Hall festgehalten wer-

den, dass damit »die Widersprüche der binären Struktur« alltagskultureller

»Stereotypisierung nicht überwunden« (ebd.) sind, sondern vielmehr repro-

duziert werden.

Ausprägung: Selbstrepräsentation als dezidiert religiöse Muslima

Bei der Ausprägung der Selbstrepräsentation als dezidiert religiöse Muslima

stellt sich die Ausgangslage hinsichtlich des Herkunftsmilieus ähnlich wie bei

der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als emanzipierte Musli-

ma dar. Wie bei ersterer Ausprägung gelangen die interviewten Frauen, die

sich als dezidiert religiöse Muslima selbst repräsentieren, berufsbiografisch

aufgrund des sichtbaren religiösen Symbols Hijab an eine Grenze, die eine

berufliche Um- oder Neuorientierung erfordert. Wie bei der voranstehend

beschriebenen Ausprägung wirken auch hier die Differenzdimensionen Gen-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 141

der, »Migrationshintergrund«, »class« und Religion (speziell anhand sichtbarer

religiöser Symbole) intersektionell einschränkend auf die Bildungsbiografie.

Beide Ausprägungen religiöser Selbstrepräsentation beinhalten als zentrales,

übergeordnetes Element die »listige« Aneignung (De Certeau 1988: 89) der

Deutungsweise der Differenzkategorie »Muslimin« durch eine spezifische re-

ligiöse Selbstrepräsentation. Bei beiden Ausprägungen hatte die Art der reli-

giösen Selbstrepräsentation entscheidenden Einfluss auf den weiteren Ver-

lauf der Bildungsbiografie: Während es den interviewten Frauen mit reli-

giöser Selbstrepräsentation als emanzipierte Muslima gelingt, sich durch die

»Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung gesellschaftspolitisch zu posi-

tionieren und eine Alternativkarriere in interreligiösen und/oder interkultu-

rellen NGOs zu machen oder sich durch berufliche Selbstständigkeit mittels

eines (religionsrelevanten) Nischenangebots zu positionieren, werden Frau-

en, bei denen eine religiösen Selbstrepräsentation als dezidiert religiöseMus-

lima rekonstruiert wurde, durch die Ausschlusserfahrung politisiert und leh-

nen sich durch jugendkulturelle Verszenung13 im »Kampf gegen Islamopho-

bie« gesellschaftlich auf. Letztere vergrössern ihre bildungsbiografische Agen-

cy,wie im Folgenden dargelegt werden soll, mittels eines »sozialisatorische[n]

Effekt[s] szeneinterner Vergemeinschaftung« (Meinert/Seeliger 2013: 49)

Mirjeta, bei welcher die Selbstrepräsentation in der Ausprägung als de-

zidiert religiöse Muslima nachgezeichnet werden konnte, und an deren pro-

totypischem Fall diese Ausprägung illustriert werden soll, stammt aus einem

ähnlichen Milieu wie Zara. Sie plante zunächst aufs Gymnasium zu gehen,

scheiterte jedoch aufgrund ihrer für das gymnasiale Niveau ungenügenden

deutschen Sprachkenntnisse und trat stattdessen eine Lehrstelle als Chemie-

laborantin in einem industriellen Betrieb an. Im Laufe der Lehrzeit begann

sie sich wie Zara vermehrt mit dem Islam zu befassen, dies geschah eben-

falls nicht zufällig in der Adoleszenz, sondern nicht zuletzt auch aufgrund

der Klärung eigener (religiöser) Identifikationsfragen und solchen hinsicht-

lich ihres Elternhauses. In dieser Zeit entschloss sich Mirjeta einen Hijab zu

tragen,weshalb ihr ihre Lehrstelle gekündet wurde.Mirjetas »Taktik«mit die-

sem berufsbiografischen Einschnitt umzugehen, gestaltete sich jedoch leicht

anders als die von Zara:

13 Gebhardt et al. (2007: 213) beschreiben mit diesem Begriff die »projektförmige«, »er-

lebniszentrierte« Art der Vergemeinschaftung katholischer Jugendlicher unter denBe-

dingungen des zunehmenden Bedeutungsverlusts der traditionellen Kirchgemeinde.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Islam, Gender, Intersektionalität

Wie die »Taktik« von Zara beinhaltet auch die »Taktik« von Mirjeta die

in De Certeaus Sinne (1988) »listige« Aneignung der Deutung der Differenz-

kategorie »Muslimin«. Diese »listige« Aneignung bzw. Umdeutung der Dif-

ferenzkategorie »Muslimin« aus einer subalternen Position heraus geschieht

jedoch durch die kämpferische Selbstbehauptung als dezidiert religiöseMus-

lima: ZentralesMoment dieser »Taktik« ist die ostentative Betonung alltagsreli-

giöser Praxen (wie bspw. Beten, Geschlechtertrennung etc.) und Kleidung als

Zeichen des Widerstands gegen Gesellschaft und Elternhaus, sowie eine auf

dieser religiösen Selbstrepräsentation aufbauende subkulturelle Vergemein-

schaftung mit jugendkulturellem Charakter. Ihre religiöse Selbstrepräsenta-

tion hatte wie bei Zara indirekt einen klaren Einfluss auf den Bildungsweg,

da ein »sozialisatorischer Effekt szeneinterner Vergemeinschaftung« (Mei-

nert/Seeliger 2013: 49) der jugendkulturellen Szene, in der sich Mirjeta ver-

gemeinschaftete, eine islamisch begründete Pflicht zur (Weiter-)Bildung be-

inhaltete.

AlsMirjeta sich im Laufe der Lehre dazu entschied ein Kopftuch zu tragen,

war ihr bewusst, dass sie aufgrund ihres Entscheids, sich zu bedecken, ihre

Lehrstelle verlieren würde, da ihr dies der Lehrmeister angekündigt hatte, als

sie ihn danach fragte. Sie nahmdies jedoch in Kauf, obwohl sie von der Ansage

ihres damaligen Vorgesetzten zunächst ziemlich niedergeschlagen war:

»Ich war dann einfach dort und ganz eingesackt also ganz eingeschüchtert

und so. Ich war in dieser Zeit auch sehr scheu und habe mich gar nicht ge-

wehrt« (Mirjeta, A 44).

Aus der Aussagewird deutlich,wieMirjeta sich damals verunsichern liess und

nicht in der Lage war, sich zu wehren. Ein Umstand, der sich später ändern

sollte. Mirjeta wurde durch diese Erfahrung politisiert. Nach drei Monaten,

in denen sie zu Hause geblieben war und sich »auf sich besonnen« (Mirjeta,

A 44) hatte, sah sie ein klares Ziel vor Augen: Sie wollte ein Kopftuch tragen

können, den Islam praktizieren und so ihre Lehre beenden und kam zur An-

sicht: » Es kann nicht sein, dass es nicht zusammen geht« (Mirjeta, A 44).

Hier wird bereits ein erster Ansatz ihrer »Taktik« der kämpferischen Selbst-

behauptung als Muslima deutlich. Bei einer selbstständig tätigen Frau (mit

sog. »Migrationshintergrund«) fand sie nach längerer Suche schliesslich ei-

nen Ort, wo sie ihre Lehre mit Kopftuch beenden konnte. Mirjeta imponierte

ihre neue Chefin, die »Leidenschaften oder die Charaktereigenschaft« hatte.

Ebenso beeindruckte sie, »dass für sie Nichts unmöglich ist« (Mirjeta, A 47).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 143

Parallel zu dieser Begegnung wurde ihr damals gegen Abschluss der Lehr-

zeit, wie sie erzählt, der Islam zur Maxime ihrer Bildungsmotivation und

-aspiration:

»Der Islam schreibt vor, dass die Leute in der Bildung das Höchstmögliche

anstreben sollen« (Mirjeta, A 47).

Für Mirjeta, die sich zunehmend mit der Religion auseinandersetzte, wurde

der Islam immerwichtiger. Sie fasste neue Ziele und strebte »dasHöchstmög-

liche« an: Nach ihrer Lehre wollte sie studieren. Sie begründet ihre Bildungs-

aspiration religiös. Berufsbegleitend holte sie die Hochschulzulassung nach,

was »eine stressige Zeit« (A 51) war, wie sie sagt. Parallel dazu gewann für

Mirjeta die Vergemeinschaftung mit jungen, gebildeten Muslim*innen und

die Verszenung (Gebhardt 2018, Gebhardt et al. 2007: 213) an Bedeutung.

Obwohl es an dieser Stelle zu weit führen würde, detailliert auf musli-

mische, jugendkulturelle Szenen in Europa einzugehen, sei doch auf einige

wichtige Beobachtungen bezüglich neueren transnationalisierten, muslimi-

schen jugendkulturellen Strömungen in der Deutschschweiz hingewiesen14:

In Westeuropa existiert eine breite Palette an spezifisch muslimischen

Jugend- und Subkulturen, Szenen, Moden und Musikstilen (Herding 2013);

Grüner Pop (Müller et al. 2010), »Pop-Muslime« (Gerlach 2010), religiöse Sze-

nen der Neo-Muslimas (Nökel 2002), muslimische Modeszenen (bspw. Mo-

dellabel Style Islam), Taqwacore (Punk-Islam) etc. Neuere jugendkulturelle Ent-

wicklungen werden zunehmend transnationalisiert und gewinnen an Bedeu-

tung (vgl. bspw. muslimische Mode oder Fernseh-Prediger15 etc.).

14 In Bezug auf die Frage, welche Bedeutung der Teilnahme an religiösen Gruppierun-

gen (muslimische Jugendgruppen, Frauenvereine, Moscheevereine) resp. der Absenz

davon in Bildungsbiografien zukommt, wurden im Anschluss an die Ergebnisse des

Projekts über muslimische Jugendgruppen des ZRF (Zentrum für Religionsforschung

Luzern) und deren fundierte Charakterisierung der muslimischen Jugendgruppen in

der Schweizer Gesellschaft (Endres et al.: 2013) zunächst neuere jugendkulturelle Ent-

wicklungen sowie muslimische Jugend- und Frauengruppen in der Deutschschweiz in

den (ethnografischen) Blick genommen. Das Projekt des ZRFs lautete »Muslimische

JugendgruppenundBildung von zivilgesellschaftlichemSozialkapital in der Schweizer

Gesellschaft« und wurde 2011-2013 durchgeführt (vgl. Jürgen Endres, Andreas Tunger-

Zanetti, Samuel Behloul und Martin Baumann 2013). Das dem religionswissenschaft-

lichen Seminar der Universität Luzern angegliederte Zentrum für Religionsforschung

(ZRF) stellte eine wichtige Kooperationspartnerin meines Dissertationsprojekts dar.

15 Beispielsweise der ägyptische Fernsehprediger Amr Khaled.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Islam, Gender, Intersektionalität

Wie sich in der Feldforschung zeigte, werden neuere muslimische ju-

gendkulturelle soziale Praktiken auch in der Schweiz aufgegriffen und repro-

duziert. So fand z.B. im November 2013 der erste schweizerische muslimi-

sche Poetry-Slam (I-Slam) organisiert von ›UMMAH – Muslimische Jugend

Schweiz‹ statt und es existiert mittlerweile auch in der Schweiz eine kleine

muslimische Modeszene mit eigenen Labels und Fashion Shows. YouTube-

Filme von sogenannten »Hijab-Bloggerinnen«16 mit Hijab- oder Get-ready-for-

Eid-Make-up-Tutorials17 sowie Musikvideos vonMipsterz (muslimische Version

von Hipsters, vgl. Kap. 2.3), aber auch »pop-muslimische« Starprediger (Ger-

lach 2010) finden in der Schweiz ihr Publikum. Hierbei nehmen das Internet

und Social-Media-Kanäle eine zentrale Bedeutung ein (vgl. hierzu auch in Be-

zug auf Europa Herding 2013, auf die Schweiz Endres et al. 2013: 39).

In der Feldforschung wurden unter anderem moschee-ungebundene

Gruppierungen, in deren Umfeld sich neuere, transnationalisierte, jugend-

kulturelle Einflüsse in erster Linie verorten lassen, in den Blick genommen,

so z.B. die in Zürich stationierte muslimische Jugendorganisation ›UMMAH

–Muslimische Jugend Schweiz‹, die einen jährlichen U-Day18 (UMMAH-Day)

organisiert mit deutschschweizweiter Ausstrahlung. Aber auch andere mo-

schee-ungebundene Jugendorganisationen oder Organisationen, die primär

von Adoleszenten frequentiert werden, organisieren regelmässig Anlässe

(wie bspw. MSAZ19, MSAB20, IZRS21, VIJS22 etc.). Die von muslimischen

16 Bezeichnung vgl. Hannan, A 637.

17 Sehr beliebt ist bspw.Hijabhills aus England, die viele Styling-Filme ins Netz stellt, von

Every-Day-Make-up-Tutorial über Get-ready-for-Eid bis zum Hijab-for-Beginners (Folge 1-

3): https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills [Stand: 15.11.2017]. Die-

se Art von YouTube-Filmen entsprechen dem gegenwärtigen jugendkulturellen Trend

sichMake-up und Styling-Filme auf YouTube anzuschauen, in denen sich Menschen pri-

vat dabei filmen, wie sie sich zurecht machen. Mittlerweile werden oft angeklickte

Filme auch von Werbefirmen mit Produktwerbung oder Produkten gesponsert.

18 An dem alljährlichenU-Day (UMMMAH-Day) vom 18.10.2014 zeigten sich die Einflüsse

deutscher muslimischer jugendkultureller Selbstrepräsentation deutlich: So war das

deutsche Fashionlabel Styleislam (bekannt für seine T-Shirts mit Aufdrucken wie bspw.

»I love my Prophet« oder »Smile ‒ It’s Sunnah«) präsent und mit Ausnahme von Tarik

Ramadan waren fast ausschliesslich deutsche Referenten*innen und Musiker*innen

geladen, vgl.: www.u-day.ch/, zuletzt geprüft am 30.06.2015.

19 Muslim Students Association Zurich.

20 Muslim Students and Alumni Association Bern.

21 Islamischer Zentralrat Schweiz.

22 Vereinigung Islamische Jugend Schweiz.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
http://www.u-day.ch/
http://www.u-day.ch/
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
http://www.u-day.ch/
http://www.u-day.ch/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 145

Jugendorganisationen organisierten Aktivitäten haben eher selten einen aus-

schliesslich religiösen Charakter – Ausnahmen bilden vielleicht gemeinsame

Iftar23-Anlässe im Ramadan. Meist werden jedoch jugendliche Freizeit-

aktivitäten wie Fussballtourniere, I-Slam, Konzerte, (Wander-)Ausflüge,

Jugendlager, aber auch Podiumsdiskussionen etc. organisiert (vergleichbar

mit organisierten Aktivitäten von Vereinen mit freikirchlichem Hintergrund,

wie bspw. der ›ICF – International Christian Fellowship‹; Stienen/Büh-

ler/Gasser/Tamcan 2011, Walthert 2010). Hier kann als gläubige(r) Muslim*in

Gemeinsamkeit erfahren werden (Ansprechformel »Geschwister im Islam«).

Muslimische Jugendorganisationen und -gruppen sind allerdings auch Orte,

wo Ausschlusserfahrungen thematisiert und ausgetauscht24 werden können

(vgl. hierzu auch Endres et al. 2013), ältere Jugendliche und junge Erwachsene

dienen hierbei nicht selten als Vorbilder, Rollenmodelle oder Ratgeber*in-

nen. Im Zuge dieser Ausschlusserfahrungen werden teilweise auch politische

Podiumsdiskussionen mit geladenen Gästen lanciert und organisiert.

Die Jugendorganisationen sind ebenfalls im Netz präsent (Website aber

auch Social Media) und verfügen in der Regel über einen regelmässig aufda-

tierten Webauftritt, der sich an einer zeitgemässen Bildsprache mit jugend-

kulturellem Charakter orientiert.

Mirjeta bewegt sich in einer »Szene«25 (Hitzler/Niederbacher 2010: 15-16)

junger Menschen, die eine dezidierte, eher konservative Auslegung des Islam

23 Abendliches Mahl des Fastenbrechens im Ramadan.

24 Aufgrund der erhobenen Daten kann angenommen werden, dass verschiedene Orga-

nisationen unterschiedliche Strategien des Umgangsmit Ausschlusserfahrungen »be-

dienen«. Während Organisationen wie ›UMMAH – Muslimische Jugend Schweiz‹ be-

müht sind, ihren Mitgliedern Wege aufzuzeigen, resp. sich gegenseitig auf der Suche

darin zu bestärken, sich als gläubige(r) Muslim*in gesellschaftlich zu integrieren und

betonen, dass Integration als gemeinsamer/gegenseitiger Prozess zu verstehen sei,

stellen Organisationen wie bspw. der IZRS (Islamischer Zentralrat Schweiz) tendenzi-

ell eher Identifikationsangebote für junge Frauen (undMänner) bereit, welche in ihren

Assimilationsbemühungen als gläubige Muslim*innen in der Schweizer Gesellschaft

enttäuscht wurden.

25 Hitzler undNiederbacher definieren Szenewie folgt: »Eine Formvon lockeremNetzwerk;

einem Netzwerk, in dem sich unbestimmt viele beteiligte Personen und Personengruppen ver-

gemeinschaften. In eine Szene wird man nicht hineingeboren oder hineinsozialisiert,

sondern man sucht sie sich aufgrund irgendwelcher Interessen selber aus und fühlt

sich in ihr eine Zeit lang mehr oder weniger ›zu Hause‹. Eine Szene weist typischer-

weise lokale Einfärbungen und Besonderheiten auf, ist jedoch nicht lokal begrenzt,

sondern, zumindest im Prinzip, ein weltumspannendes, globales – und ohne intensive

Internet-Nutzung der daran Beteiligten zwischenzeitlich auch kaum noch überhaupt

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Islam, Gender, Intersektionalität

leben. Diese Szene weist jugend-, aber auch subkulturelle Züge auf: Die jun-

genMenschen identifizieren sichmit dieser Szene über eine normierende so-

ziale Praxis, die sich unter anderem in einer ausgeprägten Gruppensymbolik,

in der Sprache, einer (religiös geprägten) Kleidung, (tolerierter) Musik, eige-

nen Social- Media-Kanälen und Gruppen, alltagsreligiösen Praxen sowie poli-

tischer Haltung und religiöser Weltanschauung artikuliert (vgl. hierzu auch

ebd.: 190ff.).

Im Zuge dieser Vergemeinschaftung wird »der Islam« zunehmend der

Schlüssel von Mirjetas alltäglicher Lebensführung:

»Also der Islam ist eigentlich das Höchste in meinem Leben. Ich versuche,

Alles dem Islam unterzuordnen. //Mhm// weil ähm das ist das Einzige, was

für mich Sinn macht« (Mirjeta, A 77).

Mirjeta ist glaubensgewiss, »der Islam« in einer dezidierten, konservativen

ausgelegten Variante wird zunehmend zur Richtschnur ihrer Lebensführung.

In der Formulierung »das Einzige, was Sinn macht« wird gleichzeitig der

ausschliessliche Charakter, der sich als oberste Maxime ihrer Lebensordnung

manifestiert, deutlich.

Mirjetas religiöse Selbstrepräsentation manifestiert sich einerseits in ei-

nem religiösen Kleidungsstil und andererseits anhand einer kompromisslo-

sen Handhabung (alltags-)religiöser Praxen. Sie kleidet sich bewusst, wie sie

sagt »islamisch«. Als Ausdruck dessen zieht einen Khimar dem Hijab vor. Zu-

dem ist sie, wie die weiblichen Peers der Szene, in der sie sich bewegt, meist

ganz schwarz oder dunkelbraun gekleidet – ein Umstand, der ihr, wie ich

verschiedentlich beobachten konnte, ablehnende Reaktionen von Menschen,

denen sie auf der Strasse begegnet, einbringt.

Auch in der Handhabung religiöser Praxen ist sie äusserst konsequent. Als

ich sie bspw. neben einigen informellen Gesprächen formell mit laufendem

Band interviewe, unterbricht sie das Interview ostentativ für das Gebet.

Die Irritation, die eine selbstbewusste religiöse Selbstrepräsentation in

einer sich als säkular verstehenden Gesellschaft auslöst, begründet Mirjeta

mit deren »Islamophobie«:

vorstellbares – Gesellungsgebilde bzw. eine ›globale Mikrokultur‹. Und natürlich gibt es

in einer Szene keine förmlichen Mitgliedschaften« (2010: 15-16, Herv. im Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 147

»(…) dieMenschen sowieso islamophob sind und Kopftücher nicht gerne ha-

ben, Bärte nicht gernehabenundein selbstbewusstesAuftreten sowieso (…).

Der Sündenbock für alles ist der Islam« (Mirjeta, A 100).

Mirjeta verortet Islamophobie insbesondere in der gesellschaftlichen Ableh-

nung sichtbarer religiöser Symbole. Insbesondere würden die Menschen eine

religiöse Selbstrepräsentation ablehnen, so Mirjeta, wenn diese (wie bei ihr

und ihren Peers), an ein, wie sie es nennt, »selbstbewusstes Auftreten« ge-

koppelt ist.

Genau dieses Moment eines ›selbstbewussten Auftretens‹ mit ostenta-

tivem Charakter ist hinsichtlich der »Taktik« der kämpferischen Selbstbe-

hauptung in der Ausprägung als ›dezidiert religiöse‹Muslima konstitutiv: Die

ostentative (religiöse) Selbstrepräsentation besteht einerseits aus einer de-

zidierten, konservativen Auslegung des Islam und einer kompromisslosen

Handhabung sowie Betonung religiöser Praxen, andererseits aber auch aus

der Politisierung der damit einhergehenden Ausschlusserfahrungen und dem

daraus folgenden »Kampf« gegen die »islamophobe Gesellschaft«. Kern dieser

»Taktik« bildet der politische Kampf gegen die »islamophobeGesellschaft » als

verantwortliche Instanz für das vorläufige Scheitern der eigenen Bildungsbio-

grafie am sichtbaren religiösen Symbol desHijab. Teil dieses »Kampfes gegen

die Islamophobie« ist das Antreiben und Befördern einer »höchstmöglichen«

Bildung aller Muslim*innen (vgl. unten).

Frauen, bei denen die »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung in

der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als dezidiert religiöse

Muslima nachgezeichnet werden konnte, werden durch die ihnen aufgrund

des Hijabs widerfahrende berufsbiografische Ausschlusserfahrung in ihrer

Erstausbildung politisiert. Anders als bei der Ausprägung der religiösen

Selbstrepräsentation als emanzipierteMuslimamanifestiert sich die »Taktik«

der kämpferischen Selbstbehauptung nicht im Dialog mit gesellschaftlichen

Gremien, sondern durch (politischen) Widerstand gegen die Schweizer Ge-

sellschaft. Anders als Zara sieht Mirjeta keinen Nutzen darin, die Gesellschaft

»aufzuklären«, vermittelnd in interreligiösen Gefässen oder Schulklassen tä-

tig zu sein, vielmehr widmet sie sich dem »Kampf gegen die Islamophobie«.

Aufgrund dieser Tatsache erstaunt es nicht, dass im Kontext des gegenwärti-

gen geführten Islamdiskurses die offensiv-ostentativ ausgelebte Religiosität

von diesen Frauen einerseits eine »Irritation der säkularen Gesellschaft« (St-

rahm 2007: 9) bewirkt, anderseits aber bisweilen auch eine (meist negative)

Reaktion des Elternhauses hervorruft. Diese Irritation einer dem Selbst-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Islam, Gender, Intersektionalität

verständnis nach säkularen Gesellschaft durch eine »selbstbewusst gelebte

und öffentlich präsentierende Religiosität muslimischer Frauen« (ebd.) wird

von den Frauen jedoch intendiert oder zumindest in Kauf genommen. Bei

Ausschlusserfahrungen gilt es, – so die Maxime der Szene, in der sich Mirjeta

bewegt – nicht zu kuschen, sondern wie Lane26 das Handeln der Szene, der

ihre Schwestern angehören, beschreibt (Feldprotokoll Mai 2015): »steihert

zrüggdisse« – knallhart verbal zurückzugeben.

Der »Kampf gegen die Islamophobie« bzw. die Politisierung der jungen

Frauen aufgrund ihrer Ausschlusserfahrungen wird entscheidend befördert

durch die Vergemeinschaftung mit gleichgesinnten religiösen Musliminnen

und Muslimen in einer Szene, die jugendkulturelle Züge trägt. ›Klassische‹

religiöse Vergemeinschaftung in moschee-gebundenen Jugend- oder Frauen-

gruppen, wie sie Frauen, der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation

als emanzipierteMuslima bevorzugen, lehnt Mirjeta ab.Wie sie betont, ist sie

enttäuscht von Imamen und Moscheevereinen, die in ihren Augen ›kuschen‹,

wenn der Islam gesellschaftlich negativ diskutiert wird, und die ihrer Ansicht

nach »möglichst nicht auffallen und sich nahezu dafür entschuldigen, dass

man überhaupt Muslim[in] ist« (Mirjeta, A 90). Zoja, eine andere Frau mei-

nes Samples, bringt es während eines Gesprächs prägnant auf den Punkt: Sie

will nicht wie ihre Eltern »sorry und danke für die Moschee im Keller« sagen.

Als SchweizerMuslima fordert sie »ein Gotteshaus, das auch wirklich eins ist«,

vergleichbar mit einer Synagoge oder einem Tempel (Feldprotokoll Dez. 2015;

aber auch Zoja, A 81, 82).

Mirjeta versteht sich als Teil einer religiösen Gemeinschaft, die Gesell-

schaftskritik übt und die in dieser Rolle zwangsläufig auf Widerstand stösst,

denn »unser Spiegel gegen die Gesellschaft, das mag fast niemand ertragen

in der Schweiz« (Mirjeta, A 90). Mirjeta wirft der hegemonialen Gesellschaft

vor, dass sie Muslim*innen, die wie sie »eine eher konservative Auslegung

vom Islam fordern« und sich dafür einsetzen, regelrecht »aus dem Diskurs

herauskicken« (Mirjeta, A 91) will, indem die Gesellschaft sie in die Ecke des

Radikalismus stellen würde, »woman uns noch radikal,möglichst radikal und

vom Radikalen in das Gefährliche bringt« (Mirjeta, A 92). Frauen, bei denen

diese »Taktik« rekonstruiert werden konnte, geraten – obwohl fernab davon –

aufgrund der ostentativ gelebten Religiosität nicht selten unter Terrorismus-

verdacht; dies entweder vonseiten ihres familiären Umfelds oder aber auch

seitens der Presse oder der (virtuellen) Öffentlichkeit. Ausgeprägt äusserte

26 Vgl. Kap. 4.1.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 149

sich dies bspw. bei Adea, einer anderen Frau des Samples. Adea stammt aus

einem säkularen Haushalt.27 Als sie sich im Laufe ihrer Adoleszenz dazu ent-

schloss, einen Hijab zu tragen und zunehmend in einer religiösen Szene mit

jugendkulturellen Zügen verkehrte, war die Familie, insbesondere der Vater

alarmiert:

»Nachher hat er mir gesagt, nimm das scheiss Kopftuch weg. So seineWort-

wahl. Er hat es so gesagt« (Adea, A 103).

Wie diesem Zitat zu entnehmen ist, war der Vater gar nicht erfreut, dass Adea

nun ein Kopftuch trägt. Aus ihrer Aussage »so seine Wortwahl« wird die Be-

fremdung über diese Aussage deutlich. Adea fügt sich für drei Wochen den

Wünschen des Vaters, danach beginnt sie jedoch definitiv denHijab zu tragen.

Anders als das stereotype Bild der »unterdrückten Muslimin«, die »gezwun-

gen wird, ein Kopftuch zu tragen«, trägt Adea den Hijab gegen den Willen

ihres Vaters. Als ich sie kennenlernte, zog sie den Hijab während der Arbeit

jedoch noch aus.

Als sie begann, zu Vorträgen in Moscheen zu gehen, befürchtete ihr Vater

– alarmiert durch den laufenden Islamdiskurs – gar eine Radikalisierung. Er

verbot ihr, weiterhin Moscheen zu besuchen. Als ich sie ein halbes Jahr spä-

ter im Umfeld der jugendkulturellen Szene, die ich teilnehmend beobachtete,

zufällig wieder treffe, trägt sie einen Khimar. Sie schildert mir, dass sie ihren

Job an der Kasse eines Kaufhauses aufgeben musste, weil sie ihren Hijab da-

für nicht mehr ausziehen wolle und wie schwierig es sei, nun eine Anstellung

zu finden. Mittlerweile sei auch die Verwandtschaft in Südosteuropa davon

überzeugt, dass Adea sich auf dem Weg zur Radikalisierung befinde, erzählt

sie augenzwinkernd. Ihre Verwandten hätten diesbezüglich besorgt ihreMut-

ter angerufen, nur weil sie am 8. März, dem weltweiten »Tag der Frau« auf

Facebook postete »dass der Prophet sagte, man solle die Frauen gut behan-

deln, gut zu ihnen schauen ja«. Sie räumt jedoch umgehend ein: »ich habe

schon provoziert« (Adea, A 142). Ihre Provokation galt ihrer Tante, der sie vor-

warf, sie rufe ihre Mutter zwar am »Tag der Frau« an, nicht jedoch an religiö-

27 Wie D’Amato (2010: 183) feststellt: »Wenn auch viele dieser Jugendlichen aus einem

eher säkularen Haushalt stammen, spielt für sie die Religion mehr als für ihre Eltern

die Rolle des Identitätsmarkers«. Diesmagnicht zuletzt eineArt »reaktiveReligiosität«

(vgl. »reaktive Ethnizität« Portes/Rumbaut 2001: 284-86) in Bezug auf den laufenden

Islamdiskurs sein, der Differenzen zugunsten religiös verlaufender Trennlinien kon-

struiert (Sökefeld 2011: 271) und weniger wie zuvor entlang den konstruierten Diffe-

renzlinien Nationalität bzw. Ethnizität.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Islam, Gender, Intersektionalität

sen Feiertagen. Diese Art der bewussten Provokation ist ebenfalls konstitutiv

für die »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung alsMuslima in der Aus-

prägung der religiösen Selbstrepräsentation als dezidiert religiöse Muslima.

Sie findet nicht nur, aber auch in virtuellen Räumen statt. Es kommt jedoch

vor, dass solche Provokationen Missverständnisse und weitreichende öffent-

liche Debatten zur Folge haben, die sich schwer kontrollieren lassen: Mirjeta

erzählt, dass eine Aussage auf Social Media, die ihr, wie sie sagt, fälschlicher-

weise zugeschrieben wurde, an die Öffentlichkeit gelangte und sie zum Ziel

einer Presse-Kampagne machte, infolge derer sie massiv persönlich bedroht

wurde.

Innerhalb der subkulturellen Szene mit jugendkulturellen Zügen, in der

sich die beiden Frauen bewegen,werden Erlebnisse, bei denen teilweise durch

bewusste Provokation und ostentativ befolgte religiöse Praxen Irritationen

hervorgerufen werden, wie ich beobachten konnte, teilweise als Beweis der

Gruppenzugehörigkeit herumgereicht und detailreich erzählt: Diese Art des

Teilens dieser (manchmal auch durch bewusste Provokation herbeigeführten)

Ausschlusserfahrungen wirkt identitätsstiftend, bestärkt die Gruppe und po-

litisiert die Vergemeinschafteten weiter im »Kampf gegen Islamophobie«.

In der jugendkulturellen Verszenung, die Teil der »Taktik« der kämpferi-

schen Selbstbehauptung als dezidiert religiöseMuslima bildet, sind hinsicht-

lich des provokativen Auftretens, aber auch hinsichtlich der Politisierung der

Szenegänger*innen durchaus Parallelen zu anderen jugendkulturellen Bewe-

gungen mit subkulturellen Zügen auszumachen, wie bspw. zur Punkbewe-

gung. Was Meinert und Seeliger (2013) in ihrer sozial- und kulturwissen-

schaftlichen Betrachtung der deutschen Punkszene feststellen, lässt sich auch

auf die religiöse Szene, in der sich Mirjeta und Adea bewegen, übertragen:

»Ein (…) zentraler Bezugspunkt in der Kultur des Punk ist die Kommentie-

rung und Gestaltung gesellschaftspolitischer Strukturen und Prozesse. (…).

Im Hinblick auf die Punkkultur lässt sich (…) ein sozialisatorischer Effekt

szeneinterner Vergemeinschaftung anführen, welcher sich auch in der Poli-

tisierung eines Grossteiles der Szenegänger niederschlägt. Gleichzeitig ha-

ben politische Bezüge aber auch eine identitätsstiftende Bedeutung (…)«

(Meinert/Seeliger 2013: 48,49).

Wie der Punkbewegung ist auch der jugendkulturellen Szene, in der sichMir-

jeta und Adea bewegen, die Kommentierung (und Gestaltung) hegemonialer

gesellschaftlicher Prozesse aus ihrer subalternen Position heraus ein zentra-

les Anliegen. Ähnlich wie in der Punkkultur wird diese durch einen offensiv

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 151

inszenierten Kleidungsstil und (gesellschaftlich-provokative) Selbstrepräsen-

tation, der auf die Ideologie (bzw. hier Religion) hinweist, sichtbar gemacht.

Ebenfalls lässt sich ein »sozialisatorischer Effekt« dieser Vergemeinschaftung

ausmachen, die sich in der Politisierung einerseits und in seiner identitäts-

stiftenden Wirkung andererseits niederschlägt.

Mirjeta findet in der Szene eine Art Antwort auf die gesellschaftliche An-

erkennungsverweigerung (Hagedorn 2008: 12): Wie Hagedorn (2008) in einer

Untersuchung über Jugendkulturen feststellt, ist entscheidendes Element der

jugendkulturellen Vergemeinschaftung und Selbstrepräsentation der Versuch

einer Umkehrung der Machtverhältnisse (ebd.: 12) und »eine Antwort auf die

Anerkennungsverweigerung, die von der dominanten Mehrheitskultur aus-

geht« (ebd.).

Im Islamischen Zentralrat Schweiz (IZRS) findet Mirjeta im Gegensatz zu

den Moscheevereinen die Form einer religiösen Vergemeinschaftung, die ihr

vorschwebt:

»Okay, jetzt beim IZRS also in erster Linie ist es mal islamisch … Dass man

etwas macht für den Islam für die islamische Gemeinschaft. Die Muslime in

der Schweiz sind ja so schlecht organisiert oder es gibt fast gar keine Institu-

tionen und vor allem im Kampf gegen Islamphobie. Ich selbst habe das mit-

erlebt, dass ich aufgrund des Kopftuches aus der Lehre geschmissen wurde«

(Mirjeta, A 86).

Aus dem Zitat wird ersichtlich, dass Mirjeta beim IZRS auf ein Iden-

tifikationsangebot trifft, das ihr entspricht. Ebenso hebt sie politisch

vergemeinschaftende Aspekte positiv hervor. Als grösste (islamophobe)

Ausschlusserfahrung, so wird in dem Zitat ebenfalls deutlich, erlebte Mirjeta

den »Rausschmiss« aus ihrer Lehre durch ihren in der Adoleszenz gefällten

Entscheid, fortan ein Kopftuch zu tragen. Beim IZRS findet sie die Unter-

stützung, die sie im Kampf gegen solch »islamophobe« Akte sucht, denn

der IZRS entziehe sich dem »Kampf gegen die Islamophobie« nicht, im

Gegensatz zu den sonst schlecht organisierten Muslim*innen.

Das Argument, dass der IZRS die einzige Institution sei, die sich weh-

re und (medial) dem laufenden Islamdiskurs dezidiert entgegentrete, ist

ein vielzitiertes Argument junger religiös orientierter Secondas*os in der

Deutschschweiz. Diesem Engagement wird gemeinhin grosser Respekt

gezollt, auch von jungen Frauen und Männern, die in der Auslegung ihrer

Religion durchaus nicht auf der Linie des IZRS liegen. Mirjeta hingegen ist

vom IZRS in jeder Hinsicht beeindruckt:

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Islam, Gender, Intersektionalität

»Mir hat es gefallen, dass sie ähm gut organisiert sind, dass sie gebildet sind

und dass sie sichmedial, also mit denMedien [zusammenarbeiten]« (Mirje-

ta, A 83).

Mirjeta beeindrucken insbesondere die Organisationsformen, der gebildete

Habitus und die Medieninszenierung des IZRS. Insbesondere imponieren ihr

»der Präsident« und die gebildete Führungsriege. Bildung würde von dieser

grossgeschrieben und islamisch begründet, die Mitglieder würden angehal-

ten, sich (weiter) zu bilden:

»Der Islam schreibt vor, dass die Leute in der Bildung das Höchstmögliche

anstreben sollten //mhm// und da (…) also ich bin dann zu dieser Zeit an Vor-

träge gegangen, als es auch um Bildung gegangen ist und der Präsident hat

auch oft gesagt, dass Muslime nur weiterkommen, wenn sie auch gebildet

sind (…). Und das hat mich in dieser Zeit geprägt und ich habe gedacht, wie-

so eigentlich nicht. Weil Chemielaborantin ist schon gut gewesen, aber es

auch nicht etwas gewesen, auf dem ich (…) bleiben wollte. Das hat so mein

Entschluss gefasst, dass ich dann studieren gehe« (Mirjeta, A 47-48).

Wie aus dem Zitat ersichtlich wird, stellt eine islamisch begründete grösst-

mögliche Bildungsaspiration Teil der Sozialisation durch die religiöse Verge-

meinschaftung dar. Der Bildungsweg als politisierteMuslima soll konsequent

weiterverfolgt werden, es gilt »das Höchstmögliche an[zu]streben«. Mirjeta

imponieren diese Vorträge über Bildung. Was der Präsident wiederholt be-

tont, leuchtet ihr ein, nämlich dass »Muslime nur weiterkommen, wenn sie

auch gebildet sind«. Bildung ist in der Szene, in welcher sich Mirjeta bewegt,

neben der Politisierung ein massgeblicher »sozialisatorischer Effekt szenein-

terner Vergemeinschaftung« (Meinert/Seeliger 2013: 49). Sich zu bilden wird

zum Teil der religiösen Selbstrepräsentation und zum Teil des »Kampfes ge-

gen die Islamophobie«. Dies hat Mirjeta, wie sie sagt, »geprägt« und sie fasst

den Entschluss an einer technischen Hochschule studieren zu gehen, den sie

unter grösster persönlicher Anstrengung berufsbegleitend umsetzt.

Frauen, bei denen die »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung in

der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als dezidiert religiöse

Muslima rekonstruiert werden konnte, verschaffen sich also wie Mirjeta über

einen Umweg Zugang zu Bildung: Die Szene, in der sie sich als dezidiert

religiöse Muslima kämpferisch selbstbehauptet, beinhaltet den »sozialisato-

rische[n] Effekt« (Meinert/Seeliger 2013: 49) – eine konsequente Verfolgung

des »höchstmöglichen« Bildungsziels. Durch die szeneartige Gemeinschaft

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 153

erfährt sie Unterstützung in der ursprünglichen Bildungsaspiration, die ihr

zuvor verwehrt geblieben ist und setzt sie mit ungleich grosser Anstrengung

fort. Unterstützt wird sie hierbei von ihren Peers. Bei »islamophobem«

Widerstand und gesellschaftlichen Bildungsbarrieren greift die religiöse

Gemeinschaft28 zudem unterstützend und notfalls auch mit juristischen

Mitteln ein. Dies insbesondere falls wegen einer dezidiert religiösen Lebens-

führung (wie z.B. dem Tragen eines Kopftuchs) der berufsbiografische Weg

nicht verfolgt werden kann.

Zusammenfassung »Taktik« Typus 1

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des Bildungszugangs durch

kämpferische Selbstbehauptung alsMuslima rekonstruiert werden konnte, er-

fahren aus einer intersektionellen Perspektive starke Einschränkungen ihrer

Bildungsbiografie durch das Zusammenspiel der Differenzdimensionen Gen-

der, »Migrationshintergrund«, »class«und Religion, insbesondere hinsichtlich der

sichtbaren religiösen Symbolik religiöser Kleidung (wie bspw.Hijab, Khimar).

Bei diesen Frauen manifestieren sich an der ersten Selektionschwelle zur Se-

kundarstufe wirkmächtige Bildungsbarrieren aufgrund des Zusammenspiels

einer fehlenden Unterstützung der Eltern und deren Genderbild einerseits so-

wie der mangelnden Unterstützung von Lehrpersonen und der sich dabei

ungehemmt entfaltenden reproduktiven Wirkung des Bildungssystems an-

dererseits (vgl. Kronig 2005).

Die Frauen des Samples, bei denen sich die »Taktik« der kämpferischen

Selbstbehauptung alsMuslima rekonstruieren liess,machten als ersten Schritt

in die nachobligatorische Ausbildung eine Lehre. Hierbei wirkte die Diffe-

renzkategorie »Muslimin« anhand des sichtbaren religiösen SymbolsHijab zu

einem Zeitpunkt der nachobligatorischen Bildungsbiografie so stark als Bil-

dungsbarriere, dass diese eine berufliche Neuorientierung oder einen Umweg

erforderte. Die interviewten Frauen fanden entweder keine Lehrstelle oder

mussten ihre bisherige Berufslaufbahn oder Ausbildungsstelle aufgeben. In

der Art des Umgangs mit bildungsbiografischen Hindernissen zeigt sich die

»Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als Muslima:

Zentral für die »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung alsMuslima

ist die »listige« Aneignung der Deutungsweise der Differenzkategorie »Musli-

28 Auch bei der Taktik des Typus 3 spielt die religiöse Vergemeinschaftung eine entschei-

dende Rolle hinsichtlich des Bildungszugangs jedoch nicht im Sinne eines »sozialisa-

torische[n] Effekts« (Meinert/Seeliger 2013: 49).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Islam, Gender, Intersektionalität

min«. Nach De Certeau sind »Taktiken« listige, autonome Aneignungsweisen

alltäglicher Praktiken von Individuen aus subalternen Positionen, in denen

eine Umdeutung etablierter Strukturen stattfinden kann (De Certeau 1988:

89). Eine »Taktik«

»… profitiert von ›Gelegenheiten‹ und ist von ihnen abhängig; (…). Sie muss

wachsam die Lücken nutzen, die sich in besonderen Situationen der Über-

wachungdurchdieMacht der Eigentümer auftun. Siewildert darin und sorgt

für Überraschungen. Sie kann dort auftreten, wo man sie nicht erwartet. Sie

ist die List selber« (De Certeau 1988: 89).

Die »Taktik« manifestiert sich bei zwei Untertypen, ich nenne sie Ausprä-

gungen, leicht unterschiedlich. Die beiden Ausprägungen unterscheiden sich

anhand der religiösen Selbstrepräsentation: Bei der einen handelt es sich um

die religiöse Selbstrepräsentation als »emanzipierte Muslima«, bei der ande-

ren um die religiöse Selbstrepräsentation als »dezidiert religiöse Muslima«.

Die »Taktik« beinhaltet zwar bei beiden Ausprägungen die »listige« Aneig-

nung der Differenzkategorie »Muslimin«; diese manifestiert sich jedoch dann

auf leicht unterschiedliche Weise: Bei der Ausprägung der religiösen Selbst-

repräsentation als emanzipierteMuslima lässt sich eine Aneignung der Diffe-

renzkategorie »Muslimin« erkennen, in welcher die Inszenierung einer »Ge-

genstrategie der Repräsentation« (Hall 2004: 161) hinsichtlich des dominan-

ten diskursiven Rahmens ersichtlich wird. Dagegen manifestiert sich diese

Aneignung bei der anderen Ausprägung (Selbstrepräsentation als dezidiert

religiöse Muslima) durch das ostentative Bedienen des diskursiven Stereotyps

durch die Inszenierung als dezidiert religiöse Muslima.

Durch beide Arten der religiösen Selbstrepräsentation erlangen die Frau-

en, die sich diese »Taktik« zunutze machen, mehr Handlungsfähigkeit (Agen-

cy): Der ersteren Ausprägung gelingt es, sich mithilfe (religiöser) Selbstre-

präsentation als emanzipierte Muslima gesellschaftspolitisch zu positionie-

ren und eine Alternativkarriere in interreligiösen und/oder interkulturellen

NGOs zu machen oder sich durch berufliche Selbstständigkeit mittels eines

(religionsrelevanten) Nischenangebots (z.B. Hijab-Verkäuferin, Fahrlehrerin

für muslimische Frauen) zu positionieren. Kraft der »Taktik« letzterer Aus-

prägung (Selbstrepräsentation als dezidiert religiöse Muslima) wird der Bil-

dungszugang auf Umwegen erlangt: Der durch die Stigmatisierung als Kopf-

tuch tragende Muslima erzwungene berufliche Umweg führt zur Politisie-

rung. Die »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als dezidiert religiö-

seMuslima beinhaltet die islamisch begründete Bildungsaspiration als Teil des

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 155

»Kampfes gegen die Islamophobie«: Der Bildungsweg als politisierteMuslima

wird konsequent weiterverfolgt – islamisch begründete grösstmögliche Bil-

dungsaspiration stellt neben der Politisierung einen »sozialisatorische[n] Ef-

fekt szeneinterner Vergemeinschaftung« (Meinert/Seeliger 2013: 49) dar. Bei

»islamophobem« Widerstand der Gesellschaft in der Verfolgung dieser Bil-

dungsaspiration greift die religiöse Gemeinschaft zudem unterstützend und

notfalls auch mit juristischen Mitteln ein, falls wegen einer dezidiert religiö-

sen Lebensführung der berufsbiografische Weg nicht verfolgt werden kann.

Die »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung und Selbstrepräsenta-

tion alsMuslima–quasi des »sich zuNutzeMachens« oder der Umdeutung ei-

ner stigmatisierenden Differenzkategorie ist bei beiden Ausprägungen iden-

tisch. Dank der »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als Muslima,

transformieren Frauen, welche sich diese »Taktik« zunutze machen, die Dif-

ferenzkategorie »Muslimin« bildungsbiografisch gesehen von der intersektio-

nell wirkenden Kategorie zur Ressource einer gesellschaftlichen Selbstposi-

tionierung. Sie eignen sich die Differenzkategorie in De Certeaus Sinne (1988:

89) an und deuten sie um.

5.2 Typus 2: »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens

5.2.1 Xhemile

Als ich Xhemile (24) das erste Mal in ihrer Wohnung in einem grossen Block

treffe, stellt sie sich vor und meint plötzlich, ich könne sie auch Simone nen-

nen – die meisten Schweizer*innen könnten sich ihren Namen nicht merken,

deswegen habe sie sich einen Schweizer Vornamen für sich ausgedacht. Auf

die Idee gekommen sei sie im Gymnasium als sich der Biologielehrer ihren

Namen nie merken konnte und sie deshalb kaum aufrief.

Als Xhemile ein Kleinkind war, holte ihr Vater die Mutter und die ande-

ren drei Geschwister aus Südosteuropa in die Schweiz, wo er eine Stelle als

Imam innehatte. Xhemile ist als Kind quasi »in der Moschee aufgewachsen«,

wie sie erzählt. Die Moschee habe ihr als »Zufluchtsort« gedient, insbeson-

dere im Grundschulalter, als sie sich noch sehr fremd in der Schweiz fühlte.

Jeden Tag nach der Schule ging sie direkt zur Moschee des Vaters, welche

nur drei Minuten vom Elternhaus entfernt lag. Später besuchte sie dort jedes

Wochenende den religiösen Unterricht.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Islam, Gender, Intersektionalität

Xhemile stammt aus einem Milieu, in dem Bildung grossgeschrieben

wird. Von Kindsbeinen an wurde ihr insbesondere vom Vater vermittelt, dass

sie sich in der Schule anstrengen soll und lernen, um etwas zu erreichen.

Ihr Vater arbeitet als engagierter Imam und verfügt über einen Studienab-

schluss in Islamwissenschaften aus einem arabischen Land. Beide Grossväter,

mütterlicher- und väterlicherseits, sind ebenfalls Imame. Xhemiles Mutter

verfügt kaum über schulische Bildung, sie kümmert sich um die Kinder und

den Haushalt, besuchte jedoch intensiv Deutschkurse, es ist ihr wichtig, sich

zu integrieren.

Obwohl das Milieu, aus dem Xhemile stammt, bildungsaffin ist, hatte sie

– als älteste Tochter und erstes eingeschultes Kind der Familie – aufgrund

der Migrationssituation zunächst grosse Schwierigkeiten, sich im Bildungs-

system und dem frühen Selektionsverfahren zurecht zu finden. Ihre Eltern

kannten das schweizerische Schulsystem kaum und konnten sie nicht unter-

stützen. Sie musste sich, wie sie erzählt, alles »autodidaktisch« beibringen.

So musste sie z.B. einen Weg finden, ein Diktat zu lernen, da ihr niemand

vorlesen konnte. Ihre Geschwister hätten dann, wie sie erzählt, später von

ihren Erfahrungen profitieren können und es deshalb viel leichter gehabt.

Wie Xhemile erzählt, habe sie schon als Kleinkind gewusst, was sie be-

ruflich einmal erreichen wolle: Lehrperson werden. Sie sieht diesen Beruf

als ihre Berufung an. Von Anfang an richtete sie ihre ganze Schulkarriere

auf dieses Bildungsziel aus: Xhemiles »Taktik« des Bildungszugangs durch

zielstrebiges Aufsteigen zeigte sich denn auch bereits an der ersten Selekti-

onsschwelle, in der Mittelstufe. So wurde sie zunächst in die Real eingestuft;

als sie jedoch realisierte, dass sie die Sekundarstufe erreichen musste, wenn

sie Lehrerin werden wollte, strengte sie sich an und krempelte den Selekti-

onsentscheid zielstrebigmittels grösster Anstrengung innert wenigerMonate

um und schaffte es, in die Sekundarstufe aufgenommen zu werden. Bereits

früh traf sie ihre Bildungsentscheidungen auf sich allein gestellt und mittels

im Vergleich zu privilegierten Lernenden ungleich grösserer Anstrengung –

zielgerichtet und stets mit ihrem Plan, Lehrerin zu werden, vor Augen.

Ausschlusserfahrungen im Schulsystem aufgrund ihres »Migrationshin-

tergrundes« begegnete Xhemile ebenfalls mit der »Taktik« der Zielstrebigkeit:

Als ihr der Schulleiter sagte, sie solle nicht auf das Gymnasium gehen, das

sei zu schwierig für sie und Englisch solle sie besser auch nicht belegen, es

sei eine Fremdsprache zu viel, nahm sie das als gegenteiligen Ansporn und

schaffte zielstrebig schliesslich die beste Empfehlung für das Gymnasium –

als Einzige ihrer Klasse erreichte sie dieMaximalpunktezahl. Ihre Zielstrebig-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 157

keit führte sie bis zur strategischen Auswahl von Peers: Bereits während der

Schulzeit tat sie sichmit denjenigen Schülerinnen zusammen, die viel lernten

und nicht »in den Ausgang« gingen. Mit den Schulkolleginnen, die aus dem-

selben Land in Südosteuropa zugewandert waren wie ihre Eltern und von

denen sie sagte, sie würden sich nur für Kleidung und ihr Äusseres interes-

sieren, wollte sie nichts zu tun haben. Heute ist der grösste Teil ihres Freun-

deskreises akademisch gebildet, was sie in dem Moment, als ich sie nach der

Zusammensetzung ihres Freundeskreises frage, selbst erstaunt feststellt.

Xhemile wurde religiös sozialisiert. Sie ist glaubensgewiss und ist als

Tochter eines studierten Imam in religiösen Belangen auch formal hochge-

bildet – sie spricht und liest den Koran auf Arabisch. Religiöse Praxis sowie

religiöse Vergemeinschaftung bilden für Xhemile zudem eine habituell ver-

ankerte Selbstverständlichkeit. Wie ihr Vater vertritt sie einen intellektuellen

Zugang zum Islam; sie reflektiert Glaubensinhalte kritisch. Obwohl sie sehr

glaubensgewiss ist, hat Xhemile einen pragmatischen Zugang zur religiösen

Praxis, sie tradiert die pragmatische Haltung ihres Vaters gegenüber religiö-

sen Pflichten – im Zweifelsfalle ordnet sie diese ihrem Bildungs- und Auf-

stiegsprojekt unter. Als die Moschee-Besuche und die religiöse Bildung mit

ihrer schulischen Ausbildung zeitlich zu konkurrieren beginnen, ist der Vater

sofort bereit, Xhemile von diesen Verpflichtungen zu entbinden: Ihr zielstre-

biges Aufsteigen soll nicht durch religiöse Pflichten behindert werden. Ein

Grundsatz, auf den auch Xhemile sehr bedacht ist: Ihrer Mutter, die es gerne

sehenwürde, dass Xhemile sich bedeckt, erklärt sie kurzerhand, dass sie nicht

so lange studiert habe, um sich dann ihr berufliches Ziel durch ein Kopftuch

zunichte machen zu lassen.

Aufgrund ihrer pragmatischen Haltung gegenüber religiöser Praxis be-

tont sie, sie sei »nicht so der Vorzeigemoslem«. Ihr Scheitern am konsequen-

ten Verrichten des täglichen Gebets vergleicht sie mit einer Diät. Immer wie-

der nähme sie es sich vor, aber dann gelinge es nach ein paar Tagen nicht

mehr. Dennoch: Das Freitagsgebet lasse sie nie aus, wie sie unterstreicht. Für

regelmässige Besuche in der Moschee oder persönliches Engagement in reli-

giösen Vereinen fehle ihr die Zeit.

Auch bezüglich ihrer Ausbildung und ihres zukünftigen Berufs lebt Xhe-

mile ihren Glauben pragmatisch: In der Lehrerinnen- und Lehrerbildung lässt

sie sich mühelos darauf ein, sich von religiösen Dogmen zu distanzieren und

Wissensinhalte, die sich von ihrem persönlichen Glauben unterscheiden, zu

unterrichten.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Islam, Gender, Intersektionalität

Nicht nur im schulischen, sondern auch im privaten Bereich geht Xhe-

mile zielstrebig vor. Als sie sich in einen Mann in Südosteuropa verliebt, der

für ihre Familie nicht infrage kommt, setzt sie alles daran, ihr Ziel, ihn in die

Schweiz zu holen und – notfalls gegen den Willen der Familie – zu heiraten.

Sie nimmt dafür einen emotional sehr belastenden zeitweiligen Bruch mit

dem Vater und den totalen Bruch mit dem Grossvater in Kauf. Dieses Erleb-

nis ist für sie biografisch sehr einschneidend, sie weint, wenn sie von dieser

Zeit erzählt. Dennoch erreichte Xhemile ihr Ziel: Sie holte ihren zukünfti-

gen Mann in die Schweiz, schlug sich ohne finanzielle Unterstützung ihrer

Eltern neben ihrem Studium mit Aushilfejobs durch und arbeitete monate-

lang sieben Tage die Woche, um sich und ihrem zukünftigen Mann das Leben

zu finanzieren. Sie erreichte ihr Ziel und heiratete den Mann ihrer Träume

schliesslich ohne Anwesenheit der Eltern. Nach einer schwierigen ersten Pha-

se arrangierte sich der Vater mit seinem neuen Schwiegersohn.

Selbst in dieser anstrengenden Zeit verlor Xhemile ihre Bildungsaspirati-

on nie aus den Augen undmittels ihrer »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens

gelang es ihr in dieser grossen Belastungsphase den Vorkurs zur Pädagogi-

schen Hochschule zu absolvieren, sie lernte in »Nachtschichten«.

Die interviewten Frauen, bei denen sich die »Taktik« des Bildungszugangs

durch zielstrebiges Aufsteigen nachzeichnen liess, wurden meist religiös so-

zialisiert. Sie sind glaubensgewiss und verfügen zudem über ein fundiertes,

formales religiöses Wissen. Ihre Eltern sind in der Regel in moscheegebun-

denen religiösen Vereinen aktiv. Sie sind hinsichtlich der Ausbildung ihrer

Kinder – Töchter wie Söhne – aufstiegsorientiert. Die jungen Frauen tradie-

ren das elterliche Aufstiegsprojekt und verhalten sich hinsichtlich der elter-

lichen Bildungsaspirationen angepasst. Konstitutiv für die »Taktik« des Bil-

dungszugangs durch zielstrebiges Aufsteigen ist der Versuch des Kompensie-

rens von strukturellen Ausschlusserfahrungen durch eine ungleich zielstrebi-

ge Aufstiegsorientierung.

Die Ausübung alltäglicher, religiöser Pflichten in Zusammenhangmit Bil-

dungsbelangen (z.B. Kollision Gebetszeitenmit Vorlesungszeiten) handhaben

die interviewten Frauen pragmatisch. Im Zweifelsfalle ordnen sie ihre religiö-

se Praxis dem Bildungs- und Aufstiegsprojekt unter. Anders als bei der »Tak-

tik« des Typus 1 wird die religiöse Selbstrepräsentation von den Frauen nicht

zur gesellschaftlichen Positionierung genutzt, sondern Religion und religiöse

Praxis dient in erster Linie als persönliche Ressource. Unter den Frauen be-

finden sich sowohl solche, die sich bedecken als auch solche, die sich dagegen

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 159

entschieden haben oder nur situativ, in religiös konnotierten Kontexten wie

bspw. bei Moscheebesuchen einen Hijab tragen.

Die gesellschaftliche Marginalisierung von Muslim*innen in der Schweiz

wird von den Frauen zwar durchaus wahrgenommen und problematisiert,

sie besitzt jedoch gemäss ihren biografischen Erzählungen wenig persönliche

Relevanz im tertiären Umfeld, in dem sich die Frauen bewegen. Ausschluss-

erfahrungen im Kontext von Bildungsinstitutionen werden zwar gemacht, je-

doch durch hartnäckige Zielverfolgung und durch verstärkte Anstrengungen

imErreichen der (Bildungs-)Ziele kompensiert.Die Differenzkategorie »Mus-

limin« kommt bei diesen Frauen im Vergleich zu Bildungsverläufen, die mit

der »Taktik« des Typus 1 einhergehen, als Bildungsbarriere deutlich weniger

stark zum Tragen.

5.2.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«

des zielstrebigen Aufsteigens

Nach diesem einleitenden Portrait von Xhemile wird die »Taktik« des Bil-

dungszugangs durch zielstrebiges Aufsteigen nun unter Beiziehung weiterer

Fälle und anhand der folgenden Kapitel spezifiziert, es sind dies: a)Herkunfts-

milieu im Zusammenhang mit der »Taktik«; b) Die Rolle der Religion und der Diffe-

renzkategorie »Muslimin« hinsichtlich der Bildungsbiografie und c) »Taktik« gesell-

schaftlicher Selbstpositionierung bezüglich der Bildungsbiografie.

Es konnten zwei unterschiedliche Ausprägungen religiöser Selbstreprä-

sentation ausgemacht werden: Es handelt sich um die Ausprägung der re-

ligiösen Selbstrepräsentation als ›pragmatische‹ Muslima einerseits (hier am

Fallbeispiel von Xhemile illustriert) und andererseits um die Ausprägung der

religiösen Selbstrepräsentation als ›engagierte‹ Muslima (aufgezeigt anhand

der prototypischen Fallbeispiele von Sahar und Hannan). Die Ausprägungen

unterscheiden sich insbesondere in der Art, wie die religiöse Praxis ihrer El-

tern tradiert wird: Während bei der Ausprägung der religiösen Selbstreprä-

sentation als pragmatische Muslima die Bedeutung der religiösen Praxis ge-

genüber der Elterngeneration abnimmt, wird bei der Ausprägung der reli-

giösen Selbstrepräsentation als engagierte Muslima die religiöse Praxis der

Eltern, insbesondere das Engagement in religiösen Vereinen tradiert.

a) Herkunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«

Die interviewten Frauen, bei denen sich die »Taktik« des zielstrebigen Auf-

steigens rekonstruieren liess, stammen aus bildungsorientierten Milieus. In

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Islam, Gender, Intersektionalität

der Regel verfügen beide Elternteile oder mindestens ein Elternteil über ei-

nen tertiären Bildungsabschluss, der jedoch in der Schweiz nicht anerkannt

wird oder aber über eine höhere religiöse Ausbildung. Die Eltern von Frauen

wünschen sich eine »bessere Zukunft« für ihre Kinder. Das Erreichen dieses

Ziels sehen sie in erster Linie durch eine bestmögliche Ausbildung ihrer Kin-

der gewährleistet: Bildungsorientierung stellt für sie eine habituell verankerte

Selbstverständlichkeit dar, auch wenn sie ihre Kinder im hiesigen Schulsys-

tem kaum unterstützen können. Die Bildungsaspiration der Eltern wird von

den Frauen tradiert: Sie verfolgen ein tertiäres Ausbildungsziel.

Als Xhemile knapp 5-jährig war, holte ihr Vater ihre Mutter und ihre Ge-

schwister aus Südosteuropa per Familiennachzug in die Schweiz. Bereits als

junges Schulkind hat Xhemile ein klares Berufsziel vor Augen: Sie will Lehre-

rin werden.

»Ja ich weiss – ich habe eigentlich immer Lehrerin werdenwollen – von klein

an, meine Mutter hat mir auch schon immer erzählt, als sie mich gefragt

haben, die Verwandten, was ich werden will, immer von klein an immer

gewusst: Lehrerin. Das hat sich eigentlich durchgesetzt, jahrelang, also…«

(Xhemile, A 37).

Zielstrebig und allen Widerständen zum Trotz verfolgt sie ihr früh gefasstes

Bildungsziel jahrelang: heute studiert sie an einer pädagogischen Hochschule

(vgl. Kap. 5.2.2 c).

Sie beschreibt, wie wichtig es ihrem Vater war, dass sie eine gute Ausbil-

dung absolviert und wie er sie und ihre Geschwister dazu angespornt habe.

Wenn sie und ihre Geschwister sich bspw. beklagt haben, dass sie nicht ler-

nen können, wenn sie zu viert ein Zimmer teilten, liess er das Argument nicht

gelten und beschrieb ihnen, wie er während seines gesamten Islamwissen-

schaftsstudiums in einem Schlaftrakt mit siebzig Studenten gelebt habe und

so habe lernen müssen (Feldprotokoll, September 2014). Er spornte Xhemile

von Anfang an dazu an, aufs Gymnasium zu gehen, obwohl er, wie sie erzählt,

zu dieser Zeit das schweizerische Schulsystem kaum kannte, und nicht genau

wusste, wie ein Bildungsweg darin aussehen könnte. Er habe einfach von an-

deren Vätern gehört, es sei gut, aufs Gymnasium zu gehen (Xhemile, A 59) und

war stets bemüht, Xhemiles Bildungserfolg im Rahmen seiner Möglichkeiten

zu unterstützen. So war er bspw. sofort bereit, sie von dem Koranunterricht

in seiner Moschee zu entbinden, als sie die Zeit fürs Lernen beanspruchte.

Xhemile stammt aus einer in der männlichen Abstammungslinie religiös

gebildeten Familie: Beide Grossväter sowohl mütterlicher- wie auch väterli-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 161

cherseits sowie einer ihrer Onkel sind Imame. Xhemiles Vater hat als Imam,

wie sie erzählt, in der Schweiz »ziemlich (…) Karriere gemacht« (A 145). Nach

einer Ausbildung an einer arabischenHochschule in Islamwissenschaftenmi-

grierte er in die Schweiz und ist nach verschiedenen Jobs heute in einer gros-

sen Moschee in der Deutschschweiz als leitender Imam tätig. Er gilt als en-

gagierter, sogenannt »liberaler« Imam, der sich öffentlich für einen interreli-

giösen Dialog einsetzt. Das Bemühen um die Integration von Muslim*innen

in der Schweiz ist sein oberstes Credo, er ruft dazu auf, dass Integration auch

Anpassung an die Lebensumstände in der Schweiz erfordere und begründet

dies mit seinem Religionsverständnis.

Xhemiles Mutter verfügt über keine Ausbildung, sie übernimmt zunächst

die Rolle einer Familienfrau, arbeitet indessen später, als die Kinder älter

sind, in einer Reinigungsfirma. Sie tradiert zwar eine klassische Frauenrolle,

übernimmt jedoch den Integrationsanspruch ihres Mannes:

» (…) sie hat so Deutschkurse gemacht, ja sie hat sich auch integrieren wol-

len, also sie hat sich immer bemüht, dass wir vorankommen, also dass wir

auch u-unsern Platz hier in der Schweiz finden, ähm… ja sie hat die Fahr-

prüfung nachher auch gemacht hier, dass sie ziemlich auch selbstständig

wird…« (Xhemile, A 145).

In der Schilderung vonXhemile wird deutlich,wie sehr dieMutter sich darum

bemüht, sich gesellschaftlich zu integrieren und durch die Fahrprüfung Mo-

bilität und eine gewisse Unabhängigkeit von ihremMann zu erlangen. Hierin

durchbricht sie die traditionelle Frauenrolle ein kleines bisschen. Gleichzeitig

wird in dem Zitat eine gewisse Aufstiegs- bzw. Zielorientierung der Mutter

deutlich, denn sie habe sich immer bemüht »dass wir vorankommen«. Die-

ses (familiale) »Vorankommen« beinhaltet »auch« Integration – verdeutlicht

durch die Aussage »dass wir unsern Platz hier in Schweiz finden«.

Xhemiles Eltern, das ist typisch für das Milieu, aus dem Frauen dieser

»Taktik« stammen, legen grossen Wert auf eine Integration in die hegemo-

niale Gesellschaft. Diese Integration soll nicht nur, so die Vorstellung, aber

insbesondere auch durch Aus- und Weiterbildung erfolgen. Die Frauen ih-

rerseits orientieren sich entweder an den elterlichen Bildungswünschen oder

tradieren elterliche Bildungsaspirationen, welche den Eltern selbst aufgrund

der Migrationssituation oder der Anerkennung von Bildungstiteln verwehrt

blieben. Die elterliche Bildungsorientierung und deren Aufstiegswille sind

habituell verankert. Anders als bei der »Taktik« des Typus 1 bestehen seitens

der Eltern dieser Frauen kaum genderstereotype Vorstellungen bezüglich der

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Islam, Gender, Intersektionalität

nachobligatorischen Ausbildung. So gilt die elterliche Bildungsaspiration für

ihre Kinder gleichermassen für Mädchen wie für Jungen.

Betrachtet man bei Xhemile die Tradierung der Berufe in der Familie vä-

terlicherseits, könnteman dieThese aufstellen, dass der Lehrberuf die grösst-

mögliche Annäherung an den Beruf des Vaters ist, Imamin stellt für sie als

Frau keine Option dar. Der Vater ist für Xhemile eine zentrale Identifikati-

onsfigur. Sie tradiert den Bildungsweg ihres Vaters und transformiert ihn in

den Lehrberuf. Als älteste Tochter übernimmt Xhemile eine Pionierrolle (dies

nicht nur im Bildungssystem), sie orientiert sich eindeutig nicht an der Mut-

ter – ihr Vorbild ist der Vater. Sie übernimmt quasi die klassische Männer-

rolle, holt ihren Mann aus der serbischen Provinz und nicht umgekehrt. Auch

bei der Berufswahl zielt sie wie die Mehrheit der männlichen angehenden

Lehrpersonen auf die Oberstufe.

Bei Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens rekon-

struiert werden konnte, wirken hinsichtlich des Herkunftsmilieus insbeson-

dere die Differenzdimensionen »Migrationshintergrund« und »class« intersek-

tionell. Aufgrund der Nichtanerkennung der Bildungsabschlüsse der Eltern

in der Schweiz sind die Familien der Frauen zudem in einer ökonomisch pre-

kären Situation (Intersektion »class« und »Migrationshintergrund«) und können

sich gesellschaftlich nicht so positionieren (»class«), wie es ihnen zuvor mög-

lich war. Die Differenzdimension »Migrationshintergrund« wirkt insofern ein-

schränkend, dass die Eltern das Schulsystem unzureichend kennen und aus

diesem Grund und aufgrund anfänglich mangelnder Sprachkenntnisse ihre

Töchter in ihren Bildungsentscheidungen insbesondere hinsichtlich der ers-

ten frühen Selektionsschwelle nicht ausreichend unterstützen können.

b) Die Rolle der Religion und der Differenzkategorie »Muslimin«

hinsichtlich der Bildungsbiografie: »Expertin für Islam«

In diesemKapitel wird nun zunächst kurz die religiöse Sozialisation der Frau-

en beschrieben, die sich bei beiden analysierten Ausprägungen nahezu iden-

tisch zeigte. Dann wird auf die Tradierung der religiösen Praxis, die sich bei

den beiden Ausprägungen unterschiedlich gestaltet, getrennt eingegangen,

um dann abschliessend wiederum auf die bei beiden Ausprägungen kongru-

ente Bedeutung der Differenzkategorie »Muslimin« in der Bildungsbiografie

einzugehen.

In Bezug auf die Wirkung der Differenzkategorie »Muslimin« in der Bil-

dungsbiografie lässt sich bei beiden Ausprägungen Ähnliches rekonstruieren:

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 163

Während sich die Differenzkategorie »Muslimin« in der Mittelschule insbe-

sondere hinsichtlich einer zugeschriebenen Rolle der »Expertin für Islam«

manifestiert, verliert sie später im tertiären Umfeld nahezu komplett als Re-

levanz. Da sich die Frauen zum Zeitpunkt der Datenerhebung allesamt in ei-

ner tertiären Ausbildung befanden, kann über die Phase des (noch folgenden)

eigentlichen Berufseinstiegs keine Aussage erfolgen. Es besteht jedoch Grund

zu der Annahme, dass gerade bei Frauen, bei denen eine religiöse Selbstre-

präsentation als engagierteMuslima rekonstruiert werden konnte und welche

einen Hijab tragen, die Wirkmächtigkeit der Differenzkategorie »Muslimin«

aufgrund des späteren Einstiegs in das Berufsfeld biografisch nach hinten

verschoben werden könnte.

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Auf-

steigens rekonstruiert werden konnte, waren in der Regel bereits als Kinder

durch Familienmitgliedschaft Teil eines religiösen Vereins29; ihre religiöse So-

zialisation zeichnete sich durch starke Vereinsgebundenheit aus. Die Eltern

der Frauen waren oder sind zumeist in entsprechenden Vereinen aktiv; sie

verfügten zudem innerhalb dieser über eine höhere soziale Stellung und wa-

ren teilweise sozial engagiert. So wie bspw. die Mutter von Maide: Sie ist

bis heute Leiterin einer Moschee-gebundenen Frauengruppe und organisiert

(Tanz-)Anlässe für junge Frauen aus der Moschee. Oder Hannans Mutter –

bei Hannan liess sich ebenfalls diese »Taktik« rekonstruieren – die kein offi-

zielles »Vereinsamt« in dem Sinne innehat, die aber durch grosses religiöses

Wissen und ihre langjährige Mitgliedschaft insbesondere unter den Frauen

hohes Ansehen geniesst und ein Label für muslimische Spielsachen lanciert

hat, oder eben Xhemiles Vater, der ein engagierter Imam ist.

Die Frauen wurden von Kindsbeinen an in die jeweiligen religiösen Ver-

eine ihrer Eltern hineinsozilaisiert. Xhemile beschreibt ihre religiöse Bildung

wie folgt:

»Es ist immer präsent gewesen, also die Religion, wir haben auch jeden

Samstag – Vormittags sind wir in die Moschee gegangen und haben den

Koran gelesen also ja – gelernt zu lesen und auch diverse andere Dinge

so…die Schrift und uns mit der Schrift auseinandergesetzt, mit Versformen

mit…äh …ja es ist eigentlich immer ja es hat uns durch das ganze Leben

eigentlich begleitet« (Xhemile, A 183).

29 Da es sich beim Islam in der Schweiz nicht um eine öffentlich nicht anerkannte Reli-

gionsgemeinschaft handelt, müssen die Muslim*innen, die sich organisieren wollen,

dies in Vereinen oder Stiftungen tun.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Islam, Gender, Intersektionalität

Als Tochter des ImamwurdeXhemilemitunter auch durch einen langjährigen

formalen regelmässigen Religionsunterricht religiös sozialisiert, sie vertritt

dementsprechend einen intellektuellen Zugang zum Islam und setzte sich in-

tensiv mit »der Schrift« auseinander, in Originalsprache.

Ausprägung religiöse Selbstrepräsentation als pragmatische Muslima

Im Folgenden werden die religiöse Praxis und die religiöse Selbstrepräsenta-

tion von Frauen wie Xhemile beschrieben, bei denen »die »Taktik« des ziel-

strebigen Aufsteigens gekoppelt mit einer religiösen Selbstrepräsentation als

pragmatische Muslima rekonstruiert werden konnte.

Xhemiles Eltern lebten ihr eine konsequente religiöse Praxis vor, bspw.

verrichteten sie ihr Gebet fünfmal am Tag. Anders als in ihrer Kindheit übt

Xhemile als erwachsene Frau ihre religiöse Praxis pragmatisch aus:

»Das Freitagsgebet mache ich, den Rest schaffe ich wie nicht, aber vielleicht

überwinde ichmich auch nicht so wirklich…imMoment habe ich das Gefühl,

ich bin so belastet, dass mir…dass ich nicht noch Zeit habe dafür //mhm//

es ist einfach, ich könnte es schon…ich könnte es mir schon einrichten ir-

gendwie, würde es schon gehen, aber ich glaube ich vernachlässige es ein

bisschen so…konzentriere mich auf andere Dinge im Moment« (Xhemile, A

200).

Als Werkstudentin, die ihr Studium an der pädagogischen Hochschule mit

zwei verschiedenen Jobs finanzierenmuss, ist Xhemile zeitlich sehr ausgelas-

tet. Aus der Aussage, dass sie das ein bisschen vernachlässige und sich »auf

andere Dinge im Moment« konzentriere, wird deutlich, dass im Moment der

Fokus auf diese »anderen Dinge« (es kann im Zusammenhang des Interviews

davon ausgegangenwerden, das sie hier die Ausbildungmeint) gegenüber der

religiösen Praxis eine höhere Wichtigkeit erhält.

Xhemile spricht einenweiteren Aspekt an,welcher das Verrichten der täg-

lichenGebete erfordert, nämlich die aufzubringendeDisziplin. Sie bringt dies

prägnant auf den Punkt, indem sie das Einhalten der religiösen Pflichten mit

dem Befolgen einer Diät vergleicht:

»Also ich bin immer noch religiös (halbes Lachen), also der Glauben ist im-

mer noch vorhanden, ich bete nur nicht…ich bete jeden Freitag…(…)…finde

ich schade ich möchte eigentlich schon, ich nehme es mir immer vor, aber

so ja…wie Diät halt, man nimmt es sich vor macht es zwei drei Mal, nachher

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 165

findet man immer etwas, (hebt Stimme) ich habe keine Zeit für das (halbes

Lachen) – Ausreden halt!« (Xhemile, A 201)

Xhemile beteuert, als ob ihr dies jemand absprechen wolle, sie sei, »immer

noch religiös« und doppelt nach, »also der Glauben ist immer noch vorhan-

den«, um dann gleich anzufügen, dass sie »nur« nicht bete bzw. nur am

Freitag bete. Ebenfalls in der Aussage wird ein gewisses Bedauern darüber

deutlich, dass dies nicht konsequenter gelingt, denn sie »möchte eigentlich

schon«. Schliesslich bringt sie den Aspekt der erforderlichen Disziplin mit

ins Spiel. Als Begründung für ihre Inkonsequenz führt sie zwar zuerst die

(zeitliche) Belastung an, räumt jedoch umgehend ein, dass das letztlich

»Ausreden halt« seien. In ihrer Aussage zeichnet sich eine gewisse Pragmatik

ab, Xhemile impliziert zwar Bedauern (»schade«), dass es nicht gelingt,

konsequenter zu sein, dennoch hat das Beten für sie den Anstrich einer

(mühsamen) Pflicht, die konsequentes Handeln erfordert, wie eine Diät.

Typisch für Frauen, bei denen sich die »Taktik« in der Ausprägung der

Selbstrepräsentation als pragmatische Muslima nachzeichnen liess, ist, dass

sie ihr zielstrebiges Aufstiegsprojekt der religiösen Praxis überordnen. Da sie

sehr glaubensgewiss sind, geht dies häufig mit einem schlechten Gewissen

bzw. einem gewissen Bedauern einher. Neben ihrem engagierten Bildungs-

projekt, das oft zusätzlich mit einer Erwerbstätigkeit als Werkstudentin ein-

hergeht, bringen die interviewten Frauen gemäss ihren Erzählungen die Zeit

(und die Motivation) für eine konsequente religiöse Praxis, wie bspw. für das

tägliche Gebet, nicht auf.

Bei diesen Frauen nimmt die religiöse Praxis gegenüber der Elterngenera-

tion ab – hierin unterscheiden sie sich deutlich von den Frauen, bei denen

dieselbe »Taktik« in der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als

engagierte Muslima rekonstruiert werden konnte: Letztere tradieren die reli-

giöse Praxis und das elterliche Engagement in religiösen Vereinen.

Religion und religiöse Praxis nutzen Frauen, bei denen diese »Taktik«

in der Ausprägung als pragmatische Muslima rekonstruiert werden konnte,

in erster Linie als persönliche Ressource. Die religiöse Vergemeinschaftung

dient allenfalls der Pflege von sozialen Beziehungen oder der Regenerierung

und Zerstreuung, wenn neben der Ausbildung genügend Zeit bleibt. Gleich-

zeitig genügen sie den eigenen (bzw. durch die Eltern geprägten) Ansprüchen

als Muslima nicht, was sich besonders deutlich an der Aussage von Maide,

einer anderen Frau meines Samples zeigt. Maide bezeichnet sich in Abgren-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Islam, Gender, Intersektionalität

zung zur Elterngeneration als »nicht so der Vorzeigemoslem« und bringt ihre

Prioritäten folgendermassen auf den Punkt:

»Ich bin eigentlich nicht so der Vorzeigemoslem, aber… bei so Sachen helfe

ich sehr gerne und… Ich bin gerne dabei (…). Also aktiv…wie meine Mutter

nicht. Aber… Ich bekomme natürlich immer mit von meiner Mutter, wann

gerade der nächste Anlass ist, und so. Und in der Regel, wenn ich…gerade

gar nichts Brennendes habe, irgendwie für Prüfungen lernen oder so, bin

ich eigentlich immer dabei« (Maide, A 166, 180).

Es lässt sich aus dem Gesagten rekonstruieren, dass ein »Vorzeigemoslem«

in der Deutung von Maide im Verein stark engagiert ist (wie ihre Mutter). Sie

hingegen ist bezüglich der Vereinsaktivitäten pragmatisch eingestellt: Gerne

hilft sie ab und zu bei »so Sachen« mit, die sie »immer« von ihrer Mutter mit-

bekommt; gleichzeitig macht sie sogleich ihre Prioritäten deutlich, nämlich,

dass sie dann »dabei« ist, wenn sie »gerade gar nichts Brennendes« habe,

»wie für Prüfungen lernen oder so«. »Brennend« gegenüber den religiösen

Vereinsaktivitäten, resp. mit diesen konkurrierend, sind demnach insbeson-

dere Ausbildungsbelange.

Was schon bei Xhemile anklingt, sollte anhand des Zitats vonMaide noch-

mals verdeutlicht werden: Im Zweifelsfall ordnen die interviewten Frauenmit

der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als pragmatischeMuslima

ihre Ausbildung der religiösen Praxis und einem Engagement im religiösen

Verein ihrer Eltern über. Diese Priorisierung ist jedoch nicht zu verwechseln

mit einer Bedeutungslosigkeit der jeweiligen Vereine in der Lebenswelt der

Frauen. Wie ich beobachten konnte, sind sie an den bedeutenderen Anläs-

sen ihrerMoscheevereinemeistens präsent und helfen teilweisemit und/oder

übernehmen im Auftrag der Eltern einige Aufgaben.

Die Pragmatik hinsichtlich der religiösen Selbstrepräsentation kommt bei

Xhemile nicht nur hinsichtlich der religiösen Praxis, sondern auch in Bezug

auf ihre Ausbildung(-sinhalte) und ihre Berufsrolle zum Ausdruck. Im Lehr-

beruf lässt sie sich darauf ein, sich von religiösen Dogmen zu distanzieren.

So bereitet ihr der Gedanke an das zukünftige Unterrichten der Evolutions-

theorie keine Schwierigkeiten:

»Adam und Eva, das ist so das Grundsystem und plötzlich, dass wir von den

Affen abstammenund solcheDinge…habe ich eigentlich nie geglaubt, aber…

ich muss ja das nachher später unterrichten (lacht), das ist wie…ich habe

mich nachher so für mich gesagt, ok…es… man muss ja nicht seinen eige-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 167

nen Glauben weitergeben… //mhm// einfach das wissenschaftlich und das,

was eigentlich…in den Büchern steht…und für das bin ich verpflichtet und

mehr muss ich ja nicht //mhm// also…ich kann mit dem leben, wenn ich den

anderen das muss, wenn ich das weitergebe, was ich gelesen habe, was ich

gelernt habe… //mhm// wenn das auch nicht mit meinem Glauben überein-

stimmt //mhm// diesen Kompromiss habe ich geschlossen für mich« (Xhe-

mile A 243-244).

Die Evolutionstheorie zu unterrichten, stellt die glaubensgewisse Xhemile

zwar vor das Dilemma, (später) etwas unterrichten zu müssen, das ihrem

Glauben diametral widerspricht: etwas an das sie selbst nicht glaubt. Hin-

sichtlich ihrer Berufsrolle kommt sie sachbezogen zum Schluss: »man muss

ja nicht seinen eigenen Glauben weitergeben«. Sie löst ihr Dilemma unter der

zu Hilfenahme von Lehrmitteln, und indem sie das Wissenschaftliche fokus-

siert, das, was »in den Büchern steht« vermittelt. Mit Verweis auf ihre (pro-

fessionelle) Verpflichtung fügt sie pragmatisch an »mehr muss ich ja nicht«.

Sie hat für sich diesen Kompromiss geschlossen, und »kann mit dem leben.«

Auch hier ordnet sie ihren Glauben ihrem Bildungsziel und ihrem professio-

nellen Berufsanspruch unter.

In einer Studie, welche die Vereinbarkeit von Religiosität mit dem Pro-

fessionalitätsanspruch der Lehrer*innenbildung untersuchte, konnte bei ei-

nigen dezidiert gläubigen christlichen Studierenden dasselbe Dilemma, wie

Xhemile es beschreibt, rekonstruiert werden (Stienen/Bühler/Gasser/Tamcan

2011): das Dilemma, als professionelle Lehrperson Inhalte vermitteln zu müs-

sen, welche unter Umständen dem eigenen Glauben wiedersprechen. Die Art,

wie dieses Dilemma von christlichen Studierenden gelöst wurde, wurde in

erwähnter Studie typologisiert. Ein spezifischer Typus erinnert stark an Xhe-

miles Vorgehen: Diesem Typus von glaubensgewissen Studierenden gelang

es nämlich, den Anspruch der heutigen Lehrerinnen- und Lehrerbildung auf

wissenschaftliche Reflexivität (die Gewissheiten kritisch befragt), als selbst-

verständlichen Teil der Ausbildung und der Professionalität als Lehrperson

anzunehmen und sich darauf einzulassen. Mittels wissenschaftlicher Refle-

xivität waren diese Studierenden in der Lage, Distanz zum eigenen Glauben

einzunehmen, Spielräume auszuloten und – wie Xhemile – Kompromisse

einzugehen. Diese Kompromisse konnten sie einerseits (auch dies eine iden-

tische Strategie vonXhemile) durch das Beiziehen von standardisiertemLehr-

buchwissen als Hilfestellung eingehen, »andererseits durch die Akzeptanz,

dass das eigene Glaubensbekenntnis, das als absolute Wahrheit angesehen

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Islam, Gender, Intersektionalität

wird, nicht von allen als solche betrachtet wird« (ebd.: 13). Im Kontext der

Schule zu missionieren bzw. den Glauben weiterzugeben, wurde von solchen

Studierenden »nicht nur als Neutralitätspflicht, sondern grundsätzlich aus-

geschlossen« (ebd.), da es dem professionellen Anspruch an eine Lehrperson

nicht genügt.

Bei Xhemile kann meines Erachtens ähnlich wie bei der zuvor geschilder-

ten Vorgehensweise eine Verknüpfung des Aufbaus eines wissenschaftlich-

reflexiven professionellen Habitus mit einem habituell verankerten, intellek-

tuellen Zugang zur Religiosität erkannt werden, der eine pragmatischeHand-

habung religiöser Glaubensinhalte im beruflichen Kontext zulässt.

Die pragmatische Handhabung religiöser Praxis zeigt sich bei Xhemile

auch hinsichtlich des Kopftuchtragens. Xhemiles Mutter hätte gerne, dass

ihre Tochter einenHijab tragen würde.Wie ich beobachten konnte, trägt Xhe-

mile denHijab jedoch nur situativ, nämlich ausschliesslich im Kontext religiö-

ser Vergemeinschaftung oder in der Moschee. Sie begründet dies wie folgt:

»(…) und das Kopftuch habe ich nicht an, das ist (lacht) meine Mutter hät-

te das gerne, aber (lacht) ich konnte mich immer wehren (lacht), dagegen

wehren, so…(…) ich finde es nicht einmal schlimm, also, also ich würde mich

schon sehen…im Kopftuch, a-aber ich stelle es mir…das Einzige, ha-, was ich

gesagt habe ist, ich habe doch nicht studiert so lange und habe dann am

Schluss nicht das machen können, was ich möchte und ich denke das Kopf-

tuch würde mich daran hindern (…) weil ich möchte eigentlich schon etwas

erreichen, jetzt habe ich…am Schluss hätte ich nachher für Nichts studiert,

das Ganze…dann hätte ich mich für etwas Anderes entscheiden müssen, wo

das Kopftuch…ja…erlaubt ist, akzeptiert wird…« (Xhemile, A 203-204).

Xhemile spielt hier auf die in der Schweiz gängige Praxis an, dass Lehrper-

sonen im schulischen Kontext kein Kopftuch tragen dürfen. Diese ist auf den

Bundesgerichtsentscheid von 1997 (BGE 123 I 296) zurückzuführen30 (vgl. Kap.

2.1.3). Auch auf der Ebene der tertiären pädagogischen Bildungsinstitutio-

nen gilt dieses Urteil trotz einesmöglichen, rechtlichenHandlungsspielraums

teilweise als richtungsweisend, dies zeigt sich bspw. in der an der Pädagogi-

schen Hochschule Bern (PHBern) gängigen Praxis, wonach Studierende in

30 Es handelt sich um das in Kapitel 2.1.3 beschriebene Urteil, bei dem eine konvertier-

te Genfer Primarlehrerin gegen den Genfer Staatsrat Beschwerde einlegte, der von ihr

verlangte, dass sie im Unterricht das Kopftuch ablege. Ihre Beschwerde wurde abge-

lehnt.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 169

einem Praktikum kein Kopftuch tragen dürfen (Feldprotokoll 8.12.2016). An-

dere Hochschulen wiederum loten den rechtlichen Handlungsspielraum, den

dieses Urteil zulässt, eher aus (vgl. bspw. PH Zürich 2014). Der bei Xhemile re-

konstruierten »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens würde ein Entscheid für

das Tragen eines Hijabs diametral entgegenstehen: Sie ordnet, dies ein Kern-

stück der »Taktik« in dieser Ausprägung, die religiöse Praxis der Verfolgung

ihres Bildungsziels unter.

Die religiöse Selbstrepräsentation als pragmatischeMuslima, die für diese

Ausprägung charakteristisch ist, zeichnet sich zusammenfassend durch zwei

zentrale folgende Aspekte aus: erstens durch eine Abnahme der Bedeutung

der religiösen Praxis auf der Generationsebene der Töchter im Vergleich zu

den Eltern und zweitens durch die pragmatische Unterordnung der religiösen

Praxis und religiösen Selbstrepräsentation hinsichtlich der Bildungsbiogra-

fie. Die interviewten Frauen bedecken sich dementsprechend wie Xhemile in

aller Regel im Kontext der Ausbildung oder Berufsausübung nicht. Die Ent-

scheidung, einen Hijab im Alltag zu tragen, könnte allenfalls ein nicht auszu-

schliessendes Zukunftsprojekt sein, kommt jedoch während der Berufspha-

se nicht infrage – nicht zuletzt, um dem zielstrebigen bildungsbiografischen

Aufsteigen keine Hindernisse in den Weg zu legen.

Ausprägung religiöse Selbstrepräsentation als engagierte Muslima

Im Folgenden werden die religiöse Praxis und die religiöse Selbstrepräsen-

tation von Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens in

der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als engagierte Muslima

rekonstruiert werden konnte, beschrieben. Dies soll anhand der prototypi-

schen Fallbeispiele von Sahar und Hannan exemplarisch verdeutlicht werden.

Sahar verfügt über eine vergleichbare religiöse Sozialisation wie Xhemi-

le. Wie Xhemiles Eltern sind auch Sahars Eltern bildungs- und aufstiegsori-

entiert. Der Vater verfügt über eine gymnasiale Bildung und eine Fachaus-

bildung in einem hochspezialisierten medizinischen Beruf und hat sich in

der Schweiz zum Berufsbildner hochgearbeitet, die Mutter verfügt über ein

Medizinstudium mit Spezialisierung, konnte ihren Beruf in der Schweiz je-

doch wegen mangelnder Sprachkenntnisse und fehlender Anerkennung der

Ausbildung nicht ausüben. Sie blieb infolgedessen zu Hause und kümmerte

sich um Kinder und Haushalt und berät ihren Bekanntenkreis informell bei

medizinischen Problemen. Wie Xhemiles zeichnet sich auch Sahars religiö-

se Sozialisation durch eine starke Vereinsgebundenheit aus. Sahars Eltern,

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Islam, Gender, Intersektionalität

insbesondere die Mutter, nehmen innerhalb der religiösen Gemeinschaft ei-

ne zentrale Rolle ein und die ganze Familie lebt eine konsequente religiöse

Praxis. Sahar bedeckt sich wie ihre Schwestern ‒ anders als Xhemile tradiert

sie die religiöse Praxis ihrer Eltern weitgehend. Dies bildet den zentralen Un-

terschied zu Frauen, bei denen die »Taktik« in der Ausprägung der religiösen

Selbstrepräsentation als pragmatischeMuslima nachgezeichnet werden konn-

te: Frauen mit der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als enga-

gierte Muslima tradieren nicht nur die religiöse Orientierung der Eltern; das

elterliche Engagement im Religionsverein wird ebenfalls tradiert und nicht,

wie bei Frauen mit der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als

pragmatische Muslima, abgeschwächt.

Bei diesen Frauen besteht seitens der Eltern eine hohe Erwartung an den

Bildungsweg ihrer Kinder. Diese elterliche Bildungsaspiration wird von den

Töchtern übernommen und sie absolvierten, angespornt durch den tradierten

elterlichen Aufstiegswillen, das Gymnasium oder eine Mittelschule stets im

Hinblick auf ihr Bildungsziel: eine Tertiärbildung. Sahar umschreibt dies wie

folgt:

»Und deswegen hat es uns auch, es hat uns geprägt also irgendwie habe ich

schon das Gefühl, dass es wegen meinen Eltern ist, warum ich dann auch

in die [spezielle Sekundarschule mit erhöhten Anforderungen]31 ging oder in der

Schule gut war oder zumBespiel dann auch amGymnasiummich immer an-

gestrengt habe, weil ich einfach immer wusste, meine Eltern legen grossen

Wert darauf« (Sahar, A 22).

Dass die Eltern grossen Wert auf Bildung legten, sieht Sahar in der Retro-

spektive als prägend für ihre Bildungsbiografie an. Um den Stellenwert der

Bildung für den Vater weiter zu unterstreichen, beschreibt sie dessen Enga-

gement in Bildungsbelangen für die Kinder wie folgt:

»Wenn es (…) um Bildung geht, dann würde er auch 1 000 Franken ausge-

ben, wenn es irgendwie um Schulbücher geht oder sonst etwas geht, dann

kennt er keineGrenzen vonGeld oder irgendetwas sonst, dann sagt er immer

31 Der genaue Name des Schulmodells wird aus Anonymisierungszwecken nicht ge-

nannt. Da die Schulmodelle und deren Bezeichnungen in der Schweiz sogar innerhalb

der Kantone variieren, ist eine relativ genaue Zuordnung des Schulorts durch die Be-

zeichnung des Schulmodells möglich. Beim genannten Modell handelt es sich, allge-

mein formuliert, um eine spezielle Sekundarstufe mit erhöhten Ansprüchen und An-

schluss ans Gymnasium.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 171

Bildung kommt als erstes, auch wenn du für die Bildung nach China musst,

(lacht) ähm, das kommt als erstes« (Sahar, A 22).

Für den Bildungsweg ist kein Weg und kein (finanzieller) Aufwand zu scheu-

en, so die väterliche Haltung, sprichwörtlich illustriert an der Aussage: »auch

wenn Du für die Bildung nach China musst«. Mit Sahars Ausführungen lässt

sich die elterliche Bildungsaspiration von Frauen, bei denen sich diese »Tak-

tik« rekonstruieren liess, exemplarisch verdeutlichen: Sie stellt einen habituell

verankerten Anspruch dar.

Sahars Bildungsweg führte sie schliesslich ‒ mit dem Blick auf Bourdieus

Habitustheorie wenig verwunderlich (Bourdieu 1983a, b) ‒ ebenfalls in das

medizinische Berufsfeld, wo sie nun eine tertiäre Ausbildung an einer höhe-

ren Fachhochschule absolviert. Anders als die Eltern von Zara unterschieden

Sahars Eltern bei ihren erwünschten Bildungsaspirationen für ihre Kinder

nicht nach genderspezifischen Kriterien zwischen ihren Töchtern und Söh-

nen. Im Gegensatz zu Zara, die nach elterlichem Wunsch keine nachobliga-

torische Ausbildung absolvieren, sondern früh heiraten sollte, war es Sahars

Eltern ein grosses Anliegen, dass sie, wie auch ihre jüngeren Brüder, die best-

möglichste Ausbildung absolvieren soll. Dies stellt einen deutlichen Unter-

schied zum familiären Habitus von Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus

eins rekonstruiert werden konnte, dar. Und dürfte nicht zuletzt mit einen

Grund darstellen, weshalb sich die Wirkmächtigkeit der Differenzdimension

Gender hinsichtlich der Bildungsbiografie bei Sahar und Hannan nicht so ein-

schränkend entfalten konnte, wie bei Frauen der »Taktik« des Typus eins (vgl.

hierzu ebenfalls Bourdieu 1982a, b).

Auch Hannan wurde sehr ähnlich sozialisiert wie Sahar und Xhemile. Sie

stammt aus einem bildungs- und aufstiegsorientierten Elternhaus; ihr Vater

verfügt über eine universitäre Bildung in einem industriellen Beruf, ihreMut-

ter studierte Kunst in einem aussereuropäischen Land. Der Vater hat sich in

der Schweiz zum Informatiker umschulen lassen, dieMutter illustriert musli-

mische Kinderbücher.Wie Sahars und Xhemiles religiöse Sozialisation zeich-

net sich auch diejenige von Hannan durch eine starke Vereinsgebundenheit

aus und stellt eine habituell verankerte, fraglose Selbstverständlichkeit dar.

Wie die beiden anderen ist auch Hannan äusserst glaubensgewiss und ver-

fügt über ein fundiertes, formales religiöses Wissen, das sie von Kindsbeinen

an erworben hat. Anders als Xhemile tradiert sie jedoch die Handhabung der

religiösen Praxis der Eltern weitgehend. So stellt es für sie bspw. eine fraglo-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Islam, Gender, Intersektionalität

se Selbstverständlichkeit dar, dass sie die täglichen Gebete verrichtet und wie

ihre Mutter und ihre ältere Schwester, Hijab trägt:

»Also meine Schwester (…) als sie zuerst kam, also meine Eltern haben sie

gefragt, ob sie gerne ein Kopftuch tragen möchte oder nicht. Und sie sagte

damals, dass sie ein Kopftuch tragen möchte, weil sie wollte damals wie die

Mutter sein und die Mutter ist halt immer wie ein Vorbild //mhm// und al-

le wollen eigentlich sein wie die Mutter und ja sie sagte, dass sie gerne das

Kopftuch tragen möchte und ja und ich habe dann auch einfach getragen,

also das kam einfach so //mhm// wie automatisch also, es war wie automa-

tisch, ja« (Hannan, A 171-178).

Aus dem Zitat wird deutlich, wie das Tragen eines Hijabs für Hannan eine

fraglose Konsequenz ihrer religiösen Sozialisation darstellte. In dem Aus-

druck »automatisch« spiegelt sich die habituelle Selbstverständlichkeit.

Frauen, bei denen sich die »Taktik« des Typus zwei rekonstruieren liess

und sich als engagierteMuslima religiös selbstrepräsentieren, sind in der Re-

gel Hijab tragend. Anders als Frauen der »Taktik« des Typus eins, welche sich

im Dualen Berufsbildungssystem durch das Tragen des Hijabs mit wirkmächti-

gen Bildungsbarrieren konfrontiert sehen, sind die Bildungsbiografien von

Frauen der »Taktik« des Typus 2 intersektionell gesehen vergleichsweise we-

niger eingeschränkt. Sie können ihre berufliche Selbstverwirklichung im Ver-

gleich uneingeschränkt ins Zentrum ihrer bildungsbiografischen Überlegun-

gen setzen. So stellt es früh Hannans Ziel dar »einen Beruf erlerne[n], der mir

auch Spass macht und bei dem ich mir auch vorstellen kann, das auch mein

ganzes Leben zu tun« (Hannan, A 421-423). In Hannans Fall fand sie dieses

Ziel im Studium der Architektur.

Bemerkenswert hierbei ist, dass bei diesen Frauen, obwohl sie einen Hi-

jab tragen, die Differenzkategorie »Muslimin« keine vergleichbare Relevanz

als schulische Bildungsbarriere entfalten kann, wie dies in der Berufsbildung

(vgl. Typus 1) der Fall ist. Aufgrund des Zusammentreffens der sozialen Pra-

xis des Bedeckens mit unterschiedlichen institutionellen Strukturen des Bil-

dungssystems (Berufsbildung vs. Mittelschule, tertiärer Bereich) machen die

Frauen ganz unterschiedliche Erfahrungen imZusammenhang des Kopftuch-

tragens und ihrer Bildungsbiografien. Während bei Frauen, bei denen die

»Taktik« des Typus eins rekonstruiert werden konnte, die Frage der Bede-

ckung zur berufsbiografisch existenziellen Frage wird und sie sich zwischen

dem Tragen eines Kopftuchs und dem beruflichen Fortkommen entscheiden

müssen, kann die Differenzkategorie »Muslimin« im tertiären, schulischen

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 173

Umfeld, in dem sich Frauen der »Taktik« des Typus 2 bewegen, nicht annä-

hernd dieselbeWirkmächtigkeit entfalten. Im Gegenteil: Sie entwickelt kaum

an berufsbiografischer Relevanz. Ausschlusserfahrungen werden von den in-

terviewten Frauen, die sich in einem tertiären Umfeld bewegen, laut ihren

Aussagen kaum gemacht. Die gesellschaftliche Marginalisierung der Mus-

lim*innen im Zuge des laufenden Islamdiskurses nehmen Hannan und Sahar

zwar sehr wohl wahr und problematisieren sie; die Differenzkategorie »Mus-

limin« hat jedoch aufgrund vorherrschender schulkultureller Sinnesordnung

(Budde 2012) wenig persönliche Relevanz im tertiären Umfeld. Sahar konsta-

tiert diesbezüglich:

»Aha so, also ich persönlich habe immer positive Erfahrungen gemacht, al-

so mir hat noch nie jemand gesagt ähm, dass so wieso…wieso ziehst du ein

Kopftuch an oder es ist ja mega komisch. Also etwas Negatives hat mir noch

nie jemand gesagt« (Sahar, A 25).

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufstei-

gens in der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als emanzipierte

Muslima rekonstruiert werden konnte, die einen Hijab tragen, werden zwar

in der Öffentlichkeit teilweise für ihr Kopftuch tragen angefeindet und ma-

chen Ausschlusserfahrungen. Sie tendieren dessen ungeachtet jedoch dazu,

diese zu bagatellisieren. Für Hannan geht diese Erfahrung gar soweit, dass

es für sie schwierig ist, überhaupt nachzuvollziehen, dass andere Personen

einschneidende Ausschlusserfahrungen machen. Sie erlebte ihr schulisches

und Ausbildungsumfeld stets unterstützend:

»Und darum kann ich es auch nicht verstehen, wenn so andere sagen, es sei

u schlimm32 hier und //mhm// ja ich finde es noch schwierig //mhm// weil

ich es selber nicht sehe oder keine Ahnung« (Hannan, A 273-275).

In dem tertiären Umfeld, in dem sie sich bewegt, ist sie so weit davon ent-

fernt, dass sie es selbst »nicht sehe«. Falls sie jedoch dennoch angefeindet

wird, ist sie meist in der Lage, sich selbstbewusst für die habituell veranker-

te selbstverständliche Religiosität zu wehren. Oder wie Sahar es ausdrückt:

»Wenn man Bildung hat, kann man sich immer wehren« (Sahar, A 26). Ge-

gebenenfalls werden Ausschlusserfahrungen, wie ich beobachten konnte, zu-

sätzlich in der religiösen Gemeinschaft diskutiert und verarbeitet, resp. Stra-

tegien des Umgangs damit besprochen.

32 Umgangssprachliche schweizerdeutsche Wendung für »sehr schlimm«.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Islam, Gender, Intersektionalität

Es stellt sich jedoch die Frage, wie die Situation sich dann nach dem Stu-

dium, bei dem gegenüber der Lehre verzögerten Eintritt ins Berufsleben, dar-

stellen wird. Aufgrund der Altersbegrenzung meines Samples steht diese den

Frauen noch bevor. Erfahrungen mit der Differenzkategorie »Muslimin« the-

matisieren sie fast ausschliesslich im Rahmen der Zuschreibung einer Exper-

tinnenrolle »für Islam« seitens Lehrpersonen und Peers, die sie nicht zuletzt

aufgrund ihrer Permanenz im schulischen Alltag als sehr unangenehm emp-

fanden.Diese Art der Erfahrungmit derDifferenzkategorie »Muslimin« teilen

alle interviewten Frauen, die sich zu »Taktik« 2 zuordnen liessen. Sie wird im

folgenden Kapitel beschrieben (Kap. »Expertin für Islam«, S. 178ff.).

Hannan und Sahar sind konsequent in der Handhabung ihrer religiösen

Praxen. Sie verrichten bspw. pflichtbewusst die täglichen Gebete. Anders als

Mirjeta (»Taktik« 1), die sich ostentativ der Befolgung religiöser Praxen zu-

wendet, verzichten sie jedoch auf demonstratives Befolgen religiöser Gebote:

Sie finden in ihrer Ausbildung und beruflichen Situation Wege, ihre habitu-

ell verankerte religiöse Praxis konsequent zu verfolgen, indem sie versuchen,

Kompromisse zu finden, ohne in Konflikt mit ihren bildungs- und berufsbe-

zogenen Aktivitäten zu kommen. So würde es bspw. für Hannan bei Kollisio-

nen von Unterrichts- und Gebetszeiten keine Option darstellen, eine Vorle-

sung für ein Gebet zu unterbrechen oder gar zu verschieben. Lieber betet sie

die verpassten Gebete zu Hause nach. Auch Sahar, die in einem Krankenhaus

arbeitet, verrichtet ihre täglichen Gebete nach der Arbeit zu Hause:

»Und dann mache ich es so, wenn ich nach Hause komme, hole ich die, die

ich verpasst habe so wie nach. So mache ich das, weil es nicht möglich ist

dort, wo ich arbeite, (…) dass ich das Gebet mache. Weil wir nur eine halbe

Stunde Pause habenmit diesen Kleidern und der Ort und so, das ist wirklich

nicht //mhm// ideal, deswegen mache ich es jeweils, wenn ich nach Hause

komme, hole ich es so wie nach« (Sahar, A 23).

Ebenso wie die religiöse Praxis wird auch das intensive elterliche Engage-

ment im religiösen Verein tradiert: Sie sind meist sogar in mehreren reli-

giösen Vereinen engagiert. Einerseits im elterlichen Verein, andererseits ver-

gemeinschaften sie sich auch in bildungsbezogenen Jugendorganisationen.

Sahar beschreibt die Mitglieder in ihrem Jugendverein wie folgt:

»Es haben fast alle ‒ es gibt so viele von uns, die das Gymnasium gemacht

haben oder dran sind und es gibt nochmehr, die an derUni sind zumBeispiel

//mhm// und bei uns ist allen die Bildung sehr wichtig auch wenn wir Frauen

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 175

sind undMänner, also bei uns ist die Bildung wirklich gleichberechtigt hier«

(Sahar, A 26).

An dieser Aussage lassen sich zwei Aspekte der religiösen Vergemeinschaf-

tung von Sahar verdeutlichen, die exemplarisch für die »Taktik« dieser Aus-

prägung sind: Einerseits vergemeinschaften sie sich im tertiären Umfeld mit

Muslim*innen, die denselben Bildungshintergrund aufweisen (bspw. in uni-

versitären muslimischen Student*innengruppen oder in muslimischen Ju-

gendgruppen, in denen sich vorwiegend junge Gymnasiast*innen und Stu-

dent*innen treffen). Andererseits ‒ so unterstreicht Sahar in dieser Aussage

‒ wird innerhalb dieser religiösen Vergemeinschaftung im tertiären Umfeld

hinsichtlich der Bildung nicht nach Genderaspekten unterschieden. Innerhalb

dieser religiösen Gruppen wird also die habituell verankerte Bildungsaspira-

tion von Frauen als »gleichberechtigt« zusätzlich bestärkt. Die Mitgliedschaft

und das Engagement in (bildungsbezogenen) religiösen Vereinen stellen eine

zusätzliche Ressource beim Verfolgen ihres Bildungsziels dar. Dadurch, dass

einerseits seitens der Elterngeneration und andererseits seitens der (religiö-

sen) Peers im tertiären Umfeld keine oder zumindest im Vergleich zu Frauen

der »Taktik« des Typus 1 wenig genderspezifische Vorbehalte hinsichtlich der

Bildungsbiografien bestehen, kann die Differenzdimension Gender aus inter-

sektioneller Sicht bei der »Taktik« des Typus zwei nicht dieselbe Wirkmäch-

tigkeit entfalten, wie bei Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus eins re-

konstruiert werden konnte.

Die religiöse Selbstrepräsentation der Frauen zeichnet sich durch ein star-

kes Engagement in religiösen Vereinen (z.B. Öffentlichkeitsarbeit) und/oder

zugunsten von religionsrelevanten Eigeninitiativen (wie Design von musli-

mischen Spielsachen, karitative Initiativen muslimischerWohlfahrt etc.) aus.

Einige Frauen engagieren sich zusätzlich für Themen, die mit jugendlichem

(religiösem) Lifestyle von jungen Muslim*innen zu tun haben. Sie vertreiben

bspw. Konsumgüter, die in der Schweiz im öffentlichen Handel nicht einfach

zu finden sind (z.B. muslimische Mode oder Halal-Süssigkeiten etc.).

Dieses Engagement stellt die leitende Beschäftigung neben der Ausbil-

dung dar. Hannan engagiert sich bspw. neben der Vergemeinschaftung im

elterlichen Verein in verschiedenen muslimischen Vereinen dafür, dass jun-

gen Musliminnen »casual-elegante« Mode, wie sie es nennt (Hannan, A 707),

zur Verfügung steht. Sie ist der Ansicht, dass es in der Schweiz keine »styli-

sche« Mode für junge Musliminnen zu kaufen gebe. Deshalb nähten sie und

ihre Schwestern jeweils gekaufte Kleider für sich so um, dass sie einerseits

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Islam, Gender, Intersektionalität

denmuslimischen Kleidungsvorschriften entsprechen und andererseits ihren

modischen Ansprüchen und verschiedenen »Styles« (Hannan, A 646) gerecht

wurden. Als sie merkte, dass viele modebewusste junge Glaubensschwestern

vor demselben Problem stehen wie sie, gründete sie kurzerhand mit ihrer

Schwester ein eigenes muslimisches Frauenmodelabel. Sie importierte bunte

Hijabs und stellte ihre erste Kollektion eigener Kleider an einem UMMAH-

Day33 aus (Feldprotokoll 18.10.2014). Modische muslimische Kleidung für jun-

ge Frauen scheint in der Tat eine Marktlücke zu sein. So sind, wie ich beob-

achten konnte, an denmeisten grösseren Anlässen vonmuslimischen Jugend-

vereinen Stände zu finden, wo junge Frauen selbstgenähte oder importierte

Kleidung feilbieten34. Hannan geht noch einen Schritt weiter: Sie vertreibt

ihre Produkte an »Schwestern« nicht nur an Vereinsanlässen, sondern zu-

sätzlich auf diversen Internetkanälen. So bietet ihr Label nicht nur auf einer

eigenen Website und einer Facebook-Seite Waren an, sondern setzt auch auf

Mittel wie Produkteplatzierung durch sog. Influencer35: Das Label engagierte

eigens eine sogenannte »Hijab-Bloggerin«36, die als Influencerin wirbt.

Sahar hingegen engagiert sich auf andere Weise für ihre Gemeinschaft.

Sie ist in der Öffentlichkeitsarbeit für den elterlichen Religionsverein tätig.

Ihr Engagement beschreibt sie wie folgt:

33 Jährliche Grossveranstaltung des Vereins ›UMMAH – Muslimische Jugend Schweiz‹.

An den sog. »UMMAH-Days« werden einerseits Referate und Workshops abgehalten,

andererseits werden aber auch viele Dinge zum Kauf angeboten wie bspw. religiöse

Schriften, junge muslimische Mode, muslimische Lifestyle-T-Shirts (z.B. mit dem Auf-

druck »Keep smiling ‒ it’s Sunnah« oder »I love my prophet«), »Halal«- Süsswaren,

muslimische Spielsachen und Kinderbücher oder aber palästinensisches Olivenöl etc.

(Feldprotokoll 18.10.2014).

34 Auch der IZRS (Islamischer Zentralrat Schweiz) nahmdieseMarktlücke wahr und führ-

te zu diesem Zweck mehrere Jahre hintereinander die »Islamic Lifestyle and Fashion

Show« (ILFS) durch. Der Anlass wurde von Frauen für Frauen organsiert (»Sisters on-

ly!«). Diese Fashionshow genoss nicht nur unter Anhängerinnen des IZRS regen Zulauf

(Feldprotokoll, 6.9.2015). Auch an diesen Anlässen konnte die gezeigteMode teilweise

gekauft werden.

35 Beim Influencer-Marketingwerdengezielt Personeneingesetzt, die über einehohePrä-

senz und ein hohes Ansehen in sozialen Netzwerken und Medien verfügen, um ein

Produkt so zu platzieren und zu vermarkten (vgl. Online Marketing Lexikon 2018).

36 »Hijab-Bloggerinnen« (Bezeichnung vgl. Hannan, A 637) sind junge bedeckte Frauen,

die über ihr Leben mit Hijab im Internet bloggen. Meist behandeln sie in erster Linie

Lifestyle-Themen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 177

»Also meine Mutter hat ja die Position, die (ich) vorher gesagt habe und ich

habe jetzt zusammen mit einer anderen (…). Wir zwei sind äh so zuständig

so ein wenig für den interreligiösen Dialog. //Mhm// und wir haben dann

auch jeweils so Tabligh37- Veranstaltungen, also Tabligh heisst so wie, unse-

re-unsere Religion den anderenMenschen hier zu zeigen, vorstellen wer wir

sind, so einwenig das, organisieren ich und sie zusammen so eine Veranstal-

tung und dann halten wir da wirklich so zum Beispiel zwei kleine Vorträge

darüber, wer wir sind und über irgend ein Thema das gerade aktuell ist. (…)

Weil wir versuchen ganz stark mit diesen-diesen Veranstaltungen und dem

interreligiösen Dialog uns abzugrenzen von diesen Extremisten, das war so

die Botschaft« (Sahar, A 25).

Wie aus dem Zitat deutlich wird, ist Sahar im elterlichen Verein zusammen

mit einer anderen jungen Frau für den »interreligiösen Dialog« zuständig.

Sie organisiert »Tabligh«- Veranstaltungen, die zum Ziel haben, die religiöse

Gemeinschaft in der Öffentlichkeit zu positionieren. Tabligh beinhaltet jedoch

gleichzeitig auch einen gewissen Missionsanspruch (vgl. hierzu auch Wiedl

2008: 35-36). Die »Botschaft« soll in erster Linie sein, zu vermitteln (und dafür

zu werben), dass ihre Religionsgemeinschaft sich im interreligiösen Dialog

engagiert und sich dezidiert »von (…) Extremisten« abgrenzt. Es geht Sahar

also darum, sich dafür zu engagieren, ihre Religionsgemeinschaft unter den

Bedingungen des gegenwärtigen islamkritischen Diskurses zu positionieren.

Die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens in der Ausprägung der religiö-

sen Selbstrepräsentation als engagierteMuslima zeichnet sich zusammenfas-

send durch die folgenden Aspekte aus: Erstens durch eine Tradierung der reli-

giösen Praxis und der Aufstiegsorientierung der Elterngeneration und zwei-

tens durch ein starkes Engagement in religiösen Vereinen als zentrale Be-

schäftigung neben der Ausbildung. Sowohl die Tradierung der Bildungsaspi-

ration der Eltern, die bei ihren Kindern bei Bildungszielen nicht nach gen-

derspezifischen Kriterien unterscheiden, als auch die Vergemeinschaftung in

religiösen Vereinen bilden eine zusätzliche Ressource beim Verfolgen des Bil-

dungsziels. Die religiöse Selbstrepräsentation dieser Ausprägung befeuert al-

so die ohnehin schon durchschlagekräftige »Taktik« des zielstrebigen Aufstei-

gens zusätzlich.

37 Tabligh kannmit »Kommunizieren des Islams« (Wiedl 2008: 35) übersetzt werden. Zur

Unterscheidung von Tabligh undDa’wa und deren Situierung im europäischen Kontext

vergleiche Wiedl (2008: 35-36).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Islam, Gender, Intersektionalität

»Expertin für Islam«

Die dominanteManifestation der Differenzkategorie »Muslimin«,wie sie sich

in den bildungsbiografischen Erzählungen der Interviewten präsentiert, va-

riiert in denMittelschulen und in der Berufsbildung deutlich: Während in der

Dualen Berufsbildung Differenz primär anhand sichtbarer religiöser Symbolik

(in erster Linie dem Hijab) konstruiert wird (vgl. Typus 1), wird Differenz in

der mittelschulischen, insbesondere in der gymnasialen Bildung mehr über

die Zuschreibung einer Expertinnenrolle, einer »Expertin für Islam« seitens

der Lehrpersonen, aber auch der Peers hergestellt (vgl. Typus 2). Diese soll in

diesem Kapitel beschrieben werden.

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus des zielstrebi-

gen Aufsteigens rekonstruiert werden konnte, befinden sich wie erwähnt in

einem tertiären Ausbildungsgang oder streben einen solchen an und absol-

vierten mindestens eine Mittelschule. Die Manifestation der Differenzkate-

gorie »Muslimin« in Form eines zugeschriebenen Expertinnentums gestaltet

sich in den Bildungsbiografien der Frauen beider Ausprägungen religiöser

Selbstrepräsentation des Typus zwei vergleichbar und soll deshalb in diesem

Kapitel gemeinsam beschrieben werden.

Die Pädagogisierung von Differenz durch eine zugeschriebene Rolle ei-

ner »Expertin für Islam« führt gemäss der Erzählungen der jungen Frauen

zu einer als permanent beschriebenen Erwartungshaltung seitens Lehrperso-

nen und Peers, gemäss dieser die in diese Rolle gedrängten Frauen nicht nur

über sämtliche religiösen, sondern auch über jegliche, »dem Islam« und der

»arabischen Kultur« zugeschriebenen Belange (wie z.B. Mädchenbeschnei-

dung oder aber auch weltpolitische Konflikte, sowie tagespolitische Ereignis-

se) Auskunft geben können sollten. Verstärkt in die Rolle einer »Expertin«

hineingedrängt werden die Frauen jeweils, wenn gesellschaftspolitische Er-

eignisse oder Debatten, aber auch terroristische Anschläge die Tagespresse

dominieren. Velika, eine andere Fraumeines Samples, bei welcher diese »Tak-

tik« nachgezeichnet werden konnte, bringt diese Art von Zuschreibung auf

den Punkt, indem sie ihre Rolle im Gymnasium hinsichtlich der Debatte um

die Minarettinitiative (»Initiative gegen den Bau von Minaretten«) beschreibt:

»Und dann plötzlich wo es aufgekommen ist, wo die Debatte aufgekommen

ist, bin ich sozusagen das Angriffsschild gewesen, weil alle das Gefühl hat-

ten, ja ichmüsste das doch alleswissen. Ichmeine, ich komme ja vondort. Ich

bin ja so jemand, ich bin ja Muslim[in], ich bin ja Ausländer[in], ich müsste

es eigentlich wissen //mhm// und darum bin ich die ganze Zeit somit Fragen

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 179

bombardiert worden. (…) Und dann, wo die Leute zuerst auf mich zugekom-

men sind und mich gefragt hatten, ja, was…was sagst denn du dazu? Und

stimmt das überhaupt, kann das überhaupt sein, und was sagt der Koran

dazu? Ist es nicht so, dass Frauen unterdrückt werden? Und dann bin ich so

gewesen, woow, das stimmt also überhaupt nicht //mhm// und dann ja…ha-

be ich selber angefangen,mich einzulesen. Aber nicht weil ich gefunden ha-

be, ich will jetzt unbedingt, sondern eher weil ich gefunden habe, ich muss,

um zu wissen, was ich sagen muss« (Velika, A 50).

Velika beschreibt, wie sie während des Abstimmungskampfs zum »Angriffs-

schild« wurde. In dem Ausdruck »Angriffsschild« spiegelt sich die Dynamik

der emotional aufgeladenen politischen Debatte im Vorfeld der Abstimmung,

die bis in das Klassenzimmer hineinreichte und deren (gegnerische) Argu-

mentationslinien sich über der Gymnasiastin entladen haben. Sie schildert,

wie die von ihr wahrgenommene Erwartungshaltung ihres schulischen Um-

felds dahingehend verlief, dass sie über alles dem Islam Zugeschriebene Aus-

kunft geben müsse, »weil alle das Gefühl hatten, ja ich müsste doch alles wis-

sen«. Sie beschreibt die wahrgenommene Zuschreibung als »ich komme ja

von dort«. Dieses »von dort« ist jedoch in ihrer Aussage nicht näher definiert

und unterstreicht das Diffuse dieser Fremdverortung: Es gibt dieser Fremd-

verortung zufolge einen Ort, »von dort« kommen »Muslim*innen«. Es zeigt,

wie die intersektionell wirkende Differenzkategorie »Muslimin/Ausländerin«

mit einem imaginären, fremden Ort verbunden ist, von wo die »Expertin für

Islam« kommen soll.Wie Lingen-Ali undMecheril feststellen, gehen Prozesse

der religiösen Fremdzuschreibungen oft mit territorialen Referenzen einher,

die »vermeintlich eindeutig« sind (Lingen-Ali/Mecheril 2016: 22). In dieser

Zuschreibungspraxis werden die Frauen »auf eine Herkunft festgelegt, de-

ren exotisierte Eigenart sie situativ repräsentieren müssen« (Purtschert 2012:

107). Reale Lebenswelten sowie der Umstand, dass Velika in der Schweiz ge-

boren und aufgewachsen ist, zählen in der Fremdzuschreibung »ich komme

ja von dort« nicht. Lingen-Ali und Mecheril (2016: 19) sprechen hierbei von

»Praktiken der Ausgrenzung« (ebd.): »Die religiös Andern sind different und

weil sie different sind, fraglos nicht am richtigen Platz« (ebd.). Religion wird

somit zur sozialen Deutungspraxis (vgl. ebd.) im pädagogischen Feld.

Weiter präzisiert Velika die Fremdzuschreibung, indem sie ausführt, wie

sie in erster Linie als »so jemand« wahrgenommen wird und präzisiert dann,

»ich bin ja Muslim[in], ich bin ja Ausländer[in]«, um gleich auf die damit ver-

bundene Erwartungshaltung einzugehen, »ich müsste es ja eigentlich wis-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Islam, Gender, Intersektionalität

sen«. Velika beschreibt, wie sie von ihrem schulischen Umfeld »die ganze Zeit

so mit Fragen bombardiert« wurde und wie die Leute zu ihr kamen und von

ihr eine Expertise zu jeglichen, dem Islam zugeschriebenen Aspekten erwar-

teten. Sie stellten Fragen wie, »ja stimmt das überhaupt« und »was sagt der

Koran dazu« und »ist es nicht so, dass Frauen unterdrückt werden?«. Letz-

tere Frage führte bei Velika dazu, dass sie sich nolens volens dazu entschloss

sich (intellektuell) zu wehren. Sie begann sich vertiefter einzulesen und be-

schreibt, dass es sich hierbei nicht um ein intrinsisches Bedürfnis handelte

(»nicht weil ich gefunden habe, ich will jetzt unbedingt«), sondern wie sie

sich gezwungen sah, die fremdzugeschriebene Expertinnenrolle anzuneh-

men und mehr noch – auszufüllen: Sie begann sich vermehrt einzulesen »um

zu wissen, was ich sagen muss«. Die zugeschriebene Rolle der »Expertin für

Islam« führte also bei Velika dazu, dass sie sich gezwungen sah, sich vermehrt

mit ihrer Religion auseinanderzusetzen. Die daraus folgende Akkumulierung

vonWissen sollte ihr letztlich dazu verhelfen, eine fremdzugeschriebene Rolle

auszufüllen, die sie sich gar nicht aussuchte:

»Ja. Sobald es um die arabische Kultur gegangen ist, bin ich plötzlich als Ex-

pertin betitelt worden (…) und von dem her haben sie mich immer auf das

angesprochen, und dann schauen sie dich auf einmal alle an. Was du jetzt

sagst //mhm// und dann…weisst du, du willst ja auch nichts Falsches sagen

//mhm// aber es wird etwas von dir erwartet //mhm// aber ich meine, wenn

ich die anderen Frage, ja warum feierst du Weihnachten? Die wissen das

nicht einmal. Warum feierst du Ostern? Die haben keine Ahnung, was an

Ostern so wichtig ist //mhm// aber bei ihnen ist das vollkommen okay, wenn

sie das nicht wissen, aber, wenn ich etwas nicht weiss (lacht), dann, warum

denn nicht? Du bist ja Muslim[in] //mhm// aber ichmeine inmeinem Freun-

deskreiswissen so viele nicht,weshalbmanOstern feiert. ZumTeilwissen sie

nicht einmal, dass Ostern einen viel… einen höheren Feiertag ist als Weih-

nachten. Das wissen viele nicht //mhm// und dann finde ich, von mir wird

immer erwartet, dass ich alles weiss und begründen kann. Aber sobald man

sie selber fragt, ist es vollkommen irrelevant //mhm// (…) ist dann so etwas

wie…aber Entschuldigung….das ist doch nicht fair!« (Velika, A 155).

Velika, deren Eltern in Südosteuropa geboren wurden, sieht sich plötzlich

in der Rolle als »Expertin für arabische Kultur« gedrängt. Aus ihrer Aussa-

ge »und dann schauen sie dich auf einmal alle an« wird auch der fordernde

(Rechtfertigungs-)Druck des Umfelds deutlich. Es wird nicht nur erwartet,

dass sie zu allem, das dem Islam und »der arabischen Kultur« zugeschrieben

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 181

wird, Auskunft geben kann, sondern auch eine Meinung haben soll. Die da-

mit einhergehende Erwartungshaltung führt, wie Velika beschreibt, zu einem

erhöhten Anspruch an sich selbst, wenn sie beteuert »weisst du, du willst ja

auch nichts Falsches sagen«. In dieser Aussage wird eine gewisse Ohnmacht

deutlich, zu der eine solch zugeschriebene Rolle führen kann. Es besteht ei-

nerseits der Erwartungsdruck des ›Publikums‹ an die ›Expertin‹ (»es wird et-

was von dir erwartet«) und anderseits die Angst davor, dass es als persönliche

Unzulänglichkeit gewertet werden könnte, wenn sie eine Auskunft nicht ge-

ben kann (oder auch nicht geben will). Darauf führt sie aus, was bei anderen

Frauen meines Samples ebenfalls oft thematisch wurde, nämlich die Unge-

rechtigkeit (»das ist doch nicht fair«), dass seitens der Lehrpersonen, aber

auch der Peers an sie ganz andere Ansprüche gestellt werden als an christ-

lich sozialisierte Schüler*innen, bei denen es »okay« sei, wenn sie etwas nicht

wüssten.Bei ihr tauche indes,wenn sie etwas nicht wisse, gleich die Frage auf:

»Warum denn nicht? Du bist ja Muslim[in]«. Aus dieser Aussage wird deut-

lich, wie diese stereotypisierende Zuschreibung mit einem essenzialistischen

Religionsbegriff einhergeht, welcher den Blick auf die realen Lebenswelten

der jungen Frauen versperrt (vgl. hinsichtlich Kultur, Kalpaka 2006). Velika

beschreibt, wie viele ihrer christlich sozialisierten Freund*innen bspw. nicht

wüssten, weshalb man Ostern feiere und oft die zentralen Feiern des Chris-

tentums nicht kennen würden, während von ihr erwartet wird »dass ich alles

weiss und begründen kann«. Die Lebenswelten der christlich sozialisierten

Jugendlichen und ihr Verhältnis zu Religion werden von den Lehrpersonen

hingegen als selbstverständlich plural und pluralisiert angesehen. Von ihnen

wird nicht erwartet, dass sie auch nur Grundzüge »ihrer Religion« – falls sie

überhaupt einer solchen zugschreiben werden – kennen. Velika bemängelt,

dass verschiedene Ansprüche an sie und ihre Peers gestellt werden und schil-

dert, wie sie damit abgespeist würde, dass »es vollkommen irrelevant« sei,

wenn sie im Gegenzug ähnliche Fragen zum Christentum stelle. Der unglei-

che Anspruch an sie vs. ihre Peers empfindet sie als sehr ungerecht, führt er

doch zu einer Reproduktion gesellschaftlicher Ungleichheitsverhältnisse im

schulischen Kontext.

Kalpaka (2006) beschreibt in ihrem Aufsatz Pädagogische Professionalität in

der Kulturalisierungsfalle. Über den Umgang mit ›Kultur‹ in Verhältnissen von Diffe-

renz und Dominanz die Wirkung von Kulturalisierung und die ausschliessen-

den Effekte eines statischen Kulturbegriffs im pädagogischen Kontext. Sie

legt dar, wie ein geschlossener statischer Kulturbegriff verhindert, dass Per-

sonen und ihre Handlungsgründe differenziert wahrgenommen werden. Ei-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Islam, Gender, Intersektionalität

ne solcher Kulturbegriff führt das Handeln von Schülerinnen und Schülern

monokausal auf Kultur zurück, und dadurch wird »meistens verhindert, das

Handeln als Antwort auf erlebte Widersprüche aufzufassen und weitere Fra-

gen bezüglich der erlebten Widersprüche zu stellen, so dass bedeutsame Le-

bensbedingungen zum Teil unerkannt bleiben« (ebd.: 396). Analog dazu lässt

sich meines Erachtens die zugeschriebene Rolle als »Expertin für Islam« auf

einen geschlossenen Religionsbegriff zurückführen. Dass sich neben der von

Kalpaka georteten »Kulturalisierungsfalle« nun auch eine »Religiosisierungs-

falle« im pädagogischen Feld eröffnet zu haben scheint, erstaunt angesichts

des gesellschaftspolitischen, diskursiven Trends, dass Differenzen vermehrt

entlang religiöser Grenzen konstruiert werden (Sökefeld 2011: 271), nicht.

Insbesondere die Allgegenwärtigkeit der Rollenzuschreibung einer »Ex-

pertin« für Fragen, welche dem Islam zugeschrieben werden, seitens Lehr-

personenwird von den interviewten Frauen als irritierend beschrieben. Velika

schildert, wie sie im Unterricht permanent angesprochen worden ist; immer

und immer wieder habe es geheissen: »Was sagen Sie dazu, Frau Hoxha? Was

ist ihre Meinung dazu? Was sagt der Islam dazu?« (Velika, A 166). Auch Hann-

an beschreibt den Positionierungszwang imUnterricht als omnipräsent in ih-

rerMittelschulzeit: »es war eigentlich schon vom ersten Tag an so« (Hannan,A

838-839). Sei es bei politischen Ereignissen, welche dem Islam zugeschrieben

wurden, oder sei es, wenn im Deutschunterricht eine Lektüre, wie »Nathan

der Weise« von Lessing, anstand: »dann musste ich immer meinen Kommen-

tar abgeben« (Hannan, A 808). Sie erlebte die dauernde Adressierung durch

eine Lehrperson einerseits als Stichelei, andererseits aber auch als diffus. Sie

konnte deren Ziel und Absicht nicht recht einordnen:

»ich kann selbst nicht genau sagen, ob es Interesse ist, oder auch einbisschen

so sticheln, so ein bisschen //mhm// es war vielleicht so ein Mischmasch38

halbes Lachen) //mhm// oder ob sie auch wollte, dass ich ein bisschen mehr

über Religion, übermeine Religion erzähle imUnterricht oder ichweiss auch

nicht« (Hannan, A 816-819).

Einige der Frauen beschreiben den permanenten Rechtfertigungszwang auch

als bewusste Provokation seitens der Lehrpersonen, so z.B. Velika:

»Wir hatten auch einen Deutschlehrer gehabt, (…) er hat es geliebt zu pro-

vozieren. Er hat…er hat es wirklich gerne gemacht gehabt. Und mich gera-

38 Umgangssprachlich für Gemisch.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 183

de direkt angesprochen, dann bin ich sozusagen ganz allein gewesen. Und

plötzlich sind alle Stimmen laut geworden, damit er so ein bisschen…Diskus-

sion provozieren konnte. Und er einfach sozusagen nur zuschauen konnte«

(Velika, A 54).

Velikas Schilderung lässt keinen Zweifel offen, dass die Lehrperson sie mit ih-

rer Vorgehensweise in eine für sie äusserst unangenehme Situation brachte.

Aus der Aussage »dann bin ich sozusagen ganz allein gewesen« wird offenbar,

dass dieser Positionierungszwang im pädagogischen Kontext als Ausschluss-

erfahrungen zu deuten ist – als Reproduktion des kollektiven gesellschaft-

lichen »Rechtfertigungsdrucks« (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti

2013a: 224, Tunger-Zanetti 2013c, Schild 2010: 181), sich ständig als muslimi-

sche Frau rechtfertigen bzw. legitimieren zu müssen. Velika beschreibt er-

gänzend, wie es ihrem Deutschlehrer dadurch gelungen ist – quasi als päd-

agogischen Kniff auf Velikas Kosten –, in der Klasse eine Diskussion zu pro-

vozieren, der er nur noch zuschauen musste.

Obwohl für die Betroffenen meist sehr unangenehmen, ist davon aus-

zugehen, dass die Zuschreibung der Rolle einer »Expertin für Islam« durch

Lehrpersonen und Peers wohl kaum ausschliesslich in negativer Intention

vorgenommen wird. Das Pädagogisieren der Differenzkategorie »Muslimin«

in Form der Zuweisung einer Expertinnenrolle kann zumindest in gewissen

Kontexten sicherlich auch als (unbeholfene) »Form des Verstehen-Wollens«

(Kalpaka 2006: 396)39 gedeutet werden, die ihrerseits in begegnungspädago-

gischen Ansätzen fusst. Mecheril und Thomas-Olalde betonen, dass »begeg-

nungspädagogische Ansätze (…) immer jene Differenzen voraus[setzen], auf

die sie pädagogisch zu reagieren suchen, wodurch diese Ansätze zu einer

Praxis der Herstellung von Differenz werden« (Mecheril & Thomas-Olalde

2018, S. 194). Wie in den bildungsbiografischen Narrationen der jungen Frau-

en rekonstruiert werden konnte,werden durch solche Praxen gesellschaftliche

Ausschlusserfahrungen im pädagogischen Kontext reproduziert.

Buchhardt (2014: 179) geht in Bezug auf eine ethnografische Schulfor-

schung in Dänemark davon aus, dass Religion von der Institution Schule (mit)

produziert wird, wie sie anhand ihrer Daten schlüssig mittels der omniprä-

senten Dichotomie »Muslimness« vs. »Danishness/Christianess« analysiert.

Sie gelangt schliesslich zu dem Schluss:

39 Kalpaka geht zwar nicht im Speziellen auf die Differenzkategorie Religion ein, spricht

jedoch im pädagogischen Kontext von »Kulturalisierung als eine Form des Verstehen-

Wollens« (2006: 396).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Islam, Gender, Intersektionalität

»(…) the culturalized category of ›religion (…) not only functions as a

metaform of the concept of race (…) the culturalized category of ›reli-

gion‹ may be explained as micro-identity politics (…) internalizing social

classification and social distribution.(…) ›To beMuslim‹ and ›to be Universal-

Christian-Danish‹ are indeed things you can learn in school« (Buchardt 2014:

180).

Wie die oben ausgeführten Beispiele zeigen, wird in den biografischen

Erzählungen der Frauen anhand der zugeschriebenen Rolle der »Exper-

tin für Islam« die Konstruktion »Ausländer*in/Muslim*in« vs. »Schwei-

zer*in/Christ*in« deutlich. Die verschiedenen Ansprüche, die mit dieser

Kategorisierung einhergehen, können wie Buchardt (ebd.) für den dänischen

Kontext darlegt, meines Erachtens ebenso mit »micro-identity-politics«

erklärt werden, welche die gesellschaftliche soziale Klassifikation und soziale

Ungleichheit (re)produzieren.

c) »Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionierung

hinsichtlich der Bildungsbiografie: Agency durch Aneignung

des meritokratischen Prinzips

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens

rekonstruiert werden konnte, erlangen mehr Handlungsfähigkeit durch eine

zielstrebige kompensatorische Aneignung des meritokratischen Leistungs-

prinzips (Becker/Hadjar 2017, Hadjar 2008, Solga 2005, Young 1961) – dies

bei beiden Ausprägungen religiöser Selbstrepräsentation. Die »Taktik« des

zielstrebigen Aufsteigens zeigt sich besonders deutlich, wenn es zu struktu-

rellen Ausschlusserfahrungen kommt, die dann mittels Zielstrebigkeit und

Leistung kompensiert werden. Im Folgenden möchte ich nun exemplarisch

am Übergang der ersten Selektionschwelle von Xhemile aufzeigen, wie sich

diese »Taktik« bildungsbiografisch manifestiert.

In der Rolle als Erstgeborene in der Migrationssituation konnte Xhemile

zunächst von ihren Eltern, die gerade erst daran waren, sich in der Berufs-

welt der Schweiz zu etablieren und das Schulsystem noch nicht kannten, kei-

ne grosse Unterstützung in schulischen Belangen erwarten. Sie war auf sich

allein gestellt. Als ältestes Kind der Familie im schweizerischen Schulsystem

kam ihr zudem eine gewisse Vorreiter*innenrolle zu:

»Und bis dann…ist einfach, ich bin die Älteste gewesen, ich habe gar keine

Ahnung gehabt, wie es weiter geht also – dass man ausgesondert wird…se-

lektioniert, Sek-Real, was ist das überhaupt und das istmir gar nicht bewusst

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 185

gewesen und ich habe keine Ahnung gehabt…was muss ich machen dass

ich in die Sek oder was bringt mir die Sek und was ist Real //mhm// so bis

dort und es ist mir eigentlich so egal gewesen, also ni-nicht besonders an-

gestrengt« (Xhemile, A 55).

Aus dieser Aussage lässt sich schliessen, dass Xhemile die grosse Bedeutung

der ersten Selektionsschwelle im schweizerischen Schulsystem nicht bewusst

war. Aufgrund ihres fehlenden Bewusstseins der Bedeutung dieser Selekti-

onsschwelle hat sich Xhemile in der Folge nicht besonders angestrengt und

wurde zunächst in die Realschule eingestuft. Retrospektiv wird sie sich be-

wusst, dass es Wissen über das System braucht, um in der Schullaufbahn

erfolgreich zu sein. Sie konstatiert an anderer Stelle, dass es ihre Geschwister

diesbezüglich viel leichter gehabt hätten, weil sie später von ihren Erfahrun-

gen und ihrem Wissen über die Institutionen, aber auch von autodidakti-

schen Lerntechniken profitieren konnten (z.B. A 159). Diese aus intersektio-

neller Sicht wirksame Bildungsbarriere an der ersten Selektionsschwelle ma-

nifestiert sich ähnlich wie bei Frauen der »Taktik« des Typus 1: Als jungeMäd-

chen waren Xhemile wie Zara bei der ersten Selektionsschwelle am Übergang

von der Primar- zur Sekundarstufe auf sich alleine gestellt und entschieden

sich für den Verbleib in der Realstufe (Intersektion der Differenzdimensionen

»class« und »Migrationshintergrund«). Wie bei Zara wirkte das Schulsystem bei

der ersten Selektionsschwelle zunächst hinsichtlich der gesellschaftlichen Po-

sition der Eltern in der Schweiz reproduktiv (vgl. Kronig 2005).

Anders als Zara hatte Xhemile jedoch bereits damals ein klares Berufsziel

vor Augen: Sie wollte Lehrerin werden. Ihre Familie befürwortete, anders als

bei Zara, dieses Bildungsziel zumindest ideell, auch wenn sie wenig prakti-

sche Unterstützung bieten konnten. Als Xhemile realisierte, dass sie in die

Sekundarschule eingestuft werden musste, wenn sie Lehrerin werden will,

strengte sie sich an und krempelte den Selektionsentscheid innerhalb von

zwei Monaten um:

»Undnachher, als esmir bewusst geworden ist, dass ich [die] Sek[undarstufe]

brauche, ja damit ich Lehrerin werden kann…bin nachher in Sek also (…) nach

zwei Monaten nachher wieder in der Sek eingestuft, Math und äh…Franzö-

sisch und Deutsch //mhm// das ist wirklich zügig gegangen, ich habe wirk-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Islam, Gender, Intersektionalität

lich Vollgas gegeben, habe immer Sechser, Fünfeinhalber40 gemacht (halbes

Lachen) ‒ ja…« (Xhemile, A 57-59).

Das prototypische Element der »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens lässt

sich sehr deutlich anhand des zuvor aufgeführten Zitats veranschaulichen:

Das Bildungssystem wirkt in den Bildungsbiografien dieser jungen Frauen in

Bezug auf die soziale Ungleichheit zunächst reproduktiv, insbesondere hin-

sichtlich der intersektionell wirkenden Differenzdimensionen »Migrationshin-

tergrund« und »class«. Mittels der »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens ge-

lingt es ihnen jedoch, mit im Vergleich zu privilegierten Lernenden ungleich

grösserem, kompensatorischen Arbeitsaufwand –mittels kompensatorischer

Aneignung des meritokratischen Prinzips (Becker/Hadjar 2017, Hadjar 2008,

Solga 2005, Young 1961) – Selektionsschwellen zu meistern.

Xhemile verfolgt ihr Bildungsziel konsequent, schon früh trifft sie ihre

Bildungsentscheidungen notfalls alleine, stets das Ziel vor Augen, Lehrerin zu

werden. Von der ersten Selektionsstufe an ordnet Xhemile all ihre Bildungs-

entscheidungen und -bemühungen einem einzigen Ziel unter: Lehrerin zu

werden. Auch später sieht sie den Grund einer gymnasialen Bildung einzig

durch ihr Berufsziel gerechtfertigt:

»Und ich habe einfach unbedingt in den Gymer41 wollen, aber heute im

Nachhinein denke ich, es ist wahrscheinlich, also wenn ich nicht Leh-

rerin hätte werden wollen, wäre es wirklich eine dumme Entscheidung

gewesen…unnötig…« (Xhemile, A 59).

Aus dem Zitat lässt sich die Zielorientiertheit rekonstruieren, die ebenfalls

prägend für Xhemiles Bildungsbiografie war. Sie habe »einfach unbedingt in

den Gymer wollen«. Den Zweck einer gymnasialen Bildung sieht sie jedoch ‒

zumindest aus der Retrospektive einzig durch ihr Ziel, Lehrerin zu werden,

gerechtfertigt. Sie ist gar der Ansicht, dass es »wirklich eine dumme Ent-

scheidung …unnötig« gewesen wäre, das Gymnasium zu besuchen, hätte sie

es nicht für das Erreichen ihres Bildungsziels benötigt. Ein Interesse an All-

gemeinbildung »sui generis« gab es für Xhemile in ihrer Bildungslaufbahn

demnach nicht. Es ging ihr einzig darum, zielstrebig ihr Bildungsziel zu er-

reichen und dafür traf sie die erforderlichen Bildungsentscheidungen.

40 Die schweizerischenumerische Schulnotenskala reicht von 1-6,wobei 6 dieHöchstnote

darstellt.

41 Schweizerische umgangssprachliche Bezeichnung für Gymnasium.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 187

Besonders deutlich lässt sich die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens

nachzeichnen, wenn es zu bildungsbiografischen Ausschlusserfahrungen

kommt. Xhemile beschreibt ein Gespräch mit ihrem damaligen Schulleiter

über einen allfälligen Übertritt ins Gymnasium wie folgt:

»Der Schulleiter hat mir dazumal gesagt gehabt, ich solle es nicht probieren

(…), weil es sei zu schwierig für mich und ich soll probieren lieber, ich solle

auchEnglischnicht nehmen,weil das sei zu viel ((wäre))) unddas hatmich so

dann angespornt, weiterzumachen,weil das hatmich so genervt, dermassen

genervt, dass er so etwas sagt…(…) Er hat das Gefühl gehabt, ich-ich denke es,

ich weiss es nicht warum, aber so Migrantenkinder und (…) wahrscheinlich

schafft sie das nicht…(…) vielleicht hat es den Andern hat es…Mut weg…äh

also genommen…das schon mal zu probieren42 und ich habe gedacht, nein,

dem zeige ich esmal!« (Xhemile, A 66-72, Unterstricheneswurde laut betont

ausgesprochen).

Die Erfahrung, dass ihr der Schulleiter einen gymnasialen Übertritt nicht zu-

traute, deutete Xhemile retrospektiv als Ausschlusserfahrung aufgrund von

Vorurteilen gegenüber Lernenden mit »Migrationshintergrund«. Ihr ist be-

wusst, dass dies eine Erfahrung ist, von der sich Andere hätten entmutigen

lassen und davon abgesehen hätten, einen gymnasialen Übertritt ins Auge

zu fassen. Xhemile jedoch begegnete Ausschlusserfahrungen im Schulsys-

tem mit verstärktem Einsatz und noch grösserer Zielstrebigkeit und liess

sich nicht beirren: »(…) und ich habe gedacht, nein, dem zeige ich es mal!«.

Sie nahm diese Unterredung mit dem Schulleiter zum Ansporn und schaff-

te mittels kompensatorischer Aneignung des meritokratischen Prinzips (Be-

cker/Hadjar 2017, Hadjar 2008, Solga 2005, Young 1961) schliesslich die beste

Empfehlung für das Gymnasium, indem sie als Einzige ihrer Klasse die Ma-

ximalpunktezahl erreichte.

Bei Xhemiles Übergang in das nachobligatorische Bildungssystem kann

meines Erachtens besonders deutlich aufgezeigt werden, wie Xhemile durch

die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens aus einer subalternen Position

heraus mehr Handlungsfähigkeit (Agency) erlangen konnte. De Certeau

beschreibt treffend, innerhalb welcher Gegebenheiten eine »Taktik« zum

Zuge kommt, eine »Taktik« »muss mit dem Terrain fertigwerden, das ihr

so vorgegeben wird, wie es das Gesetz einer fremden Gewalt organisiert«

(De Certeau 1988: 89), in diesem Falle stellt dies die Konfrontation mit

42 Schweizderdeutsch umgangssprachlich für »versuchen«.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Islam, Gender, Intersektionalität

einem »defizitorientierten, früh selektionierenden Bildungssystem« (Oes-

ter/Brunner 2015: IV) dar. Die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens ist ein

Handlungsmuster, mittels dessen es Xhemile gelingt, aus einer subalternen

Position heraus mehr Agency zu erlangen, indem sie ihr Ziel nicht aus den

Augen verliert und preisgibt. Sie lässt sich nicht dahingehend überzeugen,

den gymnasialen Übertritt gar nicht erst »zu probieren«. Es gelingt ihr, »im

Fluge die Möglichkeiten zu ergreifen, die der Augenblick bietet« (De Certeau

1988: 89), die etablierten Strukturen umzudeuten und für Überraschungen

zu sorgen (maximale Punktzahl für den gymnasialen Übertritt). De Certeau

zufolge sorgt eine »Taktik« »für Überraschungen. Sie kann dort auftreten,

wo man sie nicht erwartet« (De Certeau 1988: 89).

In De Certeaus Sinne (1988: 89) besteht das konstitutive Element der

»Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens in der kompensatorischen Aneignung

des meritokratischen Prinzips (Becker/Hadjar 2017, Hadjar 2008, Solga

2005, Young 1961). Trotz bestehender Bildungsungleichheiten besteht, wie

Becker/Hadjar (2017) aufzeigen, in westlichen Gesellschaften ein verbreiteter

Glaube an einen »meritokratischen, herkunftsunabhängigen Zugang zu

Bildung« (ebd.: 35). In der Vorstellung einer meritokratischen Gesellschaft

»wird die soziale Schichtung nach sozialer Herkunft scheinbar durch ei-

ne soziale Schichtung nach individueller Leistung ersetzt« (Becker/Hadjar

2017: 34). Hierbei legitimiert das Leistungsprinzip die Struktur der sozia-

len Ungleichheit, d.h. die ungleiche Verteilung von Bildung, Status und

Einkommen wird einzig durch die ungleiche Leistung von Individuen ge-

rechtfertigt (ebd.: 33-34). In dieser Vorstellung spiegelt sich nicht zuletzt

eine »liberale Ideologie individueller Freiheit und dem [sic!] Verständnis

von Chancen- statt Ergebnisgleichheit wieder [sic!]« (ebd.: 36). Die Vorstel-

lung einer Chancengleichheit durch gleiche Leistung hält – wie unzählige

bildungssoziologische Studien verdeutlichen – einer empirischen Überprü-

fung nicht stand (z.B. Kronig 2007, vgl. hierzu ausführlich Kapitel 3.3). Das

meritokratische Prinzip hat sich dennoch im Zuge der Bildungsexpansion

zu einem wirkmächtigen Legitimationsprinzip sozialer Ungleichheiten und

ungleicher Bildungschancen entwickeln können (Hadjar 2008, Solga 2005).

Xhemiles Zielstrebigkeit wirkt sich gar auf die Wahl ihres Freundeskrei-

ses aus.Der grösste Teil ihres Freundeskreises ist akademisch gebildet, sie hat

»einfach Kolleginnen, die auch studiert haben…ähm…oder einfach eine Fach-

hochschule gemacht haben« (Xhemile, A 226). Ihren Freundeskreis beschreibt

sie wie folgt:

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 189

»Ich habe mich immer an solchen angehängt, die (…) zielorientiert gewesen

sind, zielstrebig gewesen sind, die etwas im Leben erreichen wollten« (Xhe-

mile, A 213).

Mit Schulkolleginnen, die andere Interessen hatten, als »etwas im Leben er-

reichen«, wollte sie jedoch nichts zu tun haben:

»Ich wollte mich eigentlich nicht mit denen abgeben (halbes Lachen), sa-

gen wir es so, ein bisschen fies…ähm, weil sie haben andere Interessen ge-

habt, Schminken, Ausgang…Parties…ja und das habe ich nicht gewollt, al-

so…« (Xhemile, A 217).

Xhemiles strategisch anmutende Auswahl der Peers zeigt sich auch darin,mit

wem sie sich nicht »abgeben« wollte. In der Aussage schwingt eine gewisse

Schammit – sie ist sich bewusst, dass die Beschreibung der Peers, von denen

sie sich abgrenzt, »ein bisschen fies« sei, beziehungsweise eine Zuschreibung

und Stereotypisierung, die mit einer Abwertung verbunden ist.

Während der Ausbildungszeit schlug sich Xhemile mit Hilfsjobs in Reini-

gungsfirmen ohne die finanzielle Unterstützung ihrer Eltern durch, mit de-

nen sie aufgrund ihrer Partnerwahl im Zwist lag. Auch in dieser aufreibenden

Zeit verlor sie ihr Berufsziel nie aus den Augen und es gelang ihr selbst in die-

ser grossen Belastungsphase noch den Vorbereitungskurs zu absolvieren und

die Prüfung an der Pädagogischen Hochschule zu bestehen:

»Während des Vor[bereitungs]kurses…äh gerade nach der Hochzeit [habe

ich] Aufnahmeprüfungen gehabt, eine eigene Wohnung in diesem Jahr ge-

sucht, einen Job ‒ es ist wirklich so viel gewesen…ich habe nichts gelernt,

in der letzten Woche, eine Woche vor der Aufnahmeprüfung habe ich an-

gefangen, alle zwölf Fächer zu lernen //mhm// für die Prüfung, es ist wirk-

lich schwer gewesen, ich bin wirklich um acht aufgestanden, bis um zwölf in

der Nacht habe ich gelernt… //mhm// bin schlafen gegangen und wieder am

nächsten Tag und das sieben Tage nacheinander habe ich das durchgezogen

und nachher die Prüfungen bestanden« (Xhemile, A 286, Unterstrichenes

wurde laut betont ausgesprochen).

Aus der Aussage wird die Belastung deutlich, die Xhemile während der Zeit

des Vorbereitungskurses und der anschliessenden Zulassungsprüfung an die

Pädagogische Hochschule auszuhalten hatte. Doch durch ihre Zielgericht-

etheit war sie einmal mehr in der Lage, auch in einer schwierigen Ausgangs-

lage ihren Ehrgeiz und sämtliche Kräfte zu mobilisieren und sich mithilfe

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Islam, Gender, Intersektionalität

von Nachtschichten in einer Woche so vorzubereiten, dass sie die Prüfung

bestand – stets das Ziel bzw. ihren Beruf vor Augen. Mit viel Arbeit, Diszi-

plin und Durchhaltewillen und mittels der oben beschriebenen Aneignung

des meritokratischen Prinzips hat sie es geschafft, obwohl sie als »Migran-

tenkind« (Xhemile, A 68), schwere strukturelle Hindernisse des Schulsystems

zu überwinden hatte.

Zentrales Element der »Taktik« des zielstrebigen Aufstiegs ist es, dass

die Frauen, welche sich diese »Taktik« zu Eigen machen, wie Xhemile, jegli-

chem (strukturellen) Widerstand mit der Intensivierung der Anstrengungen

zur Erreichung höherer Leistung und der Fokussierung auf das Ziel begeg-

nen.Mehr Agency hinsichtlich ihres Bildungswegs erlangen die jungen Frauen

dadurch, dass es ihnen gelingt, mittels – im Vergleich zu privilegierten Ler-

nenden – ungleich grösserer Anstrengung aus ihren subalternen Positionen

heraus nach demmeritokratischen Prinzip die intersektionell wirkenden Bar-

rieren auszuhebeln und ihre habituell verankerte Bildungsaspiration in einer

tertiären Bildung umzusetzen. In der Koppelung dieser kompensatorischen

Aneignung des meritokratischen Prinzips mit der Ressource einer elterlichen

Bildungsaspiration, welche nicht nach genderspezifischen Kriterien unter-

scheidet, entwickelt diese »Taktik« hinsichtlich der untersuchten Bildungs-

biografien eine grosse Durchschlagskraft. Zusätzlich ist diese »Taktik« noch

durch eine ausgeprägte Zielfokussierung gekennzeichnet.

Zusammenfassung »Taktik« Typus 2

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des Bildungszugangs durch

zielstrebiges Aufsteigen rekonstruiert werden konnte, erfahren aus einer in-

tersektionellen Sicht Einschränkungen ihrer Bildungsbiografie durch das Zu-

sammenspiel der Differenzdimensionen »Migrationshintergrund«, »class« und

Religion.Hinsichtlich der Berufsbiografie erweist sich die Differenzdimension

Gender jedoch als weniger wirkmächtig in dem intersektionellen Zusammen-

spiel als bei Frauen der »Taktik« des Typus 1. Dies zeigt sich insbesondere

anhand zweier Aspekte: Erstens kann die Differenzdimension Gender hin-

sichtlich der Bildungsbiografie bei den interviewten Frauen dieser »Taktik«

weniger Wirkmächtigkeit entfalten, da die Eltern in ihren Bildungsaspira-

tionen, die von den Töchtern tradiert werden, nicht nach genderspezifischen

Kriterien unterscheiden. Die Eltern fördern ihre Töchter und ihre Söhne hin-

sichtlich ihrer Bildungsbiografie gleichermassen; sie verfechten bspw. nicht,

wie die Eltern von Frauen der »Taktik« 1 ein klassisches Rollenbild, nachdem

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 191

ihre Töchter früh heiraten sollen und deshalb keine gute Ausbildung benö-

tigen. Im Gegenteil: Sie erwarten von ihren Kindern – genderunabhängig –

einen gesellschaftlichen Aufstieg durch Bildung. Eine Vorstellung, die habi-

tuell bei den Töchtern verankert ist und tradiert wird. Zweitens kann bei den

Frauen, bei denen die »Taktik« 2 rekonstruiert wurde und die einen Hijab

tragen, die Differenzdimension Gender im Zusammenspiel mit Religion auf-

grund der vorherrschenden schulkulturellen Sinnesordnung (Budde 2012) im

tertiären (und zuvor im mittelschulischen) Umfeld, in dem sich die Frauen

bewegen, nicht dieselbe berufsbiografisch einschränkende Wirkmächtigkeit

entfalten wie in der Berufsbildung. Die Differenzkategorie »Muslimin« ma-

nifestiert sich in diesem Umfeld zwar in Form eines zugeschriebenen Exper-

tinnentums (»Expertin für Islam«), macht jedoch keine einschneidende be-

rufsbiografische Umorientierung erforderlich, wie dies bei der »Taktik« 1 der

Fall ist.

Bei den Frauen der »Taktik« 2 konnten zwei unterschiedliche Ausprä-

gungen religiöser Selbstrepräsentation rekonstruiert werden: Es handelt

sich hierbei einerseits um die religiöse Selbstrepräsentation als »pragma-

tische Muslima« und andererseits um die religiöse Selbstrepräsentation als

»engagierte Muslima«: Während bei der Ausprägung der religiösen Selbstre-

präsentation als »pragmatischeMuslima« die Bedeutung der religiösen Praxis

gegenüber der Elterngeneration abnimmt, wird bei der Ausprägung der

religiösen Selbstrepräsentation als »engagierte Muslima« die religiöse Praxis

der Eltern, insbesondere das Engagement in religiösen Vereinen, tradiert.

Die Ausprägungen unterscheiden sich insbesondere in der Art, wie die re-

ligiöse Praxis ihrer Eltern weitergegeben wird, haben aber keinen sich gross

voneinander unterscheidenden Einfluss auf die Bildungsbiografie. Dies ist

insofern bemerkenswert, da bei Frauen, bei denen die religiöse Selbstreprä-

sentation als »engagierte Muslima« rekonstruiert werden konnte und die ei-

nen Hijab tragen, keine vergleichbaren bildungsbiografischen Einschränkun-

gen rekonstruiert werden konnten, wie in der Berufsbildung bei Frauen der

»Taktik« 1. Allerdings muss dieser Befund dahingehend relativiert werden,

dass den Befragten aufgrund ihres Alters der Berufseintritt nach dem tertiä-

ren Ausbildungsgang noch bevor steht. Es ist nicht auszuschliessen, dass dort

dann intersektionell wirkende Barrieren auftreten könnten, die in der schul-

kulturellen Sinnesordnung des tertiären Umfelds kaum Relevanz entwickeln

konnten.

Aus intersektioneller Sicht waren die jungen Frauen beider Ausprägun-

gen der »Taktik« 2, bildungsbiografisches Bestehen durch zielstrebiges Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Islam, Gender, Intersektionalität

steigen, in ihrer frühen Bildungsbiografie zwar belastet: Als junge Lernen-

de wurden sie durch strukturelle Barrieren im Bildungssystem insbesondere

aufgrund des Zusammenspiels »Migrationshintergrund«, »class« und (weniger

stark, aber auch durch Religion und Gender) benachteiligt. Bildungsbiografisch

zeigt sich das insbesondere hierin, dass sie als Lernende von Exponent*in-

nen des Bildungssystems in Selektionsentscheidungen hineinberaten wur-

den, die weder ihren kognitiven Fähigkeiten noch ihren Bildungswünschen

und -zielen entsprechen. Ihre Eltern waren trotz hoher Bildungsaspiratio-

nen für ihre Töchter aufgrund fehlender Kenntnisse des Schulsystems und

der Bedeutung der frühen Selektion nicht in der Lage, sie zu unterstützen.

Die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens erwies sich jedoch trotz dieser Bil-

dungsbarrieren als äusserst durchschlagekräftig: Konstitutives Element der

»Taktik« 2 ist es, dass jeglichem (auch strukturell bedingtem) Widerstand mit

der Intensivierung der Zielstrebigkeit und der Leistung begegnet wird. In De

Certeaus Sinne (1988: 89) besteht das zentrale Element der »Taktik« des ziel-

strebigen Aufsteigens in der Aneignung des meritokratischen Prinzips (vgl.

Becker/Hadjar 2017).Mehr Agency erlangen die jungen Frauen paradoxerweise

dadurch, dass sie sich dasjenige Prinzip aneignen, mittels dessen Bildungs-

ungleichheit in modernen Gesellschaften normativ gerechtfertigt wird (Solga

2005). Es gelingt ihnen, durch – im Vergleich zu privilegierten Lernenden –

ungleich grössere Anstrengung aus ihren subalternen Positionen heraus die

intersektionell wirkenden Barrieren auszuhebeln und ihre habituell veranker-

te Bildungsaspiration in einer tertiären Bildung umzusetzen. Sie eignen die

Deutung ihres »Möglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) also mittels des meri-

tokratischen Prinzips an, wonach »die soziale Schichtung nach sozialer Her-

kunft scheinbar durch eine soziale Schichtung nach individueller Leistung

ersetzt« wird (Becker/Hadjar 2017: 34).

Die Aneignung des meritokratischen Prinzips in der Koppelung mit

der im Vergleich zur »Taktik« des Typus 1, 3 und 4 weniger wirkmächtigen

Wirkungsweise der Differenzkategorie »Muslimin« aufgrund der weniger

starken Manifestation der Differenzdimension Gender macht diese »Taktik«

2 zu einer, hinsichtlich der Bildungsbiografie äusserst effektiven »Taktik«.

Die Tradierung der elterlichen Bildungsaspiration, die nicht nach gender-

spezifischen Kriterien unterscheidet, bildet eine nicht zu unterschätzende,

zusätzliche Ressource beim Verfolgen des Bildungsziels. Die habituell ver-

ankerte religiöse Praxis und der ebenfalls habituell verankerte, intellektuelle

Zugang zu Religion ermöglichen es den Frauen, eine reflexive Distanz zu

religiösen Dogmen einzunehmen, wenn der Zugang zu Bildung es erfordert

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 193

(Bsp. Lehrer*innenbildung). Religion und religiöse Praxis manifestieren sich

bei dieser »Taktik« in erster Linie als Ressource in Privatem und dienen nicht

(wie bei »Taktik« 1 und 3) der gesellschaftlichen Positionierung.

5.3 Typus 3: »Taktik« der religiösen Vergemeinschaftung

5.3.1 Esma

Esma (35) kam per Familiennachzug mit ihrer Mutter und ihren drei Ge-

schwistern aus einem Land aus Südosteuropa in die Schweiz, wo der Vater

bereits seit Jahrzehnten als Gastarbeiter (»Saisonnier«) lebte und auf demBau

arbeitete. Esma betont, dass weder Krieg noch »das Finanzielle« sie in die

Schweiz geführt hätten, sondern dass sie als Familie zusammenleben woll-

ten. Eine Anekdote aus ihrer ersten Zeit als Schulkind in der Schweiz, die

Esma mir mehrmals erzählte, ist, wie sie in der Schule »das erste Mal in mei-

nem Leben« mit der Thematik der Religionszugehörigkeit konfrontiert wur-

de. Nämlich als eine Lehrperson sie fragte, welcher Religion sie angehöre und

Esma es nicht wusste. Sie sagte der Lehrperson, sie müsse ihren Vater fragen.

Sie ging also nach Hause und fragte ihren Vater, welcher Religion sie ange-

höre und dieser sagte: Wir sind Muslime. Der Lehrer habe selbstverständlich

bereits Bescheid gewusst, es sei eine rhetorische Frage gewesen, erzählt Es-

ma. Und da habe sie verstanden: Aha – ich habe einen anderen Glauben als

die Andern. Esmas erste Begegnung mit der Differenzkategorie »Muslimin«

fand also durch eine Lehrperson statt.

Esma stammt nicht aus einem besonders religiösen Elternhaus. Das el-

terliche, familiale Milieu war geprägt durch konservative, traditionelle Wer-

tehaltungen und Rollenbilder – religiöse Praxis spielte für die Familie jedoch

eine untergeordnete Rolle. Im Gegenteil, die Eltern hätten nicht viel Ahnung

von Religion gehabt, erzählt Esma, viel mehr als Ramadan und Fastenbrechen

hätte sie nicht vermittelt bekommen.Erst sehr viel später, inmitten einer exis-

tenziellen Ehe- und Lebenskrise begann sie, sich selbst intensiv mit Religion

auseinanderzusetzen.

Ihr beruflicher Traum, so erzählt Esma, sei immer gewesen, Dolmetsche-

rin zu werden. Für die Eltern, die beide nur über geringe Schulbildung ver-

fügten, war eine nachobligatorische Schulbildung ihrer Tochter undenkbar.

Sie waren der Ansicht, dass Esma sich nicht weiterbilden müsse, da sie so-

wieso bald heiraten und Kinder kriegen würde. Ihre Mutter war zeitlebens

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Islam, Gender, Intersektionalität

Hausfrau und das sollte auch für Esma gut genug sein, so die elterliche Vor-

stellung.

Zum Ende der Schulkarriere in der neunten Klasse der Realschule, die

Noten waren sehr gut, versuchte Esma dennoch, auf sich allein gestellt ei-

ne Lehrstelle als Kosmetikerin oder Damenschneiderin zu bekommen. Dies

gelang ihr jedoch nicht. Die Gründe hierfür sieht sie darin, dass sie sich ei-

nerseits zu wenig im Bewerbungssystem zurecht fand und andererseits keine

Unterstützung vonseiten der Eltern, die das schweizerische Bildungssystem

kaum kannten, erhielt. Eine Lehrperson versuchte noch, die Eltern von einem

zehnten Schuljahr für Esma zu überzeugen – vergeblich: eine weiterführen-

de, nachobligatorische Ausbildung kam nicht infrage.

Ein halbes Jahr ergab sich nichts, Esma fand keine Anschlusslösung nach

der Schule. Auch weitere Bewerbungen liefen ins Leere. Der Übergang zu ei-

ner nachobligatorischen Ausbildung gelang im Alleingang nicht, Esma drohte

bildungsbiografisch »durch die Maschen« zu fallen. Eine Nachbarin vermit-

telte ihr schliesslich einen Aushilfejob in einer kleinen Tankstelle. Innerhalb

zweier Wochen übergab ihr der Chef die Schlüssel und schenkte ihr sein Ver-

trauen, erzählt sie stolz, zwei Jahre später, mit siebzehn, war sie Geschäfts-

führerin und konnte den Laden selbst verwalten. Dennoch, so wurde ihr bald

klar, hatte sie ohne Ausbildung keine weitere berufliche Perspektive. Ein Be-

rufswechsel ohne nachobligatorische Ausbildung schien aussichtslos – Esma

sah sich bildungsbiografisch »parkiert« und langweilte sich.

Was das Rollenbild anbelangte, passte sie sich den elterlichen Vorstellun-

gen an, heiratete früh einen Mann, den sie schon seit ihrer Kindheit kannte,

bekam drei Kinder. Als ihre Ehe durch eine existenzielle, psychische Krise ih-

res Mannes herausgefordert wurde und Esma eine Trennung erwog, setzten

sie ihre Eltern unter Druck bei ihrem Mann zu bleiben: Eine Trennung stellte

im konservativen Weltbild der Eltern keine Option dar. Esma fühlte sich in

die Enge getrieben. Das Leben erschien ihr an diesem Punkt gänzlich per-

spektivlos, wie sie erzählt.

Im Moment der völligen Ausweglosigkeit, beruflich »parkiert«, in einer

existenziellen Ehekrise, ohne Unterstützung ihrer Familie, suchte Esma

Zuflucht im Glauben und entdeckte ihre persönliche »Beziehung zu Gott«.

Durch einen neuen, zufälligen Bekannten ihres Mannes fand sie Anschluss an

eine Glaubensgemeinschaft, durch die sie gemeinsam mit ihrem Mann eine

neue Perspektive in ihrem Leben entdeckte. Ihr Mann überwand mithilfe der

Religion als Orientierungspunkt nach und nach seine psychischen Probleme.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 195

Die neu entdeckte »Beziehung zu Gott« als Erweckungserlebnis verleiht

den gesellschaftlich erfahrenen Benachteiligungen nachträglich plötzlich ei-

ne Sinnhaftigkeit: Sie werden von ihr retrospektiv umgedeutet als Weg, der

gegangen werden musste, um zu Gott zu finden. Auf der sozialen Ebene fand

Esma in der religiösen Vergemeinschaftung neuen Sinn und erhielt Selbst-

vertrauen sowie Halt. In der Frauengruppe der Moschee traf sie auf einen

Freundeskreis ‒ »Freunde fürs Leben« wie sie sagt undmit denen sie sich über

alle möglichen Dinge austauscht, nicht nur über religiöse, wie sie betont.Wie

ich beobachten konnte, pflegen die Frauen dieser Gruppe einen sehr familiä-

ren Umgang miteinander: Sie necken oder trösten sich, besprechen Namen

ihrer zukünftigen Kinder, feiern Geburten, religiöse Feste und freuen sich

gemeinsam über berufliche Erfolge. Gemeinsam unternehmen sie Reisen zu

religiösen Stätten, besprechen (glaubensrelevante) Dilemmata oder Proble-

me in Beruf, Familie und Beziehung. Nicht erstaunlich ist es deshalb, dass

die Frauen sich gegenseitig in (berufs-)biografischen Belangen unterstützen,

sich austauschen, einander Ressourcen zugänglich machen. Sie unterstützen

sich bei Bewerbungen und machen sich gegenseitig Netzwerke zugänglich.

Diese berufsbiografische Unterstützung durch das akkumulierte soziale Ka-

pital (Bourdieu 1983b) durch die religiöse Gemeinschaft ist essenziell für die

»Taktik« der religiösen Vergemeinschaftung als Bildungszugang. Denn diese

kommt bei Frauen zum Zuge, bei denen Bildungsentscheidungen ohne jeg-

liche Optionen anstehen und deren Berufsbiografien im besten Falle Wege

sind, die dorthin führen, »wo noch Platz ist« (vgl. Mey 2015: 235). Die religiöse

Vergemeinschaftung und das dadurch akquirierte soziale Kapital (Bourdieu

1983b) wird an einem aussichtslosen (berufs-)biografischen Punkt existenziell

für die weitere Lebensführung, indem sie den Frauen durch sozial vorhande-

ne Ressourcen hilft, sich gesellschaftlich und berufsbiografisch zu entwickeln,

in demMoment wo Staat, Bildungssystem und Elternhaus versagen und eine

substanzielle Krise droht.

Durch die Vermittlung einer Frau der Frauengruppe der Moschee gelangt

Esma schliesslich an eine für Migrant*innen konzipierte Dolmetscherinnen-

schule für »kulturelle Übersetzung«, wo sie die langersehnte Ausbildung ma-

chen kann und nun regelmässig in Gefängnissen, für die Polizei und in Spi-

tälern übersetzt. Die Ausrichtung an der Religionsgemeinschaft stiftet Esma

innere und äussere Orientierung und dient ihr als Ressource zur gesellschaft-

lichen Selbstbehauptung und berufsbiografischen Positionierung.

Anders als bei Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus 1 in der Aus-

prägung der Selbstrepräsentation als dezidiert religiöse Muslima rekonstru-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Islam, Gender, Intersektionalität

iert werden konnte (vgl. Fallbeispiel Mirjeta), steht bei der »Taktik« des Ty-

pus 3 nicht die Bildungsaufstiegsorientierung als »sozialisatorischer Effekt

szeneinterner Vergemeinschaftung« (Meinert/Seeliger 2013: 49) im Vorder-

grund, sondern eine von der Herkunftsfamilie unabhängige Akkumulation

von sozialem Kapital (Bourdieu 1983b), durch die eine berufliche Weiterent-

wicklung stattfinden konnte, welche den Frauen ansonsten verwehrt geblie-

ben wäre.

5.3.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«

der religiösen Vergemeinschaftung

Nach diesem einleitenden Portrait von Esma wird nun die »Taktik« des Bil-

dungszugangs durch religiöse Vergemeinschaftung näher ausgeführt und an-

hand der folgenden drei Kapitel spezifiziert: a) Herkunftsmilieu im Zusammen-

hangmit der »Taktik«; b)DieRolle der Religion und derDifferenzkategorie »Muslimin«

hinsichtlich der Bildungsbiografie und c) »Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionie-

rung bezüglich der Bildungsbiografie.Die Frauen erlangtenmehr Agency hinsicht-

lich ihrer Bildungsbiografie durch das soziale Kapital (Bourdieu 1983b), das sie

durch die Hinwendung zu einer Religionsgemeinschaft akkumulieren konn-

ten.

Bei den Frauen dieser »Taktik« konnten hinsichtlich der religiösen

Selbstrepräsentation keine unterschiedlichen Ausprägungen (bzw. Unterty-

pen) ausgemacht werden.

a) Herkunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«

Die Frauen der »Taktik« 3 gehören in der Regel Familien von ehemaligen sog.

»Saisonniers«43 an und gelangten via »Familiennachzug« in die Schweiz.

43 Saisonniers kamen zunächst mit einer Kurzaufenthaltsbewilligung (für eine »Saison«,

daher der Name) währendmax. neun Monaten durch das sogenannte »Saisonniersta-

tut« in die Schweiz. Das Saisonnierstatut wurde 1934mit dem Bundesgesetz über Auf-

enthalt und Niederlassung in der Schweiz eingeführt (Arlettaz 2012: o. S.). Das Statut

entstand im Kontext einer Migrationspolitik, die sich einerseits den wirtschaftlichen

Bedürfnissen des Arbeitsmarkts anpassen und gleichzeitig dem politischen Druck

fremdenfeindlicher Kreise entsprechen wollte (ebd.). Die Idee hinter dem Saisonnier-

statut war eine utilitaristische: Durch billige Arbeitskräfte aus dem Ausland sollte ein

»Konjunkturpuffer imWohlfahrtsstaat« (D’Amato 2005: 61) geschaffenwerden, indem

bei einer Rezession ausländische Arbeitskräfte wieder abgeschoben werden und die

Arbeitsplätze durch »Einheimische« besetzt werden konnten (Coppola 2013: 122ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 197

Die überwiegende Zahl der Arbeitsmigranten aus Südosteuropa waren

Männer44 und arbeiteten wie Esmas Vater auf Baustellen, im Gastgewerbe

oder in Niederigstlohnsegmenten (Aarburg/Gretler 2011: 287). Aarburg und

Gretler erkennen die primären Gründe dafür, dass die Arbeitsmigration aus

Südosteuropa fast ausschliesslich männlich dominiert war, darin, dass die

»Institution der Grossfamilie« es ermöglichte, »ihre in der Heimat gebliebe-

nen Angehörigen in geschützter familiärer Obhut zu wissen« (ebd.).

Die meisten »Saisonniers« kamen innerhalb von Jahren oder wie Esmas

Vater Jahrzehnten jede Saison in die Schweiz, lebten sich ein und wurden

in ihren Herkunftsländern, wo sie ihre Kinder und Frauen zurückliessen, zu-

nehmend zu Fremden (vgl. hierzu auchMahnig und Piguet 2003). Für das Fa-

milienleben hatte diese Art utilitaristischerMigrationspolitik einschneidende

Auswirkungen. So beschreibt denn auch Esma die Rolle des Vaters in ihrer

frühen Kindheit wie folgt:

»Ja, zuerst ist mein Vater, eigentlich in Deutschland gewesen und nachher

in die Schweiz gekommen und das ist, also ich…ich bin sagen wir mal auf die

Welt gekommen ohne meinen Vater. Mein Vater ist immer Ausland gewe-

sen. Er ist nur in die Ferien manchmal gekommen. (…). Und meinen Vater

habe ich nur dann gekannt und er ist der beste Vater derWelt gewesen, weil

er alles für uns gemacht hat natürlich« (Esma, A 60-61).

Esma wuchs wie viele Kinder der »Saisonniers« quasi ohne ihren Vater auf.

Sie sah ihn nur dann, wenn er für drei Monate nach Hause kam, um Ur-

laub zu machen und die Möglichkeit zu haben, den Arbeitsvertrag in der

Schweiz zu erneuern. Eine temporäre Aufenthaltsbewilligung für »Saison-

niers« war nämlich an eine zwingende Ausreise und eine frühestens nach

drei Monaten erfolgende Wiedereinreise (und natürlich an einen bestehen-

den Arbeitsvertrag) gekoppelt (Coppola 2013: 122). Esma beschreibt, wie sie

ihn in dieser kurzen Zeit, in der sie ihn jährlich sah, als »de[n] beste[n] Vater

Coppola sieht deshalb im Saisonnierstatut das Sinnbild einer »utilitaristischen Migra-

tionspolitik« (ebd.: 120), welche sich wie ein roter Faden durch die Geschichte der Mi-

gration der Schweiz ziehe. Wicker spricht in diesem Zusammenhang gar davon, dass

die Idee des temporären Aufenthalts von Menschen, die als Arbeitskraft, nicht jedoch

als Staatsbürger in der Schweiz willkommen seien, zum »Prototyp des neuen Zuwan-

derers« (Wicker 2003: 17) wurde.

44 Im Gegensatz existierten durchaus auch weibliche Saisonnierarbeiterinnen, diese

stammten jedoch vorwiegend aus Italien und Portugal und waren in der inzwischen

weitgehend verschwundenen Textilindustrie tätig (Aarburg/Gretler 2011: 287).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Islam, Gender, Intersektionalität

der Welt« wahrnahm, weil er die Kinder, wenn er sie denn sah, verwöhn-

te. Die tägliche (Erziehungs-)Arbeit oblag hingegen Esmas Mutter und der

ländlichen Grossfamilie, in der sie aufwuchs. Die Art des Lebens als »trans-

nationale Familie« (Bryceson/Vuorela 2002), die nationalstaatliche Grenzen

überspannt und in diesem Sinne als »deterritorialisiert« bezeichnet werden

könnte (vgl. auch Aarburg/Gretler 2011: 222ff.) hatte weitreichende Folgen –

sowohl für Frauen und Kinder wie auch für dieMänner: Eine gesellschaftliche

Integration der »Saisonniers« in der Schweiz oder ein Familiennachzug war

zunächst im Saisonnierstatut nicht vorgesehen und wurde später an teilwei-

se harte Bedingungen geknüpft45. Gewerkschaften kritisierten, dass mit dem

Saisonnierstatut ein neues Prekariat geschaffen wurde, das unter vielgestalti-

gen Diskriminierungen litt. So wurden die »Saisonniers« jährlich einer soge-

nannten »grenzsanitarischen Untersuchung« unterzogen; diejenigen, welche

den gesundheitlichen Ansprüchen nicht genügten, wurden zurückgeschickt

(Schweizerischer Gewerkschaftsbund 2014: o. S.). »Saisonniers« hatten zudem

keinen Anspruch auf Familienzusammenführung, wurden bei den Sozialver-

sicherungen diskriminiert und hatten kein Recht auf einen Wechsel des Ar-

beitsplatzes und der Branche vor Ablauf der Saison (ebd.). Aus struktureller

Sicht waren sie somit auf »Gedeih und Verderb« ihren vertragsgebenden Ar-

beitgebern ausgeliefert. Erst nach zehn Jahren hatten die »Saisonniers« die

Möglichkeit, eine Niederlassungsbewilligung (mit Recht auf Familiennach-

zug) zu beantragen (Coppola 2013: 122).

Anfang der 90er-Jahre kam es zu einer vorübergehenden Lockerung der

rechtlichen Stellung der Zugewanderten, die zu dem Einsetzen eines grossen

Familiennachzugs seitens langjähriger »Saisonniers« führte (ebd.: 122-123).

Esmas Eltern entschlossen sich, im Zuge dieser Entwicklungen eine Aufent-

haltsbewilligung zu beantragen und in der Schweiz als Familie zusammen-

zuleben:

45 Beispielsweise musste ein »Saisonnier« gemäss dem bis 2007 gültigen alten Auslän-

dergesetz über eine »angemesseneWohnung« sowie über »genügend finanzielle Mit-

tel für den Unterhalt seiner Familie« verfügen, damit er seine Familie nachkommen

lassen durfte (BVO Art. 39 zit.n. Aarburg/Gretler 2011: 288). Die Interpretation des-

sen, was eine angemesseneWohnung sowie genügend finanzielle Mittel waren, führ-

te allerdings zu teilweise sehr unterschiedlicher Handhabung in den Kantonen (ebd.).

Zahlreiche Kinder lebten deshalb als sog. »versteckte Kinder« in der Schweiz in Illega-

lität und verliessen am Tag kaum die Wohnungen (Frigerio 2014: 20).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 199

»Und nachher hat er entschieden mit meiner Mutter, eben, dass wir in die

Schweiz kommen. Also mein Vater hat, wie gesagt über 20-30 Jahre hier ge-

lebt. (…) Dann sind wir eben das erste Mal in die Schweiz gekommen. Und

zwar – ganz normal. Nicht irgendwie Krieg oder so, sondern nur durch Ent-

scheidung vonmeinen Eltern,wo sie entschiedenhaben,wirwollen gemein-

sam jetzt leben und nicht so hin und her« (Esma, A 61).

Auch wenn Familienzusammenführungen nach so langer Zeit wie bei Esmas

Familie meist die Erfüllung eines lange gehegten Wunschs war, nämlich dem

transnationalen familiären »hin und her« zu entkommen und gemeinsam zu

leben, stellten sie nicht selten extrem schwierige biografische Erfahrungen

für alle Beteiligten dar: Auf der einen Seite war die Entfremdung der Ehe-

männer von deren Frauen und Kindern ein Problem – plötzlich und oft zum

ersten Mal lebten sie mit engen Angehörigen ein kleinfamiliäres Leben, wäh-

rend sie vorher jahrzehntelang ein relativ eigenständigesDasein führten (Aar-

burg/Gretler 2011: 292-293). Auf der anderen Seite kannten Frauen und Kinder

die Schweiz kaum, waren in der Regel nicht der Landesprache mächtig und

deshalb vollständig auf den Ehemann bzw. Vater angewiesen. Zudemwurden

sie oft relativ unvorbereitet aus einem ländlichen Grossfamilienverband her-

ausgerissen und in ein kleinfamiliäres Leben in der Stadt verfrachtet (ebd.).

So dürfte es auch Esmas Mutter gegangen sein, die es anfänglich sehr un-

gewohnt fand, den ganzen Tag isoliert von anderen Erwachsenen in einer

kleinenWohnung am Rande einer schweizerischen Kleinstadt zu verbringen.

Hinzu kamen bei den meisten nachgezogenen Familien finanzielle Pro-

bleme. Während der Lohn eines »Saisonniers« relativ gut reichte, um eine

Grossfamilie in der Ferne zu versorgen, wurde er nach dem Familiennach-

zug plötzlich knapp, als es galt plötzlich eine Frau und mehrere Kinder in der

Schweiz zu ernähren. Aus diesem Grund lebten zusammengeführte Familien

meist in prekären ökonomischen Situationen, in überbelegten Wohnungen

und in wenig privilegierten Gegenden (ebd.).

EsmasMutter hielt sich, wie viele andere nachgereiste Frauen undMütter

auch, imZuge dieser biografischenUnsicherheiten amBekannten fest: an den

Werten der traditionell-patriarchal geprägten, ländlichen Grossfamilie und

dem damit einhergehenden Rollenbild.

Aus Esmas Erzählungen wird deutlich, wie das mütterliche Rollenver-

ständnis beschaffen war:

»Frau ist mehr so Hausfrau gewesen…nicht gross Ausbildung, sondern mehr

eben…Familie, Kinder…Kochen, Putzen, Garten und so« (Esma, A 49).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Islam, Gender, Intersektionalität

Das Genderbild der Eltern der Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstruiert

wurde, beschränkte sich auf die Rolle der Frau als Hausfrau, Ehefrau und Ver-

sorgerin der Kinder und Hauses. Auch für Esma sahen die Eltern eine solche

Rolle vor. Trotz guter Noten und obwohl sich Lehrpersonen noch für eine wei-

terführende Ausbildung nach der Realschule für Esma einsetzten, kam für sie

eine nachobligatorische Ausbildung bzw. ein zehntes Schuljahr nicht infrage

(vgl. ausführlich Kapitel 5.3.2c). Dass sie sich zunächst ungeachtet anders lau-

tender Träume den elterlichenWünschen fügte, war fragloser Bestandteil von

Esmas Sozialisation.

Das von einer ländlich-patriarchalenWelt geprägtemütterliche Rollenbild

sowie die mütterlichen Lebenserfahrungen undWertvorstellungen waren Es-

ma und den anderen interviewten Frauen jedoch in der Migrationssituation

wenig nützlich und vermochte eine Integration in das soziale und berufliche

Leben nicht zu fördern. Was Aarburg und Gretler rekurrierend auf Bourdieu

hinsichtlich der zugewanderten Väter in diesemKontext feststellten, gilt auch

für die Frauen: »Das soziale und kulturelle Kapital« der Mütter war »in der

neuen Umgebung weitgehend wertlos geworden« (Aarburg/Gretler 2011: 333).

Dass Esma dem für sie vorgesehenen Rollenbild kritisch gegenüberstand,

verdeutlicht folgende Aussage:

»(…) zwar man hat gehört, ja nein das darf man, das darf man nicht…Aber

daran habe ich immer Zweifel gehabt, weil da habe ich gedacht: Ach komm,

das sind nur Männer-Entscheidungen oder Manne- Mannesköpfchen, die

sich das so wünschen (…). Also ich weiss noch von den Kindheitserlebnissen

in der Familie und so und da habe ich gesagt: Hey Frauen, wehrt euch doch!

Es kann doch nicht sein, dass ihr nur Hausfrauen sein dürft« (Esma, A 50).

Esma ist sich (retrospektiv) bewusst, dass das Genderbild ihrer Kindheit sehr

konservativ geprägt war. Sie ortet ein asymmetrisches Machtverhältnis zwi-

schen den Geschlechtern und ein Rollenbild, gegen das sie seit ihrer Kindheit

aufbegehren wollte, als sie den Frauen zurief, dass es nicht sein könne, dass

sie nur Hausfrauen sein dürfen.

Wider besseren Wissens sah sie sich dennoch aufgrund ihrer strukturell

bedingten, prekären Lage damals noch nicht imstande, den Wertvorstellun-

gen und dem Rollenbild, in das sie sozialisiert wurde, etwas entgegenzuset-

zen. Später, im Kontext der religiösen Vergemeinschaftung, wird Esma in

der Lage sein, auch gegen aussen ein kritisches Rollenbild zu vertreten und

sich den Anordnungen männlicher, religiöser Vertreter zu widersetzen, auch

dann, wenn andere Frauen diese als fraglos gegeben hinnehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 201

Damals fügte sich Esma jedoch und heiratete dem elterlichen Wunsch

entsprechend früh einen Partner, der per Heiratsmigration aus dem Land, in

dem die Eltern geboren waren, zu ihr in die Schweiz zog.

Eine von der Familie arrangierte Heirat mit einem Partner aus Südost-

europa bildete nach der erneuten Verschärfung der Einreisebestimmungen

meist die einzige Möglichkeit für Grossfamilien, transnationale Bindungen

zu festigen oder neu zu knüpfen (vgl. Aarburg/Gretler 2011: 233). Denn ei-

ne Einreise in die Schweiz zwecks Arbeitsmigration war für Menschen aus

dem Balkan nach 1991 faktisch quasi nicht mehr möglich: 1991 kam es zu

einer erneuten Verschärfung und zu einem grundlegenden Wandel in der

schweizerischen Migrationspolitik: zur Einführung des sogenannten »Drei-

Kreise-Modells«, das sich an der Vorstellung der »kulturellen Distanz« zum

Einwanderungsland orientierte. Es wurde zwischen einem »inneren Kreis«

(EU/EFTA), zwischen einem »mittleren Kreis« (Kanada, USA, Osteuropa) und

einem »äusseren Kreis« (alle übrigen Länder) differenziert: Personen aus dem

dritten Kreis konnten also de facto ab 1991 nur noch per Asylgesuch (und

nicht mehr als Arbeitsmigrant*innen) einreisen (Müller 2013: 28). Später wur-

de es zu einem »Zwei-Kreise«-Modell gewandelt, welches die Auswahlkriteri-

en für migrantische Arbeitskräfte nochmals verschärfte (Coppola 2013: 123).

Seit 2002 trat das Personenfreizügigkeitsabkommen zwischen der EU und

der Schweiz schrittweise in Kraft, wonach Staatsangehörige der EU/EFTA-

Staaten von der vollen Personenfreizügigkeit profitieren (Müller 2013: 29). Das

Saisonnierstatut wurde im Zuge dieser Entwicklung durch den Kurzaufent-

haltsstatus ersetzt, der temporäre Aufenthalte von Arbeitsmigrant*innen re-

gelt (Coppola 2013: 123).

Im Laufe dieser Entwicklungen heiratete Esma ihren Mann. Strukturell

gesehen stand das Paar von Beginn an unter doppeltemDruck: Einerseits wa-

ren sie denwachsamen Augen derMigrationsbehörden ausgesetzt, die darauf

erpicht waren, »missbräuchliche Eheschliessungen« (sog. »Scheinehen«) zu

orten und verhindern (Kurt/Shy Chau 2013: 13), andererseits bestand Druck

zum Gelingen der Ehe seitens der Eltern, die an einer Stärkung der trans-

nationalen Familienbande interessiert waren und die ein allfälliges Scheitern

der Ehe als Option gar nicht erst in Betracht zogen. Das junge Paar war al-

so, strukturell gesehen, gleich in zweifacher Hinsicht »verdammt zum Ehe-

glück«, wie der Migrationsrechtsspezialist Spescha (2011: 1) das »Paarleben

unter dem Damoklesschwert der Migrationsbehörden« etwas pointiert auf

den Punkt bringt (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Islam, Gender, Intersektionalität

Das Paradoxe an Esmas Situation im Anschluss an diese Heirat bestand

darin, dass sie sich plötzlich in einer ähnlichen Rolle wie ihr Vater bei der Fa-

milienzusammenführung wiederfand: Sie war sowohl für die finanzielle Ver-

sorgung ihres Ehepartners zuständig wie für zahlreiche andere Aspekte, die

seine Integration in die schweizerische Gesellschaft befördern sollten, da er

die Lebensumstände seiner Ehefrau kaum kannte und keine Landessprache

sprach. Esma, wie auch die anderen interviewten Frauen, bei denen diese

»Taktik« rekonstruiert wurde und für welche eine klassische Hausfrauenrolle

vorgesehen war, die in der elterlichen Vorstellung keine Erwerbsarbeit be-

inhaltete, befanden sich infolge der transnationalen Heiratsmigration plötz-

lich de facto in einer klassischen Ernährerinnenrolle in Bezug auf ihre ange-

heirateten Ehemänner, die neu in die Schweiz migriert waren. Diese unter

strukturellen Zwängen erfolgte Umkehrung der klassischen tradierten Rol-

lenbilder führte nicht selten zu erheblichen innerfamiliären Spannungen (vgl.

hierzu auch Aarburg/Gretler 2011: 333).

Auch in Esmas Ehe zeigten sich bald erste Risse. Das junge Paar bekam

rasch aufeinanderfolgend drei kleine Kinder. Dass sich Secondas hinsicht-

lich ihres neu zugewanderten Ehemanns in der Ernährerinnenrolle befan-

den, hiess nicht automatisch, dass sie auch im Haushalt die klassische, für

Männer vorgesehene Rolle einnahmen, im Gegenteil, meist führte eine sol-

che Situation zu erheblichen Mehrfachbelastungen für die Frauen, so auch

bei Esma. Esmas Mann geriet zudem in eine zunehmend schwere psychi-

sche Krise, wohl nicht zuletzt auch ausgelöst durch den permanenten struk-

turellen Druck und eine erfolglose Arbeitssuche sowie geprägt vom Verlust

der traditionellen Männerrolle als stützende und kontrollierende Autorität.

Seine psychischen Probleme nahmen schliesslich überhand, dominierten das

familiäre Leben und hatten eine existenzielle Ehekrise zur Folge. Als Esma

eine Trennung von ihrem Mann erwog, weil sie ein Zusammenleben mit ih-

rem kranken Partner auch angesichts ihrer kleinen Kinder kaum mehr aus-

hielt, setzten sie ihre Eltern unter Druck: Eine Scheidung passte nicht in die

Wertvorstellungen der konservativen Familie. Zudem bestanden strukturelle

Zwänge hinsichtlich des Aufenthaltsstatus ihres Manns: Er hätte unter Um-

ständen sein Aufenthaltsrecht in der Schweiz verloren (Kurt Shy Chau 2013:

28). In dieser für Esma schier ausweglos scheinenden Situation, die durch

sehr starke Fremdbestimmung geprägt war, fand sie zur Religion und zur

Religionsgemeinschaft (vgl. Kap. 5.3.2b).

Die interviewten Frauen der »Taktik« 3 waren also hinsichtlich ihrer (Bil-

dungs-)Biografie aus intersektioneller Perspektive gleich mehrfach belastet,

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 203

erstens aufgrund des »Migrationshintergrunds«, der sie strukturell gesehen

benachteiligte und ein transnationales Familienlebenmit anschliessender Fa-

milienzusammenführung nötig machte, sowie den gesellschaftlichen Dyna-

miken aufgrund derer sie in der Schweiz der Unterschicht (»class«) zuge-

ordnet wurden. Zweitens wirkten, wie anhand von Esmas biografischen Er-

zählungen deutlich wird, starke Gender-bedingte Einschränkungen hinsicht-

lich der Bildungsbiografie; insbesondere aufgrund eines traditionellen Rol-

lenbilds, das eine frühe Heirat erforderte und eine Trennung auch bei grossen

ehelichen Schwierigkeiten ausschloss, sowie die damit einhergehenden elter-

lichen Vorstellungen der Hinfälligkeit einer nachobligatorischen Ausbildung

für Frauen. Bereits in der Schule wurden die Frauen zudem mit der Diffe-

renzkategorie Religion als soziale Deutungspraxis konfrontiert. Dies wird im

folgenden Kapitel näher ausgeführt.

b) Die Rolle der Religion und der Differenzkategorie »Muslimin«

hinsichtlich der Bildungsbiografie: als Muslimin markiert

Wie zuvor geschildert, ist Esmas Sozialisation stark durch traditionelle

Familien- und Rollenbilder geprägt. Demgegenüber nahm die religiöse

Sozialisation, wie Esma schildert, eine eher untergeordnete Rolle ein:

»Ja vomGlauben her, wie gesagt,meine Familie ist nicht so religiös. Klarman

hat gelebt, wie alle anderen, meine Mutter zieht ein Kopftuch an….Aber (…)

sie haben auch nicht so viel Ahnung von der Religion. Sie haben das mehr

[so] kulturell gemacht« (Esma, A 44).

Esma beschreibt ihre Familie als eher »distanziert« religiös (vgl. Stolz et al.

2014: 75ff.). Das Kopftuch tragen der Mutter schreibt sie mehr einem tradier-

ten, kulturellen Brauch zu als einer primär religiös motivierten Praxis. Sie

geht gar davon aus, dass ihre Eltern in religiösen Belangen nicht sehr bewan-

dert sind und ein eher »kulturelles« Verständnis von Religion haben. Diese

Aussage kann dahingehend gedeutet werden, dass Esma die religiöse Praxis

ihrer Eltern retrospektiv vor dem Hintergrund ihres eigenen, neu erworbe-

nen Religionsverständnisses als Seconda in der Schweiz deutet. Ihr eigenes

Religionsverständnis geht, wie das vieler Secondas/os, mit einer Abgrenzung

zur Religiosität der Elterngeneration einher sowie einer zunehmenden Intel-

lektualisierung bzw. Systematisierung der eigenen Religiosität (ausführlicher

in Kap. 6, vgl. zu diesem Prozess auch Schlieter et al. 2011: 8 bei tibetischen

Migrant*innen der zweiten und dritten Generation in der Schweiz). In ihrer

Aussage wird zudem deutlich, dass auch Esma implizit von einer Trennung

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Islam, Gender, Intersektionalität

von »Kultur« und »Religion« ausgeht und vor der Vorstellung, dass die Eltern-

generation eine von »Kultur« durchsetzte bzw. mit »Kultur« durchsetzte »Re-

ligion«46 praktiziere und tradiere (auf diese ebenfalls oft bei Secondas/os an-

zutreffende diskursive Unterscheidung wird in Kapitel 6 eingegangen). Dem-

entsprechend schildert sie ihre religiöse Sozialisation wie folgt:

»(…) ich habe gewusst, wir machen Ramadan, wir fasten, wir tun ähm… wir

brechen das Fasten ja und ähm…was haben wir noch? (…). Mehr vonmeinem

Glauben habe ich gar nicht so richtig gewusst. //Mhm// Einfach nur die Ri-

tuale, dieman gemacht hat. Man hat von den Eltern etwas gesehen oder von

den Grosseltern etwas gesehen, aber so richtig erklärt ist mir das eigentlich

nie worden« (Esma, A 42).

Ähnlich wie Frauen der »Taktik« des Typus 1 wurde auch in Esmas Familie

eine Form von »lived religion« (McGuire 2008) gelebt und tradiert, die von

Bräuchen und (Glaubens-)Traditionen des Umfelds, in dem die Eltern gebo-

ren wurden, geprägt wurde. Ihre Eltern besuchten im Alltag weder die Mo-

schee noch waren sie Mitglieder eines religiösen Vereins, dementsprechend

verfügten die Frauen der »Taktik« des Typus 3 als Kind auch nicht über ei-

ne grosse formelle religiöse Bildung. Im Gegensatz dazu wurden Frauen, bei

denen die »Taktik« des Typus 2 rekonstruiert wurde, mittels eines intellek-

tualisierten Religionsverständnisses sozialisiert, das mit einer Mitgliedschaft

in einem religiösen Verein verbunden war, und mit dem Erwerb von breitem,

formal religiösem Wissen einherging.

Esma bringt mit der folgenden Aussage zudem einen weiteren Aspekt ih-

rer religiösen Sozialisation ins Spiel, nämlich dass es für sie als Kind eine

Selbstverständlichkeit darstellte, unterschiedliche ›Gotteshäuser‹ zu kennen

und auch an unterschiedlichen Orten zu beten. Im Dorf, in dem Esma ih-

re frühe Kindheit verbrachte, lebten Muslim*innen und Christ*innen ihren

Glauben Seite an Seite:

»Ich habe beides noch ein bisschen gekannt. (…). Aber da wir, ähm… in unse-

rem Dorf auch Kirchen haben, habe ich natürlich auch viel Kirchen besucht

und ich bin auch dort beten gegangen« (Esma, A 42).

46 Ich führe diese Begriff hier in Anführungsstrichen, um zu unterstreichen, dass es sich

hierbei umAkteur*innen-Konzepte handelt, die von geschlossenenBegriffen von »Kul-

tur« und »Religion« ausgehen, die ich auf der Ebene der Analyse so nicht verwende

(vgl. Unterscheidung der »Kategorien der Analyse« und den »Kategorien der Praxis«

Brubaker/Cooper 2007: 52-55).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 205

Esma verfügte also durch ihre religiöse Sozialisation über einen offenen Zu-

gang zu Glaubenstraditionen und religiöser Praxis und nicht über ein ge-

schlossenes Religionsverständnis, das sich auf eine einzige, in sich »abge-

schlossene« religiöse Tradition beschränkte. Auch in der Schweiz behielt sie

diese offene Haltung hinsichtlich religiöser Praxis bei, so beschreibt sie, wie

sie jeweils auf ihrem Schulweg zu einer katholischen Madonnenstatue betete:

»Als ich den Weg zur Schule gegangen bin, hat es dort eine Kirche gehabt.

(…) und draussen hat es…so wie ein…Monument oder wie sagtman dem [ge-

habt]. Ich weiss nicht, ob es Nonne oder Maria gewesen ist, weiss ich nicht.

(…) und jedes Mal, wenn ich in der Schule gewesen bin, weil damals habe

ich auch Deutsch nicht so richtig gekonnt, habe ich dort angehalten und zu

Gott gebetet. Durch die Statue, habe ich irgendwie das Gefühl gehabt, die

hört mich und schickt das weiter (lacht)« (Esma, A 43).

Wie aus dieser Aussage einerseits deutlich wird, spielte es für Esma aufgrund

ihrer religiösen Sozialisation keine Rolle, an welchen religiösen »Monumen-

ten« und unter zu Hilfenahme welcher Symbolik sie ihre religiöse Praxis aus-

übte. Aus ihrer Perspektive war es relevant, dass sie mittels eines religiösen

Symbols zu Gott beten konnte. Das Symbol bzw. die Statue diente ihr als Ver-

mittlerin zu Gott und verlieh ihr das Gefühl, dass ihre Botschaft gehört wird,

im Glauben die Staute »schickt das weiter«. Aus dem lachenden Erzählen die-

ses letztgenannten Satzes wird deutlich,wie sich Esma retrospektiv etwas von

dieser Annahme ihrer Kindheit distanziert. Andererseits nimmt diese Aussa-

ge eine spätere für Esma biografisch relevante Strategie vorneweg, nämlich

dass sie sich in biografisch schwierigen Situationen vermehrt dem Glauben

zuwandte. So kann diese Aussage ebenfalls dahingehend gedeutet werden,

dass Esma aus der religiösen Praxis Kraft schöpfte. Dass sie direkt an die Aus-

sage »jedesMal,wenn ich in der Schule gewesen bin »die etwas überraschende

Aussage anschliesst, »weil damals habe ich auch Deutsch nicht so richtig ge-

konnt«, kann dahingehend interpretiert werden, dass diese erste Anfangszeit

in der Schule für sie aufgrund der noch spärlichen Deutschkenntnisse nicht

ganz einfach gewesen sein musste. Das tägliche Ritual des Betens zu Gott auf

dem Schulweg durch ein religiöses Symbol »ob es Nonne oder Maria gewesen

ist« verlieh ihr in dieser ersten schwierigen Anfangszeit in der Schule ohne

grosse Deutschkenntnisse Halt und das Gefühl »gehört« zu werden.

Hinsichtlich dieser offenen Auslegung religiöser Praxis und eines offenen

Religionsverständnisses sollte Esma jedoch bald eines Besseren belehrt wer-

den: Die Zuschreibung zu einer (einzigen) religiösen Tradition erfolgte für

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Islam, Gender, Intersektionalität

Esma erstmals fremdbestimmt: durch einen Lehrer ihrer Realschulklasse in

der Schweiz. Sie schildert dieses Erlebnis heute als Teil ihrer religiösen So-

zialisation:

»Das Lustige ist gewesen, als wir in die Schweiz gekommen sind. (…). Das

erste Mal in meinem Leben bin ich konfrontiert worden mit meinem Glau-

ben sozusagen. Und das weiss ich noch, als mich mein Lehrer gefragt hat:

Was ist dein Glauben?…Und ich so…äh…Ja, Gott? (lacht). Das war mein Glau-

ben, ich glaubte an Gott. Dann sagt er: Nein. Jeder Mensch hat seine eigene

Richtung oder versucht mir ein bisschen zu erklären und dann habe ich ge-

sagt: Ich weiss es nicht, ich muss meinen Vater fragen (lacht). Und nachher

bin ich nach Hause gegangen und habe gesagt: Du Papi, was haben wir für

einen Glauben? Und nachher sagt er, ja Moslem. Und ich sage ja, der Leh-

rer hat Moslem und Islam erwähnt und nachher sage ich, aber Moslem und

Islam was ist denn das? Und dann sagt er: Ja, das ist das gleiche eigentlich.

Nachher sage ich: Aber wieso weiss ich von dem gar nichts? (lacht). Danach

sagt er, ja das ist wie selbstverständlich, du bist dort geboren und du lebst

das einfach weiter (lacht)… Ja, es ist wirklich so lustig damals gewesen und

danach bin ich eben in die Schule gegangen und habe ein bisschen erzählt,

ja das ist mein Glaube. Der Lehrer hat natürlich schon Bescheid gewusst,

was es ist (lacht). Aber ich nicht so…und so…dann habe ich mich angefangen

mehr so ein bisschen Gedanken zu machen, Aha…Ich habe doch einen an-

deren Glauben. Es ist Gott, also es ist ein Weg, Gottes Weg, aber trotzdem

etwas anderes« (Esma, A 43).

Aus Esmas Perspektive als Kind und durch ihre offene religiöse Sozialisation

stellte der Glaube in erster Linie einen ›Glauben an Gott‹ dar. Dass der zweite

Teil des Satzes als Frage formuliert ist (»Ja, Gott?«), kann dahingehend gedeu-

tet werden, dass Esma bereits davon ausgehen konnte, dass die Antwort, sie

glaube an Gott, die Lehrperson nicht befriedigen wird. Aufgrund ihrer bishe-

rigen religiösen Sozialisation kam Esma bis anhin nicht in die Lage, gegen-

über Dritten näher zu definieren, welcher religiösen Tradition sie sich zuord-

nete, bzw. was sie unter ›Glauben an Gott‹ verstand. Durch die Konstruktion

religiöser Differenz im Unterricht seitens der Lehrperson wurde Esma erst-

mals mit der Kategorie einer »Religionszugehörigkeit« (die sie erst einmal

zu Hause erfragen musste) konfrontiert. Das Beispiel illustriert, wie durch

eine Lehrperson der Prozess eines »religiöses Otherings« (Mecheril/Thomas-

Olalde 2011: 45, vgl. Kap. 2.2) eingeleitet wurde, in welchem Esma als Ler-

nende mittels Religion als Zugehörigkeits- und Ausschlusscode im pädago-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 207

gischen Kontext markiert wurde (vgl. Lingen-Ali/Mecheril 2016: 18). Während

sie selbst über ein offenes Verständnis von Religion verfügte, wurde sie sei-

tens der Lehrperson jedoch klar in die Kategorie Islam gedrängt, sozusagen

»fremdmuslimisiert«. Die Zuschreibung zur Kategorie »Muslimin« im Sin-

ne einer Differenzkategorie erfolgte für Esma also erstmals im Schulzimmer

durch Fremdzuschreibung. Wie anhand dieses Beispiels aufgezeigt werden

kann, dient die Differenzdimension Religion nicht nur in politischen Debat-

ten, sondern auch im pädagogischen Feld als Differenzmarker und als soziale

Unterscheidungspraxis (ebd.). Hierbei ist das im Islamdiskurs vorherrschen-

de Schema leitend (vgl. Kap. 2.1), wonach Musliminnen und Muslime pau-

schal als homogene Gruppe konstruiert werden und der Islam als »andere«,

fremde Religion konstruiert wird, meist kommt hierbei noch der Antagonis-

mus säkularer Westen vs. muslimische Länder zum Tragen (ebd.). Lingen-Ali

und Mecheril weisen zudem auf den interessanten Aspekt hin, dass der Dif-

ferenzmarker Religion primär für religiös orientierte Migrant*innen musli-

mischen Glaubens verwendet wird, während im Vergleich dazu religiös ori-

entierte Migrant*innen christlichen Glaubens tendenziell eher Nationen zu-

geordnet werden (ebd.).

Obwohl Esma die Episode dieser Fremdzuschreibung lachend schildert,

deutet doch der prominente Platz, der dieses Erlebnis innerhalb der Ge-

schichte ihrer religiösen Sozialisation und in ihrer Migrationsgeschichte

einnimmt, darauf hin, dass diese Fremdzuschreibung ein einschneidendes

Erlebnis für sie darstellte; verschloss sie doch den Blick auf Esmas reale

Lebensumstände bzw. lebensweltliche religiöse Praxis. Sie, die täglich betete,

musste ihren Vater fragen gehen »aber Moslem und Islam was ist denn

das?« und »wieso weiss ich von dem gar nichts?«. Gerade durch die lachende

Schilderung dieser Erfahrung wird eine gewisse Irritation deutlich, die Esma

hinter der Belustigung versteckt. Sie wird gewissermassen in die Ecke einer

Unwissenden gedrängt, während ihr Vater ihr erklärt, dass sie nichts davon

wisse, weil es »wie selbstverständlich sei«, es nie expliziert wurde, da sie so

sozialisiert wurde (»du lebst das einfach weiter«).

Diese Art von religiöser Fremdzuschreibung respektive Differenzkon-

struktion durch eine konstruierte Differenzkategorie Religion geht denn auch

nicht selten einher mit einer Erwartungshaltung seitens der Lehrperso-

nen, Auskunft über »den Islam« geben zu können. Häufig führt das dazu,

dass in diesem Kontext lebensweltlich relevante religiöse Praxen und das

damit einhergehende tradierte Wissen seitens der Lernenden als defizitär

wahrgenommen werden, was nicht selten wie auch bei Esma zu einer in-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Islam, Gender, Intersektionalität

tensiveren Befassung mit der zugeschriebenen Religion führt. Esma sah

sich also gezwungen, sich der sozialen Deutungspraxis und der schulischen

Erwartungshaltung zu beugen und ging am nächsten Tag in die Schule und

»habe ein bisschen erzählt, ja das ist mein Glaube«. Das »religiöse Othering«

(Mecheril/Thomas-Olalde 2011: 45) der Lehrperson wurde von Esma also

aufgenommen und reproduziert. Dies wird dadurch deutlich, dass sie sagt,

»Aha…ich habe doch einen anderen Glauben. Es ist Gott, also es ist ein

Weg, Gottes Weg, aber trotzdem etwas anderes«. Die Fremdzuschreibung

führte demnach bei Esma dazu, ihren Glauben als »anders« anzusehen. Das

»Aha« am Anfang des Satzes kann dahingehend gedeutet werden, dass diese

Einsicht mit einer gewissen Überraschung einherging.

Die Art von Differenzkonstruktion via Religion, wie sie in Esmas Bildungs-

biografie rekonstruiert werden konnte, lässt sich meines Erachtens nur auf

dem Hintergrund eines geschlossenen Religionsbegriffs seitens der Lehrper-

son nachvollziehen. Dass ein geschlossener Religionsbegriff lebensweltlichen

religiösen Praxen teilweise diametral entgegensteht, kann ebenfalls am Bei-

spiel von Esma verdeutlicht werden: Das geschlossene Religionsbild der Lehr-

person liess eine prinzipielle Offenheit, wie die von Esmas gelebter religiöser

Praxis, nicht zu. Wie das Beispiel zeigt, verschliessen solche Fremdzuschrei-

bungen den Blick zudem auf reale, lebensweltliche Umstände und religiöse

Praxen, beruhen sie doch auf einem geschlossenen Begriff von Religion, der

ein statisches Bild von Religion mit geschlossenen klar definierten Grenzen

verficht (analog47 einem geschlossenen Kulturbegriff, wie ihn bspw. Welsch

2010: 2 beschreibt). Ein offenes Verständnis von gelebter religiöser Praxis,

das von einem offenen Religionsbegriff (analog einem offenen Kulturbegriff,

wie es bspw. das Konzept der Transkulturalität darstellt, vgl. ebd.: 3) aus-

gehen würde, würde den Blick auf die realen Lebensumstände bzw. religiö-

sen Praxen der Lernenden öffnen können, da ein solcher eine gegenseitige

Durchdringung und Verflechtung religiöser Konzepte umfasst. Lehrperso-

nen, die solche Zuschreibungen vornehmen, legen Lernende jedoch »auf ei-

ne vermeintliche Religionszugehörigkeit fest« (Lingen-Ali/Mecheril 2016: 22).

Wie Lingen-Ali undMecheril (ebd.) feststellen, suggeriert die Zuordnung bzw.

Markierung vonMenschen durch Religion (bzw. religiöse Traditionen), insbe-

sondere durch »den Islam«, eine ungerechtfertigte Eindeutigkeit. Solche Kate-

gorisierungen verschliessen jedoch den Blick vor »multireligiösen Familien«

47 Mit Geertz (1983: 44-95) gehe ich davon aus, dass Religion als kulturelles System be-

trachtet werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 209

und anderen »synchronen Vervielfältigungen und womöglich Verschmelzun-

gen« sowie dem Abstandnehmen vom religiösen Glauben (ebd.: 22).

Die interviewten Frauen, bei denen sich die »Taktik« der religiösen Ver-

gemeinschaftung rekonstruieren liess, so kann resümiert werden, stammten

in der Regel aus (insbesondere hinsichtlich Genderrollen und -konzeptionen)

eher traditionell orientierten Elternhäusern.Gleichzeitig waren die Eltern der

Frauen entweder säkular ausgerichtet oder orientierten sich, wie Esmas El-

tern, an einer Form von tradierter »lived religion« (McGuire 2008). Charak-

teristisch für die religiöse Sozialisation der Frauen war zudem, dass deren

Eltern über keine enge Moscheeanbindung verfügten und keinem Religions-

verein48 angehörten.

Die Differenzkategorie »Muslimin« manifestierte sich in den bildungs-

biografischen Erzählungen dieser Frauen in erster Linie als »soziale Deu-

tungspraxis« (Lingen-Ali/Mecheril 2016: 17) bzw. als soziale Deutungs- und

Ordnungskategorie im pädagogischen Kontext. Aus einer intersektionellen

Perspektive müssen hier die Differenzdimensionen Religion und »Migra-

tionshintergrund« zusammengedacht werden: Es lässt sich in den sozialen

Deutungspraxen nämlich ein Antagonismus zwischen einem westlich-(säku-

laren)-heimischen »Wir« gegenüber einem (vermeintlich) muslimisch-(reli-

giösen)-migrantischen »Andern« (ebd.: 18) analysieren. Dieser Antagonismus

stellt, wie am Beispiel von Esma verdeutlicht werden sollte, eine Fremd-

zuschreibung dar, die einerseits mit sozialen Ausschlussmechanismen

einhergeht und andererseits den Blick auf reale lebensweltliche (religiöse)

Praxen verschliesst.

48 Die Mehrheit der religiös aktiven Muslim*innen unter den Zugewanderten der sog.

»ersten Generation« ist in Vereinen organisiert, die sich meist entlang ethnischer und

sprachlicher Grenzen ausrichten und Moschee-gebunden sind (Zurlinden 2015: 179,

Endres et al. 2013: 11). Diese Vereine verfügen in der Regel über Räumlichkeiten, die

einerseits der Ausübung religiöser Praxen dienen, andererseits aber auch als Treff-

punkte für vielfältigste Aktivitäten und von folkloristischen Volkstanzgruppen über

Frauengruppentreffen bis hin zur Hilfe bei Hausaufgaben und Bewerbungsschreiben

reichen (eigene Beobachtungen, Endres et al. 2013: 13, Baumann 2012: 46-52, Behloul

2005: 157). Moschee-ungebundene Organisationen, die tendenziell von religiösen Ak-

teur*innen der zweiten Generation von Zugewanderten frequentiert werden, sind

meist nicht mehr entlang sprachlich-ethnischer Gruppen organisiert. Primäre Um-

gangssprache in diesen Vereinen ist Deutsch.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Islam, Gender, Intersektionalität

c) »Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionierung hinsichtlich der

Bildungsbiografie: Agency durch religiöse Vergemeinschaftung

Esmas Bildungsbiografie wurde durch starke Momente der Fremdbestim-

mung und durch ein intersektionell wirksames Zusammenspiel verschie-

dener Differenzdimensionen (insbesondere Gender, »Migrationshintergrund«,

»class« und Religion) geprägt. Mehr Handlungsfähigkeit (Agency) hinsichtlich

ihrer (Bildungs-)Biografie erlangte Esma durch religiöse Vergemeinschaftung

und das in diesem Zuge akkumulierte soziale Kapital (Bourdieu 1983b).

Nach ihrer Migration in die Schweiz durch Familiennachzug wurde Esma

aufgrund ihrer noch mangelnden Deutschkenntnisse direkt in die Realstufe

eingestuft49. Esma erwies sich als sehr gute Schülerin und lernte innerhalb

kürzester Zeit Deutsch. Gerne hätte sie eine weiterführende Schule besucht.

Ihr Traum war es, die Dolmetscherschule zu absolvieren, was sie auch mit

einem Berufsberater diskutierte. Doch die Haltung der Eltern war klar: Eine

nachobligatorische Ausbildung kam für Esma trotz guter Noten nicht infrage.

»Sondern du machst etwas, findest einen Job, heiratest nächstens und

dann gründest [Du eine] Familie und dann schaut man auch für dich. So hat

das eben geheissen« (Esma, A 75).

Dem elterlichen Wunsch zufolge sollte Esma eine Erwerbsarbeit finden,

die Geld einbringt, um die Zeit zu überbrücken, bis sie ihr Wohl durch eine

(frühe) Heirat in die Hände eines Ernährers legen konnte und sich aus Sicht

ihrer Eltern ihrer eigentlichen Bestimmung, eine Familie zu gründen und die

Kinder aufzuziehen, widmen konnte. Eine Lehrperson versuchte dennoch,

die Eltern umzustimmen. Doch diese zeigten sich unnachgiebig. So war Es-

ma nach dem neunten Schuljahr auf sich alleine gestellt. Sie beschreibt die

Situation am Ende ihrer obligatorischen Ausbildung wie folgt:

»Also mein Vater ist Bauarbeiter, meine Mutter Hausfrau und dadurch, dass

sie nie (…) gebildete Leute gewesen sind, haben sie mir das auch nie bieten

können und sagen: Ey dieser Weg wäre richtig oder den könntest du ma-

chen oder das könntest dumachen und ich bin in ein…anderes Land gekom-

men…mit so vielenMöglichkeiten und trotzdemhabe ich nicht gewusst, was

ich jetzt mache[n soll]« (Esma, A 73).

Aus dieser Aussage wird deutlich, wie Esma retrospektiv das geringe Bil-

dungskapital der Eltern dafür verantwortlich macht, dass diese sie bei der

49 Esma kam im Vergleich zu anderen interviewten Frauen ein wenig später in die

Schweiz (im Alter von ca. 11 Jahren).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 211

Suche nach einem beruflichen Weg nicht unterstützen konnten. Esma, die

es gewohnt war, sich an der elterlichen Autorität orientieren zu können (und

auch zu müssen), war in der Berufswahl plötzlich auf sich alleine gestellt, oh-

ne dass ihr jemand einenWegwies. Ihre Eltern hielten an den traditionell-pa-

triarchal geprägten Wertvorstellungen und dem damit einhergehenden Rol-

lenbild fest, was angesichts der zuvor beschriebenen, durch strukturelle Unsi-

cherheiten geprägten Migrationssituation, nicht erstaunt. Sie waren nicht in

der Lage, Esma einen Weg aufzuzeigen, welcher den beruflichen Möglichkei-

ten, die sie in der Schweiz als Seconda für sich sah, entsprach. So war Esma

auf sich allein gestellt, als sie sich als Damenschneiderin und Kosmetikerin

zu bewerben versuchte:

»…und ich habe damals auch nicht einmal richtig gewusst, wie das mit den

Bewerbungen funktioniert« (Esma, A 73).

Ohne Unterstützung und mit mangelndem Wissen in Bezug auf das Be-

werbungsverfahren bei Lehrstellen gelang es Esma nicht, sich im hart

umkämpften Lehrstellenmarkt der neunziger Jahre durchzusetzen. Just in

der Zeit, in der Esma ihre Schule abschloss, sah sich die Schweiz nämlich erst-

mals seit dem zweitenWeltkrieg mit einer ungewohnt hohen Arbeitslosigkeit

konfrontiert und litt unter einem damit einhergehenden Lehrstellenmangel

(Aarburg/Gretler 2011: 292; Ryser/von Erlach 2007: 48). Für Jugendliche mit

»Migrationshintergrund«, die mehrsprachig waren und nicht Deutsch als Mut-

tersprache hatten, war es in dieser Zeit gegenüber Eingesessenen ungleich

schwerer an eine Lehrstelle zu gelangen. Esmas frühe Bildungsbiografie

war zudem durch das Genderbild ihrer Eltern (und die damit einherge-

henden Zukunftspläne) geprägt, das für sie eine zusätzliche manifeste

Bildungsbarriere darstellte. Ferner waren ihre Eltern nicht in der Lage, sie

im Einschlagen eines nachobligatorischen Bildungswegs zu unterstützen,

einerseits durch die Migrationssituation und andererseits aufgrund ihres

eignen geringen Bildungskapitals. Aus intersektioneller Sicht wirken bei den

Frauen die Differenzdimensionen Gender, »class« und »Migrationshintergrund«

gemeinsam als Bildungsbarriere. Ein Übergang in die nachobligatorische

Ausbildung gelang keiner der interviewten Frauen, bei denen diese »Taktik«

rekonstruiert werden konnte, auf Anhieb.

Auch Esma drohte bildungs- und berufsbiografisch im Arbeitsmarkt

»durch alle Maschen« zu fallen. Trotz der Absicht zu arbeiten, »egal, was es

ist« (Esma, A 75), ergab sich ein halbes Jahr nach Abschluss der obligato-

rischen Schulzeit keine Anschlusslösung für Esma. Dank der Vermittlung

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Islam, Gender, Intersektionalität

durch eine Nachbarin kam sie dann schliesslich als Hilfsarbeitskraft in einer

Tankstelle unter:

»Ich bin hineingekommen, habe ich gesagt: Ok Esma, jetzt bist du da. Du

hast null Ahnung von dem Ganzen, aber du kämpfst für das, was du jetzt da

bist« (Esma, A 75).

Esma ergriff die Chance, die sich ihr bot und die sie davon bewahrte, gänz-

lich aus dem Berufsleben ausgeschlossen zu werden. Tatsächlich gelang es

ihr, sich innerhalb von zwei Jahren an der Tankstelle ungeachtet fehlender

Ausbildung zur Geschäftsführerin hochzuarbeiten, eine Errungenschaft, auf

die sie bis heute sehr stolz ist.

Es gelang Esma durch soziales Kapital trotz fehlender nachobligatori-

scher Ausbildung vom Arbeitsmarkt nicht gänzlich ausgeschlossen zu werden

und einen Weg in die Arbeitswelt zu finden, zumindest »dorthin, wo es noch

Platz hat« (vgl.Mey 2015: 235)50. Dennoch, so wurde bald deutlich, war sie nun

beruflich »parkiert« – ohne Ausbildung ergaben sich für die ehemals ambi-

tionierte, gute Schülerin im Arbeitsmarkt keine weiterführenden Anschlüsse.

Dementsprechend langweilte sie sich.

Angekommen an einem Punkt, wo sich (berufs-)biografisch keine An-

schlüsse mehr ergaben, gefangen in einer existenziellen Ehekrise, ohne

Unterstützung ihrer Familie, suchte Esma (erneut) Zuflucht und Halt im

Glauben. Sie schildert ein spirituelles Erlebnis, das sie auf dem Nullpunkt

einer existenziellen Lebenskrise »rettete«:

»Als ich damals imBett gelegen bin und geweint habe und gesagt habe: Gott

hilf mir, ich habe einfach keine Kraft mehr //mhm// So kann ich nicht mehr.

Es ist wirklich wie mein letzter Atemzug gewesen. //Mhm// Wirklich sozu-

sagen und…ich weiss nicht wie ich das soll beschreiben aber, oder, oder zei-

gen…es ist so wie…wie als hätte mir etwas, also sie….mein…ich sage so mein

Schutzengel oder meine Engel gewesen sind, womich wirklich wie… wie ge-

streichelt haben und gesagt haben….von Innen habe ich es gespürt, weil es

ist so ein tiefes Emotionsgefühl gewesen, das mir gesagt hat – irgendetwas

50 Mey (2015: 235-236) bezeichnet stark fremdbestimmte Übergänge von Jugendlichen,

die zwar gelingen, aber deren Chancen auf dem Arbeitsmarkt aus strukturellen Grün-

den eingeschränkt sind, und denen aus diesen Gründenwenig privilegierte Positionen

in wenig privilegierten Branchen zugewiesen werden, als »Wege in die Arbeitswelt,

dorthin, wo noch Platz ist« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 213

gesagt hat. Es wird alles in Ordnung kommen, mach dir keine Sorgen« (Es-

ma, A 39).

Wie schon früher als Kind, als sie auf dem Schulweg zur Madonna betete,

fand sie auch hier in einer schwierigen Lebensphase Zuversicht und Halt im

Glauben. Ohne Hoffnung, am Ende ihrer Kräfte erfuhr sie ein spirituelles

Erlebnis, das sie als Wendepunkt in ihrem Leben bezeichnet.

Etwa zur selben Zeit lernte Esmas Partner einen gläubigen Muslim ken-

nen, der ihm ein Buch zum Lesen mitgab; auch er begann sich intensiver mit

dem Glauben auseinanderzusetzen. Der Mann, den er kennengelernt hatte,

wurde zum engen Freund und führte die Familie in seinen religiösen Verein

ein, wo sie in einen neuen Bekanntenkreis gelangten, der sie und ihre Familie

von Beginn an unterstützte:

»Die Menschen sind so, im Vergleich zu diesen Kollegen (…), die wir frü-

her gehabt haben, die mehr so Interessen-Kollegen gewesen sind: Wenn

du in Not bist, sind wir nicht da, aber wenn wir Interesse haben, sind wir

da. //Mhm// Und dort haben wir gesehen, nein diese Kollegen sind anders.

Sind wirklich andere Menschen und…dort haben wir nachher gesehen, die

sind nicht für unsere Interessen da, sondern die sind auch für unsere Not da.

//Mhm// Also dann, als wir sie ammeisten gebraucht haben, sind sie für uns

wirklich da gewesen. //Mhm// Und das hat uns nachher nochmehr gestärkt,

dort hinein zu schauen, was ist das?Wieso haben sie…Wieso sind sie so oder?

(…). Das hat mich mehr so richtig fasziniert dort drinnen, dass, (…) nachher

in dieser Freundschaft, dass ich erkannt habe…das sind doch Freunde, die ich

könnte nicht nur brauchen, weil ich jetzt in Not bin, sondern wirklich meine

Lebensfreunde, sage ich mal so. (…) Aber wirklich, weil ich bemerkt habe,

sie tun uns gut und die sind für uns gut da. Und das hat mich nachher mehr

auch in die Religionhineingezogenundhabemichmehr interessiert« (Esma,

A 46-47).

Wie aus voranstehender Aussage deutlich wird, beförderten sich das Finden

dieses neuen Freundeskreises und die Suche nach einem religiösen Weg ge-

genseitig. Die Art, wie die Menschen dieses religiösen Vereins ihnen und ih-

rer Notsituation begegneten, beeindruckte Esma und ihren Mann sehr. Bald

wollte Esma diese Gruppe, die ihr Halt gab, nicht mehr verlieren. Durch die

Akkumulation von sozialem Kapital (Bourdieu 1983b) innerhalb dieser Religi-

onsgemeinschaft stabilisierte sich die Situation von Esma und ihrer Familie

allmählich.Getragen von stabilen sozialen Beziehungen und derOrientierung

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Islam, Gender, Intersektionalität

an der religiösen Praxis fand Esma einen Ausweg aus ihrer Lebenskrise. Das

Überwinden einer (berufs-)biografischen Krise mittels der religiösen Verge-

meinschaftung ist ein zentrales Element dieser »Taktik«. In Esmas Fall trug

die Vergemeinschaftung gar zur Stabilisierung der ganzen Familie bei. Denn

auch Esmas Partner überwand mithilfe der Religionsgemeinschaft allmäh-

lich seine tiefe psychische Krise und konnte Fuss fassen, trotz der massiven

strukturellen Probleme, welche die Heiratsmigration mit sich brachte.

Entscheidenden Halt fand Esma insbesondere in der Frauengruppe der

Moschee, wo ich sie während meiner teilnehmenden Beobachtung kennen-

lernte. Die Frauengruppe, in der Esma sich regelmässig mit anderen Frauen

traf und trifft, ist Ort des Austauschs:

»Man geht dort, man beschäftigt sich nicht nur, eben auch das Thema Is-

lam, sondern auch Alltag, also…(…) wir machen dort alles Mögliche. Also von

Gesprächen her, ist es sehr offen, wo wir uns treffen. (…) aber unsere Frau-

engruppe ist mehr für mich wie eine…Freundschaftsgruppe, kann ich sagen.

//Mhm// Wo ich mal, (…) wo ich mal den Alltag sein lassen kann und sagen:

Jetzt gehe ich mich mal mit Frauen bequatschen (lacht)« (Esma, A 54).

Die Frauengruppe bildet für Esma einen ausseralltäglichen sozialen Raum.

Esma betont, dass hier »nicht nur« religiöse Themen, »sondern auch Alltag«

bzw.Alltagsfragen »bequatscht« werden könnten.Wie ich beobachten konnte,

herrscht in diesen Frauengruppentreffen ein äusserst familiärer Ton. Nicht

zuletzt dürfte diese Vertrautheit auch damit zusammenhängen, dass diese

Gruppe seit längerem besteht, ihre Kernmitglieder sehr konstant sind und

auch ausserhalb der Moschee privaten Kontakt pflegen (Feldprotokoll Nov.

2014). An den Gruppentreffen wird gescherzt, die Frauen nehmen einander

auf den Arm, umgekehrt werden jedoch auch ernstere Themen diskutiert.

Gleichzeitig bildet diese Frauengruppe auch einen selbstbestimmten und ei-

gendefinierten Raum der kritischen religiösen Selbstsozialisation, wo Frauen

mit »the realisation of a pius self« beschäftigt sind (Saba 2012: 128). Eben-

so finden in muslimischen Frauengruppen Aushandlungsprozesse bezüglich

der Legitimität religiöser Praxen statt (vgl. hierzu auch Bleisch Bouzar 2012:

292-294). Ich konnte bspw. beobachten, dass in diesem geschützten Rahmen

Fragen religiöser Praxis mitunter kontrovers diskutiert werden, insbesonde-

re frauenspezifische Auslegungen religiöser Gebote (Feldprotokoll Nov. 2014),

die unter Ausschluss der ›männlichenWelt‹ besprochenwerden sollen. So z.B.

Fragen, welche die ›Reinheit der Frau‹ betreffen. Auch konnte ich mehrfach

beobachten, wie im Rahmen dieser Diskussionen männliche religiöse Auto-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 215

rität oder Entscheide von (männlichen) religiösen Autoritäten infrage gestellt

wurden, beziehungsweise auf ihre lebensweltliche ›Tauglichkeit‹ geprüft und

kritisch hinterfragt wurden.Gegenteilig zur Rezeption im öffentlichen Islam-

diskurs können solche Gefässe durchaus emanzipatorischen Charakter haben

und einen Raum für autonome kritische Fragen bilden. So wurde bspw. dis-

kutiert, ob eine Frau, die in der Zeit einer Pilgerreise die Menstruation hatte,

wirklich die Moschee, welche Ziel der Reise war, nicht betreten sollte, oder ob

hier trotz anderslautenderWeisungen vonGelehrten eine Ausnahme gemacht

werden dürfe bzw. solle (Feldprotokoll Nov. 2014).

Esma gelingt es im Rahmen dieser Gruppe, eigene Gedanken zum el-

terlich eingeforderten Rollenbild und zu ihrem Bildungsweg bzw. ihren Bil-

dungswünschen zu formulieren. Im geschützten Kreis der Frauengruppe re-

flektiert sie Genderbilder (wie bereits in ihrer Kindheit angelegt) kritisch und

verficht in Debatten hinsichtlich religiöser Autoritäten autonome Positionen,

die nicht alle Frauen teilen. So ist sie in der zuvor geschilderten Diskussion

zur Pilgerreise bspw. der Ansicht, dass die Frau sich unbedingt der Ansicht

der Gelehrten widersetzen und die Moschee betreten solle, denn es komme ja

nicht auf die äussere, sondern auf die innere Reinheit, die Reinheit des Her-

zens an und die sehe sowieso nur Gott selbst, so ihre Position (Feldprotokoll,

ebd.).

Esmas Berufswunsch war, wie angedeutet, Dolmetscherin, was ihr ob

der beschriebenen Umstände verwehrt blieb. Dennoch dolmetschte sie be-

reits kurz nach dem Schulabschluss durch die Vermittlung einer Frau der Ge-

meinde gelegentlich für ein Integrationszentrum in verschiedenen Kontexten

für andere Familien, z.B. in Gesprächen mit Lehrpersonen oder auf der Ge-

meinde. Ohne Ausbildung blieben diese Einsätze jedoch sehr sporadisch. Die

Akkumulation des sozialen Kapitals in der Religionsgemeinschaft wird für

Esma jedoch letztlich zur zentralen Ressource der Weiterentwicklung ihrer

Bildungsbiografie und ermächtigt sie zum Wiedererlangen von mehr Hand-

lungsfähigkeit (Agency) innerhalb ihres intersektionell eingeschränkten »Mög-

lichkeitsraums« (Holzkamp 1983). Innerhalb der Frauengruppe der Moschee

traf Esma gleich auf mehrere Frauen, die ihre Mehrsprachigkeit mangels an-

derer Optionen als berufliches Bildungskapital nutzten und sich zu sog. »in-

terkulturellen Dolmetscherinnen« mit eidgenössischem Fachausweis ausbil-

den liessen. Sie alle besuchten eine Übersetzerinnenschule für Migrant*in-

nen, die sich in Form einer Modularausbildung berufsbegleitend in zwei Jah-

ren bewältigen lässt. Innerhalb dieser Ausbildung ist eine Migrationserfah-

rung Bedingung und wird, wie die Sprache, zur entscheidenden Ressource

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Islam, Gender, Intersektionalität

der Bildungsbiografie. Die Frauen der Frauengruppe ermutigten Esma, diese

Ausbildung ebenfalls anzupacken.

»…und so plötzlich habe ich einfach äh…wie soll ich das ausdrücken?Mein In-

neres verstärkt und bin mehr zum…zum Äusserlichen gekommen. Mehr so

mich auch getraut zu zeigen, also ich bin ja da und, und ich kann etwas in

meinem Leben erreichen. Obwohl ich immer hinten dran noch andere Pro-

bleme gehabt habe im Leben oder. Und so habe ich mir immer von tiefs-

temHerz gewünscht, hey esmuss jetzt etwas in deinem Leben passieren (…)

du brauchst jetzt irgendetwas was dich festigt, was du für dich selber etwas

willst erreichen« (Esma, A 36).

Esma fasste durch die gewonnene innere Stärke neues Selbstvertrauen und

den Entschluss, mehr Handlungsfähigkeit hinsichtlich ihrer (Berufs-)Biogra-

fie zu erlangen. Sie wünschte sich seit geraumer Zeit einen Ausweg aus ihrer

beruflichen Langweile und bildungsbiografischen Sackgasse. Durch die Ver-

gemeinschaftung im Religionsverein gelangte Esma zu neuer Entschlossen-

heit und packte diese Ausbildung berufsbegleitend erfolgreich an.

Wie aus der folgenden Aussage deutlich wird, ist sich Esma der Be-

deutung ihres Freundeskreises für ihre (berufs-)biografische Entwicklung

bewusst. Heute besitzt Esma zudem gar das Selbstbewusstsein, die Möglich-

keiten zur persönlichen und beruflichen Entwicklung, von denen sie durch

die Akkumulation von sozialem Kapital durch die Religionsgemeinschaft und

die Frauengruppe profitierte, als reziprok anzusehen.

»Aber durch die Phasen in unserem Leben, wo sich ergeben haben…Haben

wir genau dann, die Leute kennengelernt, wo ich jetzt sagen kann, (…) Gott

hat es so gewollt, dass wir sie kennenlernen, weil durch sie…nicht nur uns

aber auch denen sind vielleicht auch andere Tore aufgegangen« (Esma, A

53).

Was Esma retrospektiv bildungsbiografisch als göttliche Fügung deutet, kann

aus sozialwissenschaftlicher Perspektive als das Wiedererlangen von mehr

Handlungsfähigkeit (Agency) durch die Akkumulation von sozialem Kapital

(Bourdieu 1983b) mittels der »Taktik« (De Certeau 1988: 89) der religiösen Ver-

gemeinschaftung rekonstruiert werden. Im Einklang mit einschlägigen For-

schungsergebnissen zeigte sich in den (Bildungs-)Biografien, dass Moscheen

und deren Religionsvereine biografisch nicht »nur« als religiöse Stätte bzw.

Orte der Ausübung religiöser Praxen fungieren, sondern im Sinne von »multi-

funktionellenDienstleistungszentren« (Behloul 2005: 157, 2004) als Ausgangs-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 217

punkte für vielfältigste Aktivitäten dienen (vgl. hierzu auch: Endres et al. 2013:

13, Baumann 2012: 46-52, Martens 2010: 163,172-73, Marti/Kraft/Walter 2010:

46-47, Behloul 2010: 58, 2005: 157, Behloul/Lathion 2007: 201). Religionsge-

meinschaften stellen für die Frauen vielmehr Netzwerke dar, die »eine sozia-

le Infrastruktur, mit deren Hilfe sich auch ausserreligiöse Ziele verwirklichen

lassen, zur Verfügung stellen« (Coleman 1990 zit.n. Traunmüller 2018: 917).

Die Akkumulation von sozialem Kapital (Bourdieu 1983b) war für die weitere

bildungsbiografische Entwicklung der interviewten Frauen entscheidend.Ba-

der und Fibbi (2012: 55) weisen darauf hin, dass für Jugendliche mit »Migrati-

onshintergrund« ein »soziales Kapital, welches breite und vielfältige Kontak-

te beinhaltet« ein entscheidender Vorteil ist, wenn es darum geht, beruflich

zu bestehen. Religionsvereine bilden soziale Räume, mittels derer die Frau-

en dieser »Taktik« von der Herkunftsfamilie unabhängiges, soziales Kapital akku-

mulieren konnten. Anlehnend an King (2004: 28ff.) begreife ich die Phase der

Adoleszenz und des frühen Erwachsenenlebens als »Möglichkeitsraum«Holz-

kamps (1983), in dem in Auseinandersetzung mit dem »bisherigen« eigenen

Leben – und besonderes mit der familialen Herkunft(-sgeschichte) – in Um-

gestaltungsprozessen potenziell neue, eigene Lebensentwürfe entwickelt und

neue Perspektiven gewonnen werden können (King 2004: 28ff.). So gelang es

den interviewten Frauen in ihrer Adoleszenz durch die »Taktik« der religiö-

sen Vergemeinschaftung mehr Handlungsfähigkeit (Agency) innerhalb ihres

intersektionell beschränkten »Möglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) zu erlan-

gen. Durch die von der Herkunftsfamilie unabhängigen Akkumulation von

sozialem Kapital konnten sie sich bis zu einem gewissen Grade von den durch

das Elternhaus geprägten strukturellen Bildungsbarrieren emanzipieren (z.B.

von der vom elterlichen Genderbild geprägten Hinfälligkeit einer nachobli-

gatorischen Ausbildung wegen einer frühen Heirat) und eine weniger durch

Fremdbestimmung geprägte Berufslaufbahn einschlagen.

Verschiedentlich ist bereits auf die gesellschaftlich integrierende Funk-

tion religiöser Netzwerke von Migrant*innen hingewiesen worden (vgl. u.a.

Baumann 2015, 2012; Endres et al. 2013, Nagel 2015, 2013, Pickel 2014). Nagel

(2015, 2013) zeigt vor dem Hintergrund einer relationalen Netzwerkperspek-

tive die vielfältigen gesellschaftlichen Einbindungen religiöser Migrantenge-

meinden und deren »zivilgesellschaftliches Potential« (Nagel 2014: 17ff.) auf.

Baumann (2012: 47) unterstreicht zudem, dass Religionsgemeinschaften »mit

ihrem Sprach-, Beratungs- und Bildungsangebot« Integrationsarbeiten leis-

ten, »die sonst seitens des Staates oder der Zivilgesellschaft zu leisten wären«

(ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Islam, Gender, Intersektionalität

Der Religionssoziologe Pickel (2014) untersucht zudem in Bezug auf

christliche Kirchen die Frage, inwiefern religiöse Netzwerke als »gesell-

schaftliche Integrationsressource« (2014: 41) wirken können. Rekurrierend

auf die Sozialkapitalforschung Putnams spricht er von »religiösem Sozialka-

pital« (ebd.: 47). Religiöses Sozialkapital umfasst Pickel zufolge »freiwillige

soziale Netzwerke, die auf religiösen Überzeugungen gründen (faith-based)

oder in Beziehung zu einer Kirche stehen und dort entstehen (Bibelkreise,

Jugendgruppen, Sozialhilfegruppen« (ebd., Herv. im Orig.). Weiter stellt er

in einer empirischen Studie fest, dass »religiöses Sozialkapital strukturell

brückenbildend« wirken kann (ebd.: 53). Dass ähnliche Mechanismen auch

in nicht-christlichen religiösen Netzwerken zum Zuge kommen könnten und

auch hinsichtlich Bildungsbiografien bedeutsam werden, lässt sich anhand

der erhobenen Daten vermuten und in der berufsbiografischen Entwicklung

von Esma exemplarisch verdeutlichen: Sie konnte mithilfe der »strukturell

brückenbildenden« (Pickel 2014: 53) Wirkung der religiösen Vergemein-

schaftung ihre (bildungs-)biografische Krise überwinden und fand dank des

sozialen Kapitals, das sie akkumulieren konnte, einen Weg, eine nachob-

ligatorische Ausbildung in Angriff zu nehmen. Heute arbeitet Esma dank

ihrer neu erworbenen Ausbildung nur noch 50 Prozent in der Tankstelle, den

anderen Teil ihres Einkommens kann sie mit Dolmetschen bestreiten. Sie

übersetzt insbesondere für die Polizei, wo sie mittlerweile fest angestellt ist.

Die Vergemeinschaftung im Religionsverein bildet mittlerweile seit Jahren

den Mittelpunkt von Esmas (sozialem) Leben und die religiöse Praxis stellt

für sie (und auch für ihre Familie) eine tägliche Selbstverständlichkeit dar.

Auf Vermittlung der Frauengruppe der Moschee ist Esma nun ebenfalls in

einem interkulturellen und interreligiösen Gremium engagiert.

Wie Mey und Rorato (2010) in einer Längsschnittstudie zu Bildungs-

biografien von Jugendlichen mit »Migrationshintergrund« betonen, lassen

sich die Qualität von Einbindungen in »herkunftsbezogene Communities«

bildungsbiografisch keineswegs »auf einen blossen Ort des Rückzugs redu-

zieren« (ebd.: 4). Auch Endres et al. (2013: 78) stellen in ihrer empirischen

Studie zu muslimischen Jugendgruppen fest, dass diese – anders als der

vorherrschende gesellschaftspolitische Diskurs bisweilen suggeriert – nicht

Nischengruppierungen darstellen, innerhalb derer junge Menschen von der

Gesellschaft wegdriften:

»Vielmehr bilden sie eigendefinierte Räume, in denen sich Kinder, Jugendli-

che und junge Leute mit Migrationshintergrund wichtige Ressourcen holen

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 219

können, die ihnen helfen, mit einer oft rauen sozialen Umwelt zurecht zu

kommen« (ebd.).

Diese Art von Bedeutung von Religionsvereinen liess sich bei den interview-

ten Frauen ebenfalls feststellen. Die religiöse Vergemeinschaftung führte bei

ihnen nicht zu einer gesellschaftlichen Separation – im Gegenteil: Die Reli-

gionsgemeinschaft wirkte integrativ und fing auf, wo Sozialstaat, Elternhaus

und Bildungssystem nicht genügend Unterstützung bieten konnten und die

Frauen durch das wirkmächtige Zusammenspiel der Differenzdimensionen

Gender, »Migrationshintergrund« und »class« davon bedroht waren, bildungs-

biografisch »aus dem System zu fallen«.

Religionsvereine und -gemeinschaften bildeten für diese Frauen also so-

ziale Räume, wo sie Zugehörigkeit, Anerkennung und Unterstützung erfah-

ren konnten undmithilfe derer sie garmehr Handlungsfähigkeit (Agency) hin-

sichtlich ihrer (Bildungs-)Biografie (wieder-)erlangen konnten.

Zusammenfassung »Taktik« Typus 3

Die Bildungsbiografien der interviewten Frauen, bei denen die »Taktik«

der religiösen Vergemeinschaftung rekonstruiert werden konnte, wurden

zunächst durch starke Momente der Fremdbestimmung und durch ein

intersektionell äusserst wirksames Zusammenspiel verschiedener Differenz-

dimensionen (insbesondere Gender, »Migrationshintergrund«, »class«) geprägt.

Religion als Differenzdimension manifestierte sich in den Bildungsbiografien

der jungen Frauen primär als »soziale Deutungspraxis« (Lingen-Ali/Mecheril

2016: 17) im pädagogischen Kontext im Zusammenspiel mit der Diffe-

renzkategorie Migrationshintergrund«). Mehr Handlungsfähigkeit (Agency)

hinsichtlich ihrer Bildungsbiografie erreichten die Frauen schliesslich mit-

tels der »Taktik« der religiösen Vergemeinschaftung und des im Zuge dieser

akkumulierten sozialen Kapitals (Bourdieu 1983b).

Die Frauen lebten als Töchter von Gastarbeitern oder politischen Geflüch-

teten zunächst als transnationalisierte Familien (Bryceson/Vuorela 2002),

bevor sie mit ihren Müttern und Geschwistern per sog. »Familiennachzug«

in die Schweiz kamen.

Sie waren hinsichtlich ihrer (Bildungs-)Biografie aus intersektioneller

Perspektive gleich mehrfach belastet, einerseits aufgrund des »Migrations-

hintergrundes«, der sie strukturell gesehen gesellschaftlich benachteiligte.

Aufgrund der prekären arbeitsmarktlichen und gesellschaftlichen Posi-

tion ihrer Eltern wurden sie in der Schweiz einer wenig privilegierten

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Islam, Gender, Intersektionalität

unterschichtenden »class« bzw. gesellschaftlichen Position zugerechnet.

Andererseits wirkten auf die Frauen starke Gender-bedingte Einschränkun-

gen hinsichtlich der (Bildungs-)Biografie; insbesondere das traditionelle

elterliche Rollenbild, das eine frühe Heirat der Frauen vorsah, fungierte als

Bildungsbarriere, ging es doch einher mit den elterlichen Vorstellungen einer

generellen Hinfälligkeit einer nachobligatorischen Ausbildung für Frauen.

Bereits in der Schule wurden die Frauen, die aus weitgehend säkularen

Haushalten stammten, zudem mit der Differenzdimension Religion kon-

frontiert. Im pädagogischen Kontext wurden sie als Lernende mittels der

Differenzkategorie »Muslimin« als Zugehörigkeits- und Ausschlusscode als

»Andere« markiert (vgl. Lingen-Ali/Mecheril 2016: 18).

Bei (Bildungs-)Biografien von Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstru-

iert werden konnte, müssen also aus einer intersektionellen Perspektive die

Differenzdimensionen Gender, »Migrationshintergrund« und »class« und Reli-

gion zusammen gedacht werden. Aufgrund des genderbasierten Rollenbilds

und der fehlenden Unterstützung des Elternhauses blieb den Frauen eine

nachobligatorische Ausbildung verwehrt. Im Alleingang gelang der Übergang

von der Realschule in eine nachobligatorische Ausbildung nicht. Sie fanden

sich nach längerer Übergangsphase ohne Ausbildung in wenig privilegierter

Ausgangslage auf demArbeitsmarkt, in Arbeitsverhältnissen dort »wo es noch

Platz hat« (Mey 2015: 235).

Sie heirateten früh und fügten sich zunächst den elterlichen Wünschen.

Die Arbeit in einer schlecht qualifizierten Position, so die elterliche Vorstel-

lung, war eigentlich als Provisorium bis zur Heirat gedacht und nicht von

Dauer: Dieser elterliche Plan erwies sich jedoch als folgenträchtige Fehlkal-

kulation. Das Paradoxe an der berufsbiografischen Entwicklung der jungen

Secondas war nämlich, dass sie, obwohl für sie eine klassischeHausfrauenrol-

le vorgesehen war, hinsichtlich einer arrangierten transnationalen Heirat51 de

facto meist eher eine klassische Männerrolle einzunehmen hatten. Innerhalb

dieser wurden sie – zumindest während einer gewissen Zeit – zur familia-

len Ernährerin und auch im ausserhäuslichen Bereich stellten sie die zentrale

Orientierungsfigur ihrer angeheirateten Ehemänner dar, die zunächst nicht

51 Eine von der Familie arrangierte Heirat mit einem Partner aus Südosteuropa bildete

nach 1991 wegen Verschärfung der Einreisebestimmungen meist die einzige Möglich-

keit für Grossfamilien, transnationale Bindungen zu festigen oder neu zu knüpfen (vgl.

Aarburg/Gretler 2011: 233). Eine Einreise in die Schweiz zwecks Arbeitsmigration war

für Menschen aus dem Balkan nach 1991 faktisch quasi nicht mehr möglich.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 221

der Landessprache mächtig waren. Dadurch, dass sie durch eine fehlende

Ausbildung in prekären Arbeitsverhältnissen standen, die am untersten Ende

des Arbeitsmarkts angesiedelt waren, reproduzierten sie die prekäre elterli-

che soziale Stellung.Die Frauenwurden alsomittels des Zusammenspiels die-

ser Differenzdimensionen gezwungen, einen Lebensweg einzuschlagen, der

weder ihren Berufswünschen noch ihren schulischen Fähigkeiten entsprach,

sondern tendenziell den sozioökonomischen Hintergrund der Eltern repro-

duzierte. Ein bildungsbiografisches Ausbrechen stellte für die interviewten

Frauen, die sozialisiert waren, sich den elterlichen Wünschen zu fügen, zu-

nächst keine Option dar.

Typisch für die »Taktik« der religiösen Vergemeinschaftung ist das Mo-

ment, in dem sich die Frauen (bildungs-)biografisch in einer Sackgasse sehen

und aufgrund eines massiven strukturellen Drucks in eine scheinbar ausweg-

lose (berufs-)biografische Krise geraten.

Vor dem Hintergrund dieser intersektionell wirksamen Beschränkungen

lässt sich in diesem Typus die »Taktik« der religiösen Vergemeinschaftung

rekonstruieren: Sie wenden sich einer Religionsgemeinschaft zu, was in

den biografischen Erzählungen der Frauen als Wendepunkt ihres Lebens

dargestellt wird und teilweise im Zusammenhang mit einem von den Frauen

geschilderten Erweckungserlebnis steht. Was die interviewten Frauen als

»göttliche Rettung« aus der Krise deuten, kann aus sozialwissenschaftlicher

Perspektive als das Wiedererlangen von mehr Handlungsfähigkeit (Agency)

durch die Akkumulation von sozialem Kapital (Bourdieu 1983b) mittels der

»Taktik« (De Certeau 1988: 89) der religiösen Vergemeinschaftung rekon-

struiert werden. Um zu bestehen, mussten sich die interviewten Frauen von

den elterlichen Wertevorstellungen lösen und darin bestärkt werden, sich

(bildungs-)biografisch ungeachtet grossen strukturellen Drucks weiter zu

entwickeln. Diese Ablösung gelang durch die »Taktik« der religiösen Verge-

meinschaftung. Durch die von der Herkunftsfamilie unabhängige Akkumulation

von sozialem Kapital gelang den Frauen eine berufliche Weiterentwicklung,

die ihnen ansonsten verwehrt geblieben wäre.

Verschiedentlich ist auf die gesellschaftlich integrierende Funktion reli-

giöserNetzwerke vonMigrant*innen hingewiesenworden (vgl. u.a. Baumann

2015, 2012; Endres et al. 2013, Nagel 2015, 2013, Pickel 2014,Weissköppel 2008,

Spickard 2005). Dass diese integrierende Funktion auch hinsichtlich von Bil-

dungsbiografien Relevanz entwickeln kann, kann anhand der analysierten

Fälle exemplarisch illustriert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Islam, Gender, Intersektionalität

Anders als der gesellschaftspolitische Diskurs suggeriert, wirkten bei

diesen Frauen Religionsgemeinschaften nicht als Orte des Rückzugs in

eine kompensierende Sinnwelt, sondern als integrierende Gemeinschaften.

Hier konnten die Frauen für die Berufsbiografie entscheidendes soziales

Kapital (Bourdieu 1983b) akkumulieren und dadurch mehr Handlungsfä-

higkeit (Agency) hinsichtlich ihrer (Bildungs-)Biografie wiedererlangen. Die

Religionsgemeinschaft wirkte als »religiöses Sozialkapital« (Pickel 2014: 50)

integrativ und fing auf, wo Elternhaus und Bildungssystem versagten und

die Frauen durch das wirkmächtige Zusammenspiel der Differenzdimen-

sionen Gender, »Migrationshintergrund« und »class« davon bedroht waren,

bildungsbiografisch »aus dem System zu fallen«.

5.4 Typus 4: »Taktik« der widerständigen Mikropraktiken

5.4.1 Duaa

Duaa (27) wird mir durch eine ihrer Freundinnen, die mit ihr bei einem gros-

sen Detailhändler zusammenarbeitet, als Gesprächspartnerin vermittelt. Die

junge Frau, so fiel mir bereits bei der ersten Begegnung auf, trägt ihr Haar

unter einem Tuch, das auf eine spezielle Art und Weise geschlungen ist: Es

ist hinten im Nacken zusammengeknüpft. Das Tuch war sehr eng gebunden

und an der Vorderfront stirnseitig prangte das goldene Emblem einer grossen

prestigeträchtigen Modemarke. Ich war mir zunächst nicht sicher, ob es sich

bei dem Tuch um ein Modeaccessoire oder ein religiöses Symbol handelte.

Duaa, so erzählte sie mir bei der ersten Begegnung, ist verheiratet und

hat drei kleine Kinder, welche die Vorschul- und Primarstufe besuchen. Sie

flüchtete mit ihrer Familie als Kleinkind aus einem kriegsgeplagten Land in

der Sahelzone in die Schweiz, die Flucht dauerte mehrere Jahre und führ-

te über ein arabisches Land auf Umwegen in die Schweiz. Duaas Vater war

ursprünglich Ingenieur, auf dem langjährigen Fluchtweg und später in der

Schweiz arbeitete er jedoch als Koranlehrer und Imam. Duaas Mutter verfüg-

te über keine formale Schulbildung, sie war Familienfrau und kümmerte sich

um die sechs Kinder und heute auch um ihre Enkelkinder. Zeitweise, als ihre

Kinder noch nicht zum Familieneinkommen beitragen konnten, ging Duaas

Mutter putzen, um zum knappen Familieneinkommen etwas beizusteuern.

Eigentlich, sagte Duaa, hätte sie immer gerne Köchin gelernt. Niemals,

wirklich niemals, so erzählte sie, habe sie im Verkauf arbeiten wollen, so wie

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 223

sie das heute täglich tut. Zentrales Hindernis einer Bewerbung auf eine Lehr-

stelle als Köchin war, dass Duaas Vater nicht begeistert war von den sehr un-

regelmässigen Arbeitszeiten und insbesondere vom Arbeitsweg, der teilweise

in der Nacht hätte zurückgelegt werden müssen. Ihr Vater hätte dies einzig

zugelassen, wenn er sie persönlich hätte holen können, dies war jedoch auf-

grund seiner beruflichen Verpflichtungen nicht möglich. Duaa bewarb sich

gemäss denWünschen des Vaters infolgedessen nicht auf Kochlehrstellen und

stellte ihren Berufswunsch zurück.

Während des zehnten Schuljahrs, welches Duaa an die Realschule an-

schloss, hatte sie ihren Traum, sich als Köchin zu bewerben, noch nicht ganz

aufgegeben. Von der Lehrerin erhielt sie jedoch keine Unterstützung: Diese

nahm Duaas Berufswunsch nicht ernst und »zwang« sie, wie Duaa es aus-

drückt, sich bei einem grossen Detailhändler zu bewerben.Die Lehrerin fügte

kurzum die Drohung an, wenn sie sich nicht dort bewerbe und keine Abstri-

che bei ihren Bildungswünschen mache, könne sie die Schule gleich verlas-

sen, da sie mittlerweile eine der Einzigen sei, die keine Lehrstelle in Aussicht

habe. Duaa wollte die Lehrstelle dennoch nicht, sie konnte sich eine Arbeit

im Verkauf nicht vorstellen. Sich aktiv zu wehren, stellte für sie jedoch eben-

falls keine Option dar – sie ist stets bemüht, direkte Konfrontationen mit Re-

präsentant*innen der hegemonialen Gesellschaft möglichst zu vermeiden. So

versuchte sie sich entsprechend mittels »widerständige[r] Mikropraktiken«52

(Rothfuss 2012) zu wehren, was in diesem Fall bedeutete, dass sie absichtlich

eine lausige Bewerbung verfasste: Sie hoffte, das Schicksal würde sich gnädig

erweisen und der Detailhändler würde ihre Lehrstellenbewerbung ablehnen,

wenn sie ein fehlerhaftes Motivationsschreiben abschicke, das voller »Tipp-

Ex« sei. Ihre Hoffnung war jedoch vergeblich: Sie erhielt die Lehrstelle, die

sie nie wollte, und nahm sie schliesslich an.

Während der Lehre, als Duaa an der Kasse arbeitete, fiel sie einer Journa-

listin auf, die einen Artikel über die Frau mit Kopftuch an der Kasse schrieb.

Infolgedessen erliess die Chefetage des Unternehmens plötzlich ein generel-

les »Kopftuchverbot« für Angestellte. Duaa wurde von ihrem Vorgesetzten

vor die Wahl gestellt: Entweder sie ziehe das Kopftuch aus, oder sie müsse

52 Als »(widerständige) Mikropraktiken« beschreibt Rothfuss (2012: 53ff.) auf De Cer-

teausHandlungstheorie rekurrierend,mikroskopischeTaktiken,mittels derer sichbra-

silianische Favela- Bewohner*innen ›fintenreich‹ und ›listig‹ gegen die fortwährende

gesellschaftliche Stigmatisierung und Ausgrenzung der brasilianischen Mehrheitsge-

sellschaft zu wehren wissen (ebd.: 205ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Islam, Gender, Intersektionalität

die Lehre abbrechen. Gemeinsam mit ihren Eltern entschied sie, das Kopf-

tuchwährend der Arbeitszeit auszuziehen. Auch hier war sie gezwungen, sich

dem grossen strukturellen Druck durch intersektionelle Beschränkungen zu

beugen. Unter diesen, durch starke Fremdbestimmung geprägten Umstän-

den konnte Duaa schliesslich ihre Lehre beim Detailhändler abschliessen. Ihr

eigentlicher (Lebens-)Plan bestand jedoch, wie sie beschrieb, seit dem Aufge-

ben ihres eigentlichen Berufswunschs darin, zu heiraten und »mit zwanzig

Jahren ein Kind zu haben«. Ihre berufliche Entwicklung schrieb sie bereits in

jungen Jahren ab und verlegte ihre Ziele ausschliesslich ins Private. Sie lernte

einen Mann auf einer Hochzeit ihrer erweiterten Familie kennen und hei-

ratete ihn nach wenigen Monaten. Ihr Vater fand das ein bisschen übereilt,

stimmte jedoch schliesslich zu. Kurz darauf gebar Duaa das erste von drei

Kindern – genau wie sie es vorgesehen hatte – mit zwanzig Jahren.

Nach ihrem Lehrabschluss arbeitete sie an der Kasse des Detailhändlers

weiter, wo sie fast täglich mit teilweise heftigen Anfeindungen hinsichtlich

ihrer dunklen Hautfarbe konfrontiert wurde. Als eines Tages ein Kunde sich

weigerte, seinen Korb auszuräumen und die Waren auf das Laufband zu stel-

len, mit dem Kommentar, sie könne das selbst tun, ging Duaa zu ihrem Vor-

gesetzten und bat ihn um eine Versetzung nach hinten ins Lager. Sich in di-

rekter Konfrontation mit Kund*innen (als Repräsentant*innen der hegemo-

nialen Mehrheitsgesellschaft) zu befinden, stellte für Duaa in der Regel aus

ihrer subalternen (Spivak 1988) und mit wenig Macht ausgestatteten Position

eigentlich keine Option dar, da sie von vornherein ›als Verliererin‹ feststehen

würde. Deshalb versuchte sie mit allen Mitteln, eine solche zu vermeiden,

in diesem Falle mittels der ›Drohung‹ sich zu wehren. Sie erreichte damit,

was sie wollte: Der Vorgesetzte versetzte sie ›nach hinten‹, in die Fleischab-

teilung, fernab von den Blicken der Ladenbesucher*innen. Duaa, die peinlich

genau auf die Einhaltung der Speisegebote achtet und all ihre Nahrung nur

in Halal-Läden einkauft, ekelte sich zwar auf ihrem neuen Posten in der Flei-

schabteilung vor dem Schweinefleisch und zog deshalb immer gleichmehrere

Handschuhe übereinander an, gleichzeitig sagte ihr die Arbeit aber auch zu,

weil sie den stetigen Anfeindungen und Blicken, denen sie als Kopftuch tra-

gende Muslima schwarzer Hautfarbe ausgesetzt war, im hinteren Lager ent-

gehen und sich zurückziehen konnte. Andererseits gefiel ihr die Arbeit trotz

ihres Ekels vor dem Fleisch recht gut, weil sie, wie sie erzählt, »das Hirn ge-

brauchen« konnte.

Duaa tradierte das Religionsverständnis ihrer Eltern, sie wurde traditio-

nell religiös sozialisiert. Über ihren Vater, der als Koranlehrer tätig war, erhielt

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 225

sie jedoch auch ein wenig formelle religiöse Bildung. Der Vater war jedoch

sehr beschäftigt mit den sozialen Aufgaben, die sein Amt mit sich brachte

und verbrachte kaum Zeit mit seinen Kindern. Dennoch war ihm die (Wei-

ter-)Bildung seiner Tochter ein Anliegen: Regelmässig versuchte er Duaa zu

überreden, eine weitere Lehre in Angriff zu nehmen, sich weiterzubilden. Der

studierte Ingenieur kannte das schweizerische Schulsystem jedoch zu wenig,

um seine Tochter von Beginn an zu unterstützen. Stets hatte er ihr und ih-

ren Schwestern dessen ungeachtet eingeschärft, sie sollen etwas lernen, um

unabhängig von einem Mann zu sein. Duaa sah in ihrem Vater dennoch kei-

nen Referenzpunkt, zu oft war er abwesend in ihrer Kindheit. Längst sah sie

keinen Sinn mehr in einer weiteren Ausbildung, sie verlagerte das Aufstiegs-

projekt des Vaters in die nächste Generation. Ihre Kinder sollen es einmal

besser haben, studieren können. Hierfür scheut sie keine Mühen und lernt in

der Freizeit mit ihnen.

Obwohl ihr Vater in einer Moschee tätig ist und Duaa äusserst glaubens-

gewiss ihre religiösen Pflichten verrichtet, tut sie dies nur selten in Gemein-

schaft; weder in dem religiösen Verein des Vaters noch im Rahmen einer an-

deren Vereinigung wie bspw. einer muslimischen Jugendgruppe. Der Verge-

meinschaftung im Verein des Vaters geht sie regelrecht aus dem Weg. Zu

sehr empfindet sie das Amt des Vaters als Bürde, der die soziale Kontrol-

le der Glaubensgemeinschaft über sie verstärkt und ihre Freiheiten einengt.

Auch sonst verfügt Duaa über wenig Austausch und soziale Räume ausser-

halb ihrer Familie, wo sie bspw. ihre Ausschlusserfahrungen reflektieren und

teilen könnte. So hat sie den beinahe täglich gemachten Ausschlusserfahrun-

gen kaum etwas entgegenzusetzen. Den weltpolitischen Entwicklungen im

Zusammenhang mit terroristischen Anschlägen und den damit einhergehen-

den islamfeindlichen Zuschreibungen sieht sich Duaa als Kopftuch tragende

Muslima ohnmächtig ausgeliefert. Eine von langer Hand geplante Paris-Reise

sagte sie kurz zuvor, anlässlich des Charlie-Hebdo-Attentats, ab. Sie fürchtet

sich vor Übergriffen auf sie als Muslimin. Als schwarze Kopftuch tragende

Frau ist sie beinahe täglich alltagsrassistischen Anfeindungen ausgesetzt und

versucht infolgedessen, wo immer es geht, direkte Konfrontationen mit Re-

präsentant*innen der hegemonialen Gesellschaft zu vermeiden.

Auch hinsichtlich religiöser Praktiken zieht Duaa eine Vermeidung einer

direkten Konfrontation bzw. einer Sichtbarkeit in der Öffentlichkeit vor und

versucht als religiös orientierte Muslima so wenig »sichtbar« wie möglich zu

sein. Sie betet nicht am Arbeitsplatz und in der Öffentlichkeit, aus Angst ›blöd

angeschaut‹ zuwerden.Das Kopftuch trägt sie stets so, dass es alsModeacces-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Islam, Gender, Intersektionalität

soire durchgehen könnte. Dies wiederum bringt ihr jedoch Kritik der Familie

und ihrer Glaubensgemeinschaft ein. Lieber noch nimmt sie diese in Kauf, als

öffentlich eindeutig als Muslima erkannt zu werden. Einzig die Speisegebo-

te hält sie peinlichst genau ein. Als religiöses Handlungsfeld, das von aussen

nicht sichtbar ist, kann sie dies tun, ohne aufzufallen. Die zunehmende Aus-

wahl an veganen Lebensmitteln in grossen Supermärkten macht es für Duaa

zudem einfacher, wie sie erzählt, halal einzukaufen, ohne auf die teuren Spe-

zialgeschäfte ausweichen zu müssen.

Zentral für die »Taktik« der widerständigen Mikropraktiken, so kann

zusammengefasst werden, sind die starken, intersektional wirkenden

Einschränkungen der Bildungsbiografie. Neben Gender, »class«, »Migrati-

onshintergrund« und Religion wirkt zusätzlich verstärkt einschränkend die

Differenzdimension Körper (Hautfarbe). Die Religionszugehörigkeit wird

für Duaa unter diesem einschneidenden strukturellen Druck zum Stig-

ma innerhalb der hegemonialen Mehrheitsgesellschaft. Der Übergang zur

nachobligatorischen Ausbildung ist bei Frauen, bei denen diese »Taktik«

identifiziert werden konnte, zudem von starker Fremdbestimmung ge-

prägt. Um Zugang zu Bildung zu erlangen und im Berufsleben stehen zu

können, bleibt ihnen die Vermeidung einer direkten Konfrontation mit

Repräsentant*innen der hegemonialen Gesellschaft, allenfalls begegnen sie

strukturellem Druck mit der »Waffe der Schwachen« (Rothfuss 2012: 218) –

mit der »Taktik« der widerständigen Mikropraktiken, wie z.B. dem Verfassen

einer fehlerhaften Bewerbung auf eine ungewollte Stelle.

5.4.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«

der widerständigen Mikropraktiken

Nach diesem einleitenden Portrait von Duaa wird die »Taktik« des Bildungs-

zugangs durch Vermeidung der direkten Konfrontation mittels Mikrowider-

stands nun anhand der folgenden Kapitel dargelegt, es sind dies) Herkunfts-

milieu im Zusammenhang mit der »Taktik«; b) Die Rolle der Religion und der Diffe-

renzkategorie »Muslimin« hinsichtlich der Bildungsbiografie und c) »Taktik« gesell-

schaftlicher Selbstpositionierung bezüglich der Bildungsbiografie.

Bei den interviewten Frauen der »Taktik« 4 konnten keine unterschiedli-

chen Ausprägungen (bzw. Untertypen) ausgemacht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 227

a) Herkunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« der widerständigen Mikro-

praktiken rekonstruiert werden konnte, gehören Familien von anerkannten,

politischen Geflüchteten an. Die Familien der Frauen wurden in den Ländern,

von wo sie flüchteten, politisch verfolgt. So auch der Vater von Duaa, der mit

seiner Familie anfangs der 90er-Jahre aus einem kriegsgebeutelten Land in

der Sahelzone flüchtete. Ihre Eltern gehörten da der Opposition an oder stan-

den ihr zumindest nahe.

Den unmittelbaren Anlass zur Flucht von Duaas Familie gab ein konkretes

Gewalterlebnis im Zusammenhang mit dem tobenden Bürgerkrieg, das sich

bis heute in Duaas Erinnerungen eingebrannt hat:

»Ich weiss, ich bin noch jung gewesen, noch klein, dreijährig, ich weiss nur,

dass in unsere Küche eine Bombe eingeschlagen ist, denn wir haben dort

ein Haus gehabt, wir haben in einemHaus gelebt und dann si-si-sindmeine

Eltern, haben alles zusammengepackt einfach das Wichtigste, das Nötigs-

te, ähm, dann sind wir äh zumNachbarhaus gerannt oder hingegangen und

dort sind ganz viele Nachbarn miteinander gewesen. Und nachher äh sind

wir weiter, weil mein Vater hat gesagt, hier in diesem Quartier, ich weiss die

Orte nicht, wie sie ganz genau hiessen, hat er gesagt, hier sind wir nicht si-

cher, dann sind wir weiter gegangen in ein anderes Haus und dort haben wir

ein paar Monate gelebt. Dann weiss ich nur noch, dass wir mit einem sehr

grossen Schiff, ist glaube ich eine Yacht gewesen, keine Ahnung, ämu ein

riesiges Teil von einem Schiff, sind wir dann nach [ein Land in Nordafrika]

gegangen, ja. //Mhm// Und dort haben wir dann gelebt« (Duaa, A 40).

Duaa erzählt eine Fluchtgeschichte, wie sie oftmals bezeichnend für Flüch-

tende von Gewaltkonflikten ist, die versuchen, von Afrika nach Europa zu

gelangen (vgl. u. v.a. Belloni 2016, 2015, Weissköppel 2008). Sie beschreibt

ein Gewalterlebnis, das den Ausschlag für eine relativ abrupte Fluchtentschei-

dung gab.DiesemAufbruch folgte eine jahrelangeMigrations- bzw. Fluchtge-

schichte, die sich als ein »biografisch offener Prozess« zeigte, »der mit mehr-

fachen Ortswechseln und geografischen Grenzüberschreitungen verbunden«

war (Weissköppel 2008: 91).Wie Duaa schildert, versuchte ihre Familie zuerst

an einen einigermassen sicheren Ort zu gelangen und dort in Erfahrung zu

bringen, ob sich Optionen für eine Weiterreise ergeben.53 Eine längere Zeit,

53 Die transnationale Migrationssituation der Flüchtenden gestaltet sich oft fluid, vor-

übergehend, mulitilokal, variabel, unabgeschlossen und erfolgt »nicht unbedingt in

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Islam, Gender, Intersektionalität

an die sich Duaa noch erinnern kann, verbrachte sie als Kleinkind in einem

Land in Nordafrika:

»Ich bin mit drei, wir sind vom [einem Land in der Sahelzone] nach [ein an-

deres Land in Nordafrika] gekommen und in [der Hauptstadt] bin ich auch

noch dort in die Schule gegangen. Dort war ich dreijährig bis fünf, ja bis fünf

sind wir dort in die Schule. Ich bin dort, wir haben dort zwei Jahre gelebt.

Mein Vater hat dort als Koranlehrer gearbeitet« (Duaa, A 40).

Aus Duaas Erzählung wird deutlich, dass sich die Familie damals auf einen

längeren Aufenthalt in Nordafrika einstellte. Dies wird insbesondere daran

ersichtlich, dass die Kinder der Familie eingeschult wurden und der Vater

eine Arbeit als Koranlehrer annahm.

Nicht zuletzt ist die Mobilität in der transnationalen Migration auch

massgeblich davon beeinflusst, welche sozio-ökonomischen Möglichkeiten

sich an einem (temporären) Aufenthaltsort ergeben. Weissköppel illustriert

in ihrer Studie über transnationales Handeln in protestantischen Kirchge-

meinden (Weissköppel 2008) anschaulich, wie Migrationsentscheide situativ

erfolgen können und neben der Sicherstellung der ökonomischen und

sozialen Kontinuität des familiären Systems nicht zuletzt, gerade bei Aka-

demikern, auch bildungsbiografische Motive zum Tragen kommen können

(ebd.: 91).

Auch fürDuaas Vater brachte die Flucht entscheidende berufsbiografische

Veränderungenmit sich. Als Akademiker, welcher der Opposition nahe stand,

hatte er in einem durch einen dreissigjährigen Bürgerkrieg geprägten Land

keinerlei Aufstiegschancen (vgl. hierzu auchWeissköppel 2008: 79). Auch spä-

ter, als Geflüchteter, während der jahrelangen transnationalen Migration hat-

te er ohne Arbeitserfahrung und mangels Anerkennung seines Bildungsab-

schlusses keine Möglichkeit, seinen ursprünglichen Beruf als Ingenieur aus-

zuüben.Weissköppel weist darauf hin, dass in der multilokalenMigrationssi-

tuation die jeweiligen Konstellationen »der sozialen, kulturellen und ökono-

mischen Kapitalformen den je spezifischen transnationalen Raum« aufspan-

Orientierung auf ein ausschliessliches Zielland« (Weissköppel 2008: 91). Innerhalb des

Prozesses einer solchen sogenannten »chain-migration« (ebd.) werden unterschiedli-

che Aufenthaltsorte in Kauf genommen und situativ versucht, Ziele zu verwirklichen

(ebd.). Belloni (2016: 55) weist zudem darauf hin, dass die Mobilität bzw. Weiterreise

der Flüchtenden sehr engmit transnationalen familialen Netzwerken und deren (öko-

nomischen Ressourcen) verbunden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 229

nen und zeigt auf, wie diese in der Fluchtsituation als »Ressourcen« (ebd.:

92) mobilisiert werden. Als Aktivierung einer solchen »Ressource« kann die

berufliche »Umorientierung« von Duaas Vater vom Ingenieur zum Koranleh-

rer gedeutet werden. In der Migrationssituation (bereits während der Flucht,

später auch in der Schweiz) orientierte sich Duaas Vater neu und besann sich

auf seine sozialisatorisch bedingte religiöse Bildung in der Koranschule zu-

rück. In der Migrationssituation stellte diese plötzlich eine ökonomische Res-

source dar, die es ihm ermöglichte als Koranlehrer und Imam seine Familie

unabhängig von der Anerkennung seines akademischen Bildungsabschlusses

und vom momentanen Aufenthaltsstatus sowie relativ unabhängig von der

Arbeitsmarktsituation zu ernähren.

Schliesslich gelangte Duaa mit ihrer Familie in die Schweiz – mit dem

Flugzeug, wie Duaa erzählt. Dort ersuchte ihr Vater um politisches Asyl. Es

folgten wieder mehrere Jahre mit unterschiedlichen Aufenthaltsorten in ver-

schiedenen Asylunterkünften in der Schweiz. Dem Vater war es jedoch ein

grosses Anliegen,wie Duaa erzählt,möglichst bald auf eigenen Füssen zu ste-

hen. Sobald der Aufenthaltsstatus der Familie geklärt war, suchte und fand er

eine unabhängige Unterkunft für sich und seine Familie. Auch aus ökonomi-

scher Perspektive war es den Eltern wichtig, unabhängig zu werden.DieMut-

ter fand eine Arbeit in einer Reinigungsfirma, während es dem Vater gelang,

seine Tätigkeit als Koranlehrer und Imam weiterzuführen und zu intensivie-

ren. Heute leitet er einen Moscheeverein in einer grösseren Deutschschwei-

zer Stadt, wo er sich mit seiner Familie in einem Vorort nieder liess. Obwohl

der Vater die ökonomische Grundlage seiner Familie, die mittlerweile sechs

Kinder umfasste, dadurch relativ schnell und unabhängig absichern konnte,

empfand Duaa die Arbeit ihres Vaters als alles andere als vorteilshaft für sie.

Sie litt einerseits darunter, dass der Vater aufgrund der vielseitigen Verpflich-

tungen, welche das Amt als Imam mit sich brachte54, zu Hause kaum anwe-

54 Fragt man Imame in der Deutschschweiz nach ihrem Arbeitsalltag, beschreiben sie

in der Regel einen Rund-um-die-Uhr-Job (Feldprotokoll 2014). Neben dem Leiten des

Freitagsgebets zählen sie eine schier endloseReiheweiterer Tätigkeiten auf: Religions-

und Koranunterricht,manchmal auch Sprachunterricht für Kinder, Jugendliche und Er-

wachsene, Beantworten religionsbezogener Fragen der Gläubigen, Durchführung is-

lamischer Eheschliessungen und Scheidungen, islamische Seelsorge in Spitälern und

Gefängnissen, Totenwaschung und Totengebet, Trauerbegleitung,manchmal auch die

Begleitung von Pilgerfahrten nach Mekka. Die Imame der Moscheevereine überneh-

men jedochweitmehr als religiöse Aufgaben imengeren Sinn: In zahlreichen Situatio-

nenwerden sie zu Hilfe gerufen (dies verstärkt in derMigrationssituation), sei dies bei

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Islam, Gender, Intersektionalität

sendwar. Andererseits verstärkte die Tätigkeit des Vaters die soziale Kontrolle

der (Glaubens-)Gemeinschaft über Duaa und ihre Geschwister:

»(…) in jeder Ecke kennen uns die Leute, wir kennen sie nicht. //Mhm// Und

was mich jeweils nervt, ist, dass sie dann zu meinen Eltern gehen oder zu

meinem Vater, ich habe deine Tochter gesehen, die ist dort und dort gewe-

sen, um diese Uhrzeit. Es ist mühsam, //mhm// es nervt, du kannst nirgends

hin, ohne dass du weisst, deine Eltern wissen es schon« (Duaa, A 50).

Wie aus dieser Aussage deutlich wird, störte es Duaa, dass sie und ih-

re Geschwister als Kinder des Imam beobachtet wurden und dass die

(Glaubens-)Gemeinschaft somit die Funktion einer erweiterten, aber auch

anonymen Kontrollinstanz einnahm und quasi als ›verlängerter Arm‹ der

Eltern ihre Handlungen kontrollierte und so auf ihre Lebenswelten Einfluss

ausübte.

Sie erzählt, wie sie teilweise öffentlich zurechtgewiesen wurde, wenn sie

gewisse, als Norm geltende Kleidervorschriften nicht einhielt. Ein Erlebnis ist

ihr diesbezüglich in besonderer Erinnerung geblieben:

»Ich bin, vor ein paar Jahren (halbes Lachen) bin ich von einer arabischen

Frau angesprochen worden, ob ich nicht die Tochter vom Imam bin. Norma-

lerweise sage ich den Leuten einfachnein, gar nicht //ok// ich kennedie Leute

nicht, weil es nervtmit der Zeit. //Ja// und dann habe ich, ichweiss nicht, war-

um ich dieser Frau ja geantwortet habe und die hat dann mich, so verflucht

(lacht). Es war Sommer und ich habe das Kopftuch wie jetzt angezogen ge-

habt und (…) Ja,meinenHals hatman einwenigmehr gesehen und dann hat

sie mich angefangen zämeschisse55, ich bin ihr einfach…einfach ihr davon ge-

rannt. Weil ich habe gefunden, Kolleg56, ich weiss, was ich machenmuss, ich

kenne meine Religion, nur weil mein Vater Imam ist, heisst das nicht, dass

du mich jetzt verurteilen musst« (Duaa, A 50).

der Bewältigung alltäglicher Lebensprobleme, zur Schlichtung innerfamiliärer Kon-

flikte sowie bei Problemen mit Schulen und Behörden. Häufig, so schildern sie, wer-

den sie auch mitten in der Nacht gerufen oder angerufen. Hinzu kommt noch eine

Reihe repräsentativer Aufgaben, wie z.B. Öffentlichkeitsarbeit für dieMoscheevereine

oder die Mitarbeit in interreligiösen Gefässen (vgl. zu den Aufgaben von Imamen in

Moscheevereinen in Deutschland auch Kamp 2007).

55 Wörtlich übersetzt = »zusammenscheissen«. SchweizerMundartausdruck für verbales,

starkes Massregeln, »zusammenstauchen«.

56 Umgangssprachliche, etwas saloppe Art, das Gegenüber anzusprechen, um auszudrü-

cken, dass man sich auf derselben (Hierarchie-)Ebene sieht.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 231

Duaa entzieht sich dem Druck durch die gesellschaftliche Kontrolle als Toch-

ter des Imammittels der »Taktik« der widerständigen Mikropraktiken. »Nor-

malerweise« sagt sie den Leuten, die sie ansprechen und die sie nicht kennt,

nämlich einfach, sie sei nicht die Tochter des Imam. Sie widersetzt sich al-

so der gesellschaftlichen Kontrolle, indem sie abstreitet, dass der Imam ihr

Vater ist, und sich so der Massregelung entzieht.

An diesem Beispiel kann die »Taktik« der widerständigen Mikropraktiken

besonders gut verdeutlicht werden: De Certeau konzipiert »Taktiken« resp.

deren Kreativität als »Waffe der Schwachen« (Rothfuss 2012: 218): »Taktiken«

sind Handlungsweisen, die aus subalternen Positionen hinaus »mit dem Ter-

rain fertigwerden« müssen, das ihnen »so vorgegeben wird, wie es das Gesetz

einer fremden Gewalt organisiert« (De Certeau 1988: 89). Die Situation, in der

Duaa von Gemeindemitgliedern angehalten wird, und potenziell zurecht ge-

wiesen werden könnte, kann als Situation gedeutet werden, die durch »das

Gesetz einer fremden Gewalt organisiert« (ebd.) und strukturiert ist – näm-

lich der sozialen Kontrolle der (für Duaa anonymen) Glaubensgemeinschaft.

Mittels ihrer »Taktik« kann sich Duaa einer Normierung entziehen. Wie an

dem Beispiel, das Duaa schildert, rekonstruiert werden kann, bietet diese

»Taktik« aus der subalternen Position heraus die Möglichkeit, mehr Agency

innerhalb eines stark begrenzten »Möglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) zu

erlangen – oder in De Certeaus Worten die Möglichkeit zur »Bewegung ›in-

nerhalb des Sichtfeldes des Feindes‹« (De Certeau 1988: 89). Wie De Certeau

ausführt, muss eine »Taktik« »wachsam die Lücken nutzen, die sich in beson-

deren Situationen der Überwachung durch dieMacht der Eigentümer auftun.

(…) Sie kann dort auftreten, wo man sie nicht erwartet. Sie ist die List selber«

(ebd.). Duaa nutzt also »listig« die Gunst des Augenblicks und entzieht sich.

Wird der (strukturelle) Druck jedoch zu gross, wie die Begegnung mit der

»arabischen Frau« illustriert, zieht sie sich zurück. Als sie einmal nicht zu

der üblichen widerständigen Mikropraktik griff und nicht abstritt, dass sie

die Tochter des Imam sei, wurde sie von einer Frau aufgrund von angeblich

nicht eingehaltenen Kleidernormen verurteilt. Duaa blieb nichts anderes üb-

rig, als davonzurennen, um sich einer direkten Konfrontation zu entziehen.

Ein »Ausdiskutieren« bzw. offenes Bekunden des eigenen Standpunkts aus

der subalternen Position heraus kommt nicht in frage. Die direkte Konfron-

tation in einem Konflikt stellt für Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstru-

iert werden konnte, aus ihrer subalternen gesellschaftlichen Position heraus

keine Option dar. In dem Moment, in dem eine direkte Konfrontation droht,

bleibt ihnen als Handlungsoption also einzig der (geordnete oder ungeord-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Islam, Gender, Intersektionalität

nete) Rückzug, um in der taktischen, »kriegswissenschaftlichen« (De Certeau

1988: 20) Analyse De Certeaus zu verbleiben. Dass ein solcher ›Rückzug‹ wie

es Duaas »Davonrennen« darstellt, nicht unbedingt nur als Kapitulation vor

hegemonialen Überzeugungen gedeutet werden muss, kann aus dem folgen-

den Nachsatz von Duaa geschlossen werden: »Ich habe gefunden, Kolleg, ich

weiss, was ich machen muss, ich kenne meine Religion, nur weil mein Vater

Imam ist, heisst das nicht, dass du mich jetzt verurteilen musst…«. Die Aus-

sage weist darauf hin, dass Duaa der Frau, vor der sie davonrennt, keinesfalls

das Recht einräumt, so mit ihr zu sprechen, sie zu »verurteilen«. Implizit ver-

deutlicht wird dies zudemdurch dasWort »Kolleg«,mit demDuaa die Frau als

Gegenüber imaginär anspricht: »Kolleg« kennzeichnet eine umgangssprach-

liche, etwas saloppe Art, ein Gegenüber anzusprechen, mit demman sich auf

derselben reziproken (Hierarchie-)Ebene, als »Kolleg*innen« sieht und nicht

unterlegen. Dennoch bleibt eine direkte Konfrontation, ein direktes Ausspre-

chen dieser Gedanken aus. Duaa rennt davon. Durch dasWegrennen entzieht

sie sich erfolgreich einer Konfrontation, aus der sie als Suzbalterne potenziell

»als Verliererin« hervorgegangen wäre.

Das Herkunftsmilieu von Frauen, bei denen die »Taktik« der widerständi-

gen Mikropraktiken rekonstruiert werden konnte, zeichnet sich durch stän-

dige Bedrohung einer Prekarisierung (Pelizzari 2009) aus. Die Eltern stehen

meist in schlecht bezahlten, prekären Arbeitsverhältnissen und ihre Erwerbs-

biografien sind von grossen (finanziellen) Unsicherheiten geprägt.

Auch für Duaas Eltern stellt die Finanzierung der Grossfamilie in Duaas

Kindheit eine grosse Herausforderung dar. Durch die Erwerbstätigkeit sind

sie zeitlich sehr ausgelastet – die Mutter putzt in einer Reinigungsfirma, der

Vater ist täglich bis spät abends in der Moschee als Imam tätig; und dennoch

ist das Geld stets knapp. Durch die Abwesenheit des Vaters und die ebenfalls

grosse Arbeitsauslastung der Mutter sind die Geschwister oft auf sich alleine

gestellt. Die grösseren Geschwister beaufsichtigen die Jüngeren. So erstaunt

es auch nicht, dass für Duaa im Alltag ihrer Kindheit in erster Linie ihre äl-

teren Geschwister und nicht die Eltern die entscheidenden Bezugspersonen

darstellten.

Die langjährige transnationale Flucht über mehrere Aufenthaltsorte so-

wie die gesellschaftlich prekäre Situation führten bei Duaa zu einem Gefühl

einer (sozialen) Deterritorialisiertheit und Heimatlosigkeit. Als Kopftuch tra-

gende Muslima schwarzer Hautfarbe mit »Migrationshintergrund«, die mit

einer wenig privilegierten gesellschaftlichen und ökonomischen Position vor-

lieb nehmen muss, ist Duaa aus intersektioneller Sicht mit wirkmächtigen

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 233

Ausschlussmechanismen konfrontiert. Strukturell gesehen kommen infolge

dieser Ausgangslage die Differenzdimensionen Gender, Religion, »Migrations-

hintergrund«, class und Körper gemeinsam zum tragen. Die zahlreichen gesell-

schaftlichen Ausschlusserfahrungen, denen sie sich aufgrund der sichtbaren

Differenzmarker Hautfarbe (Körper) und Kopftuch (Religion und Gender) aus-

gesetzt sieht, verstärken das Gefühl einer mangelnden Zugehörigkeit. Nach

einem Zwischenfall in einem Zug, bei dem Duaa, die zeit ihres Berufslebens

hundert Prozent gearbeitet hatte, von einem älteren Herrn verbal heftig at-

tackiert wird, sie liege doch nur dem Staat auf der Tasche, zieht sie gar in

Erwägung, aus der Schweiz wegzuziehen:

»Eine Zeitlang hatte ich wirklich so eine Phase, ähm, was soll ich über-

haupt hier in der Schweiz machen, ich werde ja nicht akzeptiert, ich bin

in meinem…in meiner Heimat, bin ich ein[e] Ausländer[in], ich bin in der

Schweiz ein[e] Ausländer[in]. //Mhm// Ich habe eigentlich gar keine Heimat.

//Mhm// Ich habe nirgendwo, wo du, wo ich mich daran halten kann und

sagen //mhm// mou57 hier gehöre ich hin. //Mhm// das habe ich gar nicht.«

(Duaa, A 41).

Das Gefühl von Heimatlosigkeit spiegelt sich in Duaas Aussage im Ausdruck

»Ausländer[in]«. Dieser dient ihr, um die mangelnde (soziale) Anerkennung

zu markieren, die sie von der hegemonialen Mehrheitsgesellschaft erfährt,

sowohl im Geburtsland ihrer Eltern als auch in der Schweiz und die sie zum

Schluss führt, sie sei heimatlos.Wohl fühlt sie sich einzig in »arabischen Län-

dern«:

»Dann bleibt einem wirklich nichts anderes übrig als die arabischen Länder.

(…) Ich, wie gesagt, ich gehöre zur Gesellschaft, es schautmich niemand blöd

an. Ich werde nicht ausgestossen wegen meiner Hautfarbe, meine Kinder

können herumrennen, die, meine Kinder werden akzeptiert, das ist genauso

wie hier ihr Schweizer,wenn ihr imZug sitzt und eureKinder amspielen sind,

dass die anderen hinschauen und auch zulächeln euren Kindern« (Duaa, A

52).

Duaa schildert, wie sie im Urlaub Zugehörigkeit erfahren kann. Gleichzeitig

wird aus dem Zitat besonders deutlich, wie Duaa insbesondere auch unter

der Differenzdimension Körper (Hautfarbe) leidet, aufgrund derer sie gesell-

schaftlich »ausgestossen« und stigmatisiert wird. Sie hebt hervor, wie sie Zu-

57 Schweizerische Mundart für »doch«.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Islam, Gender, Intersektionalität

gehörigkeit und Differenz anhand der Behandlung ihrer Kinder in der Öf-

fentlichkeit erfährt. An anderer Stelle erwähnt sie, dass ihre Kinder sich stets

besonders brav benehmen sollten und nicht herumrennen, weil sie sonst an-

gefeindet wird, sie habe diese nicht im Griff. Mehrmals überlegt sie mit ih-

rem Mann, auszuwandern. Diese Pläne scheitern schliesslich am Veto ihres

Vaters.

Riegel (2004) legt in ihrer Studie über Orientierungen und Handlungsfor-

men jungerMigrantinnen inDeutschland dar, dass Prozesse der sozialen Ein-

und Ausgrenzung engmit demKampf um gesellschaftliche Anerkennung und

Zugehörigkeit verknüpft sind. Die Frage der Zugehörigkeit zur hegemonia-

len ›Mehrheitsgesellschaft‹ zielt nach Riegel nicht primär »auf formale Aspek-

te ab, sondern auf ihre soziale Anerkennung,Wertschätzung und ihre soziale

und emotionale Einbindung« (ebd.: 353). Eng damit verbunden und zu verste-

hen ist Riegel zufolge die Konzeption der Frauen von Heimat, die nicht auf

einer formellen Zugehörigkeit basiert, sondern auf der Sehnsucht nach einer

sozialenHeimat, im Sinne »von affektiven Bindungen und sozialer Geborgen-

heit« (ebd.). Aus dem voranstehenden Zitat von Duaa kann rekonstruiert wer-

den, dass auch sie sich nach einer sozialen Heimat sehnt und es hierbei nicht

um eine formale Zugehörigkeit, sondern um einen Ort geht, an dem sie so-

ziale Anerkennung erfahren kann, »wo ich mich daran halten kann und sagen

(…) mou hier gehöre ich hin«. Die zahlreichen Ausschlusserfahrungen führen

zu einem Gefühl der Heimatlosigkeit, der mangelnden Anerkennung und Zu-

gehörigkeit.Wie Riegel feststellt, setzt eine gelingende Anerkennung die »Be-

reitschaft der Mehrheitsgesellschaft voraus, die eigene Dominanz und damit

verbundene Normalitätsvorstellungen aufzugeben und einem gleichberech-

tigten Aushandlungsprozess freizugeben« (ebd.: 358). Diese gesellschaftliche

Bereitschaft ist aus Duaas Perspektive aufgrund der intersektionell wirken-

denden, einschränkenden, hegemonialen Strukturen nicht erfahrbar, zu zahl-

reich sind ihre Ausschlusserfahrungen, die sie täglich macht.

b) Die Rolle der Religion und der Differenzkategorie »Muslimin«

hinsichtlich der Bildungsbiografie: als Muslimin stigmatisiert

Duaa wurde in ihrer Familie religiös sozialisiert. Als Tochter eines Koranleh-

rers genoss sie zudem eine grundlegende formale religiöse Bildung. Sie ist

glaubensgewiss und ihre Religiosität stellt für sie als sozialisatorisch erwor-

bene Selbstverständlichkeit eine umfassende Lebensordnung dar.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 235

Im Gegensatz zu ihren Eltern ist Duaa nicht Mitglied in einem religiösen

Verein, auch vergemeinschaftet sie sich nicht in virtuellen Feldern wie bspw.

auf Social Media. Für so was habe sie keine Zeit, sagt sie, neben ihrem 100-%-

 Arbeitspensum sei sie froh, wenn sie genug Zeit finde, die sie mit ihren

Kindern verbringen könne.

Gleichwohl ist Duaa auf der Suche nach einem Weg, wie sie als Musli-

ma in der hegemonialen Mehrheitsgesellschaft bestehen kann. Aufgrund un-

terschiedlichster intersektionell zusammenwirkender Differenzdimensionen

sieht sie sich fast täglich mit Ausschlusserfahrungen konfrontiert:

»Ich sehe es jeweils im Zug, es sitzt niemand neben mir //mhm// wenn ich

das Kopftuch richtig an habe //mhm// Egal wie voll es ist. Es sitzt niemand

neben mir. (…). Liegt es jetzt an meiner Hautfarbe, liegt es jetzt dran, dass-

dass ich ein Kopftuch an habe? (…) Ich weiss manchmal wirklich nicht, wie

ich meine eigene Religion, hier in der Schweiz, //mhm// ausleben soll (…) ja,

schau dir das hier an, ziehst du ein Kopftuch richtig an, wirst du behandelt,

wie der letzte Dreck« (Duaa, A 51).

Als Hijab tragende Muslima schwarzer Hautfarbe ist Duaa zahlreichen Aus-

grenzungsprozessen ausgesetzt. Sichtbar als gläubige Muslima im öffentli-

chen Raum wird Duaa insbesondere dann, wenn sie einen Hijab »richtig«,

bzw. so dass auch der Hals bedeckt ist, anzieht. Durch das Tragen eines re-

ligiösen Symbols, das Frauen vorbehalten ist, entfaltet die Differenzkatego-

rie »Muslimin« im Zusammenspiel Gender und Religion volle Wirksamkeit. Als

Beispiel hierfür führt Duaa an, dass sie »wie der letzte Dreck« behandelt wird,

wenn sie »ein Kopftuch richtig« anzieht.

Als glaubensgewisse Frau, für welche das Bedecken ihrer Haare »ein nicht

verzichtbarer Ausdruck ihrer Identität ist« (Scherr et al. 2015: 149), kann sich

Duaa aufgrund des intersektionellen Zusammenspiels der Differenzdimen-

sionen Gender und Religion Ausschlusserfahrungen der Differenzkategorie

»Muslimin« kaum entziehen. Hinzu kommt für Duaa noch die Differenzdi-

mension Körper (Hautfarbe), aufgrund derer sie zusätzlichen rassistischen

Anfeindungen ausgesetzt ist. Täglich erfahrbar wird das Zusammenspiel

der Differenzdimensionen Gender, Religion und Körper für Duaa und die

Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstruiert werden konnte, in kleinen

alltagsrassistischen Handlungen von Repräsentant*innen der hegemonialen

Gesellschaft – wie z.B. die von Duaa geschilderte Situation verdeutlicht, dass

sich im Zug niemand neben sie setzten will, und zwar »egal wie voll es ist«.

Unter diesen Vorzeichen ist auch die schon fast rhetorisch anmutende Frage

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Islam, Gender, Intersektionalität

zu lesen, ob es nun an der Hautfarbe oder am Kopftuch liege (dass niemand

neben ihr sitzen wolle). Sie fragt sich weiter – auch diese Frage mutet

rhetorisch an – wie sie unter diesen Umständen ihre »eigene Religion hier

in der Schweiz (…) ausleben soll« bzw. als Hijab tragende Muslima schwarzer

Hautfarbe bestehen soll.

Rommelspacher beschreibt solche alltagsrassistischen Grenzziehungs-

prozesse, wie sie diese Frauen täglich erfahren, als »Identifikationsrituale«

mithilfe derer im Alltag »die Anderen als Fremde identifiziert werden«

(Rommelspacher 2011: 31). Bei diesen und anderen gesellschaftlichen »Iden-

tifikationsritualen« (ebd.) werden die Frauen als gesellschaftlich »nicht

zugehörig« bzw. »fremd« und »subaltern« markiert.

Durch solch intersektionelle stark wirksame Stigmatisierungen, die sich

in zahlreichen alltagsrassistischen Ausschlusserfahrungen äussern, erstaunt

es nicht, dass Duaa versucht, im öffentlichen Raum in der Schweiz so wenig

wie möglich alsMuslima sichtbar zu werden. Als Mittel sich zu wehren bleibt

ihr als »Waffe der Schwachen« (Rothfuss 2012: 218) die »Taktik« der widerstän-

digen Mikropraktiken. Besonders verdeutlicht werden kann die »Taktik« der

widerständigen Mikropraktiken an der Art, wie Duaa ihr Kopftuch wickelt.

Als ich sie darauf anspreche, lacht Duaa:

»Ja, für mich ist mein Kopftuch, weil ich ziehe es modern an, weil momen-

tan, man zieht so recht über den Islam, man zieht den Islam in den Dreck.

Ich weiss nicht, wie ich mich verhalten soll. //Mhm// Ich würde gerne das

Kopftuch richtig anziehen, aber ich habe Angst, dass mir irgendetwas pas-

siert, nur weil ich richtig an habe. //Mhm.// Das ist momentan das. //Mhm.//

Auch nach dem elften September,man hat nur noch über den Islam schlecht

geredet. //Mhm.// Und dann weiss ich nicht, wie ich mich selber verhalten

soll. //Mhm.// Zu meiner eigenen Religion. Es klingt traurig, //mhm// aber

das ist wahr //mhm.// Ichmöchte nicht draussen verprügelt werden fürMen-

schen, die krank sind, die den Islam brauchen, um schlechte Dinge zu ma-

chen //Mhm// möchte ich nicht drunger cho58« (Duaa, A 51).

Obwohl für Duaa ihre Religion eigentlich eine umfassende Lebensordnung

darstellen würde, scheut sie, wie zuvor geschildert, Konfrontationen mit Re-

präsentierenden der hegemonialen Gesellschaft, da sie aus ihrer subalter-

nen und mit wenig Macht ausgestatteten Position heraus im Vorhinein als

58 Schweizer Mundartausdruck wörtlich übersetzt »darunter kommen«. Sinngemäss

könnte die Wendung mit »den Kürzeren ziehen« übersetzt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 237

Verliererin feststehen würde. Duaa spricht einen weiteren Punkt an, der für

sie alltäglich relevant wird, nämlich die Abhängigkeit ihrer Ausschlusserfah-

rungen von der geopolitischen Entwicklung und die damit gekoppelte Angst

vor potenziellen antimuslimischen Übergriffen. Als ich sie am Tag nach dem

Charlie-Hebdo-Attentat59 treffe, wirkt sie verstört. Sie hatte in der Vergangen-

heit immer wieder die Erfahrung gemacht, dass nach islamistischen Attenta-

ten insbesondere in Europa ihre alltäglichen Ausschlusserfahrungen massiv

zunahmen. Nun hatte sie zufällig genau in dieser Zeit eine Parisreise mit ih-

rer Schwester geplant. Aus Angst vor antimuslimischen Übergriffen sagte sie

diese Reise nun kurzerhand ab.

Wie die geschilderte Episode aufzeigt und wie mir immer wieder, ins-

besondere von Hijab tragenden Frauen berichtet wurde, fühlen sich Musli-

minnen nach islamistisch motivierten Anschlägen verstärkt von »antiislami-

sche[m] Rassismus« (Rommelspacher 2011: 28) bedroht. Kopftuch tragende

Musliminnen sind also unmittelbar von der grassierenden Angst vor islamis-

tischen Attentaten betroffen undwerden via Religion als einer Gruppe zugehö-

rig »markiert«, die potenziell ein Sicherheitsrisiko und somit eine Bedrohung

darstellt. Zudem müssen sie sich von Vergeltungshandlungen fürchten. Dies

spiegelt sich – verstärkt nach terroristischen Anschlägen – in einer Zunahme

von alltagsrassistischen Übergriffen gegen Musliminnen und Muslime. Wie

Lingen-Ali und Mecheril es treffend formulieren:

»Religion als Kategorie dient hierbei einer Markierung von Personen (…), die

vor allem im Rahmen von Sicherheitspolitiken und -dispositiven sowie dem

diesen zugeordneten (Alltags-)Denken funktional ist« (Lingen-Ali/Mecheril

2016: 22).

Der von Lingen-Ali und Mecheril dargelegte Zusammenhang zwischen Si-

cherheitspolitiken und dem diesen zugeordneten Alltagsdenken wird für

die jungen von mir interviewten Musliminnen in ihrem Alltag lebensprak-

tisch oftmals unmittelbar relevant. Aufgrund der intersektionell äusserst

59 Terroranschlag auf die Redaktion der Satirezeitschrift CharlieHebdo in Paris am 7. Janu-

ar 2015mit zwölf TotenundmehrerenVerletzten.DerAnschlagwird inVerbindungmit

Al-Qaida-Jemen gebracht; alsMotivwerden die zahlreichen vomMagazin veröffentlich-

tenMohammed-Karikaturen vermutet. Der Anschlag löste europaweit Bestürzung aus

und entfachte eine beispielslose (online) Solidaritätsbewegung (und eine Kontroverse

um diese), zu deren Symbol die Worte »Je suis Charlie« (»Ich bin Charlie«) geworden

sind (Badouard 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Islam, Gender, Intersektionalität

wirkmächtigen strukturellen Einschränkungen durch die zusätzliche Diffe-

renzdimension Körper (Hautfarbe) erstaunt es nicht, dass Frauen, bei denen

die »Taktik« 4 rekonstruiert wurde, besonders vulnerabel und abhängig von

solchen Zuschreibungen und somit besonders der aktuellen sicherheitspo-

litischen Lage unterworfen sind. Eine junge Hijab tragende Frau erzählte

mir eindrücklich, wie sie eines Morgens, ohne zuvor die Tagesgeschehnisse

medial studiert zu haben, ein öffentliches Verkehrsmittel benutzte und einzig

an den Reaktionen der anderen Fahrgäste feststellen konnte, dass sich ein

Attentat ereignet haben musste (Feldprotokoll, Februar 2016).

Duaas Ausweg, sich solchen Konfrontation nicht (oder zumindest we-

niger) stellen zu müssen, besteht darin, ihr Kopftuch »modern« zu tragen,

wie sie es im voranstehenden Zitat nennt. Sie räumt ein, dass sie das Kopf-

tuch gerne »richtig« anziehen würde, es jedoch aus Angst bleiben lässt. Der

Ausweg, den sie wählt, kann mit De Certeau (1988: 89) als das Erlangen von

mehr Agency in einem intersektionell äusserst stark beschränkten »Möglich-

keitsraum« (Holzkamp 1983) gedeutet werden. Nach De Certeau sind Alltags-

praktiken immer auch Aneignungspraktiken, die auf dem eigensinnigen »Ge-

brauch« des Gegebenen basieren (De Certeau 1988:13). Ein solch eigensinni-

ger Gebrauch des Gegebenen zeugt, wenn auch im mikroskopisch kleinen

Bereich, wiederum vom Ausdruck einer subversiven Haltung gegenüber ei-

ner hegemonialen Deutungsmacht (vgl.Metzger 2013: 90). In dieser Semantik

kann die Art, wie Duaa ihr Kopftuch schlingt, als (eigensinniger) »Gebrauch«

des Gegebenen gelesen werden. Das »Gegebene« wäre hierbei einerseits, dass

für Duaa die Bedeckung ihrer Haare ein unverzichtbarer Teil ihrer religiösen

Identifikation ist, andererseits wäre das »Gegebene« das Zugehörigkeitsre-

gime der hegemonialen Gesellschaft hinsichtlich Kopftuch tragender, (nicht

weisser) Frauen.Duaawählt jedoch einewiderständigeMikropraktik, die dies

nicht (allzu) offensichtlich macht. In diesem Sinne stellt Duaas Art sich zu

bedecken eine »Taktik« dar, die – in De Certeaus Worten – »wachsam Lü-

cken« nutzt, welche »sich in besonderer Überwachung durch die Macht der

Eigentümer auftun« (ebd.: 89). Die »Taktik« der widerständigen Mikroprak-

tiken ermöglicht es ihr, eine komplette »Assimilation« an die hegemoniale

Mehrheitsgesellschaft zu vermeiden und die öffentliche Sichtbarkeit alsMus-

lima wenigstens teilweise zu umgehen oder mindestens uneindeutig zu hal-

ten und sich so vor einer Konfrontation mit Repräsentierenden der hegemo-

nialen Mehrheitsgesellschaft zu schützen. Gleichzeitig umgeht sie damit eine

komplette Aufgabe der Bedeckung ihrer Haare, die für sie ein unverzichtbarer

Teil ihrer Identifikation als Muslima darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 239

Obwohl Duaa hinsichtlich des Hijabs quasi aus der Not eines intersektio-

nell stark begrenzten »Möglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) einen Kompro-

miss macht, gilt es doch festzuhalten, dass religiöse Gebote für Duaa, solange

diese in der Öffentlichkeit nicht auffallen, eine umfassende Lebensordnung

darstellen. So verzichtet Duaa auf das öffentliche Beten z.B. am Arbeitsplatz.

Sie verlegt ihre religiöse Selbstrepräsentation quasi in die Verborgenheit oder

das Private. Religiöse Gebote, die abseits der Öffentlichkeit befolgt werden

können, hält sie jedoch peinlichst genau ein. Das zeigt sich bspw. bei den

Speisegeboten:

»Ähm, wenn ich, ich habe noch nie Schwienigs60 gegessen, weil ich immer

drauf wirklich schaue und dasselbe bei meinen Kindern, ähm, sie haben,

so Süssigkeiten gehe ich immer beim [Spezialdetailhändler für Süssigkeiten]

//mhm// gehe ich immer kaufenunddasVegetarischenehme ich oder vegan.

Ich zahle lieber drauf, dafür kann ich 100 % sicher sein, dass nichts Tierisches

drin ist. Es ist manchmal mühsam //mhm// aber es bleibt mir nichts anderes

übrig« (Duaa, A 44).

Duaa scheut keine (finanziellen) Mühen, halal Esswaren einzukaufen. Der ge-

genwärtige Trend des veganen Essen und der veganen Speisen machen es

Duaa etwas leichter, auch ausserhalb der teurenHalal-Läden Speisen und z.B.

Süssigkeiten für die Kinder einzukaufen. Diese Aussage zeigt auf, welche Be-

deutung Duaa dem Einhalten religiöser Gebote eigentlich beimessen würde,

würde sie nicht durch intersektionell wirksame Barrieren daran gehindert.

Die Differenzkategorie »Muslimin« fällt also bei Frauen, bei denen die

»Taktik« der widerständigen Mikropraktiken rekonstruiert werden konnte,

im Vergleich zu den anderen drei Typen ausserordentlich stark ins Gewicht.

Ein Grund hierfür besteht darin, dass neben den intersektionell wirkenden

Differenzdimensionen Gender, Religion, »Migrationshintergrund« und »class« ei-

ne weitere Differenzdimension, nämlich die des Körpers (hier in Gestalt der

Hautfarbe), zusätzlich intersektionell verstärkend wirkt. Als weiterer Faktor

für die besondereWirksamkeit der vonDuaa gemachten Ausschlusserfahrun-

gen fällt zusätzlich der Umstand ins Gewicht, dass Duaa sich religiös nicht

vergemeinschaftet. Religiöse Vergemeinschaftungen stellen Gefässe dar, in-

nerhalb derer Ausschlusserfahrungen verarbeitet und Zugehörigkeit erfahren

werden kann (vgl. bspw. »Taktik« des Typus 1 und 3).

60 Schweizer umgangsprachlicher Mundartausdruck für »Schweinefleisch«.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Islam, Gender, Intersektionalität

c) »Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionierung hinsichtlich

der Bildungsbiografie: Agency durch widerständige Mikropraktiken

(Bildungs-)Biografien von jungen Frauen, bei denen die »Taktik« der wider-

ständigen Mikropraktiken rekonstruiert werden konnte, zeichnen sich durch

äusserst starke Momente der Fremdbestimmung aus. Der intersektionell be-

grenzte »Möglichkeitsraum« (Holzkamp 1983), innerhalb dessen sie – (bil-

dungs-)biografisch gesehen – durch die »Taktik« der widerständigen Mikro-

praktiken mehr Handlungsfähigkeit (Agency) erlangen können, ist im Ver-

gleich zum Handlungsspielraum der »Taktiken« von Typus 1, 2 und 3 noch-

mals stärker eingeschränkt: Neben denDifferenzdimensionenGender, »Migra-

tionshintergrund« und »class« und Religion wirkt hier zusätzlich die Differenz-

dimension Körper (Hautfarbe) intersektionell verstärkend. Der intersektionell

beschränkte Handlungsspielraum der Frauen ist zeitweise so verschwindend

klein, dass selbst die »Taktik« als »Waffe der Schwachen« (Roth fuss 2012: 218)

versagt und die Fremdbestimmung gänzlich obsiegt.

Im Zuge ihres bildungsbiografischen Verlaufs erlebte auch Duaa immer

wieder entscheidende Konstellationen der Fremdbestimmung aufgrund ih-

rer wenig privilegierten Ausgangslage. Ihre Eltern kannten das Schulsystem

kaum und konnten sie nicht unterstützen. Die bildungsbiografischen Mo-

mente der Fremdbestimmung lassen sich bei den Frauen besonders nach-

drücklich am Übergang der obligatorischen zur nachobligatorischen Ausbil-

dung61 festmachen, wie im Folgenden exemplarisch verdeutlicht werden soll.

Duaa absolvierte neun Schuljahre in der Realstufe. Anschliessend konn-

te sie ihren langgehegten Berufswunsch Köchin nicht angehen, weil ihr Va-

ter nicht wollte, dass sie als Mädchen spätnachts alleine von der Lehrstelle

nach Hause fuhr (Feldprotokoll Januar 2015). Obwohl sich der Vater gegen

eine Lehrstelle seiner Tochter mit unregelmässigen Arbeitszeiten aussprach,

war er jedoch als Akademiker keineswegs für eine frühe Heirat und gegen ei-

ne Ausbildung seiner Töchter. Duaa schildert, wie der Vater sie von klein auf

ermahnte:

»Schau, dass du weiterhin Geld verdienen kannst, schau, dass du niemals

abhängig von einem Mann wirst. Auf dieser Welt kann alles passieren, du

musst auf alles immer vorbereitet sein. (…). Meinem Vater ist es wichtig,

dass wir nicht abhängig vo-von Männern werden, weil es ja in der Kultur,

61 Zu fremdbestimmten Übergängen von obligatorischer zu nachobligatorischer Ausbil-

dung in Bildungsbiografien von Jugendlichenmit »Migrationshintergrund« vergleiche

Mey (2015: 236).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 241

oder äh keine Ahnung, im [Land in der Sahelzone] sind eigentlichMänner viel-

viel mehr arbeiten gegangen, jetzt bei meinen, bei meinem Vater und bei

meiner Mutter sind, seine Geschwister sind in die Schule gegangen. Die Ge-

schwistermeinerMutter sind auch in die Schule gegangen, studieren gegan-

gen und alles. Ich weiss nicht, was er gesehen hat oder was er alles schon in

seinem Leben erlebt hat. Aber er hat uns schon von klein auf gesagt, er hat

einen Sohn, er weiss es, aber er schaut uns alle so an wie Knaben, schaut

einfach, dass ihr niemals von einemMann abhängig werdet« (Duaa, A 36).

Wie aus dem Zitat ersichtlich wird, besass der Vater klare Vorstellungen hin-

sichtlich der Ausbildung seiner Töchter. Diese richteten sich primär auf den

Zweck einer finanziellen Unabhängigkeit aus,wohl nicht zuletzt aufgrund der

Erfahrung der ständig prekären finanziellen Lage der Familie und der dies-

bezüglich drückenden Verantwortung. Duaa forderte er wie ihre Schwestern

stets auf, »niemals abhängig« von einem Mann zu werden. Aus der Schilde-

rung wird weiter deutlich, dass Duaa sich nicht genau im Klaren ist, weshalb

der Vater diese Ansicht so dezidiert vertritt. Sie führt dies auf Erlebnisse des

Vaters, die in der Vergangenheit liegen und die sie selbst nicht kennt, zurück.

So begründet der Vater seine Ansicht auch mit unvorhersehbaren Lebenser-

eignissen. Diese erfordern eine ›Vorbereitung‹ seiner Töchter und beinhalten

laut Duaas Schilderungen insbesondere die (finanzielle) Unabhängigkeit von

Männern. Diesbezüglich stellt er seine Töchter seinem einzigen Sohn gleich.

Diese väterliche Sicht der Dinge ist für Duaa keineswegs selbstverständlich;

sie empfindet sie als gesellschaftlich nicht unbedingt übliches Spezifikum der

sozialen Herkunft der Eltern, die beide Akademikerfamilien entstammen.

Ungeachtet der väterlichen Ideen scheitert Duaas langgehegter Berufs-

wunsch Köchin letztlich an den Bedenken des Vaters bezüglich des (nächt-

lichen) Arbeitswegs seiner Tochter, was sicherlich nicht zuletzt genderspe-

zifische Gründe gehabt haben dürfte. Ein offenes Aufbegehren oder Infrage

stellen dieser Entscheidung des Familienoberhaupts stellt für Duaa jedoch

aufgrund ihrer Sozialisation keine Option dar. Duaas frühe Heirat und die

Weigerung, eine vom Vater erwünschte weiterführende Ausbildung zu be-

suchen, kann jedoch auch als widerständige Mikropraktik gegen den durch

starke Fremdbestimmung geprägten Übergang von Schule zu nachobligato-

rischer Ausbildung gelesen werden (vgl. unten).

Nachdem sie sich nicht auf Kochlehrstellen bewerben durfte, sank Duaas

Interesse an der Berufswahl rapide. Im Alleingang und ohne substanzielle

Hilfe von Bezugspersonen war sie nicht in der Lage, eine passende, weiter-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Islam, Gender, Intersektionalität

führende Lösung nach der obligatorischen Schule zu finden. So besuchte sie

nach der obligatorischen Schule als Übergangslösung ein berufsvorbereiten-

des, zehntes Schuljahr, ein sogenanntes »Brückenangebot«. »Brückenange-

bote« sind kantonale, schulische Angebote, die sich an Jugendliche richten,

die nach dem 9. Schuljahr keine Anschlusslösung gefunden haben und über

keinen Abschluss auf der Sekundarstufe II verfügen (vgl. bspw. im Kanton

Bern, ERZ 2018a). In einem solchen »Brückenangebot«, einem zehnten Schul-

jahr, das einen Lehrvertragsabschluss zum erklärten Ziel hatte (vgl. bspw.ERZ

2018b) wurde Duaa anschliessend, wie sie erzählt, von einer Lehrerin regel-

recht dazu »gezwungen«, sich auf eine Lehrstelle zu bewerben, die sie kei-

nesfalls wollte:

»Und somit musste ich das aufgeben und eh damals habe ich noch die BFF

(10. Schuljahr) gemacht und die Lehrerin hat mich eben dazu gezwungen,

bei XXX [grosse Schweizer Detailhandelsfirma] zu bewerben. (…) Entweder

oder. Entweder bewerbe ich mich jetzt bei XXX oder ich-ich kann gerade

mit dem, mit der Schule aufhören. (…). Dann habe ich so gedacht, easy (…),

wenn man eine Stelle nicht möchte und nicht interessiert daran ist, dann

schaut man auch, dass man nicht angenommen wird (halbes Lachen). Also

habe ich durchgestrichen, tipexlet wirklich es war einfach eine hässliche

Bewerbung. Weil ich einfach diesen Job nicht wollte« (Duaa, A 30).

Aus Duaas Schilderungen kann rekonstruiert werden, dass der Moment des

Übergangs von der obligatorischen zur nachobligatorischen Ausbildung für

sie gleich ein doppeltes Moment der Fremdbestimmung darstellte. Einer-

seits durch die Aufgabe ihres eigentlichen Berufswunschs Köchin, anderer-

seits setzte sie die Lehrperson des 10. Schuljahrs, das sie besuchte, massiv

unter Druck. Wie Mey (2015: 251-252) verdeutlicht, ist eine solche Art der

Fremdbestimmung von Jugendlichenmit »Migrationshintergrund« amÜber-

gang von obligatorischer zu nachobligatorischer Ausbildung mit wenig privi-

legierten Ausgangslagen nicht unüblich. Mey zeigt auf, dass Jugendliche teil-

weise durch berufsvorbereitende Praktika in »Brückenangeboten« in tenden-

ziell unbeliebte Berufe »hineinberaten« werden, deren Lehrstellen nicht be-

setzt werden konnten; dies als Alternative zu einer antizipierten drohenden

Arbeitslosigkeit (ebd.). Exakt in einer solchen von Mey beschriebenen Aus-

gangslage befand sich Duaa. Ihre Lehrperson »beriet« sie in eine Berufsrich-

tung, die Duaa nicht wollte. Sie fügte, wie Duaa erzählt, an, dass sie, wenn

sie sich nicht bewerbe, erst gar nicht mehr zur Schule kommen müsse. Aus

dieser »Drohung« kann rekonstruiert werden, dass die Lehrperson eine dro-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 243

hende Arbeitslosigkeit von Duaa antizipierte: Sie war offenbar der Ansicht,

dass Duaa die von ihr vorgeschlagene (unbeliebte) Lehrstelle nicht als Chan-

ce betrachtete und sie keine andere Anschlusslösung finden würde, wenn sie

sich nicht bewarb, und dass sie in diesem Falle gar nicht mehr zur Schule

kommen müsse. Hatte doch das »berufsvorbereitende« 10. Schuljahr, das sie

besuchte, wie viele andere »Brückenangebote« explizit einen Lehrvertragsab-

schluss zum Ziel (vgl. bspw. ERZ 2018b).62

Obwohl Duaa der Drucksituation ausgesetzt war, sich auf eine Lehrstelle

bewerben zumüssen, die sie keinesfalls wollte, blieb sie zunächst noch zuver-

sichtlich. Sie vertraute auf eine eigene selbstbestimmte Handlungsfähigkeit

(Agency): »Wennman eine Stelle nicht möchte und nicht interessiert daran ist,

dann schaut man auch, dass man nicht angenommen wird«. Weil Duaa di-

rekte Konfrontationen mit Repräsentanten der Mehrheitsgesellschaft jedoch

scheut, da sie aufgrund ihrer mit wenig Macht ausgestatteten, subalternen

Position im Vornhinein »als Verliererin« eines Machtkampfs feststehen wür-

de, versuchte sie auch hier nicht, sich auf direktem (sprich: konfrontativem)

Weg gegen die »Anordnung« der Lehrperson zu wehren. Dessen ungeachtet

wehrte sie sich mittels der »Taktik« der widerständigen Mikropraktiken und

erstellte absichtlich eine möglichst »hässliche Bewerbung«. Sie hoffte, damit

zu ihrem Ziel zu kommen: nämlich ohne direkte Auseinandersetzung mit der

Lehrperson den Job, den sie nicht haben wollte, auch nicht zu erhalten. Doch

im Übergang zur nachobligatorischen Ausbildung versagte selbst ihre »Tak-

tik« der widerständigenMikropraktiken als »Waffe der Schwachen« (Rothfuss

2012: 218): Der Detailhändler, welcher über etliche, schwer zu besetzende Aus-

bildungsplätze verfügte, lud sie ein, prüfte sie und ihr wurde eine Lehrstelle

62 Jugendliche sind bei Bildungsentscheidungen auf die Unterstützung von glaubwür-

digen Bezugspersonen – wie z.B. Eltern oder Lehrpersonen – angewiesen (Neuen-

schwander 2011). Eltern nehmen als ›significant others‹ (Woelfel et al. 1971 zit.n. Ba-

der/Fibbi 2012: 24) eine zentrale Rolle in Bildungslaufbahnen und -entscheidungen

von Kindern und Jugendlichen ein.Wie aus den erhobenen Bildungsbiografien rekon-

struiert werden konnte, kennen die Eltern der Frauen des untersuchten Samples das

Schulsystem in den allermeisten Fällen zu wenig und können deshalb bei schulischen

Übergängen keine oder wenig Unterstützung bieten. Durch die soziale Positionierung

der Frauen als Kinder von Migrant*innen der ersten Generation besteht für sie dem-

zufolge eine überproportional grosse Abhängigkeit von professionellen Exponenten

des Bildungssystems (Lehrpersonen, Berufsberater etc.). Hierbei besteht die Gefahr,

dass Jugendliche in »Lösungen« hineinberaten werden, die weder ihren Berufswün-

schen noch kognitiven Fähigkeiten entsprechen, sondern tendenziell den sozioöko-

nomischen Hintergrund der Eltern reproduzieren (vgl. hierzu Mey 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Islam, Gender, Intersektionalität

angeboten, die sie dann unter dem zu gross gewordenen strukturellen Druck

zwangsweise annahm.

Duaas Wunsch nach einem eigenständigen Lebensentwurf und einer

Lehrstelle als Köchin blieb also auf der Strecke und kam »durch das Zusam-

menwirken von wenig privilegierter Ausgangslage und forcierter beruflicher

Platzierung« (Mey 2015: 237) in Bedrängnis. Duaa und die anderen Frauen, bei

denen diese »Taktik« rekonstruiert werden konnte, fanden letztlich aufgrund

erzwungener Platzierung den Weg in einen Beruf, den sie gar nicht wollten.

Sie wurden entweder von Lehrpersonen, Bezugspersonen und Erwachse-

nen dazu gedrängt, unbeliebte Arbeitswege einzuschlagen, die kaum ihren

Bedürfnissen entsprachen und tendenziell die wenig privilegierte soziale

Stellung der Eltern reproduzierten (vgl. hierzu ebd.: 256).

Der Wunsch nach Eigengestaltung der Bildungsbiografie und nach au-

tonomen Lebensentwürfen mussten Duaa und die anderen Frauen aufgeben.

Oder wieMey solche Ernüchterungsprozesse in »minimalenMöglichkeitsräu-

me[n]« (ebd.: 250) umschreibt:

»Die Jugendlichen müssen realisieren, wie das internalisierte meritokrati-

sche Prinzip im Kontext sozialer Ungleichheitsverhältnisse – und dies be-

deutet für sie: angesichts ihrer wenig privilegierten Ausgangslage und dis-

kriminierender Praxen – ausgehebelt wird und ihre Anstrengungen zur Rea-

lisierung eigengesetzter Ziele ins Leere zu laufen drohen« (ebd.).

Duaa ergab sich schliesslich diesem Prozess eines durch Eltern und Lehrper-

sonen stark fremdbestimmten Übergangs in eine nachobligatorische Ausbil-

dung. Sie verblieb anschliessend gar bis heute in dem Beruf, den sie nie woll-

te, selbst beim selben Arbeitgeber, bei dem sie ihre Lehre absolvierte. Dabei

verlief ihre Berufsausbildung und die spätere Arbeitstätigkeit hinsichtlich in-

tersektionell wirkender Ausschlusserfahrungen alles andere als unproblema-

tisch. In ihrer weiteren Berufsbiografie gewannen nämlich neben den sich

bereits bisher in ihrer Bildungsbiografie manifestierten Differenzdimensio-

nen »class«, Gender, »Migrationshintergrund«, die Differenzdimensionen Religi-

on und Körper zunehmend an Bedeutung:

»Und eh, ich weiss nicht, ich bin einmal an der Kasse gewesen, ist ein Jour-

nalist zumir einkaufen gekommen und hat dann der XXX [Detailhandelfirma

bei der Duaa ihre Lehre absolvierte] geschrieben und ähm…ich kann mich nur

noch erinnern, dass der Filialleiter dazumal und der Vize mich ins Büro ge-

holt haben. (…). Ja, somit musste ich dann das-das letzte Jahr, welches ich

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 245

noch vor mir hatte, ohne Kopftuch machen. NG: Aber wie hat sich das denn

abgespielt? Also dieser Journalist hat geschrieben //D: der hat geschrieben,

ja// und sich beklagt? D: Eben, das weiss ich nicht, weil ich, dieses Schreiben

habe ich nie zu Gesicht bekommen. Ich habe es nie gelesen oder es hat mir

niemand etwas gezeigt. Sie sind dazumal zu mir gekommen, haben mich

ins Büro gerufen, haben gesagt, ja, XXX [Detailhandelsfirma bei der Duaa ihre

Lehre absolvierte] hat ein Kopftuchverbot gemacht« (Duaa, A 34).

Aus Duaas Schilderung dieser Episode spricht der Duktus einer Ohnmacht,

der von hegemonialer Fremdbestimmung zeugt: Sie wird von ihren Vorgeset-

zen ins Büro zitiert und vor vollendete Tatsachen gestellt, nämlich dass die

Firma XXX,wo sie ihre Lehre absolvierte und bei der es ihr in den zwei ersten

Lehrjahren problemlos erlaubt war, einen Hijab zu tragen, plötzlich aufgrund

einer Intervention ein »Kopftuchverbot« erliess. Obwohl sie weder Schreiben

noch Anliegen des Journalisten kannte, musste sie die daraus resultierenden

Konsequenzen tragen: Sie musste sich – wollte sie ihre Lehre beenden – dem

Zwang beugen und ihr Kopftuch ausziehen.

Nach einer Absprache mit ihren Eltern fügte Duaa sich. Sie musste erfah-

ren, dass es keinen Sinn macht, sich zu wehren, wenn sie von Anfang an als

Verliererin der ungleichen strukturellen Verteilung von Macht und Anerken-

nung feststeht und kaum über Handlungsspielraum verfügt. Einmal mehr ist

sie sozusagen auf »Gedeih und Verderb« dem intersektionellen Zusammen-

spiel der Differenzdimensionen Religion und Gender ausgeliefert, das sie an-

hand des religiösen SymbolsHijab alsMuslima sichtbar und verletzbar macht.

Wirkmächtig und unmittelbar erfährt sie den strukturellen Druck und das

intersektionelle Zusammenspiel von Differenzdimensionen im Kontext der

ungleichen Machtverteilung von Repräsentierenden der hegemonialen Ge-

sellschaft (Chef, Vize, Journalist). In solchen Situationen wird der »Möglich-

keitsraum« von Duaa so beengt, dass selbst widerständige Mikropraktiken

versagen. Die beschriebene Erfahrung des Ausziehens des Hijabs im Zusam-

menhang mit ihrer Ausbildung dürfte nicht zuletzt zu Duaas Entscheidung

beigetragen haben, das Kopftuch so zu tragen, wie sie es heute tut (vgl. Kap.

5.4.2b)

Die Erfahrung eines wirkmächtigen, einschränkenden Zusammenspiels

der Differenzdimensionen Gender, »Migrationshintergrund«, »class«, Religion

und Körper (Hautfarbe) sollte sie während ihrer Lehrzeit nicht das letzte

Mal machen. Täglich erlebt sie bei ihrer Arbeit an der Kasse rassistische

Anfeindungen und Ausschlusserfahrungen. Sie beschreibt, wie Leute ih-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Islam, Gender, Intersektionalität

re eingekauften Waren teilweise absichtlich nicht aufs Band legen, damit

sie es für sie erledigen muss oder wie sie in anderen Sprachen angespro-

chen wird und dann sagen muss: »sorry, ähm, können- geht es auch auf

Deutsch?« (Duaa lachend, A 34). Wenn sie auf solche Fragen auf Schwei-

zerdeutsch antwortet, wird sie, wie sie erzählt, schockiert angeschaut und

mit erstaunten Aussagen konfrontiert: »Sie können ja Schweizerdeutsch,

eh, das gibt’s ja nicht!« (Duaa äfft die Kunden mit verstellter Stimme nach,

was als Ausdruck der mangelnden Anerkennung, die sie erlebt, gedeutet

werden kann, Duaa, A 34). Ihre Sichtbarkeit für die Kundschaft und die

Arbeit an der Kasse, quasi in der »der ersten Reihe« macht Duaa hinsichtlich

Ausschlusserfahrungen aufgrund eines intersektionellen Zusammenspiels

der Differenzdimensionen besonders vulnerabel. Trotz dieses nicht immer

einfachen Verlaufs ihrer Lehrzeit schloss Duaa ihre Ausbildung mit hervor-

ragenden Noten ab. Als der Lehrmeister sie fragte, ob sie »weitermachen«

wolle, winkte sie jedoch ab. Nach ihren Erfahrungen mit dem Bildungs-

system war Duaa für einen weiterbildenden berufsbiografischen Schritt

nicht zu motivieren. Nach Abschluss ihrer Ausbildung und nachdem sie die

Erfahrung eines stark fremdbestimmten Übertritts von der obligatorischen

zur nachobligatorischen Ausbildung machte, sah sich Duaa nun in der Lage,

einen eigenständigen Lebensentwurf nicht nur zu entwerfen, sondern auch

durchzusetzen. Der private Lebensentwurf stellte den einzigen Bereich in

Duaas bisheriger Biografie dar, wo sie fernab von Fremdbestimmung eine

Zukunftsvision entwerfen und einen »Plan vor (…) Augen haben kann«. Die

Eltern waren anfänglich gegen eine so frühe Heirat, doch Duaa liess sich

diesen eigenständigen Traum von niemandem nehmen. Er gab ihr die Kraft,

die Schule durchzustehen und stellte eine Art Gegenwelt zur Realität dar, in

die sie sich flüchten konnte: »wenn wir in der Schule irgendetwas schreiben

mussten, habe ich immer gesagt, mit zwanzig ein Kind, verheiratet, einfach

Familie«. Mit einer ausserordentlichen Zielstrebigkeit setzte sie nun diesen

Plan um – gegen den Wunsch der Eltern, welche die Ansicht vertraten, dass

sie eine Weiterbildung machen solle. Mit achtzehn Jahren lernte sie auf einer

Hochzeit ihren heutigen Mann kennen, der damals selbst noch in Ausbildung

war. Sie drängte ihn, baldmöglichst beim Vater um ihre Hand anzuhalten.

Den Eltern war das zu voreilig und sie hatten grosse Bedenken:

»Die sind beide schockiert gewesen, weil äh, sie haben gesagt, nein, das

kannst du doch noch nicht machen, du kannst, es ist doch, das geht doch

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 247

jetzt alles gerade viel zu schnell, dann habe ich gesagt doch, das ist mein

Plan, das ist mein Mann für die Zukunft fertig« (Duaa, A 38).

Duaas Schilderung unterstreicht nochmals, wie ernst es ihr ist, ihren »Plan«

durchzuziehen und sich dabei von niemandem reinreden zu lassen. Die El-

tern gaben schliesslich nach. Nachdem sie sich knapp drei Monate kannten,

heirateten die beiden. Mit zwanzig brachte Duaa dann tatsächlich ihr erstes

Kind zur Welt.

Heute, als mehrfache Mutter, arbeitet sie nach wie vor Vollzeit bei dem

Detailhändler, bei dem sie ihre Ausbildung absolvierte. Das vom Vater er-

wünschte familiäre Aufstiegsprojekt verschiebt sie in die nächste Generati-

on, auf die Ebene ihrer Kinder. Diese unterstützt sie schulisch mit Rat und

Tat, erstellt ihnen zusätzliche Rechenaufgaben und übt in der Freizeit mit

ihnen – sie sollen es einmal besser haben und mehr Geld verdienen können

als sie. Ihre Entscheidung, das familiäre Aufstiegsprojekt in die nächste Ge-

neration zu verlegen, ändert auch nicht, dass ihr Vater ihr fast täglich in den

Ohren liegt, sie solle noch eine weiterführende Ausbildung machen. Diesen

Wunsch verweigert Duaa ihm standhaft; ein Umstand, der zu regelmässi-

gen Konflikten zwischen ihr und ihrem Vater führt. In einem gewissen Sinne

ist die Weigerung Duaas ebenfalls als »Taktik« einer widerständigen Mikro-

praktik zu lesen: Endlich in der Lage einen eigenständigen Lebensentwurf zu

leben, wiedersetzt sie sich dem väterlichen und lehrmeisterlichen Insistieren

auf »fremdbestimmte« Weiterbildung, um einen eigenständigen Lebensent-

wurf zu verfolgen.

Zusammenfassung »Taktik« Typus 4

Wie am prototypischen Beispiel von Duaa illustriert werden sollte, ist der be-

rufsbiografische Handlungsspielraum von Frauen, bei denen die »Taktik« der

widerständigen Mikropraktiken identifiziert werden konnte, aufgrund eines

ausgesprochen starken Zusammenspiels der Differenzdimensionen Gender,

»Migrationshintergrund«, »class« und Religion im Vergleich zu den anderen drei

Typen weitaus am stärksten eingeschränkt. Der Grund hierfür dürfte nicht

zuletzt in der Differenzdimension Körper (Hautfarbe) zu suchen sein, wel-

che im Zusammenspiel mit den anderen Differenzdimensionen intersektio-

nell zusätzlich verstärkend wirkt: Sowohl im öffentlichen Raumwie auch hin-

sichtlich der Berufsbiografiemachen diese Frauen vergleichsweise einschnei-

dende Ausschlusserfahrungen. Mehr Agency erlangen sie nur punktuell, in-

dem sie einerseits direkte Konfrontationen mit Repräsentierenden der hege-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Islam, Gender, Intersektionalität

monialen Strukturen vermeiden und sich andererseits, wo es der strukturelle

Druck erlaubt, mittels der »Taktik« widerständiger Mikropraktiken wehren.

Auch im Bereich der religiösen Selbstrepräsentation ist der Spielraum der

Frauen stark begrenzt. Trotzdem geben sie ihre äusserliche religiöse Selbst-

repräsentation als Teil ihrer religiösen Identifikation nicht auf. Indes greifen

sie zu widerständigen Mikropraktiken, mittels derer sie ihre religiöse Selbst-

repräsentation gerade so weit anpassen, dass sie in der hegemonialen Mehr-

heitsgesellschaft als Muslima bestehen können. Diese Anpassung erfolgt, wie

anhand des Fallbeispiels von Duaa verdeutlicht werden konnte, insbesondere

im Bereich der sichtbaren religiösen Selbstrepräsentation. So eignen sie sich

teilweise religiöse Alltagspraktiken in De Certeaus Sinne an. Zum Beispiel in-

dem das Kopftuch in der Öffentlichkeit hinten herum geknüpft wird, damit

es auch als Modeaccessoire durchgehen könnte, oder indem auf das Beten

am Arbeitsplatz bzw. im öffentlichen Raum verzichtet wird. Alltagspraktiken

sind nach De Certeau immer auch Aneignungspraktiken, die auf dem eigen-

sinnigen »Gebrauch« des Gegebenen basieren (De Certeau 1988:13).

Zentral für die Bildungsbiografien dieser Frauen sind wiederkehrende

Momente starker Fremdbestimmung. Besonders einschränkend erfahren sie

die Wirkmächtigkeit des intersektionellen Zusammenspiels der Differenzdi-

mensionen am Übergang von obligatorischer zu nachobligatorischer Ausbil-

dung. Einerseits sind die Eltern aufgrund der eigenen gesellschaftlichen Po-

sitionierung (Verschränkung »class«, »Migrationshintergrund«) nicht in der La-

ge, ihre Töchter in ihren Bildungszielen zu unterstützen. Andererseits wirken

genderbedingte Vorstellungen der Eltern (bspw. bezüglich des Arbeitswegs)

zusätzlich intersektionell. Aufgrund dieser Ausgangslage sowie der reproduk-

tiven Wirkung des Bildungssystems (vgl. z.B. Kronig 2005) gelingt den jun-

gen Frauen der Übergang von obligatorischer zu nachobligatorischer Ausbil-

dung lediglichmithilfe sogenannter »Brückenangebote«. Infolge dieser engen

Verzahnung von wenig privilegierter Ausgangslage mit den voranstehend ge-

nannten Differenzdimensionen kommt schliesslich eine forcierte berufliche

Platzierung zum Zuge. Hierbei werden sie entweder von Lehrpersonen, Be-

zugspersonen oder Eltern dazu gedrängt, unbeliebte Arbeitswege einzuschla-

gen, die kaum ihren Bedürfnissen entsprechen und tendenziell die wenig pri-

vilegierte soziale Stellung der Eltern reproduzieren. Begründet wird dieses

»Hineindrängen« in der Regel mit einer potenziell drohenden Arbeitslosig-

keit (vgl. hierzu auch Mey 2015: 256). Den Wunsch nach Eigengestaltung der

Bildungsbiografie und nach autonomen Lebensentwürfenmüssen die Frauen

schliesslich weitgehend aufgeben.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 249

Dennoch ergeben sie sich diesen starken intersektionellen Zwängen nicht

einfach nur passiv. Sie versuchen, wenn der strukturelle Druck es erlaubt, in

»minimalen Möglichkeitsräume[n]« (Mey 2015: 250) mittels der »Taktik« der

widerständigen Mikropraktiken mehr Agency zu erlangen. Exemplarisch für

eine solche widerständigeMikropraktik hinsichtlich der Bildungsbiografie ist

bspw. das absichtliche Verfassen von einer fehlerhaften Bewerbung. Wie sich

rekonstruieren liess, waren die widerständigen Praktiken nicht immer durch-

schlagskräftig. Teilweise war der intersektionelle wirkende Druck so stark,

dass selbst diese versagten und einzig eine Anpassung an die hegemonialen

Strukturen blieb, um bildungsbiografisch zu bestehen und im Arbeitsmarkt

zu verbleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Exkurs: Religionsverständnis,

religiöse Praxis und

 

religiöse

Selbstrepräsentation junger Secondas

muslimischen Glaubens im Wandel

Dass sich der Diskurs über ›den Islam‹ konstitutiv auf das Islamverständnis

vonMuslim*innen auswirkt (Behloul 2009: 264) gilt mittlerweile als unbestrit-

ten. Im Einklang mit einschlägigen Forschungsergebnissen (vgl. hierzu u.a.

Baghdadi 2012, 2010, Schild 2010; in Bezug auf Deutschland: Bendixsen 2013,

2005, Nökel 2002, 1999; in Bezug auf Frankreich bspw. Kilian/Johnson 2006,

in Bezug auf die Niederlande bspw.Bracke 2011) konnte auch in denDaten der

vorliegenden Studie ein Zusammenhang zwischen dem Religionsverständnis

junger Frauen muslimischen Glaubens und dem Diskurs über ›den Islam‹ re-

konstruiert werden, insbesondere hinsichtlich der Differenzkategorie »Mus-

limin«. Dieser Zusammenhang wurde – obwohl dies nicht den Hauptfokus

der Fragestellung bildete – in unterschiedlichsten Fallbeispielen und Kontex-

ten in der vorliegenden Arbeit immer wieder implizit, aber auch explizit zum

Thema. Im Folgenden möchte ich deshalb, bevor ich zur Schlussdiskussion

komme, in einem Exkurs zusammenfassend sieben datenbasierte, teilweise

genderspezifische Thesen zum Wandel des Religionsverständnisses, der reli-

giösen Praxis und Vergemeinschaftung sowie der religiösen Selbstrepräsen-

tation von jungenmuslimischen Secondas in Bezug auf ihre Elterngeneration

aufstellen. Es handelt sich hierbei jedoch umThesen, die durch weiterführen-

de Forschung zu erhärten wären.

1   Bei Secondas muslimischen Glaubens finden Prozesse der Systematisierung

und Intellektualisierung von Religion statt

Hinsichtlich der Religiosität junger muslimischer Secondas in der Deutsch-

schweiz lässt sich rekonstruieren, dass in identifikatorischen Aushandlungs-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Islam, Gender, Intersektionalität

prozessen eine Abgrenzung von der Religiosität der Elterngeneration stattfin-

det, die mit einer zunehmenden Intellektualisierung bzw. Systematisierung

der eigenen Religiosität einhergeht (vgl. zu diesem Prozess bei tibetischen

Migrant*innen der zweiten und dritten Generation in der Schweiz, Schlie-

ter et al. 2011: 8). Diese Intellektualisierung bzw. Systematisierung hängt –

so argumentiere ich – mit dem verschiedentlich konstatierten kollektiven

Rechtfertigungsdruck (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti 2013a: 224,

Schild 2010: 181) bzw. dem Umstand zusammen, dass junge Musliminnen –

in besonderem Masse als Frauen – immer wieder in die Pflicht kommen,

Glaubensinhalte argumentativ und reflektiert darzulegen und in ein plausi-

bles Verhältnis bspw. zum erforderten säkularen Schulwissen zu bringen (vgl.

Schild 2010: 181, Nökel 2002: 54ff.). Die Systematisierungs- und Intellektuali-

sierungstendenzen manifestieren sich in Abgrenzung zu dem oft auf oralen

Überlieferungen beruhenden Religionsverständnis der Elterngeneration. So

behilft sich bspw. Zara (Fallbeispiel Kap. 5.1) bei Fragen zu religiösen Praxen

mit (Lehr-)Büchern über den Islam. Ihr Vorgehen zur Beantwortung einer

für sie persönlich hochrelevanten Frage zu einer religiösen Praxis schildert

sie wie folgt:

»Nachher habe ich gedacht: Komm, [Name einer bekannten schweizeri-

schen Buchhandlungskette], neutrale Person, Literatur von dort, das bringt’s

(schmunzelt). Und dann habe ich wirklich so ein bisschen Büchlein ange-

fangen zu suchen und zu lesen, (…) also Anne-Marie Schimmel kann ich

mich noch erinnern, habe ich damals gekauft, die das sehr gut erklärt hat«

(Zara, A 229).

In einem religiösen Dilemma fragt Zara weder Eltern noch enge Bezugsper-

sonen, auch nicht religiöse Autoritäten, sondern geht in ein Buchgeschäft, wo

sie nach den Ausführungen einer »neutralen Person«, also keiner Theologin

sondern einer Islamexpertin sucht. Das Anliegen sich »neutrale Informatio-

nen« ausserhalb ihres Beziehungsnetzes zu beschaffen, ist gleichfalls im Zu-

sammenhang mit der Ablösung vom elterlichen als »traditionell« verorteten

Religionsverständnis zu sehen. Auch Klinkhammer stellte in einer Studie zu

jungen Secondas muslimischen Glaubens in Deutschland fest, dass viele die

religiöse Praxis der Eltern als zu wenig fundiert und »oberflächlich« oder gar

als »für die Nachbarn« kritisieren, da diese mit Bewahrung althergebrach-

ter Traditionen zu tun habe und nicht mit einer aktiven Selbstaneignung des

Islam (Klinkhammer 2006: 85, 87).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Exkurs: Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation 253

2   Eine diskursive Trennung von »Religion« und »Kultur« dient der Loslösung

vom elterlichen Religionsverständnis

Bei der Thematisierung des eigenen Religionsverständisses gegenüber dem

der Elterngeneration wird auffällig oft auf den als »traditionell« bzw. »kul-

turell« identifizierten Glauben der Eltern verwiesen. Hierbei wird von den

jungen Frauen eine diskursive Trennung zwischen »Religion« und »Kultur«1

vorgenommen. In dieser Vorstellung wird der ›elterliche Islam‹ »der Kultur«

zugeordnet, während die eigene religiöse Praxis im Gegensatz dazu, als »die

(wahre) Religion« bzw. »der wahre Islam« dargestellt wird. Die jungen Frau-

en nehmen für sich in Anspruch, im Gegensatz zur Elterngeneration, einen

»reinen«, nicht-traditionalen, von »Kultur« losgelösten und in dieser Hinsicht

»universellen« Islam zu praktizieren.Hierbei besteht die Vorstellung von »Re-

ligion« als »etwas Reinem« und »Kultur« als »etwas die Religion Verunreini-

gendem« (Feldprotokoll 28.11.2014).

Die diskursive Trennung von (eigener) »Religion« und (elterlicher) »Kul-

tur« dient primär, so argumentiere ich, einer Ablösung vom elterlichen Re-

ligionsverständnis ohne in einen offenen Konflikt mit der Elterngeneration

zu treten (vgl. Fallbeispiele Zara und Esma Kap. 5.1.2 bzw. 5.3.2). Sie ist als

emanzipatorisches Moment zu verstehen, das quasi eine »sanfte Emanzipati-

on« (Strahm 2007: 13) vom Elternhaus ermöglicht. Diese zeigt sich besonders

deutlich in der Distanzierung zur elterlichen Geschlechterrollenauffassung

(vgl. Fallbeispiel Zara Kap. 5.1.2, aber auch Bendixsen 2013, Klinkhammer

2006). Auf der anderen Seite zeigt sich in dieser Trennung meines Erachtens

jedoch auch die inThese eins skizzierte zunehmende Intellektualisierung und

Systematisierung des Religionsverständnisses von religiösen Secondas mus-

limischen Glaubens. Strahm vertritt die Ansicht, dass die »reflektierte, selb-

ständige Aneignung von Wissen über den Islam« den Frauen »den Status von

Expertinnen »vermittelt, mittels dessen sie eine sanfte Ablösung vom Eltern-

haus durchsetzen können (ebd.).

Die Vorstellung vonMuslim*innen der »zweiten Generation« eines »tradi-

tionellen, elterlichen Islam« vs. eines eigenen »von Kultur losgelösten« Islam

1 Die Akteurinnen verwenden fast ausschliesslich geschlossene Begrifflichkeiten von

»Kultur« und »Religion« bzw. »Islam«. Um dies zu verdeutlichen, verwende ich Ak-

teur*innenkonzepte hier in doppelten Anführungsstrichen. Auf der Ebene der Analy-

se wird selbstverständlich eine offene Konzeption von Kultur, Religion und Islam ver-

folgt. Zur Unterscheidung von Begrifflichkeiten als ›Kategorien der Praxis‹ einerseits

und ›Kategorien der Analyse‹ andererseits vgl. Brubaker & Cooper (2007).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Islam, Gender, Intersektionalität

wurde bereits in verschiedenen europäischen Studien ausserhalb der Schweiz

beschrieben (vgl. bspw. Roy 2010, 2006, Bendixsen 2013, John 2007).

Die norwegische Sozialanthropologin Bendixsen (2013) stellt in ihrer eth-

nografischen Studie zum Religionsverständnis junger muslimischer Frauen

in Berlin ähnliches fest:

»The youth that were part of this study belong to a generation of Muslims

who differentiate between their parents’ ethnic, traditional Islam and what

they describe as a pure Islam. By distinguishing between traditional and au-

thentic religious knowledge, values, and practices, the youth make a discur-

sive differentiation between the behaviour, customs, dress and tastes that

are religiously proximate versus those they view as defined by ethnic cul-

ture or habitus« (ebd.: 281, Herv. d. Verfasserin).

Bendixsen beobachtet die Trennung zwischen »Kultur« und »Religion« vor

allem im Kontext von Diskussionen um das angemessene Rollenverhalten von

Frauen und Männern (ebd.).

Roy (2010: 54), der eine solche diskursive Trennung ebenfalls konstatiert,

erklärt sie als Folge der Globalisierung. Er vertritt die Meinung, dass eine Re-

ligion unter den Bedingungen der Globalisierung nur bestehen kann, wenn

sie »abstrakt« gedacht wird (ebd.). Er ist der Ansicht, dass ein solch »›dekultu-

ralisierte[r]‹ Islam« (Roy 2006: 41), im Zeitalter der Globalisierung insbeson-

dere für Migrant*innen und Secondas*os ein immer attraktiver werdendes

Identifikationsangebot darstellt. Die Vorstellung eines »dekulturalisierten Is-

lams« ist Roy zu Folge eineMöglichkeit, in einem nicht-muslimischen, »west-

lichen« Kontext eine »religiöse Identität« zu konstruieren, die nicht mit einer

bestimmten »Kultur« verknüpft ist (ebd.).

Aufgrund meiner Daten lässt sich ein weiteres Feld erkennen, innerhalb

dessen sich bei den jungen Frauen eine diskursive Trennung zwischen »Kul-

tur« und »Religion« in Abgrenzung zum elterlichen Religionsverständis ma-

nifestiert: Diese Unterscheidung wird auffällig oft dann unterstrichen, wenn

es darum geht, »den Islam« in einem Kontext zu verteidigen, in dem diesem

auf irgendeine Weise negative Praktiken zugeschrieben werden. Es kann sich

also bei der der Trennung von »Religion« und »Kultur«meines Erachtens auch

um eine »Taktik« im Sinne De Certeaus (1988: 89) handeln, zu welcher die jun-

gen Musliminnen greifen, um die Differenzlinien des dominanten Diskurses

zwischen Etablierten und Aussenseitern zurückzuweisen und einen Gegen-

diskurs zu generieren (vgl. hierzu auch Oester/Brunner 2014: 101,105 in Bezug

auf transnationalisierte Peer-Communities). Dieser Gegendiskurs fokussiert

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Exkurs: Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation 255

dann auf eine generationale Trennungslinie (quasi »erste vs. zweite Generati-

on«) und versucht mittels jener die diskursive Trennlinie »Islam vs. westliche

Werte« zurückzuweisen: Die negativ aufgeladenen Islamstereotypen werden

von den jungen Musliminnen mithilfe dieser »Taktik« schlicht dem »tradi-

tionellen, kulturellen Islam« ihrer Elterngeneration zugeschrieben, während

sie für sich in Anspruch nehmen eine neuere, »reinere« Form des Islam, der

mit »schweizerischen Normen« »kompatibler« ist, zu vertreten. Das Negativ-

bild, das sich in Bezug auf den Islam aufgebaut habe, so lautet die Argumen-

tationslinie, sei vornehmlich alten, »kulturellen« Traditionen geschuldet, die

fälschlicherweise (von der Gesellschaft, aber auch von der eigenen Elternge-

neration) dem Islam zugeschrieben werden.

Die Vorstellung einer Trennung von »Kultur« und »Religion« spiegelt sich

auch in der Vereinsorganisation von Secondas*os wider. Moschee-ungebun-

dene Organisationen, welche primär von jugendlichen, religiös orientierten

Secondas*os frequentiert werden, werden explizit nicht entlang ethnisch-

sprachlicher Gruppierungen organisiert, sondern als Vereine junger Schwei-

zer Muslim*innen2, die ggf. in Zusammenhang mit einer Ausbildung stehen

können (Student*innenvereine, vgl. bspw. MSAB, Muslim Student and Alumni

Association of Bern) oder sich schlicht an die »muslimische Jugend Schweiz«

(vgl. Ummah.ch) richten (vgl. ausführlich in Kap. 5.1.2c). In diesen wird ein

»supra-ethnisches«, »universelles« Islamverständnis propagiert und Deutsch

dominiert als Kommunikationssprache.

Es stellt sich hier die Frage –und dem sollte inweiterführender Forschung

nachgegangen werden – inwiefern es sich bei der diskursiven Trennung von

»Religion« und »Kultur« um eine spezifische Deutung von Religion unter der

Bedingung von transnationaler Migration handelt und ob diese primär als

spezifische, intellektualisierte Auslegung von Religiosität muslimischer Se-

condas*os im Lichte des laufenden, stigmatisierenden Islamdiskurses zu ver-

stehen ist.

2 In Abgrenzung zur Elterngeneration ist ebenfalls eine selbstbewusstereHaltung in Be-

zug auf die gesellschaftliche Positionierung von Secondas muslimischen Glaubens re-

konstruierbar (vgl. hierzu auch Baumann 2019:16, im Erscheinen); diese äussert sich

auch in der Forderung nach einer öffentlich sichtbaren, angemessenen, religiösen

Selbstrepräsentation. Zoja drückt dies wie folgt aus: Sie wolle sich nicht bedanken für

dieMoschee imKeller, sondernwünsche sich für ihre Kinder, dass diese zukünftig nicht

»in den Keller beten gehen« müssen »oder in den Hinterhof oder in einer Garage"(Zo-

ja, A 82), sondern fordert Moscheen, die den »Namen als ein Gotteshaus« verdienen,

und welche die Schweizer Muslim*innen angemessen repräsentieren.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Islam, Gender, Intersektionalität

3   Die Manifestation von »Muslimin« als Kategorie der Differenz führt zu einem

Rechtfertigungs- und Positionierungszwang. Dieser kann seinerseits zu einer

verstärkten aktiven Selbstaneignung des Islam führen

Dass mittels Religion als Kategorie der Differenz in (Bildungs-)Biografien ins-

besondere im Zusammenspiel mit anderen Differenzdimensionen wie Gen-

der, »Migrationshintergrund«, »class«, Körper etc. nicht nur im Kontext von Bil-

dung Differenz hergestellt wird, wurde in der vorliegenden Arbeit hinsicht-

lich der Differenzkategorie »Muslimin« ausführlich dargelegt und empirisch

begründet (vgl. u.a. Kap. 2.1.2, 5, 7).

Die Manifestation von »Muslimin« als Kategorie der Differenz führt bei

den jungen Secondas nicht zuletzt, so die These, zu einem verschiedentlich

konstatierten, dauernden kollektiven gesellschaftlichen Rechtfertigungs-

druck3 (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti 2013a: 224, Schild 2010:

181), der zudem mit einem »Positionierungszwang« (Riegel 2004: 338) ein-

hergeht, wonach sich junge Frauen gezwungen sehen, sich ständig als

»muslimische Frauen« zu positionieren und zu legitimieren (vgl. Kap. »Ex-

pertin für Islam«, S. 178ff., 7.1). Diese Konstellation manifestiert sich nicht

nur, aber besonders deutlich im Bildungssystem und wird insbesondere dann

augenfällig, wenn die jungen Frauen in die Rolle einer »Expertin für Islam«

gedrängt werden (vgl. ebd.) und sich in einem pädagogisierenden Kontext zu

jeglichen, dem Islam zugeschriebenen Belangen positionieren und Auskunft

geben sollen. Dieser Rechtfertigungs- und Positionierungszwang führt nicht

selten zu einer verstärkten »aktiven Selbstaneignung des Islam« (Strahm

2007: 13), sprich dazu, dass die jungen Frauen sich intensiver mit der (zu-

geschriebenen) Religion befassen und auseinandersetzen (vgl. Fallbeispiel

Velika, S. 123ff.).

4   In Selbstbeschreibungen rekurrieren junge religiös orientierte Secondas

muslimischen Glaubens auf den Islamdiskurs

Untersuchungen zu Anerkennung und Zugehörigkeiten sowie zu Repräsen-

tationsstrategien der sogenannten »ersten Generation« von zugewanderten

Frauen muslimischen Glaubens zeigen, dass sich muslimische Frauen in der

Schweiz in ihren identifikatorischen Aushandlungsprozessen auf den lau-

fenden Islamdiskurs beziehen (Baghdadi 2012, 2010, Schild 2010). Baghdadi

3 Natürlich sind diesem Rechtfertigungsdruck nicht ausschliesslich Secondas ausge-

setzt. Aufgrund der Aufstellung meiner Untersuchung kann ich jedoch in erster Linie

Aussagen zu jungen Frauen der zweiten Generation machen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Exkurs: Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation 257

(2012, 2010) stellte bspw. fest, dass die meisten ihrer Interviewpartnerinnen

ausdrücklich Abstand vom diskursiv kursierenden Bild der »typischen« Mus-

limin nehmen (Baghdadi 2012: 380). Auch Schild (2010: 181) konstatierte, dass

herrschende Diskursivierungsprozesse gewisse Zwänge für Muslim*innen

mit sich bringen. Sie behauptet, muslimische Frauen in der Schweiz seien

in der Ausformulierung einer »positiven ›muslimischen Identität‹«, deren

Anerkennung durch die Mehrheitsgesellschaft sie anstreben«, nicht »›frei‹«.

Vielmehr müssten sie sich »in der Konstruktion und Repräsentation eines

positiven Eigenbildes auf die negativen Zuschreibungen beziehen, diese

unablässig berichtigen, korrigieren und entkräften« (ebd.).

Was einschlägige Forschungsergebnisse zum Selbstbeschrieb von zuge-

wanderten Frauen muslimischen Glaubens der »ersten Generation« aufzei-

gen (Baghdadi 2012, 2010, Schild 2010), lässt sich in den erhobenen Daten

auch für religiös orientierte Secondas muslimischen Glaubens rekonstruie-

ren. Auch Secondas beziehen sich in ihren Selbstbeschreibungen auffällig oft

implizit oder explizit auf den Islamdiskurs. Ein besonders gängiges und deut-

liches Element in den Selbstbeschreibungen lässt sich in der Betonung der

autonom gefällten, freien Entscheidung des Bedeckens des Kopfhaars rekon-

struieren. Sahar drückt dies bspw. so aus:

»Eben zum Beispiel ich ziehe das Kopftuch an, das ziehen bei uns wirklich

fast alle an. Also es ist ja nicht, es ist ja nicht so, dass es alle anziehen, weil

es ist ja nicht, wir (…) zwingen hier bei uns ja niemanden (…), du musst ein

Kopftuch anziehen« (Sahar, A 21).

Auffällig oft betonen junge Secondas die selbst gewählte Entscheidung ihrer

religiösen Orientierung und stellen diese in den Mittelpunkt in Beschreibun-

gen ihrer religiösen Sozialisation. Mirjeta unterstreicht im Kontext einer bio-

grafischen Erzählung gleich mehrmals (vgl. zu diesem Punkt auch Baghdadi

2010: 213):

»Und in dieser Zeit habe ich mich dann eben auchmit dem Islam …mit dem

Islam auseinandergesetzt aus freien Stücken. (…) Also meine Eltern haben

es vorgelebt, aber wir sind frei gewesen eigentlich ähm ob wir islamischer

werden wollen oder nicht, wir sind frei gewesen« (Mirjeta, A 44, A 67).

Wie in den Aussagen vonMirjeta und Sahar und ihren unterschiedlich kontex-

tualisierten Betonungen des »freien Entscheidens« verdeutlicht werden soll-

te, rekurrieren die jungen Frauen oft direkt oder indirekt auf das stereoty-

pe Bild einer ›(durch Eltern oder Mann) fremdbestimmten‹, »unterdrückten

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Islam, Gender, Intersektionalität

Muslimin« (vgl. hierzu Kaya 2012: 120). Die Rekurrierung auf das Gender-

bild im Islamdiskurs in Selbstbeschreibungen von jungen Secondas dürfte

nicht zuletzt damit konnektiert sein, dass die diskursive Abgrenzung gegen

›den Islam‹ immer stärker mit dem Verweis auf hierarchische Geschlechter-

verhältnisse begründet wird, die als Wesensmerkmal ›des Islam‹ dargestellt

werden (Allenbach/Müller 2017: 273, in Bezug auf Deutschland: Marx 2008:

55). Wie Allenbach und Müller (2017: 289) bilanzieren, stehen Geschlechts-

diskurse »im Brennpunkt des Kampfs um Anerkennung von religiösen Min-

derheiten« und müssen »als Argument für den Ausschluss von Zugewander-

ten herhalten« (ebd.: 273). Deshalb erstaunt es auch nicht, dass sich (diskur-

sive) Differenzziehungsprozesse und die Differenzkategorie »Muslimin« be-

sonders deutlich anhand des Kopftuchs als genderspezifisches, sichtbares re-

ligiöses Symbol manifestieren (vgl. Lüddeckens/Grigo 2016: 180, Grigo 2015,

Klinkhammer 2013: 114). Diese Entwicklung des Islamdiskurses spiegelt sich

denn auch besonders deutlich in den Selbstbeschreibungen der jungen Secon-

das wider. Ein direkter Bezug auf den Islamdiskurs und ihre Rolle als Kopf-

tuch tragendeMuslima in der Schweizer Gesellschaft in ihrem Selbstbeschrieb

nimmt bspw. Aieta:

»Aber ich weiss, ich als Mensch falle dadurch auf [gemeint ist hier durch das

Kopftuchtragen]. Und ich habe die Möglichkeit ähm zu beweisen, dass ich

halt nicht nur eineMuslimabin, die anscheinend unterdrücktwird. Also, dass

ich meine eigene Meinung habe…ich bin auch leicht feministisch« (Aieta, A

50).

Wie die Aussage verdeutlichen soll, sieht Aieta ihre Rolle als Kopftuch tra-

gende Muslima auch als Chance (fast tribunalsgleich, in der Rolle der ›Ange-

klagten‹), der Gesellschaft »zu beweisen«, dass sie keine Muslimin ist, »die

anscheinend unterdrückt wird«, sondern eine, die eine eigene Meinung hat

und gar »leicht feministisch« ist (»Die Feministin« stellt in der gängigen Dis-

kursformation DEN Gegensatz per se zur diskursiven Figur der »unterdrück-

ten Muslimin« dar (vgl. Kap. 2.1.2)).

Aufgrund solcher und ähnlicher Aussagen junger Secondas ist Baghdadi

ebenso beizupflichten, wenn sie argumentiert, dass durch solche Rückgriffe

auf diskursive Zuschreibungen das gängige Stereotyp jedoch weiter zemen-

tiert wird (2010: 213).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Exkurs: Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation 259

5   Frauen entwickeln zahlreiche, produktive »Taktiken« im Umgang

mit der Differenzkategorie »Muslimin«

Junge Secondas entwickeln zahlreiche »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) auf

verschiedenen Ebenen um mit der Differenzkategorie »Muslimin« umzu-

gehen bzw. den damit einhergehenden, sozialen Ausschlusspraxen etwas

entgegenzusetzen. Vier zentrale »Taktiken« hinsichtlich (Bildungs-)Biografi-

en wurden in dieser Arbeit analysiert (ausführlich in Kap. 5). Zudem konnten

zahlreiche alltägliche kleine Mikrotaktiken, welche die Frauen benutzen,

um gegenderten Grenzziehungsprozessen und den damit einhergehenden

Machtkonstellationen entgegenzutreten, rekonstruiert werden. Auffällig oft

betreffen diese die Umgehung der Sichtbarkeit bzw. öffentliche Identifi-

zierbarkeit als Muslima und somit ein Ausweichen der stigmatisierenden

Ausschlusserfahrungen. Sie dienen aber auch dazu, sich dem mehrfach be-

schriebenen kollektiven sozialen »Rechtfertigungsdruck« (vgl. u.a. Baumann

2015: 17, Tunger-Zanetti 2013a: 224, Tunger-Zanetti 2013c, Schild 2010: 181) zu

entziehen, welcher die Frauen zwingt, sich ständig als muslimische Frauen

legitimieren und erklären zu müssen.

Eine zentrale »Taktik« hierbei bezieht sich auf die »Sichtbarkeit« bzw. das

Einschränken einer quasi-öffentlichen Identifizierbarkeit als Muslima: Nicht

unüblich ist es beispielweise, dass bedeckte Muslimas, um der Sichtbarkeit

und Eindeutigkeit ihrer Haarbedeckung als eines religiösen Symbols zu ent-

gehen und somit nicht »als Muslimin« aufzufallen, das Kopftuch im Nacken

knüpfen, so dass es auch als Modeaccessoire durchgehen könnte. Sie sind

somit – zumindest auf den ersten Blick – nicht »als Musliminnen« identifi-

zierbar. Eine weitere »Taktik« ist, dass sich einige der interviewten Frauen im

Kontext ihres Berufsfelds als Veganerin4 oder konsequente Vegetarierin aus-

geben, um muslimische Speisegebote einhalten zu können, ohne »als Musli-

min« identifizierbar zu sein.

Auch in Bezug auf die Konstruktion von Zugehörigkeiten lassen sich si-

tuative »Taktiken« des Umgangs mit der Differenzkategorie »Muslimin« ana-

4 Wie mir eine junge Frau erklärte, ist für sie das sich Ausgeben als Veganerin einfacher

als das sich Ausgeben als Vegetarierin. Erstens, weil »vegan sein« imMoment sowieso

»in« sei und dadurch kaum auffalle und zweitens, weil die Veganer*innen als äussert

konsequent geltenwürden, und sie alsMuslimin unter diesemVorwand so ohne Erklä-

rungen abzugeben auf Süssigkeiten, in denenmanchmal auf Schweinefleisch basierte

Gelatine enthalten sei, verzichten könne. Zudemkaufe sie gerne in veganen Läden ein,

weil sie da in relativ grosser Auswahl halal Essen einkaufen könne, ohne sich zuvor in

die Verpackungen vertiefen zu müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Islam, Gender, Intersektionalität

lysieren. So liess sich rekonstruieren, dass die jungen Frauen ihre Selbstre-

präsentation als »Muslimin« bzw. »nichtMuslimin« situativ konstruieren und

einsetzen. Ein Beispiel hierfür ist Lane (ausführlich Kap. 4.1), die sich in den

dezidiert religiösen Kreisen, in denen ihre Schwester verkehrt, als »nicht-

Muslimin« positioniert, um den Ansprüchen, die ihrer Ansicht nach seitens

dieser Kreise an sie »als Muslimin« gestellt werden würden, zu entgehen (z.B.

das Bedecken des Kopfhaars oder das Verzichten auf Schminke, beides Din-

ge, die Lane widerstreben). In anderen Kontexten, wie z.B. in ihrem berufli-

chen Umfeld, positioniert sich Lane hingegen »als Muslimin« in Abgrenzung

zu den »nicht-Muslim*innen« ihres beruflichen Umfelds. Andere von mir in-

terviewte Frauen handhaben die Selbstrepräsentation genau umgekehrt, und

›outen‹ sich im beruflichen Kontext nicht als Muslimin, weil sie stigmatisie-

rende Ausschlusserfahrungen befürchten.

Dass junge Secondas*os als Reaktion auf Ausschlusserfahrungen auf-

grund ihrer Religionszugehörigkeit verschiedenste Strategien entwickeln,

um ihren multiplen Zugehörigkeiten (multiple belonging) Sinn zu verleihen,

stellte die Forschungsgruppe um Giordano (Allenbach et al. 2010: 9) ebenfalls

fest. Diese untersuchte, wie junge Muslim*innen unterschiedliche Aspekte

ihrer Zugehörigkeiten (»Muslim*in«; »Ausländer*in«, »eingebürgert« etc.)

flexibel einsetzen, um sie je nach Kontext und Situation zu betonen und sich

zu ›Insidern‹ zu machen (ebd.: 10). Auch Allenbach (2016) kommt in einer

Untersuchung über muslimische Mädchen im obligatorischen Schwimmun-

terricht zum Schluss, dass die jungen Frauen vielfältige Strategien finden,

dominante (gegenderte) Differenzlinien und damit einhergehende Macht-

konstellation infrage zu stellen, ihre Positionierung dazu auszuhandeln

(ebd.: 43f.) und so mehr Agency entwickeln.

6   Frauengruppen stellen soziale Räume dar, in denen identifikatorische

Aushandlungsprozesse stattfinden

Teil der ethnografischen Untersuchung dieses Projekts bildete die teilneh-

mende Beobachtung unterschiedlicher Gefässe religiöser Vergemeinschaf-

tung (sowohl in virtuellen5 wie in nicht-virtuellen Feldern). Obwohl nicht

ausschliesslich frauenspezifische, religiöse Vergemeinschaftung beobachtet

5 Beispielsweise die kontinuierliche Sichtung einschlägiger Websites mit Kommentar-

funktion, aber auch Beobachtung der Vergemeinschaftung in Social-Media-Gefässen

wieWhats-App-Gruppen, Facebookseiten etc.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Exkurs: Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation 261

wurde, bildete diese jedoch aufgrund des Samples der Untersuchung (vgl.

Kap 4.1) den Fokus.

Die religiöse Vergemeinschaftung in Frauengruppen dient den Secondas

in erster Linie dazu, soziale Anerkennung und Zugehörigkeit zu erfahren,

dies in einem gegenüber Musliminnen gesellschaftlich eher rauen Klima.

Frauengruppen, so die These, stellen soziale Räume dar, in denen quasi

in einem ›geschützten Rahmen‹ identifikatorische Aushandlungsprozesse

stattfinden. Hierbei werden ganz unterschiedliche Themenfelder diskutiert

und ausgehandelt. Einerseits werden (frauenspezifische) gesellschaftliche

Ausschlusserfahrungen aufgearbeitet und Strategien des Umgangs damit

diskutiert, bspw. wie mit einer Anfeindung im öffentlichen Raum bezüglich

des Kopftuchs umgegangen werden könnte. Ähnliches stellen Endres et al.

(2013: 63ff.) hinsichtlich muslimischer Jugendgruppen fest. Andererseits

werden aber durchaus auch andere lebenspraktische Belange, wie bspw.

bevorstehende Geburten, beruflich relevante Fragen oder Themen, welche

die Freizeit betreffen, diskutiert.

Neben lebenspraktischen Belangen werden in muslimischen Frauengrup-

pen selbstredend auch Fragen religiöser Praxis (mitunter kontrovers) disku-

tiert, insbesondere auch frauenspezifische Auslegungen religiöser Gebote, die

unter Ausschluss der ›männlichen Welt‹ besprochen werden sollen (Feldpro-

tokolle Nov 2014), so auch Fragen, welche bspw. die ›Reinheit der Frau‹ betref-

fen. Andererseits werden aber auch allgemeine Fragen bezüglich der Legiti-

mität und Anwendung religiöser Praxen diskutiert (vgl. hierzu auch Bleisch

Bouzar 2012: 292-294), in diesem Sinne sind diese Gefässe auch als Orte der

religiösen Selbstsozialisation zu verstehen (vgl. Saba 2012: 128).

Ebenso konnte ich mehrfach beobachten, wie im Rahmen dieser Diskus-

sionen männliche religiöse Autorität oder Entscheide von (männlichen) reli-

giösen Autoritäten infrage gestellt wurden, beziehungsweise auf ihre lebens-

weltliche »Tauglichkeit« geprüft und kritisch hinterfragt wurden (Feldproto-

kolle Nov 2014). Gegenteilig zur Rezeption im öffentlichen Islamdiskurs kön-

nen solche Gefässe durchaus emanzipatorischen Charakter haben und Raum

für autonome kritische Fragen bilden. Zudem bilden Frauengruppen soziale

Räume – wie anhand des Fallbeispiels von Esma exemplarisch verdeutlicht

wurde (vgl. Kap. 5.3.2 c) – wo soziales Kapital (in der Regel) unabhängig von

der Herkunftsfamilie akkumuliert werden kann. Dies kann die jungen Frau-

en unter Umständen darin bestärken, einen eigenständigeren (bildungs-)bio-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Islam, Gender, Intersektionalität

grafischen Weg zu gehen (vgl. Fallbeispiel Esma6 Kap. 5.3.2 c.). In dem Sinne

stellen Religionsgemeinschaften »Netzwerke dar, also eine soziale Infrastruk-

tur, mit deren Hilfe sich auch ausserreligiöse Ziele verwirklichen lassen« (Co-

leman 1990 zit.n. Traunmüller 2018: 917). Hierbei kommt die gesellschaftlich

integrierende Funktion religiöser Netzwerke von Migrant*innen zum Zuge,

auf die bereits verschiedentlich hingewiesen worden ist (vgl. u.a. Baumann

2015, 2012; Endres et al. 2013, Nagel 2015, 2013, Pickel 2014,Weissköppel 2008,

Spickard 2005).

Wie anhand des Fallbeispiels Duaa in Kapitel 5.4.1 verdeutlicht werden

konnte, zeigt sich umgekehrt auch, dass Frauen, die sich weder in Vereinen

noch in virtuellen Feldern religiös vergemeinschaften, gesellschaftlichen Aus-

schlusserfahrungen ungleich weniger entgegenzusetzen haben.

7   Deutsch gewinnt an Relevanz als Sprache für religiöse Handlungsfelder

(in der virtuellen und nicht-virtuellen Welt)

Wie bereits ausgeführt (vgl. Kap. 5.1.2) verstehen sich die überwiegend meis-

ten der von mir interviewten Frauen als vom elterlichen Religionsverständnis

emanzipierte »Schweizer Muslimas« der zweiten Generation. Als solche ver-

gemeinschaften sie sich in religiösen Vereinen, arbeiten teilweise innerhalb

dieser neue Strukturen (z.B. Frauengruppen), die auf die Bedürfnisse von Se-

condas ausgerichtet sind. So unterstützen und portieren sie in ihren jeweili-

gen Vereinen auch dezidiert Deutsch als Sprache für religiöse Handlungsfel-

der. Wie ich beobachten konnte, finden die meisten Veranstaltungen, welche

ich mit Frauen meines Samples gemeinsam besucht habe und welche sich

an jüngere Muslim*innen richten, in deutscher Sprache statt. Ebenso konnte

ich in einigen Moscheen beobachten, dass Deutsch für religiöse Handlungs-

felder an Relevanz gewinnt. So werden bspw. in einigen Moscheen gezielt

Deutsch sprechende Vertreter*innen der zweiten Generation (oder Konver-

tit*innen) eingesetzt, um die Moschee nach aussen sichtbar zu machen oder

deren Internet- und/oder Social-Media-Auftritt zu stärken. Deutsch als Spra-

6 Durch die von der Herkunftsfamilie unabhängige Akkumulation von sozialem Kapital

gelang es bspw. Esma sich bis zu einem gewissen Grade von den durch das Elternhaus

geprägten strukturellen Bildungsbarrieren zu distanzieren und zu emanzipieren (z.B.

von der vomelterlichen Genderbild geprägtenHinfälligkeit einer nachobligatorischen

Ausbildung wegen einer frühen Heirat) und eine weniger durch Fremdbestimmung

geprägte Berufslaufbahn einzuschlagen (vgl. ausführlich Kap. 5.3.2 c).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Exkurs: Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation 263

che scheint aber auch zunehmend an Relevanz beim religiösen Unterricht in

Moscheen für Kinder der zweiten (oder dritten) Generation zu gewinnen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion:

doppelte�Rolle�der�ReligionDie�

in Bildungsbiografien junger Secondas

muslimischen Glaubens

In diesem Kapitel gehe ich nach einer kurzen Zusammenfassung des Unter-

suchungsprojekts in Kapitel 7.1 und 7.2 auf die doppelte Rolle von »Religion«

in Bildungsbiografien ein, um mit einem Fazit und einem Ausblick (7.3) zu

schliessen.

Im Zentrum der vorliegenden Untersuchung stand die Fragestellung, ob

und wie Bildungsbiografien von jungen Secondas muslimischen Glaubens

(intersektionell) im Kontext des gegenwärtigen Islamdiskurses vorstruktu-

riert bzw. eingeschränkt werden und wie es ihnen gelingt, im bildungsbio-

grafischen »Möglichkeitsraum« (Holzkamp 1983) »einen Weg zu finden«.

Hierbei waren folgende Teilfragen leitend:

• Wie wirken (diskursive) Zuschreibungsprozesse auf junge religiös orien-

tierte Secondas im Kontext von Schule und (Berufs-)Ausbildung?

• Welche Differenzdimensionen wirken in Bildungsbiografien? Wirken sie

intersektionell?

• Wie konstituiert undmanifestiert sich die Differenzkategorie »Muslimin«

in Bildungsbiografien?

• Wie gelingt es den jungen Secondas muslimischen Glaubens bildungs-

biografisch »einenWeg zu finden«? Wie erlangen sie (mehr) Agency in Bil-

dungsbiografien?

Um den Akteur*innen Raum für die Darstellung eigener Relevanz- und Deu-

tungssysteme innerhalb ihrer (sozialen) Räume zu geben, wurde für das For-

schungsvorhaben ein ethnografischer Ansatz gewählt. Kern des Zugangs zum

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Islam, Gender, Intersektionalität

Feld bildete die Methodik der multi-sited Ethnography, wie Marcus (1995) sie

in Abgrenzung zur klassisch ethnografischen Vorgehensweise vorschlug.Wie

bei einer ethnografischen Herangehensweise üblich, kam bei der Datenerhe-

bung ein Methodenmix zum Zuge: Kern der Untersuchung bildete ein zirku-

läres Verfahren von teilnehmender Beobachtung in multiplen sozialen, aber

auch virtuellen Feldern – verbunden mit themenzentrierten (bildungs-)bio-

grafischen Interviews sowie einer diskursiven Dokumentenanalyse in Bezug

auf die Differenzkategorie »Muslimin«. Das Sample bestand aus jungen re-

ligiös orientierten, muslimischen Frauen1 mit »Migrationshintergrund«, die

in der Schweiz geboren resp. als Kleinkinder mit ihren Eltern zugewandert

waren. Die dem Sample angehörenden Frauen waren zum Zeitpunkt der Un-

tersuchung zwischen 18 und 32 Jahre alt und wohnten in der Deutschschweiz.

Um die subjektiven Perspektiven der befragten Frauen im Einzelfall wie

auch fallübergreifend zu untersuchen, wurde ein induktiv-iteratives Vorge-

hen gewählt, welches sich an der GroundedTheory (Strauss/Corbin 1996) orien-

tiert. Dabei wurden sowohl Interviews als auch Feldprotokolle in einem da-

tengeleiteten Codierungsprozess einerseits biografisch-fallrekonstruktiv (ver-

tikale Dimension) und andererseits fallvergleichend (horizontale Dimension)

im Hinblick auf die Erarbeitung transversaler Themen untersucht (für eine

ausführliche Beschreibung der Methodik siehe Kap.4).

Theoretisch wurde aus einer doppelten Perspektive argumentiert: Zur Er-

klärung der strukturellen Beschränkungen in Bezug auf den Bildungsweg

wurde zum einen eine intersektionelle Perspektive eingenommen, welche das

Wechselspiel divergierender Differenzdimensionen untersucht; zur Beleuch-

tung der Handlungsstrategien der Frauen wurde zum anderen ein Ansatz

verfolgt, der die Handlungsfähigkeit (Agency) der jungen Frauen in den Blick

nimmt, ohne jedoch deren strukturelle Einschränkungen zu negieren.

Während sich eine intersektionelle Perspektive besonders dazu eignet,

gesellschaftliche Einschränkungen aufzuzeigen, fokussieren Agency-Theorien

das Gegenteil, nämlich den Handlungsspielraum bzw. die -fähigkeit der

Akteur*innen. Es war mir ein zentrales Anliegen, nicht nur die intersek-

tionellen Einschränkungen der bildungsbiografischen Wege von jungen

Secondas muslimischen Glaubens aufzuzeigen, sondern insbesondere auch

1 Zur Beschreibung und Problematik der Bezeichnung »Musliminnen« als Zielgruppe

im Spannungsfeld zwischen »methodological Islamism« (Brubaker 2012: 6) und einem

»strategic use of (…) essentialism« (Spivak 1993: 5, Herv. im Orig.) vergleiche Kap. 4.1.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 267

die (oft sehr kreativ genutzten) Handlungsspielräume innerhalb des gegebe-

nen »Möglichkeitsraums«2 (Holzkamp 1983: 334ff.). Durch die Kombination

der beiden theoretischen Perspektiven sollte vermieden werden, die jun-

gen Frauen ausschliesslich ›als passive Opfer‹ intersektionell wirkender

gesellschaftlicher Einschränkungen zu betrachten.

Aus der Kombination der beiden Perspektiven entwickelte ich das folgen-

de theoretische Rahmenmodell:

Abbildung 2

Mittels einer intersektionellen Perspektive als sensitizing concept (Riegel:

2016a: 137) wurde einerseits eine Analyseperspektive auf die empirischen

Daten eingenommen, welche die (potenziell) intersektionell wirkenden

Einschränkungen der Bildungsbiografien in den Fokus nimmt (vgl. Kap.2.2).

Andererseits wurde der Blick auf die Handlungsfähigkeit der Frauen aus-

gerichtet: Die Art, wie die jungen Frauen innerhalb ihres intersektionell be-

schränkten »Möglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) Agency in ihren Bildungs-

biografien erlangen, wurde mittels De Certeaus Theorie der »Kunst des Han-

delns« als habituell verankerte »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) theoretisiert.

De Certeau versteht unter »Taktiken« die eigensinnige Aneignung alltäglicher

Handlungsweisen, die durch dominante Strukturen vorgegeben und begrenzt

2 DasKonzept des »Möglichkeitsraums« stammtausder kritischenPsychologie undgeht

aufHolzkamp (1983) zurück. Holzkampgeht davon aus, dass die soziale Positionierung

eines Individuums einerseits durch objektive, anderseits durch subjektive Handlungs-

möglichkeiten und -einschränkungen geprägt ist (›subjektiver undobjektiverMöglich-

keitsraum‹) (ebd.: 334ff.). Speziell zur Analyse von Möglichkeitsräumen adoleszenter

Migrant*innen vgl. bspw. King/Koller 2009b, Riegel 2004: 72ff. und 118ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Islam, Gender, Intersektionalität

sind (vgl. ebd.). Er spricht von der »Kunst des Handelns« (1988) als »Kunst des

Gebrauchs derjenigen Produkte, die ihr aufgezwungen werden« (ebd.: 81).3

Mithilfe dieser beiden kombinierten theoretischen Perspektiven konnten

einerseits die folgenden wirksamen Differenzdimensionen rekonstruiert

werden, die in ihrem Zusammenspiel intersektionell einschränkend auf die

Bildungsbiografien wirken: Gender, »class«, »Migrationshintergrund«, Religion,

Körper. Die Konstellation der intersektionellen Differenzdimensionen gibt

in dem voranstehend skizzierten theoretischen Modell den »Möglichkeits-

raum« (Holzkamp 1983) vor, innerhalb dessen die jungen Frauen mehr Agency

hinsichtlich ihres Bildungswegs erlangen können bzw. bildungsbiografisch

»einen Weg finden«. Dieser »Möglichkeitsraum« gestaltet sich unterschied-

lich gross, je nachdem, wie einschneidend und in welcher Kombination die

Differenzdimensionen gemeinsam wirken.

Die untersuchten Frauen reagierten mit unterschiedlichen, habituell ver-

ankerten »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) auf dominante Diskurse, zuge-

schriebene Differenzen und intersektionelle Beschränkungen ihres bildungs-

biografischen »Möglichkeitsraums« (Holzkamp 1983). Es konnten vier derarti-

ge habituell verankerte »Taktiken« typisiert werden (für eine ausführliche em-

pirische Rekonstruktion dieser »Taktiken« vergleiche Kapitel 5). Diese »Takti-

ken« stellen die relationale Handlungsfähigkeit (Agency) dar, mittels welcher

es den jungen Frauen gelang, sich den intersektionellen Beschränkungen ih-

rer Bildungsbiografien bis zu einem gewissen Grad zu widersetzen und ihren

Einfluss auf deren Verlauf zu vergrössern:

3 In De Certeaus Terminologie würden sich die rekonstruierten Differenzdimensionen

auf der Ebene der »Strategien« (De Certeau 1988: 87) bewegen. De Certeau versteht

unter »Strategien« in der Regel Strukturen, die auf Kontrolle zielen und mittels derer

soziale Ordnung hergestellt werden soll. Hierbei kann es sich jedoch auch um kurz-

fristig festgelegte Anordnungen handeln (Winter 2018). Sie bilden den Referenzrah-

men, bzw. das »Kräfteverhältnis« (De Certeau 1988: 87) innerhalb dessen sich die »Tak-

tiken« verorten. Sie verhalten sich relational zu »Taktiken« (ebd.: 89). »Taktiken« sind

zunächst soziale Praktiken, die von Individuen oder Gruppen ergriffen werden können

(Winter 2018). Da sich eine intersektionelle Perspektive als analytisch sensibilisieren-

des Konzept meines Erachtens besser eignet, um die subtilen Machtverhältnisse, wel-

che einschränkend auf Bildungsbiografien wirken, zu rekonstruieren, habe ich auf die

Weiterführungdes »Strategie«-Begriffs als Gegensatz zumBegriff der »Taktik« nachDe

Certeau (De Certeau 1988: 87) verzichtet. Als referenziellen Rahmen der »Taktiken« auf

der Ebene der »Strategien« verwende ich die intersektionellen Differenzdimensionen.

Dies jedoch ohne den relationalen Aspekt zwischen »Taktiken« und intersektionellen

Einschränkungen (bzw. »Strategien«) zu vernachlässigen (vgl. Kap. 2.3).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 269

1   Die »Taktik« des bildungsbiografischen Bestehens durch kämpferische

Selbstbehauptung als Muslima

Im Zentrum dieser »Taktik« steht die Aneignung im De Certeau’schen Sin-

ne bzw. das sich Zunutze machen der Differenzkategorie »Muslimin«, um

bildungsbiografisch einen Weg zu finden. Bei dieser »Taktik« konnten zwei

Ausprägungen im Bereich, wie sich die Frauen hierbei religiös selbst reprä-

sentieren, ermittelt werden: einerseits eine religiöse Selbstrepräsentation als

»emanzipierte«, anderseits eine religiöse Selbstrepräsentation als »dezidiert

religiöse«Muslima.Durch beide Arten der religiösen Selbstrepräsentation er-

langen die Frauen mehr Handlungsfähigkeit (Agency). Der ersteren Ausprä-

gung gelingt es, sichmithilfe (religiöser) Selbstrepräsentation als emanzipier-

teMuslima gesellschaftspolitisch zu positionieren und eine Alternativkarriere

in interreligiösen und/oder interkulturellen NGOs zumachen oder sich durch

berufliche Selbstständigkeit mittels eines (religionsrelevanten) Nischenange-

bots (z.B. Hijab-Verkäuferin, Fahrlehrerin für muslimische Frauen) zu posi-

tionieren. Kraft der »Taktik« letzterer Ausprägung (Selbstrepräsentation als

dezidiert religiöse Muslima) wird Bildungszugang auf Umwegen erlangt: Der

durch die Stigmatisierung als Kopftuch tragendeMuslima erzwungene beruf-

liche Umweg führt zur Politisierung. Die »Taktik« der kämpferischen Selbst-

behauptung als dezidiert religiöse Muslima beinhaltet die islamisch begrün-

dete Bildungsaspiration als Teil des »Kampfes gegen die Islamophobie«: Der

Bildungsweg als politisierte Muslima wird konsequent weiterverfolgt – isla-

misch begründete grösstmögliche Bildungsaspiration stellt neben der Poli-

tisierung einen » sozialisatorische[n] Effekt szeneinterner Vergemeinschaf-

tung« (Meinert/Seeliger 2013: 49) dar (vgl. ausführlich in Kapitel 5.1).

2   Die »Taktik« des bildungsbiografischen Bestehens durch zielstrebiges Aufsteigen

Im Zentrum der zweiten »Taktik« steht die Aneignung des »meritokratischen

Prinzips« (vgl. Becker/Hadjar 2017). Mehr Agency erlangen die jungen Frau-

en paradoxerweise dadurch, dass sie sich dasjenige Prinzip aneignen, mittels

dessen Bildungsungleichheit in modernen Gesellschaften normativ gerecht-

fertigt wird (Solga 2005). Es gelingt ihnen, mithilfe – im Vergleich zu privile-

gierten Lernenden – ungleich grösserer Anstrengung aus ihren subalternen

Positionen heraus nach meritokratischem Prinzip die intersektionell wirken-

den Barrieren auszuhebeln und ihre habituell verankerte Bildungsaspiration

in einer tertiären Bildung umzusetzen (vgl. ausführlich in Kapitel 5.2).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Islam, Gender, Intersektionalität

3   Die »Taktik« des bildungsbiografischen Bestehens durch religiöse

Vergemeinschaftung

Im Zentrum der dritten »Taktik« steht die Aneignung des akkumulierten

sozialen Kapitals (Bourdieu 1983b) der religiösen Gemeinschaft, mittels derer

die Frauen Zugang zum Arbeitsmarkt oder zu Bildung (wieder-)erlangen

konnten. Durch die von der Herkunftsfamilie unabhängige Akkumulation

von sozialem Kapital gelang den Frauen eine berufliche (Weiter-)Entwick-

lung, die ihnen ansonsten aufgrund intersektioneller Beschränkungen

verwehrt geblieben wäre (vgl. ausführlich in Kapitel 5.3).

4   Die »Taktik« des bildungsbiografischen Bestehens durch widerständige

Mikropraktiken

Der berufsbiografische Handlungsspielraum von diesen Frauen ist aufgrund

eines ausgesprochen starken Zusammenspiels der Differenzdimensionen

Gender, »Migrationshintergrund«, »class« und Religion im Vergleich zu

den anderen drei Typen weitaus am stärksten eingeschränkt. Der Grund

dafür dürfte nicht zuletzt in der sich zusätzlich manifestierenden Diffe-

renzdimension Körper (Hautfarbe), die im Zusammenspiel mit den anderen

Differenzdimensionen intersektionell verstärkend wirkt, liegen. Im Zentrum

der vierten »Taktik« steht die Aneignung eines »minimalen Möglichkeits-

raums« (Mey 2015: 230) durch widerständige Mikropraktiken, deren Ziel es

ist, Repräsentant*innen der hegemonialen Gesellschaft etwas entgegenzu-

setzen, ohne aus der subalternen Position heraus direkte Konfrontationen

eingehen zu müssen. Exemplarisch für eine solche widerständige Mikro-

praktik der jungen Frauen hinsichtlich ihrer Bildungsbiografie ist bspw.

das absichtliche Verfassen von fehlerhaften Bewerbungen auf eine Stelle, zu

deren Bewerbung sie forciert wurden (vgl. ausführlich in Kapitel 5.4).

Es kann resümiert werden, dass Secondas muslimischen Glaubens im

Kontext des gegenwärtigen Islamdiskurses bildungsbiografisch durch unter-

schiedliche, relationale Konstellationen der Differenzdimensionen (Gender,

Religion, »class«, »Migrationshintergrund«, Körper etc.), die gemeinsam wirken,

eingeschränkt werden (vgl. ausführlich Kap. 7.1) und durch unterschiedliche

habituell verankerte »Taktiken« versuchen, innerhalb dieser Einschränkun-

gen mehr Agency (Handlungsfähigkeit) in ihren Bildungswegen zu erlangen.

Die Art wie sich diese Agency ausgestalten kann, wird durch einen intersek-

tionell begrenzten bildungsbiografischen »Möglichkeitsraum« (Holzkamp

1983) vorgegeben.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 271

Mittels des gewählten theoretischen Rahmenmodells, das einerseits die

intersektionellen Einschränkungen in den Blick nimmt, andererseits die

Agency der jungen Frauen in Bildungsbiografien fokussiert, lässt sich, so

das zentrale Ergebnis der Studie hinsichtlich »Religion« eine doppelte Rolle in

Bildungsbiografien junger muslimischer Secondas nachzeichnen, die in den

folgenden Kapiteln ausgeführt werden soll:

Auf struktureller Ebene wirkt Religion als Differenzkategorie im intersek-

tionellen Zusammenspiel mit anderen Differenzkategorien einschränkend.

Dies wird in Kapitel 7.1 ausgeführt und diskutiert.

Auf der Ebene der Agency hingegen zeigte sich auf der anderen Seite, dass

Religion verstanden als religiöse Praxis, religiöse Selbstrepräsentation und

religiöse Vergemeinschaftung auf der anderen Seite eine wichtige sowie pro-

duktive Ressource sein kann, mithilfe derer die jungen Frauen mehr Hand-

lungsfähigkeit hinsichtlich ihrer Bildungsbiografien erlangen. Dieser Aspekt

wird in Kapitel 7.2 dargelegt.

Begrifflich unterscheide ich zwischen Religion als Differenzkategorie bzw.

-dimension und Religion als »gelebter Religion« (vgl. »lived religion«, McGui-

re 2008: 12-13). Verwende ich den Begriff Religion im Sinne einer Differenzka-

tegorie bzw. -dimension, wird das Wort kursiv geschrieben, wo ich Religion

hingegen im Sinne einer gelebten sozialen Praxis verstehe, wird der Begriff

nicht-kursiv geschrieben.

7.1 Religion als Differenzkategorie: Manifestationen
der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien

Im Folgenden möchte ich nun zunächst auf die bildungsbiografisch ein-

schränkende Rolle von Religion in Bildungsbiografien eingehen, also auf

die Rolle der Religion als intersektionelle Differenzkategorie. Anschliessend

möchte ich vorschlagen, Religion theoretisch als interdependente Kategorie

(vgl. Walgenbach 2012c) zu denken. Dieser Vorschlag soll dazu beitragen,

in der Religionswissenschaft einen intersektionellen Blick auf die biogra-

fische Bedeutung und Funktion von Religion als Differenzdimension im

Zusammenspiel mit anderen Differenzdimensionen einzunehmen.

In den Rekonstruktionen der Bildungsbiografien der jungen Secondas

wird der sich gegenseitig bedingende Zusammenhang zwischen der diskur-

siven und sozial konstruierten Differenzkategorie »Muslimin« deutlich. Die

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Islam, Gender, Intersektionalität

kritische Diskursanalytikerin Wodak (Wodak 2002: 8) führt die Auswirkun-

gen von diskursiven auf soziale Praktiken wie folgt aus:

»Discursive practices may have major ideological effects – that is, they can

help produce and reproduce unequal power relations between (for instance)

social classes, women and men, and ethnic/cultural majorities and minori-

ties through the ways in which they represent things and position people«

(Wodak 2002: 8).

Es zeigte sich, dass unter den Bedingungen des gegenwärtigen Islamdis-

kurses die diskursive Differenzkategorie »Muslimin« (vgl. Kap 2.1.2) als soziale

Deutungskategorie (re-)produziert wird und dass dieser Prozess mit wirk-

mächtigen, die soziale Praxis strukturierenden Machtbeziehungen einher-

geht. Diese Machtbeziehungen bringen strukturelle Dominanzverhältnisse

hervor, welche selbst (Bildungs-)Biografien (zumindest mit) zu prägen ver-

mögen.

Wie in Kapitel 2.2 beschrieben, folgte ich bei der Analyse der Einschrän-

kungen der Bildungsbiografienweitgehend Riegels vorgeschlagener intersek-

tionaler Heuristik (Riegel 2016a: 61ff., 136ff., 2010a: 67ff.). Riegel geht von der

Annahme aus, dass Intersektionalität im Sinne eines sensitizing concepts (2016a:

137) zu betrachten sei und sieht diese Perspektive als »eine offen fragende, wie

auch als eine (vorherrschende Verhältnisse) kritisch-hinterfragende Perspek-

tive« (ebd.) an.

Im Zentrum der vorliegenden Untersuchung stand die Frage, ob und in-

wiefern sich Religion (hier: Islam) im Zuge des gegenwärtigen Islamdiskurses

als Differenzdimension4, (ggf. im Zusammenspiel mit anderen Differenzdi-

mensionen), in Bildungsbiografien junger muslimischer Secondas manifes-

tiert:

Als entscheidend für die konkreten bildungsbiografischen »Möglichkeits-

räume« (Holzkamp 1983) der jungen Frauen erwies sich die Kombination bzw.

Formationen der Differenzdimension Religion im Zusammenspiel mit mehr

oder weniger stark wirksamen und sich überlagernden und gegenseitig ver-

stärkenden oder abschwächenden weiteren Differenzdimensionen wie Gen-

4 Ich spreche von Differenzdimensionen als »historisch, sozial, politisch und kulturell

tradiert[en] Dominanzverhältnis[sen]« (Walgenbach 2012c: 56), welche soziale Prakti-

ken hervorbringen. Mit Walgenbach (2012c: 51) gehe ich von einer »dialektischen Be-

einflussung zwischen sozialen Strukturen und Interaktionen« aus, welche sich in der

Praxis artikulieren und empirisch rekonstruiert werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 273

der, »Migrationshintergrund«, »class« und Körper5.Massgeblich für die Struktu-

rierung und den Verlauf der Bildungsbiografien war hierbei, inwiefern sich

diese Differenzdimensionen überlagern, verstärken oder abschwächen (vgl.

Kapitel 5). Da es sich bei der multiperspektivischen Herangehensweise der

Intersektionalität um ein komplexes Forschungsparadigma handelt, ist eine

solche Analyse zwangsläufig offen und unabgeschlossen. Die Notwendigkeit

eines »analytischen Spotlights« (Walgenbach 2012c: 63) bei der Ausleuchtung

der Komplexität von intersektionellenDifferenzdimensionen ergibt sich nicht

zuletzt dadurch, dass wie Becker-Schmidt betont, Intersektionalität ein solch

hybrides Forschungsparadigma darstellt, dass es sich nur »arbeitsteilig be-

wältigen lässt« (2007: 57).Will man sich nicht in der Komplexität der gemein-

samen Verschränkung und Durchdingung der intersektionellen Differenzdi-

mensionen, welche sich gegenseitig beeinflussen, verlieren, kommt man als

Forschende nicht umhin, einen Fokus zu definieren. In der vorliegenden Un-

tersuchung bildet der Fokus die Manifestation der Differenzkategorie »Mus-

limin« in Bildungsbiografien sowie deren institutionelle Reproduktion.

Die strukturellen Einschränkungen der Bildungswege der jungen Secon-

das, so konnte im Einklang mit anderen bildungsbiografischen Forschun-

gen konstatiert werden, zeigten die Wirkmächtigkeit von unterschiedlichen

leistungsfremden Differenzkategorien auf Bildungsverläufe. Diese institutio-

nellen Schliessungsprozesse beschränkten sich selbstredend nicht auf die-

jenigen bildungsbiografischen Einschränkungen, welche die Differenzkate-

gorie »Muslimin« hervorbringt. Habituelle Faktoren wie bspw. das elterliche

Genderbild6 sowie der elterliche Bildungshintergrund und die gesellschaftli-

che sowie arbeitsmarktliche Positionierung der Eltern hatten ebenso bedeu-

tenden, teilweise gar bedeutenderen Einfluss auf die Bildungswege der un-

tersuchten Frauen (vgl. ausführlich Kap. 5). In bildungsbiografischen Über-

gängen manifestierten sich unterschiedliche Mechanismen der Reprodukti-

on sozialer Ungleichheit besonders deutlich (vgl. hierzu auch Hadja/Hupka-

Brunner 2013, Becker et al. 2013, Becker/Solga 2012, Kronig 2013, Kronig 2007,

Kronig et al. 2000, Solga 2005, Bourdieu/Passeron 1971). Die empirischen Re-

konstruktionen der Bildungsbiografien zeigen, wie sich verschiedene Diffe-

5 In der vorliegenden Arbeit habe ich mich auf die intersektionellen Differenzdimen-

sionen Gender, Religion, »class«, »Migrationshintergrund« und Körper konzentriert. Diese

kategoriale Auflistung betrachte ich jedoch als offen und unabgeschlossen.

6 Beispielsweise die elterliche Vorstellung einer frühenHeirat ihrer Töchter und die dar-

aus folgende Hinfälligkeit einer nachobligatorischen Ausbildung aufgrund eines tra-

ditionellen Rollenbilds.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Islam, Gender, Intersektionalität

renzkategorien überlagern können und wie sie vom Bildungssystem nicht et-

wa ausbalanciert, sondern im Gegenteil reproduziert, stabilisiert und teilwei-

se gar verstärkt werden (vgl. Kap. 5, Solga 2005, Bourdieu/Passeron 1971). So

wurde in den bildungsbiografischen Erzählungen der jungen Secondas bspw.

deutlich, dass Eltern, welche nicht im schweizerischen Bildungssystem so-

zialisiert wurden, ungeachtet sprachlicher Übersetzungsbemühungen von-

seiten der Institutionen, die weitreichende Bedeutung von komplexen Se-

lektionsprozessen auf Bildungslaufbahnen lediglich unvollständig nachvoll-

ziehen können. Insbesondere konnte in den Erzählungen der jungen Frauen

die fehlende Unterstützung der Eltern an der ersten Selektionschwelle und

die reproduktive Wirkung des Bildungssystems hinsichtlich des tendenziell

wenig privilegierten gesellschaftlichen Status der Eltern rekonstruiert wer-

den – diese Erkenntnis zieht sich durch das ganze Sample, unabhängig von

den Typen der bildungsbiografischen »Taktiken«. Dass leistungsfremde Dif-

ferenzdimensionen wie »Migrationshintergrund«, »class« oder aber auch Gender

einen strukturierenden Einfluss auf Bildungsbiografien haben, stellt für sich

keine neue Erkenntnis dar und ist bereits breit untersucht worden (u. v. A.

Felouzis/Charmillot 2017,Mey 2015, Hadja/Hupka-Brunner 2013, Becker et al.

2013, Becker/Solga 2012, Kronig 2013, Kronig 2007, Kronig et al. 2000, Gomol-

la/Radke 2009, Solga 2005, Bourdieu/Passeron 1971). Was sich jedoch zeigte,

ist, dass die Differenzkategorie Religion ebenso wie andere Differenzkatego-

rien im intersektionellen Zusammenspiel zusätzlich einen strukturierenden

Einfluss auf Bildungsbiografien haben kann. Dieses bildungsbiografisch ein-

schränkende, intersektionelle Zusammenspiel wurde in den Bildungsbiogra-

fien nicht nur, aber besonders deutlich anhand der Differenzkategorie »Mus-

limin«.

Im Folgenden werde ich nun zusammenfassend auf zentrale (strukturel-

le) Manifestationen der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien

junger SecondasmuslimischenGlaubens eingehen, sowie deren institutionel-

le Reproduktion und Verstärkung nachzuzeichnen versuchen. Die Differenz-

kategorie »Muslimin«, so kann resümiert werden,manifestiert sich in denBil-

dungsbiografien der jungen Frauen besonders deutlich in den folgenden zwei

bildungsbiografischen Lagen: 1.) als wirkmächtige, strukturelle Bildungsbarriere

in der Berufsbildung anhand der Sichtbarkeit des religiösen Symbols Hijab, 2.)

als soziale Deutungspraxis im schulischen Feld (vgl. hierzu auch Lingen-Ali/Me-

cheril 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 275

1   Die Differenzkategorie »Muslimin« als wirkmächtige Bildungsbarriere

in der Berufsbildung

Die erhobenen Daten legen nahe, dass sich das Tragen eines Kopftuchs als

sichtbares religiöses Symbol bei jungen Secondas im Zuge des gegenwärti-

gen Islamdiskurses im Berufsbildungsbereich als wirkmächtige Bildungsbar-

riere manifestiert. Derweil glaubensgewisse Männer nicht in gleichem Mas-

se der beruflich hindernden Wirkmächtigkeit religiöser Symbole ausgesetzt

sind7, können sich insbesondere Kopftuch tragende Frauen in der Berufsbil-

dung dem intersektionellen Zusammenspiel der Differenzdimensionen Gen-

der und Religion (und potenziell weiteren Differenzkategorien) kaum entzie-

hen. Während die Hijab tragenden Frauen meines Samples, die den tertiä-

ren Bildungsbereich durchlaufen haben, kaum bildungsbiografisch relevante

Ausschlusserfahrungen hinsichtlich der Differenzkategorie »Muslimin« schil-

derten8, zeichnen junge Frauen wie Zara, Mirjeta oder Duaa, die eine Berufs-

bildung absolvierten, ein gänzlich anderes Bild: In der Berufsbildung mani-

festiert sich die Differenzkategorie »Muslimin« bei Kopftuch tragenden Mus-

liminnen als wirkmächtige Bildungsbarriere. Junge Frauen, für die das Tra-

gen eines Kopftuchs ein unverzichtbarer Teil ihrer religiösen Selbstidentifika-

tion ist, müssen mit erheblichen Einschränkungen bei der Berufswahl rech-

nen, Bildungsumwege in Kauf nehmen oder gänzlich auf ihr angestrebtes

Bildungsziel verzichten und eine Neuorientierung vornehmen (vgl. exempla-

risch Fallbeispiel von Zara, Kap. 5.1). Kommen weitere Differenzdimensio-

nen wie Körper (z.B. Hautfarbe), »class« und »Migrationshintergrund« hinzu, er-

7 Selbst wenn Männer gewisse vergleichbare religiöse Symbole tragen, wie z.B. einen

Bart, werden sie gemäss Erzählungen der jungen Frauenmeines Sampels nicht in glei-

chemMassewie Kopftuch tragende Frauen alsMuslime sichtbar. Das Tragen eines län-

geren Barts ist gegenwärtig stark in der Populärkultur verankert, so dass Muslime, die

aus religiösen Gründen einen Bart tragen, in der Öffentlichkeit von Repräsentant*in-

nen der hegemonialen Mehrheitsgesellschaft kaum eindeutig als Muslime identifi-

ziert werden können (Feldprotokoll 2016).

8 Eine Ausnahme bildet hierbei die Lehrerinnen- und Lehrerbildung. Zwar existieren an

den unterschiedlichen pädagogischen Hochschulen der Deutschschweiz unterschied-

liche rigide institutionelle Richtlinien hinsichtlich des Kopftuchtragens von Studen-

tinnen in Praktika; dennoch sehen sichHijab tragende Studierende bei der Suche nach

Praktikumsstellenmit ähnlichen Schwierigkeiten konfrontiert wie Lehrstellensuchen-

de (vgl. Interview Rhea Juni 2018). Es erweist sich nahezu als unmöglich,mitHijab eine

Praktikumsstelle als Lehrperson zu finden. Weil die Absolvierung der Praktika Bedin-

gung für einen erfolgreichen Abschluss der Ausbildung ist, legen meinen Daten nahe,

dass auch hier der Hijab als Bildungsbarriere wirkt.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Islam, Gender, Intersektionalität

schwert dies den Bildungszugang zusätzlich (vgl. exemplarisch Fallbeispiel

von Duaa Kap. 5.4).

Es erweist sich gemäss den Narrationen der jungen Secondas als äusserst

schwierig, als Hijab tragende Frau eine Lehrstelle zu finden – auch mit bes-

ten Zeugnissen. Aufgrund der gegebenen qualitativen Datenerhebung kön-

nen zwar keine generalisierten Aussagen gemacht werden, es ist jedoch au-

genfällig, dass keine der Kopftuch tragenden Frauen des Samples, die eine

nachobligatorische Ausbildung in der Berufsbildung anstrebte, in dem von

ihr angestrebten Berufsbereich eine Lehrstelle fand, die sie mit Hijab hät-

te antreten können – auch nicht bei besten schulischen Qualifikationen und

beruflichen Eignungstests.Hijab tragende Frauen des Samples sahen sich im

Berufsbildungsbereich vor dieWahl gestellt, sich entweder dafür zu entschei-

den, das Kopftuch (zumindest während der Arbeitszeit) abzulegen oder be-

rufliche Umwege in Kauf zu nehmen bzw. ihre Bildungsziele/-wünsche anzu-

passen oder gar eine berufliche Neuorientierung vorzunehmen. Meist wur-

den Absagen auf (Lehrstellen-)Bewerbungen gegenüber den Frauen mit der

antizipierten Reaktion »der Kundschaft« begründet, dies insbesondere in Be-

rufen, wo Sichtbarkeit in irgendeiner Form gegeben ist, z.B. in Dienstleis-

tungsberufen oder im Verkauf. Diese antizipierten negativen »Kundenreak-

tionen« wurden jedoch in den vorliegenden Fällen gemäss den Erzählungen

der Frauen nicht durch tatsächliche Kundenbefragungen gestützt, sondern

lassen sich viel eher als Vorbehalte der potenziellen Vorgesetzten deuten (vgl.

hierzu auch Scherr et al. 2015: 154). In Gesundheitsberufen werden Absagen

im Gegensatz zu anderen Bereichen auffällig oft mit Hygienebedenken be-

gründet. Auch hier wird laut den Erzählungen der Frauen nicht mit empi-

risch gestützten Befunden argumentiert. Aieta, die seit ihrer Kindheit einen

Hijab trägt und deren grösster Wunsch es war, eine Lehre im Gesundheitsbe-

reich zu machen, fand trotz einwandfreier Qualifikationen nicht einmal eine

Praktikumsstelle. Auch Illana, eine andere Frau, die ich im Kontext der For-

schung traf,wurdemittels des Arguments der fehlendenHygiene vor dieWahl

gestellt, das Kopftuch auszuziehen oder sich ausserhalb des Gesundheitsbe-

reichs zu orientieren. Das Kopftuch, insbesondere die Bedeckung des Halses,

entspreche nicht den Hygienevorschriften. Wälthy gelangt in einer neueren

Studie, welche die Problematik des Kopftuch- und Piercing-Tragens in der

Schweiz aus arbeitsrechtlicher Sicht beleuchtet (Wälthy 2018), ebenfalls zum

Schluss, dass Hygienevorschriften »manchmal etwas exzessiv ausgelegt wer-

den, um sich gar nicht erst mit der Problematik eines Kopftuch- oder Piercing

tragenden Arbeitnehmer [sic!] auseinanderzusetzen« (ebd.: 75). Während Il-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 277

lana sich entschied, das Kopftuch während der Arbeitszeit auszuziehen, war

für Aieta hingegen das Bedecken des Haars ein unverzichtbarer Teil ihrer reli-

giösen Selbstidentifikation. Sich unbedeckt öffentlich zu zeigen, kam für sie

nicht infrage. Sie musste deswegen schliesslich davon absehen, eine Lehr-

stelle im Gesundheitsbereich zu finden. Die Differenzkategorie »Muslimin«

konnte somit im intersektionellen Zusammenspiel ihre Wirksamkeit als Bil-

dungsbarriere voll entfalten: Wäre Aieta ein Mann muslimischen Glaubens,

hätte sie bei hypothetisch ähnlicher religiöser Ausrichtung (und ähnlich guten

Zeugnissen) vermutlich eine Ausbildung im Gesundheitsbereich finden und

antreten können. Im Telefonmarketing hingegen, wo die Sichtbarkeit nicht

gegeben ist, fand Aieta schliesslich auf Anhieb eine Stelle.

Dass es in beruflichen Bereichen, wo sie als Dienstleistende nicht in Er-

scheinung treten müssen, für Kopftuch tragende Frauen ungleich einfacher

ist, eine Stelle zu finden, konstatieren auch Scherr, Janz und Müller (2015) in

Bezug auf deutsche Anstellungspraxen. Ihre Befunde ergaben, dass bei Per-

sonalverantwortlichen ein gängiges Muster des Umgangs mit Kopftuch tra-

genden Muslimas darin besteht, sie in denjenigen Bereichen anzustellen, in

denen sie für Kund*innen nicht sichtbar sind (Scherr et al. 2015: 156).

Systematische Studien zur Wirkmächtigkeit des Kopftuchs als Bildungs-

barriere liegen in der Schweiz meines Wissens (noch) keine vor9. Scherr, Janz

und Müller weisen jedoch in Bezug auf Deutschland nach, dass 29 bis 46 Pro-

zent der Betriebe (abhängig von der Betriebsgrösse) das Tragen eines Kopf-

tuchs als Ausschlusskriterium bei einer Lehrstellenvergabe werten. Obwohl

faktisch nach deutschem Recht rechtswidrig, reicht diese Ablehnung in Ab-

hängigkeit von der Betriebsgrösse von 29 bis 46 Prozent ‒ sie ist bei Kleinbe-

trieben signifikant höher als bei Grossbetrieben (2015: 150-151). Meine Daten

legen die Vermutung nahe, dass sich in der Schweiz bezüglich der Vergabe

der Lehrstellen ein ähnliches Bild ergeben dürfte.

In den erhobenen bildungsbiografischen Erzählungen konnte rekonstru-

iert werden, dass bei Lehrstellenvergaben insbesondere beruflich bildende

Gatekeeper wie Lehrmeister*innen und Berufsbildende verhindernd wirken.

Der Grund hierfür dürfte nicht zuletzt in der Struktur des schweizeri-

schen Berufsbildungssystems liegen: Beim Dualen Berufsbildungssystem in

der Schweiz können Betriebe nämlich quasi in Eigenregie ohne staatliche

9 Es gibt allerdings die bereits erwähnte neuere Studie von Wälthy (2018), in welcher

die Problematik des Kopftuch- und Piercing-Tragens am Arbeitsplatz aus rechtlicher

Sicht untersucht wird.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Islam, Gender, Intersektionalität

Regulierung über die Abschlüsse von Ausbildungsverträgen entscheiden (vgl.

hierzu Imdorf 2011: 274).Während grössere Betriebe und staatliche bzw. kan-

tonale Stellen über Diversity-Konzepte und -Beauftragte verfügen, die eine

gewisse (soziokulturelle) Heterogenität bei Anstellungen sicherstellen sollen,

kann sich bei kleineren Betrieben, wie anhand meiner Daten angenommen

werden kann, die von Imdorf (2011) geortete Eigenlogik der Betriebe bei

der Lehrstellenvergabe ungebremst entfalten. Mangels staatlicher Regulatio-

nen bei der Lehrstellenvergabe stellt das Kopftuch eine »Projektionsfläche«

(Scherr et al. 2015) dar, welche für die Hijab tragenden muslimischen Bewer-

berinnen folgenreich ist: Sie sind abhängig von der jeweils gearteten Logik

ihres zukünftigen Betriebs und der (gesellschaftspolitischen) Haltung ihrer

zukünftigen Lehrmeister*innen bzw. Arbeitgeber*innen. Wie sich anhand

der vorliegenden Erhebung vermuten lässt, verhindert diese Konstellation

beiHijab tragenden Frauen wohl in den allermeisten Fällen den Abschluss von

Ausbildungsverträgen. Gemäss den erhobenen Daten müssen auch Frauen,

die sich bereits in gut etablierten Lehr- oder Arbeitsverhältnissen befinden

und die sich im Laufe der Adoleszenz dazu entscheiden ein Kopftuch an-

zuziehen, mit einer Kündigung rechnen oder die Lehrstelle wechseln (vgl.

hierzu exemplarisch die Fallbeispiele von Zara und Mirjeta (Kap. 5.1)).

Wie die (Bildungs-)Biografien der jungen Frauen zeigen, ist das Zusam-

menfallen der Adoleszenz mit dem Entschluss, sich zu bedecken, für junge

Frauen weder untypisch noch zufällig. So beschreibt King (2004: 28ff.) die

Phase der Adoleszenz denn auch als Phase der Auseinandersetzung mit dem

›bisherigen‹ eigenen Leben einerseits, andererseits aber insbesondere auch

mit der familialen Herkunft(-sgeschichte) im Zuge derer in Umgestaltungs-

prozessen potenziell neue, eigene Lebensentwürfe entwickelt werden können

(ebd.). Der Entscheid, sich zu bedecken, fand bei einem Teil der jungen un-

tersuchten Secondas, (auch bei solchen aus sog. säkularen Elternhäusern) ge-

nau im Zuge dieser von King und Koller beschriebenen adoleszenten Aus-

einandersetzung mit »Welt-, Selbst- und Sachbezügen« (King/Koller 2009b,

Hummrich 2009: 28) statt. Dass die Phase der Adoleszenz ebenso berufs-

biografisch einen wichtigen (Neu-)Orientierungspunkt darstellt, macht die

Entscheidung, sich fortan zu bedecken, zu einem äusserst komplexen und

mit weitreichenden (berufs-)biografischen Folgen verbundenemUnterfangen

(vgl. exemplarisch Fallbeispiel Zara 5.1). Im Dualen Berufsbildungssystem wird

sie gar nicht selten zum entscheidenden bildungsbiografischen Faktor. Wie

sich in den Bildungsbiografien der jungen Frauen zeigt, gilt dies nicht nur für

den Bereich der Berufsbildung, sondern auch für jenen der Berufsausübung.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 279

Der in der Adoleszenz gefällte Entscheid zum Tragen eines Kopftuchs stellte

sich für die überaus meisten Frauen im Berufsbildungsbereich als entschei-

dender Faktor für die Verhinderung einer weiteren Anstellung sowie das Ver-

folgen einer weiterführenden beruflichen Karriere heraus.

Anhand der Manifestationen der Differenzkategorie »Muslimin« im Be-

rufsbildungsbereich zeigt sich meines Erachtens besonders deutlich, dass Re-

ligion zur Kategorie der Differenz wird und mit anderen Differenzkategorien

zusammen gedacht werden muss, um nicht spezifisch privilegierte Lebensla-

gen, wie bspw. jene einer christlich sozialisierten, weissen Mittelschichtsfrau

zu bevorzugen und ins Zentrum der theoretischen Überlegungen zu stellen.

Die Differenzkategorie »Muslimin« konstruiert sich zwar in erster Linie aus

einer dialektischen Wechselwirkung von Religion und Gender. Ein besonders

deutliches Beispiel hierfür – jedoch bei weitem nicht das einzige – ist das Tra-

gen des sichtbaren religiösen SymbolsHijab, das eine grosseWirkmächtigkeit

als Bildungsbarriere in der Berufsbildung und Ausübung entfalten kann und

sich genderspezifisch bei religiös orientierten Frauen (Zusammenwirken Re-

ligion und Gender) wirkt. Die Differenzkategorie »Muslimin« ist jedoch, wie

sich zeigte, in sich heterogen strukturiert, dabei stehen –wie Riegel für Othe-

ringprozesse feststellt – je nach Kontext »verschiedene Dominanzverhältnis-

se und Differenzkonstruktionen« im Vordergrund und werden in Verbindung

mit anderen wirksam (Riegel 2017: 310): Je nachdem ob und auf welche Weise

weitere Differenzdimensionen wie »Migrationshintergrund«, Körper (z.B. Haut-

farbe) oder »class« in Wechselwirkung mit Gender und Religion treten, kann die

Manifestation der Differenzkategorie »Muslimin« auf Bildungsbiografien un-

terschiedlich ausfallen und bildungsbiografische Wege sowie Chancen unter-

schiedlich beeinflussen. So ist die Bildungsbiografie von Duaa als schwar-

ze, Kopftuch tragende Frau und Tochter von anerkannten Geflüchteten, de-

ren Vater über eine in der Schweiz nicht anerkannte Tertiärbildung verfügt

(vgl. Kap 5.4) anders strukturiert als die von Xhemile als weisse, nicht be-

deckte Tochter eines Imam (ebenfalls mit nicht anerkannter Tertiärbildung),

der als Gastarbeiter in die Schweiz kam (Kap. 5.2). Beide werden im Laufe

ihrer Bildungsbiografie mit der Differenzkategorie »Muslimin« konfrontiert,

aber auf eine andere Weise und innerhalb anderer institutioneller Bedingun-

gen. Bei Duaa, welche durch die Sichtbarkeit der Differenzmarke Hautfarbe

(Körper) und Kopftuch (Gender und Religion) intersektionell mehrfach belas-

tet ist, und zusätzlich in ihrer nachobligatorischen Ausbildung auf das Be-

rufsbildungssystem trifft, wirkt die Differenzkategorie »Muslimin« ungleich

stärker und bildungsbiografisch einschneidender als bei Xhemile (vgl. Kap.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Islam, Gender, Intersektionalität

5.2, 5.4), welche eine Tertiärbildung absolviert. Dies bedingt sich einerseits

durch die Potenzierung und gegenseitige Durchdringung verschiedener in-

tersektionell wirkender Differenzkategorien, andererseits aber auch durch

die unterschiedlichen Logiken und Strukturen des Dualen Berufsbildungssys-

tems gegenüber dem (mittel-)schulischen und tertiären Umfeld. Die Manifes-

tation der Differenzkategorie »Muslimin«, wie sie sich in den bildungsbio-

grafischen Erzählungen der Interviewten präsentiert, variiert nämlich in der

schulischen Bildung imVergleich zur Berufsbildung deutlich: Siemanifestiert

sich im schulischen Feld in erster Linie als soziale Deutungspraxis,während sie

imDualenBerufsbildungssystem insbesondere für Kopftuch tragendeMuslimin-

nen zur Bildungsbarriere wird. Im Folgenden wird nun die Manifestation der

Differenzkategorie »Muslimin« im schulischen Feld beschrieben.

2   Die Differenzkategorie »Muslimin« als soziale Deutungspraxis im schulischen Feld

Dass der dominante Diskurs um Religion als diskursive Semantik auch den

schulischen Raum erfasst hat, dürfte angesichts des laufenden Islamdiskur-

ses nicht weiter erstaunen. Lingen-Ali und Mecheril sprechen gar von einer

»Muslimisierung« des schulischen Raums, welche Subjekte hervorbringt und

diese positioniert (Lingen-Ali/Mecheril 2016: 18).

Während in der Dualen Berufsbildung Differenz primär anhand sichtbarer

religiöser Symbolik (in erster Linie anhand der Kopfbedeckung) konstruiert

wird,manifestiert sich die Differenzkategorie »Muslimin« in der schulischen,

insbesondere in der mittelschulischen und gymnasialen Bildung vielmehr als

soziale Deutungspraxis. Beispielsweise über die pädagogisierte Zuschreibung

einer Expertinnenrolle, quasi einer »Expertin für Islam« seitens der Lehrper-

sonen, aber auch seitens der Peers. Diese zugeschriebene Expertinnenrolle

führt zu einer allgemeinen Erwartungshaltung gegenüber den Frauen, ge-

mäss der sie nicht nur über sämtliche religiöse Belange, sondern auch über

jegliche, »dem Islam« und der »arabischen Kultur« zugeschriebene Relevanz10

Auskunft geben können sollten. Verstärkt in diese Rolle hineingedrängt wer-

den die Secondas jeweils, wenn gesellschaftspolitische Ereignisse oder De-

batten (wie bspw. die sog. »Burka-Debatte«), aber auch terroristische An-

schläge die Tagespresse beherrschen.Wie aus den biografischen Erzählungen

10 Diese können religiöse Pflichten und Praxen, Koraninhalte aber auch andere »der ara-

bischen Kultur« zugeschriebene Themen wie Mädchenbeschneidung, Frauenunterdrü-

ckung und nicht zuletzt auch weltpolitische Konflikte und tagespolitische (terroristi-

sche) Ereignisse umfassen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 281

der jungen Frauen deutlich wird, besteht die Erwartung seitens der Lehrper-

sonen und Peers nicht nur darin, dass sie zu sämtlichen Themen Auskunft

geben können, sondern auch dass sie sich jeweils dazu positionieren (quasi

stellvertretend für »den Islam« oder »die arabische Kultur«). Dieser Zuschrei-

bungsprozess reproduziert den bereits mehrfach beschriebenen kollektiven

sozialen »Rechtfertigungsdruck« (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti

2013a: 224, Tunger-Zanetti 2013c, Schild 2010: 181), sich ständig als musli-

mische Frauen rechtfertigen bzw. legitimieren zu müssen. Der beschriebene

Erwartungsdruck und der »Positionierungszwang«11 (Riegel 2004: 338) füh-

ren ihrerseits nicht selten zu einem erhöhten Anspruch der Frauen an sich

selbst, und zu einer intensiveren Befassung mit der zugeschriebenen Religi-

on. In diesem Prozess wird eine dialektische Wechselwirkung von Religion als

Differenzkategorie und Religion als gelebter sozialer Praxis (›lived religion‹

McGuire 2008) besonders deutlich: Die zugeschriebene Rolle der »Expertin

für Islam« (Religion als Differenzkategorie) führte bspw. bei Velika dazu, dass

sie sich gezwungen sah, sich vermehrt mit dem Islam auseinanderzusetzen

(Religion als gelebter sozialer Praxis). Die daraus folgende Akkumulierung

von Wissen sollte ihr letztlich dazu dienen, eine fremdzugeschriebene Rolle

auszufüllen, die sie sich gar nicht aussuchte.

Auf der anderen Seite wird die auf sie wirkende Erwartungshaltung von

den betroffenen Frauen als äusserst ungerecht empfunden, insbesondere im

Vergleich mit den Ansprüchen, die seitens der Lehrpersonen an ihre christ-

lich sozialisierten Peers gestellt werden. Wie aus den Erzählungen der jun-

gen Frauen deutlich wird, werden ihre Lebenswelten von den Lehrpersonen

tendenziell als stereotyp und essenzialistisch rezipiert, während sie die Le-

benswelten ihrer christlich sozialisierten Schüler*innen und deren Verhält-

nis zu Religion als selbstverständlich plural und pluralisiert ansehen. Von den

christlich sozialisierten Schüler*innen wird nicht erwartet, dass sie auch nur

Grundzüge »ihrer Religion« – falls sie überhaupt einer solchen zugschrieben

werden – kennen. Ebenso stellt bei christlich sozialisierten Peers die Mög-

lichkeit, nicht religiös zu sein, aus Sicht der Lehrpersonen und Peers eine

selbstverständliche hypothetische Option dar, während gemäss den Narratio-

nen der jungen Frauen auch bei säkular orientierten Secondas, deren Eltern

aus einem gemeinhin mit »Islam« assoziierten Land eingewandert sind, von

11 Riegel verwendet für forcierte Prozesse der Selbstpositionierung im Zusammenhang

mit Geschlechterrollen von jungen Migrantinnen den Begriff »Positionierungszwang«

(2004: 338).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Islam, Gender, Intersektionalität

einem »religiösem Selbst« ausgegangen wird. Der ungleiche Anspruch an sie

vs. ihre Peers wird von den jungen Frauen als äusserst ungerecht empfunden,

führt er doch zu einer Reproduktion gesellschaftlicher Ungleichheitsverhält-

nisse im schulischen Kontext.

Eine Rezeption von Religion, wie sie von Lehrpersonen und Peers in die-

sem Kontext von den Interviewten beschrieben wird, so argumentiere ich,

beruht auf einem geschlossenen Religionsbegriff. Ein geschlossener, essen-

zialisierter Religionsbegriff verhindert – analog zu den von Kalpaka (2006)

beschriebenen ausschliessenden Effekten eines statischen Kulturbegriffs im

pädagogischen Feld, dass Personen und ihre Handlungsgründe differenziert

wahrgenommenwerden (vgl. ausführlich Kap. »Expertin für Islam«, S. 178ff.).

Er verschliesst zudem den Blick auf reale Lebensumstände bzw. lebensweltli-

che religiöse Praxen.Dass sich neben der vonKalpaka georteten »Kulturalisie-

rungsfalle« (2006) auch eine »Religiosierungsfalle« im pädagogischen Feld zu

eröffnen scheint, erstaunt angesichts des gesellschaftspolitischen, diskursi-

ven Trends, dass Differenzen vermehrt entlang religiöser Grenzen konstruiert

werden (Sökefeld 2011: 271), kaum. Dennoch wird die Zuschreibung der Rolle

einer »Expertin für Islam« oder »Anwältin des Islam« von Lehrpersonen und

Peers meist nicht etwa in einer ausschliessenden Intention vorgenommen,

wohl eher im Gegenteil: Das Pädagogisieren der Differenzkategorie »Musli-

min« in Form der Zuweisung einer Expertinnenrolle kann vielmehr als »eine

Form des Verstehen-Wollens« (vgl. Kalpaka 2006: 396 hinsichtlich des Kultur-

begriffs) gedeutet werden. Wie anhand des Fallbeispiels von Esma verdeut-

licht wurde (Kap. 5.3.2 c), erfolgt bspw. die Zuschreibung zur Differenzkate-

gorie »Muslimin« oft bereits auf der Primarstufe. Durch die Herstellung reli-

giöser Differenz im Unterricht und deren Pädagogisierung seitens der Lehr-

person wurde die Schülerin in ihrer Wahrnehmung überhaupt erstmals mit

der Kategorie »Religionszugehörigkeit« bzw. mit der Kategorie »Muslimin«

konfrontiert – im Sinne einer Differenzkategorie. Die hergestellte Differenz

sollte im Unterricht einer pädagogischen Kontrastierung ›Muslimin bzw. mit

Migrationshintergrund‹ (›nicht von hier‹) vs. ›schweizerische Christin‹ (›von

hier‹) dienen (hier wirken verschiedene Differenzkategorien im Zusammen-

spiel Religion, Gender, »Migrationshintergrund«). Wie am Beispiel dieser zuge-

wiesenen Subjektpositionierung von Esma exemplarisch verdeutlicht wurde

(ausführlich Kap. 5.3.2 c), verschliesst ein solch fremdzugeschriebener, ste-

reotyper Antagonismus den Blick auf reale lebensweltliche (religiöse) Praxen.

Er dient vielmehr in erster Linie dazu, die Lernenden im pädagogischen Kon-

text zu kategorisieren und suggeriert zudem die religiöse Zuordnung bzw.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 283

Markierung von Menschen als eindeutig (vgl. hierzu auch Lingen-Ali/Mecheril

2016: 22). Ein nahezu analoges Pädagogisieren von Differenz in Bezug auf die

Kategorie Religion beschreibt Buchhardt (2014) in dänischen Schulen. Buch-

hardt betitelt ihre ethnografische Schulforschung in Dänemark gar mit »Pe-

dagogized Muslimness« (2014).

Mit Lingen-Ali und Mecheril (2016: 22) gehe ich davon aus, dass päd-

agogische Angebote, die von einer gegebenen Differenz von »Kulturen« und

»Religionen« ausgehen, als Machtkonstellationen zu verstehen sind. In die-

semSinnewird die Differenzkategorie »Muslimin« imUnterricht zur sozialen

Deutungspraxis (vgl. ebd.: 17). Die Differenzkategorie »Muslimin« als soziale

Deutungskategorie im pädagogischen Feld ist mit »Praktiken der Ausgren-

zung, Zuschreibung, Hierarchisierung, Differenzierung, Homogenisierung

und Essentialisierung« (ebd.: 19) verbunden. Was Lingen-Ali und Mecheril

für die Kategorie »Religion« im Allgemeinen feststellen, gilt ebenso für die

Differenzkategorie »Muslimin«:

»Die Kategorie Religion kann mithin als normative Orientierung aufgefasst

werden, die die soziale Praxis ordnet und reglementiert. Damit ist Religion

eine – auch in pädagogischen Kontexten situierte – Handlungs- und Inter-

pretationsoption der Bezeichnung undHerstellung von Anderen« (ebd.: 20).

Die Differenzkategorie »Muslimin« wird – so kann resümiert werden – im

pädagogischen Kontext als soziale Deutungspraxis zu einer Kategorie der

Zugehörigkeit (vgl. ebd. 20), die auf einem Antagonismus zwischen einem

westlich-(säkularen)-heimischen »Wir« gegenüber einem (vermeintlich)

muslimisch-(religiösen)-migrantischen »Andern« konstruiert und markiert

(vgl. ebd.: 19). Sie fungiert »als hegemoniale Zuordnungspraxis, die symbo-

lischen Raum schafft, in dem Exklusion und Dominanz legitimiert werden

können« (ebd. 22).

In diesem Sinne kann Buchhardt (2014: 179) beigepflichtet werden, dass

Religion im Kontext der Institution Schule (mit-)produziert wird.

Was bedeutet dies nun für die theoretische Betrachtung von Religion als

Kategorie der Differenz? Theoretisch kann meines Erachtens aus der Mani-

festation der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien gefolgert

werden, dass bei der Differenzdimension Religion nicht von einem essenzia-

listischen »genuinen Kern« (Walgenbach 2012c: 59), welcher sich mit anderen

Kategorien verschränkt, ausgegangen werden kann, sondern dass vielmehr

verschiedene Differenzdimension von Beginn an zusammen gedacht werden

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Islam, Gender, Intersektionalität

müssen,wie diesWalgenbach hinsichtlich der KategorieGendermit demKon-

zept der »interdependenten Kategorie« (2012c: 63) vorschlägt.

Im Einklang mit der theoretischen Kritik an additiven intersektionellen

Modellen, wie sie in Kapitel 2.2. ausführlich dargelegt worden ist, lässt sich

feststellen, dass sich Differenzkategorien bzw. -dimensionen nicht nur über-

schneiden, sondern sich gegenseitig durchdringen (Walgenbach 2012b: o. S.).

Es kann Riegel folglich beigepflichtet werden, wenn sie feststellt, dass »die

Konstruktion von Andern (…) durch den Bezug auf verschiedene Differenz-

konstruktionen« (Riegel 2017: 17) erfolgt und dass sich hierbei verschiede-

ne Dominanz- und Machtverhältnisse überlagern (ebd.). Welche Formatio-

nen sich hierbei herausbilden und inwiefern Differenzkonstruktionen mit-

einander interagieren, sich gegenseitig verstärken, abschwächen oder überla-

gern (ebd.),muss empirisch rekonstruiert werden. Riegel spricht in Bezug auf

diese Formationen von »Modi des intersektionalen Zusammenspiels« (Riegel

2017: 17). Wie Wellgraf betont, existieren intersektionelle Differenzen nicht

in »einem quasi isolierten Rohzustand, sondern sie artikulieren sich in der

Praxis« (Wellgraf 2015: 168).

Walgenbach schlägt in Bezug auf die Kategorie Gender vor, eine integrale

Perspektive einzunehmen – Gender als interdependente Kategorie zu denken

(Walgenbach 2012c):

»Das heisst, es wird nicht mehr allein von Interdependenzen bzw. wechsel-

seitigen Abhängigkeiten zwischen Kategorien bzw. Machtverhältnissen aus-

gegangen, sondern soziale Kategorien werden zugleich als in sich hetero-

gen strukturiert konzeptualisiert (…). Damit haben soziale Kategorien kei-

nen ›genuinen‹ Kern mehr, (…) vielmehr werden sie selbst als interdepen-

dente Kategorie gefasst.« (Walgenbach 2012b: o. S., Herv. im Orig.).

Im Anschluss an Walgenbach möchte ich deshalb hier vorschlagen, Religion

in intersektionellen Analysen theoretisch ebenfalls als interdependente Katego-

rie zu denken, d.h., empirisch »nach den relevanten Feldern und Ebenen zu

suchen« (ebd.), welche die »interdependente Struktur« (Walgenbach 2012c:

63) von Religion »in dem ausgewählten Kontext aufspannen« (ebd.). Wie Wal-

genbach verdeutlicht:

»Um die interdependente Struktur einer Kategorie zu fassen gilt es, deren

interne Architektur in ihrer Komplexität möglichst umfassend auszuleuch-

ten. Dabei hebt unser ›analytischer Spotlight‹ zeitweise bestimmte Aspekte

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 285

hervor, während andere in den Hintergrund treten müssen« (ebd., Herv. im

Orig.).

Walgenbach schlägt mit ihren Überlegungen kein analytisches Modell vor,

sie plädiert jedoch dafür, strukturelle Dominanzverhältnisse ins Zentrum der

Analyse zu stellen:

»Wenn man deutlich machen will, dass einige Kategorien unsere Gesell-

schaft grundlegend strukturieren und die Lebenschancen von Individuen

prägen, müsste man m.E. deren strukturelle Dominanz in das Zentrum der

Analyse stellen (…). Unter struktureller Dominanz verstehe ich, dass ein in-

terdependentes Dominanzverhältnis bzw. eine interdependente Kategorie

gleichzeitig auf diversen Ebenen und Feldern (re-)produziert wird. Es handelt

sich mit anderen Worten um ein historisch, sozial, politisch und kulturell

tradiertes Dominanzverhältnis, das mehrere gesellschaftliche Bereiche

durchzieht und Lebensrealitäten auf fundamentale Weise prägt. Wobei diese

Prägung nicht als deterministisch verstanden wird, sondern als Produkt von

sozialen Kämpfen bzw. Kräfteverhältnissen« (Walgenbach 2012c: 56, Herv.

im Orig.).

Ein solches Dominanzverhältnis stellt die Differenzkategorie »Muslimin« dar.

Anhand der Rekonstruktion der Manifestation der Differenzkategorie »Mus-

limin« in Bildungsbiografien wird deutlich, dass diese »gleichzeitig auf diversen

Ebenen und Feldern (re-)produziert« (ebd.) wird, und dass es sich bei deren Be-

deutung um ein »historisch, sozial, politisch und kulturell tradiertes Domi-

nanzverhältnis« handelt, welches »mehrere gesellschaftliche Bereiche durch-

zieht und Lebensrealitäten auf fundamentale Weise prägt« (ebd.) (vgl. Kap. 5).

Religion als intersektionell wirksame Kategorie der Differenz ist meines

Erachtens bisher sowohl in religionswissenschaftlichen Untersuchungen als

auch in der feministischen Intersektionalitätsforschung nur unzureichend im

Zusammenspiel mit anderen Differenzdimensionen beachtet worden.

Wie Höpflinger, Lavanchy und Dahinden in ihrem Artikel Linking Gender

and Religion (2012) skizzieren, sind bspw. bisher schon die beiden Differenz-

dimensionen ›Gender‹ und ›Religion‹ nur unzureichend verbunden worden.

Das mag an dem Problem liegen, das King und Beattie (2004) als ›doppel-

te Blindheit‹ bezeichnen: »on one hand most contemporary gender studies

(…) remain extraordinarily ›religion-blind‹; on the other hand many studies

in religion continue to be profoundly ›gender-blind‹ (King/Beattie 2004 zit.n.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Islam, Gender, Intersektionalität

Höpflinger et al. 2012: 617).12 Ebenso ist in der Intersektionalitätsforschung

auffallend, dass Religion als Differenzkategorie bzw. -dimension in den über-

wiegend meisten intersektionalen theoretischen Analysemodellen fehlt (vgl.

hierzu ausführlich Kap. 2.2). Bei Lutz und Leiprechts kategorialer Übersicht

kommt Religion zwar in späteren Publikationen als »soziale Ordnungskatego-

rie« vor, allerdings einzig in der Dichotomie religiös-säkular (Lutz/Leiprecht

2003: 121). Die intersektionelle Wirkung der Differenzkategorie Religion im

Kontext von Bildung im Zusammenhang mit anderen Differenzdimensionen

hingegen ist meines Wissens, mit Ausnahme vielleicht von Riegel (2011)13 und

Knauth/Joachimsen (2017, in Bezug auf religiöse Bildung), kaum je qualita-

tiv empirisch untersucht worden. Wie Wellgraf treffend feststellt, existieren

intersektionelle Dimensionen jedoch nicht vorhergehend in »einem quasi iso-

lierten Rohzustand, sondern sie artikulieren sich in der Praxis« (2015: 168) und

können also somit nur empirisch untersucht werden. Zahlreiche Autor*innen

haben jedoch in anderen Kontexten bereits darauf hingewiesen, dass ›Re-

ligion‹ ebenso wie ›Ethnizität‹ als Differenzmarker funktionieren und Ein-

und Ausschlussprozesse bewirken können (Lingen-Ali/Mecheril 2016, Gilliam

2015, Lingen-Ali 2012, Riegel 2011, Sökefeld 2007, Modood 1997 etc.). Religion

12 Benthaus-Apel et al. (2017: 8) sind jedoch der Ansicht, dass das Problem der »doppel-

ten Blindheit« zumindest für die Religionssoziologie aktuell nicht mehr gelte.

13 Die deutsche Erziehungswissenschaftlerin Riegel (2011) befasste sich speziell mit Reli-

gion alsDifferenzmarker impädagogischenKontext. Sie untersuchte dieHerstellungs-

prozesse vonDifferenz im (sozial-)pädagogischen Sprechen über Jugendlichemit »Mi-

grationshintergrund« (2011: 319). Hierbei nahm sie auf die theoretischen Konzepte der

Intersektionalität und Interdependenz Bezug und kam zum Schluss, dass »Prozesse

des Othering sowie anti-muslimische, rassistische, heterosexistische Diskurse und Re-

präsentationen« (ebd.: 337) in (sozial-)pädagogischen Prozessen allgegenwärtig sind

und dass diese Differenzmarker nicht einzeln, sondern ineinander verschränkt auf-

treten und sich so »gegenseitig beeinflussen und bestärken« (ebd.). Als ein weiteres

Ergebnis strich sie heraus, dass in den von ihr untersuchten Erzählungen der Jugend-

arbeiter*innen über Jugendliche mit »Migrationshintergrund« Differenzlinien vor al-

lem entlang kulturell-religiöser Grenzen konstruiert werden. Riegel zeigte auf, wie in

diesem Kontext Religion zum Differenzmarker wird: Sie konnte feststellen, dass in Er-

zählungen von Jugendarbeiter*innen speziell muslimische Jugendliche als »von der

›deutschen Kultur‹ (…) abweichend« (ebd.: 321) konstruiert wurden. Ebenso verdeut-

licht sie, wie sich diese Differenzen anhand im gegenwärtigen Islamdiskurs gängigen

Differenzmarkern manifestieren, so zum Bespiel anhand von Erzählungen über ›un-

terdrückte‹ muslimische Mädchen, patriarchale Geschlechterrollenvorstellungen und

gewalttätige Konflikte.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 287

als Differenzdimension ist demgegenüber in den überwiegend meist katego-

rialen Aufzählungen von Intersektionalität nicht berücksichtigt worden. Auch

Müller (2013: 132) fragt sich, inwiefern Religion als weiterer Differenzfaktor ei-

ne Rolle bei sozialen Positionierungsprozessen spielen könnte und »die Liste

ergänzen« (ebd.) sollte. Lingen-Ali und Mecheril plädieren gar dafür, die Dif-

ferenzkategorie Religion als Substitut für »race« zu betrachten (Lingen-Ali/Me-

cheril 2016: 20ff.). Aus einer konsequent intersektionellen Perspektive greift

eine solcheDeutungspraxismeines Erachtens jedoch zu kurz, da sie eine Ana-

lyse spezifischer (Diskriminierungs-)Erfahrungen wie bspw. jener von Duaa

(vgl. Kap. 5.4) als schwarze, Kopftuch tragende Frau unterschlagen würde

(Verflechtung der Differenzdimensionen Gender/»race«/Religion).

Wie Walgenbach aufzeigt, ist auch die feministische Theoriebildung,

ebenso wie der politische Feminismus von komplexen Dominanzverhält-

nissen geprägt. Sie arbeitet diese differenziert auf und resümiert, dass

»schwarze Frauen, Migrantinnen, Jüdinnen und Frauen mit Behinderungen«

gemeinsam die Erfahrung machten, »dass sie im feministischen Mainstream

als ›die Andern‹ repräsentiert und verobjektiviert wurden« (2012b: o. S.). Wie

meine Daten vermuten lassen, dürften zurzeit (Kopftuch tragende) Frauen,

welche sich als Musliminnen und Feministinnen verstehen, ähnliche Erfah-

rungen machen. Um die wirkmächtigen Machtverhältnisse zu illustrieren,

welche mit der Differenzkategorie »Muslimin« gar in feministischen Dis-

kursen einhergehen, sei kurz ein Beispiel angeführt: Zoya schilderte mir in

diesem Zusammenhang, wie sie auf YouTube ein Interviewmit der Feministin

Alice Schwarzer gesehen hatte und ihr gerade gedanklich von ganzemHerzen

beipflichten wollte, als diese gegen Ende des Gesprächs verlauten liess, alle

Kopftuch tragenden Musliminnen seien unterdrückt. Entrüstet macht Zoya

ihren Gefühlen wie folgt Luft:

»Aber an einer Muslima sagst du dann, nein nein, du weisst nicht, was gut

ist für dich, ich befreie dich jetzt von deinem Kopftuch: Das ist dann auch

Zwang, das ist auch eine Vergewaltigung!« (Zoya, A 112).

Dass sie gerade von einer Feministin einem »entmündigenden Kollektiv [von]

Unterdrückten« zugewiesen wird (Marx 2008: 57), versteht Zoya als »Zwang«

und »Vergewaltigung« (Zoya, A 112). Sie bemängelt an anderer Stelle, dass

sie nicht verstehe, wieso eines der Grundpostulate des Feminismus, nämlich

dasjenige der weiblichen Selbstbestimmung, für sie als Hijab tragende Frau

nicht gelten solle (Feldtagebuch Dezember 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Islam, Gender, Intersektionalität

Wie in Kapitel 2.1.2 dargelegt, wird Kopftuch tragenden Frauen in der

Tat in einer bestimmten feministischen Tradition, der Alice Schwarzer zu-

gerechnet wird (vgl. Rommelspacher 2009b: 395), quasi kollektiv die Selbst-

bestimmung abgesprochen. Zwar bleibt diese Position innerhalb des Femi-

nismus nicht unwidersprochen, dennoch steht Schwarzer mit ihrer Ansicht

nicht alleine da, sondern geniesst mit dieser Haltung zum Kopftuchtragen in

der Gesellschaft breiten Rückhalt (ebd.). Rommelspacher bezeichnet diese fe-

ministische Tradition als »orthodoxen Feminismus« (ebd.). Anlehnend an die

ägyptisch-amerikanische Genderforscherin Ahmed könnte jedoch auch von

einem »colonial feminism« (Ahmed 1992: 244) gesprochen werden. Rommels-

pacher kritisiert die »Selbstverständlichkeit, mit der ein solcher Feminismus

vor vornherein zu wissen glaubt, was Emanzipation ist und wie sie umgesetzt

werden muss« und wie dieser »schon seit Beginn der Moderne das Verhältnis

zwischen den westlichen Frauen und denen der übrigen Welt bestimmt hat«

(Rommelspacher 2009b: 398). Wie sie darlegt, besitzt insbesondere das Motiv

der »Befreiung« der muslimischen Frau vor ihren männlichen Unterdrückern

eine lange, europäische Tradition. Bereits Kreuzfahrer legitimierten ihreMis-

sion damit, »die orientalische Prinzessin zu befreien« (ebd.: 399). Auch in der

Kolonialzeit stellte die Befreiung der Frauen, wie Ahmed erörtert, ein wesent-

liches Element kolonialer Legitimationsstrategie dar (Ahmed 1992).

Rommelspacher bezeichnet Feminismus dann als westlich, wenn er »den

Anspruch erhebt, objektiv und universal gültig zu sein« (Rommelspacher 2009b:

399, Herv. im Orig.) und die Kriterien definiert, »die erfüllt sein müssen, um

ebenbürtig mitreden zu können« (ebd.). Diese Art von westlichem, »kolonia-

lem Feminismus« kann also als Ausdruck eines komplexen, historisch tra-

dierten Dominanzverhältnisses im Sinne Walgenbachs (2012c: 56) gedeutet

werden. Ein Dominanzverhältnis, das sich auf die Konstruktion der Diffe-

renzkategorie »Muslimin« auswirkt und, wie in dieser Arbeit hinsichtlich von

Bildungsbiografien dargelegt wurde, »Lebensrealitäten auf fundamentaleWeise

prägt« (Walgenbach 2012c: 56, Herv. im Orig.).

Zoya verwehrt sich gegen eine solche, von strukturellenDominanzverhält-

nissen geprägte Sichtweise wie die eines »orthodoxen Feminismus« (Rom-

melspacher 2009b: 395). Sie verfügt wie auch Aieta über ein ermächtigendes

Verständnis von Feminismus. Aieta schildert ihr Verständnis von Feminismus

wie folgt:

»Weil, ich bin feministisch aus demGrund, weil ich entscheiden tue, dass ich

denHijab trage…in dieser Richtung. Ich bin emanzip[iert]…also ich entschei-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 289

de (…). Feminismus ist für mich, sich für seine Rechte einsetzen« (Aieta, A

71).

Wie aus dem Zitat deutlich wird, verbinden sowohl Aieta als auch Zoya Fe-

minismus mit Selbstbestimmung und Selbstermächtigung. Ihr Verständnis

von Feminismus sehen sie durchaus im Einklang resp. als Mitbegründung

ihres Hijab-Tragens. Diese Sichtweise steht in krassem Gegensatz zu dem fe-

ministischen Rettungsdiskurs – dem Diskurs ›der unterdrückten Muslimin‹,

welche vor dem ›orientalistischen Patriarchat‹« gerettet werden muss (Marx

2008: 57) – wie er in einigen feministischen Traditionen rekonstruierbar ist

(vgl. Kap.2.1.2). Die Erfahrung, wie sie Zoya und Aieta machten, nämlich von

Exponentinnen des feministischen Mainstream »als Unterdrückte« markiert

und als »die Andern« verobjektiviert zu werden (vgl. Walgenbach 2012b: o.

S.), zeugt von den komplexen interdependenten Dominanzverhältnissen, mit

welchen die Differenzkategorie »Muslimin« einhergeht. Es handelt sich hier-

bei um ein »historisch, sozial, politisch und kulturell tradiertes Dominanzver-

hältnis, das mehrere gesellschaftliche Bereiche durchzieht und Lebensrealitä-

ten auf fundamentale Weise prägt« Walgenbach (2012c: 56). Gerade solch kom-

plexe Dominanzverhältnisse sind nach Walgenbach ins Zentrum der Analyse

von interdependenten Kategorien zu stellen (vgl. ebd.):

Eine intersektionale, postkoloniale Perspektive kombiniert mit einer

Agency-Perspektive, wie sie in dem vorliegenden Projekt eingenommen

wurde, lehnt eine kollektive Viktimisierung und Entsubjektivierung mus-

limischer Frauen14 ab und ermöglicht es, soziale Praktiken wie bspw. das

Tragen eines Hijabs auch »gegen den Strich« zu lesen, bspw. als ein sich

Verwehren gegen (westliche) Dominanz- und Assimilationsansprüche (vgl.

hierzu Strahm 2007: 7).

Ein intersektioneller Analyserahmen könnte demnach in der Religi-

onswissenschaft dahingehend fruchtbar gemacht werden, dass er einen

feministischen, postkolonialen und gesellschaftskritischen theoretischen

Fokus darstellt, der (Diskriminierungs-)Erfahrungen sowie Selbstpositio-

nierungen von intersektionell belasteten Frauen sichtbar machen kann.

Eine solche Perspektive ermöglicht es, die Heterogenität der Erfahrungen

mit Differenzkategorien in den Blick zu nehmen und zu rekonstruieren,

inwiefern die Differenzkategorie Religion eine spezifische Rolle bei sozialen

14 Selbstredend gilt das auch für die kollektive Viktimisierungmittels anderer Differenz-

kategorien.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Islam, Gender, Intersektionalität

Positionierungsprozessen insbesondere auch von Frauen spielen kann und in-

wiefern diese Kategorie mit anderen Differenzkategorien bzw. -dimensionen

einhergeht sowie gemeinsam wirkt. Das Potenzial einer intersektionellen

Perspektive besteht primär darin, dass soziale (Selbst-)Positionierungen

von Subalternen im wissenschaftlichen (und gesellschaftlichen) Diskurs

sichtbar gemacht werden können. Mittels eines intersektionellen Ansatzes

in Bezug auf Religion können spezifische soziale Ungleichheitsverhältnisse

und strukturelle Diskriminierungen sowie (Ausschluss-)Erfahrungen dif-

ferenzierter analysiert und benannt werden und laufen weniger in Gefahr,

unterschlagen oder unter andere Kategorien subsumiert zu werden. Wird

Religion jedoch quasi isoliert und nicht als intersektionelle Kategorie gedacht,

besteht die Gefahr, dass gerade genderspezifische (Diskriminierungs-)Erfah-

rungen religiöser Frauen wie bspw. die religiös orientierter Musliminnen

(Differenzdimensionen Religion/Gender) unzureichend in Betracht gezogen

werden. Verfügen diese gegebenenfalls zusätzlich über einen sog. »Migra-

tionshintergrund« (Differenzdimension (»Migrationshintergrund«) und/oder

sind sie ggf. Angehörige der Unterschicht (»class«) und/oder People of Color

(»Körper«), steigt die Wahrscheinlichkeit, dass deren spezifische Erfahrungen

und soziale Lagen aufgrund einer komplexen Überlagerungen strukturel-

ler Dominanzverhältnisse unterschlagen werden. Schliesslich trägt eine

intersektionelle, interdependente Perspektive dazu bei, essenzialistische

Konstruktionen von Identität zu vermeiden und wie Davis (2008: 30) es

ausdrückt »situated, critically reflexive feminist knowledge« (2008: 30) zu

produzieren.

7.2 Religion als Ressource: Manifestation von
religiöser Praxis, religiöser Selbstrepräsentation
und religiöser Vergemeinschaftung als Ressource
in Bildungsbiografien

Die theoretische Herangehensweise, eine intersektionale Perspektive mit

einer Agency-Perspektive zu verknüpfen, wie sie in vorliegender Untersu-

chung gewählt wurde, ermöglichte es, nicht nur die Einschränkungen der

Bildungsbiografien zu rekonstruieren, sondern zu erkennen, dass Religion

in Bildungsbiografien junger Secondas muslimischen Glaubens eine doppelte

Rolle zukommt: Nämlich einerseits die einer intersektionell einschränkenden bzw.

interdependenten Differenzkategorie, auf der anderen Seite jedoch ebenso auf der

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 291

Ebene der »gelebten Religion«15 (»lived religion«, McGuire 2008: 12-13) die

einer ermächtigenden Ressource, mittels derer die jungen Frauen mehr Agency

über ihre Bildungsbiografien erlangen können. Die Rolle der Religion als

ermächtigende Ressource soll im Folgenden ausgeführt werden.

Hummrich wies in ihrer Studie Bildungserfolg und Migration (2009) be-

reits darauf hin, dass Religiosität in Biografien von Migrantinnen auch die

Bedeutung eines produktiven Umgangs mit Ressourcen zukommen kann

(Hummrich 2009: 240ff.). Sie kritisierte, dass in der Migrationsforschung

bisher »vor allem auf die problematischen Aspekte der Religiosität« bei

Migrantenjugendlichen verwiesen wird, dies insbesondere bei muslimi-

schen Mädchen (ebd.: 240) und stellte die These auf, dass die »individuelle

Auseinandersetzung mit Religiosität« von Migrantinnen ebenso »als Aus-

drucksgestalt der Bearbeitung ihrer Individuationsproblematik gesehen

werden« kann (ebd.).

Dass Religion nicht nur als Kategorie der Differenz bei gesellschaftli-

chen Selbstpositionierungsprozessen von jungen Secondas manifest wird,

sondern durchaus auch Quelle der Entwicklung von mehr Agency sein

kann, stellte auch die niederländische Religionssoziologin Bracke in ei-

ner empirischen Untersuchung zu akademisch gebildeten Anhängerinnen

der Milli-Görüş-Bewegung fest. Im Kontext der politischen Narration eines

»Dutch exceptionalism«16 (Bracke 2011: 29) sowie des laufenden Islamdis-

kurses beschreibt sie Strategien, mittels derer die von ihr untersuchten

Frauen Handlungsfähigkeit entwickeln, um dem dominanten Diskurs entge-

genzutreten. Sie spricht hierbei – rekurrierend auf Althussers Konzept der

Interpellation – von »talking back«, ebd.: 37-38). Bracke nennt vier Strategien,

wie die jungen Frauen durch »talking back« Agency entwickeln (ebd.: 38ff.).

Diese Strategien sind teilweise den von mir rekonstruierten »Taktiken«,

15 »Gelebte Religion« (»lived religion«, McGuire 2008: 12-13) verstehe ich hier als Gegen-

satz zu Religion als zugeschriebene Differenzkategorie.

16 Bracke (2011) rekonstruiert, wie das niederländische politische System auf der Narra-

tion eines »Dutch exceptionalism« (ebd.: 29) hinsichtlich aussergewöhnlicher »Tole-

ranz« beruht und historisch auf einem institutionalisierten Management (religiöser)

Differenz gründet (ebd.). DieNarration eines »Dutch exceptionalism«bezieht sich,wie

Bracke ausführt, in erster Linie auf die beiden Prinzipien des Säkularismus einerseits

und der sexuellen Freiheit und Emanzipation andererseits. Bracke zeigt auf, wie from-

me Musliminnen in dieser diskursiven Anordnung zur Kontrastfigur stilisiert werden

und zu zentralen »Subjekten der Debatte« werden (ebd.: 28, 29).

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Islam, Gender, Intersektionalität

mittels derer sich Frauen in ihren Bildungsbiografien zu behaupten versu-

chen, nicht unähnlich. Als erste Strategie des »talking back« führt Bracke die

Kritik am öffentlichen Islamdiskurs durch die eigene Selbstpositionierung

als »emanzipierte« frommeMuslimin (ebd.) an; dieser erste Typus von Bracke

ähnelt in gewisser Weise der »Taktik der kämpferischen Selbstbehauptung«

(»Taktik« 1), in der Ausprägung »emanzipierte«Muslima. Als zweite Strategie

analysiert Bracke das scheinbare Akzeptieren der Behauptungen des öffentli-

chen Diskurses durch die gesellschaftliche Selbstpositionierung als ostentativ

»unemanzipiert« (ebd.: 40ff.); diese Strategie ist der »Taktik der kämpferi-

schen Selbstbehauptung« in der Ausprägung ostentative Muslima ähnlich.

Als dritte Strategie des »talking back« verortet Bracke die Selbstorganisation

der jungen Frauen in Grass-root-Vereinen zur Aus- und Weiterbildung von

Glaubensschwestern und somit als Beitrag zu deren Selbstermächtigung

(ebd.: 42ff.), diese Strategie ähnelt in der ermächtigenden Bedeutung der

religiösen Vergemeinschaftung der »Taktik« 3. Schliesslich stuft sie als vierte

Strategie das resignierte Verstummen (ebd.: 44) ein, das auch ein Element

der »Taktik der widerständigen Mikropraktiken« darstellt.

Es ist interessant zu sehen, wie sich – auch innerhalb politisch, historisch

und gesellschaftlich (leicht) unterschiedlicher Kontexte – ähnliche Strategien

rekonstruieren lassen, mittels derer religiös orientierte Secondas muslimi-

schen Glaubens dem dominanten Diskurs entgegentreten und so versuchen

mehr Agency zu entwickeln. Allerdings gilt es zu betonen, dass Brackes Sam-

ple mit der Fokussierung auf akademisch gebildete Anhängerinnen einer de-

zidierten religiösen Bewegung ganz anders strukturiert ist als das der vorlie-

genden Untersuchung.

Auch in der vorliegenden Untersuchung wurde jedoch deutlich, dass der

Islam als »gelebte Religion« (»lived religion«McGuire 2008: 12-13) – trotz oder

gerade auch wegen seiner gesellschaftlichen Manifestation als Differenzka-

tegorie – eine Ressource zur Entwicklung von Agency in Bildungsbiografien dar-

stellen kann (vgl. Kapitel 5, Fallbeispiele). Dieser Aspekt wird immer wieder

implizit und explizit in den habituell verankerten »Taktiken« manifest (vgl.

Kap. 5) und soll im Folgenden kurz anhand der unterschiedlichen Typen re-

sümierend dargestellt werden:

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 293

Typus 1: Religiöse Selbstrepräsentation als Ressource

zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung

Diese Frauen nutzen ihre religiöse Selbstrepräsentation dahingehend als

Ressource, dass sie versuchen, die Differenzkategorie »Muslimin« und

das damit einhergehende gesellschaftliche Stigma emanzipatorisch um-

zudeuten (vgl. Kap 5.1). Dies erreichte bspw. Zara dadurch, dass sie sich

durch eine dezidierte Loslösung vom elterlichen Genderbild als Kopftuch

tragende, »emanzipierte« Muslima gesellschaftlich als Kontrastfigur zur

diskursiv konstruierten »armen, unterdrückten Muslimin« (Kaya 2012: 120)

zu positionieren versucht. Zara entfachte durch ihre religiöse Selbstre-

präsentation im Zuge des gegenwärtigen Islamdiskurses und des damit

einhergehenden gesellschaftspolitischen Klimas eine dialektische Dynamik,

welche ihr schlussendlich (bildungs-)biografisch zugute kam. Durch ihre

dem gängigen Stereotyp widersprechende, religiöse Selbstrepräsentation

bediente Zara indirekt die politischen Interessen gewisser gesellschaftlicher

Akteure, und wurde zu einer Art »Vorzeige-Muslima« von Integrationspoli-

tikern, Bildungsinstitutionen und NGOs. Anhand der Rekonstruktion von

Zaras Bildungsbiografie (Kap. 5.1) wird besonders deutlich, dass die Rolle

der »gelebten Religion« als Ressource in einem dialektischen Verhältnis mit

der Rolle der Religion als Differenzkategorie (in Bildungsbiografien) steht: Ihre

Selbstrepräsentation als »emanzipierte Muslima« wurde im gegenwärtigen

gesellschaftspolitischen Kontext zur Ressource, um eine Alternativkarriere

einzuschlagen (vgl. Kap. 5.1) und ihr ein berufliches Weiterkommen zu

ermöglichen. Ein Werdegang, welcher ihr als Kopftuch tragende Frau im

Dienstleistungsbereich trotz exzellenter Zeugnisse verwehrt blieb.

Anderen Frauen gelang die Umdeutung der Differenzkategorie Religion

als Ressource zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung damit, dass sie das

Stigma des Kopftuchtragens (vgl. Kreutzer/Demir, Sümeyye 2015) im Arbeits-

markt als Ressource nutzten. Sie suchten berufsbiografisch nach Nischen, in

welchen ihnen ihre religiöse Selbstrepräsentation als bspw. als Kopftuch tra-

gende Muslima zunutze kam, resp. zur bevorteilenden Ressource wurde, an-

statt zum Stigma: Sie eigneten sich also die Differenzkategorie »Muslimin«

im De Certeau’schen Sinne (1988: 89) an, indem sie sich bspw. als Fahrlehre-

rin für muslimische Frauen oder als Gründerinnen muslimischer Modelabels

oder Hijab-Boutiquen selbstständig machten.

Bei der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als »ostentati-

ve« Muslima zeigte sich die »gelebte Religion« (McGuire 2008: 12-13) indirekt

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Islam, Gender, Intersektionalität

als Ressource und zwar indem sich die Frauen durch die Art ihrer religiö-

sen Selbstrepräsentation politisierten und in der Vergemeinschaftung mit

Gleichgesinnten eine islamisch begründete, grösstmögliche Bildungsaspira-

tion entwickelten. So bspw. Mirjeta, welcher der ursprünglich eingeschla-

gene Bildungsweg wie Zara ebenfalls aufgrund des Hijab Tragens verwehrt

wurde, und die sich durch diese Bildungsbarriere politisierte. Durch die Ver-

gemeinschaftung mit Gleichgesinnten setzte Mirjeta ihren eingeschlagenen

Bildungsweg – notfalls mittels juristischer Mittel – entschieden fort und ver-

steht ihn als Teil des »Kampfes gegen die Islamophobie« (vgl. Kap.5.1.2.c).

Bei Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus eins rekonstruiert werden

konnte, kann zusammengefasst werden, stellt die religiöse Selbstrepräsentation

eine Ressource zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung dar, die positive Auswir-

kungen auf deren bildungsbiografischen Verlauf hat. Die religiöse Selbstre-

präsentation als Teil »gelebter Religion« (McGuire 2008: 12-13) steht in ihren

Bildungsbiografien in einem dialektischen Verhältnis zu der Rolle der Religion

als Differenzkategorie, wie sie sich gesellschaftlich manifestiert.

Typus 2: Religiöse Praxis als Ressource im Privaten

Für diese Frauen stellt deren religiöse Sozialisation eine Ressource in ihren

Bildungsbiografien dar. Die religiöse Sozialisation von Frauen, bei denen die

habituell verankerte »Taktik des zielstrebigen Aufsteigens« rekonstruiert wer-

den konnte, zeichnet sich durch eine starke Vereinsgebundenheit und grosses

formelles, religiösesWissen aus (vgl. Kap. 5.2.2 c). So auch diejenige von Xhe-

mile, Sahar und Hannan.

Die religiöse Praxis wie auch die Nähe zum elterlichen Religionsverein

wurde bei diesen Frauen in zwei unterschiedlichen Ausprägungen tradiert:

die eine Ausprägung,wie sie sich bspw. bei Xhemile zeigt, zeichnet sich durch

eine Pragmatisierung der religiösen Praxis und des Vereinsengagements der

Eltern aus (Ausprägung »pragmatische« Muslima, vgl. Kap. 5.2). Die andere

Ausprägung zeigt sich in der weitgehenden Tradierung des elterlichen En-

gagements und der elterlichen religiösen Praxis (Ausprägung »engagierte«

Muslima bspw. Sahar, Hannan). Hinsichtlich der Manifestation der »gelebten

Religion« (McGuire 2008: 12-13) als Ressource spielt jedoch, wie sich rekon-

struieren liess, die Ausprägung der Tradierung keine Rolle. Als prägend für

die Bildungsbiografie erwies sich vielmehr die religiöse Sozialisation und das

damit einhergehende Religionsverständnis: Sowohl Xhemile wie auch Sahar

und Hannan gelang es, mittels ihres sozialisatorisch erworbenen, intellektu-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 295

ellen Islamverständnis ihre Religiosität in ein plausibles Verhältnis zum säku-

laren Schulwissen zu bringen. Bei Glaubenskonflikten in beruf- und ausbil-

dungsbezogenen Situationen waren sie in der Lage, sich von religiösen Dog-

men zu distanzieren und – nicht zuletzt zwecks der zielstrebigen Verfolgung

des Bildungswegs – Kompromisse zu finden.

Im privaten Bereich kommt jedoch der »gelebten Religion« eine nicht zu

unterschätzende Bedeutung als persönliche Ressource zu: Die habituell ver-

ankerte, mehr oder weniger pragmatisch tradierte religiöse Praxis wie auch

die familiäre Eingebundenheit in den Religionsverein stiftet Sinn und gibt

Rückhalt im täglichen Leben und bei Krisen (vgl. Kap. 5.2.2b).

Religion und religiöse Praxis übernehmen in Bildungsbiografien von die-

sen Frauen also die Rolle einer Ressource im Privaten. Sie dient schliesslich unter

anderemnicht zuletzt auch der konsequenten Verfolgung der »Taktik des ziel-

strebigen Aufsteigens«, mittels der sie – im Vergleich zu privilegierten Ler-

nenden – ungleich grössere Anstrengungen zur Erreichung ihrer Bildungs-

ziele in Kauf nehmen müssen.

Typus 3: Religiöse Vergemeinschaftung als Ressource

zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung

Für diese Frauen stellt die religiöse Vergemeinschaftung die entscheidende

Ressource dar,mittels derer ein (bildungs-)biografisches Scheitern verhindert

werden kann.

Aufgrund des genderbasierten Rollenbilds17 und der fehlenden Unterstüt-

zung des Elternhauses blieb Frauen wie Esma, bei denen die »Taktik der reli-

giösen Vergemeinschaftung« rekonstruiert werden konnte, eine nachobliga-

torische Ausbildung verwehrt. Konstitutiv für die Lebensbeschreibungen die-

ser jungen Frauen ist das Moment, in dem sie sich (bildungs-)biografisch in

einer Sackgasse befinden und aufgrund eines massiven strukturellen Drucks

in eine scheinbar ausweglose (berufs-)biografische Krise geraten (vgl. Kap.

5.3). Auch Esma schildert ein solches Moment, in dem sie weder ein noch

aus wusste. Durch die Vergemeinschaftung im Religionsverein konnte sie für

ihre Berufsbiografie entscheidendes, von den Eltern unabhängiges, soziales

17 Dem Rollenbild der Eltern von Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstruiert werden

konnte, zu folge ist eine nachobligatorische Ausbildung ihrer Töchter obsolet, da sie –

so der elterliche Wunsch – nach einer frühen Heirat eine klassische Hausfrauenrolle

übernehmen sollten.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Islam, Gender, Intersektionalität

Kapital (Bourdieu 1983b) akkumulieren und dadurch mehr Handlungsfähig-

keit (Agency) hinsichtlich ihrer (Bildungs-)Biografie erlangen.

Die Vergemeinschaftung wirkte bei ihr und bei den anderen Frauen der

»Taktik« 3 gesellschaftlich integrierend und fing auf, wo Sozialstaat, Eltern-

haus und Bildungssystem versagten und die Frauen durch das wirkmäch-

tige Zusammenspiel struktureller Differenzdimensionen davon bedroht wa-

ren, (bildungs-)biografisch »aus dem System zu fallen«. Die religiöse Verge-

meinschaftung diente ihnen als »religiöses Sozialkapital« (Pickel 2014: 50) und

stellte die entscheidende Ressource zu einer gesellschaftlichen Neu- und Selbstposi-

tionierung dar.

Typus 4: »Gelebte Religion« als Stigma

In Bildungsbiografien dieser Frauen wirkt Religion als interdependente Diffe-

renzkategorie im Zusammenspiel mit Gender, »Migrationshintergrund«, »class«,

und zusätzlich noch Körper intersektionell so stark einschränkend, dass »ge-

lebter Religion« (»lived religion«,McGuire 2008: 12-13) als Ressource hinsicht-

lich der Bildungsbiografie kaum noch Bedeutung zukommen kann.

Auch bei dieser »Taktik« steht Religion als Differenzkategorie und Religion

als Ressource in einem dialektischen Verhältnis, allerdings in einem von star-

ker Ungleichheit geprägten: Religion als interdependente Differenzkategorie

überlagert »gelebte Religion« als potenzielle Ressource so stark, dass dieser

in den (Bildungs-)Biografien der Frauen in erster Linie die Rolle eines Stigmas

zukommt (vgl. Kap. 5.4).

Zusammenfassend kann formuliert werden, dass bei drei von vier rekon-

struierten bildungsbiografischen »Taktiken« junger Musliminnen »gelebter

Religion« (McGuire 2008: 12-13) die Rolle einer Ressource imHinblick auf ihre

Bildungsbiografien zukommt.

Ebenso wird deutlich, dass die Rolle von »gelebter Religion« wie bspw. re-

ligiöse Selbstrepräsentation, religiöse Praxis und religiöse Vergemeinschaf-

tung als Ressource in Bildungsbiografien in einem dialektischen Verhältnis

zur Rolle der Religion als Differenzkategorie steht (vgl. Kap. 5). »Gelebte Re-

ligion« kann also auch – oder vielleicht sogar ganz besonders – unter den

soziopolitischen Bedingungen des laufenden Islamdiskurses zur Ressource

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 297

7.3 Fazit und Ausblick

Aus der Rekonstruktion der Bildungsbiografien der jungen Frauen in der vor-

liegenden Arbeit geht als zentrale Erkenntnis hervor, dass »Religion« im Zuge

des gegenwärtigen Islamdiskurses in Bildungsbiografien eine doppelte Rolle

einnimmt: Einerseits wirkt sie als interdependente Differenzkategorie struk-

turell einschränkend und andererseits – dasmag angesichts des laufenden Is-

lamdiskurses mehr erstaunen – kommt »gelebter Religion« (»lived religion«,

McGuire 2008: 12-13) in den Bildungsbiografien der untersuchten Frauen die

Rolle einer Ressource zu, mittels derer sie mehr Agency erlangen können.

Es zeigte sich, dass die jungen Secondas auch in intersektionell teilwei-

se äusserst begrenzten, bildungsbiografischen »Möglichkeitsräumen« (Holz-

kamp 1983) Handlungsfähigkeit entwickeln können. Hierbei war die Theore-

tisierung von Agency durch De Certeaus Konzept der »Taktiken« (vs. »Strate-

gien«) (1988: 89) hilfreich. Anstatt jedoch die De Certeau’sche Gegenüberstel-

lung von »Taktiken« vs. »Strategien« zu übernehmen, verwandte ich auf der

Ebene der »Strategien« intersektionelle Differenzdimensionen als »referen-

ziellen Rahmen«, innerhalb dessen sich die »Taktiken« verorten. Eine inter-

sektionelle Perspektive als analytisch sensibilisierendes Konzept erwies sich

zudem als sehr nützlich, um die subtilen Machtverhältnisse, die einschrän-

kend auf Bildungsbiografien wirken, zu analysieren. Von De Certeau wurde

jedoch der Fokus auf den relationalen Aspekt zwischen »Taktiken«, die ich als

habituell verankert sehe (vgl. Winter 2018, 2017), und den intersektionell wir-

kenden Einschränkungen übernommen (vgl. Kap. 2.3). Der relationale Aspekt

zwischen »Taktiken« und intersektionellen Einschränkungen zeigt sich bspw.

in dem dialektischen Verhältnis »gelebter Religion« (McGuire 2008: 12-13) als

Ressource und Religion als interdependente Kategorie in den Bildungsbiogra-

fien der jungen Frauen (vgl. Kap. 7.2). De Certeaus Konzept der »Taktiken«

eignete sich durch seine relationale Konstruiertheit zudem ideal, um den po-

tenziell machtsubversiven Gehalt von Agency junger muslimischer Secondas

als subalterne Akteurinnen hinsichtlich interdependenter Dominanzverhält-

nissen zu analysieren.

Die intersektionelle Perspektive auf die Bildungsbiografien der jungen

Frauen war insofern erkenntnisreich, da sie gleichzeitig ‒ wie Riegel (2016:

311) es formuliert ‒ eine Perspektive der Reflexion, der Kritik und der Verände-

rung bzw. des Hinterfragens, »eigener zuschreibender Deutungsmuster« dar-

stellt (2017: 25ff.) und Weg für eine postkoloniale Analyse sozialer Praktiken

im Kontext struktureller Dominanzverhältnisse bereitete.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Islam, Gender, Intersektionalität

Auch die ethnografische Herangehensweise (vgl. Kap 4) verhalf zu Ein-

sicht. Sie diente unter anderem dazu – wie Breidenstein et al. es formulieren

– den jungen Frauen »in ihren Relevanzen zu folgen« (Breidenstein et al. 2015:

38) und Aspekte der (religiösen) Selbstrepräsentation zu erfassen, die in Inter-

views und Dokumenten nicht in derselbenWeise zugänglich geworden wären

(vgl. bspw. Lane Kap.4.1, 6). Zudem bereitete die ethnografische Forschungs-

strategie anlehnend an Marcus’ Vorschlag einer multi-sited Ethnography (1995)

auch Weg für eine systematische Verknüpfung unterschiedlicher Felder, d.h.

nicht nur geografischer sondern auch sozialer sowie insbesondere virtueller

Felder.

Das vorliegende Projekt befand sich an einer interdisziplinären Schnitt-

stelle zwischen religionswissenschaftlicher Forschung und ethnografischer

Bildungsforschung. Aus den beiden disziplinären Perspektiven heraus erge-

ben sich meines Erachtens unterschiedliche Felder und Anknüpfungspunkte

für weiterführende Forschung.

Im Einklang mit Forschungsergebnissen zu jungen religiös orientierten

Secondas muslimischen Glaubens in Europa, insbesondere auch in Deutsch-

land (vgl. bspw. Bendixsen 2013, Klinkhammer 2006) konnte festgestellt wer-

den, dass sich deren Geschlechterrollenbild im Vergleich zu dem ihrer El-

terngeneration tendenziell im Wandel befindet: Die Hinwendung zur Reli-

gion geht für viele der jungen Secondas mit der Emanzipation von dem Gen-

derbild ihrer Eltern einher undwird teilweise gar religiös begründet (vgl. hier-

zu Fallbeispiel Zara Kap. 5.1.2, vgl. These diskursive Trennung von »Religi-

on« und »Kultur« Kap. 6). Zum Wandel des Genderbildes religiös orientierter

(aber unbedingt auch nicht religiös orientierter) Secondas und dem damit

einhergehenden generationalen Aushandlungsprozess wäre weiterführende

Forschung anzuregen.

In der ethnografischen Feldforschung fiel zudem auf, dass Frauen in di-

versen Religionsvereinen zentrale Aufgabenfelder innerhalb der Moschee ab-

decken und/oder als deutschsprechende Secondas in der Öffentlichkeitsarbeit

tätig sind (vgl. bspw. 5.1. Zara, oder 5.2.2 b) Sahar). Baumann (2012: 61) konn-

te bereits hinsichtlich der religiösen Organisation von zugewanderten viet-

namesischen Buddhist*innen und tamilischen Hindus aufzeigen, dass ein

Mangel an religiösen Spezialisten neue Räume für Frauen im rituellen Be-

reich öffnet (ebd.). Auch Allenbach und Müller stellen zudem ein zunehmen-

des Eindringen von Frauen in die »institutionelle Sphäre von Religion« fest

(Allenbach/Müller 2017: 287). Es wäre interessant, mittels eines ethnografi-

schen Ansatzes weiter zu verfolgen, inwiefern jungeMuslimas im schweizeri-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion 299

schen Kontext informell mit Macht ausgestattete Positionen in Vereinen ein-

nehmen, sei dies im sozialen, rituellen oder aber auch im Bereich der Öffent-

lichkeitsarbeit.

Der Islamdiskurs, dessen inhärentes »religiöses Othering« (Meche-

ril/Thomas-Olalde 2011: 45) soziale Deutungspraxen hervorbringt (vgl.

Lingen-Ali/Mecheril 2016), so konnte in der vorliegenden Untersuchung ge-

zeigt werden, strukturiert die Bildungsbiografien vieler religiös orientierter

Secondas muslimischen Glaubens. Ein weiteres Forschungsdesiderat wäre

es, zu untersuchen, ob und inwiefern sich Religion in Bildungsbiografien als

interdependente Kategorie auch bei Angehörigen anderer religiöser Grup-

pierungen, losgelöst vom Rahmen des Islamdiskurses, manifestiert; bspw.

bei Secondas*os hinduistischen Glaubens, Buddhist*innen oder aber auch

bei Angehörigen evangelikaler Gruppierungen.

Ein weiteres Desiderat zu weiterführender Forschung resultiert daraus,

dass dem Design entsprechend nur Frauen untersucht wurden, welche sich

im weitesten Sinne als religiös orientierte Musliminnen verstehen (vgl. Kap.

4.1). Nicht untersucht wurden Frauen, die im Vergleich zur ihrer Elternge-

neration ein dezidiert distanziertes Verhältnis zum Islam entwickelt haben.

Es wäre jedoch äusserst spannend, zu erforschen, ob auch Secondas, welche

sich selbst nicht als Musliminnen verstehen, in ihren Bildungsbiografien mit

der Differenzkategorie »Muslimin« konfrontiert werden.

Aus Sicht ethnografischer Bildungsforschung wäre es zudem interessant

Begründungen und Befürchtungen der Arbeitgebenden zu erforschen, Hijab

tragende Musliminnen anzustellen. Weiter fiel auf, dass viele der befragten

Frauen in ihren Erzählungen die unzureichende Kenntnis der Eltern der

Bedeutung des frühen Selektionsprozesses in Bezug auf eine zukünftige

Berufs- oder Ausbildungswahl schilderten und als eine Bildungsbarriere

erachteten. Vorstellungen von traditionalen Geschlechterrollen, die unter

den Eltern der untersuchten Frauen stark verbreitet waren, scheinen zusätz-

lich einen starken genderspezifischen Einfluss auf Bildungsentscheidungen

auszuüben. Auch hier wäre weiterführende Forschung wünschenswert.

Abschliessend gilt es festzuhalten – und das kann nicht genug unterstri-

chen werden – dass die intersektionellen Strukturierungen der bildungsbio-

grafischen »Möglichkeitsräume« der jungen Secondas muslimischen Glau-

bens vor dem Hintergrund eines Bildungssystems gedacht werden müssen,

das von Jugendlichen nach wie vor »kulturelle Assimilation« erwartet (Oes-

ter/Brunner 2015: IV, vgl. hierzu auch Kap. 3.3). Es ist Riegel beizupflich-

ten, wenn sie betont, dass der »Kampf um Anerkennung und Zugehörigkeit«

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Islam, Gender, Intersektionalität

(Riegel 2004), obwohl er von den jungen Frauen meist individuell geführt

wird, doch eine »Bereitschaft der [hegemonialen] Mehrheitsgesellschaft« vor-

aussetzt, »die eigene Dominanz und damit verbundene Normalitätsvorstel-

lungen aufzugeben und einem gleichberechtigten Aushandlungsprozess frei-

zugeben« (ebd.: 358). In Bezug auf die Thematik der vorliegenden Untersu-

chung könnte sich das bspw. dadurch zeigen, dass hegemoniale, gegender-

te Deutungspraxen gerade auch von Akteur*innen des Bildungssystems ei-

nem gleichberechtigten Aushandlungsprozess freigegeben würden. Das Tra-

gen einesHijabswürde so bspw. nicht länger primär als Symbol vonUnterdrü-

ckung undmangelnderHandlungsfähigkeit gedeutet, sondern könnte genau-

so gut als Ausdruck gelebter religiöser Selbstrepräsentation von handlungs-

und entscheidungsfähigen jungen Frauen gelesen werden, die gleichberech-

tigt neben anderen Formen religiöser und nicht religiöser Selbstrepräsentati-

on stehen und so als Bildungsbarriere strukturell keine Wirkmächtigkeit ent-

falten könnte.

Es ist bemerkenswert, dass sich die untersuchten Frauen trotz der teil-

weise sehr schwierigen strukturellen Bedingungen durchgängig im Rahmen

ihres »Möglichkeitsraums« als aktive Gestalterinnen ihrer Bildungsbiografi-

en erwiesen. Sie liessen sich selbst von stark wirksamen Bildungsbarrieren

nicht entmutigen und suchten nach Ausweichstrategien, um bildungsbiogra-

fisch einen Weg zu finden.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dank

Zuallererst möchte ich den Frauen danken, die hinter den Pseudonymen Za-

ra, Xhemile, Esma, Duaa, Ardita, Velika, Adea, Aieta, Maide, Suad, Sahar,

Zoya, Rahima, Lane, Malia, Raime, Fijona, Illana, Rhea, Hannan und Mira

stehen. Vielen Dank, dass Ihr mich in Eure Lebenswelten habt blicken lassen

und mich an für Euch relevante Orte mitgenommen habt. Eine Teilnahme an

einer ethnografischen Forschung ist gerade für Menschen, die immer wieder

mit gesellschaftlichen Ausschlusserfahrungen konfrontiert sind, keineswegs

selbstverständlich. Ich hoffe, ich bin mit dem Vertrauen, das Ihr mir entge-

gengebracht habt, sorgsam umgegangen.

Besonders herzlich möchte ich auch meinem Betreuer Martin Baumann

danken, dermir stets unkompliziert und schnell mit hilfreichemRat sowie Li-

teraturhinweisen beiseite stand, wenn sich ein (religions-)wissenschaftliches

Problemfeld auftat. Mein ganz herzlicher Dank richtet sich ebenso an Angela

Stienen, meine Zweitbetreuerin, die mich immer gefördert, auf meinen in-

tellektuellen Wegen unterstützt und mich in die Gefilde der postkolonialen

Studien hineinsozialisiert hat. Auch bei Fragen und Dilemmata hinsichtlich

der ethnografischen Feldforschungwar sie stets für ein unkompliziertes, zeit-

nahes Gespräch zu haben.

Einen ganz speziellen Dank möchte ich an Andreas Tunger-Zanetti vom

Zentrum für Religionsforschung der Universität Luzern (ZRF) richten, der

die thematische Initialzündung zu diesem Projekt gab. Er stellte seinen Er-

fahrungsschatz zu Lebenswelten junger Muslim*innen in der Schweiz und

anderswo, aber auch sein schier unendliches Faktenwissen zum Islam stets

grosszügig zur Verfügung. Auch Jürgen Endres danke ich für die wertvollen

Hinweise und für die gemeinsamen Feldbesuche.

Gebührender Dank gilt auch Kathrin Oester, die mit ihrem klugen, ana-

lytischen Blick, ihren Arbeiten über Schulen und Peergroups in transnatio-

nalen Lebenswelten sowie hilfreichen Literaturtipps viel zu meiner geistigen

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Islam, Gender, Intersektionalität

Sozialisation in die ethnografische Bildungsforschung beigetragen hat. Zu-

dem möchte ich Caroline Bühler danken, meiner Mentorin im Hintergrund,

ohne die dieses Projekt nicht zustande gekommen wäre und die mich gross-

zügig von administrativen Assistentinnenpflichten befreit hat, damit ich an

dessen Ausarbeitung arbeiten konnte.

Gerne danke ich der PHBern für die grosszügige Finanzierung des Pro-

jekts. Ebenso möchte ich dem Berufsberatungs- und Informationszentrum

Bern (BIZ Bern) für die zahlreichen Auskünfte zu möglichen Bildungswegen

danken und für die Mithilfe bei der Rekonstruktion von Bildungsbiografien,

die auf älteren, nicht mehr aktuellen Bildungsstrukturen beruhen.

Ein spezieller Dank geht anmeine Lektorin Franziska Geiser, die vonmei-

ner ersten Seminararbeit an jedemeiner universitären Arbeiten gegengelesen

hat und mit ihrem scharfen Blick nebst Schreibfehlern stets auch inhaltliche

Ungenauigkeiten aufzuspüren vermag. Jegliche verbliebene Nachlässigkeiten

sind allein mir selbst zuzuschreiben. Ganz lieben Dank auch an Mira Du-

commun, die mir ebenso immer wieder einzelne Kapitel gegengelesen hat

und im richtigen Moment wichtige Hinweise beim Entwickeln der Typolo-

gie geliefert hatte. Danken möchte ich ebenfalls Brigit Allenbach, Eva Mey,

Karénina Kollmar-Paulenz, Judith Hangartner, Simone Marti, Daniel Steiner,

Christine Beckert, Anne-Seline Moser, Jessica Bollag, Jonathan Hoppler, Ra-

chel Imboden, Luisa Genovese und den Forschungspraktikannt*innen sowie

allen, die hier namentlich nicht aufgeführt sind und auf unterschiedliche Art

und Weise zu diesem Projekt beigetragen haben.

Herzlich danken möchte ich unbedingt auch meinen Freund*innen, die

hier ebenfalls namentlich unerwähnt bleiben, für ihr Dasein und die gemüt-

lichen Nachtessen, die mich stets auch auf andere Gedanken gebracht haben.

Schliesslich danke ich Simone Suter, die mir als verlässlicheWeggefährtin

während der Dissertation sowohl in fachlichen als auch persönlichen Belan-

gen stets humorvoll und klug beiseite stand und mich durch alle Höhen und

Tiefen dieses Projekts eng begleitet (und ausgehalten) hat.

Ganz vielen lieben Dank gebührt natürlich den fünf Grosseltern meiner

Kinder sowie Heidy Weil, Lukas Gasser, Liselotte Jordi und allen anderen lie-

ben Menschen meiner Familie. Merci für Eure vielfältige Unterstützung, Eu-

ren Rückhalt und nicht zuletzt auch: Merci für die vielen Extrahütestunden

in der Endphase dieser Arbeit!

Mein allergrösster Dank geht jedoch anmeinen PartnerMarkus Kreis und

meine Kinder Lennart und Hannes, die mir immer wieder mit viel Liebe, Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dank 303

duld und Humor gezeigt haben, worum es im Leben wirklich geht und dabei

stets an das Gelingen dieses Projekts geglaubt haben.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Aarburg, Hans-Peter von/Gretler, Sarah Barbara (2011): Kosova-Schweiz. Die

albanische Arbeits- und Asylmigration zwischen Kosovo und der Schweiz

(1964-2000). 2. Aufl. Wien u.a.: LIT.

Abu-Lughod, Lila (2013): Do Muslim women need saving? Cambridge MA:

Harvard University Press.

Abu-Lughod, Lila (2002): Do Muslim Women Really Need Saving? Anthropo-

logical Reflections on Cultural Relativism and Its Others. American Anthro-

pologist 104(3).

Allenbach, Brigit/Müller, Monika (2017): Doing gender in religiösen Organi-

sationen von Zugewanderten in der Schweiz: Inkorporation und vielfälti-

ge Zugehörigkeit. In: Sammet, Kornelia/Benthaus-Apel, Friederike/Gärt-

ner, Christel (Hg.): Religion und Geschlechterordnungen. Wiesbaden:

Springer VS, 273-292.

Allenbach, Brigit (2016): Do Muslim Girls Really Need Saving? Boundary-

Making and Gender in Swiss Schools. In: Hunner-Kreisel, Chris-

tine/Bohne, Sabine (Hg.): Childhood, Youth and Migration. Connecting

Global and Local Perspectives. Cham: Springer International Publishing,

31-47.

Allenbach, Brigit (2012): Bairam,Balkanslang, Basketball…Die vielfältigen Zu-

gehörigkeiten von muslimischen Jugendlichen in der Schweiz. Tsantsa 17,

86-95.

Allenbach, Brigit (2011): Made in Switzerland. Erzählungen über Religion

und Zugehörigkeit von Secondos/Secondas aus Südosteuropa. In: Allen-

bach, Brigit/Goel, Urmila/Hummrich, Merle/Weisköppel, Cordula (Hg.):

Jugend, Migration und Religion. Interdisziplinäre Perspektiven. Baden-

Baden: Nomos, 199-224.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Islam, Gender, Intersektionalität

Allenbach, Brigit/Herzig, Pascale (2010): Der Islam aus der Sicht von Kindern

und Jugendlichen. In: Allenbach, Brigit/Sökefeld, Martin (Hg.): Muslime

in der Schweiz. Zürich: Seismo, 296-330.

Allenbach,Brigit/Sökefeld,Martin (2010): Einleitung. In: Allenbach,Brigit/Sö-

kefeld, Martin (Hg.): Muslime in der Schweiz. Zürich: Seismo, 9-40.

Allenbach, Brigit/Herzig, Pascale/Müller, Monika (2010): Migrati-

on und Religion. Perspektiven von Kindern und Jugendlichen in

der Schweiz. Schlussbericht. Bern: Schweizerischer Nationalfonds

(SNF), Nationales Forschungsprogramm NFP 58). URL: www.snf.ch/

SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.

pdf [Stand: 24. Januar 2019].

Ahmed, Leila (1992): Women and Gender in Islam. Historical Roots of a mod-

ern Debate. New Haven CT: Yale University Press.

Amit, Vered (Hg.) (2000): Constructing the field. Ethnographic fieldwork in

the contemporary world. London u.a.: Routledge.

Anthias, Floya (2009a): Intersectionality, belonging and transnational po-

sitionality. Thinking about transnational identities. In: Rosenthal,

Gabriele/Bogner, Artur (Hg.): Ethnicity, belonging and biography. Ethno-

graphical and biographical perspectives. Berlin: Lit, 229-249.

Anthias, Floya (2009b): Translocational Belonging, Identity and Generation.

Questions and Problems in Migration and Ethnic Studies. Finnish Journal

of Ethnicity and Migration 4(1), 6-15.

Anthias, Floya (2008): Thinking through the lens of translocational positional-

ity: an intersectionality frame for understanding identity and belonging.

Translocations 4(1), 5-20.

Anthias, Floya (2003): Erzählungen über Zugehörigkeit. In: Apitzsch, Ursu-

la/Jansen, Mechtild M./Löw, Christine (Hg.): Migration, Biographie und

Geschlechterverhältnisse.Münster: Westfälisches Dampfboot, 20-37.

Anthias, Floya/Yuval-Davis, Nira (1992): Racialized boundaries. Race, nation,

gender, colour and class and the anti-racist struggle. New York NY: Rout-

ledge.

Anzaldúa, Gloria/Moraga, Cherríe (Hg.) (1981): This bridge called my back.

Writings by radical women of color. New York NY: Kitchen Table.

Arlettaz, Silvia (2012): »Saisonniers«. In: Historisches Lexikon der Schweiz

(Internetversion). Historisches Lexikon der Schweiz (HLS). URL: www.

hls-dhs-dss.ch/textes/d/D25738.php [Stand: 26. Januar 2019].

Augsburger, Jaqueline (2005): Die rechtliche Behandlung des Kopftuchs

im Spannungsfeld von Religionsfreiheit, religiöser Neutralität, Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.pdf
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D25738.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D25738.php
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.pdf
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D25738.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D25738.php


Literaturverzeichnis 307

schlechtergleichheit und Integration. Bern: Humanrights.ch/MERS.

URL: https://www.humanrights.ch/cms/upload/pdf/060117_augsburger_

kopftuchverbot.pdf [Stand: 26. Januar 2019].

Aumüller, Jutta (2010): Wie viele Generationen dauert Integration? Wie Be-

griffe unser Bild von Gesellschaft prägen. Berlin: Heinrich Böll Stif-

tung.URL: www.migration-boell.de/web/integration/47_2685.asp [Stand:

29. Januar 2019].

Bader, Dina/Fibbi, Rosita (2012): KindermitMigrationshintergrund: ein gros-

ses Potenzial. Institut Swiss Forum for Migration and Populations Stu-

dies. Neuenburg: Universität Neuenburg, Swiss Forum for Migration

and Population Studies (SFM). URL: https://www.unine.ch/files/live/sites/

sfm/files/nouvelles %20publications/fibbi_bader_2012.pdf [Stand: 29. Jan-

uar 2019].

Badouard, Romain (2016): Je ne suis pas Charlie. Pluralité des prises de

parole sur le web et les réseaux sociaux. Le Défi Charlie. Les médias

à l’épreuve des attentats. In: HAL. Archives-ouvertes.fr (Onlinearchiv).

HAL-ID: hal-01251253.URL: https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01251253/

document [Stand: 29. Januar 2019].

Baghdadi, Nadia (2012): Und plötzlich bist du DIE Muslimin. Migrantinnen

zwischen Karrieresprung und Ausschlusserfahrung. Berlin: Frank & Tim-

me.

Baghdadi, Nadia (2010): »Die Muslimin« im Spannungsfeld von Zuschrei-

bung, Abgrenzung und Umdeutung. In: Allenbach, Brigit/Sökefeld, Mar-

tin (Hg.): Muslime in der Schweiz. Zürich: Seismo, 213-240.

Baumgartner, Fabian (2016): Nach Razzia in Winterthur. Stadt kann An-

Nur-Moschee nicht schliessen. In: NZZ (Internetversion), 3.11.2016. URL:

https://www.nzz.ch/zuerich/aktuell/razzia-in-winterthur-niemand-will-

den-schluessel-zur-an-nur-moschee-ld.126218 [Stand: 28. Januar 2019].

Baumann, Martin (2019): Generational Changes of Religion and Civic Partic-

ipation among Immigrant Minorities: Studying Tamil Hindu and Sunni

Muslim Youths in Switzerland (im Erscheinen). In: Irene Becci (Hg.): Reli-

gion, diversité, reconnaissance. Rennes: Presses universitaires de Rennes.

Baumann, Martin/Endres, Jürgen/Martens, Silvia/Tunger-Zanetti, Andreas

(2017): »Hallo es geht um meine Religion!«. Muslimische Jugendliche in

der Schweiz auf der Suche nach ihrer Identität. Forschungsbericht des

Projektes Imame, Rapper, Cybermufties. Luzern: Universität Luzern,

Zentrum für Religionsforschung. URL: https://www.unilu.ch/fileadmin/

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.humanrights.ch/cms/upload/pdf/060117_augsburger_kopftuchverbot.pdf
https://www.humanrights.ch/cms/upload/pdf/060117_augsburger_kopftuchverbot.pdf
http://www.migration-boell.de/web/integration/47_2685.asp
https://www.unine.ch/files/live/sites/sfm/files/nouvelles%20publications/fibbi_bader_2012.pdf
https://www.unine.ch/files/live/sites/sfm/files/nouvelles%20publications/fibbi_bader_2012.pdf
https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01251253/document
https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01251253/document
https://www.nzz.ch/zuerich/aktuell/razzia-in-winterthur-niemand-will-den-schluessel-zur-an-nur-moschee-ld.126218
https://www.nzz.ch/zuerich/aktuell/razzia-in-winterthur-niemand-will-den-schluessel-zur-an-nur-moschee-ld.126218
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.humanrights.ch/cms/upload/pdf/060117_augsburger_kopftuchverbot.pdf
https://www.humanrights.ch/cms/upload/pdf/060117_augsburger_kopftuchverbot.pdf
http://www.migration-boell.de/web/integration/47_2685.asp
https://www.unine.ch/files/live/sites/sfm/files/nouvelles%20publications/fibbi_bader_2012.pdf
https://www.unine.ch/files/live/sites/sfm/files/nouvelles%20publications/fibbi_bader_2012.pdf
https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01251253/document
https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01251253/document
https://www.nzz.ch/zuerich/aktuell/razzia-in-winterthur-niemand-will-den-schluessel-zur-an-nur-moschee-ld.126218
https://www.nzz.ch/zuerich/aktuell/razzia-in-winterthur-niemand-will-den-schluessel-zur-an-nur-moschee-ld.126218
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf


308 Islam, Gender, Intersektionalität

fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_

meine_Religion.pdf [Stand: 24. Januar 2019].

Baumann, Martin (2015): Religion als Ressource und Konfliktpotential in Eu-

ropa. Analytische Perspektiven auf Immigration, Gemeinschaft und Ge-

sellschaft. In: Polak, Regina/Reiss, Wolfram (Hg.): Religion im Wandel.

Transformation religiöser Gemeinschaften in Europa durch Migration –

interdisziplinäre Perspektiven. Göttingen: V & R Unipress, Vienna Uni-

versity Press, 49-74.

Baumann, Martin (2012): Religionsgemeinschaften im Wandel: Identitäten,

Strukturen, interreligiöse Beziehungen. In: Bochinger, Christoph (Hg.):

Religionen, Staat undGesellschaft.Die Schweiz zwischen Säkularisierung

und religiöser Vielfalt. Zürich: Verlag Neue Zürcher Zeitung, 21-75.

Baumann, Martin (1998): Qualitative Methoden in der Religionswissen-

schaft. Hinweise zur religionswissenschaftlichen Feldforschung. 2. Aufl.

Marburg: Religionswissenschaftlicher Medien- und Informationsdienst

(REMID).

Baumann, Martin/Tunger-Zanetti, Andreas (2011): Wenn Religionen Häuser

bauen: Sakralbauten, Kontroversen und öffentlicher Raum in der Schwei-

zer Demokratie. In: Baumann, Martin/Neubert, Frank (Hg.): Religions-

politik – Öffentlichkeit – Wissenschaft. Studien zur Neuformierung von

Religion in der Gegenwart. Zürich: Pano, 151-188.

Bauschke-Urban, Carola (2010): Im Transit. Transnationalisierungsprozesse

in der Wissenschaft. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Beck, Charlotte/Büchel, Romana/Galizia, Michele (2005): Fremde Freunde.

Gewährsleute der Ethnologie. Wuppertal: Peter Hammer Verlag.

Becker, Rolf (2010): Soziale Ungleichheit im Schweizer Bildungssystem und

was man dagegen tun kann. In: Neuenschwander, Markus P./Grun-

der, Hans-Ulrich (Hg.): Schulübergang und Selektion. Forschungsbefun-

de – Praxisbeispiele – Umsetzungsperspektiven. Internationale Tagung

»Schulübergang und Selektion«. Zürich: Rüegger Verlag, 91-108.

Becker, Rolf/Beck, Michael/Jäpel, Franziska (2013): Geschlechterunterschiede

im Bildungserfolg. Eine empirische Analyse für Schulkinder im Deutsch-

schweizer Schulsystem unter besonderer Berücksichtigung ihres Migra-

tionshintergrundes. In: Hadjar, Andreas/Hupka-Brunner, Sandra (Hg.):

Geschlecht, Migrationshintergrund und Bildungserfolg.Weinheim: Beltz

Juventa, 77-101.

Becker, Rolf/Hadjar, Andreas (2017): Meritokratie – Zur gesellschaftlichen Le-

gitimation ungleicher Bildungs-, Erwerbs- und Einkommenschancen in

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf


Literaturverzeichnis 309

modernen Gesellschaften. In: Becker, Rolf (Hg.): Lehrbuch der Bildungs-

soziologie. 3. Aufl. Wiesbaden: Springer VS.

Becker, Rolf/Solga, Heike (2012): Soziologische Bildungsforschung. Wiesba-

den: Springer VS.

Becker-Schmidt, Regina (2007): »Class«, »Gender«, »Ethnicity«, »Race«. Logi-

ken der Differenzsetzung, Verschränkungen von Ungleichheitslagen und

gesellschaftliche Strukturierung. In: Klinger, Cornelia/Knapp, Gudrun-

Axeli & Sauer, Birgit (Hg.): Achsen der Ungleichheit. Zum Verhältnis von

Klasse, Geschlecht und Ethnizität. Frankfurt a.M.: Campus, 56-83.

Behloul, Samuel M. (2011): Vom öffentlichenThema zur öffentlichen Religion?

Probleme und Perspektiven des Isam imWesten am Beispiel Schweiz. In:

Baumann, Martin/Neubert, Frank (Hg.): Religionspolitik – Öffentlichkeit

– Wissenschaft. Studien zur Neuformierung von Religion in der Gegen-

wart. Zürich: Pano, 127-150.

Behloul, Samuel M. (2010): Religion und Religionszugehörigkeit im Span-

nungsfeld von normativer Exklusion und zivilgesellschaftlichemBekennt-

nis. Islam und Muslime als öffentliches Thema in der Schweiz. In: Allen-

bach, Brigit/Sökefeld,Martin (Hg.): Muslime in der Schweiz. Zürich: Seis-

mo, 43-65.

Behloul, Samuel M. (2009a): Minarett-Initiative. Im Spannungsfeld zwischen

Abwehrreflex und impliziter Anerkennung neuer gesellschaftlicher Fak-

ten. In: Tanner, Mathias/Müller, Felix/Mathwig, Frank/Lienemann, Wolf-

gang (Hg.): Streit um das Minarett. Zusammenleben in der religiös plura-

listischen Gesellschaft. Zürich: TVZ Theologischer Verlag Zürich, 103-122.

Behloul, Samuel M. (2009b): Islam-Diskurs nach 9/11. Die Mutter aller Dis-

kurse? Zur Interdependenz von Religionsdiskurs und Religionsverständ-

nis. In: Müller, Wolfgang W. (Hg.): Christentum und Islam. Plädoyer für

den Dialog. Zürich: TVZ Theologischer Verlag Zürich, 229-268.

Behloul, Samuel M. (2009c): Discours total! Le débat sur l’Islam en Suisse

et le positionnement de l’Islam comme religion publique. In: Schneuwly

Purdie, Mallory/Gianni, Matteo/Jenny, Magali (Hg.): Musulmans d’au-

jourd’hui. Identités plurielles en Suisse. Genève: Labor et Fides, 53-72.

Behloul, Samuel M./Lathion, Stéphane (2007): Muslime und Islam in der

Schweiz. Viele Gesichter einer Weltreligion. In: Baumann, Martin/Stolz,

Jörg (Hg.): Eine Schweiz – viele Religionen. Risiken und Chancen des Zu-

sammenlebens. Bielefeld: transcript, 193-207.

Behloul, Samuel M. (2005): Religionspluralismus: Europäischer »Normal«-

oder »Notfall«? Muslimische Migranten in der Schweiz und die Einbet-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Islam, Gender, Intersektionalität

tung in den öffentlichen Raum. In: Baumann,Martin/Behloul, Samuel M.

(Hg.): Religiöser Pluralismus. Empirische Studien und analytische Per-

spektiven. Schweizerische Gesellschaft für Religionswissenschaft. Biele-

feld: transcript, 145-169.

Behloul, Samuel M. (2004): Muslims in Central Switzerland. From Migrants

to Diaspora-Muslims (unpublished Research Report). Department for the

Study of Religions of University of Lucerne.

Belloni, Milena (2016): My uncle cannot say »no« if I reach Libya: Unpacking

the social dynamics of border-crossing among Eritreans heading to Eu-

rope. Human Geography 9(2), 47-56.

Belloni, Milena (2015): Cosmologies of Destinations: Roots and routes of Er-

itrean forced migration towards Europe. Dissertation. Trento: University

of Trento. URL: http://eprints-phd.biblio.unitn.it/1625/ [Stand: 28. Januar

2019].

Bergman, Manfred Max/Hupka-Brunner, Sandra/Meyer, Thomas/Samuel,

Robin (Hg.): (2012): Bildung – Arbeit – Erwachsenwerden. Ein interdis-

ziplinärer Blick auf die Transition im Jugend- und jungen Erwachsenen-

alter. Wiesbaden: Springer VS.

Bendixsen, Synnøve K.N (2013): The religious identity of young Muslim

women in Berlin. An ethnographic study. Leiden: Brill.

Bendixsen, Synnøve (2005): Being Young,Muslim and Female. Creating Space

of Belonging in Berlin. In: Hotel Berlin. Formen urbaner Mobilität und

Verortung. Berliner Blätter. Ethnographische und ethnologische Beiträge 37,

Berlin: Lit, 88-98.

Benthaus-Apel, Frederike/Gärtner, Christel/Sammet, Kornelia (2017): Einlei-

tung. In: Sammet, Kornelia/Benthaus-Apel, Friederke/Gärtner, Christel

(Hg.): Religion und Geschlechterordnungen. Wiesbaden: Springer VS, 7-

33.

BFS (2017a): Bundesamt für Statistik. Bildungssystem (Webseite). Bundes-

amt für Statistik (BFS). URL: https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/

statistiken/bildung-wissenschaft/bildungssystem.html [Stand: 28. Januar

2019].

BFS (2017b): Bevölkerung nach Migrationsstatus (Webseite). Bundesamt für

Statistik (BFS). URL: https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/

bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html

[Stand: 28. Januar 2019].

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://eprints-phd.biblio.unitn.it/1625/
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bildung-wissenschaft/bildungssystem.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bildung-wissenschaft/bildungssystem.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://eprints-phd.biblio.unitn.it/1625/
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bildung-wissenschaft/bildungssystem.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bildung-wissenschaft/bildungssystem.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html


Literaturverzeichnis 311

BFS (2017c): Religionen (Webseite). Bundesamt für Statistik (BFS). URL:

https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/

sprachen-religionen/religionen.html [Stand: 28. Januar 2019].

BFS (2017d): Lohnniveau Schweiz. Nach Berufsgruppen (Webseite). Bun-

desamt für Statistik (BFS). URL: https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/

statistiken/arbeit-erwerb/loehne-erwerbseinkommen-arbeitskosten/

lohnniveau-schweiz/berufsgruppen.html [Stand: 28. Januar 2019].

Blanes, Ruy Llera (2006): The Atheist Anthropologist. Believers and Non-be-

lievers in Anthropological Fieldwork. Social Anthropology 14(2), 223-234.

Bleisch, Petra (2016): Der »Fall Therwil« – (nicht)-Händeschütteln als Frage

berufsethischen Handelns. Zeitschrift für Religionskunde (3), 102-107.

Bleisch Bouzar, Petra (2012): »She is Simply Present«: Female Leadership and

Informal Authority in a SwissMuslimWomen’s Association. In: Bano,Ma-

sooda/Kalmbach,Hilary (Hg.):Women, leadership andmosques.Changes

in contemporary Islamic authority. Leiden: Brill, 279-300.

Bolzman, Claudio/Fibbi, Rosita/Vial, Marie (2003): Secondas – secondos. Le

processus d’intégration des jeunes adultes issus de lamigration espagnole

et italienne en Suisse. Zurich: Seismo.

Bourdieu, Pierre/Wacquant, Loïc J. D. (2006): Reflexive Anthropologie. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1997): Verstehen. In: Bourdieu, Pierre et al. (Hg.): Das Elend

der Welt. 2. Aufl. Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, 779-802.

Bourdieu, Pierre (1993): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1983a): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftli-

chen Urteilskraft. 2. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1983b): Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales

Kapital. In: Kreckel, Reinhard (Hg.): Soziale Ungleichheiten. Göttingen:

Schwartz, 183-198.

Bourdieu, Pierre (1979): Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologi-

schenGrundlage der kabylischenGesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre/Passeron, Jean-Claude (1987): La reproduction. Éléments

pour une théorie du systéme d’enseignement. Paris: Les Éditions de Mi-

nuit.

Bourdieu, Pierre; Passeron, Jean-Claude (1971): Die Illusion der Chancen-

gleichheit. Untersuchungen zur Soziologie des Bildungswesens am Bei-

spiel Frankreichs. Stuttgart: Klett.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/arbeit-erwerb/loehne-
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/arbeit-erwerb/loehne-
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/arbeit-erwerb/loehne-
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/arbeit-erwerb/loehne-


312 Islam, Gender, Intersektionalität

Bovay, Claude (2004): Eidgenössische Volkszählung 2000. Religionsland-

schaft in der Schweiz. Bern: Bundesamt für Statistik (BFS). URL: https://

www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/341873/master [Stand: 29. Jan-

uar 2019].

Bracke, Sarah (2011): Subjects of Debate. Secular and Sexual Exceptionalism,

and Muslim Women in the Netherlands. Feminist Review 98, 28-46.

Breidenstein, Georg/Hirschauer, Stefan/Kalthoff, Herbert/Nieswand, Boris

(2015): Ethnografie. Die Praxis der Feldforschung. 2. Aufl. Konstanz: UVK

Verlagsgesellschaft.

Brubaker, Rogers (2012): Categories of analysis and categories of practice: a

note on the study of Muslims in European countries of immigration. Eth-

nic and Racial Studies 36(1), 1-8.

Brubaker, Rogers/Cooper, Frederick (2007): Jenseits von Identität. In: Bru-

baker, Rogers (Hg.): Ethnizität ohne Gruppen.Hamburg: Hamburger Edi-

tion, 46-95.

Bryceson, Deborah Fahy/Vuorela, Ulla (Hg.) (2002): The transnational family.

New European frontiers and global networks. Oxford: Berg.

Buchardt, Mette (2014): Pedagogized Muslimness. Religion and Culture as

Identity Politics in the Classroom. Münster: Waxmann.

Der Bundesrat – Portal der Schweizer Regierung (2017): Volksabstim-

mung vom 12. Februar 2017. Resultate (Webseite). Schweizerische Eidge-

nossenschaft. URL: https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/

abstimmungen/20170212.html [Stand. 29. Januar 2019].

Der Bundesrat – Portal der Schweizer Regierung (2014): Bundesrat beantragt

Gewährleistung von geänderten Kantonsverfassungen. Medienmit-

teilung (Webseite). Schweizerische Eidgenossenschaft. URL: https://

www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-

id-55185.html [Stand. 29. Januar 2019].

Bundesverfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft vom 18. April 1999

(Internetversion). Bern: Schweizerische Eidgenossenschaft. URL: https://

www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/

101.pdf [Stand: 28. Januar 2019].

Bundesversammlung – Schweizer Parlament (2011a): Motion Fehr Hans.

Nationales Vermummungsverbot (Webseite). Parlamentsdienste. URL:

https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?

AffairId=20113043 [Stand: 28. Januar 2019].

Bundesversammlung – Schweizer Parlament (2011b): Motion Freysinger

Oskar. Runter mit den Masken! (Webseite). Parlamentsdienste. URL:

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/341873/master
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/341873/master
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/20170212.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/20170212.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-id-55185.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-id-55185.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-id-55185.html
https://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/101.pdf
https://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/101.pdf
https://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/101.pdf
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20113043
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20113043
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/341873/master
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/341873/master
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/20170212.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/20170212.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-id-55185.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-id-55185.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-id-55185.html
https://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/101.pdf
https://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/101.pdf
https://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/101.pdf
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20113043
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20113043


Literaturverzeichnis 313

https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/amtliches-bulletin/amtliches-

bulletin-die-verhandlungen?SubjectId=20201 [Stand: 28. Januar 2019].

Bundesversammlung – Schweizer Parlament (2010): Standesinitiative

eingereicht von Kanton Aargau. Nationales Verhüllungsverbot im

öffentlichen Raum (Webseite). Parlamentsdienste. URL: https://www.

parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=

20100333 [Stand: 23. Januar 2017].

Bundesversammlung – Schweizer Parlament (2009): Interpellation Dar-

bellay Christophe. Verschleierung und Integration (Webseite). Par-

lamentsdienste. URL: https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-

curia-vista/geschaeft?AffairId=20094308 [Stand: 28. Januar 2019].

Burkard, Stephan (2018): »chrampfe«. In: Berndeutsch.ch/Wörterbuch (Web-

seite). Berndeutsch.ch. URL: https://www.berndeutsch.ch/web/words/

view/12509 [Stand: 28. Januar 2019].

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Chebout, Lucy N. (2016): Wo ist Intersectionality in bundesdeutschen Inter-

sektionalitätsdiskursen? Exzerpte aus dem Reisetagebuch einer »Trave-

lingTheory«. In: Smykalla, Sandra/Vinz, Dagmar (Hg.): Intersektionalität

zwischen Gender und Diversity. Theorien, Methoden und Politiken der

Chancengleichheit. 4. Aufl. Münster: Westfälisches Dampfboot, 46-60.

Collins, Patricia Hill (1990): Black Feminist Thought. Knowledge, Conscious-

ness, and the Politics of Empowerment. Boston: Unwin Hyman.

Combahee River Collective (1981): A Black Feminist Statement. In: Anzaldúa,

Gloria/Moraga, Cherríe (Hg.):This bridge calledmy back.Writings by rad-

ical women of color. New York NY: Kitchen Table, 210-231.

Coppola,Maurizio (2013): Prekariat,Migration,Widerstand – am Beispiel der

Schweiz. Sozial. Geschichte Online (10), 119-146. URL: https://duepublico.

uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_

Coppola_Migration.pdf [Stand: 29. Januar 2019].

Crenshaw,Kimberele (1989): Demarginalizing the intersection of race and sex:

A black feminist critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory

and antiracist politics.The University of Chicago Legal Forum 4, 139-167.

Dahinden, Janine/Duemmler, Kerstin/Moret, Joëlle (2012): Islam and Gender

in the Boundary Work of Young Adults in Switzerland. Neuchâtel:

University of Neuchâtel, Maison d’analyse des processus sociaux (MAPS).

URL: www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/

WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf [Stand: 29. Januar 2019].

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/amtliches-bulletin/amtliches-bulletin-die-verhandlungen?SubjectId=20201
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/amtliches-bulletin/amtliches-bulletin-die-verhandlungen?SubjectId=20201
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20100333
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20100333
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20100333
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20094308
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20094308
https://www.berndeutsch.ch/web/words/view/12509
https://www.berndeutsch.ch/web/words/view/12509
https://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_Coppola_Migration.pdf
https://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_Coppola_Migration.pdf
https://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_Coppola_Migration.pdf
http://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf
http://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/amtliches-bulletin/amtliches-bulletin-die-verhandlungen?SubjectId=20201
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/amtliches-bulletin/amtliches-bulletin-die-verhandlungen?SubjectId=20201
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20100333
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20100333
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20100333
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20094308
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20094308
https://www.berndeutsch.ch/web/words/view/12509
https://www.berndeutsch.ch/web/words/view/12509
https://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_Coppola_Migration.pdf
https://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_Coppola_Migration.pdf
https://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_Coppola_Migration.pdf
http://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf
http://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf


314 Islam, Gender, Intersektionalität

Dahinden, Janine/Moret, Joëlle/Duemmler, Kerstin (2011): Die Herstellung so-

zialer Differenz unter der Bedingung von Transnationalisierung. Reli-

gion, Islam und boundary work unter Jugendlichen. In: Allenbach, Bri-

git/Goel, Urmila/Hummrich, Merle/Weisköppel, Cordula (Hg.): Jugend,

Migration und Religion. Interdisziplinäre Perspektiven. Baden-Baden:

Nomos, 225-248.

Dahinden, Janine/Duemmler, Kerstin/Moret, Joëlle (2010): Schlussbe-

richt Religion und Ethnizität: Welche Praktiken, Identitäten und

Grenzziehungen? Eine Untersuchung mit jungen Erwachsenen. Bern:

Schweizerischer Nationalfonds (SNF), Nationales Forschungsprogramm

»Religionsgemeinschaften Staat und Gesellschaft« (NFP 58). URL:

www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_

DahindenJanine.pdf [Stand: 26. Januar 2019].

Dahinden, Janine/Stants, Fabienne (2006): Arbeits- und Lebensbedingungen

von Cabaret-Tänzerinnen in der Schweiz. Neuchâtel: Swiss Forum for Mi-

gration and Population Studies (SFM). URL: https://core.ac.uk/download/

pdf/20641529.pdf [Stand: 29. Januar 2019].

D’Amato, Gianni (2015): How Foreigners Became Muslims. Switzerland’s

Path to Accommodating Islam as a New Religion. In: Burchardt, Mar-

ian/Michalowski, Ines (Hg.): After integration. Islam, conviviality and

contentious politics in Europe.Wiesbaden: Springer VS, 285-301.

D’Amato, Gianni (2010): Die Secondos. Von tickenden Zeitbomben zu »Over-

performern«. In: Ritter, Christian (Hg.): Magische Ambivalenz. Visualität

und Identität im transkulturellen Raum. Zürich: Diaphanes, 177-185.

D’Amato, Gianni (2005): Vom Ausländer zum Bürger. Der Streit um die poli-

tische Integration von Einwanderern in Deutschland, Frankreich und der

Schweiz. 3. Aufl. Münster: LIT.

Davis, Kathy (2008): Intersectionality in Transatlantic Perspective. In: Klin-

ger, Cornelia/Knapp, Gudrun-Axeli (Hg.): ÜberKreuzungen. Fremdheit,

Ungleichheit, Differenz. Münster: Westfälisches Dampfboot, 19-35.

De Certeau, Michel (1988): Kunst des Handelns. Berlin: Merve.

De Flaugergues, Amélie (2016): Religiöse und spirituelle Praktiken und Glau-

bensformen in der Schweiz. Erste Ergebnisse der Erhebung zur Sprache,

Religion und Kultur 2014. Neuenburg: Bundesamt für Statistik (BFS).

URL: https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/

sprachen-religionen/religionen.assetdetail.350455.html [Stand: 28.

Januar 2019].

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_DahindenJanine.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_DahindenJanine.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/20641529.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/20641529.pdf
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/350455/master
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/350455/master
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_DahindenJanine.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_DahindenJanine.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/20641529.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/20641529.pdf
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/350455/master
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/350455/master


Literaturverzeichnis 315

Dietze, Gabriele (2006): Critical Whiteness Theory und Kritischer Okziden-

talismus. In: Tissberger, Martina/Dietze, Gabriele/Hrzán, Daniela/Hus-

mann, Jana (Hg.): Weiss – Weisssein – whiteness. Kritische Studien zu

Gender und Rassismus. Frankfurt a.M.: Lang, 232-250.

EDK (2017a): Das Bildungssystem Schweiz. Grafik (Internetversion). Schwei-

zerische Konferenz der kantonalen Erziehungsdirektoren (EDK). URL:

www.edudoc.ch/static/web/bildungssystem/grafik_bildung_d.pdf [Stand:

28. Januar 2019].

EDK (2017b): Bildungssystem Schweiz (Webseite). Schweizerische Konfe-

renz der kantonalen Erziehungsdirektoren (EDK). URL: www.edk.ch/dyn/

14798.php [Stand: 28. Januar 2019].

Educa.ch (2017a): Bildungssystem. Obligatorische Schule (Webseite). Schwei-

zer Medieninstitut für Bildung und Kultur (educa.ch). URL: https://

bildungssystem.educa.ch/de/obligatorische-schule-1 [Stand: 28. Januar

2019].

Educa.ch (2017b): Bildungssystem. Sekundarstufe II (Webseite). Schwei-

zer Medieninstitut für Bildung und Kultur (educa.ch). URL: https://

bildungssystem.educa.ch/de/sekundarstufe-ii-4 [Stand: 28. Januar 2019].

Educa.ch (2017c): Bildungssystem. Tertiärstufe (Webseite). Schweizer

Medieninstitut für Bildung und Kultur (educa.ch). URL: https://

bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1 [Stand: 28. Januar 2019].

Educa.ch (2017d): Bildungssystem. Sonderpädagogik (Webseite). Schwei-

zer Medieninstitut für Bildung und Kultur (educa.ch). URL: https://

bildungssystem.educa.ch/de/sonderpaedagogik [Stand: 28. Januar 2019].

Egerkinger Komitee/Wobmann, Walter (2015): Warum eine Volksinitiative

für ein nationales Verhüllungsverbot? (Webseite). Website Walter Wob-

mann. URL: www.walter-wobmann.ch/aktuell/reden-referate/warum-

eine-volksinitiative-fuer-ein-nationales-verhuellungsverbot/ [Stand: 26.

Januar 2019].

Endres, Jürgen/Tunger-Zanetti, Andreas/Behloul, Samuel-Martin/Baumann,

Martin (2013): Jung, muslimisch, schweizerisch. Muslimische Jugend-

gruppen, islamische Lebensführung und Schweizer Gesellschaft. Ein

Forschungsbericht. Luzern: Universität Luzern, Zentrum Religionsfor-

schung.

Erziehungsdirektion des Kantons Bern (ERZ) (2018a): Brückenangebote Kan-

ton Bern (Webseite). Erziehungsdirektion des Kantons Bern (ERZ).

URL: www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote.html

[Stand: 28. Januar 2019].

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.edudoc.ch/static/web/bildungssystem/grafik_bildung_d.pdf
http://www.edk.ch/dyn/14798.php
http://www.edk.ch/dyn/14798.php
https://bildungssystem.educa.ch/de/obligatorische-schule-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/obligatorische-schule-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/sekundarstufe-ii-4
https://bildungssystem.educa.ch/de/sekundarstufe-ii-4
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/sonderpaedagogik
https://bildungssystem.educa.ch/de/sonderpaedagogik
http://www.walter-wobmann.ch/aktuell/reden-referate/warum-eine-volksinitiative-fuer-ein-nationales-verhuellungsverbot/
http://www.walter-wobmann.ch/aktuell/reden-referate/warum-eine-volksinitiative-fuer-ein-nationales-verhuellungsverbot/
http://www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote.html
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.edudoc.ch/static/web/bildungssystem/grafik_bildung_d.pdf
http://www.edk.ch/dyn/14798.php
http://www.edk.ch/dyn/14798.php
https://bildungssystem.educa.ch/de/obligatorische-schule-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/obligatorische-schule-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/sekundarstufe-ii-4
https://bildungssystem.educa.ch/de/sekundarstufe-ii-4
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/sonderpaedagogik
https://bildungssystem.educa.ch/de/sonderpaedagogik
http://www.walter-wobmann.ch/aktuell/reden-referate/warum-eine-volksinitiative-fuer-ein-nationales-verhuellungsverbot/
http://www.walter-wobmann.ch/aktuell/reden-referate/warum-eine-volksinitiative-fuer-ein-nationales-verhuellungsverbot/
http://www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote.html


316 Islam, Gender, Intersektionalität

Erziehungsdirektion des Kantons Bern (ERZ) (2018b): Berufsvorbereitende

Schuljahr Praxis und Allgemeinbildung BPA (Webseite). Erziehungs-

direktion des Kantons Bern (ERZ). URL: www.erz.be.ch/erz/de/index/

berufsbildung/brueckenangebote/berufsvorbereitendesschuljahr.html

[Stand: 28. Januar 2019].

Ettinger, Patrik/Imhof, Kurt (2011): Ethnisierung des Politischen und

Problematisierung religiöser Differenz. Religionsgemeinschaften Staat

und Gesellschaft. Schlussbericht. Bern: Schweizerischer Nationalfonds

(SNF), Nationales Forschungsprogramm »Religionsgemeinschaften Staat

und Gesellschaft« (NFP 58). URL: www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/

nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Ettinger_Imhof.pdf [Stand: 26. Januar

2019].

Falzon,Mark-Anthony (2009): Multi-sited ethnography.Theory, praxis and lo-

cality in contemporary research. Introduction. In: Falzon, Mark-Anthony

(Hg.): Multi-sited ethnography. Theory, praxis and locality in contempo-

rary research. Farnham: Ashgate, 1-23.

Felouzis, Geoges/Charmillot, Samuel (2017): Schulische Ungleichheit in der

Schweiz. Social Change in Switzerland (8), 1-12.

Fibbi, Rosita/Bülent, Kaya/Piguet, Etienne (2003: Le passeport ou le diplôme?

Etudes des discriminations à l’embauche des jeunes issus de la migration.

Rapport de recherche 31 du Forum suisse pour l’étude des migration et

de la population. Neuchâtel: Swiss Forum for Migration and Population

Studies.

FIDS (2017): Website der Föderation der Islamischen Dachorganisationen

Schweiz (FIDS). URL: www.fids.ch/?page_id=545 [Stand: 28. Januar 2019].

Flick,Uwe (2010): Qualitative Sozialforschung.Eine Einführung. 3. Aufl. Rein-

bek bei Hamburg: Rowohlt.

Foucault, Michel (1976a): Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefäng-

nisses. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault,Michel (1976b): Mikrophysik derMacht.Über Strafjustiz, Psychiatrie

und Medizin. Berlin: Merve.

Franke, Edith/Maske, Verena (2011): Teilnehmende Beobachtung als Verfahren

in der Religionsforschung. Der Verein »Muslimische Jugend in Deutsch-

land e.V.«. In: Kurth, Stefan/Lehmann, Karsten (Hg.): Religionen erfor-

schen. Kulturwissenschaftliche Methoden in der Religionswissenschaft.

Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 105-134.

Frigerio Martina (2014): Verbotene Kinder. Die Kinder der italienischen Sai-

sonniers erzählen von Trennung und Illegalität. Zürich: Rotpunktverlag.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote/berufsvorbereitendesschuljahr.html
http://www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote/berufsvorbereitendesschuljahr.html
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Ettinger_Imhof.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Ettinger_Imhof.pdf
http://www.fids.ch/?page_id=545
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote/berufsvorbereitendesschuljahr.html
http://www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote/berufsvorbereitendesschuljahr.html
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Ettinger_Imhof.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Ettinger_Imhof.pdf
http://www.fids.ch/?page_id=545


Literaturverzeichnis 317

Frisina, Annalisa (2010): Young Muslims’ Everyday Tactics and Strategies. Re-

sisting Islamophobia, Negotiating Italianness, Becoming Citizens. Journal

of Intercultural Studies 31(5), 557-572.

Füssel, Marian (2018): Zur Aktualität Von Michel de Certeau. Einleitung in

Sein Werk. Wiesbaden: Springer VS.

Füssel, Marian (2001): Von der Produktion der Geschichte zur Geschichte der

Praktiken: Michel de Certeau S.J. In: Angermüller, Johannes/Bunzmann,

Katharina/Nonhoff, Martin (Hg.): Diskursanalyse: Theorien, Methoden,

Anwendungen. Argument Verlag: 99-110.

Gafner, Beni (2017): Von gegenseitigen Kontrollen keine Spur. In: Basler Zei-

tung (Internetversion), 13.1.2017. URL: http://bazonline.ch/schweiz/von-

gegenseitigen-kontrollen-keine-spur/story/21788048 [Stand: 29. Januar

2019].

Gebhardt, Winfried (2018): Religiöse Szenen und Events. In: Detlef, Poll-

ack/Volkhard, Krech/Olaf Müller/Markus, Hero (Hg.): Handbuch Religi-

onssoziologie. Wiesbaden: Springer VS, 591-610.

Gebhardt,Winfried/Engelfried-Rave, Ursula/Hepp, Andreas (2007): Megapar-

ty Glaubensfest.Weltjugendtag: Erlebnis –Medien –Organisation.Wies-

baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Geertz, Clifford (1983): Religion als kulturelles System. In: Dichte Beschrei-

bung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp, 44-95.

Gerlach, Julia (2010): Pop-Islam revisited: Wohin entwickelt sich die trans-

nationale Jugendbewegung der »neuen Prediger« in Europa und in der

Arabischen Welt? In: Hunner-Kreisel, Christine/Andresen, Sabine (Hg.):

Kindheit und Jugend in muslimischen Lebenswelten. Aufwachsen und

Bildung in deutscher und internationaler Perspektive.Wiesbaden: VSVer-

lag für Sozialwissenschaften, 109-124.

Gianni, Matteo (2010): Muslime in der Schweiz. Identitätsprofile, Erwar-

tungen und Einstellungen. Eine Studie der Forschungsgruppe »Islam

in der Schweiz« (GRIS). 2. Aufl. Bern: Eidgenössische Komission für

Migrationsfragen (EKM). URL: https://www.ekm.admin.ch/dam/data/

ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_d.pdf [Stand: 29. Januar

2019].

Gianni, Matteo (2009): Citoyenneté et intégration des musulmans en Suisse:

adaptation aux normes ou participation à leur défintion? In: Schneuwly

Purdie, Mallory/Gianni, Matteo/Jenny, Magali (Hg.): Musulmans d’au-

jourd’hui. Identités plurielles en Suisse. Genève: Labor et Fides, 73-92.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bazonline.ch/schweiz/von-gegenseitigen-kontrollen-keine-spur/story/21788048
http://bazonline.ch/schweiz/von-gegenseitigen-kontrollen-keine-spur/story/21788048
https://www.ekm.admin.ch/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_d.pdf
https://www.ekm.admin.ch/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_d.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://bazonline.ch/schweiz/von-gegenseitigen-kontrollen-keine-spur/story/21788048
http://bazonline.ch/schweiz/von-gegenseitigen-kontrollen-keine-spur/story/21788048
https://www.ekm.admin.ch/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_d.pdf
https://www.ekm.admin.ch/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_d.pdf


318 Islam, Gender, Intersektionalität

Gianni, Matteo/Giugni, Marco/Michel, Noémi (2015): Les musulmans en

Suisse. Profils et intégration. Lausanne: Presses Polytechniques et Uni-

versitaires Romandes.

Giddens, Anthony (1997): Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge einer

Theorie der Strukturierung. 3. Aufl. Frankfurt a.M.: Campus.

Giliam, Laura (2015): Being a Good, Relaxed or ExaggeratedMuslim. Religios-

ity and Masculinity in the Social Worlds of Danish Schools. In: Sedgwick,

Mark J. (Hg.): Making european muslims. Religious socialization among

young muslims in Scandinavia and Western Europe. New York NY u.a.:

Routledge, 165-186.

Girtler, Roland (1989): Die »teilnehmende, unstrukturierte Beobachtung« –

ihr Vorteil bei der Erforschung des sozialen Handelns und des in ihm

enthaltenen Sinns. In: Aster, Reiner (Hg.): Teilnehmende Beobachtung.

Werkstattberichte undmethodologische Reflexionen.Frankfurt a.M. u.a.:

Campus, 103-113.

Glarner, Andreas (2017): Unkontrolliert einbürgern? Nein! In: Schweizer-

zeit (Internetversion), 9.1.2017. URL: www.schweizerzeit.ch/cms/index.

php?page=/news/unkontrolliert_einbuergern_nein-2970 [Stand: 28. Jan-

uar 2019].

Glaser, Barney G. with the assistance of Judith Holton (2004): Remodeling

Grounded Theory. Forum: Qualitative Social Research 5(2).

Glaser, Barney G./Strauss, Anselm L. (1967): The Discovery of Grounded The-

ory. Strategies for Qualitative Research. New York NY u.a.: Aldine de

Gruyter.

Granato,Mona (2006): Junge FrauenmitMigrationshintergrund –wenig Aus-

sichten auf eine berufliche Ausbildung? In: Granato, Mona/Degen Ulrich

(Hg.): Berufliche Bildung von Frauen. Bielefeld: Bertelsmann, 98-114.

Granato, Mona (2003): Jugendliche mit Migrationshintergrund – auch in der

beruflichen Bildung geringere Chancen? In: Auernheimer, Georg (Hg.):

Schieflagen im Bildungssystem. Die Benachteiligung der Migrantenkin-

der. Opladen: Leske + Budrich, 113-135.

Gomolla, Mechtild/Radtke, Frank-Olaf (2009): Institutionelle Diskriminie-

rung. Die Herstellung ethnischer Differenz in der Schule. 3. Aufl. Wies-

baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften/GWV Fachverlage.

Gujer, Eric (2016): Burkadebatte in der Schweiz. Ein Gefängnis aus Stoff.

Kommentar. In: NZZ (Internetversion), 19.8.2016. URL: https://www.

nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-

stoff-ld.1118733 [Stand: 28. Januar 2019].

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.schweizerzeit.ch/cms/index.php?page=/news/unkontrolliert_einbuergern_nein-2970
http://www.schweizerzeit.ch/cms/index.php?page=/news/unkontrolliert_einbuergern_nein-2970
https://www.nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-stoff-ld.1118733
https://www.nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-stoff-ld.1118733
https://www.nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-stoff-ld.1118733
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.schweizerzeit.ch/cms/index.php?page=/news/unkontrolliert_einbuergern_nein-2970
http://www.schweizerzeit.ch/cms/index.php?page=/news/unkontrolliert_einbuergern_nein-2970
https://www.nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-stoff-ld.1118733
https://www.nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-stoff-ld.1118733
https://www.nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-stoff-ld.1118733


Literaturverzeichnis 319

Gustavson, Leif C./Cyntrynbaum, Joseph C. (2003): Illuminating Spaces: Rela-

tional Spaces, Complicity, andMultisited Ethnography. FieldMethods 15(3),

252-270.

Haeberlin, Urs/Imdorf, Christian/Kronig,Winfried (2004): Chancenungleich-

heit bei der Lehrstellensuche. Der Einfluss von Schule, Herkunft und

Geschlecht. Aarau: Schweizerische Koordinationsstelle für Bildungsfor-

schung.

Hadjar, Andreas (2008): Meritokratie als Legitimationsprinzip. Die Entwick-

lung der Akzeptanz sozialer Ungleichheit im Zuge der Bildungsexpansi-

on. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Hadjar, Andreas/Hupka-Brunner, Sandra (Hg.) (2013a): Geschlecht, Migrati-

onshintergrund und Bildungserfolg. Weinheim: Beltz Juventa.

Hadjar, Andreas/Hupka-Brunner, Sandra (2013b): Überschneidungen von Bil-

dungsungleichheiten nach Geschlecht und Migrationshintergrund. Eine

theoretische und empirische Hinführung. In: Hadjar, Andreas/Hupka-

Brunner, Sandra (Hg.): Geschlecht,Migrationshintergrund und Bildungs-

erfolg.Weinheim: Beltz Juventa, 7-35.

Haenni Hoti, Andrea (Hg.) (2015): Equity – Diskriminierung und Chan-

cengerechtigkeit im Bildungswesen. Migrationshintergrund und soziale

Herkunft im Fokus. Bern: Schweizerische Konferenz der kantonalen Er-

ziehungsdirektoren (EDK). URL: https://edudoc.ch/record/120065/files/

StuB_37A.pdf [Stand 29. Januar 2019].

Hagedorn, Jörg (2008): Jugendkulturen als Fluchtlinien. Zwischen Gestaltung

von Welt und der Sorge um das gegenwärtige Selbst. Wiesbaden: VS Ver-

lag für Sozialwissenschaften.

Halbmayer, Ernst (2017): Ausgewählte Weiterentwicklungen der ethno-

graphischen Forschung. Globale Welt und multi-sited Ethnography

(Webseite). Universität Wien, Institut für Kulturanthropologie. URL:

www.univie.ac.at/ksa/elearning/cp/ksamethoden/ksamethoden-84.html

[Stand: 24. Januar 2019].

Hall, Stuart (2004): Das Spektakel der Anderen. In: Hall Stuart [Koivisto,

Juha/Merkens, Andreas (Hg)]: Ideologie, Identität, Repräsentation. Ham-

burg: Argument Verlag, 108-166.

Hall, Stuart (1996): Encoding/Decoding. In: Hall, Stuart/Hobson, Dorothy/Lo-

we, Andrew/Willis, Paul (Hg.): Culture, media, language. London: Rout-

ledge, 128-138.

Hannerz, Ulf (2003): Being there…and there…and there! Reflections on multi-

sited ethnography. In: Ethnography 4 (2), 201-216.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://edudoc.ch/record/120065/files/StuB_37A.pdf
https://edudoc.ch/record/120065/files/StuB_37A.pdf
http://www.univie.ac.at/ksa/elearning/cp/ksamethoden/ksamethoden-84.html
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edudoc.ch/record/120065/files/StuB_37A.pdf
https://edudoc.ch/record/120065/files/StuB_37A.pdf
http://www.univie.ac.at/ksa/elearning/cp/ksamethoden/ksamethoden-84.html


320 Islam, Gender, Intersektionalität

Helsper, Werner/Busse, Susann/Hummrich, Merle/Kramer, Rolf-Torsten

(2009): Jugend zwischen Familie und Schule. Eine Studie zu pädagogi-

schen Generationsbeziehungen. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-

schaften.

Herding, Maruta (2013): Inventing the Muslim Cool. Islamic Youth Culture in

Western Europe. Bielefeld: transcript.

Hitzler, Ronald/Niederbacher, Arne (2010): Leben in Szenen. Formen juveniler

Vergemeinschaftung heute. 3. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis-

senschaften.

Hofstetter,Daniel (2017): Die schulische Selektion als soziale Praxis. Aushand-

lungen von Bildungsentscheidungen beimÜbergang von der Primarschu-

le in die Sekundarstufe I. Weinheim, Basel: Beltz Juventa.

Holzkamp, Klaus (1983): Grundlegung der Psychologie. Frankfurt a.M. u.a.:

Campus.

Hooks, Bell (1981): Ain’t I a woman. Black Women and Feminism. London:

Pluto Press.

Hooks, Bell (1984): Feminist theory. Frommargin to center. New York NY u.a.:

South End Press.

Höpflinger, Anna-Katharina/Lavanchy, Anne/Dahinden, Janine (2012): Intro-

duction. Linking Gender and Religion.Women’s Studies 41(6), 615-638.

Huber, Stefan (2007): Are Religious Beliefs Relevant In Daily Life? In: Heinz

Streib (Hg.): Religion inside and outside Traditional Institutions: Leiden:

Brill, 209-230.

Hull, Gloria T./Bell Scott, Patricia, Smith Barbara (Hg.) (2010): All the Woman

are White, All the Blacks Are Men, But Some of Us are Brave. Black Wo-

men’s Studies. New York NY: Feminist Press.

humanrights.ch (2016): Das Kopftuch an öffentlichen Schulen (Webseite).

Informationsplattform humanrights.ch. URL: www.humanrights.ch/de/

menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-

oeffentlichen-schulen [Stand: 28. Januar 2019].

Hummrich, Merle (2009): Bildungserfolg und Migration. Biografien junger

Frauen in der Einwanderungsgesellschaft. 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag

für Sozialwissenschaften.

Hupka-Brunner, Sandra/Meyer, Thomas/Stalder, Barbara E./Keller, Anita

(2011a): Pisa-Kompetenzen und Übergangswege: Egebnisse aus der

Schweizer TREE-Studie. In: Krekel, ElisabethM./Lex, Tilly (Hg.): Neue Ju-

gend, neue Ausbildung? Beiträge aus der Jugend- und Bildungsforschung.

Bielefeld: Bertelsmann, 173-188.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-oeffentlichen-schulen
http://www.humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-oeffentlichen-schulen
http://www.humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-oeffentlichen-schulen
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-oeffentlichen-schulen
http://www.humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-oeffentlichen-schulen
http://www.humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-oeffentlichen-schulen


Literaturverzeichnis 321

Hupka-Brunner, Sandra/Meyer, Thomas/Stalder, Barbara E./Keller, Anita

(2011b): Transition from Lower to Upper Secondary Education in Switzer-

land and Germany: Chances for Young Adults from Lower Secondary

Schools with Basic Intellectual Requirements. Zeitschrift für Soziologie der

Erziehung und Sozialisation 31 (1), 62-78.

IZRS (2010): Pressekommuniqué vom 15.1.2010. (Webseite). IZRS. URL:

www.izrs.ch/zusammenfassung-der-pressekonferenz-vom-15-1-2010-in-

bern.html [Stand: 18. Januar 2017].

Initiativkomitee »Ja zum Verhüllungsverbot« (2015): »Ja zum Verhüllungs-

verbot« (Website). URL: www.verhuellungsverbot.ch/ [Stand: 28. Januar

2019].

Imdorf, Christian (2011):Wie Ausbildungsbetriebe soziale Ungleichheit repro-

duzieren: Der Ausschluss von Migrantenjugendlichen bei der Lehrlings-

selektion. In: Krüger, Heinz-Hermann (Hg.): Bildungsungleichheit revi-

sited. Bildung und soziale Ungleichheit vom Kindergarten bis zur Hoch-

schule. 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 261-27.

Imdorf, Christian (2005): Schulqualifikation und Berufsfindung. Wie Ge-

schlecht und nationale Herkunft den Übergang in die Berufsbildung

strukturieren. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Jaffe-Walter, Reva (2016): Coercive concern. nationalism, liberalism, and the

schooling of Muslim youth. Stanford CA: Stanford University Press.

Janmohamed, Shelina (2016): Generation M. Young Muslims Changing the

World. London: I.B. Tauris.

Jenny, Zoé (2016): Burka – der Stoff, aus dem Unterdrückung ist. Kom-

mentar der Anderen. In: Der Standard (Internetversion), 14. Okto-

ber 2016. URL: http://derstandard.at/2000045908285/Burka-der-Stoff-

aus-dem-Unterdrueckung-ist [Stand: 16. Januar 2017].

John, Barbara (2007): Kulturelle Anpassungsleistungenmuslimischer Jugend-

licher in Deutschland unter Wahrung der religiösen Identität. In: Dett-

ling, Daniel (Hg.): Vorteil Vielfalt. Herausforderungen und Perspektiven

einer offenen Gesellschaft. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-

ten, 56-65.

Jürgensen, Nadine (2016): Simonetta Sommaruga: »Der Händedruck ge-

hört zu unserer Kultur«. In: NZZ (Internetversion), 5.4.2016. URL:

www.nzz.ch/schweiz/aktuelle-themen/simonetta-sommaruga-der-

haendedruck-gehoert-zu-unserer-kultur-ld.11627 [Stand: 28. Januar

2019].

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.izrs.ch/zusammenfassung-der-pressekonferenz-vom-15-1-2010-in-bern.html
http://www.izrs.ch/zusammenfassung-der-pressekonferenz-vom-15-1-2010-in-bern.html
http://www.verhuellungsverbot.ch/
http://derstandard.at/2000045908285/Burka-der-Stoff-aus-dem-Unterdrueckung-ist
http://derstandard.at/2000045908285/Burka-der-Stoff-aus-dem-Unterdrueckung-ist
http://www.nzz.ch/schweiz/aktuelle-themen/simonetta-sommaruga-der-haendedruck-gehoert-zu-unserer-kultur-ld.11627
http://www.nzz.ch/schweiz/aktuelle-themen/simonetta-sommaruga-der-haendedruck-gehoert-zu-unserer-kultur-ld.11627
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.izrs.ch/zusammenfassung-der-pressekonferenz-vom-15-1-2010-in-bern.html
http://www.izrs.ch/zusammenfassung-der-pressekonferenz-vom-15-1-2010-in-bern.html
http://www.verhuellungsverbot.ch/
http://derstandard.at/2000045908285/Burka-der-Stoff-aus-dem-Unterdrueckung-ist
http://derstandard.at/2000045908285/Burka-der-Stoff-aus-dem-Unterdrueckung-ist
http://www.nzz.ch/schweiz/aktuelle-themen/simonetta-sommaruga-der-haendedruck-gehoert-zu-unserer-kultur-ld.11627
http://www.nzz.ch/schweiz/aktuelle-themen/simonetta-sommaruga-der-haendedruck-gehoert-zu-unserer-kultur-ld.11627


322 Islam, Gender, Intersektionalität

Jurinak, Irena (2015): IZRS-Vorstand interviewt Jihadisten-Chef in Syri-

en. In: Tages-Anzeiger (Internetversion), 29. November 2015. URL:

www.tagesanzeiger.ch/ausland/naher-osten-und-afrika/izrsvorstand-

interviewt-alqaidafuehrer-in-syrien/story/15880667 [Stand: 28. Januar

2019].

Juhasz, Anne/Mey, Eva (2003): Die zweite Generation: Etablierte oder Aus-

senseiter? Biographien von Jugendlichen ausländischer Herkunft. Wies-

baden: Westdeutscher Verlag.

Kälin, Walter (2000): Grundrechte im Kulturkonflikt. Freiheit und Gleichheit

in der Einwanderungsgesellschaft. Zürich: Verlag Neue Zürcher Zeitung.

Kalpaka, Annita (2006): Pädagogische Professionalität in der Kulturalisie-

rungsfalle. Über den Umgang mit »Kultur« in Verhältnissen von Diffe-

renz und Dominanz. In: Leiprecht, Rudolf/Kerber, Anne (Hg.): Schule in

der Einwanderungsgesellschaft. Ein Handbuch. 2. Aufl. Schwalbach a. T.:

Wochenschau Verlag, 387-405.

Kamp, Melanie (2007): Mehr als Vorbeter: Zur Herkunft und Rol-

le von Imamen in Moscheevereinen (Webseite). Heinrich Böll Stif-

tung. URL: https://heimatkunde.boell.de/2007/05/01/mehr-als-vorbeter-

zur-herkunft-und-rolle-von-imamen-moscheevereinen [Stand: 15. Mai

2018].

Karakaşoğlu-Aydin, Yasemin (2000): Muslimische Religiosität und Erzie-

hungsvorstellungen. Eine empirische Untersuchung zu Orientierungen

bei türkischen Lehramts- und Pädagogik-Studentinnen in Deutschland.

Frankfurt a.M.: IKO.

Kaya, Meral (2012): Geschlecht im Schweizer Migrationsdiskurs. Die postko-

loniale Konstruktion der »unterdrückten Muslimin« und die rassistische

Verwendung des Schleiers. In: Purtschert, Patricia/Falk, Francesca/Lüthi,

Barbara (Hg.): Postkoloniale Schweiz. Formen und Folgen eines Kolonia-

lismus ohne Kolonien. Bielefeld: transcript, 117-132.

Kelek, Neclá (2002): Islam im Alltag. Islamische Religiosität und ihre Bedeu-

tung in der Lebenswelt von Schülerinnen und Schülern türkischer Her-

kunft. Münster, New York NY: Waxmann.

Kelle, Udo/Kluge, Susann (2010): Vom Einzelfall zum Typus. Fallvergleich und

Fallkontrastierung in der qualitativen Sozialforschung. 2. Aufl. Wiesba-

den: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Khawaja, Iram/Lerche Mørck, Line (2009): Researcher positioning: Muslim

otherness and beyond. Qualitative Research in Psychology 6(1), 28-45.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.tagesanzeiger.ch/ausland/naher-osten-und-afrika/izrsvorstand-interviewt-alqaidafuehrer-in-syrien/story/15880667
http://www.tagesanzeiger.ch/ausland/naher-osten-und-afrika/izrsvorstand-interviewt-alqaidafuehrer-in-syrien/story/15880667
https://heimatkunde.boell.de/2007/05/01/mehr-als-vorbeter-zur-herkunft-und-rolle-von-imamen-moscheevereinen
https://heimatkunde.boell.de/2007/05/01/mehr-als-vorbeter-zur-herkunft-und-rolle-von-imamen-moscheevereinen
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tagesanzeiger.ch/ausland/naher-osten-und-afrika/izrsvorstand-interviewt-alqaidafuehrer-in-syrien/story/15880667
http://www.tagesanzeiger.ch/ausland/naher-osten-und-afrika/izrsvorstand-interviewt-alqaidafuehrer-in-syrien/story/15880667
https://heimatkunde.boell.de/2007/05/01/mehr-als-vorbeter-zur-herkunft-und-rolle-von-imamen-moscheevereinen
https://heimatkunde.boell.de/2007/05/01/mehr-als-vorbeter-zur-herkunft-und-rolle-von-imamen-moscheevereinen


Literaturverzeichnis 323

Killian, Caitlin/Johnson, Cathryn (2006): »I’am Not an Immigrant!« Resis-

tance, Redefinition, and the Role of Ressources in IdentityWork. In: Social

Psychology Quarterly 69(1), 60-80.

King,Deborah K. (1988): Multiple jeopardy,multiple consiousness: the context

of Black Feminist Ideology. Signs: Journal of Women Culture and Society 14(1),

42-72.

King, Vera (2004): Die Entstehung des Neuen in der Adoleszenz. Individua-

tion, Generativität und Geschlecht in modernisierten Gesellschaften. Op-

laden: Leske + Budrich.

King, Vera/Koller, Hans-Christoph (Hg.) (2009a): Adoleszenz – Migration

– Bildung. Bildungsprozesse Jugendlicher und junger Erwachsener mit

Migrationshintergrund. 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-

schaften.

King, Vera/Koller, Hans-Christoph (2009b): Adoleszenz als Möglichkeitsraum

für Bildungsprozesse unter Migrationsbedingungen. Eine Einführung.

In: King, Vera/Koller, Hans-Christoph (Hg.): Adoleszenz – Migration –

Bildung. Bildungsprozesse Jugendlicher und junger Erwachsener mit Mi-

grationshintergrund. 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-

schaften, 9-26.

Klinger, Cornelia/Knapp, Gudrun-Axeli/Sauer, Birgit (Hg.) (2007): Achsen

der Ungleichheit. Zum Verhältnis von Klasse, Geschlecht und Ethnizität.

Frankfurt a.M. Campus.

Klinger, Cornelia/Knapp, Gudrun-Axeli (2005): Achsen der Ungleichheit –

Achsen der Differenz. Verhältnisbestimmungen von Klasse, Geschlecht,

»Rasse«./Ethnizität. Transit. Europäische Revue (29), 72-96.

Klinger, Cornelia (2003): Ungleichheit in den Verhältnissen von Klasse, Rasse

und Geschlecht. In: Knapp, Gudrun-Axeli/Wetterer, Angelika (Hg.): Ach-

sen der Differenz. Münster: Verlag Westfälisches Dampfboot, 14-48.

Klinkhammer,Gritt (2013): Islamic Style–die Sichtbarkeit des »unsichtbaren«

Islams. In: Dorothea Lüddeckens, Uehlinger Christoph und Rafael Walt-

hert (Hg.): Die Sichtbarkeit religiöser Identität. Repräsentation – Diffe-

renz – Konflikt. Zürich: Pano, 111-136.

Klinkhammer, Gritt (2006): Emanzipation und Islam in der Diaspora. Zur Re-

ligiosität von Musliminnen der zweiten Generation in Deutschland. In:

Doris Strahm und Manuela Kalsky (Hg.): Damit es anders wird zwischen

uns. Interreligiöser Dialog aus der Sicht von Frauen. Mainz: Matthias-

Grünewald-Verlag, 84-97.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Islam, Gender, Intersektionalität

Klinkhammer, Gritt Maria (2000): Moderne Formen islamischer Lebensfüh-

rung. Eine qualitativ-empirische Untersuchung zur Religiosität sunni-

tisch geprägter Türkinnen der zweiten Generation in Deutschland. Mar-

burg: Diagonal.

Knapp, Gudrun-Axeli (2013): Über Kreuzungen: Zu Produktivität und Grenzen

von »Intersektionalität« als »Sensitizing Concept«. In: Bereswill, Mecht-

hild (Hg.): Geschlecht (re)konstruieren. Zur methodologischen und methodischen

Produktivität der Frauen- und Geschlechterforschung. Münster: Westfälisches

Dampfboot, 242-262.

Knapp, Gudrun-Axeli (2005): »Intersectionality« – ein neues Paradigma femi-

nistischerTheorie? Zur transatlantischen Reise von »Race, Class, Gender«.

Feministische Studien 23(1), 68-81.

Knauth, Thorsten/Jochimsen, Maren A. (Hg.) (2017): Einschliessungen und

Ausgrenzungen. Zur Intersektionalität von Religion, Geschlecht und so-

zialem Status für religiöse Bildung. Münster: Waxmann.

Korteweg, Anna C./Yurdakul, Gökçe (2016): Kopftuchdebatten in Europa.

Konflikte um Zugehörigkeit in nationalen Narrativen. Bielefeld: tran-

script.

Kreutzer, Florian/Demir, Sümeyye (2015): Stigma »Kopftuch«. Zur rassisti-

schen Produktion von Andersheit. Bielefeld: transcript.

Krönert, Veronika (2009): Michel de Certeau: Alltagsleben, Aneignung und

Widerstand. In: Hepp, Andreas/Krotz, Friedrich/Thomas, Tanja (Hg.):

Schlüsselwerke der Cultural Studies.Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis-

senschaften, 47-57.

Kronig, Winfried (2013): Die faktische Definition des schulischen Scheiterns.

In: Hadjar, Andreas/Hupka-Brunner, Sandra (Hg.): Geschlecht, Migrati-

onshintergrund und Bildungserfolg.Weinheim: Beltz Juventa, 36-51.

Kronig, Winfried (2007): Die systematische Zufälligkeit des Bildungserfolgs.

Theoretische Erklärungen und empirische Untersuchungen zur Lernent-

wicklung und zur Leistungsbewertung in unterschiedlichen Schulklassen.

Bern: Haupt.

Kronig, Winfried (2005): Irrtümer der Selektion. Über die Tücken eines hier-

archisch gestuften Bildungssystems. vpod – bildungspolitik, (143/144), 12-14.

Kronig, Winfried/Haeberlin, Urs/Eckhart, Michael (2007): Immigrantenkin-

der und schulische Selektion. Pädagogische Visionen, theoretische Erklä-

rungen und empirische Untersuchungen zurWirkung integrierender und

separierender Schulformen in den Grundschuljahren, 2. Aufl. Bern u.a.:

Haupt.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 325

Kucera, Andrea (2016): Islam. Walliser SVP fordert Kopftuchverbot an

Schulen. In: NZZ (Internetversion), 22.2.2016. URL: https://www.nzz.ch/

schweiz/walliser-svp-fordert-kopftuchverbot-an-schulen-1.18699499

[Stand: 28. Januar 2019].

Kurt, Stefanie/Shy Chau, Huey (2013): Heirat und Migration. Bern: Schwei-

zerische Beobachtungsstelle für Asyl- und Ausländerrecht. URL:

https://beobachtungsstelle.ch/fileadmin/Publikationen/2013/Bericht_

Heirat_Migration_D.pdf [Stand: 28. Januar 2019].

Kurth, Stefan/Lehmann, Karsten (2011): Narrativ fundierte Interviews mit re-

ligiösen Subjekten. Individualsynkretismus als Typus moderner Religio-

sität. In: Kurth, Stefan/Lehmann, Karsten (Hg.): Religionen erforschen.

KulturwissenschaftlicheMethoden in der Religionswissenschaft.Wiesba-

den: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 135-168.

Landolt, Noëmi (2016a): Zieht euch gefälligst an, ihr Schlampen! Kommen-

tar zum »Burkaverbot«. In: WOZ –Die Wochenzeitung (Internetversion),

25.8.2016 34. URL: https://www.woz.ch/-7099 [Stand: 28. Januar 2019].

Landolt, Noëmi (2016b): Adios, Second@s Plus. In: WOZ – Die Wo-

chenzeitung (Internetversion), 16.6.2016. URL: https://www.woz.ch/1624/

migrationspolitik/adios-seconds-plus [Stand: 28. Januar 2019].

Le Breton, Maritza (2011): Sexarbeit als transnationale Zone der Prekarität.

Migrierende Sexarbeiterinnen im Spannungsfeld von Gewalterfahrungen

undHandlungsoptionen.Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Lenz, Ilse (1995): Geschlecht, Herrschaft und internationale Ungleichheit. In:

Becker-Schmidt, Regina/Knapp, Gudrun-Axeli (Hg.): Das Geschlechter-

verhältnis als Gegenstand der Sozialwissenschaften. Frankfurt a. M; New

York NY: Campus, 19-46.

Lingen-Ali, Ulrike (2012): »Islam« als Zuordnungs- und Differenzkategorie.

Antimuslimische Ressentiments im Bereich von Bildung und sozialer Ar-

beit. Sozial extra (9/10), 24-27.

Lingen-Ali, Ulrike/Mecheril, Paul (2016): Religion als soziale Deutungspraxis.

Österreichisches Religionspädagogisches Forum 24(2), 17-24.

Lipp, Wolfgang (2010): Stigma und Charisma. Über soziales Grenzverhalten.

2. Aufl. Würzburg: Ergon.

Lübcke, Claudia (2007): Jugendkulturen junger Muslime in Deutschland. In:

Wensierski, Hans-Jürgen von/Lübcke, Claudia (Hg.): Junge Muslime in

Deutschland. Lebenslagen, Aufwachsprozesse und Jugendkulturen. Op-

laden: Verlag Barbara Budrich, 285-318.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nzz.ch/schweiz/walliser-svp-fordert-kopftuchverbot-an-schulen-1.18699499
https://www.nzz.ch/schweiz/walliser-svp-fordert-kopftuchverbot-an-schulen-1.18699499
https://beobachtungsstelle.ch/fileadmin/Publikationen/2013/Bericht_Heirat_Migration_D.pdf
https://beobachtungsstelle.ch/fileadmin/Publikationen/2013/Bericht_Heirat_Migration_D.pdf
https://www.woz.ch/-7099
https://www.woz.ch/1624/migrationspolitik/adios-seconds-plus
https://www.woz.ch/1624/migrationspolitik/adios-seconds-plus
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nzz.ch/schweiz/walliser-svp-fordert-kopftuchverbot-an-schulen-1.18699499
https://www.nzz.ch/schweiz/walliser-svp-fordert-kopftuchverbot-an-schulen-1.18699499
https://beobachtungsstelle.ch/fileadmin/Publikationen/2013/Bericht_Heirat_Migration_D.pdf
https://beobachtungsstelle.ch/fileadmin/Publikationen/2013/Bericht_Heirat_Migration_D.pdf
https://www.woz.ch/-7099
https://www.woz.ch/1624/migrationspolitik/adios-seconds-plus
https://www.woz.ch/1624/migrationspolitik/adios-seconds-plus


326 Islam, Gender, Intersektionalität

Lucius-Hoene, Gabriele/Deppermann, Arnulf (2002): Rekonstruktion narrati-

ver Identität. Ein Arbeitsbuch zur Analyse narrativer Interviews. Opladen:

Leske + Budrich, 285-318.

Lüders, Christian (2011): Teilnehmende Beobachtung. In: Bohnsack, Ralf/Ma-

rotzki, Winfried/Meuser, Michael (Hg.): Hauptbegriffe qualitativer Sozi-

alforschung. 3. Aufl. Opladen: Leske + Budrich, 151-153.

Lutz, Helma/Vivar, Maria Teresa Herrera/Supik, Linda (2013): Fokus Intersek-

tionalität – eine Einleitung. In: Lutz, Helma/Vivar, Maria Teresa Herre-

ra/Supik, Linda (Hg.): Fokus Intersektionalität. Bewegungen und Veror-

tungen eines vielschichtigen Konzeptes. 2. Aufl. Wiesbaden: Springer VS,

9-31.

Lutz, Helma/Davis, Kathy (2005): Geschlechterforschung und Biografiefor-

schung. Intersektionalität als biografische Ressource am Beispiel einer

aussergewöhnlichen Frau. In: Völter, Bettina/Dausien, Bettina/Lutz, Hel-

ma/Rosenthal, Gabriele (Hg.): Biographieforschung im Diskurs.Wiesba-

den: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 228-247.

Lutz,Helma/Leiprecht, Rudolf (2003): Heterogenität als Normalfall. EineHer-

ausforderung für die Lehrerbildung. In: Gogolin, Ingrid/Helmchen, Jür-

gen/Lutz, Helma/Schmidt, Gerlind (Hg.): Pluralismus unausweichlich?

Blickwechsel zwischen vergleichender und interkultureller Pädagogik.

Münster u.a.: Waxmann, 115-128.

Lutz, Helma/Wenning, Norbert (Hg.) (2001): Unterschiedlich verschieden.

Differenz in der Erziehungswissenschaft. Opladen: Leske + Budrich; VS

Verlag für Sozialwissenschaften.

Mahnig, Hans/Piguet, Etienne (2003): Die Immigrationspolitik der Schweiz

von 1948 bis 1998: Entwicklung und Auswirkungen. In: Wicker, Hans-

Rudolf (Hg.): Migration und die Schweiz. Ergebnisse des Nationalen

Forschungsprogramms »Migration und interkulturelle Beziehungen«.

Zürich: Seismo, 65-108.

Mahmood, Saba (2012): Politics of piety. The Islamic revival and the feminist

subject. Princeton NJ: Princeton University Press.

Marcus, Georg E. (1995): Ethnography in/of theWorld System:The Emergence

of Multi-Sited Ethnography. Annual Review of Anthropology 24, 95-117.

Martens, Silvia (2010): Wohltätiges Engagement von Muslimen in der

Schweiz. In: Allenbach, Brigit/Sökefeld, Martin (Hg.): Muslime in der

Schweiz. Zürich: Seismo, 145-178.

Marti, Michael/Kraft, Eliane/Walter, Felix (2010): Dienstleistungen, Nutzen

und Finanzierung von Religionsgemeinschaften in der Schweiz. Synthese

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 327

des Projekts FAKIR. Schlussbericht. Bern: Schweizerischer Nationalfonds

(SNF), Nationales Forschungsprogramm »Religionsgemeinschaften Staat

und Gesellschaft« (NFP 58). URL: www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/

nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Marti.pdf [Stand: 29. Januar 2019].

Martin, Emily (1994): Flexible bodies. Tracking immunity in American culture;

from the days of polio to the age of AIDS. Boston, MA: Beacon Press.

Marx, Daniela (2008): Mission: impossible? Die Suche nach der »idealenMus-

limin«. Feministische Islamdiskurse in Deutschland und den Niederlan-

den. FEMINAPOLITICA – Zeitschrift für feministische Politikwissenschaf t 17(1),

55-67.

McCall, Leslie (2005): The complexity of intersectionality. Signs: Journal of

Women Culture and Society 30(3), 1771-1800.

McGuire, Meredith B. (2008): Lived religion. Faith and practice in everyday

life. Oxford; New York NY: Oxford University Press.

Mecheril, Paul/Thomas-Olalde, Oscar (2018): Religion und die Identifikation

der Andern. In: Dirim, İnci/Mecheril, Paul (Hg.): Heterogenität, Spra-

che(n) und Bildung. Eine differenz- und diskriminierungstheoretische

Einführung. Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt, 179-196.

Mecheril, Paul/Thomas-Olalde, Oscar (2011): Die Religion der Anderen. An-

merkungen zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart. In: Allenbach, Bri-

git/Goel, Urmila/Hummrich, Merle/Weisköppel, Cordula (Hg.): Jugend,

Migration und Religion. Interdisziplinäre Perspektiven. Baden-Baden:

Nomos, 35-66.

Meer, Nasar/Modood, Tariq (2013): Beyond »Methodological Islamism«? A

Thematic Discussion of Muslim Minorities in Europe. Advances in Applied

Sociology 3(7), 307-313.

Metzger, Michael (2013): Urban Games. Die Stadt als Spielfeld (unveröffent-

lichte Magisterarbeit). Berlin: Humboldt-Universität zu Berlin, Institut

für Europäische Ethnologie.

Mey, Eva (2015): Wege in die Arbeitswelt – dorthin, wo noch Platz ist. Me-

chanismen und Bedeutung stark fremdbestimmter Berufswahl bei jun-

gen Menschen mit Migrationshintergrund. In: Geisen, Thomas/Otters-

bach, Markus (Hg.): Arbeit, Migration und Soziale Arbeit. Prozesse der

Marginalisierung in modernen Arbeitsgesellschaften. Wiesbaden: Sprin-

ger VS, 235-261.

Mey, Eva/Rorato, Miriam (2010): Jugendliche mit Migrationshintergrund

im Übergang ins Erwachsenenalter – eine biografische Längsschnitt-

studie. Schlussbericht zuhanden des Praxispartners Bundesamt für

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Marti.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Marti.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Marti.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Marti.pdf


328 Islam, Gender, Intersektionalität

Migration. Luzern: Hochschule Luzern – Soziale Arbeit. URL: https://

www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-

secondos-d.pdf [Stand 29. Januar 2019].

Mey, Eva/Rorato, Miriam/Voll, Peter (2005): Die soziale Stellung der zwei-

ten Generation. Analysen zur schulischen und beruflichen Integration

der zweiten Ausländergeneration. In: Eidgenössische Volkszählung 2000,

Neuenburg: Bundesamt für Statistik, 61-152.

Mey, Günter/Mruck, Katja (2011): Grounded-Theory-Methodologie. Entwick-

lung, Stand, Perspektiven. In: Mey, Günter/Mruck, Katja (Hg.): Grounded

Theory Reader. 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften,

11-48.

Mey, Günter/Mruck, Katja (2009): Methodologie und Methodik der Grounded

Theory. In: Kempf, Wilhelm/Kiefer, Marcus (Hg.): Forschungsmethoden

der Psychologie. Zwischen naturwissenschaftlichem Experiment und so-

zialwissenschaftlicher Hermeneutik. Berlin: Regener, 100-152.

Mruck, Katja/Mey, Günter (2007): Grounded Theory and Reflexivity. In:

Bryant, Antony/Charmaz, Kathy (Hg.): The SAGE Handbook of Grounded

Theory. Los Angeles, London: Sage, 487-510.

Meinert, Philipp/Seeliger, Martin (2013): Punk in Deutschland. Sozial- und

kulturwissenschaftliche Perspektiven. In: Meinert, Philipp/Seeliger, Mar-

tin (Hg.): Punk in Deutschland. Sozial- und kulturwissenschaftliche Per-

spektiven. Bielefeld: transcript, 9-54.

Meyer, Thomas (2009): Wer hat, dem wird gegeben: Bildungsungleichheit

in der Schweiz. In: Suter, Christian/Perrenoud, Silvia/Levy, René/Kuhn,

Ursina/Joye, Dominique/Gazareth, Pascale (Hg.): Sozialbericht 2008. Die

Schweiz vermessen und verglichen. Zürich: Seismo, 60-81.

Mintz, SidneyWilfred (1985): Sweetness and power.The place of sugar inmod-

ern history. New York NY: Penguin Books.

Mir, Shabana (2014): Muslim American Women on Campus. Undergraduate

Social Life and Identity. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

Modood, Tariq (2013): Multiculturalism. A civic idea. 2. Aufl. Cambridge,

Malden MA: Polity.

Modood, Tariq (2011): Multiculturalism and integration. Struggling with con-

fusions. In: Mahamdallie, Hassan (Hg.): Defending multiculturalism. A

guide for the movement. London: Bookmarks Publications, 61-76.

Modood, Tariq (2010): Still not easy being British. Struggles for amulticultural

citizenship. Stoke-on-Trent: Trentham Books.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-secondos-d.pdf
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-secondos-d.pdf
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-secondos-d.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-secondos-d.pdf
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-secondos-d.pdf
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-secondos-d.pdf


Literaturverzeichnis 329

Modood, Tariq (1998): Anti-Essentialism, Multiculturalism and the »Recocni-

tion« of Religious Groups.The Journal of Political Philosophy 6(4) 378-399.

Modood, Tariq (1997): Introduction. The Politics of Multiculturalism in the

New Europe. Racism, Identity and community. In: Modood, Tariq (Hg.):

The Politics of Multiculturalism in the New Europe. Racism, Identity and

Community. London u.a.: Zed Books, 1-25.

Mruck, Katja/Mey, Günter (2007): Grounded Theory and Reflexivity. In:

Bryant, Antony/Charmaz, Kathy (Hg.): The SAGE Handbook of Grounded

Theory. Los Angeles, London: Sage, 87-510.

Müller, Jochen/Nordbruch,Götz/Berke, Tataroglu (2010): Jugendkulturen zwi-

schen Islam und Islamismus. Lifestyle,Medien,Musik. Berlin: Bundesko-

ordination Schule ohne Rassismus – Schule mit Courage.

Müller, Monika (2013): Migration und Religion. Junge hinduistische undmus-

limische Männer in der Schweiz. Wiesbaden: Springer VS.

Müller, Monika (2010): Perspektiven männlicher Jugendlicher auf den Islam:

Eine Gratwanderung zwischen Identifikation und Ausschluss. In: Allen-

bach, Brigit/Sökefeld,Martin (Hg.): Muslime in der Schweiz. Zürich: Seis-

mo, 266-295.

Müller, Felix (2009): Rechtliche und politische Aspekte der eidgenössischen

Volksinitiative »Gegen den Bau von Minaretten«. In: Tanner, Mathi-

as/Müller, Felix/Mathwig, Frank/Lienemann Wolfgang (Hg.): Streit um

dasMinarett. Zusammenleben in der religiös pluralistischen Gesellschaft.

Zürich: TVZ Theologischer Verlag Zürich, 61-86.

Müller, Romano (2009): Berufswahl und Lehre. Berufliche Orientierungs- und

Entscheidungsprozesse ausländischer und schweizerischer Jugendlicher.

Bern: hep.

Nagel, Alexander-Kenneth (2015): Religiöse Netzwerke: Die zivilgesellschaft-

lichen Potentiale. In: Nagel, Alexander-Kenneth (Hg.): Religiöse Netzwer-

ke. Die zivilgesellschaftlichen Potentiale religiöser Migrantengemeinden.

Berlin, Bielefeld: De Gruyter, transcript, 11-35.

Nagel, Alexander-Kenneth (2013): Diesseits der Parallelgesellschaft. Religion

und Migration in relationaler Perspektive. In: Nagel, Alexander-Kenneth

(Hg.): Diesseits der Parallelgesellschaft. Neuere Studien zu religiösen Mi-

grantengemeinden in Deutschland. Bielefeld: transcript, 11-35.

Neuenschwander (2011): Selektionsprozesse beim Übergang in die Berufsbil-

dung. In: Verband Dyslexie Schweiz (Hg.): Keine Pole-Position? Wie der

Start ins Berufsleben aus der 2. Reihe gelingen kann. Zürich: Verband

Dyslexie Schweiz, 7-17.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Islam, Gender, Intersektionalität

Nielsen, Jørgen S./Akgönül, Samim/Alibašić, Ahmet/Racius, Egdunas (Hg.)

(2012): Yearbook of Muslims in Europe. Vol. 4. Leiden: Brill.

Nökel, Sigrid (2002): Die Töchter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Sozio-

logie alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken: eine Fallstudie. Bielefeld:

transcript.

Nökel, Sigrid (1999): Islam und Selbstbehauptung – alltagsweltliche Strate-

gien junger Frauen in Deutschland. In: Klein-Hessling, Ruth/Nökel, Sig-

rid/Werner, Karin (Hg.): Der neue Islam der Frauen. Weibliche Lebens-

praxis in der globalisierten Moderne: Fallstudien aus Afrika, Asien und

Europa. Bielefeld: transcript.

Oester, Kathrin (2008): Die doppelte Funktion des Bildungssystems – theore-

tische Grundlagen zu Schule und Migration. In: Oester, Kathrin/Fiechter,

Ursula/Kappus, Elke-Nicole (Hg.): Schulen in transnationalen Lebenswel-

ten. Integrations- und Segregationsprozesse am Beispiel von Bern West.

Zürich: Seismo, 49-68.

Oester, Kathrin/Brunner, Bernadette (2015): Von Kings und Losern. Eine

Performance-Ethnografie mit Schülerinnen und Schülern im transnatio-

nalisierten Stadtteil Bern West. Wiesbaden: Springer VS.

Oester, Kathrin/Brunner, Bernadette (2014): Transnationalisierte Peer-

Communities. Eine Performance Ethnografiemit Schülerinnen und Schü-

lern aus Bern West (unveröffentlichter Forschungsbericht). Institut für

Forschung, Entwicklung und Evaluation der Pädagogischen Hochschule

Bern.

Online Marketing Lexikon (2018): »Influencer Marketing« (Webseite). On-

lineMarketing.de. URL: https://onlinemarketing.de/lexikon/definition-

influencer-marketing [Stand: 09. Januar 2018].

Pädagogische Hochschule Zürich (PH Zürich) (2014): Merkblatt – Tragen von

religiös motivierter Kleidung. Zürich: Pädagogische Hochschule Zürich,

Prorektorat Ausbildung. URL: https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.

phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-

kleidung.pdf [Stand: 29.1.2019].

Pastega, Nadja (2010): Burkini für Schülerinnen. In: Schweiz am Sonntag (In-

ternetversion), 2.4.2010. URL: https://www.schweizamwochenende.ch/

aktuell/burkini-fuer-schuelerinnen-131036693 [Stand: 28. Januar 2019].

Pelizzari, Alessandro (2009): Dynamiken der Prekarisierung. Atypische Er-

werbsverhältnisse undmilieuspezifische Unsicherheitsbewältigung. Kon-

stanz: UVK.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://onlinemarketing.de/lexikon/definition-influencer-marketing
https://onlinemarketing.de/lexikon/definition-influencer-marketing
https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-kleidung.pdf
https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-kleidung.pdf
https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-kleidung.pdf
https://www.schweizamwochenende.ch/aktuell/burkini-fuer-schuelerinnen-131036693
https://www.schweizamwochenende.ch/aktuell/burkini-fuer-schuelerinnen-131036693
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://onlinemarketing.de/lexikon/definition-influencer-marketing
https://onlinemarketing.de/lexikon/definition-influencer-marketing
https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-kleidung.pdf
https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-kleidung.pdf
https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-kleidung.pdf
https://www.schweizamwochenende.ch/aktuell/burkini-fuer-schuelerinnen-131036693
https://www.schweizamwochenende.ch/aktuell/burkini-fuer-schuelerinnen-131036693


Literaturverzeichnis 331

Pfaff-Czarnecka, Joanna (2009): Accommodating religious diversity in

Switzerland. In: Bramadat, Paul/Koenig, Matthias (Hg.): International

migration and the governance of religious diversity. Queens’s University.

Kingston ON: Queen’s University, School of Policy Studies, 225-257.

Phoenix, Ann (2013): Psychosoziale Intersektionen. Zur Kontextualisierung

von Lebenserzählungen Erwachsener aus ethnisch sichtbar differenten

Haushalten. In: Lutz, Helma (Hg.): Fokus Intersektionalität. Bewegungen

und Verortungen eines viel-schichtigen Konzeptes. 2. Aufl. Wiesbaden:

Springer VS, 181-200.

Pickel, Gert (2014): Religiöses Sozialkapital – Integrationsressource für die

Gesellschaft und die Kirchen? In: Arens, Edmund/Baumann,Martin/Lied-

hegener, Antonius/Müller, Wolfgang W./Ries, Markus (Hg.): Integrati-

on durch Religion? Geschichtliche Befunde, gesellschaftliche Analysen,

rechtliche Perspektiven. Baden-Baden: Nomos, 41-61.

Polizei undMilitärdirektion Kanton Bern (POM) (2017): Aufenthalt (Webseite).

Kanton Bern, Polizei und Militärdirektion (POM). URL: www.pom.be.ch/

pom/de/index/migration/einreise/die_aufenthaltsbewilligung.html

[Stand: 23. Oktober 2017].

Portes, Alejandro/Rumbaut, Rubén G. (2001): Legacies.The story of the immi-

grant second generation. Berkeley CA: University of California Press.

Pries, Ludger (2008): Die Transnationalisierung der sozialen Welt. Sozialräu-

me jenseits von Nationalgesellschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Purtschert, Patricia (2012): »De Schorsch Gaggo reist uf Afrika«. Postkoloniale

Konstellationen und diskursive Verschiebungen in Schweizer Kinderge-

schichten. In: Purtschert, Patricia/Falk, Francesca/Lüthi, Barbara (Hg.):

Postkoloniale Schweiz. Formen und Folgen eines Kolonialismus ohne Ko-

lonien. 2. Aufl. Bielefeld: transcript Verlag, 89-116.

Repubblica e Cantone Ticino, Dipartimento delle istituzioni (2016): Comuni-

cato stampa: 1. luglio 2016: entrano in vigore le nuove disposizioni sulla

dissimulazione del viso nei luoghi pubblici (Internetversion). Repubblica

e Cantone Ticino. URL: http://www3.ti.ch/CAN/comunicati/30-06-2016-

comunicato-stampa-617595990261.pdf [Stand: 28. Januar 2019].

Riegel, Christine (2017): Intersektionalität in Forschung und pädagogischer

Praxis (unpublizierter Gastvortrag). Institut für Forschung und Entwick-

lung (IFE) der Pädagogischen Hochschule Bern (PHBern), 1-32.

Riegel, Christine (2016a): Bildung – Intersektionalität – Othering. Pädagogi-

sches Handeln in widersprüchlichen Verhältnissen. Bielefeld: transcript.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.pom.be.ch/pom/de/index/migration/einreise/die_aufenthaltsbewilligung.html
http://www.pom.be.ch/pom/de/index/migration/einreise/die_aufenthaltsbewilligung.html
http://www3.ti.ch/CAN/comunicati/30-06-2016-comunicato-stampa-617595990261.pdf
http://www3.ti.ch/CAN/comunicati/30-06-2016-comunicato-stampa-617595990261.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.pom.be.ch/pom/de/index/migration/einreise/die_aufenthaltsbewilligung.html
http://www.pom.be.ch/pom/de/index/migration/einreise/die_aufenthaltsbewilligung.html
http://www3.ti.ch/CAN/comunicati/30-06-2016-comunicato-stampa-617595990261.pdf
http://www3.ti.ch/CAN/comunicati/30-06-2016-comunicato-stampa-617595990261.pdf


332 Islam, Gender, Intersektionalität

Riegel, Christine (2016b): Subjektwissenschaftliche und intersektionale Per-

spektiven – Konzeptionelle Überlegungen für eine kritische Forschung zu

Bildungswegen in migrationsgesellschaftlichen Verhältnissen. In: Dau-

sien, Bettina/Rothe, Daniela/Schwendowius, Dorothee (Hg.): Bildungs-

wege. Biographien zwischen Teilhabe und Ausgrenzung, Frankfurt a.M.:

Campus, 97-122.

Riegel, Christine (2011): Religion als Differenzmarker. Zu Herstellungsprozes-

sen von Differenz im (sozial-)pädagogischen Sprechen über jugendliche

Migrations-Andere. In: Allenbach, Brigit/Goel, Urmila/Hummrich, Mer-

le/Weisköppel, Cordula (Hg.): Jugend, Migration und Religion. Interdis-

ziplinäre Perspektiven. Baden-Baden: Nomos, 319-341.

Riegel, Christine (2010a): Intersektionalität als transdisziplinäres Projekt:Me-

thodologischen Perspektiven für die Jugendforschung. In: Riegel, Chris-

tine/Scherr, Albert/Stauber, Barbara (Hg.): Transdisziplinäre Jugendfor-

schung. Grundlagen und Forschungskonzepte. Wiesbaden: VS Verlag für

Sozialwissenschaften, 65-87.

Riegel, Christine (2010b): Zwischen Kämpfen und Leiden. Handlungsfähig-

keit im Spannungsfeld ungleicher Geschlechter-, Generationen- und Eth-

nizitätsverhältnisse. In: Riegel, Christine/Geisen, Thomas (Hg.): Jugend,

Zugehörigkeit und Migration. Subjektpositionierung im Kontext von Ju-

gendkultur, Ethnizitäts- und Geschlechterkonstruktionen. 2. Aufl. Wies-

baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 249-273.

Riegel, Christine (2004): Im Kampf um Zugehörigkeit und Anerkennung. Ori-

entierungen undHandlungsformen von jungenMigrantinnen; eine sozio-

biografische Untersuchung. Frankfurt a.M.: IKO.

Riphahn, Regina/Bauer, Philipp (2007): Intergenerationale Bildungs- und

Einkommensmobilität in der Schweiz.Die Volkswirtschaft 80(7/8), 18-21.

Rommelspacher, Birgit (2011): Was ist eigentlich Rassimus? In: Melter,

Claus/Scharathow, Wiebke (Hg.): Rassismuskritik. 2. Aufl. Schwalbach a.

T.: Wochenschau Verlag, 25-38.

Rommelspacher, Birgit (2009a): Intersektionalität – über dieWechselwirkung

von Machtverhältnissen. In: Kurz-Scherf, Ingrid (Hg.): Feminismus. Kri-

tik und Intervention. Münster: Westfälisches Dampfboot, 81-96.

Rommelspacher, Birgit (2009b): Feminismus und kulturelle Dominanz: Kon-

troversen um die Emanzipation der muslimischen Frau. In: Berghahn,

Sabine/Rostock, Petra (Hg.): Der Stoff, aus dem Konflikte sind: Debatten

um das Kopftuch in Deutschland, Österreich und der Schweiz. Bielefeld:

transcript, 395-411.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.meta-katalog.eu/Search/Results?lookfor=%22Rommelspacher%2C+Birgit%22&type=AllFields
https://www.meta-katalog.eu/Record/43914genderbib
https://www.meta-katalog.eu/Record/43914genderbib
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.meta-katalog.eu/Search/Results?lookfor=%22Rommelspacher%2C+Birgit%22&type=AllFields
https://www.meta-katalog.eu/Record/43914genderbib
https://www.meta-katalog.eu/Record/43914genderbib


Literaturverzeichnis 333

Rosenthal, Gabriele (1995): Erlebte und erzählte Lebensgeschichte.Gestalt und

Struktur biographischer Selbstbeschreibungen. Frankfurt a.M.,New York

NY: Campus.

Rothfuss, Eberhard (2012): Exklusion im Zentrum. Die brasilianische Fave-

la zwischen Stigmatisierung und Widerständigkeit. Bielefeld: transcript

Verlag.

Roy, Olivier (2010): Heilige Einfalt. Über die politischen Gefahren entwurzel-

ter Religionen. München: Siedler.

Roy, Olivier (2006): Der islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Ent-

wurzelung und Radikalisierung. München: Pantheon.

Ryser, Mirjam/Erlach, Emanuel von (2007): Bildungsmosaik Schweiz. Bil-

dungsindikatoren 2007. Neuenburg: Bundesamt für Statistik.

Said, EdwardW. (1995): Orientalism.Western conceptions of the Orient. Lon-

don u.a.: Penguin.

Scharenberg, Katja/Hupka-Brunner, Sandra/Meyer, Thomas/Bergmann,

Manfred Max (2016): Transitionen im Jugendalter: Ergebnisse der

Schweizer Längsschnittstudie TREE. Zürich: Seismo.

Scherr, Albert/Janz, Caroline/Müller, Stefan (2015): »Ich würde dann die Frau

nehmen ohne Kopftuch«. Das muslimische Kopftuch als Projektionsflä-

che für Fremdheitszuschreibungen. In: Scherr, Albert/Janz, Caroline/Mül-

ler, Stefan (Hg.): Diskriminierung in der beruflichen Bildung.Wiesbaden:

Springer VS, 49-160.

Schiffauer,Werner (2004): VomExil- zumDiaspora-Islam.Muslimische Iden-

titäten in Europa. Soziale Welt 55(4), 347-368.

Schild, Pascale (2010): Situationen, Widersprüche und Konflikte muslimi-

scher Identitätspolitik im diskursiven Kontext der Schweiz. In: Allenbach,

Brigit/Sökefeld, Martin (Hg.): Muslime in der Schweiz. Zürich: Seismo,

181-212.

Schittenhelm, Karin (2010): Statuspassagen in akademischen Laufbahnen

der zweiten Generation. In: Nohl, Arnd-Michael/Schittenhelm, Ka-

rin/Schmidtke, Oliver/Weiss, Anja (Hg.): Kulturelles Kapital in der Migra-

tion. Hochqualifizierte Einwanderer und Einwandererinnen. Wiesbaden:

VS Verlag für Sozialwissenschaften, 39-51.

Schittenhelm, Karin (2005): Soziale Lagen im Übergang. Junge Migrantin-

nen und Einheimische zwischen Schule und Berufsausbildung. Wiesba-

den: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Schlieter, Jens/Kind Furger, Marietta/Lauener, Tina (2011): Buddhistische

Identität imWandel. Eine Untersuchung der zweiten und dritten Genera-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Islam, Gender, Intersektionalität

tion tibetischer Migrantinnen und Migranten in der Schweiz. Schluss-

bericht. Bern: Schweizerischer Nationalfonds (SNF), Nationales For-

schungsprogramm »Religionsgemeinschaften Staat und Gesellschaft«

(NFP 58). URL: www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_

Schlussbericht_Schlieter.pdf [Stand: 28. Januar 2019].

Schneuwly Purdie, Mallory/Tunger-Zanetti, Andreas (2017): Switzerland.

In: Scharbrodt, Oliver/Akgönül, Samim/Alibašić, Ahmet/Nielsen, Jørgen

S./Racius, Egdunas (Hg.): Yearbook of Muslims in Europe. Volume 8. Lei-

den, Boston: Brill, 669-687.

Schneuwly Purdie, Mallory/Tunger-Zanetti, Andreas (2015): Switzerland.

In: Scharbrodt, Oliver/Akgönül, Samim/Alibašić, Ahmet/Nielsen, Jørgen

S./Racius, Egdunas (Hg.): Yearbook of Muslims in Europe. Vol. 7. Leiden,

Boston: Brill, 562-578.

Schneuwly Purdie, Mallory (2010): De l’étranger au musulman. Immigration

et intégration de l’islam en Suisse. Saarebruck: Editions universitaires eu-

ropéennes, 2010.

Schneuwly Purdie,Mallory/Gianni,Matteo/Jenny,Magali (Hg.) (2009): Musul-

mans d’aujourd’hui. Identités plurielles en Suisse. Genève: Labor et Fides.

Schröter, Hiltrud (2002): Mohammeds deutsche Töchter. Bildungsprozesse,

Hindernisse, Hintergründe. Königstein/Taunus: Ulrike Helmer Verlag.

Schutzfaktor-m.ch (2017): EGMR stützt Schweizer Praxis: Verpflichtung

zum Schwimmunterricht zweier Mädchen muslimischen Glaubens ver-

letzt Religionsfreiheit nicht. Medienmitteilung (Webseite). Verein Dialog

EMRK. URL: www.schutzfaktor-m.ch/mm-urteil-schwimmunterricht-

10012017 [Stand: 28. Januar 2019].

Schwarzer, Alice (2017): Emma. Themenseite Burka (Webseite). Emma Frau-

enverlag. URL: https://www.emma.de/thema/burka [Stand: 28. Januar

2019].

Schweizerische Bundeskanzlei (2017): Eidgenössische Volksinitiative »Ja zum

Verhüllungsverbot« (Webseite). Schweizerische Eidgenossenschaft, Bun-

deskanzlei (BK). URL: https://www.admin.ch/ch/d/pore/vi/vis465t.html

[Stand: 28. Januar 2019].

Schweizerischer Gewerkschaftsbund (SGB) (2014): Saisonnierstatut – einmal

und nie wieder! Eine lange Liste von Diskriminierungen (Websei-

te). Schweizerischer Gewerkschaftsbund (SGB). URL: https://www.

sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-

nie-wieder/ [Stand: 28. Januar 2019].

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Schlieter.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Schlieter.pdf
http://www.schutzfaktor-m.ch/mm-urteil-schwimmunterricht-1001201
http://www.schutzfaktor-m.ch/mm-urteil-schwimmunterricht-1001201
https://www.emma.de/thema/burka
https://www.admin.ch/ch/d/pore/vi/vis465t.html
https://www.sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-nie-wieder/
https://www.sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-nie-wieder/
https://www.sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-nie-wieder/
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Schlieter.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Schlieter.pdf
http://www.schutzfaktor-m.ch/mm-urteil-schwimmunterricht-1001201
http://www.schutzfaktor-m.ch/mm-urteil-schwimmunterricht-1001201
https://www.emma.de/thema/burka
https://www.admin.ch/ch/d/pore/vi/vis465t.html
https://www.sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-nie-wieder/
https://www.sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-nie-wieder/
https://www.sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-nie-wieder/


Literaturverzeichnis 335

SKBF (2014): Bildungsbericht Schweiz 2014. Aarau: Schweizerische Koordina-

tionsstelle für Bildungsforschung (SKBF).

Sökefeld, Martin (2011): Religion, Grenzen, Identitäten. In: Allenbach, Bri-

git/Goel, Urmila/Hummrich, Merle/Weisköppel, Cordula (Hg.): Jugend,

Migration und Religion. Interdisziplinäre Perspektiven. Baden-Baden:

Nomos, 270-286.

Sökefeld, Martin (2007): Zum Paradigma kultureller Differenz. In: Johler,

Reinhard/Thiel, Ansgar/Schmid, Josef/Treptow, Rainer (Hg.): Europa und

seine Fremden. Die Gestaltung kultureller Vielfalt als Herausforderung.

Bielefeld: transcript, 41-57.

Solga, Heike (2005): Meritokratie – die moderne Legitimation ungleicher Bil-

dungschancen. In: Berger, Peter A./Kahlert, Heike (Hg.): Institutionali-

sierte Ungleichheiten. Wie das Bildungswesen Chancen blockiert. Wein-

heim u.a.: Belt Juventa, 19-38.

Soysal, Yasemin Nuhoglu (1994): Limits of citizenship. Migrants and postna-

tional membership in Europe. Chicago: The University of Chicago Press.

Spescha, Stefan (2011): Verdammt zum Eheglück. Paarleben unter dem

Damoklesschwert der Migrationsbehörden. In: Bannwart, Bettina/Cot-

tier, Michelle/Durrer, Cheyenne/Kühler, Anna/Küng, Zita/Vogler, Annina

(Hg.): Keine Zeit für Utopien? Perspektiven der Lebensreformpolitik im

Recht. Zürich, St. Gallen: Dike, 299-320.

Spickard, James (2005): Networks, Homes or Congragations? Exploring the

Locus of Immigrant Religiosity. In: Adogame, Afe/Weissköppel, Cordula

(Hg.): Religion in the context of African migration. Bayreuth: Breitinger,

23-42.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1993): Outside in the Teaching Machine. New

York NY: Routledge.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): Can the Subaltern Speak? In: Nelson,

Cary/Grossberg, Lawrence (Hg.): Marxism and the Interpretation of Cul-

ture. Basingstoke: Macmillan Education UK, 66-111.

Stienen, Angela (2016): Fieldwork under Forced Protection. The Suspicious

Gaze of Children in Columbia’s Medellín. Zeitschrift für Ethnologie (141), 233-

256.

Stienen, Angela/Bühler, Caroline/Gasser, Nathalie (2012): Weltdeutungen im

Selbstverständnis von Lehramtsstudierenden. Journal für Lehrerinnen-

und Lehrerbildung 12(4), 10-20.

Stienen, Angela, Bühler, Caroline, Gasser, Nathalie & Tamcan, Özgür (2011):

Beruf oder Berufung? Deutungskonflikte in der Lehrerinnen- und Leh-

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Islam, Gender, Intersektionalität

rerbildung. Schlussbericht. Bern: Schweizerischer Nationalfonds (SNF),

Nationales Forschungsprogramm »Religionsgemeinschaften Staat und

Gesellschaft« (NFP 58). URL: www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/

nfp58/NFP58_Schlussbericht_Stienen_de.pdf [Stand: 26. Januar 2019].

Stolz, Jörg (2012): Religion und Individuum unter dem Vorzeichen religiöser

Pluralisierung. In: Bochinger, Christoph (Hg.): Religionen, Staat und Ge-

sellschaft. Die Schweiz zwischen Säkularisierung und religiöser Vielfalt.

Zürich: Verlag Neue Zürcher Zeitung, 77-107.

Stolz, Jörg/Könemann, Judith/Schneuwly Purdie, Mallory/Englberger, Tho-

mas/Krüggeler, Michael (2014): Religion und Spiritualität in der Ich-

Gesellschaft. Vier Gestalten des (Un-)Glaubens. Zürich: TVZTheologischer

Verlag Zürich.

Stolz, Jörg/Könemann, Judith/Schneuwly Purdie, Mallory/Engelberger,

Thomas/Krüggeler, Michael (2011): Religiosität in der modernenWelt. Be-

dingungen, Konstruktionen und sozialer Wandel. Bern: Schweizerischer

Nationalfonds (SNF), Nationales Forschungsprogramm »Religions-

gemeinschaften Staat und Gesellschaft« (NFP 58). URL: www.snf.ch/

SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht__Stolz.pdf

[Stand: 26. Januar 2019].

Stolz, Jörg/Baumann,Martin (2007): Religiöse Vielfalt in der Schweiz: Zahlen,

Fakten, Trends. In: Baumann, Martin/Stolz, Jörg (Hg.): Eine Schweiz –

viele Religionen. Risiken und Chancen des Zusammenlebens. Bielefeld:

transcript, 21-38.

Strahm, Doris (2007): Schleiersichten. Feministische Debatten um das Kopf-

tuch, Geschlechterkonzepte und Religion (unveröffentlichtes Vorlesungs-

manuskript). Theologische Fakultät der Universität Luzern. URL: https://

www.ncbi.ch/uploads/Files/pdf/Artikel_Strahm_4_02.pdf [Stand: 29. Ja-

nuar 2019].

Strauss, Anselm L./Corbin, Juliet M. (1996): Grounded Theory. Grundlagen

qualitativer Sozialforschung. Weinheim: Beltz Psychologie Verlags Uni-

on.

Strauss, Anselm L. (1994): Grundlagen qualitativer Sozialforschung. Da-

tenanalyse und Theoriebildung in der empirischen soziologischen For-

schung. München: Fink.

Strübing, Jörg (2011): Theoretisches Sampling. In: Bohnsack, Ralf/Marotz-

ki, Winfried/Meuser, Michael (Hg.): Hauptbegriffe qualitativer Sozialfor-

schung. 3. Aufl. Opladen, Farmington Hills MI: Verlag Barbara Budrich,

154-156.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Stienen_de.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Stienen_de.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht__Stolz.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht__Stolz.pdf
https://www.ncbi.ch/uploads/Files/pdf/Artikel_Strahm_4_02.pdf
https://www.ncbi.ch/uploads/Files/pdf/Artikel_Strahm_4_02.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Stienen_de.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Stienen_de.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht__Stolz.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht__Stolz.pdf
https://www.ncbi.ch/uploads/Files/pdf/Artikel_Strahm_4_02.pdf
https://www.ncbi.ch/uploads/Files/pdf/Artikel_Strahm_4_02.pdf


Literaturverzeichnis 337

Talal, Asad (1990): Multiculturalism and Brithish identity in the wake of the

Rushdie affair. Politics and Society 18(4), 452-480.

Tezcan, Levent (2007): Kultur, Gouvernalität der Religion und der Integrati-

onsdiskurs. In: Wohlrab-Sahr, Monika/Tezcan, Levent (Hg.): Konfliktfeld

Islam in Europa. Baden-Baden: Nomos, 51-74.

Tietze, Nikola (2001): Islamische Identitäten. Formenmuslimischer Religiosi-

tät jungerMänner in Deutschland und Frankreich.Hamburg: Hamburger

Edition.

Traunmüller, Richard (2018): Religion und Sozialkapital. In: Pollack, Det-

lef/Krech, Volkhard/Müller, Olaf/Hero, Markus (Hg.): Handbuch Religi-

onssoziologie.Wiesbaden: Springer VS, 911-933.

Tunger-Zanetti, Andreas (2017): Zahlen zu Mitgliedern in Moscheevereinen.

Emailkorrespondenz, 23. März 2017.

Tunger-Zanetti, Andreas (2013a): The many facing the »other« (within).

In: Behloul, Samuel M./Leuenberger, Susanne/Tunger-Zanetti, Andreas

(Hg.): Debating Islam. Negotiating Religion, Europe, and the Self. Biele-

feld: transcript, 223-226.

Tunger-Zanetti, Andreas (2013b): »Against Islam, but not against Muslims«.

Actors and attitudes in the Swiss minarett vote. In: Behloul, Samuel

M./Leuenberger, Susanne/Tunger-Zanetti, Andreas (Hg.): Debating Is-

lam.Negotiating Religion, Europe, and the Self. Bielefeld: transcript, 285-

312.

Tunger-Zanetti Andreas (2013c) in Linder, Karin (2013): Zwischen Moschee

und Matterhorn. Radio SRF DRS2 (= Kontext). URL: www.srf.ch/sendun-

gen/kontext/zwischen-moschee-und-matterhorn-5 [Stand: 23. April

2013].

Udem, Peter (2018): Redensarten-Index. Wörterbuch für Redensarten, Re-

dewendungen, idiomatische Ausdrücke, Sprichwörter, Umgangssprache

(Website). Peter Udem Internet-Dienstleistungen. URL: https://www.

redensarten-index.de/suche.php [Stand: 28. Januar 2019].

Unesco (2012): International Standard Classification of Education (ISCED)

2011. Paris: United Nations Educational, Scientific and Cultural Organi-

zation (UNESCO).

Urban Dictionary (2017): »diss« (Webseite). Urban Dictionary Online.

URL: www.urbandictionary.com/define.php?term=diss [Stand: 26. Janu-

ar 2019].

Wäckerlig, Oliver (2014): Das Fanal von Wangen. Der Schweizer Minarettdis-

kurs – Ursachen und Folgen. Saarbrücken: AV Akademikerverlag.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.redensarten-index.de/suche.php
https://www.redensarten-index.de/suche.php
http://www.urbandictionary.com/define.php?term=diss
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.redensarten-index.de/suche.php
https://www.redensarten-index.de/suche.php
http://www.urbandictionary.com/define.php?term=diss


338 Islam, Gender, Intersektionalität

Walgenbach, Katharina (2016): Von Differenz und Differenzen: Methodologi-

sche Herausforderungen und Chancen einer Komplexitätssteigerung in

der Historischen Bildungsforschung. In: Groppe, Carola/Kluchert, Ger-

hard/Matthes, Eva (Hg.): Bildung und Differenz. Historische Analysen zu

einem aktuellen Problem, 39-62.

Walgenbach, Katharina (2014): Heterogenität – Intersektionalität – Diversity

in der Erziehungswissenschaft. Opladen u.a.: Verlag Barbara Budrich.

Walgenbach, Katharina (2013): Postscriptum: Intersektionalität – Offenheit,

interne Kontroversen und Komplexität als Ressourcen eines gemeinsa-

men Orientierungsrahmens. In: Lutz, Helma/Vivar, Maria Teresa Herre-

ra/Supik, Linda (Hg.): Fokus Intersektionalität. Bewegungen und Veror-

tungen eines vielschichtigen Konzeptes. 2. Aufl. Wiesbaden: Springer VS,

265-277.

Walgenbach, Katharina (2012a): Intersektionalität als Analyseperspektive he-

terogener Stadträume. In: Scambor, Elli/Zimmer, Fränk (Hg.): Die inter-

sektionelle Stadt. Geschlechterforschung und Medienkunst an den Ach-

sen der Ungleichheit. Bielefeld: transcript, 81-92.

Walgenbach, Katharina (2012b): Intersektionalität – eine Einführung (Web-

seite). Bergische Universität Wuppertal, Portal Intersektionalität. URL:

http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/

walgenbach-einfuehrung/ [Stand: 28. Oktober 2019].

Walgenbach, Katharina (2012c): Gender als interdependente Kategorie. In:

Walgenbach, Katharina/Dietze, Gabriele/Hornscheidt, Antje/Palm, Kers-

tin (Hg.): Gender als interdependente Kategorie. Neue Perspektiven auf

Intersektionalität, Diversität und Heterogenität. 2. Aufl. Opladen: Verlag

Barbara Budrich, 23-64.

Walgenbach, Katharina/Dietze, Gabriele/Hornscheidt, Antje/Palm, Kerstin

(Hg.) (2012): Gender als interdependente Kategorie.Neue Perspektiven auf

Intersektionalität, Diversität und Heterogenität. Opladen: Verlag Barbara

Budrich.

Walthert, Rafael (2010): Ritual, Individuum und religiöse Gemeinschaft.

Das International Christian Fellowship Zürich. In: Lüddeckens, Doro-

thea/Walthert, Rafael (Hg.): Fluide Religion. Neue religiöse Bewegungen

im Wandel; theoretische und empirische Systematisierungen. Bielefeld:

transcript, 243-268.

Wälty, Carla Sophia (2018): Verbot zum Tragen von Kopftuch oder Piercing

durch den Arbeitgeber. Zürich: Dike.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/walgenbach-einfuehrung/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/walgenbach-einfuehrung/
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/walgenbach-einfuehrung/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/walgenbach-einfuehrung/


Literaturverzeichnis 339

Weber, Max (1995 [1904]): Die »Objektivität« sozialwissenschaftlicher und so-

zialpolitischer Erkenntnis. Schutterwald/Baden: Wissenschaftlicher Ver-

lag.

Weiss, Hilde (Hg.) (2007): Leben in zweiWelten. Zur sozialen Integration aus-

ländischer Jugendlicher der zweiten Generation. Wiesbaden: VS Verlag

für Sozialwissenschaften.

Weiss, Hilde/Ates, Gülay/Schnell, Philipp (Hg.) (2016): Muslimische Milieus

im Wandel? Religion, Werte und Lebenslagen im Generationenvergleich.

Wiesbaden: Springer VS.

Weiss, Hilde/Schnell, Philipp/Ateş, Gülay (Hg.) (2014): Zwischen den Genera-

tionen. Transmissionsprozesse in Familien mit Migrationshintergrund.

Wiesbaden: Springer VS.

Weissköppel, Cordula (2008): »You don’t get lost«. Transnationales Han-

deln von Sudanesen in einer protestantischen Kirchgemeinde. In: Lau-

ser, Andrea/Weissköppel, Cordula (Hg.): Migration und religiöse Dyna-

mik. Ethnologische Religionsforschung im transnationalen Kontext. Bie-

lefeld: transcript Verlag, 75-103.

Weissköppel, Cordula (2005): »Kreuz und quer. Zur Theorie und Praxis der

multi-sited-ethnography«. Zeitschrift für Ethnologie 130(1), 45-68.

Wellgraf, Stefan (2015): Der Boxerstil: Zu Ungleichheitsdimensionen alltags-

ästhetischer Praktiken. In: Bereswill, Mechthild/Degenring, Folkert/Stan-

ge, Sabine (Hg.): Intersektionalität und Forschungspraxis – wechselseitige Her-

ausforderungen.Münster: Westfälisches Dampfboot, 154-171.

Welsch,Wolfgang (2010):Was istWas ist eigentlich Transkulturalität? In: Dar-

owska, Lucyna/Lüttenberg, Thomas/Machold, Claudia (Hg.): Hochschule

als transkultureller Raum? Kultur, Bildung und Differenz in der Universi-

tät. Bielefeld: transcript, 39-66.

Wensierski, Hans-Jürgen von/Lübcke, Claudia (2012): Als Moslem fühlt man

sich hier auch zuHause. Biographien und Alltagskulturen jungerMuslime

in Deutschland. Opladen u.a.: Verlag Barbara Budrich.

Wensierski, Hans-Jürgen von/Lübcke, Claudia (2011): In Deutschland habe ich

mit meinem Kopftuch nie Probleme gehabt. Zur Religiosität junger Mus-

lime der Zweiten Generation in Deutschland. In: Allenbach, Brigit/Go-

el, Urmila/Hummrich, Merle/Weisköppel, Cordula (Hg.): Jugend, Migra-

tion und Religion. Interdisziplinäre Perspektiven. Baden-Baden: Nomos,

3-114.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Islam, Gender, Intersektionalität

Wensierski, Hans-Jürgen von/Lübcke, Claudia (Hg.) (2007): Junge Muslime

in Deutschland. Lebenslagen, Aufwachsprozesse und Jugendkulturen.

Opladen: Verlag Barbara Budrich.

West, Candance/Fenstermaker, Sarah (1995): Doing Difference. Gender & Soci-

ety 9(1), 8-37.

Wicker, Hans-Rudolf (2003): Einleitung: Migration, Migrationspolitik und

Migrationsforschung. In: Wicker, Hans-Rudolf (Hg.): Migration und die

Schweiz. Ergebnisse des Nationalen Forschungsprogramms »Migration

und interkulturelle Beziehungen«. Zürich: Seismo, 12-62.

Wiedl, Nina (2008): Daʿwa – der Ruf zum Islam in Europa. Berlin: Schiler.

Wimmer, Andreas/Glick Schiller, Nina (2002): Methodological nationalism

and beyond: nation-state building, migration and the social sciences.Glo-

bal Networks 2(4), 301-334.

Winker, Gabriele/Degele, Nina (2009): Intersektionalität. Zur Analyse sozialer

Ungleichheiten. Bielefeld: transcript.

Winter, Rainer (2018): De Certeau und habituelle Verankerung von Taktiken,

2. Teil. Emailkorrespondenz, 21. September 2018.

Winter, Rainer (2017): De Certeau und habituelle Verankerung von Taktiken,

1. Teil. Emailkorrespondenz, 15. März 2017.

Winter, Rainer (2008): Widerständige Sozialität im postmodernen Alltagsle-

ben. Das Projekt der Cultural Studies und die post-strukturalistische Dis-

kussion. In:Thomas, Tanja/Höhn,Marco (Hg.):Medienkultur und soziales

Handeln.Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 302-315.

Winter, Rainer (2007): Das Geheimnis des Alltäglichen.Michel de Certeau und

die Kulturanalyse. Östereichische Zeischrift für Soziologie 32(4), 21-39.

Wodak, Ruth (2002): Aspects of Critical Discourse Analysis. Zeitschrift für an-

gewandte Linguistik 36, 5-31.

Wyttenbach, Judith (2013): To swim or not to swim: Grundrechte und Inte-

gration – Rückblick auf zwei Bundesgerichtsentscheide. In: Kaya, Bü-

lent/D’Amato, Gianni (Hg.): Kulturelle Vielfalt und die Justiz. Zürich:

Seismo, 93-107.

Young,Michael Dunlop (1961):The rise of themeritocracy, 1870-2023. An essay

on education and equality. Harmondsworth: Penguin.

Yuval-Davis, Nira (2013): Jenseits der Dichotomie von Anerkennung und Um-

verteilung: Intersektionalität und soziale Schichtung. In: Lutz, Helma/Vi-

var, Maria Teresa Herrera/Supik, Linda (Hg.): Fokus Intersektionalität.

Bewegungen und Verortungen eines vielschichtigen Konzeptes. 2. Aufl.

Wiesbaden: Springer VS, 203-221.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 341

Ziegler, Holger (2008): Soziales Kapital und Agency. In: Homfeldt, Gün-

ther/Schröer, Wolfgang/Schweppe, Cornelia (Hg.): Vom Adressaten zum

Akteur. Soziale Arbeit und Agency. Opladen: Verlag Barbara Budrich, 83-

106.

Zhou, Min; Lee, Jennifer; Agius Vallejo, Jody; Tafoya-Estrada, Rosaura; Xiong

Sao, Yang (2008): Success Attained, Deterred, and Denied: Divergent

Pathways to Social Mobility in Los Angeles’s New Second Generation.The

Annals of the American Academy of Political and Social Science 620(1), 37-61.

Zurlinden, Melanie (2015): Religionsgemeinschaften in der direkten Demo-

kratie. Handlungsräume religiöser Minderheiten in der Schweiz. Wies-

baden: Springer VS.

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transkriptionsregeln Interviews

Schweizerdeutsch-Hochdeutsch

Der schweizerdeutsche Text der Interviews wird ins Hochdeutsche übersetzt.

Unschöne Satzkonstruktionen werden bewusst beibehalten. Grammatika-

lische Unterschiede zwischen Schweizerdeutsch und Hochdeutsch werden

grundsätzlich nicht angepasst. Unübersetzbare Formulierungen werden so

belassen und kursiv geschrieben (z.B.momou, oder Gymer, Gstürm, schräg iifahre).

Sprechpausen

Kürzere Sprechpausen drei Pünktchen …

Längere Sprechpause drei Pünktchen in Klammer (…)

Gleichzeitig Gesprochenes

Gleichzeitig Gesprochenes Doppelschrägstrich //

Bsp.: N spricht mhm gleichzeitig wie die Interviewte aus:

D: und ausserdem ist das Wetter sehr schön heute, //N: mhm// D: finden Sie

nicht?

Laut Gesprochenes/Betontes

Laut Gesprochenes und Betontes unterstreichen

Unsicher in Verschriftung

Unsicher in der Verschriftung: Doppelklammer (()).

Wennmanmeint, etwas verstanden zu haben, aber man ist nicht sicher,Wör-

ter oder Wort in Doppelklammer, falls man jedoch gar nichts verstehen kann,

leere Doppelklammer

Bsp.: D: ((und ausserdem)) ist das Wetter sehr schön heute

Bsp.: D: (()) ist das Wetter sehr schön heute

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Islam, Gender, Intersektionalität

Averbale Ausdrücke

Averbale Ausdrücke wie schweres Ausatmen oder Einatmen oder ähnliches in

Klammern notieren.

schweres Ausatmen (D atmet schwer aus)

Lachen (D lacht)

Angedeutetes Lachen oder Lächeln (D halbes Lachen)

Lautstärke/Tempo

Falls auffällig, Lautstärke in Klammer

D: (sehr leise) und ausserdem ist das (lauter) Wetter sehr schön heute, (nor-

male Lautstärke) jedenfalls (langsam) spielen die Kinder draussen

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Kulturwissenschaft
 Gabriele Dietze 

 Sexueller Exzeptionalismus 
 Überlegenheitsnarrative in Migrationsabwehr und 
Rechtspopulismus 

 2019, 222 S., kart., Dispersionsbindung, 32 SW-Abbildungen
19,99 € (DE), 978-3-8376-4708-2
E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4708-6 

 Gabriele Dietze, Julia Roth (eds.) 

 Right-Wing Populism and Gender  
European Perspectives and Beyond  

April 2020, 286 p., pb., ill.
35,00 € (DE), 978-3-8376-4980-2
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4980-6 

 Stephan Günzel 

 Raum  
Eine kulturwissenschaftliche Einführung  

März 2020, 192 S., kart.
20,00 € (DE), 978-3-8376-5217-8
E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5217-2 

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Kulturwissenschaft
 María do Mar Castro Varela, Nikita Dhawan 

 Postkoloniale Theorie  
Eine kritische Einführung  

Februar 2020, 384 S., kart.
25,00 € (DE), 978-3-8376-5218-5
E-Book: 22,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5218-9 

 Thomas Hecken, Moritz Baßler, Elena Beregow, 
Robin Curtis, Heinz Drügh, Mascha Jacobs, 
Annekathrin Kohout, Nicolas Pethes, Miriam Zeh (Hg.) 

 POP  
Kultur & Kritik (Jg. 9, 1/2020)  

April 2020, 180 S., kart.
16,80 € (DE), 978-3-8376-4936-9
E-Book: 16,80 € (DE), ISBN 978-3-8394-4936-3 

 Birgit Althans, Kathrin Audehm (Hg.) 

 Kultur und Bildung – kulturelle Bildung?  
Zeitschrift für Kulturwissenschaften, Heft 2/2019  

2019, 144 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-4463-0
E-Book: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4463-4 

https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453186 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1 Einleitung
	2 Theoretische Rahmung
	2.1 Der Islamdiskurs in der Schweiz und die Differenzkategorie »Muslimin«
	2.1.1 »Religiöses Othering«
	2.1.2 Die diskursive Differenzkategorie »Muslimin«
	2.1.3 Weitere in der Deutschschweiz relevante Diskurse

	2.2 Intersektionelle Perspektive in Bezug auf den Zugang zu Bildung
	2.3 Perspektive der Handlungsfähigkeit innerhalbder intersektionellen Beschränkungen

	3 Annäherung an das Forschungsfeld
	3.1 Musliminnen und Muslime in der Schweiz: ein Überblick
	3.2 Anknüpfungspunkte: Forschung zu adoleszentenSecondas*os muslimischen Glaubens im Kontext desgesellschaftspolitischen Islamdiskurses in der Schweiz
	3.3 Schweizerisches Bildungssystem im Kontext von sozialer Ungleichheit
	3.3.1 Überblick: Gliederung des Bildungssystems in der Schweiz
	3.3.2 Jugendliche mit »Migrationshintergrund« in Übergängenim Bildungssystem in der Schweiz


	4 Methodisches Vorgehen
	4.1 Sample: Forschen zu Musliminnen im Spannungsfeld zwischen»methodological Islamism« und »strategical essentialism«
	4.2 Zugang zum Feld: Multi-Sited Ethnography
	4.3 Biografisch‐narrative, themenzentrierte Interviews
	4.4 Codierung und kontinuierliche Auswertung:datengeleitete Theoriebildung nach der Grounded-Theory-Methodologie(GTM) kombiniert mit einer fallzentrierten Perspektive

	5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas muslimischen Glaubens in der Deutschschweiz
	5.1 Typus 1: »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als Muslima
	5.1.1 Zara
	5.1.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«der kämpferischen Selbstbehauptung als emanzipierte bzw. dezidiert religiöse Muslima

	5.2 Typus 2: »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens
	5.2.1 Xhemile
	5.2.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«des zielstrebigen Aufsteigens

	5.3 Typus 3: »Taktik« der religiösen Vergemeinschaftung
	5.3.1 Esma
	5.3.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«der religiösen Vergemeinschaftung

	5.4 Typus 4: »Taktik« der widerständigen Mikropraktiken
	5.4.1 Duaa
	5.4.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«der widerständigen Mikropraktiken


	6 Exkurs:Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation junger Secondas muslimischen Glaubens im Wandel
	7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion: Die doppelte Rolle der Religion in Bildungsbiografien junger Secondas muslimischen Glaubens
	7.1 Religion als Differenzkategorie: Manifestationender Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien
	7.2 Religion als Ressource: Manifestation von religiöser Praxis, religiöser Selbstrepräsentation und religiöser Vergemeinschaftung als Ressource in Bildungsbiografien
	7.3 Fazit und Ausblick

	Dank
	Literaturverzeichnis
	Transkriptionsregeln Interviews

