SLAM, GENDER,
INTERSEKTIONALITAT


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nathalie Gasser
Islam, Gender, Intersektionalitit

Kultur und soziale Praxis

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiir die Frauen, die hinter den Pseudonymen Zara, Xhemile, Esma, Duaa, Ardita, Velika,
Adea, Aieta, Maide, Suad, Sahar, Zoya, Rahima, Lane, Malia, Raime, Fijona, Illana, Rhea,
Hannan und Mira stehen.

Nathalie Gasser, geb. 1974, lehrt und forscht an der Pidagogischen Hochschule
Bern mit den Schwerpunkten soziale Ungleichheit und Dominanzverhiltnisse im
Kontext von Bildung, Othering, Intersektionalitit, Bildungsbiografien und Islam-
diskurs sowie rassismuskritische Bildung. Sie studierte Sozialanthropologie an
der Universitit Bern und promovierte in Religionswissenschaft an der Universitit
Luzern.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nathalie Gasser

Islam, Gender, Intersektionalitat
Bildungswege junger Frauen in der Schweiz

[transcript]

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das religionswissenschaftliche Seminar der Kultur- und Sozialwissenschaftlichen Fakultit der
Universitit Luzern hat diese Studie unter dem Titel »Einen Weg finden. Bildungsbiografien junger
Musliminnen in der Deutschschweiz im Kontext des gegenwartigen Islamdiskurses« am 26. August
2019 auf Antrag der beiden Gutachtenden, Prof. Dr. Martin Baumann (Religionswissenschaftliches
Seminar, Universitit Luzern) und Prof. Dr. Angela Stienen (Institut fiir Forschung und Entwicklung,
Pidagogische Hochschule Bern, IFE PHBern) als Dissertation angenommen.

Die Dissertation wurde von der Pidagogischen Hochschule Bern (PHBern) geférdert.

PHBern

Padagogische Hochschule

Publiziert mit Unterstiitzung des Schweizerischen Nationalfonds zur Férderung der wissen-
schaftlichen Forschung.

SNF

SCHWEIZERISCHER NATIONALFONDS
ZUR FORDERUNG DER WISSENSCHAFTLICHEN FORSCHUNG

Ausziige aus dem Kapitel »Expertin fiir Islam« erschienen 2019 unter dem Titel: Gasser, Nathalie
(2019): »Frau Ibrahimi, was sagt der Islam dazu?« Die Differenzkategorie »Muslimin« als soziale
Deutungspraxis im pidagogischen Kontext. In: Zeitschrift fiir Religionskunde (ZFRK) 7, S. 7-17.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbib-
liografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese Li-
zenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Verviel-
filtigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir beliebige Zwecke,
auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wieder-
verwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B.
Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld
© Nathalie Gasser

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5318-2

PDF-ISBN 978-3-8394-5318-6

EPUB-ISBN 978-3-7328-5318-2
https://doi.org/10.14361/9783839453186

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

2.2
2.3

3.
3.2

3.3

4.2
4.3

Einleitung. ... ..o 9
Theoretische Rahmung ... 7
Der Islamdiskurs in der Schweiz und die Differenzkategorie »Muslimin«........... 18

211 »Religioses Othering« ........cocveevvieneeenveenneennne
2.1.2 Die diskursive Differenzkategorie »Muslimin«

2.1.3  Weitere in der Deutschschweiz relevante Diskurse ..........cccecvveveueeneneen. 26
Intersektionelle Perspektive in Bezug auf den Zugang zu Bildung.................... 36
Perspektive der Handlungsfahigkeit innerhalb

der intersektionellen BeSChrankungen ...........ccoocveeiiiiieiiniiieeinicceeieeee, 50
Anndherung an das Forschungsfeld.................................ll. 59
Musliminnen und Muslime in der Schweiz: ein Uberblick............ccccvoveveiernenes 59

Ankniipfungspunkte: Forschung zu adoleszenten

Secondas*os muslimischen Glaubens im Kontext des

gesellschaftspolitischen Islamdiskurses in der SChWeIZ .........ccoooveeeeiniierannns 64
Schweizerisches Bildungssystem im Kontext von sozialer Ungleichheit............. 72
3.3.1 Uberblick: Gliederung des Bildungssystems in der Schweiz
3.3.2 Jugendliche mit »Migrationshintergrund« in Ubergéngen

im Bildungssystem in der SChWEIZ.........c.ceeviveriiienieeniierieenieeeeee 76
Methodisches Vorgehen.................coooiiiiiiiiii 87
Sample: Forschen zu Musliminnen im Spannungsfeld zwischen
»methodological Islamism« und »strategical essentialism«...........coocvveennnne 88

Zugang zum Feld: Multi-Sited Ethnography ........ccoooeeiimiiiiiniee,
Biografisch-narrative, themenzentrierte Interviews

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 Codierung und kontinuierliche Auswertung:
datengeleitete Theoriebildung nach der Grounded-Theory-Methodologie

(GTM) kombiniert mit einer fallzentrierten Perspektive ..........ccccvevveeveennenne. 106
5  Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas
muslimischen Glaubens in der Deutschschweiz ............................. 15
51 Typus 1: »Taktik« der kdmpferischen Selbstbehauptung als Muslima .............. n7
o N B -1 - DO PR PUTOPPRRPRI n7
5.2 Bildungshiografisches Bestehen durch die »Taktik«
der kampferischen Selbstbehauptung als emanzipierte bzw. dezidiert
religiose MUSHIMA ........oovviiriiiiiiiiiii e 122
5.2 Typus 2: »Taktik« des zielstrebigen AufSteigens .........ceevevveeeerciveeeerciieeenins 155
52T XREMIIE coeenienieeiecitet et 155
5.2.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«
des zielstrebigen AUfSTRIGENS ...oovvvieeeeiiieeeiiee e 159
5.3 Typus 3: »Taktik« der religiosen Vergemeinschaftung ............ccccovvveeennnnee. 193
D3] ESMa. it 193
5.3.2 Bildungshiografisches Bestehen durch die »Taktik«
der religiosen Vergemeinschaftung .........ccooeveeeiniiienniccinniieeennee 196
5.4  Typus 4: »Taktik« der widerstandigen Mikropraktiken ...........cccceevvereunieneen. 222
DAL DU ettt et 222
5.4.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«
der widerstandigen Mikropraktiken ..........ccooceeeniieniiiniiiniicniieee 226
6  Exkurs: Religionsverstandnis, religidse Praxis und religiose
Selbstreprasentation junger Secondas muslimischen Glaubens im Wandel. . . 251
7  Zusammenfassung und Schlussdiskussion: Die doppelte Rolle der Religion
in Bildungsbiografien junger Secondas muslimischen Glaubens ............ 265
7.1 Religion als Differenzkategorie: Manifestationen
der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien............ccccccoeveeennns 27N
1.2 Religion als Ressource: Manifestation von religidser Praxis, religiéser
Selbstreprasentation und religidser Vergemeinschaftung als Ressource
in Bildungsbiografien ........covuveiieeiniieicee e 290
7.3 Fazit und AUSBIICK. ......ooveeiiriiiiiieecc e 297
DaNK ... 301

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis............

Transkriptionsregeln Interviews

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

In den letzten Jahren ist in gesellschaftspolitischen Diskursen ein Trend
auszumachen, Differenzen vermehrt entlang religiéser Grenzen zu konstru-
ieren (Sokefeld 2011: 271). Mecheril und Thomas-Olalde (2011) sprechen in
diesem Zusammenhang von der diskursiven Praxis des »religiésen Othe-
rings« (ebd.: 45), welche das Ziel verfolgt, die Grenze zwischen einer
» — mehr oder weniger expliziten — >Wir-Gruppe« und >den Andern«< zu markie-
ren und zu verobjektivieren« (ebd.: 46). >Religion< wurde in diesem Diskurs
zunehmend zu einer zentralen Interpretationskategorie fiir negativ und
positiv betrachtete individuelle und kollektive Handlungsweisen, insbeson-
dere derer von Migrant*innen' (Behloul 2010: 45). Im homogenisierenden
Islamdiskurs wird die Abgrenzung gegen >den Islam« immer stirker mit
dem Verweis auf hierarchische Geschlechterverhiltnisse begriindet, die als
unverinderbares Wesensmerkmal >des Islam« dargestellt werden (Marx 2008:
55, Allenbach/Miiller 2017: 273). Hierbei lisst sich eine dominante differenz-
kategoriale Geschlechtskonstruktion beobachten, namlich das Bild einer von
Zwang dominierten »armen, unterdriickten muslimischen Frau« und ihrem
Pendant, einem unterdriickenden, Zwang ausiibenden »frauenfeindlichen
muslimischen Mann« (Kaya 2012: 120). Innerhalb dieser diskursiven For-
mation wird die Markierung »Muslimin« zur Differenzkategorie (vgl. Kap.
2.1.2).

Muslimische Frauen scheinen diskursiven Zuschreibungen und dem
damit einhergehenden »dauernden Rechtfertigungsdruck« (Tunger-Zanetti
2013a: 224) besonders ausgesetzt zu sein (vgl. u.a. Baghdadi 2012, 2010,
Schild 2010, Kap 2.1.2). Schild behauptet gar, muslimische Frauen in der

1 Ankniipfend an eine queertheoretische, dekonstruktivistische Sichtweise verweise ich
mit dem sog. Genderstern auf Menschen, welche sich nicht in das »dichotome System
der Zweigeschlechtlichkeit« (Walgenbach 2012b: 14) einfiigen.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam, Gender, Intersektionalitat

Schweiz seien in der Ausformulierung einer »positiven >muslimischen Iden-
titit, deren Anerkennung durch die Mehrheitsgesellschaft sie anstreben,
nicht mfrei«. Vielmehr miissten sie sich fortwihrend mit kursierenden
Reprasentationen und negativen Zuschreibungen auseinandersetzen, diese
»unablissig berichtigen, korrigieren und entkriften« (Schild 2010: 181).

Trotz des mit hoher Emotionalitit gefithrten aktuellen Diskurses iiber
Muslim*innen in der Schweiz wurde bisher auffallend wenig zu deren bio-
grafischen Erfahrungen geforscht, insbesondere zu denen von Frauen der so-
genannten zweiten Generation®. Dabei scheinen es gerade die biografischen
Erfahrungen zu sein, anhand derer die subjektive Verarbeitung und die Aus-
einandersetzung mit der gesellschaftlichen Komplexitit in transnationalen
Lebenswelten® besonders nachvollzogen werden kann (vgl. Wensierski und
Liibcke 2012, 2011, 2007; Litbcke 2007: 313). Deutsche Studien legen nahe, dass
sich die sogenannte »zweite Generation« hinsichtlich ihrer identitiren Aus-
handlungsprozesse in einem Spannungsfeld befindet: Einerseits miissen sich
die jungen Secondas*os innerhalb der Gesellschaft (im Kontext des gegen-
wartigen Islamdiskurses) als Muslim*innen verorten, anderseits miissen sie
sich gegeniiber ihrer Elterngeneration positionieren (vgl. u.a. Bendixsen 2013,
2005, Nokel 2002, 1999, Schiffauer 2004). Diese Aufgabe wird gemiss Schif-
fauer dadurch erschwert, dass »sowohl von der Einwanderergesellschaft wie
von der ersten Generation das Verhiltnis von >europdischer Kultur< und Islam
als Verhiltnis von Eigenem und Fremden konstruiert« wird (2004: 354) und
somit als »ein Verhiltnis von Opposition« (ebd.). Dieses Verhiltnis wiederum
ist durch eine Machtasymmetrie der Etablierten gegeniiber den Zugewander-
ten bestimmt (ebd.: 354).

Junge (muslimische) Secondas*os stehen in ihren adoleszenten Indivi-
duationsprozessen insofern vor einer doppelten Herausforderung - King
und Koller sprechen von einer »verdoppelten Transformationsanforderung«
(2009b: 12): Einerseits miissen sie sich in der adoleszenten Auseinander-
setzung mit den Welt-, Selbst- und Sachbeziigen (Helsper et al. 2009: 26)

2 Zur Problematisierung des Generationsbegriffs in der Migrationsforschung siehe Ka-
pitel 4.1.

3 Mit»transnationalen sozialen Riumen«werden in der Migrationsforschung pluriloka-
le Aktionsfelder von Personen »mit Migrationshintergrund« angesprochen, die mehr
oder weniger zeitgleich wirksam sind und biografisch als zusammengehorig betrach-
tet werden. Der soziale Raum als verdichteter Kommunikations- und Interaktions-
zusammenhang besteht aus mehreren Schauplitzen, die institutionell véllig unter-
schiedlich strukturiert sind (Pries 2008).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

befassen, andererseits stehen sie zusitzlich vor der Anforderung, mit »der
zugeschriebenen und erlebten Differenz« (Allenbach et al. 2011: 18) einen
Umgang zu finden.

Was bedeutet das nun fiir religiés orientierte junge Secondas muslimi-
schen Glaubens in der Deutschschweiz?

Die voranstehend skizzierten Spannungsfelder lassen vermuten, dass ge-
rade religios orientierte Secondas — als muslimische Frauen, Migrantinnen
und Angehorige der zweiten Generation - in besonderem Masse von der An-
forderung betroffen zu sein scheinen, mit zugeschriebener Differenz einen
Umgang zu finden und sich gesellschaftlich und der Elterngeneration ge-
geniiber zu behaupten. Eine solche Ausgangslage ldsst die Frage aufkom-
men, ob diese Spannungsfelder auch Einfluss auf den Bildungsbereich haben,
bspw. auf Position und Positionierung junger religiés orientierter Secondas
im schweizerischen Bildungssystem.

Untersuchungen zu identitiren Aushandlungsprozessen von adoleszen-
ten Musliminnen der sogenannten zweiten Generation im Kontext von Schule
und Ausbildung stellen in der Schweiz jedoch eine eigentliche Forschungslii-
cke dar. Internationale Studien bieten zwar interessante Ankniipfungspunk-
te, sind jedoch nur bedingt tibertragbar: Erstens nimmt die Berufsbildung
im Dualen Bildungssystem der Schweiz einen wesentlich héheren Stellenwert
ein als in den europdischen Nachbarlindern, zweitens gilt das schweizeri-
sche Inkorporationsregime im Vergleich als iiberdurchschnittlich streng und
assimiliationistisch (Gianni 2009) und drittens unterscheidet sich die mus-
limische Bevélkerung in der Schweiz durch ihre Heterogenitit deutlich von
denjenigen der Nachbarlinder (Nielsen et al. 2012). Diese Faktoren legen na-
he, dass sich in der Schweiz eine besondere Perspektive auf die identitiren
Aushandlungsprozesse und Strategien im Zusammenhang mit Bildungsent-
scheidungen, insbesondere adoleszenter muslimischer Frauen, eréffnet.

Deutsche Studien lassen zudem vermuten, dass speziell Kopftuch tragen-
de Frauen im Bildungssystem durchaus mit wirkméichtigen Bildungsbarrie-
ren konfrontiert sein konnten und das Tragen eines Kopftuchs bspw. bei ei-
ner Lehrstellenvergabe als Ausschlusskriterium gewertet werden konnte (vgl.
bspw. Scherr et al. 2015: 150-151).

Diese Ausgangslage fithrte mich zu meiner Fragestellung: Das zentrale
Erkenntnisinteresse der vorliegenden Untersuchung resultierte in der Frage,

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam, Gender, Intersektionalitat

ob und wie sich der Islamdiskurs auf die Bildungsbiografien junger, religios
orientierter Secondas muslimischen Glaubens* der Deutschschweiz auswirkt.

Ein besonderer Fokus wurde hierbei zunichst auf (bildungs-)biografische
Uberginge ausgerichtet, so z.B. auf den Ubergang von Volksschule zum nach-
obligatorischen Ausbildungssystem sowie auf die erste Selektionsschwelle
(vgl. Kap. 3.3). Ausgangspunkt dieser Fokussierung bildete die auf neuere
jugendsoziologische Studien abgestiitzte Annahme, dass in bildungsbiogra-
fischen Ubergingen Neuaushandlungs- und Reprisentationsprozesse nicht
nur stattfinden (King 2004, Schittenhelm 2010, 2005), sondern tiberdies ste-
reotypen gesellschaftlichen Zuschreibungen besonders ausgesetzt sind (vgl.
bspw. Scherr et al. 2015). Ziel der Arbeit war es zu untersuchen, wie religi6s
orientierte Secondas muslimischen Glaubens ihre (bildungs-)biografische
Positionierung aushandeln, darstellen und reflektieren, und welche Rolle
die Religion sowie die (diskursive) Differenzkategorie »Muslimin« hierbei
spielen und ob und wie diese Faktoren den berufsbiografischen Prozess bzw.
die Wahl der nachobligatorischen Ausbildung beeinflussen.

Hierbei waren folgende Teilfragen leitend:

«  Wie wirken (diskursive) Zuschreibungsprozesse auf junge religiés orien-
tierte Secondas im Kontext von Schule und (Berufs-)Ausbildung?

- Welche Differenzdimensionen wirken in Bildungsbiografien? Wirken sie
intersektionell?

- Wie konstituiert und manifestiert sich die Differenzkategorie »Muslimin«
in Bildungsbiografien?

«  Wie gelingt es den jungen Secondas muslimischen Glaubens bildungs-
biografisch »einen Weg zu finden«? Wie erlangen sie (mehr) Agency in Bil-
dungsbiografien?

Um den jungen Frauen Raum fiir die Darstellung eigener Relevanz- und Deu-
tungssysteme innerhalb ihrer sozialen Riume zu geben, wurde fiir das For-
schungsvorhaben ein ethnografischer Ansatz gewihlt. Kern des Zugangs zum
Feld bildete die Methodik einer multi-sited Ethnography, wie Marcus (1995) sie
in Abgrenzung zur klassisch ethnografischen Vorgehensweise vorschlug. Wie
bei einer ethnografischen Herangehensweise iiblich, kam bei der Datenerhe-
bung ein Methodenmix zum Zuge: Die Basis der empirischen Untersuchung

4 Zur Gestalt des Samples sowie der Problematisierung und Definition von Begrifflich-
keiten in der Fragestellung vgl. Kap. 4.1.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

bestand aus einem zirkuldren Verfahren von teilnehmender Beobachtung in
multiplen sozialen, aber auch virtuellen Feldern, verbunden mit themenzen-
trierten (bildungs-)biografischen Interviews sowie einer diskursiven Doku-
mentenanalyse in Bezug auf die Differenzkategorie »Musliminc.

Die Befragung zu bildungsbiografischen Ubergangsprozessen erfolgte
retrospektiv. Das Sample bestand aus religios orientierten, muslimischen
Frauen® »mit Migrationshintergrund<®, die in der Schweiz geboren, resp.
als Kleinkinder mit ihren Eltern zugewandert sind und zum Zeitpunkt der
Forschung in der Deutschschweiz wohnten. Die Frauen waren zum Zeit-
punkt der Datenerhebung 18 bis 32 Jahre alt und somit in einem Alter, in dem
Menschen einerseits — wie erfahrene Biografieforschende festgestellt haben
— in der Lage sind »kritisch ihre soziale Position, ihren Akteur-Spielraum
und ihr Selbst im Verhiltnis zu andern [zu] reflektieren« (Nokel 2002: 19;
vgl. hierzu auch Rosenthal 1995: 104, 135 Lucius-Hoene/Deppermann 2002:
298), andererseits die zu rekonstruierende bildungsbiografische Lebensphase
noch nicht zu weit zuriick liegt.

In Interviews, welche die Feldforschung begleiteten, wurden die Frauen
gebeten, narrativ iiber ihre Uberlegungen zur Berufswahl bzw. zum Ubergang
von Schule zu nachobligatorischem Ausbildungssystem sowie zu anderen Bil-
dungsentscheidungen Auskunft zu geben, dabei wurden der Stellenwert all-
falliger religioser Orientierungen sowie gesellschaftliche Zuschreibungspro-
zesse fiir ihr bildungs- bzw. berufsbiografisches Selbstverstindnis angemes-
sen thematisiert (vgl. Stienen/Bithler/Gasser/Tamcan 2011). Die kontinuier-
liche, zirkulire Auswertung erfolgte mittels Grounded Theory (Strauss/Corbin
1996) und wurde durch eine fallzentrierte, biografische Perspektive erginzt.
In einer spiteren Phase der Untersuchung wurde in folge des zirkuliren Pro-
zesses der Grounded Theory die Fragestellung angepasst und die forschungs-
logische Entscheidung getroffen, die diskursive Differenzkategorie »Musli-
min« nicht nur hinsichtlich von bildungsbiografischen Ubergingen, sondern
in Bezug auf die gesamte erhobene Bildungsbiografie zu betrachten. Eine ers-
te Auswertung der bildungsbiografischen Narrationen zeigte namlich, dass
sich sowohl eingeschlagene Bildungswege wie auch Religionsverstindnis, re-
ligiose Praxis und religiose Selbstreprisentation in der frithen Adoleszenz

5 Zur Beschreibung und Problematik der Bezeichnung »Musliminnen« als Zielgruppe
im Spannungsfeld zwischen »methodological Islamism« (Brubaker 2012: 6) und einem
»strategic use of (...) essentialism« (Spivak 1993: 5, Herv. im Orig.) vergleiche Kap. 4.1.

6 Zur Problematisierung des Begriffs »Migrationshintergrund«vgl. Kap. 3.3.2.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam, Gender, Intersektionalitat

noch stark verindern und gegenseitig beeinflussen kénnen. Der ausschliess-
liche Blick auf bildungsbiografische Uberginge hitte mégliche Aussagen ver-
kirzt und die Bildungsverliufe im Rahmen des heute flexibilisierteren und
durchlissigeren schweizerischen Bildungssystems nur eingeschrankt darstel-
len lassen.

In der theoretischen Ausrichtung der Forschung folgte ich der Tradition
einer postkolonialen, feministischen Migrationsforschung, die (Fremd-)Kon-
zeptionen von Frauen/Migrantinnen/Musliminnen als »passive Opfer« und
damit einhergehenden Rettungsdiskursen (vgl. Kap. 2.1.2) kritisch gegeniiber
steht (vgl. Abu-Lughod 2013, 2002, Allenbach 2016, Marx 2008). Die theoreti-
sche Perspektive der vorliegenden Forschung hatte denn auch zum Ziel, den
Blick auf die Selbstpositionierungen und die Handlungsfihigkeit (Agency) der
jungen Frauen zu richten, ohne jedoch die strukturellen Einschrinkungen
ihrer Bildungsbiografien zu negieren. In theoretischer Hinsicht interessier-
ten hierbei insbesondere das Zusammenspiel von Handlung und Struketur,
also die Handlungsspielriume innerhalb der potenziell intersektionell wir-
kenden strukturellen Beschrinkungen der Bildungswege der jungen Frauen:
Es sollte rekonstruiert werden, auf welche Strategien religids orientierte Se-
condas zuriickgreifen, um sich als handelnde Subjekte aktiv gesellschaftli-
chen Differenzierungs- und Schliessungsprozessen zu stellen oder diesen zu
trotzen (vgl. Kap. 5).

Zunichst wird in Kapitel 2 die Rahmung des Projekts niher erliutert.
Hierbei wird auf den Islamdiskurs, wie er sich gegenwirtig in der Schweiz
zeigt, eingegangen. Angesichts der Forschungsfrage wird der diskursi-
ven Differenzkategorie »Muslimin« (Kap. 2.1.2) in diesem Zusammenhang
besondere Beachtung geschenkt. Ebenso wird in Kapitel 2 die doppelte
theoretische Perspektive, die eingenommen wird, niher erliutert. Es handelt
sich um eine Verbindung einer intersektionellen Perspektive (Kap. 2.2),
welche die potenziellen (strukturellen) Beschrinkungen der Bildungswege
der jungen Frauen in den Blick nehmen soll, mit einer Perspektive der Hand-
lungsfihigkeit (Agency) (Kap. 2.3), die eben diese (innerhalb der strukturellen
Beschrinkungen) der jungen Frauen fokussiert.

In Kapitel 3 wird das Forschungsfeld niher umrissen. Dahingehend wird
zunichst auf die muslimische Bevolkerung in der Schweiz eingegangen (Kap
3.1), um sodann den Forschungsstand bzw. Ankniipfungspunkte zu bestehen-
den Forschungen zu skizzieren (Kap. 3.2). Schliesslich wird das schweizeri-
sche Bildungssystem im Kontext von sozialer Ungleichheit beschrieben (Kap.
3.3).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

In Kapitel 4 folgt eine Darlegung des methodischen Vorgehens der Un-
tersuchung. In einem ersten Schritt wird das Sample umrissen und auf das
Dilemma des Forschens zu Musliminnen im theoretischen Spannungsfeld
von »methodological Islamism« (Brubaker 2012: 6) und einem »strategic use
of (..) essentialism« (Spivak 1993: 5, Herv. im Orig.) eingegangen (Kap. 4.1).
Anschliessend erliutere ich die ethnografische Herangehensweise und den
Zugang zum Feld (Kap. 4.2). In zwei weiteren Unterkapiteln gehe ich einer-
seits auf die methodische Durchfithrung biografisch-narrativer, themenzen-
trierter Interviews (Kap. 4.3) und schliesslich auf die Codierungs- und Aus-
wertungsstrategie ein (Kap. 4.4).

Kapitel 5 bildet das eigentliche Kernstiick der Arbeit. Hier werden an-
hand empirischer Fallbeispiele vier habituell verankerte »Taktiken« (De Cer-
teau 1988: 89) rekonstruiert, mittels derer die jungen Frauen versuchen, in
ihren intersektionell beschrinkten »Moglichkeitsriumen« (Holzkamp 1983)
mehr Agency in ihren Bildungsbiografien zu gewinnen. Es handelt sich hier-
bei um die »Taktik der kimpferischen Selbstbehauptung als Muslima« (Kap.
5.1), die »Taktik des zielstrebigen Aufsteigens« (Kap. 5.2), die »Taktik der reli-
giosen Vergemeinschaftung« (Kap. 5.3) sowie die »Taktik der widerstindigen
Mikropraktiken« (Kap. 5.4). Die Kapitel werden jeweils einleitend mit einem
kurzen exemplarischen, bildungsbiografischen Portrait versehen. Die typi-
sierten, habituell verankerten »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) werden dann
anhand des a) Herkunftsmilieus, b) der Rolle der Religion und der Differenz-
kategorie »Muslimin« hinsichtlich der Bildungsbiografie sowie c) der gesell-
schaftlichen Selbstpositionierung unter Einbezug weiterer Fille und unter-
schiedlicher Ausprigungen verdeutlicht.

Mit Kapitel 6 und 7 folgt der Schlussteil der Arbeit. In einem Exkurs in
Kapitel 6 werden sieben, teilweise genderspezifische Thesen zum Wandel des
Religionsverstindnisses, den religidsen Praxen und der religiésen Selbstre-
prasentation junger Secondas muslimischen Glaubens hinsichtlich ihrer El-
terngeneration aufgestellt. Dieses Themenfeld bildete zwar nicht den Haupt-
fokus der Arbeit, kristallisierte sich aber im Zuge der Forschung so deutlich
heraus, dass an dieser Stelle ndher darauf eingegangen werden soll.

In Kapitel sieben folgt eine Zusammenfassung der Untersuchung und die
Schlussdiskussion der Ergebnisse: Ich argumentiere, dass »Religion« in Bil-
dungsbiografien junger Secondas muslimischen Glaubens eine doppelte Rolle
einnimmt. Einerseits eine bildungsbiografisch einschrinkende Rolle als in-
tersektionell wirkende Differenzkategorie (Kap. 7.1) und andererseits als »ge-
lebte Religion« (lived religion< McGuire 2008) die Rolle einer Ressource (Kap.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam, Gender, Intersektionalitat

7.2). Des Weiteren schlage ich anlehnend an Walgenbach (2012¢, Gender als in-
terdependente Kategorie) vor, Religion theoretisch als interdependente Kategorie zu
denken. Eine solche Perspektive soll einen intersektionellen Blick auf religi-
onswissenschaftliche Daten erméglichen, der bspw. auf spezifische Erfahrun-
gen religioser Frauen in subalternen gesellschaftlichen Positionen fokussieren
kann, ohne die damit einhergehenden komplexen Uberlagerungen struktu-
reller Dominanzverhiltnisse zu unterschlagen. Mit einem Fazit und weiter-
fihrenden Forschungsdesideraten schliesse ich ab.

An dieser Stelle noch eine Anmerkung zur Anonymisierung: Bei den ver-
wendeten Namen der Frauen handelt es sich selbstverstindlich um Pseud-
onyme. Um mogliche Rickschliisse auf reale Personen zu vermeiden, wur-
den wenn moglich neben der Anonymisierung der Namen auch Anzahl von
Geschwistern, Kindern sowie Berufsbezeichnungen von Interviewten und de-
ren Eltern durch analoge Erwerbstitigkeiten verfremdet. Um im Hinblick auf
die Struktur des Bildungssystems, der Bildungswege und Zuginge, aber auch
hinsichtlich von Genderaspekten und gesellschaftlicher Positionierung grosst-
mogliche Analogien zwischen realen und anonymisierten Bildungsbiografi-
en zu schaffen, wurde das Berufsberatungs- und Informationszentrum Bern
(BIZ Bern) beigezogen.

Abschliessend noch eine Bemerkung zu den Interviewstellen: Die Be-
zeichnungen hinter den Interviewstellen (z.B. A 51) beziehen sich auf die
betreffenden Codierabschnitte in den MAXQDA-Dateien. Die direkten Zitate
aus Interviews sind wortlich in Standarddeutsch iibersetzt, bis auf wenige
kursiv geschriebene Mundartausdriicke, die sich schwer iibersetzen liessen.
Diese werden jeweils in einer Fussnote erklirt.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

Diskurse zu »Islam¢ und >Muslim*in-Sein« verlaufen in der Schweiz in der Post-
9/11-Zeit innerhalb unterschiedlicher Formationen: Einerseits werden Mus-
lim*innen unter den Vorzeichen eines New Orientalism bzw. Otherings verhan-
delt, d.h., sie werden als das >fremde Anderes, als monolithisches spiegelbild-
liches Gegeniiber zum >Eigenenc rezipiert (Kap. 2.1.1). Innerhalb dieses dis-
kursiven Rahmens ist auch weitgehend die Differenzkategorie »Muslimin«
angesiedelt (vgl. Kap. 2.1.2). Andererseits werden Muslim*innen zunehmend
unter dem Aspekt eines >Sicherheitsproblems«< besprochen (Allenbach/Séke-
feld 2010:19; vgl. Frisina 2010 in Bezug auf Italien). Weitere diskursive Felder
in der Deutschschweiz bilden die Thematik sichtbarer religioser Symbole im
offentlichen Raum: bspw. die fiir die Schweiz bezeichnende Debatte um die
im November 2009 angenommene sogenannte Minarettinitiative (»Initiative
gegen den Bau von Minaretten«) oder die gegenwirtig” diskutierte Volksin-
itiative zum Verhiillungsverbot (»Initiative Ja zum Verhiillungsverbot«). Auch
im Bildungsbereich werden Debatten gefithrt; so wird bspw. — mitunter seit
vielen Jahren — auch juristisch dariiber gestritten, inwiefern Lehrpersonen
und Schiilerinnen im Unterricht Kopftuch tragen diirfen oder unter welchen
Bedingungen aus Glaubensgriinden ein Dispens vom Schwimmunterricht er-
folgen kann oder eben nicht (vgl. Kap. 2.1.3).

Innerhalb dieses diskursiven Gefiiges miissen sich junge muslimische
Frauen gesellschaftlich behaupten. In Bezug auf ihre Bildungsbiografien
— so argumentiere ich in der vorliegenden Untersuchung — manifestieren
sich unterschiedliche Differenzdimensionen, die im Zusammenspiel auf

1 Im Rahmen dieser Arbeit werden Begriffe wie »Muslim*in«, »Islam« und »Westen«etc.
als diskursive Konstrukte und nie als essenzialisierte Entitaten verstanden (vgl. Marx
2008: 65).

2 Die beschriebenen Ereignisse bilden den Forschungsstand im Sommer 2017 ab.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam, Gender, Intersektionalitat

den Zugang zu Bildung wirken (vgl. Kap. 2.2). Neben strukturellen Be-
schrankungen wird in der vorliegenden Untersuchung indes gerade auch die
Handlungsfihigkeit der jungen Frauen in den Blick genommen. Diese ent-
wickeln verschiedenste Strategien, mit welchen sie auf dominante Diskurse,
zugeschriebene Differenzen und strukturelle Beschrinkungen reagieren
bzw. sich diesen widersetzen und mehr Handlungsfihigkeit entwickeln. In-
nerhalb des Islamdiskurses, welcher den Rahmen der Untersuchung bildet,
argumentiere ich theoretisch aus einer doppelten Perspektive: Zur Erklirung
der strukturellen Beschrinkungen in Bezug auf den Zugang zu Bildung
wird eine intersektionelle Perspektive eingenommen (vgl. Kap. 2.2), die
auf das Wechselspiel verschiedener Differenzdimensionen zur Beleuchtung
der Handlungsstrategien der Frauen fokussiert — ein Ansatz, welcher die
Handlungsfihigkeit in den Blick nimmt, ohne jedoch deren strukturellen
Einschrankungen zu negieren (Perspektive der Handlungsfihigkeit vgl. 2.3).
Bei der Theoretisierung von Agency lehne ich mich an das auf De Certeau
rekurrierende Konzept der »alltiglichen Taktiken und Strategien« (1988: 871f.)
an, mit dem auf dominante Diskurse reagiert werden kann.

2.1 Der Islamdiskurs in der Schweiz und die Differenzkategorie
»Muslimin«

Jugendliche Migrant*innen stehen in ihren adoleszenten Individuations-
prozessen vor einer doppelten Herausforderung — King und Koller sprechen
von einer »verdoppelten Transformationsanforderung« (2009a, 2009b: 12):
Einerseits miissen sie sich in der adoleszenten Auseinandersetzung mit
den Welt-, Selbst- und Sachbeziigen (King/Koller 2009b, Hummrich 2009:
28) befassen, andererseits stehen sie zusitzlich vor der Anforderung, mit
»der zugeschriebenen und erlebten Differenz« (Allenbach et al. 2011: 18)
einen Umgang zu finden. Kontext der Studie bildet der gesellschaftspoli-
tische Islamdiskurs, ausgehend von der Annahme, dass dieser sich auf die
Identifikations- und Reprisentationsstrategien (Allenbach et al. 2010: 2) und
somit auch auf (Bildungs-)Biografien junger Muslim*innen auswirkt. Im Fol-
genden soll es nicht darum gehen, die laufenden Diskurse in all ihren Facetten
vollstindig auszuleuchten, sondern darum, das diskursive Feld abzustecken,
in dem Muslim*innen in der Deutschschweiz ihre Bildungsentscheidungen
fillen miissen.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

In politischen und medialen Debatten um Migration und Integration
in der Schweiz erfihrt der Islam seit einigen Jahren eine ungleich hohe
Beachtung. Gegenstand dieser Debatten sind in der Schweiz nicht aus-
schliesslich die Ausgrenzung >des Islam< und von Muslim*innen, sondern
auch die (Re-)Formulierung von seigenen kulturellen Werten< (vgl. »Leit-
kultur«-Diskussion in Deutschland Marx 2008: 55). In der 2016 gefiihrten
sogenannten >Hindeschiittelaffires, in deren Rahmen sich ein Schiiler der
Sekundarstufe in Therwil (Kanton Baselland), auf den Islam rekurrierend,
weigerte, der Lehrerin die Hand zu geben, wurde bspw. schweizweit intensiv
diskutiert, inwiefern >Schweizer Werte« (hier aufgefasst als: der Lehrperson
am Eingang des Schulzimmers die Hand zu geben) fiir alle gelten sollen (vgl.
auch Bleisch 2016). Die Dringlichkeit und Emotionalitit, mit welcher diese
Diskussion gefiihrt wurde, zeigte sich bspw. daran, dass sich gar die Bundes-
ratsritin Simonetta Sommaruga in die Debatte einmischte, die Forderung,
»der Hindedruck gehort zu unserer Kultur«, platzierte und dies als nicht
verhandelbar bezeichnete (Sommaruga zit.n. Jiirgensen 2016). Dabei ist es
eher selten, dass sich ein*e Bundesrit*in als Vorsteher*in eines eidgendssi-
schen Departements in eine Angelegenheit einbringt, die theoretisch in den
Zustindigkeitsbereich der Schulleitungsebene fillt. Die neuesten Entwick-
lungen des Falls gehen dahin, dass es seitens der Kantonsregierung Baselland
insbesondere der Bildungsdirektorin Monica Gschwind Bestrebungen gibt,
»die Akzeptanz hiesiger Werte und Rituale« und davon abzuleitende »biirger-
liche Pflichten« in die Verfassung einschreiben zu lassen, ein entsprechendes
Gesetz befindet sich zur Zeit in der Vernehmlassung (Loser 2017).

2.1.1 »Religioses Othering«

In den letzten Jahren besteht in gesellschaftspolitischen Debatten die Ten-
denz, Differenzen vermehrt entlang religiéser Grenzen zu konstruieren (S6-
kefeld 2011: 271). Die Griinde hierfiir werden meist in den Ereignissen des
11. Septembers 2001 gesehen (vgl. bspw. Behloul 2009a: 104, Ettinger et al.
2011: 14). Sokefeld (2011: 271) markiert fiir den angelsichsischen Raum den Be-
ginn eines solchen Trends jedoch bereits Ende 1980er-Jahre mit der »Rushdie-
Affire<’. Im Zuge dieser Affire bezogen sich viele Muslim*innen verstirkt auf

3 1988 verdffentlichte der Schriftsteller Salman Rushdie das Werk »Die satanischen Ver-
se«. Die in den Albtraumen eines Protagonisten widergespiegelte Lebensdarstellung
des Propheten Mohammed bewog den iranischen Staatschef Ajatollah Khomeini da-

14.02.2026, 16:44:33.

19


http://de.wikipedia.org/wiki/Die_satanischen_Verse
http://de.wikipedia.org/wiki/Die_satanischen_Verse
http://de.wikipedia.org/wiki/Mohammed
http://de.wikipedia.org/wiki/Ruhollah_Khomeini
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://de.wikipedia.org/wiki/Die_satanischen_Verse
http://de.wikipedia.org/wiki/Die_satanischen_Verse
http://de.wikipedia.org/wiki/Mohammed
http://de.wikipedia.org/wiki/Ruhollah_Khomeini

20

Islam, Gender, Intersektionalitat

den Islam und wurden »gleichzeitig von der nicht-muslimischen Mehrheits-
gesellschaft als nicht kompatibel mit >westlichen« Werten ausgegrenzt« (S6-
kefeld 2011: 271). Mecheril und Thomas-Olalde (2011) sprechen in diesem Zu-
sammenhang von der diskursiven Praxis eines »religiésen Othering[s]« (ebd.:
45), um die Grenze zwischen einer » — mehr oder weniger expliziten — >Wir-
Gruppe< und »den Andern« zu markieren und verobjektivieren« (ebd.: 46). Ak-
tuelle 6ffentliche und politische Debatten sind zudem wesentlich von einer
essenzialistischen Einheitssemantik geprigt, die sich um ein vermeintlich
unverinderbares Wesen des Islam dreht (Behloul 2009a: 106, Allenbach et al.
2010: 8). Religion wurde zunehmend zu einer zentralen Interpretationska-
tegorie fiir negative und positive individuelle und kollektive Handlungswei-
sen, insbesondere derer von Migrantinnen und Migranten (Behloul 2010: 45).
Behloul konstatiert denn auch einen »discours total« (2009¢). Allenbach et
al. (2010: 22) sehen den anti-muslimischen Diskurs gar als integrationsver-
hindernd, Tezcan (2007: 71) iiberspitzt mittels der Konstruktion eines »homo
islamicus«, Schiffauer mittels »Muslim-Other« (2004: 354).

Um die Jahrtausendwende etablierten sich im Zuge der Ereignisse des 11.
Septembers in der 6ffentlichen Kommunikation »Differenzsemantiken« (Et-
tinger/Imhof 2011: 6), die diskursiv eine smuslimische Minderheit< konstru-
ierten und deren Verhiltnis zur sMehrheitsgesellschaft< thematisierten sowie
insbesondere problematisierten (ebd. vgl. auch Behloul 2005, Behloul/Lathion
2007). Die iiberraschende Annahme der Minarettinitiative am 29. November
2009 lisst darauf deuten, dass auch in der Schweiz kulturelle Differenzdiskur-
se zunehmend anhand religiéser Symbole konstruiert werden (Behloul 2011:
127; vgl. auch nachstehend die Kontroverse um die Initiative »Ja zum Ver-
hiillungsverbot«). So gelangen Ettinger und Imhof (2011) zum Schluss, dass
»im Zuge dieser Entwicklung (..) die urspriinglichen, auf die nationalen Her-
kunftskontexte der Immigranten bezogenen Typisierungen durch eine reli-
giose Typisierung tiberformt und verdringt« (Ettinger/Imhof 2011: 1) wurden.
Oder wie Illana, die ich im Zuge der Feldforschung kennenlernte, plakativ
ausdriickt: »Frither waren wir die bésen Albaner, heute sind wir die bdsen
Muslime« (Feldprotokoll, Februar 2016).

zu, Rushdie mittels einer Fatwa am 14. Februar 1989 wegen Blasphemie zum Tode zu
verurteilen. Khomeini rief die Muslime in aller Welt zur Vollstreckung dieses Urteils
auf. Um dessen Durchfithrung Nachdruck zu verleihen, setzte er ein Kopfgeld von drei
Millionen US-Dollar aus. Dieses Fatwa loste eine riesige Kontroverse aus (vgl. Talal
1990).

14.02.2026, 16:44:33.


http://de.wikipedia.org/wiki/Fatwa
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://de.wikipedia.org/wiki/Fatwa

2 Theoretische Rahmung

2.1.2 Die diskursive Differenzkategorie »Muslimin«

Wie Allenbach und Miller (2017: 289) zeigen konnten, stehen Geschlechts-
diskurse zunehmend »im Brennpunkt des Kampfs um Anerkennung von
religiésen Minderheiten« und miissen »als Argument fiir den Ausschluss
von Zugewanderten herhalten« (Allenbach/Miller 2017: 273). Symbolische
Grenzen zwischen Etablierten und Aussenseitern werden demnach vermehrt
durch »Gleichheitsnormen als kultureller Marker des Westens« verhandelt
(ebd.: 289). Dies zeigt sich in Bezug auf den Islam bspw. anhand diffe-
renzkategorialer Geschlechtskonstruktionen, die — meist mit dem Verweis
auf hierarchische Unterdriickungsverhiltnisse — als unveridnderbares We-
sensmerkmal >des Islam«< dargestellt werden (Allenbach/Miiller 2017: 273,
Marx 2008: 55). Innerhalb dieses diskursiven Rahmens wird die Markierung
»Muslimin« zur Differenzkategorie.

Die Differenzkategorie »Muslimin« zeigt sich in der Schweiz diskursiv be-
sonders deutlich an den medialen und politischen Auseinandersetzungen um
das Tragen eines Kopftuchs bzw. eines Niquabs oder eines Burkinis, wie bspw.
in der sog. Burkadebatte*, in zahlreichen, teilweise auch medial gefithrten Dis-
kussionen um Kopftuch tragende Schiilerinnen und Lehrpersonen, um ange-
messene Kleidung und Burkinis im Schwimmbad und Schwimmunterricht.
All diesen Debatten ist gemeinsam, dass den muslimischen Frauen unter den
Bedingungen einer stereotypen Geschlechterkonstruktion die freie Wahl iiber
ihren eigenen Korper zu entscheiden, abgesprochen wird (Kaya 2012: 124).

Weiter ist der Diskursformation itber Geschlechtskonstruktionen und
»den Islamc eigen, dass »der Westenc als (H)ort der Aufklirung, Freiheit und
Toleranz sowie gleichberechtigter, emanzipatorisch strukturierter Geschlech-
terverhiltnisse dargestellt und >dem Islam< mit »spiegelbildlich-negativen
Zuschreibungen« (Marx 2008: 8) diametral entgegengesetzt wird. Kaya be-
zeichnet diese Diskursformation als kolonial (2012: 118), Dietze als »neo-
orientalistisch« (2006: 234). In der Schweiz liegen nur wenige empirische
Forschungen zu Strategien von jungen religios orientierten muslimischen
Frauen im Umgang mit Zuschreibungen vor — insbesondere was den Bil-
dungsbereich anbelangt. Dabei manifestieren sich in der Schweiz Debatten

4 Die Debatte hat sich im Volksmund félschlicherweise als »Burkadebatte« durchge-
setzt, obwohl es sich eigentlich meist um eine Debatte zur Verschleierung durch den
Nigab, also um eine Nigab-Debatte handeln wiirde.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Islam, Gender, Intersektionalitat

um das Tragen des Kopftuchs nicht nur, aber besonders deutlich im Bil-
dungskontext (vgl. Schnewly-Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 562). Sie drehen
sich bspw. darum, ob Kopftuch tragende Frauen als Lehrpersonen titig sein
oder als Schilerinnen in der Schule das Kopftuch tragen diirfen. Was fir
Auswirkungen diese stereotypen diskursiven Genderbilder auf die Selbstre-
prasentation und -positionierung junger religiés orientierter Musliminnen
und ihre Bildungsbiografie haben, ist Teil der vorliegenden empirischen
Untersuchung.

Wie aus dem voranstehend Ausgefiithrten bereits deutlich geworden sein
diirfte, werden Geschlechterdiskurse hinsichtlich des Islam meist (jedoch
nicht ausschliesslich) unter Einbezug oder mit Hinweis auf das Tragen
eines Kopftuchs gefithrt. Im Folgenden gehe ich auf zentrale Positionen der
sogenannten >Kopftuchdebatten® und ihre dahinter stehenden Geschlech-
terkonzepte ein, nicht zuletzt deshalb, weil religis orientierte Muslim*innen
— Bedeckte wie Nicht-Bedeckte — im an- oder ablehnenden Sinne diskursiv
immer wieder auf diese gesellschaftlich diskutierten Positionen zuriickgrei-
fen.

An Marx (2008: 57ff.) anlehnend argumentiere ich, dass sich innerhalb
der (feministischen) Debatten um die Bedeckung der muslimischen Frau in
der Schweiz unterschiedliche »Rettungsszenarien« (also Szenarien »zur Er-
rettung« muslimischer Frauen) rekonstruieren lassen: Marx geht — in Be-
zug auf Deutschland und die Niederlande — von drei unterschiedlichen »Ret-
tungsszenarien« aus, die sich im Spannungsfeld von Geschlechterkonzepten
und Islam bewegen und denen unterschiedliche Konzeptionen von >dem Is-
lam« aber auch von Geschlechtskonstruktionen (und Feminismus) zugrunde
liegen (ebd.). Marx’ Rettungsszenarien lassen sich meines Erachtens auf die
Positionen in der Kopftuch- und Burkadebatte in der Schweiz iibertragen. Im
Folgenden werden sie kurz beschrieben und in Zusammenhang mit den in
der Schweiz gefiihrten Debatten gebracht:

5 Im Folgenden summiere ich unter sKopftuchdebatten< Debatten zur Verschleierung
der Frau, sei es durch einen Hijab, Nigab oder durch eine Burka. Mit Burkadebatte neh-
me ich Bezug auf die spezifische Schweizer Debatte zum Verhullungsverbot, die unter
diesem Namen geldufigist.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

1 Rettungsszenario: Die Rettung »der unterdriickten Muslimin« vor dem
»orientalistischen Patriarchat«

Im Rahmen dieses ersten (feministischen) Rettungsszenarios wird >der Is-
lam« ankniipfend an orientalistische Vorstellungen (Said 1995) im Sinne eines
»wesenhaften >orientalistischen Patriarchats« (Marx 2008: 57) begriindet. Ei-
ne solche essenzialisierende Konzeption des Islam basiert auf der Vorstel-
lung, dass »der Islam« per se repressiv gegeniiber Frauen sei. »Das Kopftuch«
als primarer symbolischer Ausdruck dieser »Unterdriickung« lehnen Vertre-
ter*innen dieses Rettungsszenarios ab (ebd.).

Rekurrierend auf ein Verstindnis der Emanzipation, das sich mit dem
Tragen des Kopftuchs nicht vereinen lisst, werden Kopftuch tragende, sich
als emanzipiert verstehende Musliminnen als »Scheinfemninistinnen« (ebd.)
verstanden, die sich ihrer unterdriickten Position nur unzureichend bewusst
seien. Diese abwertende Haltung gegeniiber Kopftuch tragenden Frauen ba-
siert auf einer Viktimisierung und Entsubjektivierung und weist den retten-
den Akteur*innen eine paternalistische Rolle zu (ebd.). Als prominente femi-
nistische Vertreterin dieses Rettungsszenarios im deutschsprachigen Raum
(mit Strahlung in die Schweiz) lisst sich Alice Schwarzer und der Umgang der
Zeitschrift Emma mit dem Thema Islam/Islamismus anfithren (vgl. Schwar-
zer 2017). Auf diese Position im Allgemeinen und auf die Ausserungen von
Schwarzer im Besonderen wird von den jungen religiés orientierten Musli-
minnen im Feld oft (meist in ablehnender Weise) Bezug genommen.

Die beschriebene Position lisst sich zudem anhand der in der Schweiz ge-
genwirtig gefithrten Debatte um die Volksinitiative »Ja zum Verhiillungsver-
bot« veranschaulichen (vgl. bspw. Gujer 2016). Wie die feministische Theolo-
gin Strahm bereits 2007 sarkastisch zu der Politisierung der Kopftuchdebatte
bemerkt: »Da werden selbst SVP-Vertreter plotzlich zu veritablen Feminis-
tinnen und verteidigen ein angeblich egalitir-frauenfreundliches Christen-
tum gegen ein scheinbar frauenfeindliches Geschlechterkonzept im Islam«
(Strahm 2007: 1). Bracke beobachtet in den Niederladen dhnliche Dynamiken
tiberraschender Schulterschliisse rechter Politiker mit liberalen Feministin-
nen: »a complicity between white chevaliers saving oppressed Muslim wo-
man, and liberal feminists seeing feminism as the affirmation of Western
liberal values conceived against scultural claims« (Bracke 2011: 36).

14.02.2026, 16:44:33.

23


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Islam, Gender, Intersektionalitat

2 Die Rettung islamkritischer Feminist*innen vor »multikulturalistischen Tabus«
Abweichend von Rettungsszenario eins steht bei diesem Szenario primar der
eigene (westlicheq) Handlungskontext im Zentrum. Vertreter*innen dieses
Rettungsszenarios kritisieren nicht >den Islam« als solchen, sondern richten
sich gegen mulitkulturalistische bzw. kulturrelativistische Vorstellungen, die
»nach Ansicht der RetterInnen dieses Szenarios, [sic!] eine >falsche Toleranz«
etablieren bzw. mit ihrer >Solidaritit den Fundamentalismus, die Intoleranz
salonfihig« machen« (Toker 1993b zit.n. Marx 2008: 58). Vor diesem Hinter-
grund rufen Vertreter*innen dieses Rettungsszenarios zu einer »Enttabuisie-
rung der Kritik am Islam« auf und fordern eine Verteidigung sogenannter
»westlicher Errungenschaften« (ebd.). Oder wie Strahm (2007: 3) eine solche
Position umschreibt: Die Trennung von Staat und Religion solle endlich kon-
sequent erfolgen und Frauenunterdriickung diirfe nicht im Namen einer fal-
schen Toleranz geduldet werden (ebd.). Diese Art von Positionierung lasst sich
ebenso in der gegenwirtig gefithrten Debatte um die Volksinitiative »Ja zum
Verhillungsverbot« nachweisen (vgl. bspw. Jenny 2016).

3 Die Rettung der emanzipierten Muslimin vor »Zwangsverwestlichung« und
Assimilationsanforderung

Beim dritten Szenario handelt es sich um ein Szenario, das »den Ursachen ei-
ner (Re-)Orientierung von Muslim*innen am Islam auf den Grund gehen und
eine islamische Orientierung als Ressource einer emanzipatorischen Identi-
titsdefinition und Lebensgestaltung begreifen« will (Marx 2007: 61). Musli-
minnen werden nach dieser Position als handlungsfihige Subjekte begriffen,
die »iiber ein eigenes Verstindnis von Feminismus sowie eines zu beschrei-
tenden Emanzipationsweges verfigen« (ebd.). Eine am Islam ausgerichtete
Lebensfithrung kann diesem Szenario zufolge »auch das Tragen eines Kopftu-
ches beinhalten« und dennoch als »potentielle emanzipatorische und wider-
stindige Erweiterung von Handlungsmoglichkeiten« (ebd.) eingestuft wer-
den.

In den Augen der Retter*innen dieses Szenarios sollen die Muslimin-
nen vor »leitkulturellen« integrationspolitischen Assimilationsforderungen
einerseits, andererseits aber insbesondere auch von universalistisch, euro-
zentristisch ausgerichteten Feminist*innen, also quasi vor den Retter*innen
der Szenarien 1 und 2 in Schutz genommen werden. Auch diese Position ist
in der Schweiz bei Gegner*innen der Initiative »Ja zum Verhiillungsverbot«

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

und der damit einhergehenden, sogenannten >Burkadebatte« zu finden (vgl.
bspw. Landolt 2016a).

Marx’ Rettungsszenarien lassen sich meines Erachtens in Bezug auf die
Kopftuch- und Burkadebatte auf die Schweiz tibertragen. Zudem lassen sie sich
in zwei zentrale, diametral entgegengesetzte (feministische) Positionen un-
terteilen: zum einen in eine »neo-koloniale« Position (Szenario 1 und 2) zum
anderen in eine »post-koloniale« Position (Szenario 3). Neo-koloniale Posi-
tionen verweisen auf einen universal und in diesem Sinne hegemonial be-
griffenen, eurozentristischen Feminismus oder einen unilinear verstandenen
Evolutionismus. Vertreter*innen dieser Position verstehen das Kopftuch als
Symbol der Unterdriickung, aber auch eines politischen und fundamenta-
listischen Islam, zudem als integrationshemmend bis -verhindernd (Strahm
2007: 3). Durch diese Auffassung wird ein hegemoniales, islamkritisches (fe-
ministisches) >Wir< als Gegenbild zu einer diametral entgegengesetzten ori-
entalischen« Gesellschaft geschaffen, das den eigenen Emanzipationsweg als
einzig moglichen Weg Richtung Freiheit begreift — in einem solchen Ver-
stindnis sind Kopftuch tragende Frauen fremdbestimmt und manipuliert,
wihrend >westliche Frauenc< emanzipiert und frei sind.

Postkoloniale Positionen hingegen verstehen Emanzipation und das
Tragen eines Kopftuchs nicht als zwingenden Widerspruch und lehnen
eine kollektive Viktimisierung und Entsubjektivierung von (muslimischen)
Frauen sowie eine Idealisierung des >westlichen Geschlechterverhiltnisses«
ab. Sie anerkennen Widerspriiche im westlichen Emanzipationskonzept und
weisen darauf hin, dass Kopftuch tragen auch >gegen den Strich« gelesen
werden kann, nimlich bspw. als eine » 6ffentliche (...) Inszenierung eines
andern Frauseins« (Strahm 2007: 7), als ein sich Verwehren gegen westliche
Dominanz- und Assimilationsanspriiche (ebd.). Postkoloniale Positionen
betonen die Handlungsfihigkeit (Agency) der Akteur*innen und lehnen die
Konzeption der Muslimin als passives Opfer ab (vgl. bspw. Allenbach/Miiller
2017: 288).

Do Muslim Woman really Need Saving? fragte 2002 die in Columbia lehren-
de, postkoloniale feministische Sozialanthropologin Abu-Lughod einst pro-
grammatisch vor dem politischen Hintergrund der damals stattfindenden
Afghanistan-Offensive der Amerikaner. Diese Frage richtete sich primir ge-
gen die voranstehend erwihnte Konzeption der muslimischen Frau als zu
rettendes hilfloses Opfer. Im Anschluss daran warf sie die ketzerische Be-
hauptung auf, dass die Befreiung beziehungsweise >Rettung der afghanischen
Frau« primir als Kriegsrechtfertigungsgrund fiir den von George W. Bush im

14.02.2026, 16:44:33.

25


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Islam, Gender, Intersektionalitat

Anschluss an 9/11 losgetretenen »War on Terror« diene. In diesem viel beach-
teten Aufsatz und in ihrem 2013 erschienenen Buch Do Muslim women need sa-
ving? pladiert Abu-Lughod dafiir, dass anstelle solcher Rettungsdiskurse eine
ernsthafte Wirdigung und Anerkennung der Unterschiede von Frauen in der
Welt als Produkte differierender Geschichte, verschiedener Umstinde und
Manifestationen unterschiedlich strukturierter Bediirfnisse stattfinden soll
(Abu-Lughod 2002: 783). Sie fordert dazu auf, simplizistische kulturalistische
Erklirungsmuster zu dekonstruieren und anstelle derer die Diversitit mus-
limischer und anderer Frauen in den Blick zunehmen — d.h., muslimische
Frauen nicht durch Gewalt und implizierte Uberlegenheit erretten zu wollen
(Abu-Lughod 2013).

In der theoretischen Ausrichtung dieser Forschung folge ich der Traditi-
on einer postkolonialen, feministischen Migrationsforschung und stehe der
Konzeption der >Muslimin als passives Opfer, das gerettet werden muss< im
Anschluss an Abu-Lughod (2013, 2002) kritisch gegeniiber. Dass die Konzepti-
on der weiblichen Migrantin als passives, hilfloses Opfer auch in der Schweiz
(und zudem im Bildungskontext) immer noch dusserst aktuell ist, verdeut-
lichte Allenbach anlehnend an Abu-Lughod in ihrem kirzlich erschienenen
Beitrag Do Muslim Girls Really Need Saving? Boundary-Making and Gender in Swiss
Schools (2016). Hier beschreibt Allenbach die vorherrschende stereotype Sicht
auf Geschlechterrollen im Islam als Grenzziehungsprozess, der Muslim*in-
nen als homogene Gruppe rezipiert und als Opfer darstellt. Sie stellt in Bezug
auf muslimische Midchen in der Schweiz fest, dass diese mit starken Elends-
diskursen (»discourses of misery«, 2016: 44) konfrontiert seien, die ihnen das
Elend bescheinigen wiirden, passive Opfer zu sein und quasi von Bildungs-
instituten und der Gesellschaft »gerettet« werden zu miissen. Anhand ethno-
grafischer Beispiele von jungen muslimischen Middchen, die mit der Schule in
Bezug auf den Schwimmunterricht in Konflikt geraten, gelingt es Allenbach
aufzuzeigen, was den jungen Frauen in der Konzeption als passives Opfer
oft abgesprochen wird, nimlich dass sie durchaus itber Agency (Handlungs-
fihigkeir) verfiigen und durchaus aktiv an Aushandlungsprozessen iiber ihre
Wiinsche und Bediirfnisse teilnehmen (2016: 44).

2.1.3 Weitere in der Deutschschweiz relevante Diskurse

Frisina (2010: 560) beobachtete in Italien, dass Muslim*innen vermehrt un-
ter dem Aspekt eines >Sicherheitsproblems«< verhandelt wiirden. Auch in der
Schweiz lassen sich solche Tendenzen rekonstruieren (vgl. Allenbach/Soke-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

feld 2010: 19). Insbesondere im Zusammenhang mit islamistisch motivierten
Anschligen in Europa® ist in den Schweizer Medien und im 6ffentlichen Dis-
kurs eine zunehmende Fokussierung auf Muslim*innen als >potenzielles Si-
cherheitsproblem« zu beobachten. Offentlich diskutiert wird bspw. dariiber,
ob und inwiefern Schweizer Muslim*innen den sogenannten Islamischen Staat
(IS) unterstiitzen und ob und inwiefern Verbindungen von ihnen zu radikalen
Gruppen existieren (vgl. bspw. Jurinak 2015). Auch wird debattiert, inwiefern
in gewissen Schweizer Moscheen Jugendliche radikalisiert werden und/oder
gar zu Jihad-Reisen ermuntert werden. Im Zusammenhang mit derartigen
Vorhaltungen und dem Vorwurf des >Gewihren-Lassens< mutmasslich radi-
kal predigender Imame kamen einzelne Moscheen als (H)orte zukiinftiger
Jihad-Reisender in Verruf (vgl. bspw. Baumgartner 2016). Auch in der soge-
nannten Burkadebatte wurden unter anderen sicherheitspolitische Argumente
angefithrt (vgl. bspw. Egerkinger Komitee/Wobmann 2015, siehe unten).

Es gilt festzuhalten, dass der Islamdiskurs in verschiedenen Lindern
Europas jeweils leicht unterschiedlich gelagert und thematisch besetzt ist
(Behloul 2009b: 257, vgl. auch Kopftuchdebatten in Europa Kortweg/Yurdakul
2016). Wie Schnewly-Purdie und Tunger-Zanetti (2015: 562) feststellen, hat
die Eigenheit des schweizerischen Systems, nimlich die Kombination einer
reprasentativen Demokratie mit einer starken Partizipationsmoglichkeit
der Biirger*innen durch direkt-demokratische Mittel grossen Einfluss auf
Fragen, die im Zusammenhang mit dem Islam 6ffentlich diskutiert werden:
Im schweizerischen System ist es moglich, dass Entscheide des Parlaments
oder der Kantone durch eine Volksinitiative gekippt werden kénnen und
dass der sogenannte >Volkswille« via Volksinitiative durchgesetzt werden
kann. So kénnen Vorlagen in Gesetzen oder in der Verfassung auch gegen
den Willen der Regierung und des Parlaments festgeschrieben werden, wie
dies bei einigen den Islamdiskurs betreffenden Themen, bspw. bei der Mi-
narettinitiative (2009) geschehen ist (ebd., Tunger-Zanetti 2013b: 285). Durch
ein fehlendes Verfassungsgericht hat zudem keine juristische Instanz die
rechtliche Befugnis, Gesetzesartikel, die gegen international geltendes Recht
verstossen, aufzuheben (Schnewly-Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 562).

Die politischen Diskurse in der Schweiz rund um den Islam drehen sich
zudem vermehrt auch um sichtbare religiése Symbole. Baumann und Tunger-
Zanetti (2011: 154) stellten die These auf, dass der 6ffentliche Raum ein um-

6 Paris (2015, 2015), Briissel (2016), Nizza (2016) und Berlin (2016), um nur die Orte der
grosseren Anschldge zwischen 2010 und 2016 zu nennen.

14.02.2026, 16:44:33.

27


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Islam, Gender, Intersektionalitat

kimpftes Terrain darstelle, in dem »neue Religionsbauten von gesellschaft-
lich ausgegrenzten religiésen Gruppen zu Kristallisationspunkten von Pro-
test und Abwehr« (ebd.) wiirden. Als das Beispiel hierfiir kann die 2009 ange-
nommene Volksinitiative »Gegen den Bau von Minaretten« genannt werden.
Mit beinahe 115 0oo Unterschriften reichte das Egerkinger Komitee rund um
den SVP-Nationalrat Walter Wobmann am 8. Juli 2008 diese Initiative ein
(Miller 2009: 61). Das Initiativkomitee begriindete die Initiative damit, dass
das Minarett keinen ausschliesslich religiésen Charakter aufweise, sondern
vielmehr Symbol eines religios-politischen Machtanspruchs sei (ebd.). >Der
Islamc stelle die Religion iiber den Staat und dieser Anspruch stehe im Wi-
derspruch zur schweizerischen Verfassung und Rechtsordnung. Unter dem
Vorwand der Religionsfreiheit witrden so die Grundrechte anderer, insbeson-
dere der Rechtsgleichheit, bestritten. Ein Minarettverbot sorge dafiir — so die
Argumentation des Initiativkomitees —, dass die in der Verfassung festge-
haltene Gesellschafts- und Rechtsordnung zukiinftig garantiert bleibe (ebd.).
Die deutliche Annahme der Volksinitiative mit 57.5 Prozent bei einer iiber-
durchschnittlich hohen Stimmbeteiligung von 53.8 Prozent (Tunger-Zanetti
2013b: 285) kam fiir Befirworter*innen wie Gegner*innen der Initiative iiber-
raschend und riickte die Schweiz fiir kurze Zeit ins Licht der Weltoffent-
lichkeit (Baumann/Tunger-Zanetti 2011: 152). Die im Vorfeld dazu gefithrte
sehr emotionale Debatte und das »Gemenge aus diffusen Angsten und Ohn-
machtsgefiihl, Populismus und Skepsis gegeniiber Auslindern und >Frem-
dens, sowie einem weitgehend stereotypen Islam-Negativbild in den Medi-
en« (ebd.: 153) beeinflussten die Abstimmung nachhaltig (ebd.). Die teilweise
schon fast islamophobe Debatte im Vorfeld der Abstimmung fithrte im In-
und Ausland zu grosser Resonanz — nicht nur unter Muslim*innen (ebd.: 152,
fiir eine ausfithrliche Darstellung siehe Wickerling 2014). Die Minarettdebatte
gipfelte also schliesslich in einem Minarettbau-Verbot, das in der Schweizer
Bundesverfassung festgeschrieben wurde.

Im Zuge dieses Abstimmungskampfs wurde vom Bieler Konvertiten Ni-
colas Blancho der Islamische Zentralrat Schweiz (IZRS) gegriindet, mit dem Ziel
»auf den anti-islamischen Diskurs zu reagieren« (IZRS 2010). Obwohl der
salafistisch ausgerichtete IZRS mit seinen rund 3 ooo Mitgliedern einen ver-
haltnismassig kleinen Teil der vereinsgebundenen organisierten Muslim*in-
nen der Schweiz umfasst — verglichen mit den geschitzten 95 200 Mitglie-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

dern’ der muslimischen Dachverbinde - verfiigt er in 6ffentlich gefithrten
Debatten um den Islam durch geschickte Provokation in den letzten Jahren
iiber eine tiberdurchschnittliche mediale Prisenz. Eine vergleichbar grosse
mediale Prisenz in diesen Themen nimmt fast nur noch das ideologisch dem
IZRS diametral entgegengesetzte Forum fiir fortschrittlichen Islam (FFI) ein, das
sich in zahlreichen Fernseh- und Zeitungsauftritten in hart gefithrten Diskus-
sionen Vertreter*innen des IZRS mit dhnlich pointierten Aussagen entgegen
stellt. Diese duale Konstellation pragte in den letzten Jahren die mediale De-
batte iiber Islam in der Deutschschweiz, lisst sie sich doch ideal inszenieren
und verspricht beiden Vereinen eine konstante Medienprisenz und nicht zu-
letzt Mitglieder*innen-Werbung.

Als weiterer grosser Player und politischer Akteur in der Debatte um den
Islam tritt die rechtskonservative Schweizerische Volkspartei (SVP) auf. Die
SVP versteht es, die anti-muslimischen Diskurse um Sicherheit, Sichtbar-
keit und Verhiillung (neuerdings auch Einbiirgerung) mit ihren politischen
Vorstossen und ihrer Propaganda zu vereinigen. Wihrend die Partei rund
um das Egerkinger Komitee in ihrer Werbekampagne um die Minarettinitiati-
ve primir Argumente der Uberfremdung und die damit verbundenen Angs-
te in Othering-Diskurse verpackt, bindet sie bei der Verhiillungsinitiative er-
folgreich das Argument der (bedrohten) Sicherheit mit ein. Indem sie ein
allgemeines Verhillungsverbot fordert, dass ebenso die Vermummung z.B.
von Demonstranten einschliesst, l4sst sie das Sicherheitsargument einflies-
sen und grenzt sich zudem in gleichem Zuge vom Vorwurf ab, die Initia-
tive richte sich ausschliesslich gegen muslimische Frauen. In dem Abstim-
mungskampf um die parlamentarische Initiative fiir die erleichterte Einbiir-
gerung der sog. »dritten Migrationsgeneration«®, welche die SVP vehement
bekiampfte, griff ein SVP-nahes Komitee um den als Hardliner bekannten
SVP-Nationalrat Andreas Glarner in den Abstimmungskampf ein und ver-
kntipfte bildsprachlich das in der Verhiillungsinitiative aufgebaute sFeindbildx
der Nigab tragenden Frau mit der Diskussion um die erleichterte Einbiir-
gerung. Dies mittels eines Werbeplakats, das eine verhiillte Frau mit dem
Slogan »Unkontrolliert einbiirgern? — Neinl« prisentierte (vgl. Glarner 2017).
Auch hier zeigte sich die Bedeutung der sichtbaren religiésen Symbole in den

7 Beides Schatzungen von Dr. Andreas Tunger-Zanetti, Zentrum fiir Religionsforschung
(ZRF), Universitat Luzern (Feldprotokolle 9.4.2015).

8 Uber die Initiative wurde am 12. Februar 2017 abgestimmt; sie wurde vom Volk ange-
nommen (Bundesrat 2017).

14.02.2026, 16:44:33.

29


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Islam, Gender, Intersektionalitat

gefithrten (politischen) Debatten. Baumanns und Tunger-Zanettis voranste-
hend angefiihrte These in Bezug auf sichtbare religiése Symbole im 6ffentli-
chen Raum (2011:154) kénnte also ebenso auf die sog. Burkadebatte’® iibertragen
werden: Auch in der Burkadebatte wird der 6ffentliche Raum zum umkimpften
Terrain und zum Kristallisationspunkt von Protest und Abwehr.

Seit das Egerkinger Komitee am 15. Mirz 2016 eine nationale Volksinitia-
tive fiir ein Verhiillungsverbot lanciert hat (Initiativkomitee »Ja zum Verhiil-
lungsverbot« 2015), ist die in der Schweiz seit vielen Jahren schwelende Bur-
kadebatte wieder neu entflammt. Die Volksinitiative fordert ein Verhiillungs-
verbot, mittels dessen in der Verfassung festgeschrieben wird, dass niemand
sein Gesicht im 6ffentlichen Raum verhiillen darf (Schweizerische Bundes-
kanzlei 2017). Der zweite Absatz lautet: »Niemand darf eine Person zwingen,
ihr Gesicht aufgrund ihres Geschlechts zu verhiillen« (ebd.). Das Gesetz sieht
aber Ausnahmen vor, diese beinhalten u.a. »Griinde (...) des einheimischen
Brauchtums« (ebd.). Ausnahmen aus religidsen Griinden ausser »in Sakral-
stitten« sind ausgeschlossen (ebd.). Das Verhiillungsverbot richtet sich somit
in erster Linie gegen Nigab-Tragende, aber auch gegen vermummte Demons-
tranten. Auffillig und fiir die momentane Stimmung kennzeichnend ist, dass
die 6ffentliche Debatte sozusagen ausschliesslich zum Nigab (vulgo: »Burka«)
gefithrt wird.

Zwischen 2006 und 2011 befasste sich das Parlament mehrfach mit
Verhiillungsverboten. Sowohl eine Standesinitiative aus dem Kanton Aargau
(Bundesversammlung 2010) wie auch Vorstdsse von Christoph Darbellay
(CVP, VS) (Bundesversammlung 2009), Hans Fehr (SVP, ZH) (Bundesver-
sammlung 2011a) und Oskar Freysinger (SVP, VS) (Bundesversammlung
2011b) forderten ein Verbot. Mit Ausnahme des Vorstosses der CVP forderten
alle Eingaben ein generelles Verhiillungsverbot, d.h., sie waren nicht nur
gegen Niqab tragende Frauen, sondern auch gegen vermummte Demons-
trant*innen gerichtet. Der Bundesrat lehnte alle entsprechenden Vorstdsse
ab, mehrheitlich mit der Begriindung, dass ein Verbot gegen Art. 15 BV
(Glaubens- und Gewissensfreiheit) verstossen wiirde. Der Nationalrat hatte
die Vorstésse fiir ein generelles Verhiillungsverbot unterstiitzt, gescheitert
waren sie jeweils am Stindemehr (Bundesversammlung 2011a, b).

Am 22. September 2013 nahm der Kanton Tessin mit 65.4 Prozent eine
Volksinitiative fir ein Verhilllungsverbot an, das nun in der Tessiner Kan-
tonsverfassung verankert ist (Repubblica e Cantone Ticino 2016). Der Bun-

9 Zum>Naming<der Debatte vgl. Fussnote 4.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

desrat, der sich jahrelang gegen entsprechende Vorstdsse aus dem Parlament
gewehrt hatte, musste das Tessiner Burkaverbot am 12. November 2014 zih-
neknirschend als »bundesrechtskonform« anerkennen (Bundesrat 2014), hielt
jedoch in seiner Medienmitteilung fest, dass er ein solches Verbot wegen der
geringen Anzahl Nigab tragender Frauen in der Schweiz nicht als sinnvoll er-
achte (ebd.). Das Gesetz ist seit dem 1. Juli 2016 in Kraft (Repubblica e Cantone
Ticino 2016). Auch in anderen Kantonen sind zum Zeitpunkt der vorliegenden
Untersuchung weitere dhnlich gelagerte Volksbegehren anhingig.

In der 6ffentlich gefithrten, damals erneut aufgeflammten Debatte waren
im Wesentlichen die drei zuvor beschriebenen Marx’schen Rettungsszena-
rien (Marx 2008) bzw. die neo-kolonialen und postkolonialen Haltungen in
Bezug auf muslimische Frauen zu erkennen. Sowohl Befiirworter*innen als
auch Gegner*innen argumentieren mit Menschenrechten, Erstere werten To-
leranz gegeniiber der Ganzkorperverschleierung als Toleranz gegeniiber der
Unterdriickung betroffener Frauen (vgl. bspw. Jenny 2016, Gujer 2016), Letz-
tere betonen das Selbstbestimmungsrecht von (muslimischen) Frauen (vgl.
bspw. Landolt 2016a).

Vermehrt wird ebenfalls iiber die Eingliederung(-sfihigkeit) von Mus-
lim*innen in die Schweizer Gesellschaft unter dem Begriff der »Integration«
debattiert (der Begriff der »Integration« loste hierbei den Begriff der »Assi-
milation« ab, vgl. Allenbach/Miller 2017: 2). Von einem Teil der politischen
Akteure wird Muslim*innen gar die Fihigkeit, sich gesellschaftlich einzuglie-
dern, pauschal abgesprochen (Allenbach/Sokefeld 2010: 19). Wie Allenbach
und Sokefeld jedoch unterstreichen, ist »Integration« ein hochnormatives
Konzept, mittels dessen Gruppen pauschal diskursiv ausgegrenzt und als
»Problemgruppen« (Allenbach/Sokefeld 2010:19) markiert werden. Allenbach
und Sokefeld (2010: 19) legen plausibel dar, weshalb sie das Konzept der
»Integration« fiir ungeeignet befinden, Prozesse der Eingliederung analy-
tisch zu erfassen. Sie schlagen stattdessen vor, Eingliederungsprozesse (von
Muslim*innen) analytisch mit dem Konzept der Inkorporation von Soysal
(1994) zu begreifen. Das Konzept der Inkorporation geht davon aus, dass ver-
schiedene Staaten unterschiedliche »Inkorporationsregimes« bereitstellen.
»Inkorporation« wird im Gegensatz zu »Integration« nicht als einseitiger,
sondern als wechselseitiger Eingliederungsprozess verstanden und setzt sich
aus Inkorporationsbemiihungen (z.B. seitens (muslimischer) Organisationen)
und Inkorporationsbedingungen (z.B. politische Vorgaben zu Einwanderung
und Einbiirgerung, aber auch frauen- oder fremdenfeindliche Einstellun-
gen oder allgemeine Bedingungen in verschiedenen Lebensbereichen, wie

14.02.2026, 16:44:33.

3


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Islam, Gender, Intersektionalitat

Bildung, Arbeit, Wohnen etc.) zusammen (Allenbach/Milller 2017: 276, Allen-
bach/Sokefeld 2010: 19). Allenbach und Sokefeld sehen demzufolge die in der
Schweiz wohnhaften Muslim*innen mit zwei zentralen Inkorporationsbedin-
gungen konfrontiert: einerseits mit den sehr heterogenen rechtlichen und
politischen Inkorporationsbedingungen in verschiedenen lokalen und kan-
tonalen Kontexten der Schweiz, andererseits mit dem zuvor beschriebenen
homogenisierenden Islamdiskurs, der sie pauschal als problematisch und
»monoidentitir« klassifiziert (Allenbach/Sokefeld 2010:19-20).

Auch der Bildungsbereich bleibt nicht vom 6ffentlichen Diskurs rund um
>den Islam« gefeit. Wie bereits erwihnt, drehen sich die Debatten hierbei ei-
nerseits um die Frage, ob sich Frauen bzw. Madchen als Schiilerinnen be-
decken diirfen, zum anderen, ob Lehrpersonen Kopftuch tragen diirfen. Als
weiteres den Bildungsbereich speziell betreffendes Thema kann die Diskus-
sion rund um den Besuch bzw. Dispens des obligatorischen Schwimmunter-
richts in der Schule bezeichnet werden.

Die den Bildungsbereich betreffenden Debatten werden in erster Linie
aus juristischer Perspektive entlang der relevanten Gerichtsurteile gefiihrt.
Im Folgenden wird, ohne die (ausufernde) Debatte umfassend darzustellen,
kurz auf wesentliche gerichtliche Beschliisse eingegangen, die den Diskurs in
Bezug auf den Umgang mit dem Kopftuch im Bildungsbereich massgeblich
beeinflussten und formten.

In der Schweiz sind fiir die den Schulunterricht betreffenden >Kopf-
tuchfragen< grundsitzlich die Kantone zustindig. Die Bundesverfassung
garantiert die Glaubens- und Gewissensfreiheit, die auch die weltanschau-
liche Neutralitit der 6ffentlichen Schulen umfasst (Bundesverfassung 1999,
Art. 15).

Gemiss der heute gingigen Schweizer Praxis diirfen sich Schiilerinnen
wahrend des Unterrichts bedecken, nicht jedoch Lehrpersonen. Diese Pra-
xis geht auf folgende zwei Bundesgerichtsentscheide zuriick, die in der Of-
fentlichkeit breit debattiert wurden: Da ist zum einen der Bundesgerichts-
entscheid von 1997 (BGE 123 I 296), als eine konvertierte Genfer Primarleh-
rerin gegen den Genfer Staatsrat Beschwerde einlegte, der von ihr verlangte,
dass sie im Unterricht ihr Kopftuch ablege. Das Bundesgericht gab in einem
ausfithrlich begriindeten Urteil dem Genfer Staatsrat Recht (ebd.). Er aner-
kannte zwar die Einschrinkung der Religionsfreiheit der Lehrerin durch den
Entscheid, gewichtete jedoch das 6ffentliche Interesse in diesem Fall hoher
(ebd.). Der Europiische Gerichtshof fiir Menschenrechte (EGMR), wohin sich
die betreffende Lehrerin letztinstanzlich wandte, stiitzte das Urteil des Bun-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

desgerichts (EGMR-Urteil 15. Februar 2001, Nr. 42393/98). Wahrend das Urteil
des Bundesgerichts in Genf kaum Aufsehen erregte, wurde es auf nationaler
Ebene kritisch diskutiert. Stellvertretend fiir die eine Sicht — die Befiirworter
des Urteils — soll hier eine Stellungnahme des Volkerrechtlers Kilin stehen:
Kilin stellte sich auf die Position, dass Lehrpersonen »in der Einwanderungs-
gesellschaft (...) zugemutet« werden darf, »auf Kleidung mit starker religioser
Symbolwirkung zu verzichten« (Kilin 2000: 168), wihrenddessen das Tragen
des Hijabs bei Schiilerinnen Teil ihrer Privatsphire sei (ebd.: 167). Augsbur-
ger, die stellvertretend fiir die gegenteilige Sicht hier stehen soll, hielt dem
entgegen, dass ein Kopftuch im Gegensatz zum Kruzifix nicht ein religioses
Symbol darstelle, sondern lediglich ein Kleidungsstiick sei, das einen Hinweis
auf die Religionszugehorigkeit der Trigerin gebe und als solches den Schutz
der Religionsfreiheit geniesse (Augsburger 2005: 31). Im Gegensatz zu einem
an die Schulzimmerwand gehingten Kruzifix bringe die religiés motivier-
te Kleidung der Lehrerin die Haltung eines Individuums zum Ausdruck und
kénne dem Staat nicht zugerechnet werden (ebd.). Solange die Lehrperson ih-
re religidsen Uberzeugungen nicht propagiere, verstosse sie nicht gegen das
Gebot der religisen Neutralitit der Schule (ebd.). Vom Kopftuch der Lehrerin
gehe objektiv gesehen fiir die Lernenden kein Zwang aus, es verletze deshalb
weder ihre Glaubensfreiheit noch stelle es einen »Eingriff in die Grundrechte
Dritter« dar (ebd.) Die Juristin und Sozialanthropologin Augsburger klassifi-
zierte infolgedessen ein Kopftuchverbot »ohne konkrete Gefihrdung anderer
Rechtsgiiter« als »unverhaltnismassig« (ebd.).

Den zweiten Grundsatzentscheid in Bezug auf das Kopftuchtragen im Bil-
dungsbereich fillte das Bundesgericht am 11. Dezember 2015. Es bestitigte in
diesem Entscheid das Urteil des St. Galler Verwaltungsgerichts, dass ein Mad-
chen der Schulgemeinde St. Margarethen das Kopftuch in der Schule tragen
darf (BGE 142 I 49). Die Schulgemeinde hatte dies dem Midchen zunichst
verboten, eine dagegen gerichtete Beschwerde hiess das Verwaltungsgericht
jedoch 2014 gut. Das Bundesgericht stiitzte das Urteil des Verwaltungsge-
richts mit der Begriindung, dass das Verbot sich nicht mit der Glaubens- und
Gewissensfreiheit vereinbaren lasse (ebd.).

Auch dieser Entscheid wurde breit und heftig 6ffentlich debattiert. Auf
der einen Seite standen die Befiirworter*innen dieses Urteils und auf der
anderen Seite wurde meist im rechts-konservativen politischen Lager die
Meinung vertreten, dass ein Kopftuchverbot an Schulen einem so mass-
geblichen offentlichen Interesse entsprechen wiirde, dass es einen Eingriff
in die Religions- und Glaubensfreiheit rechtfertigen wiirde. Die Walliser

14.02.2026, 16:44:33.

33


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Islam, Gender, Intersektionalitat

SVP startete gar eine Initiative, welche die Kopfbedeckung an 6ffentlichen
Schulen verbieten soll (Kucera 2016).

Ungeachtet der heftigen Debatten gelten diese Urteile des Bundesgerichts
im schulischen Umfeld als momentane Leitlinie, hielten sich doch bisher
schweizweit alle Gerichte an diese wegweisenden Urteile (humanrights.ch
2016). Auch auf der Ebene der tertiiren Bildungsinstitutionen gelten diese
Urteile trotz moglichen rechtlichen Handlungsspielraums als richtungwei-
send, dies zeigt bspw. die kiirzlich von der Pidagogischen Hochschule Bern
(PHBern) verdeutlichte Praxis, wonach zwar Schiilerinnen im Unterricht ein
Kopftuch tragen diirfen, Lehrpersonen bzw. Studierende in einem Praktikum
jedoch nicht (Feldprotokoll 8.12.2016).

Ein weiteres im Bildungsbereich debattiertes Themenfeld ist die Dispen-
sation vom obligatorischen schulischen Schwimmunterricht. Dieses Themen-
feld, das eigentlich wie die »Kopftuchfrage« in der Schule in den kantonalen
Zustindigkeitsbereich gehoren wiirde, zeichnet sich durch eine Kehrtwen-
de der 6ffentlichen Meinung aus (Allenbach 2016: 37). Auch in dieser Debatte
wurde vornehmlich aus einer juristischen Perspektive argumentiert. Der er-
wihnte Umschwung der 6ffentlichen Meinung soll im Folgenden kurz anhand
von vier wegweisenden Gerichtsurteilen illustriert werden.

1993 wurde einem 12-jihrigen Midchen aus einer tiirkischen Familie
vom Bundesgericht eine Ausnahmeregelung gewihrt. Sie durfte sich vom
gemischtgeschlechtlichen Schwimmunterricht dispensieren lassen (Pfaff-
Czarnecka 2009; BGE 119 la 178). 2008 wurde zwei 9- und 11-jihrigen Jungen
kein Dispens vom koedukativen Schwimmunterricht gewihrt (Wyttenbach
2013; BGE 135 I 79). 2013 verweigerte das Bundesgericht einem 14-jihrigen
Midchen ebenfalls die Dispensation des schulischen Schwimmunterrichts
(BGE 2C_1079/2012). Gleichfalls 2008 wollte ein Schweiz-tiirkischer Dop-
pelbiirger seine beiden 9- und 7-jihrigen Tochter vom Schwimmunterricht
dispensieren lassen. Da das baselstidtische Gesetz die Dispensation erst
ab der Geschlechtsreife vorsieht, klagte die Familie vor Bundesgericht, wo
die Beschwerde 2012 (BGE 2C_666/2011) abgelehnt wurde. Daraufthin zog
die Familie vor den Europiischen Gerichtshof fiir Menschenrechte (EMGR)
weiter. Dieser gelangte nach einer ausfiihrlichen Analyse am 10. Januar 2017
zu dem Schluss, dass das Interesse der Kinder an einem kompletten Unter-
richt die Integration fordere und hoher als das Interesse der Eltern an einem
Schwimmdispens aus religiosen Griinden zu gewichten sei (EGMR-Urteil 10.
Januar 2017, Nr. 29086/12).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

Die iiber Schwimmdispense gefithrte — in erster Linie juristische — Debat-
te ist sehr komplex (fiir eine detaillierte Ubersicht vgl. Allenbach 2016: 37f.)
Die Sozialanthropologin Allenbach unterstreicht in einer Analyse dieser De-
batte insbesondere zwei Aspekte, nimlich dass einerseits auffallend sei, dass
das Bundesgericht 1993 die sIntegration< der Familie in die Gesellschaft als Ar-
gument dazu nutzte, einen Dispens zu stiitzen, wihrend sich 2008 und 2013
jedoch eine Praxiswende vollzog und das >Integrations-Argument« als Gegen-
argument fir einen Dispens hinhalten musste. Zweitens — so unterstreicht
Allenbach — wurde ab 2013 deutlich, dass der Schwimmunterricht fiir musli-
mische Madchen selbst in der Pubertit obligatorisch sei, falls die Schule den
»Pubertitsfaktor« einbeziehe — sprich — bspw. die Mddchen getrennt von den
Jungen unterrichtet witrden und es erlaubt sei, einen Burkini zu tragen, so-
wie gewihrleistet wiirde, dass kein Korperkontakt zu einem etwaigen mann-
lichen Schwimmlehrer bestehe (Allenbach 2016: 38). Diese erneuerte Praxis
wurde durch den neuesten Entscheid von Januar 2017 gestiitzt (EGMR-Urteil
10. Januar 2017, Nr. 29086/12).

Auch diese neueren Entscheide wurden offentlich heftig debattiert. Men-
schenrechtsexpertin Doris Angst begriisst dieses Urteil bspw. und wiirdigt es
als ausgewogen: Sie sieht dadurch auf der einen Seite die integrativen Aufga-
ben der Schule gewiirdigt und auf der anderen Seite komme das Urteil den
Eltern entgegen, indem es flankierende Massnahmen, wie bspw. das Tragen
eines Burkinis, vorsihe (Schutzfaktor-m.ch 2017). Seit 2010 wird auf der poli-
tisch entgegengesetzten Seite hingegen die Erlaubnis, Burkinis im Schwimm-
unterricht zu tragen, als »Burkinic-Kniefall« (Pastega 2010) bezeichnet. SVP-
Nationalrat und Rechtwissenschaftler Hans-Ueli Vogt kritisiert nach dem Ut-
teil 2017 gar das >multireligiose Weltbild« der Strassburger Richter (Gafner
2017).

Ein weiteres diskursrelevantes Ereignis, das den Bildungsbereich betraf
und in der schweizerischen Offentlichkeit breit diskutiert wurde, ist die zu-
vor beschriebene sogenannte »Hindeschiittelaffire«. Durch sie wurde eine im
Bildungsbereich oft diskutierte Geschlechtskonstruktion mannlicher musli-
mischer Schiiler und deren Viter deutlich: Im Bildungsbereich wird immer
wieder dariiber diskutiert, inwiefern mit der >dem Islam« zugeschriebenen
»Machohaftigkeit« von Vitern von Schiiler*innen oder von méinnlichen Schii-
lern umgegangen werden soll. Ebenso kann in Diskussionen mit Angehori-
gen des Schulwesens die Tendenz beobachtet werden, dass unerwiinschtes
(provokatives) Verhalten, insbesondere von mannlichen Schiilern mit »Mi-
grationshintergrund« anstatt bspw. der Adoleszenz primir und teilweise vor-

14.02.2026, 16:44:33.

35


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Islam, Gender, Intersektionalitat

schnell »dem Islam«zugeschrieben wird (Feldprotokolle'®). Betrachtet man die
Entwicklung des Islamdiskurses, erstaunt es wenig, dass sich >der Islam<auch
im Bildungsbereich als wirkmichtige Zuordnungs- und Differenzkategorie
manifestiert (vgl. in Bezug auf Deutschland, siehe Lingen-Ali 2012).

Diese allgemeine Zuspitzung des gesellschaftspolitischen anti-muslimi-
schen Diskurses geht nicht spurlos an jungen Schweizer Muslim*innen vorbei
(Baumann et al. 2017: 32): Junge Muslim*innen sehen sich mit einer zuneh-
menden Verschirfung zugeschriebener Differenz konfrontiert, was sich ei-
nerseits auf ihre Selbstreprisentation (Allenbach et al. 2010: 2), andererseits
aber auch auf ihre Bildungsbiografien auswirkt, wie die vorliegende Unter-
suchung aufzeigen soll.

2.2 Intersektionelle Perspektive in Bezug auf den Zugang
zu Bildung

Wihrend in Kapitel 2.1. der diskursive Kontext, in dem sich die jungen Frauen
meines Samples positionieren miissen, dargestellt worden ist, wird in diesem
Kapitel darauf eingegangen, wie unterschiedliche Differenzdimensionen in
ihrem Zusammenspiel wirken und wie dieses Zusammenspiel theoretisch —
bzw. intersektionell — gedacht werden kann.

Im Anschluss an Le Bretons Bezugsrahmen zur Erklirung sozialer Un-
gleichheit und Strukturmerkmalen sozialer Ausschliessung (Le Breton 2011:
73fL.) verstehe ich die bildungsbiografische Situation von jungen, religios ori-
entierten Secondas muslimischen Glaubens als »Folge eines spezifischen his-
torischen, politischen und geographischen Prozesses« (ebd.: 73), »in dessen
Zusammenhang soziale Differenzsetzungen konstitutiv fiir die Reproduktion
gesellschaftlicher Verhiltnisse« werden (ebd.). Um diese Differenzsetzungen
in den Blick zu nehmen, méchte ich eine intersektionelle Perspektive einneh-
men, die im Folgenden umrissen werden soll.

10  Hierbei handeltessich unteranderen um Feldprotokolle zu Diskussionen mit Lehrper-
sonen im Anschluss an die Veranstaltungsreihe »Islam und Schule — ohne Vorurteile«
der Padagogischen Hochschule Bern (PHBern) sowie um Feldprotokolle zu dem sich
an ein padagogisches Feld richtenden Workshop Muslimische Jugendgruppen in der
Schweiz des Zentrums fir Religionsforschung (ZRF) der Universitat Luzern (2014). Bei-
de Veranstaltungs(-reihen) wurden im Rahmen des vorliegenden Projekts besucht und
teilnehmend beobachtet, stattfindende Diskussionen protokollarisch festgehalten.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

Die feministische Bildungsforscherin Walgenbach (2012a: 81) definiert In-
tersektionalitit folgendermassen:

»Unter Intersektionalitdt wird (...) verstanden, dass soziale Kategorien wie
Gender, Ethnizitat, Nation oder Klasse nichtisoliert voneinander konzeptua-
lisiert werden kénnen, sondern in ihren sVerwobenheiten< oder >Uberkreu-
zungenc (intersections) analysiert werden mussen. Additive Perspektiven sol-
len Giberwunden werden, indem der Fokus auf das gleichzeitige Zusammen-
wirken von sozialen Ungleichheiten gelegt wird. Es geht demnach nicht al-
lein um die Beriicksichtigung mehrerer sozialer Kategorien, sondern eben-
falls um die Analyse ihrer Wechselwirkungen« (Walgenbach 2012a: 81).

Allen Intersektionalititsansitzen ist gemeinsam, so unterstreicht Walgen-
bach weiter, dass sie »Macht-, Herrschafts- und Normierungsverhiltnisse,
die soziale Strukturen, Praktiken und Identititen reproduzieren, fokussie-
ren (2012b: 0. S.).

Ohne den Anspruch zu haben, den Forschungsstand erschépfend darzu-
stellen, mochte ich auf zentrale Diskussionsstringe der mitunter ausladen-
den Diskussion um diese Forschungsperspektive eingehen. Gewicht lege ich
hierbei auf die Entwicklung des Konzepts im deutschsprachigen Raum und in
Europa. In der feministischen Geschlechterforschung ist das Konzept in Eu-
ropa namlich leicht differierend zu ihrem Entstehungskontext in den USA re-
zipiert worden. Aufgrund der historischen Entwicklung konnten bspw. die in
den USA anders konnotierten Kategorien race und class nicht einfach unpro-
blematisch in den europiischen Kontext tiberfithrt werden (fiir eine ausfithr-
liche Ubersicht iiber die unterschiedlichen Entwicklungen vgl. Davis 2008).
Dennoch méchte ich zunichst kurz auf die konstitutiven Urspriinge des Kon-
zepts, die in den USA zu finden sind, eingehen: Meist werden Urspriinge des
Intersektionalititskonzepts im angloamerikanischen Kontext Black Feminism
und der Critial Race Theory gesehen (u.a. Knapp 2005, Lutz/Davis 2005). Ob-
wohl es auch dahingehende Einfliisse und Diskussionen in Europa gab, stand
im Mittelpunkt der genealogischen Debatte um Intersektionalitit doch der
Vorwurf schwarzer Feministinnen™ an den weissen, biirgerlichen Feminis-
mus, dass dieser sich ausschliesslich um die Interessen weisser, westlicher,

11 >Weiss< und »Schwarz« bezeichnen hier keine phanotypischen Differenzierungsmerk-
male, sondern beziehen sich auf eine ideologische Konstruktion von Hautfarbe und
auf damit korrespondierende, zugeschriebene sozial-historische Positionen (vgl. Lutz
etal. 2013: 10, Walgenbach 2005a).

14.02.2026, 16:44:33.

37


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Islam, Gender, Intersektionalitat

heterosexueller, nicht behinderter weiblicher Subjekte aus der Mittelschicht
kitmmere (vgl. Walgenbach 2012c¢: 28).

Als diesbeziiglich historische Zisur gilt die Griindung des Combahee River
Collectives 1974 in Boston (ebd.: 27). Dieses Kollektiv verfasste ein Statement —
A Blacks Feminist Statement — worin sich die Autorinnen als schwarze, lesbische
und sozialistische Feministinnen positionierten und sich fiir die Entwicklung
einer integrierten Analyse von »simultaneous oppressions« (Combahee River
Collective 1981: 210) stark machten. Wegbereitend waren auch die Publikatio-
nen von Andaltia und Moraga (1981) This Bridge Called my Back: Writings by Rad-
ical Woman of Color, sowie von Hull, Bell Scott et al. (2010 [1982]) All the Woman
are White, All the Blacks Ave Men, But Some of Us are Brave: Black Women'’s Studies.
Diese und andere Studien (vgl. Walgenbach 2012b: o. S.) iibten in den 70er-
und 8oer-Jahren umfassende Kritik am etablierten Feminismus. Die schwarze
Kulturtheoretikerin hooks [sic!] bspw. warf weissen Feministinnen vor, eine
exklusive Gruppe zu sein und als diese im Namen »aller Frauenc« zu sprechen,
dabei jedoch nur die eigenen Partikularinteressen im Blick zu haben und Res-
sourcen wie Universititen, Verlage oder Massenmedien zu nutzen, die wie-
derum exklusiv ihnen und nicht allen Frauen zuginglich seien (Walgenbach
2012b, hooks 1981, 1984).

Der eigentliche Begrift der Intersektionalitit geht jedoch auf die ameri-
kanische Juristin Crenshaw (1989) zuriick, die auf Basis juristischer Fallanaly-
sen untersuchte, wie sich verschiedene Diskriminierungsformen itberschnei-
den. Sie gelangte zum Schluss, dass amerikanische Antidiskriminierungsge-
setze entweder zugunsten schwarzer Manner oder weisser Frauen operieren
wiirden, die spezifischen Probleme schwarzer Frauen jedoch aussen vor blei-
ben witrden. Sie bediente sich dabei der Metapher einer Strassenkreuzung,
an welcher der Verkehr aus mehreren Richtungen kommen kann (Crenshaw
1989: 149):

»Nehmen wir als Beispiel eine Strassenkreuzung, an der der Verkehr aus al-
len vier Richtungen kommt. Wie dieser Verkehr kann auch Diskriminierung
inmehreren Richtungen verlaufen. Wenn es an einer Kreuzung zu einem Un-
fall kommt, kann dieser von Verkehr aus jeder Richtung verursacht worden
sein — manchmal gar von Verkehr aus allen Richtungen gleichzeitig. Ahnli-
ches gilt fiir eine schwarze Frau, die an einer>Kreuzung«verletzt wird; die Ur-
sache kénnte sowohl sexistische als auch rassistische Diskriminierung sein«.

Spiter erginzt sie in einem Interview, dass nach diesem symbolischen Un-
fall weder die herbeigeeilte »Gender-Ambulanz« noch die »Race-Ambulanz« die

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

schwarze Frau mitnehmen wiirden, da sie beide nicht ausmachen konnten,
ob sie zustindig seien und die verunfallte Frau keine befriedigende Antwort
darauf geben kénnte (Crenshaw zit.n. Walgenbach 2012c¢: 49).

Eines der Fallbeispiele, welches die Juristin Crenshaw dazu anfiihrte,
stammte aus dem Jahr 1976. Es handelte sich hierbei um eine Klage von
schwarzen Frauen gegen General Motors in Bezug auf ihr Vergiitungssystem,
welches sich an der Dauer der Betriebszugehorigkeit orientierte. Die Kla-
gerinnen argumentierten, dass bei General Motors vor dem Civil Rights Act
1964 aufgrund der rassistischen Segregation in den USA gar keine schwarzen
Frauen eingestellt wurden, durch das Seniorititsprinzip jedoch die Folgen der
Diskriminierung aufrechterhalten wiirden. Auch eine Entlassungswelle 1970
betraf schwarze Frauen bei General Motors ungleich schwerer, da sich diese an
der Dauer der Betriebszugehdrigkeit orientierte. Das Gericht wies die Klage
mit der Argumentation ab, dass es sich hierbei nicht um eine geschlechtliche
Diskriminierung handle, da General Motors vor 1964 bereits mehrere weisse
Frauen beschiftigt hatte. Auch dem Vorwurf der rassistischen Diskriminie-
rung wollte das Gericht nicht nachgehen, sondern empfahl den Kligerinnen
sich mit einer Sammelklage gegen General Motors aufgrund rassistischer
Diskriminierung zusammenzutun. Das Gericht anerkannte den Anspruch
der Frauen, als schwarze Kligerinnen aufzutreten, also nicht an (:Gender-
und Race-Ambulanz, vgl. oben). Das Gericht sah zwar Handlungsbedarf bei
genderspezifischer oder rassistischer Diskriminierung, nicht jedoch bei einer
Kombination von beiden (Walgenbach 2012b: o. S.). In diesem juristischen
Fall wurde den Frauen also verweigert, ihre Klage als schwarze Frauen zu
formulieren. Crenshaw zufolge sind schwarze Frauen demnach nur solange
rechtlich geschiitzt, als ihre Anliegen sich entweder mit denen weisser Frauen
oder schwarzer Minner decken (Crenshaw 1989: 141ff.). Das Verletzungspo-
tenzial schwarzer Frauen ist demzufolge laut Crenshaw deutlich héher, da sie
in der Metapher der zuvor beschriebenen Strassenkreuzung nicht nur von
den Autos, die aus der einen Richtung kommen (rassistische Diskriminie-
rung) oder aus der anderen (sexistische Diskriminierung), verletzt werden
koénnen, sondern auch noch von einer Kombination von beiden. Sie verdeut-
licht anhand weiterer Fille, dass amerikanische Antidiskriminierungsgesetze
dem Aspekt der Intersektionalitat nicht gerecht werden konnen, da sie als
single-issue-framework (Crenshaw 1989: 152) konzipiert seien. Die Erfahrungen
schwarzer Frauen sind also laut Crenshaw mehr als die Summe rassistischer
und sexistischer Diskriminierung; namlich die Verwobenheit der beiden
Differenzdimensionen.

14.02.2026, 16:44:33.

39


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Islam, Gender, Intersektionalitat

Walgenbach zufolge lassen sich Crenshaws theoretische Interventionen
allerdings nicht wie manchmal in den deutschsprachigen Genderstudies ge-
schehen, auf die Metapher der Strassenkreuzung reduzieren, vielmehr zihlt
sie drei Bedeutungsebenen von Crenshaws Intersektionality-Begrift nach (Wal-
genbach 2012b: 0. S.):

« 1. Ebene: Intersektionalitit nimmt Bezug auf die Uberkreuzung von
Differenzkategorien und Herrschaftsstrukturen (race/gender und rac-
ism/sexism).

« 2. Ebene: Intersektionalitit konzeptualisiert als die Positionierung schwar-
zer Frauen innerhalb sich itberlappender Systeme (overlapping systems) von
Subordinationen.

3. Ebene: Intersektionalitit als politisches Identititskonzept, das sich nicht
auf eine Kategorie beschrinkt (multiple identities).

Auch Chebout (2016) kritisiert die Tendenz der auf die Strassenkreuzung ver-
kiirzten Rezeption von Crenshaws Arbeit.

In neueren europdischen Publikationen zu Intersektionalitit wird betont,
dass auch in der europiischen Geschlechterforschung vergleichbare theoreti-
sche (und politische) Debatten gefithrt wurden und sich die Diskussion iiber
Intersektionalititen »nicht als US-Import abtun« lisst (Walgenbach 2012b:
o. S., vgl. auch Rommelspacher 2009a: 81). Lutz et al. (2013:12) fithren den
Umstand, dass europdische Impulse eines >Griindungsnarratives« weitgehend
ausser Acht gelassen werden, darauf zuriick, dass in Europa »multiple Genea-
logien« (ebd.) fiir eine Intersektionalititsdebatte Impulse setzten. Obwohl es
in den europiischen Genderstudies durchaus vielversprechende Ansitze, die
auf Fragen sozialer Heterogenitit abzielten, gab, konnte keiner dieser Ansitze
eine vergleichbare Anzahl Wissenschaftler*innen zusammenfiihren wie das
»Paradigma Intersektionalitit« (Walgenbach 2012b: o. S.). Wissenschaftsge-
schichtlich gesehen ist es laut Lutz et al. (2013: 13) zumindest interessant, dass
Crenshaws Metapher der Strassenkreuzung eine solch schnelle Verbreitung
erfuhr und Eingang in ganz unterschiedliche Forschungsbereiche, aber auch
in die Politik fand, wohingegen anderen theoretischen Konzepten, die dhnli-
che inhaltliche Ziele verfolgten, eine solche Schlagkraft verwehrt blieb (ebd.).
Walgenbach (2013: 275) sieht die Schlagkraft einer Intersektionalititsperspek-
tive hierin, dass diese genug offen sei, einen gemeinsamen Orientierungs-
rahmen zu bieten, innerhalb dessen es moglich sei, ganz unterschiedliche
Fragen, theoretische Ansitze, Analyseebenen und soziale Kategorien mitein-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

ander zu verbinden. Theoretische Entwiirfe, die zumindest ein dhnliches Ziel
verfolgten, jedoch nicht im selben Umfang aufgenommen worden waren, sind
laut Lutz et al. (2013: 13) und Walgenbach (2013: 26) bspw. folgende: Doing Dif-
ference (Festermaker/West 1995), Achsen der Ungleichheit (Klinger/Knapp 2007)
oder die dreifache Vergesellschaftung (Lenz 1995), aber weder diese noch der von
Collins generierte Begriff der Interlocking Systems of Oppression (1990) sowie das
von Anthias und Yuval-Davis entwickelte Konzept der Racialized Boundaries
(1992), mit dessen Hilfe sie die Verflechtungen der Kategorien »Rasse«, Nati-
on, Klasse, Geschlecht und Hautfarbe aufzeigen wollten, noch Kings Konzept
der Multiple Jeopardies (Mehrfachgefihrdungen) (1988) wurden im Gegensatz
zu Crenshaws Vorschlag international aufgegriffen.

Ungeachtet der breiten Rezeption muss Crenshaws Vorschlag, Intersek-
tionalitit in der Metapher einer Strassenkreuzung zu sehen, im Kontext ih-
rer Entstehung im juristischen Kontext betrachtet werden. Der Intersektio-
nalititstheoretikerin Walgenbach (2012b: o. S.) ist beizupflichten, wenn sie
es als problematisch ansieht, diese Metapher aus ihrem Entstehungskontext
zu losen und auf die Sozialwissenschaften zu iibertragen. Zweifelsohne wur-
de durch Crenshaws Arbeiten die Diskussion itber Mehrfachdiskriminierung
sowohl in den USA wie auch in Europa inspiriert und angestossen, dennoch
kann die Metapher der Strassenkreuzung und ihre Folgemodelle, z.B. das im
deutschen Sprachraum viel beachtete Modell der Achsen der Ungleichheit — Ach-
sen der Differenz (Klinger/Knapp 2007, Klinger/Knapp 2005, Klinger 2003) als
zu eindimensional kritisiert werden (Walgenbach 2012b: o. S., Rommelspa-
cher 2009a: 89 etc.). Insbesondere dann, wenn diese aus dem juristischen
Kontext gelost und in einen sozialwissenschaftlichen Kontext iibertragen wer-
den (Walgenbach 2012b: 0. S.).

In ihrem Achsenmodell gehen Klinger und Knapp bspw. in einer linea-
ren Logik von Achsen als institutionalisierte Gefiige sozialer Relationen aus
(Klinger/Knapp 2007: 20), sie beziehen sich dabei auf die Kategorien »Rassex,
Klasse und Geschlecht, die sie als gleichgewichtig bzw. symmetrisch betrach-
ten. Ihr Anliegen ist es, »unproduktive Frontstellungen« zwischen »sozia-
ler Ungleichheit vs. gesellschaftlicher Entstrukturierung; kulturellen vs. éko-
nomischen Faktoren; System vs. Akteursperspektive zu itberwinden« (Klin-
ger/Knapp 2007: 21-22). Wie Rommelspacher (2009a: 89) kritisiert, geben sie
jedoch wenig Aufschluss dariiber, in welcher Weise dies geschehen soll.

Auch Modelle, die mit Begriffen wie Uberkreuzungen, Uberschneidungen
oder Schnittpunkten operieren, lassen sich der Logik einer »Lineaturen-
Methapher« (Walgenbach 2012b: o. S.) zuordnen (ebd.). Kritisiert werden

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Islam, Gender, Intersektionalitat

diese Folgemodelle der Crenshaw’schen >Strassenkreuzungs-Methaper«
insbesondere dahingehend, dass Machtverhiltnisse nicht als >Linien< oder
>Relationen« konzeptualisiert werden sollten, da sie so suggerieren wiirden,
dass die Differenzkategorien sich nur tberschneiden wiirden und nicht
gegenseitig voneinander durchdrungen seien (ebd.: 11).

Eine weitere theoretisch debattierte Frage ist, wie offen Kategorien
gedacht werden sollen oder wie sie sich konstituieren und wie ihr Zu-
sammenspiel sich gestaltet. McCall (2005) differenziert hierbei zwischen
drei verschiedenen Zugangsweisen zu Intersektionalitit: zwischen anti-
kategorialen, inter-kategorialen sowie intra-kategorialen Zugingen. Bei anti-
kategorialen Zugingen wird die Berechtigung einer bestimmten Kategorie
per se in Frage gestellt, ein inter-kategorialer Zugang nimmt die Wechsel-
wirkung unterschiedlicher (vorausgesetzter) Kategorien in den Blick (z.B.
das Achsenmodell von Klinger/Knapp 2007) — wihrend ein intra-kategorialer
Zugang danach fragt, wer eigentlich mit der jeweiligen Kategorie gemeint
ist — wie dies etwa Crenshaw (1989) tut. McCalls Einteilung wird jedoch
auch kritisiert, so stellt bspw. Yuval-Davis (2013: 207) fest, dass sich intra-
und interkategoriale Ansitze nicht ausschliessen und plidiert »fir einen
Intersektionalititsansatz, der die Sensibilitit und Dynamik des intrakatego-
rialen Ansatzes mit der soziockonomischen Perspektive des interkategorialen
Ansatzes kombiniert« (ebd.).

In Alternative zu den intra-, inter- und antikategorialen Ansitzen schligt
Walgenbach gemeinsam mit Dietze, Hornscheidt und Palm das interessante
Konzept der »interdependenten Kategorie« vor (Walgenbach et al. 2012), auf
das ich mich in dieser Arbeit beziehe. Walgenbach will mit ihrem Vorschlag
eine »integrale Perspektive« auf soziale Kategorien entwickeln (2012c¢: 58, Herv.
im Orig.), welche »die gegenseitige Abhingigkeit von sozialen Kategorien fokus-
siert und damit die komplexen Beziehungen von Dominanzverhiltnissen in
den Vordergrund stellt« (Walgenbach 2012b: o. S., Herv. im Orig.). Sie pro-
blematisiert beim bisherigen Begriffsangebot anhand der Kategorie Gender,
dass bisherige Konzeptionen, auch solche, welche Kategorien nicht als iso-
liert betrachten, tendenziell von einem sgenuinen Kern« ausgehen wiirden,
der sich mit anderen Kategorien verkette oder verschrinke. Diese Annahme
von Entititen, die sich verbinden wiirden, stabilisiere solche Essenzialismen
eher als sie zu hinterfragen, so ihre Kritik. Aufgrund dieser und der weiter
zuvor angefithrten Kritik an der Logik einer »Lineaturen-Methapher« schligt
Walgenbach anstelle des Intersektionlititsbegriffs vor, von Interdependenzen
auszugehen (2012¢: 61, Herv. im Orig.). Sie sieht den Vorteil einer solchen

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

Begrifflichkeit darin, dass »die gegenseitige Abhingigkeit und die komplexen
Beziehungen von Dominanzverhiltnissen in den Vordergrund« (ebd.) gestellt
wiirden, da es unmoglich sei, Kategorien losgelost von deren Interdependen-
zen zu denken. Um dies zu unterstreichen, schligt sie den Begriff der interde-
pendenten Kategorie (Walgenbach 2012¢) vor. Sie geht somit nicht von Interde-
pendenzen zwischen Kategorien aus, sondern von interdependenten Kategorien
— in dieser Konzeption werden die Verbindungen also bereits innerhalb einer
Kategorie mitgedacht (ebd.: 61.).

Welche Aspekte formieren demzufolge nun eine interdependente Kategorie?
Dies ist laut Walgenbach einerseits von den Erkenntnisinteressen und ande-
rerseits vom Gegenstandsfeld abhingig. Sie schligt vor, anschliessend an die
kontextuelle Definition

»nach den relevanten Feldern und Ebenen zu suchen, welche die Kategorie
Gender in dem ausgewdhlten Kontext aufspannen. Um die interdependen-
te Struktur einer Kategorie zu fassen gilt es, deren interne Architektur in ihrer
Komplexitit moglichst umfassend auszuleuchten. Dabei hebt unser»analy-
tischer Spotlight« zeitweise bestimmte Aspekte hervor, wihrend andere in
den Hintergrund treten miissen« (Walgenbach 2012c: 63, Herv. im Orig.).

Ist der Kontext definiert, wire also auf der Suche nach inhaltlichen Bestim-
mungen nach relevanten Feldern und Ebenen zu suchen, welche eine interde-
pendente Kategorie in dem ausgewihlten Kontext aufspannen. Die Innovati-
on einer solchen Konzeption ist laut Autorin zudem darin zu sehen, dass auf
eine Aufzihlung gingiger Differenzkategorien verzichtet, also das »Ecetera-
Problem« (ebd.: 64) teilweise gelost werden konne. Insgesamt zeichnet sich
dieser Ansatz meines Erachtens insbesondere durch seine anti-essenzialisti-
sche Konzeption bzw. die Verlagerung der komplexen Architektur von Dif-
ferenzbeziehungen in das Innere der Kategorie aus, und ist meines Erach-
tens deswegen und durch seine explizite Bezugnahme auf einen »analytischen
Spotlight« (ebd.: 63) theoretisch als gewinnbringend zu betrachten.

Auch Winker und Degele bemingeln, dass in intersektionellen Ansitzen
weitgehend Konzepte fehlen, welche die Wechselwirkungen zwischen den
Kategorien beriicksichtigen (2009: 23). Der zentrale Kritikpunkt von Win-
ker und Degele betrifft jedoch die Ebenen, auf der sich die intersektionellen
Analysen bewegen. Sie bemingeln, dass sich — strukturell gesehen — weitge-
hend die meisten intersektionellen Analysen auf einer einzigen Ebene befin-
den und Konzepte fehlen wiirden, die entsprechenden Ebenen zu verbinden
(ebd.). Sie schlagen deshalb eine intersektionale Mehrebenenanylse (Winker/De-

14.02.2026, 16:44:33.

43


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Islam, Gender, Intersektionalitat

gele 2009: 25-62) vor, die folgende drei miteinander in Wechselwirkung ste-
hende Ebenen einbezieht: die Struktur-, die Reprisentationsebene und die
Ebene der Identititskonstruktion (ebd.). Sie kritisieren, dass die meisten in-
tersektionalen Studien ausschliesslich auf der Mikroebene angesiedelt sei-
en. Nach Winker und Degele (ebd.) sind die drei von ihnen vorgeschlagenen
Ebenen zwar nicht neu, wiirden jedoch in der wissenschaftlichen Diskussion
nicht ausreichend verbunden. Die auf der Strukturebene angesiedelten rele-
vanten Kategorien sind nach Winker und Degele begrenzt, nimlich Klasse,
>Rasse, Geschlecht und Korper. Diese Kategorien liessen sich aus der gesell-
schaftlichen Analyse eines modernen Kapitalismus deduktiv ableiten. Auf der
Reprisentations- und der Identititskonstruktionsebene miisse eine prinzipi-
elle Offenheit unterschiedlicher Differenzkategorien angenommen werden.
Diese wiirden jedoch induktiv aus dem Forschungsprozess gewonnen (ebd.:
28). Mit Verweis auf Bourdieu (ebd.: 63ff.) setzen sie, um die Komplexitit des
Ansatzes zu bewiltigen, an den sozialen Praxen der Individuen an, durch wel-
che die drei Ebenen miteinander verbunden sind, und rekonstruieren anhand
dieser Effekte Wirkungen und Hervorbringungen von Differenzkategorien:

»Mit Blick auf die Verwobenheiten von Praxen und Diskursen analysieren
wir soziale Praxen in Form von Handlungen einschliesslich sprachlicher In-
teraktionen und untersuchen die dort vorfindbaren Differenzierungskate-
gorien vor allem in ihren Wechselwirkungen. Ausgehend vom empirischen
Handeln und Sprechen von Personen fragen wir nach den Identititen, die
sie herstellen, sowie Strukturen und Normen, auf die sie rekurrieren« (ebd.:
67).

Fur die Auswertung des empirischen Materials entwerfen sie ein iterativ
angelegtes Acht-Schritte-Analyseprogramm. Die Analyseschritte werden
teilweise auf einem sehr hohen Abstraktionsniveau formuliert. In Schritt
funf wird bspw. vorgeschlagen Identititskonstruktionen zu vergleichen
und zu clustern (ebd.: 80). Kritiker*innen dieses Ansatzes, so z.B. Riegel
(2016a: 139) werfen Winker und Degele ein allzu starres mechanistisches
Vorgehen vor, das »dem dialektischen Wechselspiel und der Interdependenz
der Ebenen und der verschiedenen Ungleichheitsverhiltnisse nicht hinrei-
chend gerecht werden kann« (ebd.). Weiter wirft Riegel den Autorinnen der
intersektionalen Mehrebenenanalyse vor, dass sie zumindest in den ersten
vier ihrer Analyseschritte »auf den verschiedenen Ebenen getrennt nach der
Thematisierung von Differenz- und Ungleichheitsverhiltnissen« (ebd., Herv.
im Orig.) fragen und so die Gefahr bestehe, »dass auf unterschiedlichen

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

Ebenen jeweils verschiedene Kategorien aufgespiirt werden, aber gerade die
Konsequenzen und die Folgen des intersektionalen Zusammenspiels aus dem
Blick geraten« (ebd.). Trotz dieser meines Erachtens berechtigten Kritik an
Winkers und Degeles Ansatz lisst sich allerdings nicht bestreiten, dass deren
Mehrebenenanalyse bedeutende Impulse fir die methodologische Debatte der
Intersektionalititsforschung gesetzt hat (Walgenbach 2016: 52, Le Breton
2,011: 81).

Eine weitere kontrovers gefithrte Diskussion in der Intersektionalitits-
debatte — hauptsichlich in deren europiischer Rezeption — bildet die Aus-
wahl und Gewichtung von Differenzkategorien (Walgenbach 2014: 68ff., Win-
ker/Degele 2009: 15). Traditionell wurden Crenshaw folgende drei Kategorien
— race, class, gender — in der US-amerikanischen Intersektionalititsdiskussion
verwendet. Diese Triade gehort wohl — erginzt durch ein »hilflos wirkendes
etc.« (Walgenbach 2012b: 0. 8.) — nach wie vor zu den hiufigsten Aufzahlun-
gen (ebd.). Dieses »etc.« wurde bereits von Butler (1991: 210) ironisch kom-
mentiert und als ein nie enden wollender Bezeichnungsprozess von Subjek-
ten interpretiert. Die prinzipielle Unabgeschlossenheit der Kategorien bildet
denn auch Probleme; Winker und Degele (2009: 16) betonen, dass die Ent-
scheidung fir diese oder jene Differenzkategorie grundlegend vom unter-
suchten Gegenstand einerseits und von der untersuchten Ebene andererseits
abhingt (ebd.).

In der europdischen Debatte werden neben den klassischen gender, class,
race (bzw. Ethnizitit) — »The Big Three« (Davis 2008: 24) — verschiedene
Kategorien wie Alter, Sexualitit, Nation (und/oder Kérper) diskutiert (Davis
2008, Walgenbach 2012b). Lutz und Wenning schlagen nicht weniger als
dreizehn, in spiteren Verdffentlichungen gar finfzehn bipolare Differenz-
linien vor, denen jeweils ein Gegensatzpaar zuzuordnen ist (Lutz/Wenning
2001: 20, Lutz/Leiprecht 2003). Die von ihnen vorgeschlagenen 15 bipolaren
hierarchischen Differenzlinien lauten wie folgt (Lutz/Leiprecht 2003: 121,
Abb. 1):

14.02.2026, 16:44:33.

45


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Islam, Gender, Intersektionalitat

Kategorie Grunddualismus

Geschlecht mannlich —weiblich

Sexualitat hetero—homo

>Rasse«/ Hautfarbe weiss —schwarz

Ethnizitat dominante Gruppe — ethnische Minderheit(en) =

nicht ethnisch —ethnisch

Nation / Staat Angehorige — Nicht-Angehorige

Klasse / Sozialismus >oben«—>unten«</ etabliert— nicht etabliert

Religion sikular—religios

Sprache Uberlegen —unterlegen

Kultur >zivilisiertc—>unzivilisiertc
Gesundheit nicht behindert—behindert

Alter Erwachsene—Kind /alt—jung
Sesshaftigkeit/ sesshaft—nomadisch /angestammt—
Herkunft zugewandert

Besitz reich/wohlhabend —arm

Nord —Siid / West —Ost the West —the rest

Gesellschaftlicher
Entwicklungsstand

modern —traditionell (fortschrittlich —
riickstandig, entwickelt— nicht entwickelt)

Lutz/Leiprecht 2003: 121, Abb. 1

Kritisiert werden koénnen bei diesem analytischen Modell einerseits die li-
near gedachten Kategorien, andererseits lisst sich auch die doch weitgehend
(und gerade hinsichtlich der Kategorie Religion) eher eurozentristisch und
essenzialistische Konzeption der Differenzlinien infrage stellen, auch wenn
die Autor*innen festhalten, dass es sich hierbei nur um die Erfassung eines
Spannungsverhiltnisses handelt (Lutz/Leiprecht 2003: 121). Insgesamt kann
— betrachtet man die Diskussion um die Auswahl der Kategorien — Becker-
Schmidt jedoch unschwer beigepflichtet werden, wenn sie feststellt, dass In-
tersektionalitit ein solch hybrides Forschungsparadigma darstellt, dass es
sich nur »arbeitsteilig bewiltigen lisst« (2007: 57).

Ein weiterer Aspekt einer intersektionellen Perspektive — so zeigt sich laut
Davis in deren europdischer Rezeption - ist, dass sie sich ideal eignet, um

14.02.2026, 16:44:33. - Op


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

essenzialistische Konstruktionen von Identitit zu vermeiden und »situated,
critically reflexive feminist knowledge« (2008: 30) zu produzieren.

Hinsichtlich der Vermeidung von essenzialistischen Konstruktionen von
Identitit entwirft die finnische Sozialanthropologin Anthias einen interes-
santen Ansatz (Anthias 2009a, 2009b, 2008). Anthias (2003: 36) setzt zunichst
dem Identititsbegriff den als Prozessbegriff angelegten Terminus der »sozia-
len Positionierung« (ebd.: 29) entgegen. Auf subjektive Positionalitit kann An-
thias zufolge in sozialwissenschaftlich generierten »Erzahlungen iiber Zuge-
horigkeit« bzw. »Verortungen« zugegriffen werden (ebd.: 25). Anthias verfolgt
hiermit ein »anti-statisches Plidoyer gegen die naturalisierte Festschreibung
von Identititen durch Differenzkategorien« (Bauschke-Urban 2010: 138). Um
Positionierungen im Spannungsfeld von Selbstverortungen und der Zuwei-
sung von Positionen im Geflecht verschiedener, miteinander verschrinkter
Dimensionen von Zugehdorigkeit nachvollziehbar zu machen, schligt sie vor,
verschiedene Differenzkategorien (z.B. Klasse, Gender, Ethnizitit oder sozia-
le Herkunft) nicht gesondert, sondern prozessual in ihrem Zusammenspiel zu
analysieren (Anthias 2008: 5). Differenzkategorien werden so als sich gegen-
seitig beeinflussende soziale Riume gesehen, die soziale Prozesse und so-
ziale Beziehungen hervorbringen, die sich unter bestimmten Umstinden zu
bestimmten Konfigurationen zusammenfiigen (ebd.). Anthias spricht hierbei
von »translokaler Positionalitit«:

»A translocational positionality is one structured by the interplay of differ-
ent locations relating to gender, ethnicity, race and class (amongst others),
and their at times contradictory effects. Positionality combines a reference
to social position (as a set of effectivities: as outcome) and social positioning
(as a set of practices, actions and meanings: as process). That is, positional-
ity is the space at the intersection of structure (social position/social effects)
and Agency (social positioning/meaning and practice). The notion of >loca-
tion<recognises the importance of context, the situated nature of claims and
attributions and their production in complex and shifting locales« (Anthias
2008:15, Herv. im Orig.).

Wie in dem Zitat deutlich wird, denkt Anthias Differenzkategorien nicht starr
oder essenziell, sondern prozessual und schligt basierend auf dem Intersek-
tionalititsgedanken das Konzept der »translokalen Positionalitit« vor, das ei-
ne Verbindung der Kategorien impliziert (2009a, 2009b, 2008).

In meiner theoretischen Perspektive beziehe ich mich neben Walgenbachs
theoretischem Vorschlag der interdependenten Kategorie (Walgenbach 2012¢)

14.02.2026, 16:44:33.

47


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Islam, Gender, Intersektionalitat

weitgehend auf einen neueren intersektionellen Ansatz aus dem deutschspra-
chigen Raum - auf die von Riegel vorgeschlagene intersektionale Heuristik (Rie-
gel 2016a: 61ff. und 136fT., Riegel 2010a: 671f.). Riegel geht von der Annahme
aus, dass das Konzept der Intersektionalitit im Sinne eines sensitizing con-
cepts (2016a: 137) zu betrachten sei und sieht diese Perspektive als »eine offen
fragende, wie auch als eine (vorherrschende Verhiltnisse) kritisch-hinterfra-
gende« (ebd.) Perspektive an. Durch eine solche Perspektive werde »poten-
tiell dem Anspruch feministischer Wissenschaftskritik (...) ebenso entspro-
chen wie dem herrschaftskritischen Impetus feministischer und postkolonia-
ler Forschung« (ebd.). Riegel schligt eine »intersektionale Heuristik« (ebd.)
vor, die aus zwei Analyseinstrumenten besteht — einerseits aus einem inter-
sektionalen Analyserahmen, der »verschiedene Dimensionen und Ebenen von
sozialen Ungleichheits- und Dominanzverhiltnissen aufzeigen soll und der
Analyse zuginglich machen soll« (ebd.) und auf der anderen Seite aus inter-
sektionalen Fragedimensionen »im Sinne einer analytisch aufschliessenden und
hinterfragenden Forschungsperspektive — fir die konkrete Analyse des empi-
rischen Materials und dessen sozialem und situativem Kontext« (ebd.). Rie-
gel unterstreicht insbesondere auch das kritische und dekonstruktivistische
Potenzial einer solchen Perspektive (ebd.: 140). In ihrem intersektionalen Analy-
serahmen nimmt sie einerseits die Interdependenz von verschiedenen Macht-
und Ungleichheitsverhiltnissen in den Blick: Die Interdependenz »von asym-
metrischen Geschlechter-, Klassen-, Ethnizitits- und Koérperverhiltnissen,
bzw. (Hetero)Sexismen, Klassismen, Rassismen und Ableismen in internatio-
nalen, globalisierten kapitalistischen Gesellschaftsverhiltnissen« (ebd.: 138).
Zum anderen will Riegels Analyserahmen die Verbindungen der sozialen Ebe-
nen, auf denen die Differenzkategorien manifest werden, in den Blick neh-
men: Sie unterscheidet hier zwischen a) der Ebene der gesellschaftlichen Be-
dingungen und b) der Ebene der sozialen Diskurse und institutionalisierten
Praktiken, sowie c) der Ebene des Subjekts bzw. des subjektiv begriindeten
Handelns und subjektiven Orientierungen (ebd.).

In ihrem zweiten Analyseinstrument, den intersektionalen Fragedimensio-
nen, entwickelte sie fir die Analyse folgende heuristische Fragen an den For-
schungsgegenstand und an das empirische Material:

. »Wie werden soziale Differenzkonstruktionen und Dominanzordnungen
(situativ, habituell, diskursiv) hergestellt und reproduziert?

«  Welche sozialen Differenzkonstruktionen sowie Macht- und Herrschafts-
verhiltnisse werden (wie) relevant? Wie wirken diese zusammen?

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

«  Was wird dabei sichtbar (gemacht), was in den Hintergrund gertickt?

« Aus welcher sozialen Positionierung heraus werden Differenzkonstruk-
tionen vorgenommen und in welchem Kontext erfolgt dies?

«  Welche Funktionen und welche Folgen hat dies fiir die beteiligten Subjek-
te und fiir die hegemoniale soziale Ordnung?

- Inwelcher Weise (und in welchen Kontexten) zeigen sich dabei gegeniiber
hegemonialen Strukturen, Diskursen und Reprisentationen affirmative,
hinterfragende, widerstindige oder verschiebende Praktiken?« (ebd.:
2016: 141).

Riegel (ebd.: 139) stellt klar, dass es sich bei ihrem intersektionalen Ana-
lyserahmen eben gerade nicht, wie Winkel und Degele dies mit ihrer
Mehrebenenanalyse (Winker/Degele 2009: 25-62) verfolgten, um eine for-
schungsmethodische Anleitung oder Aufforderung handelt, das Material
auf verschiedenen Ebenen systematisch auf das Auftauchen von Differenz-
kategorien zu untersuchen, sondern um eine »Heuristik zur empirischen
Untersuchung und Kontextualisierung« von Diskursen, Praktiken und
Interaktionen (Riegel 2016a: 139, Herv. d. Verfasserin).

Was bedeutet nun die voranstehend dargelegte theoretische Diskussion
fiir die vorliegende Untersuchung? Riegel (2016a: 137) betont im Anschluss an
viele andere Forschende, dass Intersektionalititsforschung keine bestimmte
Forschungs- oder Auswertungsmethode, sondern eine Perspektive auf einen
Forschungsgegenstand darstellt. Im Anschluss an Riegel verstehe ich Inter-
sektionalitit in erster Linie als Analyseperspektive bzw. als sensitizing concept
(ebd., Knapp 2013: 251, vgl. auch Phoenix 2013: 183, Le Breton 2011: 73, Wal-
genbach 2012b: 0. S., Davis 2008 etc.). Anthias (2008: 15) folgend verstehe ich
Kategorien — bzw. Differenzdimensionen, wie ich sie nenne — zudem nicht
als starr, sondern als prozessual. Vor diesem Hintergrund méochte ich den
Blick auf die Wirkmachtigkeit und »interne Architektur« (Walgenbach 2012c:
63) der Differenzkategorie »Muslimin« richten.

Ich mochte mittels einer intersektionellen Perspektive auf meine Daten auf-
zeigen, wie und ob die Differenzkategorie »Muslimin« eine Rolle bei sozialen
und (bildungs-)biografischen Positionierungsprozessen von jungen religios
orientierten Secondas spielt und inwiefern sie im Zusammenspiel von ver-
schiedenen Differenzdimensionen intersektionell in Bildungsbiografien wir-
ken kann. Auf der anderen Seite mochte ich die Perspektive auf den Hand-
lungsspielraum bzw. die Handlungsfihigkeit (Agency) innerhalb ihres intersektio-
nell beschrinkten »Méglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) ausrichten und re-

14.02.2026, 16:44:33.

49


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Islam, Gender, Intersektionalitat

konstruieren, mittels welcher Strategien sich die jungen Frauen als handelnde
Subjekte aktiv gesellschaftlichen Differenzierungs- und Schliessungsprozes-
sen stellen. Auf diese letztere theoretische Perspektive der Agency wird im
folgenden Kapitel eingegangen.

2.3 Perspektive der Handlungsfahigkeit innerhalb
der intersektionellen Beschrankungen

Neuere feministisch orientierte, sozialanthropologische Studien zeigen, dass
eine intersektionelle Perspektive erkenntnisgenerierend mit Handlungstheo-
rien (Agency-Theorien) verbunden werden kann (Lingen-Ali 2013, Le Breton
2011 u.a.). Wihrend sich eine intersektionelle Perspektive besonders dazu
eignet, gesellschaftliche Einschrinkungen aufzuzeigen, fokussieren Agency-
Theorien gerade auf das Gegenteil, nimlich auf den Handlungsspielraum
bzw. die Handlungsfihigkeit der Akteur*innen. Eine Kombination einer
intersektionellen Perspektive mit einem handlungstheoretischen Ansatz
bietet sich demnach meines Erachtens als theoretische Rahmung fir das
vorliegende Projekt an: Es ist mir ein Anliegen, nicht nur die intersektionel-
len Einschrinkungen der bildungsbiografischen Wege von jungen religios
orientierten Musliminnen aufzuzeigen, sondern insbesondere auch die (oft
sehr kreativ genutzten) Handlungsspielriume innerhalb des gegebenen
»Mbglichkeitsraums«* (Holzkamp 1983: 334fF.). Durch die Kombination der
beiden theoretischen Perspektiven soll vermieden werden, die jungen Frauen
ausschliesslich »als passive Opfer« intersektionell wirkender gesellschaftlicher
Beschrinkungen darzustellen. Im folgenden Kapitel mochte ich vorschla-
gen, wie der handlungspraktische Umgang mit gesellschaftlichen Zwingen
theoretisch gedacht werden konnte.

Agency-Theorien sind in verschiedenen sozialwissenschaftlichen Feldern
entwickelt worden, um Menschen als aktive Gestalterinnen ihrer Lebenssitua-
tion zu betrachten. Dahinden und Stants stellten bereits vor einigen Jahren
ein »Wiederauftauchen des Konzepts der Agency« in der Migrationsforschung

12 DasKonzeptdes»Moglichkeitsraums«stammtaus der kritischen Psychologie und geht
aufHolzkamp (1983) zurlick. Holzkamp geht davon aus, dass die soziale Positionierung
eines Individuums einerseits durch objektive, anderseits durch subjektive Handlungs-
moglichkeiten und -einschrankungen gepragtist (subjektiver und objektiver Méglich-
keitsraum<) (ebd.: 334ff.). Speziell zur Analyse von Méglichkeitsraumen adoleszenter
Migrant*innen vgl. bspw. King/Koller 2009b, Riegel 2004: 72ff. und 118ff.).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

fest — dies in Form einer Neuorientierung, durch welche die bisherige >Passi-
vitit« der weiblichen Migrantinnen aufgehoben wird (2006: 36). Le Breton zu-
folge (2011:108) ist diese Neuorientierung des Agency-Konzepts fiir die Analyse
von Frauen in Migrationsprozessen besonders aufschlussreich, da es »Men-
schen als aktiv handelnde Subjekte ins Blickfeld riickt und nicht nur Zwangs-
lagen thematisiert, denen Migrantinnen unterliegen, sondern ebenso die —
eingeschrinkten — Spielriume, woriiber sie verfiigen und die es ihnen er-
moglichen, eigene Lebenskonzepte zu entwerfen« (ebd.). Agency stellt gemiss
Le Breton in dieser Neuorientierung »einen der neueren sozialtheoretischen
Versuche dar, der unter Beriicksichtigung philosophischer Grundannahmen
iiber das Subjekt eine paradigmatische Neuorientierung von strukturfunk-
tionalistischen zu praxistheoretischen Theoriekonzepten vorgenommen hat«
(Le Breton 2011: 114). Neuere Ansitze, die auf diesen umfassenderen Zugang
zu Agency abzielen, basieren zwar auf fritheren dichotomen Gegeniiberstel-
lungen, die zwischen Agency und Struktur differenzieren; sie lehnen jedoch
eine dualistische Gegeniiberstellung ab und gehen davon aus, dass sich Struk-
tur und Agency gegenseitig bedingen (Lingen-Ali 2013: 29-30). Als wichtige
Vertreter*innen und ausschlaggebend in dieser Debatte gelten neben Antho-
ny Giddens und Pierre Bourdieu auch Jirgen Habermas und die Soziologin
Margret Archer (vgl. Le Breton 2011: 114). Abgesehen von der Vielfalt dieser
Ansitze lassen sich Ziegler (2008) zufolge drei zentrale gemeinsame Perspek-
tiven herauslesen: »Erstens zeichnen sie individuelle und strukturelle Hand-
lungsspielriume aus der Perspektive der Handlungsformen und Handlungs-
optionen der Akteure nach. Zweitens betrachten sie Handeln im konstituti-
ven Wechselspiel mit strukturellen Bedingungen. Drittens gehen sie von der
grundsitzlichen Veranderbarkeit menschlichen Handelns aus« (Ziegler 2008:
83). Wie Le Breton betont, bildet der Vorteil einer solchen Perspektive, dass
»die Deutungen der AkteurInnen, deren Kompetenzen und Ressourcen, so-
wie auch Begrenzungen sowohl auf individueller, wie auch auf struktureller
Ebene« (2011: 110) ins Blickfeld riicken.

Um eine solche Perspektive einzunehmen, méchte ich die Ebene des all-
tiglichen Handelns in den Blick nehmen. Bei der Theoretisierung des alltigli-
chen Handelns stiitze ich mich auf den Kulturtheoretiker Michel De Certeau,
der eine subtile Perspektive auf alltigliche Praktiken entwickelt hat, die er
in seinem Werk die »Kunst des Handelns« (1988) darlegt. Es lag nicht in De
Certeaus Absicht, ein abgeschlossenes theoretisches System zu entwickeln,
im Gegenteil, er wehrt sich vehement gegen »die dominierende Vorstellung,
das Ziel der Kulturanalyse sei die Produktion allgemeiner, theoretischer In-

14.02.2026, 16:44:33.

51


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Islam, Gender, Intersektionalitat

terpretationen, die dann auf jedes Beispiel anwendbar« seien (Winter 2007:
25). Vielmehr richtet er seinen Blick auf das anonyme »Gemurmel der Ge-
sellschaften« (De Certeau 1988: 9) — auf die Praktiken, welche das Alltagsle-
ben hervorbringt. Mittels kritischer Kulturanalyse theoretisiert De Certeau
alltagliche »Strategien und Taktiken« (ebd.: 87ff.) und nimmt so quasi eine
spraxeologische Perspektive auf das alltigliche Handeln< ein. Hierbei sind die
»Aktivititen von Verbrauchern, die angeblich zu Passivitit und Anpassung ver-
urteilt sind« (ebd.: 11, Herv. im Orig.) stets im Fokus. Diese will er innerhalb
der gesellschaftlichen und kulturellen Ordnung neu verorten (Krénert 2009:
49). Fiir De Certeau erschopft sich das alltigliche Handeln des Konsumenten
»nicht in den Zwingen geistiger und materieller Reproduktion, sondern ist
selbst als eine Fihigkeit zur Produktion, als sKunstfertigkeit< zu begreifen«
(Fussel 2001: 105). In Abgrenzung zu Bourdieus Studien (z.B. zu Bourdieu
1983), welche die Reproduktion bestehender sozialer Strukturen und das habi-
tuelle Eingebunden sein ins Zentrum riicken, und im Gegensatz zu Foucaults
Theorien zu Macht (1976a,b) mochte De Certeau die »Kombinationsmdglich-
keiten von Handlungsweisen« (De Certeau 1988: 12), welche Alltagspraktiken
hervorbringen, die in der Regel sunsichtbar« bleiben, einbeziehen.

De Certeau kritisiert an Foucaults Machtanalyse eine Uberbetonung der
Herrschaftsverhiltnisse, er selbst richtet den Blick vielmehr auf »die unsicht-
baren Praktiken, mittels derer sich die Subjekte den organisierten Raum wie-
der aneignen« (Krénert 2009: 52). Bei Bourdieus Theorien bemingelt er ins-
besondere in dessen frithen Arbeiten die Starrheit des Habituskonzepts (De
Certeau 1988: 124-25). Fiissel umschreibt De Certeaus Kritik an Bourdieu wie
folgt:

»Was ihn an Bourdieus Analysen irritiert, ist dabei nicht die Annahme einer
>unbewussten< Strukturierung von Erfahrungen und Praktiken, sondern das
Cewicht, das dem Habitusbegriff als eine Art sinterpretative Master key«
(Ahearne 1995: 153) zukommt. In den Augen Certeaus [sic!] tendiert der
Begriff des Habitus dazu, die Heterogenitit der Praktiken zu nivellieren,
indem sie unter einen universellen Begriff subsumierbar werden« (Fiissel
2001:106).

De Certeau stellt also weder Macht noch die soziale Ordnung ins Zentrum
seiner Uberlegungen, sondern den »listigen« Widerstand »von unten« durch
autonome Aneignungsweisen alltiglicher Praktiken. Dadurch riickt er die
Handlungsfihigkeit (Agency) von Individuen in subalternen Positionen ge-
geniiber etablierten Strukturen ins Zentrum. De Certeau spricht von der

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

Kunst des Handelns (1988) als »Kunst des Gebrauchs derjenigen Produkte, die
ihr aufgezwungen werden« (1988: 81). Produktion und Konsum verhalten sich
De Certeau zufolge wie Lesen und Schreiben (ebd.: 26). Wie die Leser*innen
beim Lesen ihren eigenen Text produzieren, indem sie ihm Bedeutung
verleihen, »bieten Alltagspraktiken Raum fiir autonome Aneignungsweisen«
(Fuissel 2001: 106). De Certeau entdeckt in alltiglichen Handlungen wie
Lesen, sich Unterhalten, Kochen, Spazieren gehen oder Fernsehkonsum
»listvolle Praktiken der Wiederaneignung eines durch Machtstrategien und
funktionalistische Rationalitit organisierten Systems« (Winter 2008: 310).
Alltagspraktiken sind nach De Certeau immer auch Aneignungspraktiken,
welche auf einem eigensinnigen »Gebrauch« des Gegebenen basieren (De
Certeau 1988:13):

»Das Gegenstiick zur rationalisierten, expansiven, aber auch zentralisierten,
lautstarken und spektakuldren Produktion ist eine andere Produktion, die
als >Konsum« bezeichnet wird: diese ist listenreich und verstreut, aber sie
breitet sich Gberall aus, lautlos und fast unsichtbar, denn sie dussert sich
nicht durch eigene Produkte, sondern in der Umgangsweise mit den Produk-
ten, die von einer herrschenden 6konomischen Ordnung aufgezwungen
werden« (De Certeau 1988: 13, Herv. im Orig.).

De Certeau sieht den »gemeinen Mann« als »Held[en] des Alltags« (ebd.: 9),
der durch seine kulturellen Aneignungs- und Umdeutungsprozesse Wider-
stand leistet. Der Kampf um die legitimen Aneignungsweisen von Praktiken
fithrt dabei zu einer »Politisierung der Alltagspraktiken« (Fiissel 2001:106), die
sich jedoch nicht (oder zumindest nicht zwingend) im Sinne eines politischen
Kampfs abspielt. Die Kunst der Aneignung besteht vielmehr in einer gelebten
und erfahrenen Subversivitit, die nicht primir mit politischen Vorstellungen
wie z.B. dem Klassenkampf etc. verbunden ist oder im Opponieren gegen
ideologische Strukturen wie bspw. bei Hall (1996), sondern dadurch dass (kul-
turelle) »Texte« in etwas Eigenes verwandelt werden. Eine solche Perspektive
offnet nicht zuletzt auch den Blick fiir die Kreativitit des alltiglichen Han-
delns.

Nach De Certeau setzt sich das »Alltigliche aus allen moglichen Arten des
Wilderns zusammenc (1988: 12, Herv. im Orig.). Winter spricht in diesem Zu-
sammenhang von einer »widerstindigen Sozialitit« (2008: 299). De Certeau
weist jedoch darauf hin, dass die Kiinste des alltiglichen Handelns nicht etwa
als eine Gegenkultur oder individualistisch verstanden werden diirfen, son-
dern als relationales Konstrukt (ebd.: 311). Fiir ihn ist das Alltagsleben Ort der

14.02.2026, 16:44:33.

53


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Islam, Gender, Intersektionalitat

Auseinandersetzung und der Verhiltnisbestimmung der Prozeduren und des
»Kraftefelds«, in das sie eingreifen (De Certeau 1988: 20). Dieses Verhaltnis
ist ihm zufolge theoretisch mittels einer »kriegswissenschaftlichen Analyse
der Kultur« (ebd.: 20) zu denken. Eine solche Analyse hat zum Ziel, »der Wi-
derspenstigkeit populdrer Praktiken Rechnung [zu tragen] ohne die diszipli-
nierende Macht der herrschenden Verhiltnisse auszublenden« (Krénert 2009:
51).

Unter Rickgriff auf Clausewitz unterscheidet er zwischen »Strategien«
und »Taktiken«. Unter »Strategie« versteht er folgendes:

»Als Strategie bezeichne ich die Berechnung (oder Manipulation) von Kréfte-
verhiltnissen, die in dem Moment moglich wird, wenn ein mit Willen und
Macht versehenes Subjekt (ein Unternehmen, eine Armee, eine Stadt oder
eine wissenschaftliche Institution) ausmachbar ist. Sie setzt einen Ort vor-
aus, der als etwas Eigenes beschrieben werden kann und somit als Basis fir
die Organisierung einer Exterioritit dienen kann, seien dies Stossrichtun-
gen oder Bedrohungen (Kunden oder Konkurrenten, Feinde, das Umland der
Stadt, Forschungsziele und -gegenstiande etc.)« (De Certeau 1988: 87, Herv.
im Orig.).

Als Beispiel fir eine »Strategie« fithrt Winter (2007: 31) das von Foucault ana-
lysierte Bentham’sche Panopticon an, bei dem durch den Uberwachungsblick
ein Ort beherrscht wird. Als zweites Beispiel nennt er die »Macht des Wis-
sens< von Medizinern und Psychologen, die Kraft ihres Wissens, das durch
Machtverhiltnisse ermoglicht wurde, definieren, was >normales< und was >ab-
weichendes< Verhalten ist« (ebd.: 31). »Strategien« weisen also auf (gesell-
schaftlich) etablierte Handlungsmuster hin, die aus einer privilegierten und
mit Macht, 6konomischen Ressourcen ausgestatteten Position Krifteverhilt-
nisse (mit)bestimmen kénnen.

Im Gegensatz dazu sind »Taktiken« Handlungsmuster aus einer subalter-
nen Position heraus, in denen eine Umdeutung etablierter Strukturen statt-
finden kann. »Taktiken« sind jedoch abhingig von einer vorhandenen >Infra-
struktur¢, bspw. eines Diskurses:

»Im Cegensatz zu den Strategien (..) bezeichne ich als Taktik ein Handeln
aus Berechnung, das durch das Fehlen von etwas Eigenem bestimmt ist. Kei-
ne Abgrenzung einer Exterioritat liefert ihr also die Bedingung einer Auto-
nomie. Die Taktik hat nur den Ort des Anderen. Sie muss mit dem Terrain
fertigwerden, das ihr so vorgegeben wird, wie es das Gesetz einer fremden

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

Gewalt organisiert. Sie ist nicht in der Lage, sich bei sich selbst aufzuhalten,
also auf Distanz, in einer Riickzugsposition, wo sie Vorausschau itben und
sich sammeln kann: sie [sic!] ist eine Bewegung sinnerhalb des Sichtfeldes
des Feindes< wie Biilow sagte (14), die sich in einem von ihm kontrollierten
Raum abspielt. (...). Sie profitiert von >Gelegenheiten< und ist von ihnen ab-
hingig; (..) Dieser Nicht-Ort erméglicht ihr zweifellos die Mobilitat — aber
immer in Abhédngigkeit von den Zeitumstdnden —, um im Fluge die Mog-
lichkeiten zu ergreifen, die der Augenblick bietet. Sie muss wachsam die Lii-
cken nutzen, die sich in besonderen Situationen der Uberwachung durch die
Macht der Eigentiimer auftun. Sie wildert darin und sorgt fiir Uberraschun-
gen. Sie kann dort auftreten, wo manssie nicht erwartet. Sieistdie List selber«
(De Certeau 1988: 89, Herv. im Orig.).

Ein illustrierendes Beispiel fur eine »Taktik« im Sinne De Certeaus aus
meiner Feldforschung wire bspw. die »listige« subkulturelle Aneignung
der urspriinglich in der weissen Mittelschicht fussenden Hipsterbewegung
(»Ort des Andern«) durch deren »Muslimisierung« als »Mipsterz«-Bewegung.
Mipster setzt sich zusammen aus »Muslim(a)« und »Hipster« (Feldprotokoll
16.07.2014) — also muslimische*r Hipster. Ein Zeugnis dieser Aneignung ist
bspw. das im Dezember 2013 im Internet verdffentliche Video MIPSTERZ
der beiden amerikanischen Filmemacher Abbas Rattani und Habib Yazdi,
welches sich viral unter jungen Muslim*innen in Amerika und Europa, aber
auch im Nahen Osten verbreitete.

De Certeau unterscheidet also zwischen »Strategien« der Disziplinierung
und »Taktiken« der Aneignung (Fiissel 2001: 106). »Taktiken« sind fitr ihn ein
»Ort des Andern« bzw. ein »Nicht-Ort«, eine »Kunst der Schwachen« (ebd.:
107), die einen bestindigen, alltiglichen und unsichtbaren Kampf in einem
dominierten »Kriftefeld« fithren. Wie Fiissel (2001: 107) zu Recht festhilt,
beinhaltet seine Privilegierung der Aneignungsweisen jedoch keine roman-
tische Sichtweise auf die handelnden Akteure, es sind die Vorgehensweisen
und Handlungsmuster, die ihn primir interessieren »und nicht das Subjekt,
das Urheber oder Trager derselben ist« (De Certeau 1988: 12). Im Zentrum sei-
ner Denkfigur »steht eine >Kunst der Schwachens, die wie eine Art unsichtba-
rer Guerilla permanente Kimpfe im Kriftefeld der Kultur fithrt« (Fiissel 2018:
103).

13 https://vimeo.com/100475946.

14.02.2026, 16:44:33.

55


https://vimeo.com/100475946
https://vimeo.com/100475946
https://vimeo.com/100475946
https://vimeo.com/100475946
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://vimeo.com/100475946
https://vimeo.com/100475946
https://vimeo.com/100475946
https://vimeo.com/100475946

56

Islam, Gender, Intersektionalitat

Wie Winter (2007: 21) und andere festhalten, ist das Potenzial der Theorie
der »Kunst des Handelns« von De Certeau bisher unzureichend beachtet wor-
den — ist sie doch nach wie vor dusserst aktuell, und eignet sich hervorragend,
um »widerstindische Sozialidt im postmodernen Alltagsleben« (Winter 2008:
299) zu beschreiben. De Certeau ist im deutschsprachigen Raum einerseits in
der Stidteforschung, andererseits aber auch in der Medien- und Geschichts-
forschung und in der Kulturwissenschaft rezipiert worden. Krénert (2009: 55)
betont, dass eine Auseinandersetzung mit De Certeaus Ansatz gerade auch
»im Bereich des Religidsen« (ebd.) fruchtbar wire, da er »der Gebrochenheit
individualisierter Religiositit Rechnung [trage] und damit zugleich die Di-
chotomie zwischen der These der Sikularisierung auf der einen und der >Wie-
derkehr des Religiésen«<auf der anderen Seite [itberwinde]« (ebd.). De Certeau
verweist auf die etablierte Ordnung im »religisen Raum, deren populirer
Gebrauch so weit gehen kénne, dass er die »Funktion von Religion« verindern
konne (De Certeau 1988: 59). Eine solche Perspektive sehe ich fir die vorlie-
gende Forschung als dusserst interessant an, da sie eine Betrachtungsweise
zulidsst, welche individuelle Aneignungsweisen (etablierter) religiéser Praxen
fokussiert.

Die italienische Sozialanthropologin Frisina (2010: 560) bezieht sich in der
Beschreibung von den (in Bezug auf den herrschenden Islamdiskurs) wider-
stindigen »identification tactics and strategies« (2010: 560) von jungen Mus-
lim*innen in Italien ebenfalls auf De Certeau, sie kombiniert ihre Perspektive
allerdings nicht mit intersektionellen Uberlegungen. Frisina betont jedoch,
dass es sich bei diesen »Taktiken« und »Strategien« nicht um rationale und
bewusste Handlungen handelt:

»Talk of tactics and strategies should not be misleading, however, giving us
the impression of rational agents who opportunistically plan their moves. A
capacity for reflection is not always needed to grasp the opportunities af-
forded by different situations; it is more a case of wise ignorance and practi-
cal capabilities« (Frisina 2010: 560).

Was heisst dies nun fir vorliegende Untersuchung? Die von De Certeau
vorgeschlagene »kriegswissenschaftliche« Perspektive des alltiglichen Han-
delns eignet sich meines Erachtens sehr gut, um alltigliche »Taktiken«
junger religios orientierter Secondas zu rekonstruieren und im Hinblick
auf ihre Bildungsbiografien — innerhalb intersektioneller Beschrinkungen —
theoretisch zu denken. Die Kombination einer solch handlungstheoretischen
mit einer intersektionellen Perspektive, wie sie in Kapitel 2.2. beschrieben

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Rahmung

worden sind, schlage ich folgendermassen vor: Hinsichtlich der strukturie-
renden Beschrinkungen der bildungsbiografischen Wege der jungen Frauen
wird eine intersektionelle Perspektive eingenommen. In der Theoretisierung
der Agency der jungen Frauen, also der Art wie sie innerhalb des vorstruk-
turierten »Moglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) bildungsbiografisch »einen
Weg finden, greife ich auf das Konzept der alltiglichen »Taktiken«, von De
Certeau (1988) zuriick (vgl. Typologie Kap. 5). »Strategien« und »Taktiken«
bezeichnen nach De Certeau Krifteverhaltnisse und sind als solche relational
zu verstehen (Fiissel 2018: 104). Das Potenzial von De Certeaus Konzept der
»Taktiken« besteht meines Erachtens insbesondere darin, potenziell »listige«
Alltagspraktiken zu analysieren, auf welche religiés orientierte Secondas
zuriickgreifen, um sich hegemonialen gesellschaftlichen Machtverhiltnissen
als handelnde Subjekte entgegen zu stellen. Unter »Strategien« versteht De
Certeau in der Regel Strukturen, die auf Kontrolle zielen und mittels derer
soziale Ordnung hergestellt werden soll. Hierbei kann es sich jedoch auch
um kurzfristig festgelegte Anordnungen handeln (Winter 2018). Sie bilden
den Referenzrahmen bzw. das »Krifteverhiltnis« (De Certeau 1988: 87),
innerhalb dessen sich die »Taktiken« verorten. Sie verhalten sich relational
zu »Taktiken« (ebd.: 89). »Taktiken« sind zunichst soziale Praktiken, die von
Individuen oder Gruppen ergriffen werden konnen (Winter 2018). Da sich
eine intersektionelle Perspektive als analytisch sensibilisierendes Konzept
meines Erachtens besser eignet, um die subtilen Machtverhiltnisse, die
einschrankend auf Bildungsbiografien wirken, zu analysieren, habe ich auf
die Weiterfithrung des »Strategie«-Begriffs als Gegensatz zum Begriff der
»Taktik« nach De Certeau (1988: 87) verzichtet. Als referenziellen Rahmen
der »Taktiken« auf der Ebene der »Strategien« verwende ich stattdessen
intersektionelle Differenzdimensionen. Dies jedoch ohne den relationalen
Aspekt zwischen »Taktiken« und intersektionellen Einschrinkungen (bzw.
»Strategien«) zu vernachldssigen. Den Begriff der »Taktiken«, wie De Certeau
ihn als konzeptuelle Beschreibung von »Alltagssubversion« (Fiissel 2018: 107)
konzipiert, sehe ich als geeignet an, um Agency aus subalternen Positio-
nen heraus in einem intersektionell beschrinkten, bildungsbiografischen
»Moglichkeitsraum« (Holzkamp 1983) theoretisch zu fassen. Ich gehe mit
Frisna (2010: 560) davon aus, dass es sich bei »Taktiken« grosstenteils um
unbewusste Handlungsmuster handelt. Auch Winter (2017) ist der Ansicht,
dass sich »Taktiken« in der Regel nicht diskursiv artikulieren, sondern oft
unterbewusst in den Kontexten ihrer Entstehung verankert sind. Sie sind je-
doch — so Winter (ebd.) — nicht unterbewusst im Freud’schen Sinne, sondern

14.02.2026, 16:44:33.

57


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Islam, Gender, Intersektionalitat

konnen durchaus bewusst gemacht werden, wie es bspw. Giddens mit dem
Begriff des »praktischen Bewusstseins« vorschligt (Giddens 1997).

Die Art, wie sich eine »Taktik« zeigt oder welche »Taktik« zum Zuge
kommt, sehe ich schliesslich als habituell verankert (Bourdieu 2006). Ich
beziehe mich hierbei auf eine spitere Arbeit von Bourdieu (2006: 164ff.),
in der er auf die durchaus berechtigte Kritik von De Certeau und anderen
an der Starrheit seines Habitusbegriffs in seinem Frithwerk (1983a, 1979)
reagierte. In »Reflexive Anthropologie« (2006) modifizierte Bourdieu sein
Habituskonzept und unterstrich, dass ein Habitus nicht nur zur Repro-
duktion von Herrschaftsverhiltnissen beitragt, sondern auch zu »neuen
Spielziigen« fihig ist (Winter 2017). Genau in diesem Spannungsfeld sehe
ich De Certeaus Begriff der »Taktiken, wie ich ihn in vorliegender Arbeit zu
verwenden gedenke, angesiedelt: als habituell bedingte und dennoch krea-
tive Spielziige innerhalb eines durch intersektionelle Prozesse begrenzten
bildungsbiografischen »Mdglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) — als Aneig-
nungsmoglichkeiten von Handlungspraktiken innerhalb einer »Geographie
des Moglichen« (Winter 2008: 312).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annaherung an das Forschungsfeld

3.1 Musliminnen und Muslime in der Schweiz: ein Uberblick

Im Jahr 2000 zihlte die letzte umfassende Volkszihlung in der Schweiz 310
000 Muslim*innen (Bovay 2004). Wahrend der Anteil von Muslim*innen an
der Bevolkerung der Schweiz 1970 erst 0.26 Prozent betrug, waren es 1980
0.89 Prozent (ebd.). Mit der kriegsbedingten Zuwanderung von Personen
aus Ex-Jugoslawien stieg der Anteil der Muslim*innen in der Schweiz in
den 1990er-Jahren sprunghaft an — von 1990 2.21 Prozent auf 4.26 Prozent
in 2000 (ebd.). Neuere, gesicherte Zahlen liegen keine vor, der Grund dafir
besteht darin, dass das System der »Volkszihlung« aus politischen und
okonomischen Griinden sistiert wurde. Von 1850-2000 wurde alle zehn
Jahre eine Volkszihlung vorgenommen, die eine Frage nach Religions-
zugehorigkeit einschloss. Heute werden die Bevolkerungszahlen iiber die
Gemeinderegister erhoben (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 574,
fiir entsprechende Zahlen vgl. BFS 2017¢). Nicht alle Gemeinden erheben
jedoch Informationen iiber Religionszugehorigkeit, denn die Kategorisie-
rung »Religionszugehorigkeit« und deren statistische Erhebung ist aufgrund
der vorgegebenen Zuordnungen und der Zuschreibungen nicht unproble-
matisch. Dies zeigt sich bspw. an der Frage, wer iiberhaupt als Muslim*in
definiert wird und wer nicht: Wie wire z.B. eine religi6s sozialisierte Tochter
einer Sunnitin und eines Schiiten statistisch zu »klassifizieren«? Als »Sun-
niting, »Schiitin« oder »Konfessionslose«? Dieselbe Problematik stellt sich
natiirlich auch bei der Zugehorigkeit (bzw. Nichtzugehérigkeit) zu anderen
Religionsgemeinschaften, so wie bei den Schnen und Téchtern von Eltern,
die unterschiedlichen Religionsgemeinschaften angehéren. Eine weitere
Schwierigkeit besteht zudem darin, dass einzelne Gemeinden nur staatlich
anerkannte Religionsgemeinschaften als Kategorien der Selbstdeklaration
auffithren (Schnewly-Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 574, Fussnote 36).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Islam, Gender, Intersektionalitat

Dessen ungeachtet wurde im Jahr 2014 gemiss Schitzungen, die auf sta-
tistischen Hochrechnungen' beruhen, von ca. 450 0oo Muslim*innen in der
Schweiz ausgegangen, das entspricht ca. 5.5 Prozent der Gesamtbevdlkerung,
wovon gut ein Drittel unter 20 Jahre alt ist (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti
2017: 682). 80 Prozent der Muslim*innen in der Schweiz sind Sunnit*innen,
7 Prozent Schiit*innen, 11 Prozent tiirkische Alevit*innen, die restlichen Pro-
zente sind Angehdrige von Minderheiten wie verschiedenen Sufiorden oder
den Ahmadiyya (ebd.: 683). Gemiss Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti
(2017: 683) verteilt sich die Bevolkerung geografisch unterschiedlich auf die
verschiedenen Sprachregionen der Schweiz: Wihrend in der deutschsprachi-
gen Schweiz 76.7 Prozent der muslimischen Bevolkerung der Schweiz woh-
nen, leben in der franzésischsprachigen Schweiz 21.6 Prozent und im Tessin
1.7 Prozent (vgl. hierzu auch BFS 2017¢). Zudem existieren gut 240 Moscheen
und 24 Muslim*innen vorbehaltene Begrabungstitten auf Gemeindefriedhd-
fen (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 683-684). Ein stark wachsender
Teil der Muslim*innen besitzt die Schweizer Staatsangehorigkeit, 2014 waren
es 34 Prozent, inklusive ein paar tausend Konvertit*innen (ebd.: 682).

In Bezug auf Herkunft, Sprache und soziokulturelle Zugehorigkeiten
zeichnen sich Muslim*innen in der Schweiz im Gegensatz zu der musli-
mischen Bevolkerung der europdischen Nachbarlinder durch eine grosse
Heterogenitit aus (Scharbrodt et al. 2017, Allenbach/Sokefeld 2010, Gianni
2010, Behloul/Lathion 2007). Der grosste Teil der Muslim*innen (39 Prozent)
stammt urspriinglich aus dem Balkan, gefolgt von 13 Prozent aus der Tiirkei
(Aleviten eingeschlossen), 4 Prozent aus Nordafrika und 3 Prozent aus dem

1 Die Zahlen beruhen auf einer Hochrechnung des Bundesamts fiir Statistik (BFS) mit ei-
nem Sample von 200 000 Personen. Die genaue offizielle Zahl der Muslime fiir 2014 ist
346 208 (Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 682) —anzufiigen ist jedoch, dass ein
nicht unerheblicher Teil der Bevélkerung aus dieser Erhebung ausgeschlossen wurde:
Das Sample, aufdem die Hochrechnung beruht, umfasst nur permanentin der Schweiz
niedergelassene Personen tiber 15 Jahre, die in privaten Haushalten wohnten — ausge-
schlossen davon sind Asylsuchende, Cefliichtete, Diplomaten und eine betrachtliche
Anzahl von sog. Expatriierten, die in der Schweiz arbeiten, sowie Gefangnisinsassen
und Menschen, die in sozialen und medizinischen Institutionen wohnen (Schnewly-
Purdie/Tunger-Zanetti 2015: 574). Rechnet man die Zahlen aufgrund durchschnittli-
cher Geburts- und Zuwanderungsraten hoch und schliesst unter 15-Jdhrige und Alevi-
ten mit ein —wie Schneuwly Purdie und Tunger Zanetti dies taten, kommt man auf die
Zahl von ca. 450 000 (Schneuwly-Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 682).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

Nahen Osten; weitere 3 Prozent aus EU-Staaten, 2 Prozent aus der afrika-
nischen Sub-Sahara, 1 Prozent aus Zentralasien und 1 Prozent aus Ostasien
(Schneuwly Purdie/Tunger-Zanetti 2017: 683).

Die Heterogenitit der muslimischen Bevolkerung in der Schweiz kann,
wie Allenbach und Sékefeld unterstreichen, angesichts des homogenisieren-
den Islamdiskurses nicht genug betont werden (2010: 17). Es handelt sich
hierbei um eine Heterogenitit hinsichtlich Ethnizitit, »Migrationshinter-
grundx, Sprache und Glaubenstradition (Miiller 2013: 52). Diese Heterogenitit
kommt nicht zuletzt in einer grossen Pluralitit von Formen gelebter Religio-
sitdt (lived religion¢, McGuire 2008: 12-13) zum Ausdruck (Allenbach/Sokefeld
2010: 16, Schneuwly Purdie 2010, Schneuwly Purdie et al. 2009). Im Gegen-
satz zu den USA und Kanada, wo Muslim*innen hiufig der Mittelschicht
angehoren, gehort die muslimische Bevolkerung der Schweiz tiberdurch-
schnittlich oft der Unterschicht an (Allenbach/Sokefeld 2010: 14).

Lediglich ein kleiner Teil der in der Schweiz lebenden Muslim*innen
kann als sreligios aktiv< bzw. sogenannt >praktizierend« bezeichnet werden
(De Flaugergues 2016, Gianni et al. 2015). Eine kategoriale Einteilung in
die Dichotomie spraktizierend< vs. >nicht praktizierend« ist aus religions-
wissenschaftlicher Sicht jedoch ohnehin obsolet oder zumindest subjektiv,
die Grenzen scheinen vielmehr fliessend zu verlaufen (vgl. neue Typologie
religivser Profile* Stolz et al. 2014: 65-78, aber auch Endres et al. 2013: 10,
Stolz/Baumann 2007: 35-36). Endres et al. schitzen den Anteil der Muslim*in-
nen, welche die Religionsausiibung als »lebensbestimmend« verstehen, unter
Einrdumung des zuletzt genannten Einwands auf 10-15 Prozent (Endres et
al. 2013: 10).

Der Aufbau einer religiésen Infrastruktur setzte mit dem Familiennach-
zug von muslimischen Gastarbeitern ein und kann als Prozess des »Heimisch-
Werdens« gedeutet werden (Allenbach/Milller 2017: 279, DAmato 2015). Die
Mehrheit der religios aktiven Muslim*innen unter den Zugewanderten ist
in Vereinen organisiert, die sich meist entlang ethnischer und sprachlicher
Grenzen ausrichten und Moschee-gebunden sind (Zurlinden 2015: 179, End-
res et al. 2013: 11). Diese Vereine verfiigen in der Regel tiber Raumlichkei-

2 Stolzetal. (2014: 65-78) sprechen in ihrer Typologie von 4 religiosen Profilen innerhalb
eines sozialen Felds, welches innerhalb der Dimensionen »institutionelle Religiositat«
und »alternative Spiritualitat« aufgespannt wird: 1. Institutionelle 2. Alternative 3. Di-
stanzierte 4. Sakulare.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Islam, Gender, Intersektionalitat

ten, die einerseits der Ausiibung religidser Praxen, andererseits aber auch als
Treftpunkte fiir vielfiltigste Aktivititen dienen — von folkloristischen Volks-
tanzgruppen iiber Frauengruppentreffen bis hin zur Hilfe bei Hausaufgaben
und Bewerbungsschreiben (eigene Beobachtungen, Endres et al. 2013:13, Bau-
mann 2012: 46-52, Behloul 2005: 157). Behloul bezeichnet Moschen gar als
»polyfunktionale Dienstleistungszentren« (Behloul 2005: 157, 2004). Meistens
sind diese rdumlich in der (stidtischen) Peripherie angesiedelt und dusserlich
nicht als religiése Lokale erkennbar (eigene Beobachtungen, vgl. auch Allen-
bach/Miiller 2017: 279, Miiller 2013: 54).

Institutionell hatte sich die Bandbreite muslimischer Vereine in den ver-
gangenen Jahrzehnten ausdifferenziert, nicht zuletzt durch die Griindung der
Dachorganisationen (Endres et al.: 2013: 12). Auch das zunehmende Gewicht
von Secondas®os und von Konvertit*innen® in religiosen Vereinen diirfte hier-
bei eine Rolle gespielt haben. Moschee-ungebundene Organisationen, welche
primér vor allem von religiésen Akteur*innen der zweiten Generation von Zu-
gewanderten frequentiert werden, sind meist nicht mehr entlang sprachlich-
ethnischer Gruppen organisiert. Kommunikationssprache ist Deutsch und es
wird Wert darauf gelegt, dass ein Islamverstindnis reprisentiert wird, das
sich mit einem Leben in der hegemonialen schweizerischen Gesellschaft ver-
einen lisst (zum Wandel von Religionsverstindnis, religiéser Praxis und reli-
gioser Selbstreprisentation junger Secondas muslimischen Glaubens gegen-
tiber der Elterngeneration vgl. Thesen in Kapitel 6).

Auf gesamtschweizerischer Ebene gibt es seit lingerem Bestrebungen,
verschiedene Vereine in einem Dachverband zusammenzufassen. Es gibt
zwei Dachverbinde mit reprisentativem Anspruch: 1978 wurde die KIOS
(Koordination Islamischer Organisationen Schweiz) gegriindet, gemdss
Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti (2017: 686) scheint dieser Verband
jedoch zurzeit nicht mehr aktiv zu sein. 2006 folgte die Griindung der
Foderation Islamischer Dachorganisationen (FIDS) als reprasentativer ge-
samtschweizerischer Dachverband, der laut Selbstdeklaration rund 170
muslimische Vereine reprisentiert (FIDS 2017). Die muslimischen Dachver-
bande haben sich zunichst auf regionaler (kantonaler) und erst in einem
zweiten Schritt auf nationaler Ebene mit dem Ziel gebildet, die Vielfalt

3 Konvertiten sind in prominenten Funktionen der muslimischen Dachorganisationen
starker vertreten, als es ihrer recht kleinen Zahl entsprechen wiirde (Endres et al. 2013:
12).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

der muslimischen Vereine zu biindeln, um einerseits einen Verstindi-
gungsprozess untereinander einzuleiten, andererseits aber auch, um eine
Ansprechstelle fiir staatliche Stellen zu schaffen (Allenbach/Sokefeld 2010:
17). Tunger-Zanetti schitzt die Mitglieder aufgrund einer Hochrechnung
von muslimischen Vereinen innerhalb und ausserhalb der Dachverbinde*
auf gesamthaft ca. 100 0oo (Tunger-Zanetti 2017). Allenbach und Miiller
(2017: 279) zufolge befinden sich diese Organisationen momentan in einer
Etablierungsphase, welche nach Ansicht der Autorinnen in erster Linie von
den Kindern von Zugewanderten getragen wird, denen es um die Verortung
der religiésen Gemeinschaft in der »Aufenthaltsgesellschaft« gehe (ebd.: 278).
Als deutliches Zeichen hierfiir kénnen laut Autorinnen die Pline der beiden
grossten muslimischen Dachverbinde FIDS und KIOS betrachtet werden
»eine 6ffentlich-rechtliche Anerkennung des Islam anzustreben und dadurch
die faktische Gleichstellung mit den beiden christlichen Landeskirchen zu
erreichen« (ebd.: 279). Baumann (2012: 45) stellte bereits im Rahmen eines
Syntheseberichts zum Nationalen Forschungsprogramm »Religionsgemein-
schaften, Staat und Gesellschaft« (NFPs8) fest, dass Vertreter*innen nicht-
christlicher Religionen immer hiufiger »den Wunsch nach gleichberech-
tigter gesellschaftlicher Akzeptanz und 6ffentlich-rechtlicher Anerkennung
ihrer Religion, der Maéglichkeit von eigenem Religionsunterricht an offentli-
chen Schulen und der Zulassung der Errichtung reprisentativer, >wiirdiger«
Religionsbauten« dussern (ebd.).

Allenbach und Miiller stellen zudem ein zunehmendes Eindringen von
Frauen in die »institutionelle Sphire von Religion« fest (Allenbach/Miller
2017: 287). Frauen iibernehmen laut den Autorinnen in religiésen Orga-
nisationen von Zugewanderten neue Aufgaben (ebd.). Neuere religions-
wissenschaftliche Forschungsergebnisse weisen in eine dhnliche Richtung:
Baumann (2012: 61) konnte bspw. hinsichtlich der religisen Organisati-
on von zugewanderten vietnamesischen Buddhist*innen und tamilischen
Hindus aufzeigen, dass ein Mangel an religiésen Spezialisten neue Riume
fiir Frauen im rituellen Bereich 6ffnet, die ihnen in den Herkunftslin-
dern verwehrt bleiben wiirden (ebd.). Dass sich im rituellen Bereich in
Moscheen neue Riume fiir Frauen eréffneten, konnte ich auch in meiner
Feldforschung beobachten, insbesondere im Zusammenhang mit etablierten
Frauengruppen und der Einweisung von jungen Midchen in religiése Riten

4 Fiir eine detaillierte Ubersicht der muslimischen Verbinde siehe Schneuwly Pur-
die/Tunger-Zanetti 2017: 686-687.

14.02.2026, 16:44:33.

63


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Islam, Gender, Intersektionalitat

und Schriften. Zudem stellte ich fest, dass Frauen teilweise auch reprisen-
tative Aufgaben tibernehmen, bspw. Fithrungen an Anlissen wie am »Tag
der offenen Moschee« bzw. der »Nacht der Religionen« oder dass gar eine
Moschee an einem »runden Tisch der Religionen« durch eine Frau vertreten
wurde (Feldprotokoll 8.11.2014). Bei den Frauen, die reprisentative Aufgaben
tibernahmen, handelte es sich — wohl nicht zuletzt aufgrund ihrer fundierten
Deutschkenntnisse — fast ausschliesslich um Secondas oder aber Konverti-
tinnen. An der rituellen Einweisung von jungen Middchen und Frauen waren,
wie ich beobachten konnte, auch Frauen der sog. »ersten Generation« von
Zugewanderten beteiligt.

3.2 Ankniipfungspunkte: Forschung zu adoleszenten
Secondas*os muslimischen Glaubens im Kontext des
gesellschaftspolitischen Islamdiskurses in der Schweiz

Wie bereits erliutert, wurde trotz des mit hoher Emotionalitit gefithrten ak-
tuellen Islamdiskurses bisher in der Schweiz auffallend wenig zu biografi-
schen Erfahrungen von adoleszenten Muslim*innen geforscht, insbesondere
zu denen von jungen Frauen der sogenannten »zweiten Generation«. Unzu-
reichende Untersuchungen zu bildungsbiografischen Verliufen von religios
orientierten adoleszenten Secondas ergeben die eigentliche Forschungsliicke.
Dabei bildet gerade das »adoleszente Suchen nach Neuem« (Mey/Rorato 2010:
14) unter den Bedingungen von Migration eine (bildungs-)biografische Her-
ausforderung (vgl. hierzu auch King/Koller 2009b). Nicht zuletzt deshalb, weil
diese Suche eingebunden ist in »soziale Verhiltnisse, in denen nicht nur Ka-
pitalien, sondern auch soziale Anerkennung ungleich verteilt und vielfache
Mechanismen der Reproduktion von sozialer Ungleichheit am Wirken sind«
(ebd.). Anlehnend an King (2004: 28ff.) begreife ich die Phase der Adoleszenz
als »Moglichkeitsraum« (Holzkamp 1983), in welcher in Auseinandersetzung
mit dem >bisherigen« eigenen Leben - und besonders mit der familialen Her-
kunft(-sgeschichte) — in Umgestaltungsprozessen potenziell neue, eigene Le-
bensentwiirfe entwickelt und neue Perspektiven gewonnen werden kénnen
(King 2004: 281T.).

Ungeachtet der eher bescheidenen Forschungslage in der Schweiz zu bio-
grafischen Erfahrungen religios orientierter Secondas muslimischen Glau-
bens im Kontext von Bildungsprozessen existieren etliche Studien, an welche
die vorliegende Untersuchung anschliessen kann. Zentrale Ankniipfungs-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

punkte bilden sozialwissenschaftliche Untersuchungen zu muslimischen
Frauen der sog. »ersten Generation« von Zugewanderten in der Schweiz
(Schild 2010, Baghdadi 2012, 2010) sowie neuere religionswissenschaftliche
und sozialanthropologische Studien, welche die Vielfiltigkeit der Zugeho-
rigkeiten und Grenzziehungsprozesse von jugendlichen Muslim*innen in
der Schweiz untersuchen (Allenbach/Miiller 2017, Allenbach 2016, 2012, 2011,
Allenbach/Herzig 2010, Baumann 2019 (im Erscheinen), Baumann et al. 2017,
Dahinden et al. 2012, 2011, 2010, Endres et al. 2013, Miiller, 2013, 2010).

Es bestehen Hinweise darauf, dass der gesellschaftspolitische Islam-
diskurs einen starken Einfluss auf identitire Aushandlungsprozesse und
Reprisentationsstrategien junger Muslim*innen hat (vgl. dazu Baumann
2019 (im Erscheinen), Behloul 2011; Allenbach et al. 2010: 2). Dass sich solche
Zuschreibungsprozesse verstirkt auf die Selbstreprisentationen junger Mus-
lim*innen auswirken, kénnen die Ergebnisse dreier Projekte des Nationalen
Forschungsprogramms »Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft«
(NFP58) aufzeigen (Allenbach et al. 2010; Dahinden et al. 2010, Behloul 2011):

Die Forschungsgruppe um Giordano (Allenbach et al. 2010: 9) stellt fest,
dass adoleszente Muslim*innen als Reaktion auf ihre Ausschlusserfahrungen
aufgrund ihrer Religionszugehorigkeit verschiedenste Strategien entwickeln,
um ihren multiplen Zugehérigkeiten (multiple belonging) Sinn zu verleihen. So
setzen sie bspw. unterschiedliche Aspekte ihrer Zugehérigkeiten (»Muslim;
»Auslinderin«, »eingebiirgert« etc.) flexibel ein, um sie je nach Kontext und
Situation zu betonen und sich zu >Insidern< zu machen (ebd.: 10).

Dahinden et al. (2010: 9) untersuchen in einer weiteren empirischen Stu-
die ebenfalls Strategien von jungen Muslimen, mit etablierten Differenzlinien
umzugehen. Sie typisieren hierbei vier derartige Umgangsstrategien: (1) der
Versuch, hierarchische Machtverhiltnisse der Differenz umzudeuten und da-
durch das prekire gesellschaftliche Anerkennungsverhiltnis zu unterlaufen,
bspw. durch die positive Aufladung der eigenen Herkunft, die als kulturell be-
reichernd dargestellt wird (Dahinden et al. 2010: 9) oder (2) die Mobilisierung
einer reaktiven Minnlichkeit, bspw. durch die provokative offene Infrage-
stellung der Geschlechtergleichheit, mithilfe derer junge Manner versuchen,
ihr prekires Anerkennungsverhiltnis zu unterlaufen, um tber ihren Status
als Mann mehr Selbstbewusstsein zu demonstrieren (»reaktive Ethnizitit«)
(ebd.: 10) oder schliesslich (3) Grenziiberschreitungen bzw. Assimilationsbe-
mithungen, die sich dadurch auszeichnen, dass die Jugendlichen versuchen,
sich vollkommen von der eigenen Herkunft zu distanzieren (ebd.: 10). Be-
sonders hervorzuheben ist das Ergebnis der Forschungsgruppe, dass die eta-

14.02.2026, 16:44:33.

65


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Islam, Gender, Intersektionalitat

blierten Differenzlinien von den Jugendlichen nicht etwa als solche infrage
gestellt werden; hiermit wird deutlich, welche starken Machtkonstellationen
mit solchen »Grenzziehungsprozessen« einhergehen (ebd.: 9).

Eine neuere Studie gelangt diesbeziiglich jedoch zu einem anderen Er-
gebnis: In ihrer Untersuchung zu transnationalisierten Peer-Communities in
Bern West stossen Oester und Brunner auf Jugendliche, welche die Diffe-
renzlinien des dominanten Diskurses zwischen Etablierten und Aussensei-
tern nicht akzeptieren und einen Gegendiskurs generieren (Oester/Brunner
2015: 127, Oester/Brunner 2014: 101, 115).

Behloul (2011) zeigt schliesslich auf, wie der Islamdiskurs auch unter Mus-
lim*innen selbst zu unerwarteten Abgrenzungsstrategien fithren kann, im
Sinne einer strategischen Aufwertung ethnischer bzw. religioser Zugehorig-
keit. Die Reprasentationsstrategien bosnischer muslimischer Gruppierungen
der Schweiz in Bezug auf den Islamdiskurs zeigen, wie diese den spezifisch
europiischen Charakter des >bosnischen Islam« betonen und diesen als eine
Art >Garantie gegen religiosen Extremismus« akzentuieren (2011: 316).

Mittlerweile liegt eine Handvoll Studien vor, die sich explizit mit der
(religiosen) Verortung jugendlicher Muslim*innen der zweiten Generation
in der Deutschschweiz befassen: Eine religionswissenschaftliche Studie des
Zentrums fur Religionsforschung der Universitit Luzern (ZRF) zu muslimi-
schen Jugendgruppen und Bildung von zivilgesellschaftlichem Sozialkapital
in der Schweiz (Endres et al. 2013) fokussiert auf die Organisation und
gesellschaftliche Partizipation junger Muslim*innen. Aufbauend auf den
theoretischen Ansatz des zivilgesellschaftlichen Sozialkapitals (civic social
capital) von Stepick kann die Untersuchung belegen, dass muslimische Ju-
gendgruppen eigendefinierte Riume bilden, in denen sich die Jugendlichen
vielfiltige Unterstiitzung holen kénnen, aber auch Ausschlusserfahrungen
verarbeiten sowie niitzliche personliche Fahigkeiten in selbstdefinierter
Weise erlernen bzw. erwerben konnen. Die Studie zeigt auf, dass eine
Einbindung in religiése Jugendgruppen die gesellschaftliche Partizipati-
on junger Muslim*innen eher férdert als — wie von manchen politischen
Akteuren befiirchtet — behindert (Endres et al. 2013: 77-79).

Eine neuere Studie des Zentrums fiir Religionsforschung (ZRF) der Uni-
versitit Luzern (Baumann et al. 2017) befasst sich mit der Frage, an welchen
religiésen Autorititen sich junge Muslim*innen in der Schweiz orientieren.
Die Ergebnisse zeigen, dass junge Muslim*innen verschiedenste Angebote
und Medien nebeneinander nutzen. Zudem weisen die Forschenden nach,
dass Erklirungen und Auslegungen von Eltern, Freunden und Vertrauens-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

personen gegeniiber dem Einfluss von Imamen oder Internetpredigern eine
bisher unzureichend beachtete, bedeutungsvolle Rolle spielen. Die Jugendli-
chen entwickeln laut dem Autor*innenteam auf der Suche nach »Autoritits-
angeboten«Kklare, selbststindige Kriterien und interpretieren die Religion der
Eltern individuell, kritisch und eigenstindig (2017: 2).

Fir die vorliegende Untersuchung dusserst relevant ist auch die Studie
Migration und Religion (2013) der Sozialanthropologin Miiller. Miiller (2013)
zeigt in ihrer umfassenden, theoretisch reichhaltig untermauerten Unter-
suchung zu minnlichen jugendlichen Muslimen und Hindus der zweiten
Generation auf, dass diese sich mitunter zwangsliufig im Spannungsfeld
zwischen »fremd« und »eigen« verorten miissen. Die Jugendlichen bedienen
sich Miiller zufolge dafiir unterschiedlichster Strategien: Wihrend die einen
sich Aufgrund von Ausschlusserfahrungen einer ethnischen bzw. religiésen
Gesellschaft annihern, »wobei sich die Fremdzuschreibungen zu einer Sich-
selbsterfiillenden-Prophezeiung zu entwickeln scheinen« (ebd.: 282), stellen
andere Jugendliche die dominanten Differenzlinien infrage und leisten
mittels ihrer Positionierung Widerstand (ebd.). Miiller unterstreicht die von
Schiffauer (2004) aufgezeigte Tendenz, dass sich die Aushandlungsprozesse
zwischen den Generationen unter den Bedingungen der Migration fur die
Jugendlichen weiter verkomplizieren witrden (Miiller 2013: 284), insbeson-
dere da seitens der »ersten Generation« die Tendenz besteht, die eigenen
Werte zu bewahren (ebd.). Ebenfalls analysiert Miiller die Narrationen der
Jugendlichen iiber deren Zugehorigkeit. Sie regt diesbeziiglich an, zwischen
einer emotionalen und einer zivilgesellschaftlichen Ebene von Zugehorigkeit
zu unterscheiden (ebd.: 282-283) und illustriert dies an der von den Jugendli-
chen verwendeten Zuschreibung der »Eidgenossen« (ebd.: 282) vs. Schweizer
Biirger: Die minnlichen Jugendlichen, welche den Begrift des »Eidgenossen«
als Zuschreibung verwenden, verstehen sich laut Miiller durchaus als Biirger
der Schweiz, jedoch nicht als »Eidgenossen«. Die Zuschreibung »Eidgenosse«
symbolisiert fiir die Jugendlichen die »Einheimischen« ohne »Migrationshin-
tergrund« (ebd.: 283). Als weiteres Resultat weist Miiller nach, dass die von
ihr untersuchten minnlichen Jugendlichen sich fortwihrend mit dem ste-
reotypisierenden Verdacht der Frauenunterdriickung konfrontiert sehen. Sie
versteht die vehemente Befirwortung der Gleichberechtigung der Geschlech-
ter als Strategie dieser Jugendlichen, sich dieser Zuschreibung entgegen zu
stellen und ihre Zugehérigkeit zur Schweizer Gesellschaft zu untermauern
(ebd.: 284). Auch kann Miiller nachweisen, dass die Religionsausiibung fiir
die Jugendlichen eine sehr unterschiedliche Rolle einnimmt. Sie sieht hierbei

14.02.2026, 16:44:33.

67


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Islam, Gender, Intersektionalitat

Stolz’ These der Deinstitutionalisierung (Stolz 2012) bestitigt. Ebenfalls kann
sie in Bezug auf Zugehorigkeit feststellen, dass die untersuchten musli-
mischen und hinduistischen jungen Minner ihre Religionszugehdrigkeit
»bewusst wahrnehmen, da sie diese im Migrationskontext immer wieder
erneuern, vergegenwirtigen und begriinden miissen« (Miiller 2013: 283).

Abschliessend gelangt Miiller zu dem interessanten Ergebnis, dass bei
hinduistischen minnlichen Jugendlichen im Gegensatz zu den untersuchten
muslimischen Jugendlichen weniger die Religion als die Hautfarbe als Kriteri-
um des sozialen Ausschlusses dient (ebd.). Daraus zieht sie folgenden Schluss:
»Die Beobachtung, dass sich Religion zu einem wichtigen gesellschaftlichen
Differenzfaktor entwickelt hat, scheint sich also in der Schweiz nur fiir Mus-
lime zu bewahrheiten, nicht jedoch fir Hindus« (ebd.).

Ausserhalb der Schweiz untersuchen zahlreiche empirische Studien iden-
titire Aushandlungsprozesse und Identifikationen muslimischer Frauen der
ersten oder der zweiten Generation sowie ihre Religiositit und religiose Pra-
xis. Als weitgehender Konsens der Studien kann resiimiert werden, dass Se-
condas®os ein unterschiedliches Verhiltnis zu Religion haben, und dass sich
nur ein kleinerer Teil als »religiés« bezeichnet. Die Soziologin Nékel unter-
sucht in einer vielbeachteten Studie Identititskonstruktionen adoleszenter
religiés orientierter Musliminnen der sog. »zweiten Generation« in Deutsch-
land (2002). Sie rekonstruiert einen spezifischen Typus adoleszenter Kopftuch
tragender Muslim“innen — »Neo-Muslimas« (ebd.: 31) —, deren Islamisierung
sie als »weibliche Identititsstrategie« beschreibt (ebd.: 25). »Neo-Muslimas«
setzen Nokel zufolge auf einen »Wandel bzw. eine Ausdifferenzierung inner-
halb des in Deutschland lokalisierten Islam und auf ein selbstbewusstes Ver-
standnis als Muslimas« (ebd.: 16) und verstehen ihre Islamisierung als »Akt der
personlichen Selbstsouverinitit«. Die Religionswissenschaftlerin Klinkham-
mer (2000) untersucht in einer Studie im Anschluss an Weber die sreligiose
Lebensfithrung«< sunnitischer Tirkinnen der zweiten Generation in Deutsch-
land und stellt fest, dass die von ihr befragten Frauen ihre Auseinanderset-
zung mit dem Islam rekurrierend auf die Fremdzuschreibung als Tiirkinnen
und Muslim*innen fithren (Klinkhammer 2000: 284).

Schréter analysiert in einer iiber weite Strecken dusserst kulturalistisch
anmutenden Studie — Mohammeds deutsche Tochter (2002) — Bildungsprozesse
junger Musliminnen in Deutschland »bei Kulturwechsel« (ebd.: 11). Sie kommt
zu dem Ergebnis, dass sich die meisten jungen Frauen hinsichtlich ihrer Bil-
dungswege kritisch mit religidsen Beziigen auseinandersetzen (ebd.: 275-76).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

Hummrich eréffnet in ihrer Studie Bildungserfolg und Migration (2009) ei-
ne Perspektive, die weg von einer defizitorientierten Sichtweise hin zu einer
ressourcenorientierten, »chancenhaften Betrachtung« (Hummrich 2009: 248)
von Religiositit im Zusammenhang mit (Bildungs-)Biografien fithren soll. Sie
konstatiert, dass »auch in kollektiven Orientierungen bei Migranten jugend-
liche Religiositit mit einer reflexiven Auseinandersetzung mit gesellschaftli-
cher Pluralisierung einhergeht, die neben individuellem Bewiltigungspoten-
zial auch kollektive Orientierungsmuster bietet« (ebd.: 248-249).

Beziiglich der gesellschaftlichen Selbstverortung und der Rolle der Reli-
gion in biografischen Prozessen finden sich in Deutschland auch Studien,
die diese identifikatorischen Aushandlungsprozesse zu typisieren versuchen
(Wensierski/Litbcke 2012, 2011, 2007; Karakasoglu-Aydin 2000; Tietze 2001).
Ausgehend von der erkenntnisleitenden Hypothese, dass »der religiés-kul-
turelle Kontext der muslimischen Herkunftsmilieus der Jugendlichen einen
prigenden und strukturierenden Einfluss auf die Alltags- und Lebenswel-
ten, die Orientierungsmuster und die biografischen Lebensentwiirfe der Ju-
gendlichen hat« (Wensierski/Liibcke 2011: 94), befragen Wensierski und Liib-
cke in einer grossangelegten qualitativen Studie 107 muslimische Jugendli-
che der zweiten Generation in Bezug auf ihre Aufwachsprozesse, die Struk-
tur und Prozesse der Jugendphase, sowie Alltags- und Jugendkulturen (Wen-
sierski/Litbcke 2012, 2011, 2007, Litbcke 2007). Sie erstellen eine Typologie,
welche den Pluralismus dieser Jugendbiografien zum Ausdruck bringen soll
(Wensierski/Liibcke 2011: 94-95): Basierend auf der nicht unproblematischen
Annahme’ eines »muslimischen Habitus« (Kelek 2002: 64) konstruieren sie
fiinf Typen muslimischer Jugendbiografien: 1. sikularisierter jugendbiogra-
fischer Verselbststindigungsprozess, 2. bi-kulturelle Identititsproblematik,
3. Re-Islamisierung im Gefolge der Adoleszenz, 4. islamisch-selektiv moder-
nisierte Jugendbiografie und 5. anomisch-delinquente Migrantenbiografie.
Wensierski und Litbcke argumentieren, dass muslimischen Jugendbiografi-
en »das Spannungsfeld zwischen Mehrheitsgesellschaft und Migrantencom-
munity als biografisches Problem zwischen sikularer Mehrheitskultur und
islamischer Herkunftskultur« (Wensierski/Liibcke 201: 95) inhirent sei. Sie
suchen mittels Fallanalysen zu belegen, wie biografische Identititskrisen im
Verlauf der Adoleszenz ausgetragen und entschieden werden (ebd.).

5 Keleks Annahme kann dahingehend kritisiert werden, dass sie bspw. zur essenzialisie-
renden Behauptung fithren kann, die »Unterdriickung der Frau« sei dem orthodoxen
Islam inhérent (vgl. Allenbach/Miiller 2017: 273).

14.02.2026, 16:44:33.

69


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Islam, Gender, Intersektionalitat

Auch in Osterreich existiert eine Reihe von (allerdings quantitativ ausge-
richteten) soziologischen Studien, die sich mit der gesellschaftlichen Teilhabe
der »zweiten Generation« von Muslim*innen in Osterreich befassen (Weiss et
al. 2016, 2014, Weiss 2007).

Weitere Ankniipfungspunkte bieten Killian und Johnson (2006), die iden-
titire Aushandlungsprozesse von Maghrebinerinnen der sog. »ersten Genera-
tion« von Zugewanderten in Paris untersuchen. Die Forscherinnen stellen
fest, dass muslimische Frauen in Frankreich besonders gewichtigen, histo-
risch bedingten »Othering«- Prozessen ausgesetzt sind und als »the ultimate
>other« konstruiert werden (2006: 61). Im Laufe ihrer Interviews bemerken
sie, dass auffillig viele Gesprachspartnerinnen, wenn sie nach einer Selbstbe-
schreibung gefragt wurden, speziell betonen und insistieren, sie seien nicht
simmigrants«< (ebd.: 72). Kilian und Johnson argumentieren, dass die Frau-
en, indem sie sich explizit von der Zuschreibung >immigrant« distanzieren,
mithilfe einer »Not-me«-identity« eine gesellschaftliche Fremdzuschreibung
zuriickweisen, welche sie einer Gruppe mit niedrigem sozialen Status zu-
schreiben und ihnen so keinen Raum fiir Aushandlung lassen wiirde (ebd.).
Durch die Ablehnung dieser Zuschreibung versuchen sie sich einer identiti-
ren Fremdverortung zu widersetzen und Kontrolle iiber diese Zuschreibungs-
prozesse zu etlangen (ebd.: 75). Die Ergebnisse von Kilian und Johnson zu
Muslim*innen der sog. »ersten Generation« in Paris sind ungeachtet unter-
schiedlicher Zuginge und Forschungskontexte dusserst dhnlich zu den Er-
gebnissen der Studien von Schild (2010) und Baghdadi (2012, 2010) zu Mus-
lim*innen der »ersten Generation« von Zugewanderten in der Schweiz: Die
Befragten rekurrieren in ihrer Selbstpositionierung auf das stereotype Bild
»der Muslimin«, um sich selbst davon abzugrenzen.

Eine neuere Ethnografie von Bendixsen iiber junge Musliminnen in Berlin
(Bendixsen 2013) bildet einen weiteren zentralen Ankniipfungspunkt fir die
vorliegende Untersuchung. Bendixsen zeigt auf, wie die Verortung als »reli-
gious subject« (ebd.: 283) die jungen Frauen vor vielfiltige Herausforderungen
stellt:

»Nonetheless, crafting the Self as a religious subject brings with it restric-
tions, obligations, and (potential) group identification, which are all rein-
forced by the excessive public focus on Muslim woman and the headscarf.
For these women, the crafting of a religious Self also takes place within a
context of representing Islam, at the local, national and global level. (...). As
young women are deepening their religious orientation, they face their own

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

and others’ expectations that they also take on a role as representatives and
transmitters of the meaning of Islam in twenty-first century Germany. The
consequences that this responsibility has in the youths’ everyday life how-
ever, cannot be overstated. Social pressure from themselves, their peers, and
other Muslims becomes a component of their efforts to develop into Good
Muslims, as defined by an Islamic discourse situated in a sociohistorically
defined context« (ebd.).

Bendixsen unterstreicht, dass ein stereotypisierendes Bild einer (nicht-libera-
len) religiésen jungen Muslimin, die von patriarchalen religidsen Strukturen
gefangen und unterdriickt und somit handlungsunfihig sei, komplett igno-
riere, welch komplexe Prozesse und »politics of the religious self« der religio-
sen Identifikation bei den jungen Musliminnen der sog. »zweiten Generation«
stattfinde (ebd.: 290).

Bendixsen verdeutlicht, wie die jungen Frauen als Strategie eine von ih-
nen als »puren Islam« beschriebene Religion zu leben versuchen, um sich vom
»ethnisierten, traditionellen Islam ihrer Eltern abzugrenzen (ebd.: 281, 286).
Sie sieht dies einerseits als gesellschaftliche (generationale) Selbstpositionie-
rungsstrategie der religiosen Muslimas unter den Bedingungen des Islamdis-
kurses, andererseits aber auch als urbanes Phinomen (ebd.: 287). Sie erkennt
im anonymen urbanen Raum grossere Moglichkeiten fur die jungen Frau-
en, sich einerseits in einem vom religiosen Umfeld ihrer Eltern losgelésten
religiosen Milieu zu bewegen. Andererseits biete der urbane Raum Méglich-
keiten, religiose Lebenspraxis und jugendkulturellen Lifestyle zu verbinden
(ebd. 287, 288).

Von spezieller Bedeutung fir vorliegendes Projekt — auch in Bezug
auf die theoretische Herangehensweise — ist der Artikel der deutschen
Erziehungswissenschaftlerin Riegel (2011), der sich speziell mit Religion als
Differenzmarker im padagogischen Bereich befasst. Riegel analysiert darin
die Herstellungsprozesse von Differenz im (sozial-)pidagogischen Sprechen
iber Jugendliche mit »Migrationshintergrund« im deutschen Kontext (2011:
319). Hierbei nimmt sie auf die theoretischen Konzepte der Intersektionalitit
und Interdependenz Bezug. Sie gelangt zu dem Schluss, dass »Prozesse des
Othering sowie anti-muslimische, rassistische, heterosexistische Diskurse
und Reprisentationen« (ebd.: 337) in (sozial-)pidagogischen Prozessen all-
gegenwirtig seien und dass diese Differenzmarker nicht einzeln, sondern
ineinander verschrinkt auftreten und sich so »gegenseitig beeinflussen und
bestirken« (ebd.). Als ein weiteres Ergebnis streicht sie heraus, dass in den

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Islam, Gender, Intersektionalitat

von ihr untersuchten Erzihlungen der Jugendarbeiter*innen tiber Jugendli-
che mit »Migrationshintergrund« Differenzlinien vor allem entlang kulturell-
religiéser Grenzen konstruiert wiirden. Riegel zeigt auf, wie Religion in die-
sem Kontext zum Differenzmarker wird: Sie stellt fest, dass in Erzihlungen
von Jugendarbeiter*innen speziell muslimische Jugendliche als »von der
»deutschen Kultur« (...) abweichend« (ebd.: 321) konstruiert wurden. Ebenso
verdeutlicht sie, wie sich diese Differenzen anhand gingiger Differenzmarker
manifestieren, so zum Bespiel anhand von Erzihlungen tiber >unterdriicktec
muslimische Midchen, patriarchale Geschlechterrollenvorstellungen und
gewalttitige Konflikte.

Inwiefern sich religiés orientierte Secondas muslimischen Glaubens in
der Deutschschweiz ebenfalls mit der Differenzkategorie »Muslimin« im Bil-
dungskontext konfrontiert sehen und wie sich dies auf ihre Bildungsbiogra-
fien auswirkt, ist Gegenstand der vorliegenden Untersuchung.

3.3 Schweizerisches Bildungssystem im Kontext
von sozialer Ungleichheit

Im Folgenden soll in einem Uberblick kurz auf das Bildungssystem der
Schweiz eingegangen werden (Kap. 3.3.1). In einem zweiten Kapitel (Kap.
3.3.2) werden Forschungen zu Jugendlichen mit »Migrationshintergrund«
in schulischen Ubergingen fokussiert, um dergestalt die institutionellen
Bedingungen zu umreissen, innerhalb derer sich junge Secondas behaupten
milssen.

3.3.1 (Uberblick: Gliederung des Bildungssystems in der Schweiz

Das schweizerische Bildungssystem zeichnet sich in erster Linie durch seine
foderalistische Organisation und durch seine frithe Selektion aus. Das Bil-
dungswesen in der Schweiz ist von der obligatorischen Schule bis zur Ter-
tidrstufe (Hochschulen und héhere Berufsbildung) zwar Staatsaufgabe, die
Verantwortung fiir die Bildungsginge liegt jedoch aufgrund des Foderalis-
mus primir bei den Kantonen. Im nachobligatorischen Bildungsbereich, der
allgemeinbildende Schulen, Berufsbildung und Hochschulen umfasst, teilen
sich Bund und Kantone die Verantwortung fiir das 6ffentliche Bildungswesen
(BES 2017a).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

Die dezentralisierte Organisation des Bildungswesens erklirt die rela-
tiv grosse Heterogenitit seiner Strukturen. Die strukturelle Vielfalt des Bil-
dungssystems beinhaltet ihrerseits neben positiven Aspekten wie der Ange-
passtheit an lokale Bediirfnisse auch die Problematik der Vergleichbarkeit,
der Mobilitit und der Chancengerechtigkeit (SKBF 2014: 43). Die Bundesver-
fassung verpflichtete deshalb die Kantone im Jahre 2006 durch die neu in
die Verfassung aufgenommenen »Bildungsartikel« zur Harmonisierung hin-
sichtlich des Schuleintrittsalters, der Schulpflicht, der Dauer und Ziele der
Bildungsstufen sowie der Uberginge und der Anerkennung von Abschliissen
(ebd.; BV Art. 62, Abs. 4). Mit dem anschliessend verabschiedeten sogenann-
ten HarmoS-Konkordat - einer interkantonalen Vereinbarung iiber die Har-
monisierung der obligatorischen Schule — gab die schweizerische Konferenz
der kantonalen Erziehungsdirektoren (EDK) 2007 ihrem Willen zur Umset-
zung dieser »Bildungsartikel« Ausdruck (ebd.). Das Konkordat trat 2009 in
Kraft und legte eine Frist von sechs Jahren bis zur Umsetzung fest, welche
am 31. Juli 2015 ablief (SKBF 2014: 43).

Im Folgenden soll eine Ubersicht des EDK das schweizerische Bildungs-
system schematisch darstellen. Die Grafik zeigt in vereinfachter Form das
Bildungssystem der Schweiz mit nebenstehender Klassifizierung gemass der
internationalen Standardklassifikation der Bildung (International Standard
Classification of Education«, ISCED 2011°). Es wird zwischen folgenden Be-
reichen des Bildungssystems unterschieden:

« Vorschulstufe (ISCED o),

«  Primarstufe (ISCED 1),

« Sekundarstufe I ISCED 2),

« Sekundarstufe II ISCED 3 und 4),
« Tertidrstufe ISCED 5 und 6),

« Heil- und Sonderpidagogik.

Der Besuch der 6ffentlichen Schule erfolgt in der Schweiz unentgeltlich. 95
Prozent der Kinder besuchen eine 6ffentliche Schule, lediglich 5 Prozent las-
sen sich in einer Privatschule ausbilden (educa.ch 2017a).

6 Die »International Standard Classification of Education« (ISCED) ist ein Klassifizie-
rungssystem der UNESCO, das Schultypen und Schulsysteme entlang einheitlicher
»Level« (1-6) zugunsten einer internationalen Vergleichsmoglichkeit charakterisiert
und klassifiziert (Unesco 2012).

14.02.2026, 16:44:33.

13


https://de.wikipedia.org/wiki/Vorschulstufe
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Primarschule
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Sekundarstufe_I
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Sekundarstufe_II
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Terti%C3%A4rer_Bildungsbereich
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Heil-_und_Sonderp%C3%A4dagogik&action=edit&redlink=1
https://de.wikipedia.org/wiki/UNESCO
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Vorschulstufe
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Primarschule
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Sekundarstufe_I
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Sekundarstufe_II
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/wiki/Terti%C3%A4rer_Bildungsbereich
https://de.wikipedia.org/wiki/ISCED
https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Heil-_und_Sonderp%C3%A4dagogik&action=edit&redlink=1
https://de.wikipedia.org/wiki/UNESCO

Th Islam, Gender, Intersektionalitat

Abbildung 1: Diese Grafik wurde von der Schweizerischen Konferenz der kantonalen Erziehungs-
dirvektoren (EDK) mit freundlicher Genehmigung zur Verfiigung gestellt (vgl. EDK 2017a ).
Der EDK obliegt das uneingeschrinkte Copyright.

DAS BILDUNGSSYSTEM SCHWEIZ

.
PhD- g
Doktorat 2
=_ 5
- o
¢ &
L Master (5 Jahre) Eidg. Diplom £
7 =
L Bachelor (3 Jahre) Diplom HF Eidg. Fachausweis
6
5
4
3
& [
E 2 VORBEREITUNG AUF
g . BERUFS- UND HOHERE
= FACHPRUFUNGEN®
4
. Passerelle 2: Berufsmaturitat oder
p, 2/ Fachmaturitat > Universitére
4 =" Hochschule (Erganzungsprifung)
, Passerelle 1: Gymnasiale
T 1/ Maturitat - Fachhochschule
achmaturita - i
Gymnasiale Maturitat D FMS-Ausweis D Berufsmaturitat + EFZ (Berufspraktikum)
D Eidg. Berufs-
FMS-Ausweis Eidg, Fahigkeitszeugnis (EFZ) attest (EBA)
4
3
I
= =
o 1
1
_ 10
=
& 9
8
Al Kinder und Jugendliche mit
PRIMARSTUFE' besonderem Bildungsbedarf
sl e i ¢ Unterstitzung mit besonderen
T Massnahmen ab Geburt bis
o vollendetem 20. Lebensjahr
| Die konkrete Ausgestaltung der
WO sonderpadagogischen Angebote
[ I8 und Massnahmen wahrend der
= obligatorischen Schule (Fiihren
2 Ik von Sonderschulen, Fiihren von
g 2 Sonderklassen, integrative
2 - Férderung, weiteres) wird
T kantonal geregelt und ist auf

der Grafik nicht dargestellt.
Lohligatorische Schule

© EDK CDIP CDEP CDPE, Februar 2017

ISCED | International Standard T Zwei Jahre Kindergarten resp. die beiden ersten Jahre einer Eingangs-
Classifieatibnior Edusation 2014 stufe:in der Mehrheit der Kantone ins Obligatorium eingebunden
2 Sekundarstufe |:Kanton Tessin mit vierjahriger scuola media (geméss
I 'SCED8 inArt.6H )
[T ISCED7 * Beruflich ildung (Lehre): im Lehrbetrieb + Unterricht
|| ISCED6 an Berufsfachschulen + Besuch tiberbetrieblicher Kurse; Ausbildung an
ISCED 4 Vollzeitschule méglich
[ # itiit: L (BM 1) oder im Anschl die Lehre
] :gg:g g"' B85 (BM 2); Dauer BM 2:Vollzeit 1 Jahr, Tellzeit 1.5-2 Jahre
s Eidg. Berufsprifung / Eidg. Fachausweis = ISCED 6; Hhere Fachprii-
ISCED 1 fung/ Eidg. Diplom = ISCED 7
[T 1SCED 020

14.02.2028, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

Beim Kindergarteneintritt sind die Lernenden in der Regel vier Jahre alt.
Die Schulpflicht” dauert elf Jahre und umfasst die Vorschul- und Primarstu-
fe (acht Jahre, inkl. der in den meisten Kantonen obligatorischen zwei Jahre
Kindergarten) und die Sekundarstufe I (drei Jahre; ausser im Kanton Tessin,
wo diese vier Jahre umfasst) (ebd.).

Anschliessend erfolgt der Ubertritt in die Sekundarstufe II. Unterteilen
lasst sich die Sekundarstufe II in allgemeinbildende und berufsbildende Ausbil-
dungsginge (educa.ch 2017b).

Die Mehrheit der Jugendlichen begibt sich in eine berufshildende Ausbil-
dung, in der sie einen Beruf erlernen (ebd.). Mehrheitlich absolvieren die Ju-
gendlichen eine Berufslehre in Betrieben, die mit schulischem Unterricht in
der Berufsschule erginzt wird (sog. Duales System der Berufsbildung). Eine Be-
rufslehre kann jedoch auch im Vollzeitangebot in schulischen Einrichtungen
stattfinden (ebd.) Die Duale Berufsausbildung mit den Lernorten Betrieb und
Schule ist traditionell stark im deutschschweizerischen Bildungssystem ver-
ankert (Imdorf 2011: 261). Berufsausbildungszertifikate regulieren den Ein-
tritt in den qualifizierten Arbeitsmarkt; die Arbeitsmarktchancen von Arbeit-
nehmer*innen ohne Berufsqualifikation haben sich in den letzten Jahrzehn-
ten massiv verschlechtert. Eine abgeschlossene berufliche Ausbildung garan-
tiert zwar keine Stelle, stellt jedoch einen entscheidenden Faktor fiir die spi-
teren beruflichen Moglichkeiten der Ausgebildeten dar (ebd.).

Die allgemeinbildenden Ausbildungsginge umfassen Gymnasien und Fach-
mittelschulen, sie qualifizieren ihre Abginger*innen nicht direkt fir einen
Beruf, sondern bereiten auf die Tertiirstufe vor (educa.ch 2017b).

Die Tertidrstufe schliesst eine relativ breite Palette von Ausbildungen
entweder an Hochschulen oder im Rahmen von héherer Berufsbildung ein.
Die Schweiz verfugt tiber drei Typen von Hochschulen: universitire Hoch-
schulen, Fachhochschulen und Pidagogische Hochschulen. Die Zulassung
an Hochschulen erfolgt in der Regel durch eine Maturitit oder durch die
eidgendssische Berufsmaturitit (andere Zulassungen sind moglich) (edu-
ca.ch 2017¢). Die hihere Berufshildung auf der anderen Seite beinhaltet eine
Spezialisierung bzw. ein Vertiefen des Fachwissens nach abgeschlossener be-
ruflicher Grundbildung. Die héhere Berufsbildung schliesst eidgendssische
Berufspriifungen und eidgendssische héhere Fachpriifungen und Abschliisse
héherer Fachschulen ein (ebd.).

7 Die Schulpflicht gilt fir alle Kinder, auch fir Lernende ohne geregelten Aufenthalts-
status (educa.ch 2017a).

14.02.2026, 16:44:33.

75


https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1

76

Islam, Gender, Intersektionalitat

Kinder und Jugendliche mit besonderem Bildungsbedarf werden bis zum
20. Lebensjahr mittels sonder- bzw. heilpidagogischen Angeboten und Mass-
nahmen unterstiitzt. Die Regelung dieser Angebote erfolgt kantonal (educa.ch
2017d).

Kennzeichnend fir das schweizerische Bildungssystem ist dessen frithe
Selektion: Neben Deutschland selektiert kaum ein Land so frith und so stark
wie die Schweiz (Miiller 2013: 66). Auf der anderen Seite zeichnet sich das
Bildungssystem der Schweiz durch seine hohe Durchlissigkeit aus. Es exis-
tieren ganz unterschiedliche Wege, in eine Ausbildung oder Schule ein- oder
iiberzutreten oder eine Ausbildung nachzuholen (EDK 2017b).

Die fir den Bildungsverlauf relevanteste Selektion geschieht in der Se-
kundarstufe I, die sich je nach Kanton in zwei bis vier verschiedene Schulty-
pen gliedert. Grob kénnen zwei Typen unterschieden werden: Solche, die in
»Grundanforderungen« ausbilden, und solche, die »erweiterten Anforderun-
gen« und Anspriichen gerecht werden und die im Gegensatz zu den Schul-
typen mit »Grundanforderungen« den Zugang zu Maturitits- und Fachmit-
telschulen eréffnen (Miiller 2013: 66). Diese frithe Selektion unterminiere die
Chancengerechtigkeit, so die Kritik (z.B. u.a. Haenni Hoti 2015, Becker 2010,
Hupka-Brunner et al. 2011, Kronig 2007). Als weitere Schliisselstelle der Selek-
tion gilt der Eintritt in die nachobligatorische Ausbildung auf Sekundarstufe
11, also die Schwelle zur nachobligatorischen Ausbildung. Miillers Einschit-
zung (2013: 66.) ist beizupflichten, wenn sie feststellt, dass die Ausbildung auf
Sekundarstufe II in den letzten Jahren zur Selbstverstindlichkeit geworden
ist und »als weitere Schliisselstelle fiir die Zukunft der Auszubildenden« (ebd.)
betrachtet werden kann.

3.3.2 Jugendliche mit »Migrationshintergrund« in Ubergéngen
im Bildungssystem in der Schweiz

Als besondere Herausforderung in Bezug auf Bildungswege gelten die schu-
lischen Uberginge bzw. die schulische Selektion. Die Art und Weise, wie
bildungsbiografische Uberginge gemeistert wurden, spielte denn auch eine
zentrale Rolle in den bildungsbiografischen Narrationen der untersuchten
jungen Frauen in vorliegender Studie.

In diesem Kapitel soll es nicht darum gehen, den Forschungsstand des
breit beforschten Feldes iiber bildungsbiografische Uberginge von Jugend-
lichen mit »Migrationshintergrund« vollumfinglich auszuleuchten, sondern
darum, das fir die vorliegende Untersuchung relevante Feld zu umreissen.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

Wie verschiedenste Studien zeigen, manifestieren sich in Ubergingen un-
terschiedliche Mechanismen der Reproduktion sozialer Ungleichheit beson-
ders deutlich; gleichzeitig werden Prozesse der Ausdifferenzierung und Hier-
archisierung wirksam, die Chancen entlang bestimmter Differenzkategorien
(wie z.B. Schicht, Klasse, Geschlecht, »Migrationshintergrund«, Wohnort etc.)
ungleich verteilen (Hadja/Hupka-Brunner 2013, Becker et al. 2013, Becker/Sol-
ga 2012, Kronig 2013, Kronig 2007, Kronig et al. 2000).

Etliche Studien verdeutlichen denn auch iibereinstimmend, dass Lernen-
de »mit Migrationshintergrund«® der »zweiten Generation« verglichen mit
solchen ohne »Migrationshintergrund« in den héheren Bildungsstufen unter-
und in den niedrigen Bildungsstufen iiberreprasentiert sind (u.a. BFS 2017b,
Hadjar/Hupka-Brunner 20132, Meyer 2009 etc.).

Im Jahre 2015 hatten gemiss Definition’ des BFS (2017b) 36 Prozent der
Bevolkerung ab 15 Jahren einen »Migrationshintergrund«. Ein Drittel dieser
Bevolkerungsgruppe besass 2015 die Schweizer Staatsangehorigkeit (ebd.);
vier Fiinftel der Personen mit »Migrationshintergrund« gehoren der soge-
nannten ersten Generation an (d.h., sie sind selbst zugewandert), wihrend
ein Fiinftel in der Schweiz geboren wurde (dazu zihlen Zugewanderte der

8 Das Kriterium der Nationalitdt, auf dem die statistischen Bildungsanalysen des Bun-
desamtes fiir Statistik (BFS) in der Schweiz traditionell beruhen, erwies sich zuneh-
mend als unbrauchbar, um die Bildungswege von Zugewanderten und deren Nach-
kommen zu erfassen (Bader/Fibbi 2012: 5). Das etwas neuere Kriterium »mit Migra-
tionshintergrund« stellt jedoch gleichermassen ein Problem dar: Gerade in Bezug auf
Bildungsstatistiken ist es dusserst relevant, wie der Begriff definiert wird, beziehungs-
weise, wen dieser Begriff umschliesst—sind hier Jugendliche, die in der Schweiz gebo-
ren worden sind, gemeint, die einen auslandischen Pass haben, oder (auch) Jugend-
liche, die einen Schweizer Pass haben, deren Eltern jedoch im Ausland geboren sind?
Wie verhilt es sich mitJugendlichen mit Schweizer Pass, die im Ausland geboren wur-
den?Je nachdem, wie diese Gruppe definiert wird, fallen die Bildungsstatistiken unter-
schiedlich aus. Das Bundesamt fiir Statistik schligt folgende Definition der Kategorie
»mit Migrationshintergrund« vor: »Alle Personen ausldndischer Staatsangehdérigkeit,
die eingeblrgerten Schweizerinnen und Schweizer (mit Ausnahme der in der Schweiz
geborenen Eingeblrgerten mit Eltern, die beide in der Schweiz geboren wurden), so-
wie die geblirtigen Schweizerinnen und Schweizer mit Eltern, die beide im Ausland
geboren wurden« (BFS 2017b).

9 »Alle Personen auslandischer Staatsangehorigkeit, die eingebiirgerten Schweizerin-
nen und Schweizer (mit Ausnahme der in der Schweiz geborenen Eingebiirgerten mit
Eltern, die beide in der Schweiz geboren wurden), sowie die gebiirtigen Schweizerin-
nen und Schweizer mit Eltern, die beide im Ausland geboren wurden« (BFS 2017b).

14.02.2026, 16:44:33.

71


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Islam, Gender, Intersektionalitat

sog. zweiten Generation sowie gebiirtige und eingebiirgerte Schweizer*in-
nen) (ebd.). Gemiss BFS (ebd.) stellt bei fast 50 Prozent das hochste Bildungs-
niveau die Sekundarstufe II dar, gefolgt von 30 Prozent, deren hochster Bil-
dungsabschluss auf der Tertidrstufe angesiedelt ist und von 20 Prozent, die
lediglich iiber einen Abschluss der obligatorischen Schule verfiigen (bei die-
sen Zahlen ist jedoch zu beachten, dass viele Personen zwischen 15 und 30
sich noch in Ausbildung befinden und noch iber keinen hochsten Bildungs-
abschluss verfiigen) (ebd.). Die Bevolkerung »ohne Migrationshintergrund«
(gemaiss der Definition des BFS 2017b) ist verglichen mit der Gesamtbevol-
kerung auf der Sekundarstufe II und der Tertidrstufe iibervertreten und in
der obligatorischen Schule untervertreten (16 Prozent). Mit 28 Prozent und
40 Prozent sind demgegeniiber Personen mit »Migrationshintergrund« im
Verhiltnis gleichmissig auf die drei Bildungsniveaus verteilt (BFS 2017b). Bei
der sog. »zweiten Generation«, um die es in dieser Studie in erster Linie geht,
erreichen verhiltnismissig mehr Personen einen Abschluss der obligatori-
schen Schule als hochstes Bildungsniveau, wihrend solche mit einem Tertidr-
abschluss im Vergleich zur Gesamtbevolkerung einen tieferen Anteil aufwei-
sen (ebd.). Verschiedene Autor*innen unterstreichen allerdings, dass der Be-
fund, dass Lernende mit »Migrationshintergrund« in hoheren Bildungsstufen
unter- und in den niedrigen Bildungsstufen tiberreprisentiert sind, ganz un-
terschiedlichen Faktoren geschuldet ist, resp. unter Einbezug verschiedenster
Faktoren gelesen und entsprechend relativiert werden miisse (Miiller 2013: 67,
Bader/Fibi 2012, Riphan/Bauer 2007, Mey et al. 2005, Bolzmann et al. 2003).
Beispielsweise muss hinsichtlich der Bildungsbeteiligung zwischen der sog.
sersten« und »zweiten Generation« von Zugewanderten unterschieden wer-
den: Jugendliche von Zugewanderten der »zweiten Generation« sind zwar
verglichen mit gebiirtigen Schweizer*innen leicht schlechter positioniert, je-
doch deutlich besser als Zugewanderte der »ersten Generation« (BFS 2017b,
Miller 2013: 67, Mey et al. 2005). Zudem miissen hierbei die eingebiirgerten
Jugendlichen der sog. »zweiten Generation« beriicksichtigt werden, was das
Bild relativiert, denn insbesondere im oberen Bildungssegment sind diese Ju-
gendlichen sogar besser positioniert als die gleichaltrigen gebiirtigen Schwei-
zer*innen (BFS 2017b, Mey et al. 2005). Die statistischen Resultate fallen al-
so insgesamt tiefer aus, wenn Eingebiirgerte unter die Kategorie der Ein-
heimischen subsumiert werden, insbesondere wenn wie in ilteren Studien
nach dem Kriterium der nationalen Zugehorigkeit unterschieden wird. Zu-
dem kann davon ausgegangen werden, dass eine Einbiirgerung bei hoherer
Bildung wahrscheinlicher ist (Miiller 2013: 67). Auch zeigen Mey et al. (2005)

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

auf, dass Jugendliche ilterer Zuwanderungsgruppen im Bildungssystem ten-
denziell schlechter positioniert sind als Jugendliche neuerer Zuwanderungs-
gruppen. Diese Aussage gilt jedoch nicht fir jugendliche Zugewanderte aus
Deutschland, die partiell besser als junge Schweizer*innen positioniert seien
(ebd.).

Ebenfalls muss, wie etliche Studien aufzeigen, beriicksichtigt werden,
dass die schlechteren Positionierungen von Jugendlichen mit »Migrationshin-
tergrund« im Vergleich zu gebiirtigen Schweizer Jugendlichen primir sozialer
(und nicht »kultureller«) Natur sind (Miiller 2013: 69). So stammen Jugendli-
che mit »Migrationshintergrund« der zweiten Generation itberdurchschnitt-
lich oft aus sogenannten »unteren Gesellschaftsschichten« und sind dadurch
einerseits vermehrt verschiedensten Mechanismen sozialer Ausschliisse aus-
gesetzt (ebd.). Bildungsstatistiken miissen nicht zuletzt auch deshalb unter
Beriicksichtigung der sozialen Herkunft gelesen werden. Eine solche Lesart
wirft ein neues Licht auf die Bildungsabschliisse von Jugendlichen mit »Mi-
grationshintergrund«: Verschiedenste Studien belegen, dass Kinder von Zu-
gewanderten unter Einbezug der sozialen Herkunft ihre Bildungsmoglich-
keiten besser nutzen als die Kinder von Einheimischen (Riphan 2007, Mey et
al. 2005: 96, Bolzmann et al. 2003). Der schulische Erfolg von Jugendlichen
der zweiten Generation scheint, wie Miiller (2013: 69) ausfiihrt, mit der iiber-
durchschnittlich hohen Aufstiegsmotivation der Jugendlichen zusammenzu-
hingen; fur diese stellt Bildung oft der einzige Weg des sozialen Aufstiegs
dar. Umgekehrt konne diese Aufstiegsmotivation jedoch auch zu »iiberhéh-
ten Mobilititserwartungen, unrealistischen Bildungszielen sowie zu einem
hohen Druck seitens der Eltern fithren« (ebd.).

Es herrscht weitgehend Einigkeit dariiber, dass komplexe Prozesse und
Strukturen fiir das Scheitern oder den Erfolg von Bildungskarrieren aus-
schlaggebend sind. Das Bildungssystem trigt seinerseits iiber verschiedenste
Mechanismen und Selektionsprozesse zur Reproduktion und Stabilisierung
sozialer Ungleichheit bei (Felouzis/Charmillot 2017, Gomolla/Radke 2009,
Kronig 2007, Solga 2005, Bourdieu/Passeron 1987). Die »Persistenz her-
kunftsbedingter Ungleichheit« (Mey 2015: 236) ist im europiischen Vergleich
in Deutschland und in der Schweiz gar besonders ausgeprigt (ebd., Kronig
2013).

Wie Kronig (2013: 45fF., 2007: 211f., 2005) verdeutlicht, wirkt das Schulsys-
tem ungeachtet entgegenlaufender bildungspolitischer Bemithungen diskri-
minierend. Bei Selektionsentscheiden manifestiert sich dies besonders mar-
kant: Wie Kronig empirisch zeigt, sind Selektionsentscheide nicht in ers-

14.02.2026, 16:44:33.

79


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Islam, Gender, Intersektionalitat

ter Linie von Leistungen abhingig, sondern werden massgeblich von ande-
ren Faktoren wie bspw. Zugehorigkeiten gepragt. Zu den leistungsfremden
Faktoren zihlen weiter die Differenzkategorien Geschlecht, soziale Herkunft,
Wohnort sowie nationalstaatliche Zugehdorigkeit (Kronig 2005: 13). Diese Dif-
ferenzkategorien beeinflussen die Benachteiligung entsprechender Gruppen
(ebd.). Gleiche Leistungen fithren, das gilt mittlerweile als unbestritten, nicht
zum selben Bildungserfolg. Gomolla und Radke (2009) bringen diesbeziig-
lich das Konzept der institutionellen Diskriminierung ein. Ihr Modell basiert auf
verschiedenen sozialen Ungleichheitsachsen (einschliesslich derjenigen von
Kronig 2005). Die institutionelle Diskriminierung stellt nach Gomolla und Rad-
ke eine besondere Form von Diskriminierung dar, wobei die Ursachen der
Diskriminierung im organisatorischen Handeln gesellschaftlicher Institutio-
nen (wie z.B. auch das Bildungssystem) lokalisiert sind. Sie differenzieren
zwischen direkter und indirekter institutioneller Diskriminierung (ebd.: 48f.). Bei
der direkten institutionellen Diskriminierung handelt es sich um regelmissige, in-
tentionale Handlungen welche zur Routine geworden sind, bei der indirekten
institutionellen Diskriminierung um eine ganze Bandbreite von institutionellen
Mechanismen, die bestimmte Gruppen iiberproportional treffen (ebd.).
Bislang gibt es nur vereinzelt ethnografische Studien, die soziale Selek-
tionsprozesse und Praktiken des Schulpersonals im Umgang mit sozial un-
gleichen Kindern und deren Eltern untersuchen. In einer fundierten, neue-
ren ethnografischen Studie untersucht Hofstetter, wie das Bildungsperso-
nal und die Bildungsteilnehmenden hinsichtlich von Bildungsentscheidun-
gen zusammenspielen (Hofstetter 2017). Aufgrund seines Materials schligt er
vor, die Schule als eigenstindige Akteurin zu konzipieren, welche Schiiler*in-
nenstrome lenkt und als Organisation eigene Interessen verfolgt. Er legt dar,
dass sich das Schulsystem nicht selbst reguliert, sondern dass »quasi durch
eine unsichtbare Hand alljihrlich ungefihr gleich viele Kinder ihrer Herkunft
entsprechend auf die vorhandenen Plitze der hierarchisierten Sekundarstu-
fe I verteilt werden« (ebd.: 292). Er beleuchtet verborgene Zusammenhin-
ge und Praktiken, die zur allmihlichen Entstehung von Bildungsentschei-
dungen fithren, wie bspw. »Mikro-Entscheidungen«. Solche fortwihrend von
schulischen Akteur*innen getroffenen »Mikro-Entscheidungen« fithren ge-
miss Hofstetter in der Summe dazu, dass »tendenziell soziale Ungleichhei-
ten in Bildungsungleichheiten transformiert werden und dabei Kinder fiir
den ihnen zugewiesenen Klassenzug >passend< gemacht werden« (ebd.: 293).
Weiter kann in Bezug auf Bildungsiiberginge einerseits an in der
Schweiz durchgefithrte Studien zum Ubergang von der Volksschule zum

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

nachobligatorischen Ausbildungssystem von jugendlichen Migrant*innen
angekniipft werden (vgl. Mey 2015, Mey/Rorato 2010, Miiller R. 2009, Mey et
al. 2005, Imdorf 2005, Fibbi et al. 2003 etc.), andererseits an internationale
jugendsoziologische Arbeiten, die den Ubergangprozess von der Schule zur
nachobligatorischen Ausbildung als Prozess einer potenziellen Umorientie-
rung konzipieren (vgl. bspw. King/Koller 2009a,b, King 2004, Schittenhelm
2010, 2005). Auch auf Ergebnisse der Schweizer Jugendpanelstudie TREE
(vgl. Scharenberg et al. 2016, Hadjar/Hupka-Brunner 2013a, Bergman et al.
2012, Sacchi et al. 2011; Hupka/Stalder 2011a,b u.a.) kann zuriickgegriffen
werden: Ergebnisse der Schweizer TREE-Studie unterstreichen ebenfalls die
voranstehend dargelegten Befunde, dass nicht nur Leistungen, sondern auch
individuelle und strukturelle Merkmale eine Rolle bei Ubertritten spielen (z.B.
Hupka-Brunner et al. 2011a). Beispielsweise haben Knaben aus soziodkono-
misch besser gestellten Familien héhere Chancen auf einen direkten Ubertritt
in die Sekundarstufe II — bei gleichen Leistungen wie Knaben aus soziodko-
nomisch schlechter gestellten Familien. Ebenso haben Lernende aus einem
Schultyp mit tieferem Anforderungsniveau geringere Chancen fir einen
Direktiibertritt in die Sekundarstufe II als Schulabginger*innen von Aus-
bildungstypen mit erweiterten Anforderungen — bei denselben schulischen
Leistungen (ebd.). Hupka-Brunner et al. (2011b) konnten zudem in einer
weiteren vergleichenden Studie tiber bildungsbenachteiligte Jugendliche des
Schweizer TREE-Surveys sowie des Deutschen DJI-Ubergangspanels belegen,
dass insbesondere die Faktoren Geschlecht, »Migrationshintergrund« und
Schulleistung bei Ubergingen in die nachobligatorische Schulbildung ins
Gewicht fallen. Sie legen dar, dass insbesondere junge Frauen, Jugendliche
mit »Migrationshintergrund« und Jugendliche mit schlechteren Schulnoten
ein hoheres Risiko fiir einen nicht erfolgreichen Ubergang haben (ebd.: 75).
Etliche Studien weisen nach, dass die betriebliche Erstausbildung, wel-
che das Tor zum qualifizierten Arbeitsmarkt im Dualen Berufsbildungssystem
der Schweiz darstellt, fiir Jugendliche mit »Migrationshintergrund« nicht in
gleichem Masse zuginglich ist wie fiir Jugendliche ohne »Migrationshinter-
grund« (vgl. Imdorf 2011: 262). Imdorf (2011) legt dar, mittels welcher Mecha-
nismen in der Deutschschweiz jugendliche Schulabginger*innen mit »Migra-
tionshintergrund« benachteiligt werden: Er zeigt auf, dass die Reproduktion
sozialer Ungleichheit insbesondere bei der Lehrlingsselektion, also bei Verga-
be der Lehrstellen fiir die betriebliche Erstausbildung, erfolgt. Die Ursache in
der Benachteiligung von Schulabginger®innen mit »Migrationshintergrund«
verortet Imdorf in der Funktionsweise und Organisationslogik der Betriebe

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Islam, Gender, Intersektionalitat

selbst und der fiir sie relevanten Welten, zu denen die Betroffenen keinen
Zugang haben (ebd.). Diese Bildungsbarriere kann ihre Wirkmachtigkeit in
erster Linie deshalb entfalten, da die Vergabe von Lehrstellenplitzen nicht
staatlich geregelt ist und die Betriebe quasi in Eigenregie iiber den Abschluss
eines Ausbildungsvertrags entscheiden kénnen (ebd.: 274).

Mey und Rorato (2010) stellen in Bezug auf Uberginge »Prozesse der Er-
niichterung nach Abschluss der Volksschule« (ebd.: 5) fest. Mit dem »Verlust
des Status als Volksschiiler« (ebd.) und mit der beruflichen Positionierung
wiirden sich soziale (Ungleichheits-)Positionen verfestigen und gesellschaft-
lichen Ungleichheits- und Differenzierungsprozessen kein Einhalt mehr ge-
boten (ebd.). Mey (2015) untersuchte in einer weiteren Studie die Passung
zwischen eigenen Wiinschen und Zielen von Jugendlichen mit »Migrations-
hintergrund« und der Nachfrage des Arbeitsmarkts. In ihrem bezeichnenden
Artikel Wege in die Arbeitswelt — dorthin, wo noch Platz ist (Mey 2015) verweist sie
in Bezug auf Uberginge in die nachobligatorische Bildung auf starke Momen-
te der Fremdbestimmung. So fiihrt sie anhand von Fallbeispielen aus, wie der
Ubergang bildungsbenachteiligte Jugendliche in Branchen und Berufe fithren
kann, die ihren Neigungen und Wiinschen wenig entsprechen und die ten-
denziell die wenig privilegierte Stellung ihrer Eltern im Arbeitsmarkt repro-
duzieren. Sie gelangt zu einem interessanten Nebenergebnis in Bezug auf die
Rolle von Berufspraktika in »Briickenangeboten«: Jugendliche wurden durch
diese Praktika als Alternative zu einer antizipierten drohenden Arbeitslosig-
keit tendenziell in unbeliebte Berufe hineinberaten, deren Lehrstellen noch
nicht besetzt werden konnten (ebd.: 251-252).

Schittenhelm konzipiert den Ubergang zwischen Schule und beruflicher
Ausbildung schliesslich als »Statuspassage« (2010: 40, 2005). Diese bringe
Verinderungen bestehender sozialer und institutioneller Einbindungen mit
sich und sei in ihrem Ausgang ungewiss, da sie fiir die betreffenden Perso-
nen oft mit Such- und Neuorientierungsprozessen einhergehe (2005: 25). Vor
diesem Hintergrund versteht Schittenhelm den Statusiibergang von Schule
zu einer beruflichen Ausbildung als »Orientierungsanforderung« (ebd.: 17),
die es zu bewiltigen gelte und wahrend derer sich junge Erwachsene neu
positionieren, orientieren und verorten miissten. Auch Schittenhelm unter-
streicht, dass die Bewiltigung dieser Anforderung fiir junge Erwachsene mit
»Migrationshintergrund« besonders weitreichende Folgen habe. Sie spricht
von »mehrdimensionalen Statuspassagen« (2010: 40), die sich in Bezug auf
das Schulsystem, Migration, Generationenbeziehungen sowie Partnerschaft
und Familiengriindung (ebd.: 40-41) finden. Insbesondere fiir weibliche Mi-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

grantinnen wiirden diese Statuspassagen eine vergleichsweise grossere Her-
ausforderung darstellen als etwa fiir junge Erwachsene ohne »Migrationshin-
tergrund« (Schittenhelm 2005: 19; Granato 2006, 2003: 117). Studien zeigen,
dass sich bei jungen Frauen mit »Migrationshintergrund« die benachteiligen-
den Effekte kumulieren (Haberlin et al. 2004), beziehungsweise die Differenz-
dimensionen Gender und »Migrationshintergrund« ungiinstig zusammenspie-
len.

Bader und Fibbi (2012: 11) arbeiten basierend auf einer Analyse einschligi-
ger Fachliteratur funf relevante Einflussbereiche auf Bildungsbiografien von
Jugendlichen mit »Migrationshintergrund« heraus. Es sind dies die Migrati-
onslaufbahn, das familidre Umfeld, die Bildungsstrukturen, das soziale Kapi-
tal und die psychosozialen Ressourcen. Sie betonen insbesondere die Wich-
tigkeit des sozialen Kapitals und die zentrale Rolle der Lehrpersonen fur die
Laufbahn der Jugendlichen als Vorbilder bei der Suche nach Orientierung
(ebd.: 55).

Oester (2008: 50-51) nimmt die widerspriichliche Funktion des Bildungs-
systems in Bezug auf soziale Ungleichheit in den Fokus. Sie spricht von der
»doppelten Funktion des Bildungssystems« (ebd.: 50): Diese bestehe einer-
seits in der Funktion der sozialen Nivellierung und der Homogenisierung
des Bildungssystems, welche die Gemeinschaftsbildung mittels assimilativer
bzw. integrativer Prozesse zum Ziel habe und das soziale Lernen in der Vor-
dergrund stelle, andererseits in der Funktion der sozialen Hierarchisierung,
die Differenzierungsprozesse iiber das akademische Lernen in den Vorder-
grund stelle und dem leistungsbezogenen Wettbewerb verpflichtet sei (ebd.).
Oesters Modell der »doppelten Funktion des Bildungssystems« fithrt sie zu-
dem zu einer interessanten Erklirung fir die Reproduktion von Bildungsun-
gleichheiten im Zusammenhang mit sozialrdumlicher Segregation: Sie fithrt
aus, wie diese doppelte Funktion unter dem Aspekt der sozialriumlichen Se-
gregation dazu fithren kann, dass Schulen an weniger privilegierten Schul-
standorten, wo der soziokulturelle Wandel demografisch am héchsten ist,
»riskieren (..), sich zum Nachteil des akademischen Lernens auf ihren As-
similationsauftrag zu beschranken« (ebd.: 65), wihrend privilegierte Schul-
standorte mit einem stabilen Mittelstand sich auf die Aufbau akademischer
Leistung konzentrieren konnen und somit die hochsten Wettbewerbschan-
cen haben (ebd.). Oester und Brunner zeigen zudem auf, wie das Bildungs-
system in transnationalisierten sozialen Riumen mittels Selektionsprozessen
und assimilativen Forderungen die adoleszenten Peerwelten und deren Ein-
und Ausgrenzungslogiken prigt (Oester/Brunner 2015).

14.02.2026, 16:44:33.

83


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Islam, Gender, Intersektionalitat

Mit Riegel (2017: 11, 2016a, b) kann der widerspriichliche Umgang des
Bildungssystems mit migrationsgesellschaftlicher Pluralitit und sozialer
Ungleichheit abschliessend folgenderweise zusammengefasst werden: Einer-
seits liegt dem Bildungssystem zwar eine Gleichheits- und Leistungsideologie
zugrunde, nach der zumindest der theoretische Anspruch auf Gleichbehand-
lung besteht und Leistung die primire Grundlage zum Bildungserfolg sein
sollte. Der Anspruch zu Gleichheit und leistungsbasiertem Bildungserfolg
steht jedoch in faktischem Widerspruch zu diskriminierenden Mechanismen
des Bildungssystems, wie a) der starken Selektivitit, b) der kulturellen Hege-
monie und nationalstaatlichen Zentrierung von Bildung, die dazu fithrt, dass
sich Differenz- und Normalititskonstruktionen in Organisationsformen,
Bildungsinhalten und pidagogischem Handeln materialisieren sowie c) in-
stitutionalisierten Formen von Diskriminierung (Riegel 2017: 11). Folge davon
ist, dass es der Institution Schule trotz anderslautender Anspriiche und Be-
mithungen nicht gelingt, Verhiltnisse sozialer Ungleichheit zu durchbrechen.
Dies fiihre einerseits zur »Beteiligung und Reproduktion von hegemonialen
Dominanz- und Differenzverhiltnissen) (ebd.: 12) andererseits zu ungleichen
Chancen im Bildungssystem durch »Benachteiligungen, Verletzungen und
fehlende Reprisentation von denjenigen, die der hegemonialen Normalitats-
konstruktion (als biirgerlich, weiss, schweizerisch, minnlich, heterosexuell,
gesund konzeptualisiert) nicht entsprechen« (ebd.).

Einen solchen Fokus einnehmend, stellt sich nun in Bezug auf die vorlie-
gende Untersuchung die Frage, wie es sich mit der Bildungsbeteiligung reli-
gios orientierter Musliminnen und der Differenzkategorie »Muslimin« in ei-
nem so konzeptualisierten Bildungssystem verhalt? Entsprechende, systema-
tische Studien liegen meines Wissens fiir die Schweiz bisher keine vor. Inter-
national existieren zwar vereinzelt Studien, diese sind jedoch aufgrund unter-
schiedlich strukturierter Bildungssysteme, Inkorporationsbedingungen (Soy-
sal 1994, Allenbach/Miiller 2017: 276, Allenbach/Sokefeld 2010: 19) sowie der
unterschiedlichen Zusammensetzung der muslimischen Bevolkerung ledig-
lich beschrinkt auf die Schweiz tibertragbar. Ethnografische Untersuchun-
gen zu religios orientierten jungen Secondas muslimischen Glaubens im Kon-
text von Bildung stellen mit Ausnahme vielleicht von Allenbach (2016) in der
Schweiz ebenso weitgehend eine Forschungsliicke dar. Allenbach (2016) be-
fasst sich mit Agency und Grenzziehungsprozessen von jungen muslimischen
Midchen in Bezug auf den obligatorischen schulischen Schwimmunterricht
und zeigt auf, wie die jungen Frauen durchaus vielfiltige Handlungsmoglich-
keiten besitzen, dominante (gegenderte) Differenzlinien und damit einherge-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Annéherung an das Forschungsfeld

hende Machtkonstellationen infrage zu stellen und ihre Positionierung dazu
auszuhandeln (ebd.: 43f.). Sie verweist auf eine zunehmende Bedeutung eines
»muskuliren Liberalismus« in Bezug auf Muslim*innen in der Schweiz, der
die Grenzen zwischen »uns« und »den Andern« primar entlang Geschlechter-
vorstellungen zieht (ebd.)

International existieren vereinzelt neuere sozial- bzw. bildungsanthro-
pologische Studien iber religios aktive junge muslimische Frauen (und
Minner) in Bildungskontexten (vgl. bspw. Jaffe-Walter 2016, Giliam 2015,
Mir 2014). Die dinische Bildungsanthropologin Gilliam untersucht in ihrem
ethnografischen Beitrag Beeing a Good, Relaxed or Exaggerated Muslim (2015)
bspw. wie »Muslim*in sein« von Jugendlichen in sozialen Kontexten von
danischen Schulen konstruiert und ausgehandelt wird.

In Coercive Concern untersucht Jaffe-Walter (2016) in einer ethnografisch
fundierten Studie, wie Stereotypen von muslimischen Zugewanderten in libe-
ralen westlichen Gesellschaften tigliche Interaktionen an 6ffentlichen Schu-
len beeinflussen und das Bild, wie muslimische Jugendliche von Lehrperso-
nen und Peers gesehen werden, pragen. Sie fithrt weiter aus, wie Schulen als
Orte von nationalstaatlicher Steuerung funktionieren, und wie der (gesell-
schafts-)politische Uberfremdungsdiskurs im Bildungssystem reproduziert
wird und auf diese Weise das Leben der Jugendlichen, die unter stindiger
sozialer Beobachtung stehen, prigt (ebd.).

Die amerikanische Anthropologin Mir (2014) schliesslich untersucht das
Campusleben junger Musliminnen in den Vereinigten Staaten. Sie gelangt
zum Schluss, dass junge muslimische Frauen in der Post-9/11-Ara in ihren
identitiren Aushandlungsprozessen einem doppelten Erwartungsdruck aus-
gesetzt sind: einerseits dem Erwartungsdruck der muslimischen Community
und andererseits dem der dominanten nicht-muslimischen Gesellschaft. Mir
(2014) verdeutlicht in ihrer ethnografischen Studie, wie eine Gruppe junger
sich als Musliminnen identifizierender Frauen ihre Identitit in diesem Span-
nungsfeld konstruieren und im Kontext des universitiren Campuslebens aus-
handeln.

Die erwihnten Studien zeigen allesamt den engen Bezug des Bildungs-
wesens zum jeweiligen nationalstaatlichen System einerseits und zu domi-
nanten gesellschaftspolitischen Diskursen und Zuschreibungen andererseits:
Das Bildungssystem reproduziert die gesellschaftlich und politisch dominie-
renden Differenzkonstruktionen; die jugendlichen Muslim*innen sehen sich
folglich (auch) im Bildungswesen mit stereotypisierenden Ausschlussprozes-
sen konfrontiert. Unterstrichen wird jedoch ebenfalls, dass die jungen Frauen

14.02.2026, 16:44:33.

85


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Islam, Gender, Intersektionalitat

(und Minner) mit vielgestaltigen Strategien auf diese Gegebenheiten reagie-
ren.

Zusammenfassend kann konstatiert werden, dass sich Bildungsungleich-
heiten bei Jugendlichen mit »Migrationshintergrund« in einem »defizitori-
entierten, frith selektionierenden Bildungssystem« (Oester/Brunner 2015:
IV) anhand unterschiedlicher Differenzdimensionen manifestieren. Dies
verdeutlicht sich besonders nachdriicklich bei bildungsbiografischen Uber-
gingen. Die Einnahme eines intersektionellen Blicks auf das Zusammenspiel
dieser verschiedenen Differenzdimensionen in migrationsgesellschaftlichen
Verhaltnissen kann sich hierbei als dusserst sinnvoll erweisen (vgl. bspw.
Riegel 2016a, b, 2010b Hadjar/Hupka-Brunner 2013b, zum theoretischen
Rahmen vgl. Kap. 2).

Ob und wie sich die Differenzkategorie »Muslimin« als intersektionell
wirkende Kategorie in bildungsbiografischen Ubergingen in einem Bildungs-
system manifestiert, das von Jugendlichen mit »Migrationshintergrund« nach
wie vor primir Assimilationsleistung erwartet, ist Gegenstand dieser Unter-
suchung.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Methodisches Vorgehen

Das gewihlte methodische Vorgehen orientierte sich an der Fragestellung des
Forschungsvorhabens: Mittels sozialanthropologischer Forschungsmethoden
sollten Sinnzusammenhinge und Relevanzsysteme der Akteurinnen analy-
siert werden. Durch eine solche Forschungsstrategie lassen sich Riickschliis-
se auf gesellschaftliche Bedingungen des (bildungs-)biografischen Handelns
der jungen Frauen ziehen und im Sinne Bourdieus verstehen (vgl. Bourdieu
1997). Ziel hierbei war es, aus einer Akteurinnenperspektive die Bedeutung
der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien zu rekonstruieren
und »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) zu eruieren, mittels derer die jungen
Secondas ihre Agency im Zusammenhang mit ihren Bildungsbiografien er-
weitern.

Es wurde ein ethnografischer Ansatz gewihlt, welcher den Akteurinnen
Raum fiir die Darstellung eigener Relevanz- und Deutungssysteme innerhalb
von (sozialen) Riumen geben sollte. Der Vorteil einer ethnografischen For-
schungsstrategie ist nicht zuletzt, dass »Aspekte des Handelns und Denkens
beobachtbar werden, die in Gesprichen und Dokumenten — gleich welcher
Art - (..) nicht in dieser Weise zuginglich wiren« (Liiders 2011: 151). Kern
des Zugangs zum Feld bildete die Methodik einer multi-sited Ethnography, wie
Marcus (1995) sie in Abgrenzung zur klassisch ethnografischen Vorgehenswei-
se vorschligt.

Wie bei einer ethnografischen Herangehensweise tiblich, kam bei der Da-
tenerhebung ein Methodenmix zum Zuge: ein zirkulires Verfahren von teil-
nehmender Beobachtung' in multiplen (sozialen) Feldern, themenzentrier-

1 Die Methodik der teilnehmenden Beobachtung, die »Kénigsmethode der Sozial- bzw.
der Kulturwissenschaft« (Girtler 1989:104) wird bereits seit lingerer Zeit fruchtbar im
religionswissenschaftlichen Kontext bzw. in der Religionsforschung eingesetzt (Bau-
mann 1998; fiir eine Ubersicht vgl. bspw. Franke/Maske (2011: 108ff.). Ein ethnografi-
scher Zugang im Sinne einer »multi-sited Ethnography« umfasst jedoch mehr als teil-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Islam, Gender, Intersektionalitat

ten (bildungs-)biografischen Interviews sowie einer diskursiven Dokumen-
tenanalyse in Bezug auf die Differenzkategorie »Muslimin«.

Die kontinuierliche, zirkulire Auswertung fand mittels Grounded Theory
(Strauss/Corbin 1996) statt und wurde durch eine fallzentrierte, biografische
Perspektive erganzt. Die Darstellung der Resultate erfolgte schliesslich ent-
lang einer Typologie® von alltiglichen »Taktiken« (De Certeau 1988: 89), welche
bei jungen Musliminnen in der Deutschschweiz in Bezug auf ihre Bildungs-
biografien und ihre gesellschaftliche Selbstpositionierung manifest werden
(siehe Kap. 5).

4.1 Sample: Forschen zu Musliminnen im Spannungsfeld zwischen
»methodological Islamism« und »strategical essentialism«

Die Ausgangslage des Samplings gestaltete sich ziemlich komplex. Das Vor-
haben bestand darin, von einer Arbeitsdefinition auszugehen und anschlies-
send in kontinuierlich kontrastierendem Verfahren theoretisch zu sampeln
(Strauss/Corbin 1996). Die Arbeitsdefinition des Samples lautete zunichst wie
folgt:

»Untersucht werden sollen junge muslimische Frauen mit »Migrationshin-
tergrund«der zweiten Generation in der Deutschschweiz, die sich als>musli-
misch<bezeichnen (Selbstdeklaration) und in der Schweiz geboren, resp. als
Kleinkind in die Schweiz gekommen sind. Die zu Befragenden sollen zwi-
schen 18-24 Jahre alt sein und damit in einem Alter, in dem sie einerseits
— wie erfahrene Biografieforschende festgestellt haben — in der Lage sind,
»kritisch ihre soziale Position, ihren Akteur-Spielraum und ihr Selbst im Ver-
héltnis zu andern [zu] reflektieren« (Nokel 2002: 19; vgl. hierzu Rosenthal
1995: 104, 135 Lucius-Hoene/Deppermann 2002: 298), andererseits die zu re-
konstruierende Lebensphase noch nicht zu weit zurtick liegt«.

nehmende Beobachtung, hier kommt meist ein Methodenmix, der u.a. teilnehmende
Beobachtung beinhaltet, zum Zuge (vgl. Falzon 2009:1).

2 Hier lehne ich mich an das von Kelle und Kluge (2010) vorgeschlagene Verfahren zur
Typisierung an. Wichtig zu betonen ist jedoch, dass es sich bei der Typologie nicht um
die Darstellung eines Weberschen Idealtypus (Weber, Max (1995 [1904]) handelt, son-
dern um eine Typisierung von »Taktiken« (De Certeau 1988:89). Infolgedessen kdnnen
innerhalb einer Bildungsbiografie je nach Lebensabschnitt unter Umstianden verschie-
dene »Taktiken« (ebd.) zum Zuge kommen.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Methodisches Vorgehen

Bereits in der frithen Erhebungsphase taten sich jedoch drei verschiedene
Problemfelder beziiglich dieser Arbeitsdefinition auf: 1) sich als »muslimisch«
bezeichnen (Selbstdeklaration), 2) die Konzeption »zweite Generation« in der
Migrationsforschung und 3) die Altersspanne. Diese Punkte mussten reflek-
tiert, hinterfragt und teilweise umdefiniert werden. Dieser Prozess soll im
Folgenden kurz beschrieben werden.

Bereits in der frithen Erhebungsphase wurde deutlich, dass >Muslima seinc
situativ konstruiert wird und selbst eine »Selbstdeklaration« kontextuell va-
riieren kann. Dies soll kurz am Beispiel der einundzwanzigjihrigen Lane il-
lustriert werden:

In den meisten Situationen, insbesondere jedoch in nicht-religiés konno-
tierten Kontexten, wie z.B. der Arbeitswelt — bezeichnet sich Lane, wie sich
in der Feldforschung anhand der teilnehmenden Beobachtung zeigte — als
Muslima®.

Lanes Familie ist aus Siidosteuropa eingewandert; sie wurde als eines von
funf Geschwistern in der Deutschschweiz geboren und wurde »distanziert«
religios sozialisiert* (vgl. »Vier Gestalten des (Un)-Glaubensc, Stolz et al. 2014:
75fF.). Die iltere Schwester von Lane fand in der Pubertit durch Schulkame-
raden zu einer dezidiert religiosen muslimischen Jugendgruppe, begann re-
ligiése Schriften zu lesen und bedeckte sich fortan mit einem Hijab — ein
Schritt, dem Lane grossen Respekt zollt und den sie sehr bewundert, wie sie
immer wieder unterstreicht. Der grosse Respekt, den Lane fiir diese Entschei-
dung aufbringt, rithrt vom Mut her, den es in Lanes Augen erfordert, sich

3 Der Vorteil einer ethnografischen Zugangsweise ist unter anderem, dass mittels teil-
nehmender Beobachtung Aspekte der Selbstreprasentation erfasst werden kdnnen,
die in Interviews und Dokumenten nicht in derselben Weise zuganglich waren; vgl.
hierzu auch Luders 2011: 151

4 Es gestaltet sich schwierig, die religiose Sozialisation von Lane in dieser Kiirze darzu-
stellen. Lane umschreibtihre religiose Sozialisation folgendermassen: »Meine Mutter,
sie hat uns Kinder eigentlich auch nicht so religios erzogen. Sie hat uns immer ge-
sagt, ja es gibt einen Gott, es gibt einen Allah, ihr diirft das nicht machen oder so wie
bei Euch im Chris..., ich weiss nicht was du bist, Entschuldigung (NG lacht) eh so wie im
Christentum halt, so die zehn Gebote sind, ihr diirft das nicht und so, ist ja bei uns dhn-
lich, hat sie uns dieses Zeug erklart, hat sie uns ein paar kurze Suren beigebracht, so
vordem Einschlafen, damit wir keine Angst haben. Aber so richtig ihr miisst beten und
so, hat sie uns nie beigebracht« (Lane, Interview 27.05.2015, A 36). Gemdss des in der
schweizerischen Religionswissenschaft vielbeachteten Modells der Typen von Religio-
sitat (»Vier Gestalten des (Un)-Glaubens«) von Stolz et al. (2014) wiirden Lanes Eltern
wohl am ehesten dem Typus der »Distanzierten« (Stolz et al. 2014: 75ff.) entsprechen.

14.02.2026, 16:44:33.

89


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Islam, Gender, Intersektionalitat

in einem tendenziell islamkritischen gesellschaftlichen Umfeld als religiose
Muslima zu »outen« und dadurch bspw. in Kauf zu nehmen, dass Jobchancen
vermindert werden. Inspiriert von ihrer dltesten Tochter vertieft sich auch
die Mutter mehr in religiose Themen und bedeckt sich erneut, nachdem sie
den Hijab, als sie in die Schweiz kam, dem Vater zuliebe abgelegt hatte. Die-
sen hatte sie zuvor, wie Lane mir erklirte, eher aus Griinden einer familiiren
Tradition denn als Zeichen von Religiositit angelegt. Der Vater hingegen, der
nicht sehr religi6s orientiert ist, und die Mutter itberredete, den Hijab abzu-
legen, als sie in die Schweiz kamen, steht ihrer Tendenz, sich nun wieder ver-
mehrt der Religion zuzuwenden, skeptisch gegeniiber. Lane selbst schliesst
eine allfillige Bedeckung als Zukunftsprojekt nicht aus, mochte sich jedoch
im Moment ausserhalb der Moschee, die sie auch ab und an besucht, nicht
bedecken. Sie bemiiht sich jedoch darum, mehr oder weniger regelmissig das
Pflichtgebet zu verrichten, besucht die Moschee und ist passiv Mitglied einer
muslimischen Jugendorganisation. Gleichzeitig legt sie, wie ich beobachten
konnte, Wert auf eine nicht-religiés konnotierte, trendig-modische dusserli-
che Erscheinung, ist oft stark geschminkt und zieht sich gerne figurbetont
an. Nicht zuletzt deshalb steigt der Druck seitens ihrer Schwester und de-
ren religiésen Freundinnen, sie solle sich doch bedecken oder zumindest an-
ders anziehen. Dadurch sieht sich Lane mit dem Dilemma konfrontiert, sich
zu positionieren. Sie 16st das Problem so, dass sie sich im familiiren Kon-
text, insbesondere in Bezug auf die Kreise ihrer dlteren Schwester, explizit
als »Nicht-Muslima« bezeichnet und positioniert, so muss sie sich der Defini-
tion und den Anspriichen, die ihre Schwester an das >Muslima- sein< koppelt,
nicht stellen, resp. sich nicht in ihrem eigenen >sMuslima- sein< anpassen. Im
beruflichen Kontext jedoch positioniert sie sich tendenziell eher als Muslima,
um ihre (religiose) Zugehorigkeit zu markieren und gleichzeitig bspw. auf das
Einhalten von Speisegeboten pochen zu konnen. Das heisst, Lane konstruiert
sMuslima-sein« situativ, je nach dem in welchem Umfeld sie sich bewegt.
Dass einem solch situativ konstruierten >Muslim(a)-sein< unzureichend
Rechnung getragen wird und der Begriff »Muslim*in« weitgehend essenzia-
listisch verwendet wird, wirft Brubaker (2012) der exponentiell zunehmenden
Forschung zu Islam und Muslimen vor. Er spricht in diesem Zusammenhang
anlehnend an Wimmer und Glick-Schiller (2002) von einem »methodological
Islamism« (Brubaker 2012: 6). Insbesondere kritisiert er die unzureichende
resp. unreflektierte Verwendung von Muslim*in als »Kategorie der Analyse«
(ebd.). Er schligt vor, »Muslim*in« als »Kategorie der Analyse« fallen zu
lassen und ausschliesslich auf der Ebene einer »Kategorie der Praxis«, also

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Methodisches Vorgehen

einer Kategorie, welche die Akteur*innen im Feld benutzen, zu verwenden,
und so dem Umstand Rechnung zu tragen, dass es sich bei Muslim*innen
um eine sehr heterogene Gruppe und keine homogene Entitit handelt (ebd.).

Modood und andere (Meer/Modood 2013, Modood 1998) halten dagegen,
dass durch eine solch radikal anti-essenzialistische Dekonstruktion von
Gruppenidentititen deren politische Anerkennung verunméglicht wird.
Modood zeigt im Zusammenhang mit Muslim*innen als religiéser Minoritit
in Grossbritannien bspw. auf, dass auf politischer Ebene, ohne homoge-
nisieren zu wollen, marginalisierte Gruppen benannt werden miissen, um
ihre (religise) >Identitit« zu schiitzen und politisch anerkannt zu werden
(Modood 2013, 2011, 2010, 1998). Die postkoloniale, feministische Philosophin
Spivakfordert in diesem Zusammenhang in einem Text der Subaltern Study
Group einen »strategic use of (... essentialism« (Spivak 1993: 5, Herv. im Orig.)
lingst einen »strategischen Essentialismus«. Miller (2013: 119) resiimiert
hinsichtlich des dargelegten Spannungsfelds, dass in letzter Konsequenz
»eine radikale anti-essentialistische Perspektive (..) weder Politik noch Ge-
sellschaft oder ein kohirentes Selbst« zulasse. Durch die enge Verwobenheit
von sozialer Praxis und sozialwissenschaftlicher Theorie komme es bei For-
schenden diesbeziiglich zu »Problematiken einer konstruktivistischen und
anti-essentialistischen Perspektive, die man auch als Dilemmata bezeichnen
kann« (ebd.).

Vor einem solch »anti-essentialistischen Dilemma« stand ich in vorliegen-
der Untersuchung: Einerseits sah und sehe ich mich theoretisch einer kon-
struktivistischen und anti-essenzialistischen Perspektive verpflichtet, auf der
anderen Seite war es mir ein zentrales Anliegen, allfillige (strukturelle) Dis-
kriminierungen und Einschrinkungen junger muslimischer Frauen in Be-
zug auf das Bildungswesen sichtbar zu machen - gerade auch hinsichtlich
des gesellschaftlichen Islamdiskurses und der diskursiven Differenzkatego-
rie »Muslimin«. Ein solches Vorhaben wiirde, Modoods Argumentationslinie
folgend, durch eine konsequent anti-essenzialistische Perspektive verunmog-
licht.

Schliesslich entschied ich mich, im Sinne eines »strategischen Essentia-
lismus« (Spivak 1993: 5) nicht vollstindig darauf zu verzichten, Muslim*in als
Kategorie der Analyse und Praxis zu verwenden, dies jedoch in stetigem Be-
wusstsein und in Reflexion der zuvor benannten Problematik der situativen
und fluiden Konstruiertheit von Selbst- und Fremdzuschreibungen. Die ur-
spriinglich vorgesehene Voraussetzung zur Teilhabe am Sample, nimlich die
einer Selbstdeklaration als Muslimin wurde also im weitesten Sinne beibe-

14.02.2026, 16:44:33.

91


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Islam, Gender, Intersektionalitat

halten, jedoch unter den ausgefithrten Uberlegungen reflektiert und flexibel
gehandhabt (bspw. wurde Lane schliesslich dem Sample zugerechnet, obwohl
sie sich nicht in allen erforschten Kontexten als Muslima deklarierte).

Zweitens tat sich hinsichtlich des Samples die Frage auf, wie der Begriff
»zweite Generation« umrissen und definiert werden sollte: Verschiedentlich
haben Forschende auf die Problematik der Verwendung des Generationsbe-
griffs in der Migrationstheorie hingewiesen (vgl. bspw. Miller 2013: 61ff. Au-
miiller 2010, Juhasz/Mey 2003: 18ff.). Kritisiert wurde unter anderem, dass
der Generationsbegriff einerseits empirisch unscharf sei und andererseits da-
zu fithre, dass der Status als »Auslinder*in« direkt auf die nichste Generation
tiibertragen wiirde (D’Amato 2010: 177) und drohe »zu einem Verdikt zu wer-
den, das die Betroffenen zur strukturellen Marginalitit verurteilt« (Aumiiller
2010 0. S.).

In der Schweizer Migrationsforschung (und im 6ffentlichen Diskurs) wird
zunehmend die urspriinglich auf den schweizerisch-irakischen Filmemacher
Samir® zuriickgehende Begrifflichkeit der Seconda®o (DAmato 2010: 178-179)
rezipiert. Anders als der Generationenbegriff bezieht der Begrift Seconda*o
seine Legitimitit daraus, dass er ein politisches Projekt darstellt und dar-
auf abzielt, Menschen mit gemeinsamen Forderungen zu vereinen (Allenbach
2016: 34, D’Amato 2010: 178-179, Juhasz/Mey 2003:18). Miiller (2013: 57) zufolge
bildete die medial inszenierte Beschuldigung von Jugendlichen mit »Migrati-
onshintergrund« an Sachbeschidigungen wihrend der 1. Mai-Demonstration
2002 den Ausgangspunkt fiir die politische Bewegung der Secondas®os in der
Schweiz (ebd.). Als Reaktion gegen diese 6ffentliche Stigmatisierung versuch-
ten Secondas*os sich zu organisieren und eine Art »Gegen-Stereotyp« (ebd.)
zu etablieren im »Kampf gegen das negative Image, den sie mithilfe der Beto-
nung ihres sozio6konomischen Erfolges und ihrer Zugehorigkeit zur Schweiz
fithrten« (ebd.). Die Bezeichnung Seconda®o stellte also zunichst einen politi-
schen Kampfbegriff oder zumindest eine Art Selbstbezeichnung von Jugend-
lichen mit »Migrationshintergrund« der sog. »zweiten Generation« dar. Bis
heute sind in der Schweiz verschiedene lokale Gruppierungen existent, die
sich unter dem Namen »Secondas*os« oder »Second@s plus« politisch ver-
einen und betitigen, so bspw. »Secondas Ziirich«®. Bis vor kurzem existierte

5 In seinem Film »Babylon 2« (1993) prigte Samir »Secondo« als Begriff (der sich
aber auch als politisches Konzept versteht (D’Amato 2010: 178; www.dschointvent-
schr.ch/de/movies/documentaries/babylon-2).

6 http://secondas-zh.ch/.

14.02.2026, 16:44:33.


http://secondas-zh.ch/
http://secondas-zh.ch/
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://secondas-zh.ch/
http://secondas-zh.ch/

4 Methodisches Vorgehen

zudem ein schweizerischer Dachverband — »Second@s Plus Schweiz«, der sich
jedoch mangels zeitlicher Ressourcen der engagierten Mitglieder 2016 auflos-
te (Landolt 2016b).

In der Migrationsforschung wurde die Begrifflichkeit Seconda®o relativ
rasch aufgenommen und etabliert sich teilweise (vgl. bspw. u. v.a. Allenbach
2016, 2011, DAmato 2010, Mey 2010, Bolzman et al. 2003, Juhasz/Mey 2003:18-
19 etc.). Laut Miiller vermochte sie sich jedoch noch nicht ginzlich durch-
zusetzen (Miiller 2013: 59). In vorliegendem Projekt werden die Begriffe Se-
conda®o und »zweite Generation« synonym verwendet und anlehnend an Ju-
hasz/Mey (2003:18-19) wie folgt definiert: Unter »Seconda®o« oder »zweiter
Generation« werden Jugendliche verstanden, die in der Schweiz geboren oder als
Kleinkinder in die Schweiz gekommen sind und bei denen beide Eltern im Ausland
geboren sind. Eingeschlossen hierin sind sowoh! eingebiirgerte wie auch nicht ein-
gebiirgerte Jugendliche.

Drittens zeigte sich im Verlaufe der Untersuchung, dass es der Beant-
wortung der Forschungsfrage zutriglich war, die urspriingliche Altersspan-
ne des Samples von 18-24 etwas auszuweiten bzw. flexibel zu handhaben. Es
zeichnete sich ab, dass Bildungsentscheidungen nicht zuletzt wegen des sehr
»durchldssigen« schweizerischen Bildungssystems bis weit in die Adoleszenz
und ins junge Erwachsenenleben hinein gefillt werden und Prozesse einlei-
ten, die meines Erachtens in die Analyse einbezogen werden miissen (vgl.
hierzu auch King/Koller 2009a, King 2004). Ebenso wurde deutlich, dass sich
sowohl eingeschlagene Bildungswege, -entscheidungen wie auch Religions-
verstindnis, religiése Praxis und religiose Selbstreprisentation in der Ado-
leszenz noch stark verindern konnen. Die Begrenzung auf eine Altersspanne
von 18-24 hitte moégliche Analysen verkiirzt und bildungsbiografische Verlau-
fe im Rahmen des heute relativ flexibilisierteren und durchlissigeren schwei-
zerischen Bildungssystems nur eingeschrankt darstellen lassen.

Die Arbeitsdefinition und Ausgangslage des Samples wurde also ange-
sichts der drei zuvor reflektierten Punkte dahingehend angepasst, dass ers-
tens zwar nicht auf »Muslimin« als Kategorie der Analyse verzichtet wurde,
dies jedoch einzig aus Griinden eines »strategischen Essentialismus« (Spivak
1993: 5). Zweitens wird der Begriff der »zweiten Generation« ebenfalls kritisch
reflektiert, in Anfithrungsstrichen verwendet, um die oben geschilderten Vor-
behalte zu unterstreichen und gegebenenfalls durch die Begrifflichkeit der
Seconda®o ersetzt. Und schliesslich drittens wurde die urspriinglich vorgese-
hene Alterspanne von 18-24 Jahren flexibel gehandhabt. Im Sample befinden
sich nun Frauen zwischen 18-35 Jahren.

14.02.2026, 16:44:33.

93


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Islam, Gender, Intersektionalitat

Wihrend der gesamten Feldforschungsphase wurden geeignete Inter-
viewpartnerinnen gesampelt und fiir ein (bildungs-)biografisches Interview
iiber Berufswahl und Phase des Ubergangs von Volksschule zur nachobliga-
torischen Ausbildung angefragt. Die kontinuierliche Weiterentwicklung des
Samples erfolgte, wie gemiss Grounded-Theory-Methodologie iiblich, schritt-
weise mittels des Verfahrens des Theoretical Samplings (Strauss/Corbin 1996:
148ft.). Dieses zielt nicht auf eine statistische Reprisentativitit ab, sondern
auf eine konzeptuelle: Theoretisch gesampelt wird also mit dem Ziel, alle Fille
und Daten zu erheben, die »fiir eine vollstindige analytische Entwicklung
simtlicher Eigenschaften und Dimensionen der in der jeweiligen Grounded
Theory relevanten Konzepte und Kategorien erforderlich sind« (Striibing 2011:
155). Zentral hierbei ist, dass auf ein deduktives, vorab bestimmtes Sample
zugunsten einer kontinuierlichen Entwicklung des Samples verzichtet wird,
das sich an der iterativ sich entfaltenden Theorie orientiert (Striibing 2011:
154).

Mittels des Verfahrens des Theoretical Samplings (Strauss/Corbin 1996:
148ff.) wurden die Interviewpartnerinnen in vorliegendem Projekt konti-
nuierlich kontrastierend ausgewihlt, beispielswiese nach (berufs-)biografi-
schem Verlauf, Art der (religiésen) Vergemeinschaftung, Herkunftsmilieu,
Wohnort (Stadt/Land) etc. Ziel dieses Vorgehens war es, eine moglichst
grosse Varianz des empirischen Datenmaterials zu erzeugen.

Eng zusammenhingend mit der Konzeption des theoretischen Samplings
ist das Kriterium der theoretischen Sittigung (vgl. Stritbing 2011: 155). Das Sam-
pling gilt dann als beendet, wenn eine sogenannte Theoretische Sittigung er-
reicht ist, das heisst, »wenn im Zuge weiterer Vergleichsprozesse keine neu-
en Einsichten erfolgen und die Modifikationen nur noch zur Verbesserung
der internen Konsistenz notig sind« (Mey/Mruck 2011: 29). Oder mit anderen
Worten:

»Ging es zunichst darum, in Bezug auf das untersuchte Phinomen maog-
lichst homogene Fille zu untersuchen, so wird nach dem Erreichen der theo-
retischen Sattigung diese Strategie des minimalen Vergleichs durch eine Strategie
des maximalen Vergleichs ersetzt, d.h. es werden nun systematisch Daten zu
Falldominen ausgesucht, die gute Chancen haben, abweichende Ausprigun-
gen des Phinomens aufzuweisen« (Striibing 2011: 155).

Im vorliegenden Projekt begannen sich nach rund fiinfzehn biografischen
Interviews und nach rund zwei Jahren Feldforschung erste Anzeichen einer
Theoretischen Sittigung abzuzeichnen. Um zu tiberpriifen, ob »im Zuge wei-
terer Vergleichsprozesse keine neuen Einsichten erfolgen« (Mey/Mruck 2011:

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Methodisches Vorgehen

29), wurden vier weitere biografische Interviews sowie weitere informelle Ge-
sprache gefiithrt. Gesamthaft wurden schliesslich neunzehn biografische In-
terviews digital aufgezeichnet und transkribiert. Zusitzlich wurden diverse
formelle und informelle Expert*innen-Interviews gefiihrt. Punktuelle Feld-
aufenthalte fanden wihrend des gesamten Forschungsprozesses statt.

4.2 Zugang zum Feld: Multi-Sited Ethnography

Ausgehend von der Kritik einer riumlichen Verortung von Kultur in der So-
zialanthropologie der 9oer-Jahre und von einem dynamischen, nicht- essen-
zialistischen Kulturverstindnis im Zuge der Globalisierung »and its cousin,
transnationalism« (Falzon 2009: 6) kam es zu einer »Neudefinition des eth-
nografischen Feldes und der Feldforschung jenseits einer lokal verankerten
Ortlichkeit« (Halbmayer 2017: 1). In einer globalisierten Welt, so lautete das
zentrale Argument von Marcus, konne das ethnografische »Feld« nicht linger
»single-sited« definiert werden, sondern miisse global agierende Lebenswel-
ten ethnografisch erforschen kénnen und so »multi-sited«” erfolgen (Marcus
1995: 98). Marcus wiedersetzte sich dem Bild des Felds als homogener im Vor-
feld abgeschlossener Einheit: Subjekte sind nach ihm mehrfach bzw. vielfach
verortet und mobil, Ziel einer »multi-sited Ethnography« soll es hierbei sein,
diese Vielfachverortungen oder multiplen »Felder« miteinander in Beziehung
zu setzen (ebd.: 96-97). In dieser Perspektive ist das Feld nicht einfach 6rtlich
vorhanden, sondern wird mittels Feldforschung erst konstruiert (vgl. Amit
2000).

Marcus schligt sechs Strategien vor, wie »multi-sited« ethnografisch vor-
gegangen werden soll (Marcus 1995: 106:1L.):

. »Follow the people«: Diese Strategie richtet sich nach Bewegungen und
Entwicklungen von Personen oder Personengruppen aus. Den Akteur*in-

7 Das englische Wort»site«eroffnetim Deutschen, wie Weisskdppel (2005: 49) ausfiihrt,
geradezu ein semantisches Feld, das verdeutlicht, was mit diesem Begriff im Gegen-
satz zum fritheren »field« unterstrichen werden soll, namlich ein Kulturverstandnis,
das nicht auf abgeschlossener Lokalitat beruht, sondern »Kultur (...) als potentiell mo-
bile, weil kognitiv und interaktiv einzubringende Ressource des Denkens und Handels
zu betrachten, die an ganz unterschiedlichen Stellen und Plitzen ebenso durch un-
terschiedliche Medien zum Einsatz kommen kann oder zur Schau gestellt, inszeniert
wird« (ebd.: 2005 49-50, Herv. im Orig.).

14.02.2026, 16:44:33.

95


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Islam, Gender, Intersektionalitat

nen wird in ihrer (sozia)riumlichen Mobilitit gefolgt. Diese Strategie
hat sich insbesondere in der Migrationsforschung etabliert (Weisskdp-
pel 2005: 53). Die »Follow-the-people«-Strategie bildet Marcus zufolge die
tiblichste und konventionellste Form eine »multi-sited Ethnography« zu
materialisieren (Marcus 1995:106).

»Follow the thing«: Bei dieser Strategie geht es um das Verfolgen von Zir-
kulationsprozessen und der (historischen) Verbreitung einer Sache, z.B.
von Konsumgiitern, aber auch von Medienproduktionen etc. (ebd.). Als
Beispiel erwahnt Marcus hier Mintz’ (1985) kulturhistorische Analyse des
Zuckers.

»Follow the methaphor«: Als weitere Strategie bezeichnet Marcus die
Strategie, Metaphern zu folgen, wobei er insbesondere auf assoziative
Techniken verweist, welche verschiedene, nicht auf den ersten Blick mit-
einander verbundene Felder verkniipfen (Marcus 1995: 108). Er erdrtert
in diesem Zusammenhang Martins Untersuchung der »Flexible Bodies«
(1994), in welcher dieser die Darstellung des Immunsystems als Metapher
zum Ausgang nimmt, wie dieses in verschiedenen (sozialen) Feldern
der amerikanischen Gesellschaft gedacht wird. Hierbei verkniipft sie
Darstellungen des Immunsystems in Massenmedien, »auf der Strassex,
im Zusammenhang mit Aids, im Bereich alternativer Therapietechniken
sowie unter Wissenschaftler*innen (Marcus 1995: 108).

»Follow the plot, story or allegory«: Bei dieser Strategie werden Geschich-
ten oder Allegorien, die in einem Feld zum Ausdruck kommen, als Aus-
gangspunkt genommen, um ein »multi-sited« Forschungsprojekt in An-
griff zu nehmen (Marcus 1995: 109). Hierbei geht es darum, wiederkehren-
de Erzihlmuster aufzuspiiren, um »moderne Mythenbildung oder Prakti-
ken des kollektiven Gedichtnisses zu rekonstruieren« (Weisskoppel 2005:
53).

»Follow the life or biography«: Bei dieser Strategie wird die Lebensge-
schichte zum Ausgangspunkt genommen, um unterschiedliche soziale
Riume, Orte oder ethnografische Felder miteinander in Beziehung zu
setzen und dadurch Verbindungen und Fragmentierungen zwischen ver-
schiedenen (sozialen) Feldern sichtbar zu machen (Marcus 1995: 109).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Methodisches Vorgehen

- »Follow the conflict«: Last but not least zihlt Marcus die Strategie des
»Follow-the-conflict« auf. Die vorgeschlagene Vorgehensweise besteht
hierbei darin, unterschiedlichen Parteien in Konflikten zu folgen (ebd.:
110).

Schliesslich definiert Marcus eine siebte Strategie, die allerdings meines Er-
achtens nicht ganz auf derselben Ebene wie die anderen Strategien angesie-
delt ist, namlich die »strategically situated (single-site) Ethnography« (1995:
110), mit welcher er nicht etwa die Riickkehr zur klassischen Feldforschung
meint, sondern »die gezielte Auswahl eines Ortes, der im Sinne einer Schalt-
stelle oder eines Knotenpunktes moderner, komplexer Schaltstellen funktio-
niert« (Weisskoppel 2005: 54).

Weisskoppel zufolge betrachtete Marcus die aufgefithrte Liste der mogli-
chen Strategien stets als ausbaufihig und unabgeschlossen und regte zu einer
Kombination verschiedener Strategien an (ebd.).

Marcus’ Entwurf einer Multi-sited Ethnography loste grosses Echo aus und
wurde breit rezipiert, kommentiert, teilweise weiterentwickelt, kombiniert
(vgl. bspw. Falzon 2009, Weissképpel 2005, Hannerz 2003, Gustavson/Cyt-
rynbaum 2003) oder hinsichtlich unterschiedlicher Kontexte adaptiert (vgl.
bspw. Stienen 2016 Fieldwork under forced protection).

Unter anderem fachte Marcus’ Vorschlag die methodologisch-theoreti-
sche Debatte um das »ethnografische Feld« neu an. Diese drehte sich um
folgende Fragen: Was ist ein Forschungsfeld? Sind »Felder« geografische Ter-
ritorien oder soziale Konstruktionen? Was ist lokal? Was ist multilokal und
translokal? Kénnen lokale Praktiken in Verbindung mit globalen strukturel-
len Prozessen untersucht werden? Weisskoppel argumentiert, dass Marcus’
Begriff »multi-sited« keinesfalls dahingehend missverstanden werden diirfe,
dass Feldforschung an verschiedenen Orten betrieben werde, sondern dass mit
»multi-sited« eine Bandbreite an Forschungsstrategien gemeint ist, mittels
derer sich die/der Forschende »across multiple sites of cultural meaning pro-
duction« (2005: 45, 52-53) bewegt. Die meisten Forschenden, die tiber »multi-
sitedness« geschrieben haben, witrden diese methodologisch wohl von »mul-
ti-country research« unterscheiden — obwohl die verschiedenen Felder sehr
wohl geografisch auch weit auseinander liegen kénnen (Falzon 2009:13). Den-
noch ist die Spannbreite der Positionen gross. Sie konnte hier mit Falzon
(2009: 2) wie folgt umrissen werden: wihrend fiir die einen ein »multi-sited
field« eine Form von (geografisch)-dezentriertem Raum darstellt, begreifen
andere »site« gar nicht mehr riumlich im geografischen Sinne, sondern nur

14.02.2026, 16:44:33.

97


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Islam, Gender, Intersektionalitat

noch als »Perspektive«. Bei beiden Positionen handelt es sich um Extreme,
welche die Spannbreite der Positionen auffichern, unbestritten bleibt jedoch,
dass die mittlerweile in der Sozialanthropologie etablierte erkenntnistheore-
tische Primisse, dass Raum sozial (vs. geografisch) wie auch transnational
(vs. national abgeschlossen) konstruiert ist, zu methodologischen Konsequen-
zen fithren musste (vgl. ebd.: 4). Marcus’ Vorschlag einer multi-sited Ethnogra-
phy stellte einen, wenn auch nicht den ersten, bedeutenden Vorstoss in diese
Richtung dar (vgl. z.B. Mintz 1985). Weisskoppel spricht beziiglich Diaspora-
und transnationalen Studien geradezu von einem »Boom« dieses Forschungs-
stils (Weisskoppel 2005: 46).

Eine besondere Stirke von Marcus’ vorgeschlagener Vorgehensweise ist
meines Erachtens, dass er mit seinem Ansatz den Weg dafiir bereitete, nicht
nur geografische, transnationale, sondern auch soziale und insbesondere vir-
tuelle Felder miteinander zu verkniipfen. In einem solchen Verstindnis wird
die Forschende »zur Spurensucherin (...), die kreuz und quer reist und recher-
chiert« (Weisskoppel 2005: 52), wobei dieses Reisen eben nicht nur riumlich-
geografisch zu verstehen ist, sondern auch als Reise im sozialen und medialen
Raum, der bspw. auch internetbasierte soziale Riume und Diskurse umfas-
sen kann.

Jeder Ansatz hat selbstredend auch seine Schwichen. So wire vielleicht als
Nachteil der Forschungsstrategie einer multi-sited Ethnography zu erwihnen,
dass bei einer insgesamt gleichbleibenden Feldforschungsdauer die einzel-
nen der zahlreichen »Felder« nur vergleichsweise kurz und oberflichlich un-
tersucht werden konnen im Vergleich zu einer klassischen ethnografischen
Forschung, die in der Regel einen mindestens einjahrigen »single-site« Auf-
enthalt »im Feld« erforderte. Falzon fasste die Kritik an dieser Forschungs-
strategie als »the >Lack of Depth« charge« zusammen (Falzon 2009: 7). Der
Vorwurf der mangelnden Tiefe fihrte weiter auch zur Kritik an den aus die-
ser Forschungsstrategie angeblich resultierenden »travelling anthropologists«
(Halbmayer 2017: 2). Diese wiirden sich, anstatt sich in einer Sache bzw. einem
Feld zu vertiefen, als Folge dieser »multi-sited«-Forschungsstrategie stindig
»sreisend« zu neuen Feldern bewegen, so der Tenor dieser Kritik.

Demgegeniiber besteht der im Zuge der zunehmenden Transnationali-
sierung und Globalisierung unbestrittene Vorteil einer systematischen Ver-
kniipfung unterschiedlicher Felder, die sozialriumlich und manchmal eben-
falls geografisch weit voneinander entfernt sein kénnen. Auch schirft der
systematische Kontextwechsel den Blick »fiir Wiederkehrendes, Musterhaf-
tes, was im einzelnen Kontext als Banalitit untergehen wiirde« (Weisskop-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Methodisches Vorgehen

pel 2005: 64). Nichtsdestotrotz bleiben kontinuierliche Forschungsbeziehun-
gen, wenn auch an verschiedenen Orten, an verschiedenen »sites« zentral fiir
das Gelingen einer solchen Forschungsstrategie (ebd. 64-65).

In der vorliegenden Untersuchung verstehe ich »Feld« in erster Linie so-
zialrdumlich; dies umschliesst fitr mich jedoch auch unterschiedliche geogra-
fisch und sozial auseinanderliegende Orte und — wie Marcus (1995: 95) vorweg
nahm - den virtuellen (sozialen) Raum. Bei vorliegendem Projekt kamen ins-
besondere zwei von Marcus vorgeschlagene Strategien zum Zuge: Die Stra-
tegie des Follow-the-people, sowie die Strategie des Follow-the-thing. Wobei bei
letzterer Strategie der »the thing«-Begriff im Vergleich zu Marcus leicht aus-
gedehnt wurde.

Die Follow-the-people-Strategie bildete zunichst den Ausgangspunkt mei-
ner ethnografischen Forschung. In einer ersten, explorativen Phase gelang
es mir, durch Einzelkontakte den Zugang zum Forschungsfeld zu schaffen,
sowie sog. key persons (vgl. Beck et al. 2005) zu eruieren.

Anschliessend ging es darum, das Forschungsfeld zu serschliessenc.
Ich liess mich »kreuz und quer« (Weisskdppel 2005) streiben< und folgte
drei Schliisselpersonen iiber ca. ein halbes Jahr hinweg durch verschiedene
sozialriumliche, geografische sowie virtuelle Felder. Wie Breidenstein et
al. treffend feststellten, fithrt die »Forschungsstrategie, den Teilnehmern in
ihren Relevanzen zu folgen, nicht zu methodischer Anarchie« (Breidenstein
et al. 2015: 38), sondern »stiitzt sich hier auf theoretische Annahmen iiber
den Gegenstandbereich: Kulturelle Felder verfiigen iiber eine Eigenlogik,
eine eigene Ordnung, die auch einen Beobachter, der sich treiben lisst, an
die Hand nimmt und fithrt« (ebd., Herv. d. Verfasserin).

Ausgehend von diesen key persons gelang mittels der Follow-the-people-
Strategie der Aufbau eines relativ breiten Netzes an Feldkontakten und
potenziellen Interviewpartnerinnen. Eine Folge dieser Vorgehensweise war,
dass ich mich dadurch voriibergehend vor allem in den sozialen Netzwerken
dieser ersten drei Schliisselpersonen bewegte — weil diese vergleichswei-
se gut sozial, gemeinschaftlich und virtuell vernetzt waren und deshalb
einem zunichst »feldfremden« Menschen wie mir auch gut zuginglich.
Eine grossere Herausforderung bildete dann das Erschliessen von im Sinne
eines Theoretical Samplings (Strauss/Corbin 1996) kontrastierenden Kontakten,
denen in einem zweiten Schritt »gefolgt« werden sollte. Vergleichsweise
schwierig gestaltete sich z.B. das Finden von den Sampling-Kriterien ent-
sprechenden Frauen mit ausschliesslich informellen Netzwerken. Dies gelang
via Bildungsinstitutionen durch Hinweise von Peers. Schliesslich war es

14.02.2026, 16:44:33.

99


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Islam, Gender, Intersektionalitat

moglich, gezielt und kontinuierlich diejenigen Frauen auszusuchen, denen
ich im Rahmen meiner zeitlichen Moglichkeiten® partiell »folgen« wollte.
Ziel hierbei war es, im Sinne Bourdieus zu verstehen (vgl. Bourdieu 1997), wie
sich die unterschiedlichen Lebenswelten von jungen, religiés orientierten
Secondas muslimischen Glaubens konstruieren und wie ihre Referenz- und
Deutungssysteme strukturiert sind.

Die Follow-the-People-Strategie fithrte mich iiber zwei Jahre hinweg in ganz
unterschiedliche soziale und virtuelle Riume: in Familien- oder WG-Kiichen,
durch Chatforen, in Universititsbibliotheken, Coiffeursalons, Kinderzimmer,
durch Facebook-Threads, in biologische Labors, in Whats-App-Gruppen, an Po-
diumsdiskussionen, in Wohnzimmer, an muslimische Modeschauen, in Frau-
enriume in Moscheen, in Hijabliden, an Garagenverkiufe; ins Frauenbad (Sis-
ters only), auf YouTube-Kanile sowie an Veranstaltungen muslimischer Jugend-
gruppen und Freitagsgebete; an Iffar-Anlisse und an Hochzeiten; durch Be-
werbungsprozesse und Gespriche um zukiinftige Kindernamen; sowie in eine
sich regelmissig treffende muslimische Frauengruppe einer Moschee. Kurz-
um - ich versuchte an den unterschiedlichen Lebenswelten der Frauen, denen
ich »folgen« durfte — hier gebiithrt ihnen nochmals ein ganz herzlicher Dank!
- im Rahmen der gegebenen Moglichkeiten méglichst umfassend und »mul-
ti-sited« teilzunehmen.

Die Follow-the People-Strategie verschaffte mir schliesslich Zugang zu
einer Art gegendertem transnationalem (religiosem) Sozialraum, in dem
(neue) Vorstellungen von Glauben und Glaubensgemeinschaft ausgehandelt
sowie (religiose) Selbstverstindnisse und Selbstreprisentationen von jungen
Muslimas konstruiert werden. Die Follow-the-people-Strategie diente mir da-
zu, Relevanz- und Deutungssysteme und (religioses) Selbstverstindnis der
untersuchten Akteurinnen zu erfassen und (sprachliche) Codes zu verstehen.

Parallel zu der Follow-the-people- kam die Follow-the-thing-Strategie zum
Zuge. Den »the thing«-Begriff weitete ich in Bezug auf Marcus (1995: 107) etwas
aus, in dem ich eine weitgehend entmaterialisierte Kategorie als die zu verfol-
gende Sache festmachte: Als ein »the thing« (bzw. Sachstrang) definierte ich ei-
nerseits die Differenzkategorie »Muslimin« — die »Follow-the-Thing«-Strategie
wurde hier zu einer Diskursanalyse: In Medien, Presse und virtuellen Medien
verfolgte ich die Diskussion und Manifestation der Differenzkategorie »Mus-
limin« im Islamdiskurs in der Deutschschweiz. Dies mit besonderem Fokus

8 Zum lebenspraktischen Problem der zeitlichen Méglichkeiten im Rahmen von Marcus’
Forschungsstrategien siehe Hannerz 2003: 212ff.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Methodisches Vorgehen

auf den Bildungsbereich und auf die Lebenswelt von Frauen (z.B. Kopftuch-
debatten im Zusammenhang mit der 6ffentlichen Wahrnehmung von musli-
mischen Frauen, insbesondere den Berufs-und Bildungsbereich betreffend).
Auch wurden der wissenschaftliche Diskurs und neuere Publikationen zum
Thema systematisch gesichtet sowie versucht, die Differenzkategorie »Musli-
min« in Bezug auf die neueren tagespolitischen Ereignisse, die den Islamdis-
kurs in der Schweiz befeuerten, zu situieren (vgl. u.a. Kapitel 2.1).

Auf der anderen Seite verfolgte ich als zweiten Sachstrang (»thing«)
(virtuell) kursierende Themen, welche die jungen Musliminnen beschif-
tigen, gemiss der iterativen und offenen Vorgehensweise Grounded-
Theory-Methodologie (Strauss/Corbin 1996). Diese Themen eruierte und
verfolgte ich relativ breit: einerseits wber einschligige Websites, Face-
bookeintrige/-kommentare, YouTube-Filme, Social-Media-Plattformen und
andere Kommunikationsplattformen, aber auch in grauer Literatur, News-
lettern, Flyern und anderen Felderzeugnissen, die kontinuierlich gesichtet
wurden. Zum anderen eruierte ich diese Themen aber auch in Gesprichen
bei Besuchen in »analogen« sozialen Feldern.

Mittels der Follow-the-thing-Strategie kam ich bspw. der Thematik der Un-
terscheidung von Kultur/Tradition vs. Religion — hier nicht verwendet im
analytischen Sinne, sondern als Akteur*innenbegriffe — auf die Spur, welche
sich durch diverse (virtuelle) Felder zog (vgl. ausfihrlich, Kap. 6). Anderer-
seits brachten mich die Suche und das Verfolgen von Themen, die adoles-
zente Muslimas beschiftigen, insbesondere auch zu interessanten Einsichten
in Fragen der (religiosen) Selbstreprisentation (bspw. ob/wie/wann zeige ich
mich als gliubige Muslima), der gesellschaftlichen Selbstpositionierung sowie
des (religiosen) Selbstverstindnisses. In Fragen der (religiésen) Selbstrepri-
sentation war die ethnografische Forschungsstrategie besonders hilfreich. Sie
fithrte mich zu interessanten Einsichten bspw. beziiglich situativ variierender
(religioser) Selbstreprasentation (vgl. Bsp. Lane) und fiihrte teilweise Aspek-
te zutage, welche die gefithrten Gespriche kontrastierten (vgl. hierzu Liiders
2,011: 151).

Weiter fithrte mich die Suche nach Themen, die religios orientierte Se-
condas beschiftigen, auch zu Lifestyle-Fragen (z.B. Kopftuch-Tutorials, »Musli-
ma-gerechtes« Schminken, Fashion-Labels, Musikvideos etc.). Lifestyle-Fragen
sind oft eng verwoben mit Fragen religioser Selbstreprisentation und der ge-
sellschaftlichen Selbstbehauptung und Positionierung.

Schliesslich wurde die gesamte Feldforschung kontinuierlich dokumen-
tiert; einerseits in Beobachtungsprotokollen (»Feldprotokolle«), andererseits

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Islam, Gender, Intersektionalitat

durch die Anlage einer Film- und Fotodatenbank, einer Sammlung weiterer
Felderzeugnisse (bspw. Flyer, Newsletter, Werbeartikel von Organisationen
etc.) sowie Internet- und Zeitungsartikeln. Die Reflexion der Feldeindriicke
fand entsprechend der Grounded-Theory-Methodologie laufend in sog. Memos
statt (vgl. Strauss/Corbin 1996).

Exkurs: Ethnografische Forscherin in einem politisch umkampften,
religidsen Feld

Khawaja und Mgrcks stellten in ihrem Aufsatz Researchers Positioning: Muslim
Otherness and Beyond (2009) fest:

»A key point (..) is the importance of constant awareness of and reflection
on the multiple ways in which one’s positioning as a researcher influences
the research process. Studying the others calls for close reflections on one’s
own position, theoretically, personally, and politically, taking into account
one’s complicity in either overcoming or reproducing processes of othering
and marginalisation« (ebd.: 28).

Als ethnografisch Forschende in einem hochpolitisierten »Feld«, wie dies das
Erforschen von Lebenswelten junger Musliminnen derzeit darstellt, wurde
ich von Anfang an von verschiedensten Seiten her immer wieder nolens volens
dazu gezwungen mich theoretisch, politisch und personlich zu positionieren
(vgl. hierzu Khawaja/Mgrck 2009). Einerseits ereilte mich dieser »Positionie-
rungszwang« (Riegel 2004: 338) im offentlich-professionellen Bereich, ande-
rerseits aber auch in meinem privaten Umfeld, sowie »im Feld« gegeniiber den
jungen Frauen selbst. Mannigfaltige Anspriiche und (Vor-)Urteile kumulier-
ten bei diesen erforderlichen Positionierungsprozessen. Einerseits wurde ich
in die Rolle der »Expertin fiir Islam« und alles dem Islam Zugeschriebene ge-
dringt, andererseits aber auch in die Rolle der »Anwiltin aller Musliminnenc,
die alles und jedes zu rechtfertigen hat, was (meist gerade in globaler Hinsicht
gesehen) der sog. »Rolle der Frau im Islam« zugeschrieben wird. Kurzum, ich
wurde selbst demjenigen »dauernden Rechtfertigungsdruck« (Tunger-Zanetti
2013c, Tunger-Zanetti 2013a: 224) ausgesetzt, der als gesellschaftlich omni-
prasenter Druck auf den jungen muslimischen Frauen »im Feld« lastet (vgl.
Kapitel 5.4). Auch die Rolle der »Expertin fir Islam« ist manchen Frauen, die
ich untersuchte, nicht fremd. Insbesondere diejenigen, welche eine nachob-
ligatorische schulische Ausbildung besucht haben, beklagten sich, dass sie in
der Erwartungshaltung von Lehrpersonen und Peers nicht nur itber simtliche
religiése Belange, sondern auch iber jegliche, »dem Islam« und der »arabi-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Methodisches Vorgehen

schen Kultur« zugeschriebene Dinge (wie z.B. Midchenbeschneidung oder
aber auch weltpolitische Konflikte sowie tagespolitische Ereignisse) Auskunft
geben konnen und eine Meinung haben sollten (vgl. Kapitel »Expertin fiir Is-
lamg, S. 178fF.). Gleiches galt im {ibertragenen Sinne fiir mich als Forscherin.
Ich kann nun sehr gut nachvollzeihen, dass die Zuschreibung einer solchen
Expert*innenrolle dusserst unangenehm sein kann. Hinzu kommt, dass die
zu beantwortenden »Fragen zum Islam« meist in einem hochnormativen, po-
litisch und emotional aufgeladenen Kontext gedussert werden und ich erleb-
te ansatzweise, was die jungen Frauen hinsichtlich dieser Rolle beschrieben:
Nimlich dass eine solche Rolle zwangsliufig zu einem Gefiihl der Uberforde-
rung einerseits und zu einem Gefithl des Scheiterns an vorgefassten Meinun-
gen und nicht erfiillbaren Anspriichen andererseits fihrt.

Weiter erforderten auch »das Feld« bzw. die Menschen im Feld eine kon-
stante Positionierung, Reflexion und Klirung von sozialen, politischen und
religiosen Zugehorigkeiten (vgl. hierzu auch Weisskdppel 2005: 56, zum eth-
nografischen Forschen im »religiosen Feld« vgl. auch Blanes 2006). Zum ei-
nen stiegen mit zunehmender ethnografischer Nihe die Anspriiche seitens
der Frauen, denen ich »folgte«, mich politisch, personlich aber auch hin-
sichtlich meiner Religionszugehdérigkeit zu positionieren. So wurde ich mit
zunehmender Dauer meiner Forschung und Bekanntheit meiner Person in
entsprechenden religi6s konnotierten Feldern z.B. gefragt, ob bzw. wann ich
(endlich) konvertieren wolle (vgl. hierzu auch Weisskoppel 2005: 56, Blanes
2006). So kam ich in die Lage, meine Zugehorigkeit zum Christentum zu
markieren; dies »mehr [als] ein rettender Anker in der Rollenkonfusion als
ein Uberzeugungsakt« (Weisskdppel 2005: 56). Die Erfahrung, dass von einer
ethnografisch Forschenden in einem dezidiert »religiésen Feld« beziiglich re-
ligioser Zugehorigkeiten eine Positionierung erwartet wird, habe ich bereits
in einem anderen Forschungsprojekt im Kontext von evangelikalen Jugendli-
chen machen kénnen (vgl. Steinen/Bithler/Gasser/Tamcan 2011). Insofern ist
Blanes beizupflichten, wenn er seinem Artikel The Atheist Anthropologist: Believ-
ers and non-believers in anthropological fieldwork (2006) feststellt: »personal be-
lief< (...) can be restaged from a peripheral to a central position within anthro-
pological and ethnographic projects concerning religious phenomenac (ebd.:
225). Interessant war fiir mich insbesondere die Erkenntnis, dass zwar mei-
ne Positionierung in beiden Forschungen demselben Zweck diente, nimlich
mich allzu missionarischem Eifer seitens »des Feldes« zu entziehen; situativ
musste diese jedoch — trotz gleichbleibender Intention — kontextuell erfol-
gen und somit im meinem Falle diametral entgegengesetzt: Wihrend ich im

14.02.2026, 16:44:33.

103


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Islam, Gender, Intersektionalitat

Kontext der vorliegenden Forschung meine religiése Zugehorigkeit tenden-
ziell eher unterstrich, musste ich sie im Falle der erwahnten Forschung im
Kontext von evangelikalen Adoleszenten eher abschwichen. Auch die Erfah-
rung der situativ kontextuellen Betonung/Abschwichung beziiglich (religio-
ser) Zugehorigkeiten teile ich mit den jungen Frauen, die ich untersuchte. Die
Forschungsgruppe um Giordano (Allenbach et al. 2010: 9) stellte wie zuvor be-
reits erwihnt fest, dass junge Muslim*innen unterschiedliche Aspekte ihrer
(religiosen) Zugehorigkeiten flexibel einsetzten, um sich je nach Kontext und
Situation zu positionieren (ebd.: 10).

Weiter musste ich als ethnografisch Forschende auch wiederholt meine
Rolle kliren und die Erwartungen dimpfen, welche mit zunehmender Dauer
der Forschungsbeziehungen im sozialen Bereich entstanden. So wurde z.B.
mit der Zeit von einigen Frauen eine reziproke Beziehung in Bezug auf so-
ziale Kontakte erwartet, was sich etwa daran zeigte, dass ich wiederholt auf-
gefordert wurde, bei der Jobsuche zu vermitteln, in Bewerbungsprozessen zu
helfen oder aber auch meine Familie mitzubringen, z.B. zu einem Abend-
essen oder einem Iftar. Dies erforderte eine Rollenklirung. Auch im politi-
schen Bereich wurde von mir immer wieder implizit oder explizit eine Po-
sitionierung erwartet, z.B. nach tagespolitischen Ereignissen, wie z.B. dem
Verbot der Jahresversammlung des IZRS im November 2014, welche von vielen
jungen Muslim*innen weit iiber die Kreise des IZRS hinaus mit relativ grosser
Emotionalitit verhandelt wurde. Als weitere Frage stellte sich, wie ich mich
als Forschende beziiglich der Geschlechterordnungen in religiésen Kontexten
positionieren sollte (z.B. was das Bedecken des Haars in religiésen Kontex-
ten anbelangt oder das Einhalten von genderspezifischen Sitzordnungen, wo
gegeben etc.). Hier versuchte ich einen pragmatischen Weg zu gehen und in
Absprache mit den Frauen, denen ich »folgte«, auszuhandeln, welches Ver-
halten kontextuell angemessen und wo ich durch meine Rolle als Forschende
zwecks Erkenntnisgewinns geschlechtskonforme Verhaltensweisen auch ein-
mal etwas strapazieren konnte.

Stellte diese kontinuierlich erforderliche »Positionierungsleistung« an-
fanglich in allen Bereichen eine grosse Herausforderung dar, wurde es einer-
seits durch fortwihrende (theoriegeleitete) Reflexion, aber andererseits auch
durch eine sich einstellende Routine mit der Zeit einfacher, Méglichkeiten
und Grenzen meiner professionellen Rolle als Forscherin zu kommunizieren
und dennoch tragfihige Forschungsbeziehungen zu entwickeln.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Methodisches Vorgehen

4.3 Biografisch-narrative, themenzentrierte Interviews

Als Erhebungsmethode der neunzehn ausfithrlichen (bildungs-)biografischen
Interviews kam eine Mischung zwischen biografisch- narrativen und the-
menzentrierten Einzelinterviews zum Zuge, es handelte sich hierbei um of-
fene Gespriche, die einerseits einer biografischen Linie folgten, andererseits
aber auch themenzentrierte Frageblocke beinhalteten (vgl. Kurth/Lehmann
2011). Es wurden gesamthaft neunzehn biografische Interviews gefiihrt, di-
gital aufgezeichnet und transkribiert sowie diverse formelle und informelle
Expert*innen-Interviews gefithrt.

Die Einstiegsfrage bestand aus einer erzihlgenerierenden Frage®: Die
Interviewten wurden gebeten, ihre Uberlegungen zur Berufswahl bzw. zum
Ubergang von Schule zur nachobligatorischen Ausbildung Auskunft zu ge-
ben. Hierbei lag interviewtechnisch gesehen der Fokus auf dem Prinzip der
Narrativitit (Kurth/Lehmann 2011:135) und somit auf »der freien, erzihle-
rischen Darstellung von selbst Erlebtem« (ebd.). Gleichzeitig wurde dem
Prinzip der Offenheit (ebd.) Rechnung getragen, gemass dessen den Befragten
ermoglicht werden soll »ihre persénlichen Erfahrungen, Sichtweisen und
Motive in ihrer eigenen Logik, Sprache und Relevanzsetzung darzustellen«
(ebd.).

Einer biografisch-narrativen Linie folgend wurden im Laufe der Inter-
views der Stellenwert allfilliger religioser Orientierungen sowie gesellschaft-
liche Zuschreibungsprozesse fiir das (berufliche) Selbstverstindnis bzw. den
Bildungsweg angemessen thematisiert (vgl. Stienen/Bithler/Gasser/Tamcan
2011). In einem Nachfrageteil wurden mittels fokussierten Nachfragens nicht
oder nur am Rande erwihnte, fiir die Forschungsfrage jedoch relevante As-
pekte thematisiert.

Die biografischen Interviews fanden an unterschiedlichen Orten, jedoch
in den allermeisten Fillen bei den Interviewten zu Hause oder in deren
privatem Umfeld statt. In zwei Fillen wurden die Interviews an Bildungsin-
stitutionen gefiihrt. In den Expert*innen Interviews wurden Expert*innen

9 In den Interviews wurde mit einer gleichbleibenden Einstiegsfrage gearbeitet. An-
schliessend wurde der Logik eines natiirlichen Gesprachsverlaufs folgend mit The-
menblocken gearbeitet, die je nach Verlauf in unterschiedlicher Reihenfolge themati-
siert werden konnten. Nach dem Interview kam zudem ein biografischer Fragebogen
zum Zug, mithilfe dessen herkunftsmilieuspezifizierende Fragen in Bezug auf den Bil-
dungsstand der Eltern, Partner, Geschwistern, Grosseltern, ggf. Kinder etc.) erhoben
werden konnten.

14.02.2026, 16:44:33.

105


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Islam, Gender, Intersektionalitat

aus unterschiedlichen (Bildungs-)Bereichen einerseits mit Zwischenre-
sultaten konfrontiert und gebeten, diese zu kommentieren, andererseits
hinsichtlich Sachfragen und méglicher Liicken im Datenmaterial befragt.
Die Expert*innen-Interviews fanden an den jeweiligen Arbeitsorten der
Interviewten statt. Unmittelbar nach dem Interview erstellte ich ein soge-
nanntes »post comment interview sheet«, wie das Miles und Hubermann
(1984 zit.n. Mey/Mruck 2007: 495) vorschlagen, wo ich erste Eindriicke fest-
hielt, das mir aber auch als »self-monitoring tool« (ebd.: 495) dazu dienen
sollte, eigenen Konzepten auf die Spur zu kommen und deren Einfluss zu
limitieren oder zumindest zu reflektieren.

Die Interviews wurden in Mundart gefithrt und anschliessend in Stan-
dardsprache iibersetzt (Transkriptionsregeln siehe Anhang). Dabei wurde
versucht, den Sinn des Satzes moglichst unveridndert zu lassen. Es gilt hier-
bei jedoch im Hinterkopf zu behalten, dass, wie Bourdieu feststellte, »auch
die wértlichste Verschriftlichung bereits eine wirkliche Ubersetzung oder
zumindest eine Interpretation ist« (Bourdieu 1997: 797).

4.4 Codierung und kontinuierliche Auswertung: datengeleitete
Theoriebildung nach der Grounded-Theory-Methodologie (GTM)
kombiniert mit einer fallzentrierten Perspektive

Der gesamte Erhebungs- und Analyseprozess folgte der iterativen, offenen
Vorgehensweise der Grounded-Theory-Methodologie (Strauss/Corbin 1996), de-
ren wichtigste Technik das Vergleichen bzw. die Suche nach Ahnlichkeiten
und Unterschieden ist. Das Grounded-Theory-Verfahren geht urspriinglich auf
die beiden Soziologen Anselm Strauss und Barney Glaser zuriick (vgl. Gla-
ser/Strauss 1967, Strauss 1994, Strauss/Corbin 1996) und wurde seither immer
wieder erginzt und weiterentwickelt (vgl. bspw. Mey/Mruck 2007). Das Ver-
fahren der Grounded Theory ist in der soziologischen Theorietradition des sym-
bolischen Interaktionismus begriindet, welche »die Wechselwirkung von Ge-
sellschaft und Individuen beriicksichtigt und darauf zielt, Mechanismen der
(Re-)Konstruktion der sozialen Wirklichkeit aufzudecken« (Miiller 2013: 154).
Es ldsst sich somit ideal mit der theoretischen Einnahme einer sozialkon-
struktivistischen Perspektive, wie sie vorliegendem Projekt zugrunde liegt,
vereinen.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Methodisches Vorgehen

Ziel der Grounded-Theory-Methodologie (GTM™) ist »eine »regelgeleitete,
kontrollierte und priifbare >Entdeckung« von Theorie aus Daten/Empirie«
(Mey/Mruck 2011: 11). Der eigentliche Forschungsprozess nach Grounded Theory
erfolgt zirkulir; das heisst, dass Datenerhebung, -analyse und Theoriegene-
rierung miteinander verschrankt sind. Die renommierten GTM-Forschenden
Mey und Mruck gehen von drei Essentials der GTM aus (Mey/Mruck 2009:
108), die zum Standard genommen werden sollen, wenn Forschende fiir
sich beanspruchen, eine auf der Grounded-Theory-Methodologie basierende
Studie durchgefiihrt zu haben (ebd.). Es sind dies: 1) Konzeptbildung statt
Beschreibung; 2) Theoretical Sampling und Theoretische Sittigung und 3) das
Schreiben von Memos (ebd.: 108ff.).

Die Basis fir die GTM ist demnach eine Auseinandersetzung mit Daten,
die von Beginn weg nicht auf eine rein deskriptive Art erfolgen soll. Das tech-
nische Vorgehen bei der Datenanalyse versteht sich als »theorie-orientiertes
Kodieren« (ebd.:108), bei dem gefragt wird, wofiir der einzelne, empirische
Vorfall steht bzw. welchen >theoretischen Gehalt« er besitzt.

Der Datenkorpus der vorliegenden Untersuchung bestand aus Feld-
protokollen, neunzehn formell aufgezeichneten, biografischen Interviews,
diversen Expert*innen-Interviews, einer Foto- und Filmdatenbank, einer
Sammlung weiterer Felderzeugnisse (bspw. Flyer, Newsletter, Werbeartikel
von Organisationen etc.) sowie Internet- und Zeitungsartikeln. Hinzu kamen
zahlreiche »Memos« (vgl. Strauss/Corbin 1996: 169f.), die den rollenden For-
schungsprozess dokumentierten, reflektierten und kommentierten. Bei der
Analyse wurde der in der Grounded-Theory-Methodologie geltenden >Faustre-
gel« »all is data« (Glaser 2004, Abschnitt 3.3) gefolgt. Die Offenheit fiir neue,
aus den Daten erschlossene Themen ist denn auch ein Charakteristikum
ethnografischer Analyseprozesse mittels Grounded Theory — in welcher die
»Heuristik der Entdeckung« nicht nur fiir die Erhebungsphase, sondern auch
fiir die Phase der Analyse gilt (Breidenstein et al. 2015: 119).

Um die Akteurinnenperspektive der befragten Frauen anschliessend im
Einzelfall wie auch fallitbergreifend zu analysieren, wurde auf ein kombi-
niertes Verfahren zuriickgegriffen: Einerseits wurden die Interviews in ei-
ner (bildungs-)biografischen, fallzentrierten Perspektive analysiert (vertikale
Dimension), andererseits wurde das gesamte Datenmaterial in einem daten-

10 Mey und Mruck unterscheiden zwischen Grounded-Theory-Methodologie (GTM) als ge-
samtem Forschungsansatz und Grounded Theory (GT) als Produkt dieser Vorgehenswei-
se (Mey/Mruck 2009: 108). Dieser Unterscheidung wird hier gefolgt.

14.02.2026, 16:44:33.

107


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Islam, Gender, Intersektionalitat

und theoriegeleiteten Codegenerierungsprozess im Hinblick auf die Erarbei-
tung transversaler Themen untersucht (horizontale Dimension)". Durch die fall-
zentrierte Perspektive — die vertikale Dimension — sollten (bildungs-)biografi-
sche Prozesse im Zusammenhang mit gesellschaftlichen Strukturen und/oder
Einschrankungen ermittelt werden. Durch die Einnahme einer transversalen
Perspektive — horizontale Dimension — hingegen sollten Themen ermittelt wer-
den, welche den Relevanzen des Felds vergleichend folgten und so eruieren
sollten, welche Bedeutung der diskursiven Differenzkategorie »Muslimin« in
den Bildungsbiografien der jungen Frauen zukommt und ob und inwiefern
sich diese auf bildungsbiografische Verlaufe auswirkte.

Um die Daten »aufzubrechens, zu reduzieren und zu ordnen, wird in der
klassischen GTM-Vorgehensweise zwischen offenem, axialem und selektivem
Codieren unterschieden (Strauss/Corbin 1996, Strauss 1994). Der gesamte Co-
dierprozess dient dem Ziel einer datengeleiteten Theoriebildung (Mey/Mruck
2011: 24) und erfolgt zirkulir, weil die am Material gebildeten Codes und Kate-
gorien und deren Zusammenhinge kontinuierlich an neuem Material gepriift
und verfeinert werden (Mey/Mruck 2009: 116).

In dem Auswertungsprozess folgte ich in weiten Teilen dieser klassischen,
zirkuldren Vorgehensweise: Ich codierte laufend wihrend des Erhebungspro-
I'*. Das sogenannte offene Codieren dient dem
>Auseinanderbrechen« des Texts, wobei die Idee dahinter ist, den tieferliegen-

zesses das neue Datenmateria

den Gehalt der Daten zu ergriinden. Beim offenen Codieren werden bspw. ein
Interview oder ein Feldprotokoll, aber auch visuelle Dokumente Zeile fiir Zeile
bzw. Szene fiir Szene analysiert und es werden provisorische Codes™ verge-
ben. Wahrend der offenen Codierung soll sich gemiss der GTM allmihlich
ein Verstindnis dafiir entwickeln, wie die einzelnen Kategorien zusammen-
hingen und welche Codes zentral sind. Hierbei kann zwischen soziologisch
konstruierten Codes™ einerseits und In-vivo-Codes andererseits unterschieden
werden (Miiller 2013: 155). Wihrend die soziologisch konstruierten Codes aus
der Literatur abgeleitet werden, entsprechen In-vivo-Codes der Terminologie

b8 Eine dhnliche Auswertungsstrategie schlagt Miller (2013: 154ff.) vor.

12 Technisch erfolgte die Codierung mittels der Codierungssoftware MAXQDA.

13 Analog zu Codes wird manchmal auch von Konzepten gesprochen, um zu unterstrei-
chen, dass es nicht um eine Deskription, sondern um eine Konzeptbildung geht (vgl.
Mey/Mruck 2009: 114).

14 Diese Art von Codes wird auch als »geborgte Codes« bezeichnet, »geborgt« im Sinne
von auf Fachwissen bzw. Vorwissen zuriickgreifend (Mey/Mruck 2009: 114).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Methodisches Vorgehen

»des Feldes«. Ein Beispiel fiir einen offenen In-vivo-Code wire »steihert zriigg-
disse”«. Unter diesen Code fallen empirische Vorfille, die zu folgendem von
mir erstellten Code-Beschrieb passen: »Widerstand leisten gegen empfunde-
nes Unrecht, meist im Zusammenhang mit Ausschlusserfahrungen. Steht im
Kontrast zu der Haltung, sich (bedingungslos) anzupassen, wobei Anpassen
als suncool verstanden wird.« Ein Beispiel fir aus der Literatur abgeleitete,
sogenannte soziologisch konstruierte Codes wire: »Ausbildung als Aufstiegs-
projekt« oder »soziales Kapital« im Anschluss an Bourdieu.

Die Vergabe von Codes ist nach GTM am Anfang noch ganz nahe am
Datenmaterial. In einem zweiten Schritt erfolgt als weiterer Abstraktions-
schritt das axiale Codieren, das auf Erarbeitung von Zusammenhingen ab-
zielt. Ziel des axialen Codierens ist es, die Codes miteinander zu vergleichen,
nach inhaltlichen Kriterien in Kategorien zusammenzufassen und zu benen-
nen (Mey/Mruck 2009: 115). Kategorien verweisen auf »Konzepte hoherer Ord-
nung« (ebd.); auch hier kann wiederum zwischen soziologisch konstruierten
und In-vivo-Bezeichnungen unterschieden werden (ebd.). Das axiale Codie-
ren kommt meist in mittleren bis spiteren Stadien des Forschungsprozes-
ses zur Anwendung (Miiller 2013: 156). Ein Beispiel fiir einen axialen In-vivo-
Code aus vorliegender Forschung wire »es zeigen«: Diese Kategorie beschrieb
ich zunichst folgendermassen: »Sich an ein (imaginires) gesellschaftliches
>Gegeniiber« richtende Handlungen und Ausserungen, die dazu dienen, os-
tentativ >zu zeigens, dass die Person als Frau bzw. Muslima nicht etwa so
ist/denkt/handelt, wie vom gegenderten Islamdiskurs antizipiert.

Beim selektiven Codieren schliesslich geht es als letztem Codierungs-
schritt um die Sichtung und Sortierung von Codelisten, Kategorien und
zusammenfassenden Memos (ebd.).

Beim selektiven Codieren folgte ich dem von Breidenstein et al. (2015) kon-
zipierten Prinzip der »doppelten Relevanz ethnographischer Themen« (2015:

15 Dieser Terminus entstammt dem jugendumgangssprachlichen Berndeutschen Dia-
lekt. Er ist sehr schwierig ihn addquat in Standardsprache zu ibersetzen; wortlich
konnte »steihert zriiggdisse« etwa mit »knallhart zuriickgeben« (im sprachlichen Sin-
ne verstanden) libersetzt werden. Beim Teilwort »-disse« handelt es sich um eine>Ein-
deutschung<des englischen Slang-Terminus’»to diss someone« (abgeleitet von »to dis-
respect someone«), dervor allemin der Hiphop-Szene gebriuchlich ist, um jemandem
seinen »disrespect«sprachlich auszuriicken (vgl. Urban Dictionary 2017). In der Hiphop-
Szene wird dieses Wort auch benutzt, um den rivalisierenden Sprechgesang auf der
Bithne zu bezeichnen (ein*e Rapper¥in »disst« die andere) (ebd.).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Islam, Gender, Intersektionalitat

118). Mit »doppelter Relevanz« meinen Breidenstein et al. Themen, die einer-
seits »in den Daten in den erkennbaren Relevanzen des Feldes griinden« und
andererseits »fiir den wissenschaftlichen Diskurs anschlussfihig« sind (ebd.,
Herv. im Orig.). Um die Codierung zu systematisieren, sowie Metakategori-
en und analytische Themen »doppelter Relevanz« zu eruieren, wurde paral-
lel zum offenen Codierungsprozess ein grosses Ubersichtsdokument erstellt.
Mithilfe dieses Dokuments wurde angestrebt, die auf MAXQDA vorgenom-
menen Codierungen unter Oberkategorien zu systematisieren.

Es besteht eine gewisse Schwierigkeit darin, einen zirkuliren For-
schungsprozess »linear« darzustellen. Deshalb beschreibe ich nun unten-
stehend die parallel zur Codierung verlaufenden Memoing- und Theoretical-
Sampling-Prozesse, mit dem Hinweis darauf, dass diese wihrend des ganzen
Forschungsprozesses zirkulir immer wieder zum Zuge kommen:

Parallel und basierend auf dieser fortwihrenden Codierung sampelte ich
theoretisch nach neu auftauchenden Kriterien kontinuierlich junge Frauen,
denen ich teilweise in Marcus’ vorgeschlagenem Sinne mittels der »Follow-
the-people-Strategie« (Marcus 1995:106) »folgte« (mithilfe des bereits in Kapitel
4.1 beschriebenen Verfahrens des Theoretical Samplings, Strauss/Corbin 1996:
1481T.).

Ein weiterer zentraler Aspekt der iterativen Vorgehensweise der GTM ist
das fortwihrende Schreiben von sogenannten Memos (»Memoing«). Diese
Vorgehensweise erwies sich als sehr sinnvoll: Laufend wurde der Codierungs-
prozess unterbrochen, um Auswertungsschritte, Gedanken, theoretische Ide-
en und Konzepte in Memos festzuhalten. Glaser und Strauss weisen beide auf
den zentralen Stellenwert des »Memoing« in der GTM hin und unterstreichen
hierbei die Bedeutung einer kontinuierlichen Dokumentation und Reflexion
fiir den Forschungsprozesses. Glaser beschreibt dies wie folgt:

»Theory articulation is facilitated through an extensive and systematic pro-
cess of memoing that parallels the data analysis process in GT. Memos are
theoretical notes about the data and the conceptual connections between
categories. The writing of theoretical memos is the core stage in the process
of generating theory. If the analyst skips this stage by going directly to sort-
ing or writing up, after coding, he/she is not doing GT« (Glaser, Barney C.
with assistance of Judith Holton 2004: Abschnitt 3.14).

Es ist Glaser beizupflichten, wenn er den »Memoing«-Prozess als zentral ein-
stuft. In vorliegendem Projekt arbeitete ich intensiv mit verschiedenen Arten
von Memos. Grob kénnten diese in Auswertungs-, Theorie-, Planungs-, Me-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Methodisches Vorgehen

thoden - und Reflexionsmemos eingeteilt werden. Des Weiteren erstellte ich
auch eine thematische Sammlung von Konzept-Memos im Zusammenhang
mit meiner Feldforschung.

Wahrend die unzihligen Memos sich zu Beginn des Forschungsprozesses
noch nicht auf einem sehr hohen Abstraktionsniveau befanden, verdichteten
sie sich wihrend des laufenden Forschungsprozesses stetig, wurden iiberar-
beitet, systematisiert oder wieder verworfen. Sie bildeten schliesslich Vorstu-
fen zum vorliegenden Manuskript.

Wahrend beim Analyseprozess das offene Codieren zunichst als Instru-
ment fir die Feinanalyse — fiir das >Auseinanderbrechen«< der Daten verwen-
det wurde und die Codes anschliessend durch das axiale Codieren mitein-
ander in Verbindung gebracht wurden (horizontale Dimension) kam an zwei-
ter Stelle wiederum die Falldimension (Bildungsbiografie) ins Spiel (vertikale
Dimension, siehe oben): Flick spricht bei einem kombinierten fallorientierten
Vorgehen anlehnend an Grounded Theory von »thematischem Codieren« (Flick
2010: 402). Aufbauend auf das von ihm vorgeschlagene Verfahren trug ich in
einem ersten Schritt folgende offene, thematisch orientierte Fragen an die
bildungsbiografischen Fille heran — diese Fragen orientierten sich nicht zu-
letzt auch am zuvor beschriebenen intersektionellen Zugang als »sensitizing
concept«:

«  Welche Themen/Handlungsmuster sind fiir den einzelnen Fall zentral,
welche nicht?

. Wie zeigt sich der Verlauf der Bildungsbiografie, welche Ereignisse,
Strukturen, Handlungsweisen sind ausschlaggebend?

«  Welche Differenzdimensionen (Herkunftsmilieu (»class«), »Migrationshin-
tergrund«, Gender, Religion, sichtbare religiése Symbole (z.B. Hijab), reli-
giose Selbstreprisentation, Krper (z.B. Hautfarbe etc.) kommen im vor-
liegenden Fall in Bezug auf den Bildungsweg zum Tragen und wie, welche
nicht und warum?

«  Welche Rolle spielt hierbei die Differenzkategorie »Muslimin« und der ge-
sellschaftspolitische Islamdiskurs?

- Wie wirken diese Differenzdimensionen intersektionell in Bezug auf Bil-
dungsbiografien?

«  Welche Rolle spielen hierbei das religiose Selbstverstindnis, die religio-
se Selbstreprisentation und eine allfillige religiése Vergemeinschaftung?
Welche Rolle spielen die generationalen Beziehungen?

«  Welche Rolle kommt dem Bildungssystem zu?

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Islam, Gender, Intersektionalitat

Mittels dieser Fragen kristallisierten sich auf der Ebene der Handlungsmuster
unterschiedliche »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) von jungen Frauen in Be-
zug auf den Bildungszugang und das bildungsbiografische Bestehen heraus.
Diese »Taktiken« erschienen mir beziiglich der zuvor beschriebenen Hand-
lungstheorie von De Certeau (1988, vgl. Kap. 2.3) sowie einer intersektionellen
Perspektive als theoretisch anschlussfihig im Sinne von Breidenstein et al. als
Prinzip der »doppelten Relevanz ethnographischer Themen« (2015: 118).

Da sich im fallkontrastierenden Vergleich verschiedene sich repetieren-
de, dhnliche Handlungsmuster innerhalb dhnlicher struktureller Bedingun-
gen zeigten, lag eine Typisierung nahe. Bei der Typenbildung 16ste ich mich
jedoch im Gegensatz zu Flicks Vorschlag (2010: 402ff.) von der Ebene der Per-
sonen und typisierte stattdessen auf der Ebene von Handlungsmustern® (vgl.
Kelle/Kluge 2010: 111ff.).

Wie Kelle und Kluge (2010: 47f.) vorschlagen, folgte ich auch in der Ty-
pisierung der kontinuierlich konstatierenden Vorgehensweise der Grounded-
Theory-Methodologie. In einem weiteren Schritt fragte ich also, welche habi-
tuell verankerten »Taktiken« am ehesten als »prototypisch« (ebd.: 105) auf-
gefasst werden konnen und welche diesen kontrastierend entgegengesetzt
werden kénnen. In Abgrenzung zum »Weberschen Idealtypus« (vgl. Weber
1995 [1904]), der »einem zugespitzten, fiir die Analyse konstruierten Gedan-
kenbild gleichkommt« (Miiller 2013: 157) beruhen »Prototypen« auf realen Fal-
len, welche die Charakteristika eines jeden zu typisierenden Handlungsmus-
ters am besten reprasentieren (Kelle/Kluge 2010: 105): An ihnen soll das Ty-
pische aufgezeigt werden und die individuellen Besonderheiten dagegen ab-
gegrenzt werden (ebd.). Selbstverstindlich bleibt eine Typenbildung jeglicher
Art ein heuristisches Instrument zum Sichtbarmachen von Ergebnissen. Die
Kehrseite dieser Darstellungsform ist, dass zugunsten der Gewinnung trenn-
scharfer, analytischer Kategorien zur differenzierenden Wahrnehmung so-
zialer Wirklichkeiten und Prozesse gewisse Finessen einzelner Fille unterbe-
leuchtet bleiben. Dem einzelnen Fall kann eine Typologie — so betrachtet —
nie ganz gerecht werden. In vorliegender Untersuchung habe ich mich, im
Wissen um die Grenzen dieser Darstellungsform dennoch fiir eine Typisie-
rung zum Zwecke der Kommunizierbarkeit und Sichtbarmachung von struk-
turellen und strukturierenden Bedingungen sozialer Prozesse entschieden.

16  Durch die habituelle Einbettung dieser »Taktiken« (vgl. Kap. 2.3) wurde jedoch gleich-
zeitig der Aspekt der soziostrukturellen Verankerung der Handlungsmuster beriick-
sichtigt.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Methodisches Vorgehen

Die Typologie soll dazu beitragen, dieses komplexe Forschungsfeld zu fassen.
Die Art der Illustration der Typologie anhand von auf realen Fillen beruhen-
den »Prototypen« soll garantieren, dass dennoch eine moglichst differenzier-
te Sichtweise, in die auch die Feldforschung und teilnehmende Beobachtung
und somit von den Interviews allenfalls abweichende Arten der Selbstrepri-
sentation einfliessen, stattfindet.

Konkret bildet das Ergebnis der vorliegenden Untersuchung also eine Re-
konstruktion von habituell verankerten »Taktikenc, die bei bildungsbiografischen
Zugingen, Entscheidungen und Wegen von jungen religios orientierten Secondas mus-
limischen Glaubens zum Tragen kommen. Weiter wurde rekonstruiert, an welche
strukturellen Bedingungen diese »Taktiken« gekniipft sind und wie und ob
sich diese in ihrer (religiosen) Selbstreprisentation artikulieren.

Die Darstellung der Ergebnisse im folgenden Kapitel gestaltet sich wie
folgt: Da ich »Taktiken«, wie in Kapitel 2.3 ausfithrlich dargelegt, als habi-
tuell verankert sehe, werden die einzelnen Typen von »Taktiken« anhand ei-
nes »Prototyps« (Kelle/Kluge 2010: 115) bzw. eines prototypischen Fallbeispiels
dargestellt. Einzelne, in dem »prototypischen« Fallbeispiel nicht zum Zuge
kommende Aspekte, die fir die zu typisierende »Taktik« ebenfalls relevant
sind, werden unter Einbezug weiterer Fille dargestellt.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken«
junger religios orientierter Secondas
muslimischen Glaubens in der Deutschschweiz

Ausgehend vom Datenmaterial wurden verschiedene »Taktiken« (De Certeau
1988: 89) hinsichtlich der Bildungsbiografien religiés orientierter Secondas
muslimischen Glaubens analysiert und typisiert. Analysiert wurde, welche
habituell verankerten »Taktiken« bei bildungsbiografischen Zugingen, Ent-
scheidungen und Wegen zum Tragen kommen und wie sich die jungen Frau-
en unter den Bedingungen des laufenden homogenisierenden Islamdiskurses
gesellschaftlich positionieren.

Insgesamt wurden vier Typen von »Taktiken« gesellschaftlicher Selbstpositio-
nierung in Bezug auf Bildungsbiografien rekonstruiert — teilweise wurden inner-
halb eines Typus unterschiedliche Ausprigungen hinsichtlich der (religitsen)
Selbstreprisentation ausgemacht.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Islam, Gender, Intersektionalitat

Typologie von »Taktiken« gesellschaftlicher Selbstpositionierung in Bezug

auf (Bildungs-)Biografien«:

Typus 1: Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik« der kimpferi-
schen Selbstbehauptung als Muslima

Religitse Selbstreprasentation: Emanzipierte Muslima

Religiose Selbstreprasentation: Dezidiert religiose Muslima

Typus 2: Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik« des zielstrebi-
gen Aufsteigens

Religitse Selbstreprasentation: Pragmatische Muslima
Religiose Selbstreprasentation: Engagierte Muslima

Typus 3: Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik« der religiosen
Vergemeinschaftung

Religitse Selbstreprasentation: Muslima in/durch Gemeinschaft

Typus 4: Bildungsbiografisches Bestehen durch die » Taktik« der widerstin-
digen Mikropraktiken

Religiose Selbstreprasentation: Muslima im Verborgenen

Die Darstellung der Typen erfolgt zunichst anhand eines einfithrenden Por-
traits der jeweils exemplarisch dargestellten Frauen, bei welcher sich die ty-
pologische »Taktik« rekonstruieren liess. Anschliessend werden einzelne As-

pekte der »Taktiken« unter Beiziehung weiterer Fille vertieft und anhand fol-

gender Kapitel strukturiert:

a)

b)

C)

Herkunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktike,

Die Rolle der Religion Differenzkategorie »Muslimin« hinsichtlich der Bil-
dungsbiografie,

»Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionierung beziiglich der Bildungs-
biografie.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiés orientierter Secondas n7

Innerhalb dieser Kapitel werden allfillige Ausprigungen religioser Selbstre-
prisentation differenziert.

5.1 Typus 1: »Taktik« der kampferischen Selbstbehauptung
als Muslima

5.1.1 Zara'

Zara (34) lernte ich an einem »Tag der offenen Moschee« kennen. Sie stand
vorne im Gebetsraum, erklirte Besucherinnen und Besuchern die Moschee
und beantwortete deren Fragen. Die besagte Moschee offnete das erste Mal
ihre Tiiren — dies geschah auf Initiative von Zara, wie ich im Nachhinein er-
fuhr. Thr ist es ein Anliegen, wie sie spiter erzihlt, dass die Moschee mehr
»Sichtbarkeit« erfihrt.

Zara selbst — das fillt sofort auf — ist eine Respekts- und Autorititsper-
son: Wenn es Probleme im Ablauf der Veranstaltung gab oder Besucherfragen
von anderen Moscheevereinsmitgliedern nicht sofort geklirt werden konn-
ten, wandten sich die Blicke der Verantwortlichen an Zara. Auch bei kriti-
schen Fragen zu Hijab und »Stellung der Frau im Islam« wirkte sie routiniert
in ihrer Argumentation. Sie ergriff das Wort und konterte; das Publikum hor-
te ithr aufmerksam zu und nickte, selbst ein anwesender Islamwissenschafts-
professor schien beeindruckt. Die Kopftuch tragende Frau in engen Jeans —
so lisst sich anhand der Beobachtungen erahnen - ist es gewohnt, 6ffentlich
aufzutreten.

In den Pausen beobachtete ich, wie sie von Menschen, die ihr Fragen stell-
ten, umringt wurde. Sie schien unter den Anwesenden Ansehen und Respekt
zu geniessen, immer wieder huschten verschiedene Leute vorbei und fliister-
ten ihr kurz etwas ins Ohr oder stellten eine Frage. Aus diesen Routinen liess
sich schliessen, dass Zara in der Moschee so etwas wie eine Autorititsperson
ist.

Zara ist, so erfahre ich spiter, Reprisentantin ihrer Moschee in diversen
interreligiosen Gefissen. Auch leitet sie die 6rtliche Frauengruppe der Mo-

1 Alle Namen wurden anonymisiert. Die Berufe wurden zwecks grosserer Anonymisie-
rungjeweils durch andere Berufe, die hinsichtlich Ausbildung, Einkommen und Presti-
ge derselben Berufsgruppe zugeordnet werden kénnen (vgl. BFS 2017d) ausgetauscht,
ebenso wurden die Anzahl Geschwister und eigener Kinder etc. verandert.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Islam, Gender, Intersektionalitat

schee und tibt eine Funktion in einem iiberregionalen muslimischen Verein
aus. Sie verfiigt iber eine tertidre Ausbildung im interkulturellen Bereich und
ist in verschiedensten Integrationsprojekten engagiert, sowohl in unabhin-
gigen, von NGOs initiierten, wie auch in staatlichen.

Dieser Werdegang war nicht von Anfang an in Zaras Bildungskarriere an-
gelegt, er dussert sich jedoch exemplarisch in der von ihr bedienten »Taktik«
der kimpferischen Selbstbehauptung als Muslima.

Sie — die frith heiraten sollte, erhielt stets wenig Unterstiitzung von ihrer
Familie in Bildungsbelangen. Trotz guter Noten entschied sie sich — auf sich
alleine gestellt — fiir den Weg in die Realschule, da sie sich nicht von ihren
Peers trennen wollte. Weder vonseiten der Eltern noch vonseiten der Schule
und Lehrpersonen wurde korrektiv auf diese Bildungsentscheidung, die, wie
sich spiter herausstellte, unter dem Leistungsniveau von Zara lag, Einfluss
genommen.

Zaras Eltern sind aus einem Staat in Siidosteuropa in die Schweiz gezo-
gen, ihr Vater selbst ging acht, ihre Mutter sechs Jahre zur Schule. Als Zara
Ende ihrer obligatorischen Schulzeit langsam erkannte, was ein Realschulab-
schluss fiir ihre zukinftige Berufswahl bedeutete, wurde ihr bewusst, dass sie
sich anstrengen musste, wenn sie einen weiterfihrenden Bildungsabschluss
erreichen wollte. An Motivation fiir eine nachobligatorische Ausbildung fehlte
es Zara jedoch nicht: Zentraler Punkt ihrer Bildungsmotivation war es, nie-
mals (finanziell) so abhingig von einem Mann zu sein, wie dies ihre Mutter
von ihrem Vater war.

Zara fand auf Anhieb eine Lehrstelle im unteren Dienstleistungsbereich,
sah sich jedoch hinsichtlich einer nachobligatorischen Ausbildung mit star-
kem Widerstand ihrer Eltern konfrontiert: Sie waren der Ansicht, dass eine
solche sich fiir eine Frau nicht lohne, da sie sowieso bald heiraten wiirde und
zu Hause Mann und Kinder versorgen werde.

Bereits in dieser frithen bildungsbiografischen Phase zeigten sich erste
Anzeichen der von Zara in Anspruch genommenen »Taktik« einer kimpferi-
schen Selbstbehauptung — sie musste ihren nachobligatorischen Bildungszu-
gang erkimpfen: Entgegen dem Willen ihrer Eltern nahm sie die Lehrstelle
an — unter den Lehrvertrag setzte sie kurzerhand die gefilschte Unterschrift
ihrer Eltern. Sie hoffte diese mithilfe ihrer ilteren Schwestern wihrend der
Sommerferien zu itberzeugen. Ihre Rechnung ging auf: Die Eltern liessen sich
iberzeugen und itberwanden zudem anfingliche Bedenken, dass Zara tiglich
alleine unterwegs sein wiirde. Zara behauptete sich also erfolgreich gegen-
iiber dem traditionellen Rollenbild ihrer Eltern und erkimpfte sich den Zu-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

gang zu einer nachobligatorischen Ausbildung. Sie startete ihre Ausbildung
und schloss sie mit Bestnoten ab. Bei einer anschliessenden Weiterbildung
konnte sie, wie sie erzihlte, zwischen zahlreichen Angeboten lokaler Firmen
aussuchen.

In dieselbe Zeit fiel Zaras Wieder- bzw. »Neuentdeckung« des Islam. Zara
wurde, wie sie sagt, »auf traditionelle Weise« religids sozialisiert; empfand
»den Islam« jedoch stets als erzieherisches Mittel ihrer Eltern und primir
als Instrument zur Disziplinierung. Insbesondere der Mutter wirft Zara das
Beharren auf konservativen Rollenbildern unter Vorschiebung der Religion
vor. Durch einen iiberzeugten evangelikalen Christen, den sie kennenlernte,
erfuhr sie, dass Religion auch »etwas Schones« sein kénne. Das gab ihr den
Anstoss, sich niher mit dem Islam auseinanderzusetzen und zu erkunden,
ob es ein anderes Religionsverstindnis als das ihrer Eltern gibt.

In den Herbstferien wihrend ihrer Weiterbildung verliebte sie sich in ei-
nen gleichaltrigen jungen Mann, der in dem Ex-Staat von Jugoslawien, in dem
ihre Eltern geboren waren, lebte. Sie war zunichst sehr skeptisch, da dieser,
wie sich herausstellte, sehr glaubig war. Sie, die den Islam im Zusammenhang
mit ihrem Milieu stets als Disziplinierungsinstrument erfahren hatte, stellte
ihren Freund »auf die Probe; versuchte ihn zu provozieren, indem sie bspw.
ofter und langer als @blich mit ihren Freundinnen ausging. Als eine negative
Reaktion ausblieb, war sie sehr erstaunt, denn sie fithrte Unterdriickung und
Disziplinierung der Frau stets auf »den Islam« zuriick. Dass ein tiefreligiser
Mensch ihr simtliche Freiheiten lassen konnte, passte nicht in ihr damaliges
Religionsverstindnis. Angespornt durch die Erkenntnis, dass Religion und
ein emanzipiertes Rollenverstindnis sich nicht ausschliessen miissen, begann
sie sich noch intensiver mit dem Islam zu befassen.

Bei der Wahl ihres zukiinftigen Mannes musste sich Zara ebenfalls durch-
setzen, sich erneut gegen die Vorstellungen ihrer Familie behaupten und sich
von elterlichen Vorstellungen emanzipieren: Die Eltern waren von Anfang an
gegen die Heiratspline ihrer Tochter, da Zaras zukiinftiger Mann aus einem
sehr konservativen lindlichen Dorf stammte. Insbesondere Zaras Vater hat-
te zunichst grosse Bedenken, dass seine »rebellische« jingste Tochter leiden
konnte, wenn sie mit einem religiésen Mann verheiratet wire. Zara jedoch
vertraute ihren »Tests« und drohte sich anderenfalls gegen den Willen der El-
tern zu verheiraten. Kurz vor der Hochzeit gelang es ihr jedoch zur eigenen
Erleichterung, ihren Vater zu tiberzeugen und sie heiratete mit dem Einver-
stindnis der Eltern ihren jetzigen Mann.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Islam, Gender, Intersektionalitat

Zara emanzipierte sich bereits vor ihrer Heirat in der frithen Adoleszenz
zunehmend vom elterlichen Religionsverstindnis, das sie als einengend emp-
fand. Sie fand zu einer neuen Art von religiésem Selbstverstindnis, das sich
grundlegend von dem elterlichen, als traditional wahrgenommenen Islam un-
terschied. Beférdert wurde dies auch durch ihren Mann und dessen fiir Zara
vollig neue Auslegung seines Glaubens. Zara begann das tigliche Gebet zu
praktizieren. Im Laufe der Zeit stérte sie sich zunehmend an dem Spagat,
sich nur wahrend des Gebets und in der Moschee zu bedecken. Der Entscheid
zum Tragen des Hijabs begann im Stillen zu reifen. Gleichzeitig dnderte sie
ihren Kleidungsstil und verzichtete immer mehr auf drmellose T-Shirts und
trug lingere Hosen. Unmittelbar nach der Geburt des ersten Kindes Ende
zwanzig begann Zara sich zu bedecken. Thren Mann bezog sie in ihre Uber-
legungen zu diesem Entscheid nicht mit ein - sie stellte ihn vor vollendete
Tatsachen.

Zara war sich stets bewusst, so erzihlte sie, dass dieser Beschluss ein-
schneidende gesellschaftliche Konsequenzen haben kénnte. Dass er ihr eine
Riickkehr in den erlernten Beruf komplett verunméglichte, war jedoch auch
fiir sie eine iiberraschende Konsequenz ihres Entscheids. Zahlreiche Bewer-
bungen und Anfragen fithrten ins Leere, eine Riickkehr in den Arbeitsmarke
schien trotz bester Zeugnisse und Referenzen aussichtslos. Immer wieder
wurde ihr gesagt, ja, sie konne kommen, sehr gerne sogar, aber ohne Kopf-
tuch.

Zara, die sich eine Hausfrauenrolle wie die ihrer Mutter nicht vorstel-
len konnte und unbedingt wieder arbeiten wollte, begann sich freiwillig in
Integrationsprojekten zu engagieren. Thr Mann war zunichst von Zaras still-
schweigendem Entscheid, sich zu bedecken tiberrascht, unterstiitzte sie je-
doch, wie bereits zuvor, in jeglicher Hinsicht. Nach wie vor teilen sich die bei-
den die Familienarbeit, ihr Mann reduzierte seine Anstellung nach der Geburt
des ersten Kindes und beaufsichtigte die Kinder, damit Zara sich engagieren
konnte. Die Arbeit in Integrationsprojekten war zwar anfinglich schlecht be-
zahlt, bereitete Zara jedoch grossen Spass und war sinnstiftend; bald ergab
ein Engagement das andere. Zara verstand es dank ihrer »Taktik« der kimp-
ferischen Selbstbehauptung gut, sich dem stereotypen Bild der bedeckten
Muslimin konterkarierend zu reprisentieren; aufgrund ihrer gegenstereoty-
pischen Art der Selbstreprisentation wurde sie von NGOs regelrecht »ent-
deckt« und konnte sich vor Anfragen kaum retten. Gerne prisentiert sie sich
in Schulen, auf Podiumsdiskussionen und in Integrationsgremien als selbst-
bewusste, von traditionellen Rollenbildern emanzipierte Muslima, die nie um

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

eine schlagfertige Antwort verlegen ist. Selbst die hoch provozierenden Fra-
gen von pubertierenden Schiiler*innen kontert sie in ihren Klassenbesuchen
prompt und einfallsreich und l4sst, wie ich mehrfach beobachten konnte, auf
Veranstaltungen verbliiffte und in ihren stereotypen Bildern irritierte Men-
schen zuriick.

Diese Art von kimpferischer Selbstbehauptung als Muslima, die das Kern-
stiick der »Taktik« von Typus eins bildet, bedient in ihrer Ausprigung des
Selbstverstindnisses als emanzipierte Muslima (vgl. Tabelle oben) die politi-
schen Ziele von linken NGOs, Integrationsgremien und auch der linken Pres-
se. Durch ihre anti-stereotypische Selbstreprisentation wurde Zara zu einer
Art »Vorzeige-Muslima« von Integrationspolitiker*innen, Bildungsinstitutio-
nen und NGOs, was ihr schliesslich gar berufsbiografisch zugute kam: Sie
wurde eigens von einer Studiengangleiterin fiir einen Studiengang auf Ter-
tidrstufe in Kulturmediation angefragt, ob sie nicht teilnehmen wolle, da sie
»von muslimischer Seite her« gut hineinpassen wiirde und wurde schliesslich
»sur dossier« aufgenommen.

Die »Taktik« der (emanzipierten) kimpferischen Selbstbehauptung fiihr-
te also im Endeffekt direkt dazu, dass Zara trotz ihres Realabschlusses eine
tertidre Ausbildung machen konnte.

Charakteristisch fiir die »Taktik«, welche hier als Typus eins bezeichnet
wird, ist, wie durch eine kimpferische Selbstbehauptung als Muslima eine ge-
sellschaftliche Selbstpositionierung erfolgte, die einen positiven Einfluss auf
die Bildungsbiografie zur Folge hatte. Frauen, die sich diese »Taktik« zunut-
ze machen, konnen bildungsbiografisch trotz intersektionell stark wirksamer
Einschrinkungen durch die Differenzdimensionen Gender, »class«, »Migrati-
onshintergrund« und Religion mehr Handlungsfihigkeit (Agency) erlangen und
sich beruflich schliesslich verwirklichen.

Hinsichtlich der religiosen Selbstreprisentation, mittels derer bei dieser
»Taktik« schliesslich grossere berufsbiografische Handlungsfihigkeit erlangt
werden kann, lassen sich zwei Ausprigungen rekonstruieren (vgl. Tabelle 1
oben). Die Selbstreprasentation als emanzipierte Muslima (wie Zara) und die
Selbstreprisentation als dezidiert religise Muslima, unten an dem Fallbeispiel
von Mirjeta illustriert. Ein weiteres zentrales Element dieses Typus besteht in
der klaren Emanzipation vom elterlichen Religionsverstindnis zur Klirung
eigener identifikatorischer Fragen.

14.02.2026, 16:44:33.

2


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Islam, Gender, Intersektionalitat

5.1.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«
der kdmpferischen Selbstbehauptung als emanzipierte
bzw. dezidiert religiose Muslima

Nach diesem einleitenden Portrait wird die »Taktik« des Bildungszugangs
durch kimpferische Selbstbehauptung als Muslima nun unter Beiziehung wei-
terer Fille und anhand der folgenden Kapitel spezifiziert, es sind dies: a) Her-
kunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«; b) Die Rolle der Religion und der
Differenzkategorie »Muslimin« hinsichtlich der Bildungsbiografie und c) »Taktik« ge-
sellschaftlicher Selbstpositionierung beziiglich der Bildungsbiografie. Bei den beiden
Untertypen dieser »Taktik«—ich bezeichne diese hier als Ausprigungen - han-
delt es sich einerseits um die »Taktik« des Bildungszugangs durch kimpfe-
rische Selbstbehauptung als semanzipiertec Muslima und anderseits um die
»Taktik« des Bildungszugangs durch kimpferische Selbstbehauptung als >de-
zidiert religiose« Muslima (vgl. Tabelle 1, oben). Die Ausprigungen unterschei-
den sich insbesondere anhand der religiosen Selbstreprisentation der Frauen
und der daraus folgenden unterschiedlichen gesellschaftlichen Selbstpositio-
nierung. Aus diesem Grund werden sie im Unterkapitel 5.1.2¢, in welchem die
religiose Selbstreprisentation thematisiert wird, getrennt aufgefithrt.

a) Herkunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« der kimpferischen Selbst-
behauptung rekonstruiert werden konnte, gehdren in der Regel Familien von
ehemaligen Gastarbeitern an, die tiber wenig Bildungskapital verfiigen. Das
tigliche finanzielle Bestehen der Eltern war von grossen Anstrengungen ge-
pragt — die Familien waren in der Kindheit der interviewten Frauen stets vom
Prekariat (Pelizzari 2009: 49) bedroht. Die Eltern der Frauen pflegten in der
Regel eine sogenannte klassische Rollenteilung, bei welcher der Mann als Al-
leinverdiener fiir das familiire Einkommen zustindig ist und die Frau sich im
Gegenzug um Hausarbeiten und Kinder kiitmmerte. Sie konnten ihre Kinder
in Bildungsbelangen entweder kaum unterstiitzen oder hielten die schulische
und ausbildungsbezogene Unterstiitzung ihrer Tchter aufgrund von tradi-
tionellen Rollenvorstellungen fiir vernachlissigbar.

Zara stammt aus einem solchen Milieu. Ihre Eltern wanderten aus Siid-
osteuropa als Gastarbeiter ein. Zaras Vater fand in der Schweiz als Kleinge-
werbler Arbeit, ihre Mutter blieb zu Hause und kiimmerte sich um die Kinder.
Das Geld war stets knapp, ihre Mutter musste den Vater als Verwalter der fa-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

milidren Finanzen um alles bitten. Als Jiingstes von drei Kindern lehnte sich
Zara im Gegensatz zu ihren ilteren Geschwistern frith gegen elterliche, patri-
archale Vorstellungen auf, die sie als traditionell bezeichnet. Motivation fiir
eine nachobligatorische Ausbildung war fiir Zara somit auch primir die eige-
ne Selbststandigkeit als Frau und ihre zukinftige Unabhingigkeit von einem
Mann - also eine Emanzipation vom elterlichen Rollenbild. Nie wollte Zara so
abhingig von einem Mann werden, wie sie ihre Mutter abhingig von ihrem
Vater empfand:

»Ah also habe ich eigentlich schon immer gewusst, ich will mein Geld verdie-
nen und ich will selbststindig sein. Vor allem als ich gesehen habe wie, ja,
wie ich das Verhdltnis auch von Mutter und Vater zuhause erlebt habe, dass
er das Geld heimgebracht hat und somit auch das Sagen gehabt hat und
meine Mutter natiirlich fast nichts in der Hand gehabt hat. //Mhm// und fir
jeden Penny hat fragen miissen: Gibst du mir? Gibst du mir, oder? //Mhm//
und das hat mir eigentlich nie gefallen. Das ist fiir mich sehr klar gewesen,
von Anfang an, dass ich das nie so haben méchte« (Zara, A 50).%

Wie aus dem Zitat deutlich wird, erlebte Zara das Verhiltnis von ihrer Mut-
ter und ihrem Vater als asymmetrisch. Sie sieht den Grund hierfir in erster
Linie darin, dass der Vater als Alleinverdiener der Familie eine Machtpositi-
on gegeniiber der Mutter einnehmen konnte. Thre Mutter ist dadurch in eine
Abhingigkeit des Vaters geraten, der sie »fast Nichts« entgegensetzen konnte
und die zum Verlust jeglicher (finanzieller) Autonomie fithrte. Zara war schon
frith klar, dass sie sich ein solch asymmetrisches Verhiltnis in einer spiteren
Beziehung nicht vorstellen kann - sie sich davon emanzipieren will.

Bereits als Schiilerin begann sie, Wochenjobs anzunehmen, 1- bis 2-mal
pro Woche kleinere Aushilfsarbeiten zu machen, um ihr Taschengeld aufzu-
bessern und unabhingiger vom Vater zu sein. Bereits hier zeigten sich erste
Bestrebungen der Selbstbehauptung und Emanzipation.

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« der kidmpferischen
Selbstbehauptung als emanzipierte Muslima rekonstruiert werden konnte,
erhielten wenig bis gar keine Unterstittzung in schulischen Belangen von
ihrer Familie. Bereits an der ersten Selektionsschwelle wurde Zaras Bildungs-

2 Die Bezeichnungen hinter den Interviewstellen (hier: A 50) beziehen sich auf die be-
treffenden Codierabschnitte in den MAXQDA-Dateien (Transkriptionsregeln siehe An-
hang).

14.02.2026, 16:44:33.

123


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Islam, Gender, Intersektionalitat

biografie durch die Differenzkategorien »Migrationshintergrund«<®> und »class«
und »Gender« begrenzt. Dieses Zusammenspiel zeigte sich einerseits darin,
dass die Eltern als Zugewanderte (»Migrationshintergrund«) das Bildungs-
system ungeachtet sprachlicher Ubersetzungsbemiithungen vonseiten der
Institutionen zu wenig kannten, um die weitreichende, bildungsbiografische
Bedeutung von komplexen Selektionsprozessen auf Bildungslaufbahnen voll-
stindig nachvollziehen zu konnen. Auf der anderen Seite erschien ihnen, die
selbst nur tiber basale schulische Bildung verfigten (»class«) die Ausbildung
ihrer Tochter als Midchen, das frith heiraten sollte, nicht prioritir (»Gender«).

Aufgrund dieser Umstinde blieb Zara bereits bei der ersten Selektions-
schwelle am Ubergang von der Primar- zur Sekundarstufe auf sich alleine
gestellt und entschied sich fiir den Verbleib in der Realstufe. Retrospektiv ge-
sehen bereute sie ihre Entscheidung und fiihrte sie darauf zuriick, dass sie
diese allein treffen musste und von niemandem »gepusht« wurde:

»Also wenn man mich ein bisschen gepusht hitte und wenn man mir
ein bisschen klar hitte zeigen kdnnen, was das eigentlich alles bedeutet
//mhm// hatte ich dud viel mehr schaffen kénnen (..). Und die Chance habe
ich mir entgehen lassen //mhm// also ich habe mir sogar dih, dh, die Sek
entgehen lassen, nur, weil ich einfach gute Freundinnen in der Prim* gehabt
habe und bin gar nichterst an die Priifung gegangen. Weil ich habe gedacht,
dann gehe ich nachher zu den Strebern //mhm// und dann verliere ich mei-
ne Freundinnen. Das sind meine Gedanken gewesen und im Nachhinein
konnte ich die Wande hinaufgehen (lacht) aber, es ist natiirlich viel zu spat
oder« (Zara, A 62).

Auf sich alleine gestellt, traf Zara ihre Bildungsentscheidung aufgrund der
Argumente der Peergroup®: Erst wihrend der Berufswahlphase wurde Zara
langsam bewusst, was es fiir thre Berufswahl bedeutete, keinen Sekundar-
schulabschluss zu haben und irgerte sich tiber den Entschluss.

An dieser ersten Selektionsschwelle am Ubergang zur Sekundarstufe war
Zara also aus einer intersektionellen Perspektive als junges Madchen mit

3 Wenn ich die konzeptionalisierten Kategorien als Differenzdimensionen fasse, die ei-
nen Einfluss auf den Verlauf einer Bildungsbiografie haben, werden sie kursiv ge-
schrieben (vgl. hierzu auch Kap. 7.1).

4 Die Realstufe wurde frither in einigen Kantonen der Schweiz als Primarstufe bezeich-
net: kurz: »Prim«.

5 Zu Peerwelten in transnationalen sozialen Raumen und deren Ein- und Ausgrenzungs-
logiken im Zusammenhang mit der schulischen Selektion vgl. Oester/Brunner (2015).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

»Migrationshintergrund« aus der Unterschicht im Bildungssystem gleich
mehrfach belastet, erstens durch die mangelnde Kenntnis des Schulsystems
aufgrund des »Migrationshintergrunds« der Eltern (»Migrationshintergrund«)
sowie durch deren Gender-bedingte Zukunftsplanung. Ebenfalls spielte bei
diesem Ubergang die Reproduktion der sozialen Klasse (»class«) eine Rolle.
Das Bildungssystem versagte zudem als Korrektiv. Der Entscheid in der
Realstufe bei ihren Peers zu verbleiben ist aus Sicht eines jungen Madchens
durchaus nachvollziehbar. Neuere Studien zeigen jedoch, dass junge Lernen-
de, aber auch Jugendliche bei Bildungsentscheidungen auf die Unterstiitzung
von glaubwiirdigen Bezugspersonen angewiesen sind, so z.B. Eltern oder
Lehrpersonen (Neuenschwander 2011). Hierbei nehmen die Eltern als >signi-
ficant others< (Woelfel et al. 1971 zit.n. Bader/Fibbi 2012: 24) eine zentrale
Rolle ein. Es wird belegt, dass gerade fiir Schiiler*innen mit »Migrationshin-
tergrund« das soziale Kapital ungleich wichtiger ist, um die Moglichkeiten
und das Potenzial von Bildungsentscheidungen im Rahmen der kognitiven
Fihigkeiten auszuschopfen, als fiir Schiiler*innen ohne »Migrationshinter-
grund« (vgl. etwa Bader/Fibbi 2012, Zhou et al. 2008). Potenziell hitten also
glaubwiirdige Bezugspersonen seitens des Bildungssystems korrektiv auf
Zaras Bildungsentscheidung Einfluss nehmen und sie auf einem in Bezug auf
ihre Herkunft eigenstindigen, ihren kognitiven Fihigkeiten entsprechenden
Bildungsweg unterstiitzen konnen. Zaras Selektionsentscheid an der ersten
Selektionsschwelle zeigt jedoch im Einklang mit einschligigen bildungsbio-
grafischen Forschungen die Wirkmichtigkeit von leistungsfremden Faktoren
auf Bildungsverliufe auf, wonach durch das Bildungssystem tendenziell der
soziokulturelle Hintergrund der Eltern reproduziert wird. In Ubergingen, so
belegen zahlreiche Studien, manifestierten sich unterschiedliche Mechanis-
men der Reproduktion sozialer Ungleichheit besonders deutlich; gleichzeitig
werden Prozesse der Ausdifferenzierung und Hierarchisierung wirksam,
die Chancen entlang bestimmter Differenzkategorien ungleich verteilen
(Hadja/Hupka-Brunner 2013, Becker et al. 2013, Becker/Solga 2012, Kronig
2013, Kronig 2007, Kronig et al. 2000).

Ungeachtet der eher bescheidenen bildungsbiografischen Unterstiitzung
seitens glaubwiirdiger Bezugspersonen meisterte Zara die zweite Selekti-
onschwelle — den Ubergang von der obligatorischen zur nachobligatorischen
Ausbildung — dann mittels der rekonstruierten »Taktik« der kimpferischen
Selbstbehauptung. Behaupten musste sich Zara einerseits auf dem Arbeits-
markt, andererseits gegen elterliche Rollenvorstellungen: Sie trat zunichst
im Rahmen des obligaten schulischen Berufswahlprozesses in einem Detail-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Islam, Gender, Intersektionalitat

handelsgeschift im Luxussegment eine Schnupperlehre an, die ihr sehr gut
gefiel. Es gefiel ihr, dass sie hier in Kontakt »mit einer sehr neue[n] Welt« (A
51) kam, die sich so sehr von ihrem Herkunftsmilieu unterschied. Dennoch
machte sie sich wenig Hoffnung auf eine Lehrstelle, da der Geschiftsfithrer
diese angeblich bereits besetzt hatte. Uberraschenderweise wurde sie, wie
sie erzihlt, eine Woche nach ihrer Schnupperlehre dennoch kontaktiert und
fiir eine Lehrstelle angefragt:

»Und dann hat er mich so komisch gefragt, ob das fiir ihn..ein Problem sei,
wegen dem B-Ausweis® oder? Ob, ob das fiir ihn irgendwie speziell etwas
bedeutet, was er da misse. Weil die haben nie Ausldnder mit B-Ausweis dort
gehabt. //Mhm// und dann habe ich gesagt: Nein, wenn ich keine Probleme
mache, dann gibt es auch keine Probleme« (Zara, A 52).

Obwohl der Geschiftsfithrer zunichst Bedenken wegen ihres Aufenthaltssta-
tus hatte, behauptete sich Zara selbstbewusst gegen die Vorurteile ihres zu-
kinftigen Arbeitsgebers und riumte seine Bedenken aus. Sie wurde schliess-
lich als erste »Auslinderin« in diesem Geschift fiir eine Lehrstelle angefragt.
Sie freute sich sehr, ihre Freude wihrte jedoch nur kurz, da ihr ihre Eltern
verboten, die Lehrstelle anzunehmen:

»(..) meine Mutter hat gesagt: Fiir was auch? In zwei, drei Jahren wirst du
vielleicht heiraten, bist schon, achtzehn, neunzehn oder? Und dann brauchst
dudoch keine Lehrstelle. Geh lieber da ein bisschen arbeiten im Supermarkt.
(...). Verdiene ein bisschen Geld, das du mal eben ein bisschen auf der Seite
hast, wenn du heiratest und so, und ddh was bringt dir schon ein Beruf zu
erlernen?« (Zara, A 56).

Die Mutter begriindet die elterliche Entscheidung mit der Logik eines tradi-
tionellen Rollenbilds. Zara, der eine spitere (finanzielle) Unabhingigkeit als
Frau von einem zukiinftigen Mann dringendstes Anliegen war, sah diese nun
durch die elterlichen Vorstellungen gefihrdet und war der Uberzeugung: »Ich
vermassle so meine Zukunft, wenn ich nichts mache« (A 62). So entschloss
sie sich zu einem drastischen Schritt: Sie setzte die gefilschte Unterschrift
der Eltern unter ihren Lehrvertrag und hoffte, dass sie diese wihrend der bis

6 Der Ausweis B stellt eine Aufenthaltsbewilligung dar, die in der Regel fiinfJahre giiltig
ist und auf Nachweis einer unbefristeten Anstellung oder mindestens 365 Tage dau-
ernden Anstellung (bzw. eines Elternteils) erfolgt. Fiir Details zu den unterschiedlichen
Aufenthaltsbewilligungen in der Schweiz siehe POM (2017).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

zum Lehrbeginn verbleibenden Sommerferien mithilfe ihrer dlteren Schwes-
tern umstimmen konne.

Hier werden wiederum die intersektionell wirkenden strukturellen Be-
schrinkungen (»class«; »Migrationshintergrund«, Gender) deutlich, mit denen
sich Zara am Ubergang zur nachobligatorischen Ausbildung (und bereits
zuvor) konfrontiert sah. Ebenfalls wird bereits in diesem fritheren Stadium
ihrer Bildungsbiografie offenbar, wie Zara ihre emanzipatorischen Bestre-
bungen nétigenfalls kimpferisch durchsetzt, auch aus einer subalternen
Position heraus. Mittels der »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung
setzte sich Zara erfolgreich zur Wehr und lehnte sich zudem gegen das elter-
liche Rollenbild auf. Hierzu verbiindete sie sich mit ihren dlteren Schwestern
gegen die Eltern. Die Schwestern, die selbst iiber keine nachobligatorische
Ausbildung verfiigten, hatten die Folgen einer fehlenden Berufsausbildung
im Arbeitsmarkt bereits drastisch selbst erfahren. Sie arbeiteten beide seit
der obligatorischen Schule im Supermarkt an der Kasse und mussten sich
»untendurch schlagen« (Zara, A 69). Dennoch verdienten sie stets weniger
als Arbeitskolleg“innen, die iiber einen Berufsabschluss verfiigten. Die Fol-
gen der intersektionell wirkenden Bildungsbarrieren kamen also bei den
Schwestern von Zara bereits voll zum Tragen. Die Schwestern wollten nicht,
dass Zara dasselbe Schicksal drohte und versuchten sie nach Kriften zu
unterstiitzen, damit sie eine Lehrstelle antreten konnte. Gemeinsam mit
ihren Schwestern gelang Zara die Auflehnung gegen die Eltern, sie konnte
zundchst die Mutter und dann auch den Vater umstimmen.

b) Die Rolle der Religion und der Differenzkategorie »Muslimin«
hinsichtlich der Bildungsbiografie: Hijab als Bildungsbarriere
Frauen, bei denen die »Taktik« der kiampferischen Selbstbehauptung als
Muslima rekonstruiert werden konnte, tragen entweder seit ihrer Kindheit
ein Kopftuch oder haben sich im Laufe der Adoleszenz dazu entschieden,
sich zu bedecken. Konstitutionell fiir ihre Bildungsbiografien ist zudem, dass
sich das Tragen des Hijabs auf ihren nachobligatorischen Ausbildungsweg
substanziell auswirkt. Das Kopftuch tragen wirkte zunichst so stark als
Bildungsbarriere, dass die Frauen zu einer beruflichen Neuorientierung oder
einem Umweg gezwungen wurden. Sie fanden somit entweder aufgrund
des Kopftuchtragens bereits keine Lehrstelle oder verloren eine solche, weil
sie wihrend der Ausbildung entschieden, sich zu bedecken oder aber sie

14.02.2026, 16:44:33.

127


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Islam, Gender, Intersektionalitat

mussten aufgrund des spiter in der Adoleszenz gefillten Entscheids, das
Kopftuch zu tragen, ihre bisherige Berufslaufbahn aufgeben.

Dass der Entscheid, ein Kopftuch zu tragen, in der Adoleszenz gefillt
wird, ist nicht untiblich. Das gilt, wie meine Daten zeigen, sowohl fiir religi-
6s wie nicht religios sozialisierte Frauen und ldsst sich meines Erachtens mit
der adoleszenten Auseinandersetzung mit »Welt-, Selbst- und Sachbeziigen«
(King/Koller 2009b, Hummrich 2009: 28) erkliren, mittels derer in Umgestal-
tungsprozessen potenziell neue, eigene Lebensentwiirfe entwickelt werden
(King 2004: 28ff.). Berufsbiografisch ist fiir die jungen Frauen das strukturel-
le Zusammenfallen dieser adoleszenten Auseinandersetzung mit der nachob-
ligatorischen Berufsbildungsphase dusserst ungiinstig, denn sie werden hier
durch ein folgenschweres Zusammenspiel der Differenzdimensionen Gender
und Religion bildungsbiografisch eingeschrinkt: Das Tragen eines Hijabs, so
konnte in den Bildungsbiografien rekonstruiert werden, manifestiert sich in
der Berufsbildung als wirkmichtige Bildungsbarriere (ausfithrlich vgl. Kap.
7.1).

Die interviewten Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstruiert werden
konnte, traten allesamt als ersten Schritt in die nachobligatorische Ausbil-
dung eine Berufslehre an oder planten, eine solche anzutreten. Wie sich aus
den Erzdhlungen rekonstruieren lisst, sind speziell im Bereich der Berufs-
lehren, aber auch in der Ausiibung von Berufen die intersektionell wirkenden
Beschrinkungen in Bezug auf den Hijab besonders wirkmichtig. Systemati-
sche Studien zur Wirkmachtigkeit des Kopftuchs als Bildungsbarriere liegen
in der Schweiz meines Wissens noch keine vor. Aufgrund der vorliegenden
Daten konnen zwar keine generalisierten Aussagen getroffen werden, es ist
jedoch augenfillig, dass keine Frau, die ich interviewte und die zum Zeit-
punkt ihrer Bewerbung fiir eine Lehrstelle einen Hijab trug, eine Lehrstelle in
einem von ihr angestrebten Berufssegment finden konnte.

Auffillig ist, dass in all den analysierten ablehnenden Argumentations-
linien (potenzieller) Arbeitgeber*innen nie das Argument eines Defizits auf
dem Niveau der Qualifikation angefithrt wird. Im Gegenteil, laut den bildungs-
biografischen Narrationen der jungen Frauen wird seitens der Arbeitgeben-
den meist unverbliimt kundgetan, dass der Grund einer Nichtanstellung bzw.
Kindigung einzig und allein im Tragen eines Kopftuchs liege. Dies, obwohl
es sich faktisch hierbei um institutionelle Diskriminierung handelt. So wurde
Zoja, einer anderen Frau meines Samples, bspw. offen gesagt, dass sie eine
Lehrstelle bekommen wiirde, falls sie diese ohne Kopftuch antrete:

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

»Ahm (...) ich trugin der Schule dh ein Kopftuch, und als ich schnuppern ging,
hat man mir, (..) hat mir die &h Chefin gesagt 4hm..., wenn sie ihren Hudu’
ablegen, diirfen sie unterschreiben und hat mir den Vertrag so hingescho-
ben (halbes Lachen), ja, der Hudu« (Zoja, A 32).

In dieser Erzihlung wird deutlich, dass der jungen Frau in Aussicht gestellt
wurde, eine Lehrstelle zu bekommen, falls sie das Kopftuch ablegen wiirde;
der Vertrag lag bereits vor ihr. Die potenzielle zukiinftige Chefin machte Zoya
in aller Deutlichkeit klar, dass sie einzig und allein den Hijab als Hinderungs-
grund fir einen Lehrstellenvertrag sihe. In der abwertenden Formulierung
Hudu wird deutlich, mit welch starken Stigmata die Ausbildende das Kopf-
tuch belegte und mit welch diskriminierenden Zuschreibungen sich die jun-
ge Frau konfrontiert sah. Auch aus dem nachgeschobenen »ja, der Hudu« mit
halbem Lachen kann geschlossen werden, dass die abwertende Bezeichnung
verletzend auf die junge Frau gewirkt haben muss.

Wahrend bereits mehrfach nachgewiesen wurde, dass das Duale Berufs-
bildungssystem der Schweiz fur Schulabginger*innen mit »Migrationshinter-
grund« nicht in gleichem Masse zuginglich ist wie fir solche ohne »Migra-
tionshintergrund« (vgl. bspw. Imdorf 2011: 261), lassen meine Daten vermu-
ten, dass sich der Hijab als sichtbares religiéses Symbol im Zuge des gegen-
wartigen Islamdiskurses als zusatzliche wirkmachtige Bildungsbarriere ma-
nifestiert. Durch das Zusammenspiel der Differenzdimensionen Religion und
Gender anhand des sichtbaren religiosen Symbols des Hijab besteht fiir junge
Musliminnen, »fiir die das Kopftuch ein nicht verzichtbarer Ausdruck ihrer
Identitit ist« (Scherr et al. 2015: 149) eine wirkmachtige Bildungsbarriere im
Bereich der Berufsbildung und oder -ausiibung (ausfiihrlich vgl. Kap. 7.1).
Hinsichtlich der beruflichen Mdglichkeiten entfaltet die Differenzkategorie
»Muslimin« fiir Frauen anhand des sichtbaren religiésen Symbols Hijab in der
Berufsbildung also eine bildungsbiografisch hindernde Wirkmichtigkeit.

Anhand frauenspezifischer Diskriminierungserfahrungen aufgrund
sichtbarer religiéser Symbole wird meines Erachtens besonders deutlich,
weshalb Religion als Differenzkategorie theoretisch intersektionell bzw. in-
terdependent gedacht werden muss: um Ausschlusserfahrungen religios
orientierter Frauen nicht zu unterschlagen oder unter anderen Kategorien
zu subsumieren (vgl. hierzu ausfithrlich Kap. 7.1).

7 Das schweizerdeutsche Wort Hudu kann mit »Lappen« iibersetzt werden, meist wer-
den mit diesem Wort Putzlappen, Stofffetzen oder dhnliches bezeichnet. Umgangs-
sprachlich wird es manchmal auch fiir »billiges Kleidungsstiick« verwendet.

14.02.2026, 16:44:33.

129


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Islam, Gender, Intersektionalitat

Nicht nur im bildungsbiografischen Abschnitt der Berufsbildung, sondern
auch in dem der Berufsausiibung wird deutlich, dass der Hijab hindernd fiir
eine weitere berufliche Karriere oder schon nur auch fir eine Anstellung sein
kann.

Zara hatte ihre Lehre noch ohne Kopftuch absolviert. Als sie sich nach der
Geburt ihres Kindes entschloss, einen Hijab zu tragen, blieb ihr eine Riickkehr
in den Dienstleistungsbereich verwehrt. Auch ihr wurde in aller Deutlichkeit
gesagt, dass es ausschliesslich an ihrer Kopfbedeckung liege:

»Und das haben sie mir auch direkt gesagt, also sie haben mir wirklich ge-
sagt: Nein, mit Kopftuch nicht, und sonst ja. (...). Super Zeugnisse habe ich
vorweisen konnen von super Geschiaften, hierin A. Nie eine Liicke in meinem
Lebenslauf, also immer wirklich, von guter Stelle zu nachster guter Stelle
mitimmer wieder guten Zeugnissen, also von meiner Lehrzeit, und nachher
die zwei, dreiJahre und (..) wirklich erwiinschenswerte Zeugnisse... (...) ..und
trotzdem hat es nicht geklappt. Es hat immer geheissen: ohne Kopftuch ja,
und mit Kopftuch nein« (Zara, A 80).

Durch die Aufzihlung und das Unterstreichen des bisher erreichten, »super
Zeugnisse (...) von super Geschiften«in ihrer Bildungsbiografie wird deutlich,
wie stolz Zara auf das bisher Erreichte ist, das sie sich trotz schwieriger Um-
stinde hart erkimpft hat. Solche Zeugnisse vorweisen zu kénnen, trotz der
in ihrer Bildungsbiografie bereits frith intersektionell wirkenden Beschrin-
kungen ist keine Selbstverstindlichkeit. Zudem wird in dieser Aussage eine
gewisse Frustration dariiber deutlich, wenn trotz guter Zeugnisse und ein-
wandfreier Berufslaufbahn das berufliche Weiterkommen einzig an der Dis-
kriminierung aufgrund des Tragens des Hijabs scheitert — zugespitzt von ihr
auf den Punkt gebracht: »ohne Kopftuch ja und mit Kopftuch neinc.

Diese Form der starken Wirkmaichtigkeit der Differenzkategorie »Musli-
min« via Hijab haben alle Frauen, bei denen die »Taktik« der kimpferischen
Selbstbehauptung als Muslima rekonstruiert wurde, erfahren: Sie sahen sich
aufgrund des Tragens des Hijabs frither oder spiter in ihrer Bildungskar-
riere mit einem Punkt, der eine scheinbare bildungsbiografische »Endstati-
on« bedeutete, konfrontiert. Durch das Tragen eines Hijabs stand eine be-
rufsbiografische komplette Neuorientierung an, welche durch die intersek-
tionell wirksamen bildungsbiografischen Beschrinkungen der Differenzdi-
mensionen Religion und Gender strukturell quasi erzwungen wurde. Ein aus
diesem bildungsbiografischen Punkt resultierendes konstitutives Element fiir
die »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung als Muslima bildet die di-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

rekte oder indirekte Politisierung der Frauen durch diese Ausschlusserfah-
rung. Bei Frauen findet infolgedessen eine bildungsbiografische Neuorien-
tierung durch politisierte kimpferische Selbstbehauptung als Muslima statt,
die schliesslich zu einer spezifischen Neuausrichtung der religiésen Selbstre-
prasentation fithrt, welche im folgenden Kapitel beschrieben wird.

c) »Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionierung hinsichtlich der
Bildungsbiografie: Agency durch religiése Selbstreprasentation
Wahrend im vorhergehenden Kapitel insbesondere die bildungsbiografischen
Einschrinkungen der Frauen, bei denen die »Taktik« der kidmpferischen
Selbstbehauptung als Muslima rekonstruiert werden konnte, thematisiert
wurden, wird in diesem Kapitel das Augenmerk auf die »Taktik« ausgerich-
tet, mittels welcher sie ihre bildungsbiografische Agency vergréssern: In erster

Linie steigern sie diese durch die Art ihrer religiésen Selbstreprasentation.

Wie bereits dargelegt, bildet ein konstitutives Element fir die Bildungs-
biografien der interviewten Frauen, dass sie aufgrund ihres meist in der Ado-
leszenz erfolgten Entscheids sich zu bedecken, einen einschneidenden be-
rufsbiografischen Umweg bzw. eine berufsbiografische Neuorientierung vor-
nehmen mussten. Diese berufsbiografische Neuorientierung wurde, wie im
Folgenden aufgezeigt werden soll, entscheidend durch die religiose Selbst-
reprisentation und die damit einhergehende religiose Vergemeinschaftung
der Frauen beeinflusst. Hierbei lassen sich zwei Ausprigungen differenzie-
ren: einerseits die kimpferische Selbstbehauptung als semanzipierte< Musli-
ma (illustriert am prototypischen Fallbeispiel von Zara) und andererseits die
kimpferische Selbstbehauptung als »dezidiert religiose« Muslima (illustriert
am prototypischen Fallbeispiel von Mirjeta).

Auspragung: Selbstreprasentation als emanzipierte Muslima
Ein konstitutives Moment fiir die Auspragung der religiésen Selbstreprisen-
tation als emanzipierte Muslima ist eine Emanzipation vom elterlichen Religi-
onsverstindnis bzw. eine Neuauslegung des religiosen Selbstverstindnisses
gegeniiber jenem der Eltern zur Klirung eigener (religioser) Identifikations-
fragen hinsichtlich des Genderbilds.

Frauen, die sich wie Zara dieser »Taktik« bedienen, wurden in »traditio-
nellem Sinne« religios sozialisiert. Dies will hier meinen, dass in der Familie

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Islam, Gender, Intersektionalitat

religiése Praxis in Form von »lived religion«® (McGuire 2008) tradiert wurde,
die von Briauchen und (Glaubens-)Traditionen des Umfelds, in dem die Eltern
geboren wurden, geprigt ist.

Zara nennt noch einen weiteren zentralen Aspekt ihrer religiésen Sozia-
lisation. Namlich den Aspekt der Disziplinierung:

»Ja, zum Beispiel hat meine Mutter immer gesagt, eben du bist, wir sind
Muslime, es, es geht nicht, dass du einfach fortgehst. Dass ich einfach in die
Stadt gehen konnte, einkaufe oder mit Freundinnen unterwegs sein konnen,
hat sie immer argumentiert mit: Wir sind Moslems, das machen wir nicht«
(Zara, A 158).

Islam, »Moslem sein«, so wird aus dem Zitat ersichtlich, wurde von den
Eltern, speziell von ihrer Mutter, dann als Erklirung bemiiht, wenn es darum
ging, Verhaltens- und Erziehungsregeln durchzusetzen - insbesondere hin-
sichtlich des von ihr erwiinschten Rollenverhaltens. Wollte die Mutter nicht,
dass Zara mit ihren Freundinnen in die Stadt einkaufen ging, argumentierte
sie mit religiosen Geboten bzw. Verboten, laut denen sich das nicht gehére.
Lange verband Zara Religion bzw. »Islam« somit in erster Linie mit Regeln,
die ihre Eltern ihr vorschrieben; sie nahm ihn primir als Instrument der Dis-
ziplinierung wahr. Sie lehnte »Religion« somit zunehmend ab:

»Und somit habe ich auch einen Hass entwickelt gegen meine Religion, weil
ich habe gedacht: Was ist das fiir eine Religion? Wir sind alle aus Fleisch
und Blut. Und mein Bruder, wieso soll er mehr wert sein als ich? Und wieso
soll er mehr dirfen als ich? Das habe ich auch nicht als gerecht empfunden
und habe mich eigentlich auch distanziert von der Religion, weil ich gedacht
habe, so eine Religion brauche ich nicht. Oder so einen Gott brauche ich auch
nicht« (Zara, A 189).

Aus dem Zitat wird deutlich, wie Zara eine »Religion« ablehnt, die sie als In-
strument zur Rechtfertigung von Geschlechterungleichheit wahrnimmt. In
der Formulierung »habe ich auch einen Hass entwickelt« wird deutlich, wie

8 »Lived religion«ist ein Konzept, das auf die US-amerikanische Religionsanthropologin
McGuire (2008) zuriickgeht. McGuire kritisiert mit dem Konzept ein (Forschungs-)Ver-
standnis von Religiositdt, das ausschliesslich religidse Institutionen und deren Religi-
onsverstiandnis fokussiert, vielmehr will sie die religiése Praxis und deren subjektive
Bedeutung fir Akteur*innen in den Blick nehmen. »Lived religion« richtet den Auf-
merksamkeit auf die Verwobenheit von Kultur und Religion, wie sie sich im Alltagsle-
ben manifestiert und stellt so eine ideale Grundlage zur ethnografischen Erforschung
religidser Praxis dar (vgl. hierzu auch Allenbach 2017: 283, Giordano et al. 2010: 6).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

stark sie die als Disziplinierungsinstrument wahrgenommene Religion zu-
riickweist. Sie brauche »so eine Religion nicht«, welche die elterliche Argu-
mentationsgrundlage dafiir bilde, dass ihr Bruder mehr diirfe als sie und so-
mit die Basis der von ihr abgelehnten elterlichen Rollenvorstellungen darstel-
le.

Wahrend Zara zunichst die elterliche Religionsauslegung als »Religion«
per se wahrnimmt und ablehnt, kommt sie in der Adoleszenz, als sie sich
mit Religion vertiefter auseinandersetzt, zu dem Schluss, dass es sich nicht
um »den Islam« als Ganzen, sondern um das elterliche Religionsverstindnis
handelt, das sie ablehnt:

»Und ich habe das Gefiihl gehabt, dass es stimmt, dass das von der Religion
kommt, bis ich nachher eben irgendwo auch ein bisschen erwachsener ge-
worden bin und gesagt habe: Ok, jetzt musst du dich selber mal ein bisschen
erkundigen. Was will deine Religion von dir? Dort ist eigentlich so dieser ers-
te Schritt gewesen, als ich gesagt habe: Ich muss meine Religion besser ken-
nenlernen und habe gemerkt: Nein, das, was meine Eltern sagen ist einfach
eine Tradition, eine Kulturfrage und nicht eine Religionsfrage oder?« (Zara,
A159).

In der in dem Zitat vorgenommenen diskursiven Trennung zwischen »Reli-
gion« vs. »Tradition« wird deutlich, dass Zara zum Schluss kommt, dass es
sich bei der elterlichen Auslegung von Religion, »das was meine Eltern sa-
gen«, nicht um »eine Religionsfrage« handelt, sondern dass ihre Eltern mit
»Tradition« argumentieren — einer »Kulturfrage«.

Frauen, bei denen die »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung als
Muslima rekonstruiert werden konnte, emanzipieren sich dezidiert vom el-
terlichen als traditionell wahrgenommenen Religionsverstindnis und posi-
tionieren sich durch eine Umdeutung des Religionsverstindnisses gegeniiber
der Elterngeneration als eine neue Generation’. Die Emanzipation vom elter-
lichen Religionsverstindnis geht mit einer dezidierten diskursiven Trennung

9 Bei den Frauen, bei denen sich diese »Taktik« rekonstruieren liess, lasst sich die Eman-
zipation vom elterlichen Religionsverstindnis besonders deutlich ausmachen. Meine
Daten legenjedoch die Vermutung nahe, dass es sich bei der diskursiven Trennung von
»Religion« und »Kultur« nicht zuletzt auch um ein sich wandelndes, spezifisches Reli-
gionsverstindnis der sogenannten »zweiten Generation« in Abgrenzung gegeniber
dem ihrer Eltern handelt (vgl. ausfiihrlich Kap. 6).

14.02.2026, 16:44:33.

133


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Islam, Gender, Intersektionalitat

von »Religion«’® vs. »Kultur/Tradition« einher, die sich nicht nur, aber auch
gegen ein »der Kultur« zugeschriebenes Genderbild und die damit verbunde-
ne Disziplinierung der jungen Frauen in traditionelle Geschlechterrollen wen-
det. Sie finden dadurch einen Weg, sich trotz der Ablehnung des elterlichen,
durch Religion begriindeten Rollenbilds als gliubige Muslimas eigenstindig
zu behaupten.

Die Beobachtung einer auffilligen diskursiven Unterscheidung zwischen
»Religion« und »Kultur«, wobei die Vorstellung von »Religion« als »etwas Rei-
nem« und »Kultur« als »etwas (die Religion) Verunreinigendem« besteht, tei-
len diverse Untersuchungen zu jungen Muslim*innen ausserhalb der Schweiz
in Europa (vgl. in Bezug auf Frankreich, wie auch allgemein: Roy 2010, 2006,
in Bezug auf Deutschland: Bendixsen 2013, John 2007, ausfihrlicher in Kapi-
tel 6). Die interviewten Frauen, die sich diese »Taktik« zu Eigen machen, neh-
men fiir sich in Anspruch, einen »reinen, nicht-traditionalen, von »Kultur«
losgeldsten und in dieser Hinsicht »universellen« Islam zu vertreten. Diese
Deutung von Islam ist Teil der »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung
als Muslima und hat einen emanzipatorischen Aspekt: Die diskursive Tren-
nung von »Kultur/Tradition« vs. »Religion« ermdglicht religios orientierten
Secondas nicht nur eine Emanzipation vom elterlichen Religionsverstindnis,
indem sie dieses der »Kultur/Tradition« zuschreiben, sondern gleichzeitig
auch die Zuriickweisung des elterlichen, konservativen Rollenbilds als »kul-
turell/traditionell«. Sie finden durch diese Unterscheidung einen Weg, sich
sowohl als »religiése« wie auch als »(von kulturellen Traditionen) emanzipier-
te« Muslima zu behaupten und lehnen damit eine Zuschreibung konservativer
Rollenbilder zur Religion ab. Hiermit trotzen sie dem im Islamdiskurs om-
niprisenten vorherrschenden geschlechtskategorialen Stereotyp, der >religio-
sen, ergo zwingend unterdriickten Musliminc.

Dies wird auch in der Aussage von Velika, einer anderen Frau meines
Samples, deutlich:

»Als albanisches Madchen zum Beispiel, ist es so ein bisschen die Tradition
(..) musste ich zu Hause sein, also eben so ein bisschen die Hausarbeit ma-
chen und so Sachen kennenlernen. Und ich finde, dass...flir mich ist es nicht
etwas, das ich fir richtig halte, weil ich finde, der Islam sagt, Mdnner und

10  Hierbei handelt es sich um »Kategorien der Praxis«, also um Akteur*innenkonzepte
und nicht um »Kategorien der Analyse« (vgl. Brubaker/Cooper 2007: 52-55). Um dies zu
verdeutlichen, werden Akteur*innenkonzepte in doppelten Anfithrungsstrichen ver-
wendet, vgl. bspw. »Kultur«, »Religion«, »Tradition«.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Frauen sind gleich. Ich kann genau das machen, was ich will. Und von dem
heristes fir mich wie so kein Argument gewesen, als Madchen darfst du das
nicht machen. Das habe ich als Argument einfach nicht akzeptiert zu Hause
//mhm// wenn es die Religion nicht sagt (..) dann ist es etwas anderes, als
wenn-wenn- wenn es irgendwie, wenn es die Kultur sagt //mhm// V: auch
von dem her ist das Argument, ja du darfst nicht, weil du ein Madchen bist.
Das habe ich einfach nicht akzeptiert« (Velika, A 97).

Velika schreibt das Argument »ja du darfst nicht, weil du ein Madchen bist«
implizit »der Kultur« zu. Dadurch, dass sie diese elterliche Argumentations-
linie nicht als religidses Gebot, sondern als »das, was die Kultur sagt«, deutet,
ist sie in der Lage, diese abzulehnen und »einfach nicht« zu akzeptieren und
sich dennoch als glaubige bzw. religiose Muslima selbst zu behaupten. Die
Ablehnung des elterlichen Genderbilds durch die diskursive Unterscheidung
von »Kultur« und »Religion« bildet einen zentralen Punkt bei dieser »Taktik,
wobei das elterliche Rollenmodell der »Kultur/Tradition« zugeschrieben wird,
der »Religion« kontrastierend dazu ein emanzipatorischer Aspekt innewohnt.
Velika gelingt im Rahmen der Hinwendung zur Religion also eine Art »sanfte
Emanzipation« (Strahm 2007: 13) vom elterlichen Genderbild. Die Hinwen-
dung zur Religion wird insofern fiir Velika und die anderen Frauen, bei denen
diese »Taktik« rekonstruiert werden konnte, zur emanzipatorischen Ressour-
ce; ein Umstand, der dem homogenisierenden, diskursiven Bild einer sich der
Religion zuwendenden Muslimin diametral entgegensteht.

Die »listige«* Aneignung der Deutung von »Religion« vs. »Kultur« und die
damit einhergehende religiése Selbstreprisentation als emanzipierte Musli-
ma macht den Kern der »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung als
Muslima in der Auspragung der emanzipierten Muslima aus. Nach De Cer-
teau handelt sich bei »Taktiken« um listige autonome Aneignungsweisen von
Alltagspraxen, in denen eine Umdeutung etablierter Strukturen stattfinden
kann (De Certeau 1988: 89). Indem die Frauen also die diskursive Unterschei-
dung von »Religion« und »Kultur« im Zusammenhang mit dem Geschlechter-
verhiltnis vornehmen, eignen sie sich eine Deutung des »Muslima seins« an,
die es ihnen erlaubt, sich gleichzeitig vom religios begriindeten elterlichen

1 Nach De Certeau (1988: 89) muss eine Taktik Liicken nutzen, die sich ihrin besonderen
»Situationen der Uberwachung durch die Macht der Eigentiimer« auftun. Die Taktik,
so De Certeau, sucht nach »Gelegenheiten« und ist gleichzeitig »von ihnen abhdngig«
(ebd.): »Sie ist die List selber« (ebd.).

14.02.2026, 16:44:33.

135


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Islam, Gender, Intersektionalitat

Rollenbild zu emanzipieren und sich dennoch als (religitse) Frau sowie Mus-
lima selbst zu behaupten und somit im intersektionell beschrankten »Mog-
lichkeitsraum« (Holzkamp 1983) mehr Handlungsfihigkeit zu erlangen.

Diese Art des religiosen Selbstverstindnisses wirkt sich selbstredend auf
die religiose Selbstreprisentation einerseits und auf die Art der religidsen
Vergemeinschaftung andererseits aus:

Frauen, die sich der »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung als
emanzipierte Muslima bedienen, sind sehr glaubensgewiss, sie sehen Religion
als umfassende Lebensordnung an. Gleichzeitig reflektieren sie Glaubensin-
halte kritisch — diskutieren religiése Gebote und handeln damit verbundene
alltagliche Situationen aus. Wie ich beobachten konnte, finden solche religio-
sen Aushandlungsprozesse auch im Kollektiv statt wie bspw. unter Freundin-
nen oder in Frauengruppen von Moscheen.

Das Tragen des Hijabs ist fiir Frauen dieser »Taktik« nicht verhandelba-
rer Teil ihrer religiosen Selbstidentifikation. Die religiose Selbstreprisenta-
tion als eine vom elterlichen Genderbild emanzipierte Muslima, welche sich
als »Schweizer Muslima« der zweiten Generation versteht und von der Gleich-
wertigkeit aller Religionen ausgeht, macht Frauen, welche sich dieser »Tak-
tik« bedienen, dusserst anschlussfihig und interessant fiir eine Zusammen-
arbeit mit NGOs und interreligiésen Gefissen'. Die »Taktik« der kimpferi-
schen Selbstbehauptung als emanzipierte Muslima besteht schliesslich darin,
durch eine »listige« Umdeutung (De Certeau 1988: 89) des »Muslima seins«
Zugang zu einer Alternativkarriere bzw. Bildungszugang zu erlangen. Das
Stigma »Hijab« und die Differenzkategorie »Muslimin« wird in diesem Kon-
text zum »Charisma« (Lipp 2010), wie sich auch an Zaras Bildungsbiografie
verdeutlichen ldsst:

Die Erfahrung der Verunméglichung einer Riickkehr in den Dienstleis-
tungsbereich aufgrund des sichtbaren religiésen Symbols Hijab kam fiir Zara
in diesem Ausmass tiberraschend — sie war enttduscht: »weil ich habe nicht
einmal einen Aushilfsjob (...) oder so erhalten, wo eigentlich die Kunden vor-
wiegend Migranten sind« (Zara, A 78). Zunichst versuchte sie, wie sie erzihlt,

12 Dieses Engagement in interreligiosen Gefassen grenzt Frauen der Taktik mit der Aus-
pragung der religiésen Selbstreprasentation als emanzipierte Muslima gleichzeitig
auch von Frauen ab, welche sich der Taktik mit der Auspragung der Selbstreprasentati-
on als religiose Muslima bedienen. Letztere gehen ostentativ von einer Uberlegenheit
der eigenen Religion aus und haben nicht zuletzt dadurch einen gewissen Missions-
anspruch.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

»die brave Hausfrau [zu] spielen« (Zara, A 78). Sie habe aber dann »nach et-
wa drei, vier Monaten gemerkt, dass ich das nicht wirklich bin (lacht)« (ebd.):
Zu Hause sei ihr die »Decke auf den Kopf gefallen« (ebd.). So begann Zara
nach neuen Méglichkeiten zu suchen und baute ein zunichst nebenberuflich
ausgefithrtes Engagement als Mentorin fiir junge Migrantinnen aus. Dieses
Engagement war an eine feministisch orientierte NGO gebunden, die Zaras
Anliegen und Rollenbild, junge Frauen trotz schlechter Bedingungen in ihrem
berufsbiografischen Weg zu unterstiitzen, entgegenkam. Sie umschreibt ihr
Engagement wie folgt:

»Also so quasi ein bisschen ein Motivationsmotor spielen fiir diese Frauen,
um sie zu motivieren, trotz schlechten Deutschkenntnissen und trotz Schwie-
rigkeiten nicht aufzugeben und an sich zu arbeiten und zu kimpfen fiir eine
Ausbildung oder dafiir, einfach etwas zu machen. Und das habe ich fast drei
Jahre gemacht, einfach nebenbei immer, auf Termin. Und dort bin ich eigent-
lich so, das ist so mein erster Schritt gewesen (...)« (Zara, A 166).

Die Formulierung »Motivationsmotivator spielen« deutet an, dass es
einen Aspekt ihrer Rolle als »Motivationsmotivator« gab, den sie »spielen«
musste. Selbst sich in einer ebenfalls prekiren, beruflichen Situation be-
findend, in der unklar war, wie und ob sie sich beruflich weiterentwickeln
konnte. Dennoch war es ihr ein Anliegen, junge Frauen dazu zu bringen,
»trotz Schwierigkeiten nicht aufzugeben, fiir sie selbst stellte »aufgeben«
ebenfalls keine Option dar. Sie ermutigte die Frauen stets zum Kampf
und zu »kimpfen fiir eine Ausbildung«. Hier wird einmal mehr deutlich,
dass fiir Zara »kimpfen« das Mittel der Wahl war, Zugang zu Bildung zu
erlangen — auch dies ein konstitutives Element dieser »Taktik«. Teil der
»kampferischen Selbstbehauptung« von Zara war es, sich vom elterlichen
Rollenbild zu emanzipieren, nicht als »Hausfrau« zu Hause zu bleiben,
sondern hauptsichlich »einfach etwas zu machen«. Im Nachhinein wurde
deutlich, dass dies lediglich ein »erster Schritt« gewesen war. Denn durch
dieses Engagement wurde Zara nach und nach bekannter in NGO-Kreisen.
Sie wurde auf Veranstaltungen eingeladen, auf denen sie Leute sah und
kennenlernte, was wiederum neue Anfragen mit sich brachte:

»Das hat mir so gutgetan. (...) und dann lernt man eben auch Leute kennen
von diesen verschiedenen Organisationen, Institutionen und dann kommt
mal hier eine Anfrage und dort eine Anfrage« (Zara, A166).

Zara zog Befriedigung aus ihrem Engagement, welches ihr die berufliche
Sinnhaftigkeit und die Anerkennung stiftete, welche ihr, sobald sie den Hijab

14.02.2026, 16:44:33.

137


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Islam, Gender, Intersektionalitat

zu tragen begonnen hatte, in ihrem urspriinglichen Berufsfeld sprichwort-
lich von einem Tag auf den anderen verwehrt geblieben worden war. Dass
ihre eigenen teilweise schwierigen bildungsbiografischen Erfahrungen nun
auf diesem Weg zu etwas Nutze waren, tat ihr »so gut«. Durch die damit
einhergehende zunehmende Akkumulation von sozialem Kapital (Bourdieu
1983b) »kommt mal hier eine Anfrage und dort eine Anfrage« gelang ihr der
Aufbau eines relativ breiten (beruflichen) Netzwerks. Zunichst engagierte sie
sich in NGOs und interreligiésen Gremien; schliesslich wurde sie auch ver-
mehrt von Bildungsinstitutionen angefragt, sie wurde in Schulklassen ein-
geladen, machte Moscheefithrungen fir Studierende, sprach auf Podien und
an Fachhochschulen; zu guter Letzt wurde sie gar Mitglied eines politischen
Integrationsgremiums. Parallel zu ihrer 6ffentlichen Prisenz nahm sie zu-
nehmend eine wichtigere Stellung innerhalb ihres Moscheevereins ein, wo sie
sich aktiv daran beteiligte, Deutsch als Sprache fiir religiose Handlungsfelder
zu propagieren, um die Moschee fiir Leute der »zweiten Generation« attraktiv
zumachen. Gleichzeitig initiierte sie, dass die Moschee mit »Tage der offenen
Tiir« gegen aussen an »Sichtbarkeit gewinnt« (Feldprotokoll), indem sie ihre
Tore fir Nachbarschaft und weitere Interessierte 6ffnete und mit Vortrigen
zentrale Glaubensinhalte erklirte. Auch griindete die engagierte junge Frau
eine aktive Frauengruppe in der Moschee. Wenig erstaunlich wurde sie bald
darauf auch von der Presse »entdeckt«, wo sie in ihrer symbolischen Rolle
als Hijab tragende junge Muslima der zweiten Generation zu interreligidsen
Themen oder quasi als »Expertin« als muslimische Frau befragt wurde. Sie
ist selbst iiberrascht iiber das Potenzial, das ihr zunichst nebenberufliches
Engagement barg:

»Ahm habe aber nie gedacht, dass das eigentlich so 4h ganz eine wichtige
Sache sein wird, habe das einfach gewollt, weil ich mich einfach nebenbei
habe engagieren wollen. Auch fiir junge Frauen und so« (Zara, A 146).

Aus ihrem Engagement »fiir junge Frauen und so« wurde also aufgrund der
speziellen Dynamik, welche das Aufeinandertreffen ihrer religiosen Selbst-
reprasentationsstrategie als emanzipierte Muslima mit den Interessen linker
NGOs in dem politisch stark umkidmpften Feld des laufenden Islamdiskurses
und des damit einhergehenden Genderbilds ausloste, eine »ganz (...) wich-
tige Sache«. Ein Umstand, der Zara selbst erstaunt. Sie habe sich einfach
»nebenbei engagieren wollen«. Ihre urspriingliche Motivation, sich fir junge
benachteiligte Frauen »einfach nebenbei« einzusetzen, fithrte schliesslich zu
einer Alternativkarriere.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Konstitutiv fiir die »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung als
emanzipierte Muslima ist es, dass die religiose Selbstreprisentation als
emanzipierte Muslima Zugang zu einer beruflichen Weiterentwicklung
schafft. Im Umfeld der linken NGOs und interreligiésen Integrationsgremi-
en wurde die Differenzkategorie »Muslimin« (sichtbar gemacht anhand des
Symbols Hijab) fiir Zara plotzlich nicht mehr zum verhindernden Stigma,
sondern im Gegenteil zu ihrem Charisma stilisiert (vgl. Lipp 2010). Ihre
Selbstreprisentation als selbstbewusste, selbstbestimmte, kimpferische und
dennoch religiose Muslima fasziniert Offentlichkeit, Feministinnen, NGOs,
Presse, Bildungsinstitutionen gleichermassen — eine neue Rolle, die Zara
sichtlich auch geniesst, die »ein bisschen eine Sucht geworden« ist (Zara,
A 166). Schliesslich fithrte sie ihre »Taktik« gar zu einem bildungsbiografi-
schen Qualifikationsschritt —einem tertiiren Ausbildungsgang: Sie wurde
von einer Fachhochschule eigens angefragt, ob sie eine Ausbildung als
»Kulturmediatorin« (CAS »Kulturvermittlung«) machen wolle:

»Und sie haben mich eigentlich darauf angesprochen, sie haben mich an-
gerufen (..), ob ich nicht Lust habe, weil sie méchten gerne auch gemischte
Klassen zusammenstellen, von verschiedenen Religionen Leute drin haben,
und von der muslimischen Seite wiirden sie mich sehen, haben sie gesagt.
Ob ich Lust habe« (Zara, A102).

Aus der Aussage »und sie haben mich eigentlich darauf angesprochen« wird
deutlich, dass Zara sich hier zunichst in einer passiven Rolle befand. In der
Regel werden Studienginge auf Initiative der Studierenden besucht. Auf-
grund ihrer religiésen Selbstreprisentation wurde Zara jedoch angefragt. Aus
der Formulierung »von der muslimischen Seite witrden sie mich sehen« geht
hervor, dass Zara von der Fachhochschule als (akkurate) Vertreterin und Re-
prasentantin »der muslimischen Seite« wahrgenommen und in dieser zuge-
schriebenen Rolle eigens dafiir angefragt wurde, ob sie an dem Studiengang
teilnehmen wolle. Gleichzeitig spricht ein autoritirer Duktus aus der For-
mulierung »wiirden sie mich sehen«, der klar ausdriickt, wer die Wahl trifft
und dass die Macht in diesen Selektionsprozessen (ungleich) verteilt ist. Zara
nahm den Vorschlag jedoch an, lieh sich die nicht unerheblichen Studienge-
bithren und schloss die Ausbildung ab. Die »Taktik« der kimpferischen Selbst-
behauptung als emanzipierte Muslima und die damit einhergehende Aneig-
nung der Differenzkategorie »Muslimin« durch ihre religiése Selbstreprisen-
tation ermoglichte der Realschulabgingerin also schliesslich einen tertidren
Studiengang.

14.02.2026, 16:44:33.

139


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Islam, Gender, Intersektionalitat

Andere Frauen fanden gleichermassen durch die voranstehend beschrie-
benen, religiosen Selbstreprisentationen erneuten Zugang zu Bildung und
zum Arbeitsmarkt, der ihnen aufgrund des Hijab-Tragens anderswo verwehrt
blieb. Sie gingen bspw. einen Weg in die berufliche Selbststindigkeit, wo
die Differenzkategorie »Muslimin« und deren Sichtbarkeit anhand des sicht-
baren religiésen Symbols Hijab nicht wie zuvor zum berufsbiografischen
»Stigma« wurde, sondern wie bei Zara zum Fundament der beruflichen
Weiterentwicklung. Dies geschah durch die (religiose) Selbstreprisenta-
tion und Emanzipation vom elterlichen, klassischen Rollenbild, das eine
ausschliessliche Rolle als »Hausfrau« vorsah. Beispiele fiir solche durch die
»Taktik« geformten Berufsbiografien sind bspw. die Lancierung eines mus-
limischen Modelabels oder die Selbststindigkeit als Fahrlehrerin speziell fiir
muslimische Frauen oder aber die Er6ffnung einer Hijab-Boutique. Lutz und
Davis haben in ihrem Aufsatz Geschlechterforschung und Biografieforschung: In-
tersektionalitit als biografische Ressource am Beispiel einer aussergewihnlichen Frau
anhand des Fallbeispiels einer siidafrikanischen Anti-Apartheids-Aktivistin
bereits dargelegt, wie unter gewissen Umstinden intersektionell wirkende
Mehrfachdiskriminierungen nicht nur nachteilig wirken, sondern auch zur
biografischen Ressource werden kénnen (Lutz/Davis 2005: 228-247). Wie hier
verdeutlicht werden sollte, kann dies unter gewissen Umstinden auch bei
Bildungsbiografien der Fall sein.

Obwohl die »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung als emanzi-
pierte Muslima eine wirkmachtige Gegenstrategie zur hegemonialen Repri-
sentation (Hall 2004: 161) darstellt, muss jedoch mit Hall festgehalten wer-
den, dass damit »die Widerspriiche der biniren Struktur« alltagskultureller
»Stereotypisierung nicht iiberwunden« (ebd.) sind, sondern vielmehr repro-
duziert werden.

Auspragung: Selbstreprasentation als dezidiert religiése Muslima

Bei der Ausprigung der Selbstreprisentation als dezidiert religiése Muslima
stellt sich die Ausgangslage hinsichtlich des Herkunftsmilieus dhnlich wie bei
der Auspragung der religiosen Selbstreprisentation als emanzipierte Musli-
ma dar. Wie bei ersterer Ausprigung gelangen die interviewten Frauen, die
sich als dezidiert religiose Muslima selbst reprisentieren, berufsbiografisch
aufgrund des sichtbaren religiosen Symbols Hijab an eine Grenze, die eine
berufliche Um- oder Neuorientierung erfordert. Wie bei der voranstehend
beschriebenen Auspragung wirken auch hier die Differenzdimensionen Gen-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

der, »Migrationshintergrunde«, »class« und Religion (speziell anhand sichtbarer
religiéser Symbole) intersektionell einschrinkend auf die Bildungsbiografie.
Beide Ausprigungen religioser Selbstreprisentation beinhalten als zentrales,
tibergeordnetes Element die »listige« Aneignung (De Certeau 1988: 89) der
Deutungsweise der Differenzkategorie »Muslimin« durch eine spezifische re-
ligiose Selbstreprisentation. Bei beiden Auspriagungen hatte die Art der reli-
giosen Selbstreprisentation entscheidenden Einfluss auf den weiteren Ver-
lauf der Bildungsbiografie: Wihrend es den interviewten Frauen mit reli-
gioser Selbstreprisentation als emanzipierte Muslima gelingt, sich durch die
»Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung gesellschaftspolitisch zu posi-
tionieren und eine Alternativkarriere in interreligiosen und/oder interkultu-
rellen NGOs zu machen oder sich durch berufliche Selbststindigkeit mittels
eines (religionsrelevanten) Nischenangebots zu positionieren, werden Frau-
en, bei denen eine religiosen Selbstreprasentation als dezidiert religiése Mus-
lima rekonstruiert wurde, durch die Ausschlusserfahrung politisiert und leh-
nen sich durch jugendkulturelle Verszenung® im »Kampf gegen Islamopho-
bie« gesellschaftlich auf. Letztere vergréssern ihre bildungsbiografische Agen-
¢y, wie im Folgenden dargelegt werden soll, mittels eines »sozialisatorische[n]
Effekt[s] szeneinterner Vergemeinschaftung« (Meinert/Seeliger 2013: 49)

Mirjeta, bei welcher die Selbstreprisentation in der Auspriagung als de-
zidiert religiése Muslima nachgezeichnet werden konnte, und an deren pro-
totypischem Fall diese Auspriagung illustriert werden soll, stammt aus einem
dhnlichen Milieu wie Zara. Sie plante zunichst aufs Gymnasium zu gehen,
scheiterte jedoch aufgrund ihrer fir das gymnasiale Niveau ungeniigenden
deutschen Sprachkenntnisse und trat stattdessen eine Lehrstelle als Chemie-
laborantin in einem industriellen Betrieb an. Im Laufe der Lehrzeit begann
sie sich wie Zara vermehrt mit dem Islam zu befassen, dies geschah eben-
falls nicht zufillig in der Adoleszenz, sondern nicht zuletzt auch aufgrund
der Klirung eigener (religiéser) Identifikationsfragen und solchen hinsicht-
lich ihres Elternhauses. In dieser Zeit entschloss sich Mirjeta einen Hijab zu
tragen, weshalb ihr ihre Lehrstelle gekiindet wurde. Mirjetas »Taktik« mit die-
sem berufsbiografischen Einschnitt umzugehen, gestaltete sich jedoch leicht
anders als die von Zara:

13 Gebhardt et al. (2007: 213) beschreiben mit diesem Begriff die »projektférmige«, »er-
lebniszentrierte« Art der Vergemeinschaftung katholischerJugendlicher unter den Be-
dingungen des zunehmenden Bedeutungsverlusts der traditionellen Kirchgemeinde.

14.02.2026, 16:44:33.

141


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Islam, Gender, Intersektionalitat

Wie die »Taktik« von Zara beinhaltet auch die »Taktik« von Mirjeta die
in De Certeaus Sinne (1988) »listige« Aneignung der Deutung der Differenz-
kategorie »Muslimin«. Diese »listige« Aneignung bzw. Umdeutung der Dif-
ferenzkategorie »Muslimin« aus einer subalternen Position heraus geschieht
jedoch durch die kimpferische Selbstbehauptung als dezidiert religiése Mus-
lima: Zentrales Moment dieser »Taktik« ist die ostentative Betonung alltagsreli-
gioser Praxen (wie bspw. Beten, Geschlechtertrennung etc.) und Kleidung als
Zeichen des Widerstands gegen Gesellschaft und Elternhaus, sowie eine auf
dieser religiosen Selbstreprisentation aufbauende subkulturelle Vergemein-
schaftung mit jugendkulturellem Charakter. Ihre religiose Selbstreprisenta-
tion hatte wie bei Zara indirekt einen klaren Einfluss auf den Bildungsweg,
da ein »sozialisatorischer Effekt szeneinterner Vergemeinschaftung« (Mei-
nert/Seeliger 2013: 49) der jugendkulturellen Szene, in der sich Mirjeta ver-
gemeinschaftete, eine islamisch begriindete Pflicht zur (Weiter-)Bildung be-
inhaltete.

Als Mirjeta sich im Laufe der Lehre dazu entschied ein Kopftuch zu tragen,
war ihr bewusst, dass sie aufgrund ihres Entscheids, sich zu bedecken, ihre
Lehrstelle verlieren wiirde, da ihr dies der Lehrmeister angekiindigt hatte, als
sie ihn danach fragte. Sie nahm dies jedoch in Kauf, obwohl sie von der Ansage
ihres damaligen Vorgesetzten zunichst ziemlich niedergeschlagen war:

»lch war dann einfach dort und ganz eingesackt also ganz eingeschiichtert
und so. Ich war in dieser Zeit auch sehr scheu und habe mich gar nicht ge-
wehrt« (Mirjeta, A 44).

Aus der Aussage wird deutlich, wie Mirjeta sich damals verunsichern liess und
nicht in der Lage war, sich zu wehren. Ein Umstand, der sich spater dndern
sollte. Mirjeta wurde durch diese Erfahrung politisiert. Nach drei Monaten,
in denen sie zu Hause geblieben war und sich »auf sich besonnen« (Mirjeta,
A 44) hatte, sah sie ein klares Ziel vor Augen: Sie wollte ein Kopftuch tragen
konnen, den Islam praktizieren und so ihre Lehre beenden und kam zur An-
sicht: » Es kann nicht sein, dass es nicht zusammen geht« (Mirjeta, A 44).
Hier wird bereits ein erster Ansatz ihrer »Taktik« der kimpferischen Selbst-
behauptung als Muslima deutlich. Bei einer selbststindig titigen Frau (mit
sog. »Migrationshintergrund«) fand sie nach lingerer Suche schliesslich ei-
nen Ort, wo sie ihre Lehre mit Kopftuch beenden konnte. Mirjeta imponierte
ihre neue Chefin, die »Leidenschaften oder die Charaktereigenschaft« hatte.
Ebenso beeindruckte sie, »dass fiir sie Nichts unméglich ist« (Mirjeta, A 47).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Parallel zu dieser Begegnung wurde ihr damals gegen Abschluss der Lehr-
zeit, wie sie erzihlt, der Islam zur Maxime ihrer Bildungsmotivation und
-aspiration:

»Der Islam schreibt vor, dass die Leute in der Bildung das Hochstmdogliche
anstreben sollen« (Mirjeta, A 47).

Fiir Mirjeta, die sich zunehmend mit der Religion auseinandersetzte, wurde
der Islam immer wichtiger. Sie fasste neue Ziele und strebte »das Hochstmog-
liche« an: Nach ihrer Lehre wollte sie studieren. Sie begriindet ihre Bildungs-
aspiration religiés. Berufsbegleitend holte sie die Hochschulzulassung nach,
was »eine stressige Zeit« (A 51) war, wie sie sagt. Parallel dazu gewann fir
Mirjeta die Vergemeinschaftung mit jungen, gebildeten Muslim*innen und
die Verszenung (Gebhardt 2018, Gebhardt et al. 2007: 213) an Bedeutung.

Obwohl es an dieser Stelle zu weit fithren wiirde, detailliert auf musli-
mische, jugendkulturelle Szenen in Europa einzugehen, sei doch auf einige
wichtige Beobachtungen beziiglich neueren transnationalisierten, muslimi-
schen jugendkulturellen Strémungen in der Deutschschweiz hingewiesen':

In Westeuropa existiert eine breite Palette an spezifisch muslimischen
Jugend- und Subkulturen, Szenen, Moden und Musikstilen (Herding 2013);
Griiner Pop (Miiller et al. 2010), »Pop-Muslime« (Gerlach 2010), religiése Sze-
nen der Neo-Muslimas (Nokel 2002), muslimische Modeszenen (bspw. Mo-
dellabel Style Islam), Taqwacore (Punk-Islam) etc. Neuere jugendkulturelle Ent-
wicklungen werden zunehmend transnationalisiert und gewinnen an Bedeu-
tung (vgl. bspw. muslimische Mode oder Fernseh-Prediger®™ etc.).

14 In Bezug auf die Frage, welche Bedeutung der Teilnahme an religiésen Gruppierun-
gen (muslimische Jugendgruppen, Frauenvereine, Moscheevereine) resp. der Absenz
davon in Bildungsbiografien zukommt, wurden im Anschluss an die Ergebnisse des
Projekts tiber muslimische Jugendgruppen des ZRF (Zentrum fiir Religionsforschung
Luzern) und deren fundierte Charakterisierung der muslimischen Jugendgruppen in
der Schweizer Gesellschaft (Endres et al.: 2013) zunédchst neuere jugendkulturelle Ent-
wicklungen sowie muslimische Jugend- und Frauengruppen in der Deutschschweiz in
den (ethnografischen) Blick genommen. Das Projekt des ZRFs lautete »Muslimische
Jugendgruppen und Bildung von zivilgesellschaftlichem Sozialkapital in der Schweizer
Gesellschaft« und wurde 2011-2013 durchgefiihrt (vgl. Jiirgen Endres, Andreas Tunger-
Zanetti, Samuel Behloul und Martin Baumann 2013). Das dem religionswissenschaft-
lichen Seminar der Universitdt Luzern angegliederte Zentrum fiir Religionsforschung
(ZRF) stellte eine wichtige Kooperationspartnerin meines Dissertationsprojekts dar.

15 Beispielsweise der dgyptische Fernsehprediger Amr Khaled.

14.02.2026, 16:44:33.

143


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Islam, Gender, Intersektionalitat

Wie sich in der Feldforschung zeigte, werden neuere muslimische ju-
gendkulturelle soziale Praktiken auch in der Schweiz aufgegriffen und repro-
duziert. So fand z.B. im November 2013 der erste schweizerische muslimi-
sche Poetry-Slam (I-Slam) organisiert von 'UMMAH - Muslimische Jugend
Schweiz« statt und es existiert mittlerweile auch in der Schweiz eine kleine
muslimische Modeszene mit eigenen Labels und Fashion Shows. YouTube-
Filme von sogenannten »Hijab-Bloggerinnen«’® mit Hijab- oder Get-ready-for-
Eid-Make-up-Tutorials? sowie Musikvideos von Mipsterz (muslimische Version
von Hipsters, vgl. Kap. 2.3), aber auch »pop-muslimische« Starprediger (Ger-
lach 2010) finden in der Schweiz ihr Publikum. Hierbei nehmen das Internet
und Social-Media-Kanile eine zentrale Bedeutung ein (vgl. hierzu auch in Be-
zug auf Europa Herding 2013, auf die Schweiz Endres et al. 2013: 39).

In der Feldforschung wurden unter anderem moschee-ungebundene
Gruppierungen, in deren Umfeld sich neuere, transnationalisierte, jugend-
kulturelle Einfliisse in erster Linie verorten lassen, in den Blick genommen,
so z.B. die in Ziirich stationierte muslimische Jugendorganisation -UMMAH
- Muslimische Jugend Schweiz¢, die einen jihrlichen U-Day"® (UMMAH-Day)
organisiert mit deutschschweizweiter Ausstrahlung. Aber auch andere mo-
schee-ungebundene Jugendorganisationen oder Organisationen, die primir
von Adoleszenten frequentiert werden, organisieren regelmaissig Anlisse
(wie bspw. MSAZ"”, MSAB*°, 1ZRS*, VIJS** etc.). Die von muslimischen

16  Bezeichnungvgl. Hannan, A 637.

17 Sehrbeliebtist bspw. Hijabhills aus England, die viele Styling-Filme ins Netz stellt, von
Every-Day-Make-up-Tutorial (iber Get-ready-for-Eid bis zum Hijab-for-Beginners (Folge 1-
3): https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills [Stand: 15.11.2017]. Die-
se Art von YouTube-Filmen entsprechen dem gegenwirtigen jugendkulturellen Trend
sich Make-up und Styling-Filme auf YouTube anzuschauen, in denen sich Menschen pri-
vat dabei filmen, wie sie sich zurecht machen. Mittlerweile werden oft angeklickte
Filme auch von Werbefirmen mit Produktwerbung oder Produkten gesponsert.

18 Andemalljghrlichen U-Day (UMMMAH-Day) vom 18.10.2014 zeigten sich die Einfliisse
deutscher muslimischer jugendkultureller Selbstreprasentation deutlich: So war das
deutsche Fashionlabel Styleislam (bekannt fiir seine T-Shirts mit Aufdrucken wie bspw.
»| love my Prophet« oder »Smile — It's Sunnah«) prasent und mit Ausnahme von Tarik
Ramadan waren fast ausschliesslich deutsche Referenten*innen und Musiker*innen
geladen, vgl.: www.u-day.ch/, zuletzt gepriift am 30.06.2015.

19 Muslim Students Association Zurich.

20  Muslim Students and Alumni Association Bern.

21 Islamischer Zentralrat Schweiz.

22 Vereinigung Islamische Jugend Schweiz.

14.02.2026, 16:44:33.


https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
http://www.u-day.ch/
http://www.u-day.ch/
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
https://www.youtube.com/results?search_query=Hijabhills
http://www.u-day.ch/
http://www.u-day.ch/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Jugendorganisationen organisierten Aktivititen haben eher selten einen aus-
schliesslich religiésen Charakter — Ausnahmen bilden vielleicht gemeinsame
Iftar-Anlisse im Ramadan. Meist werden jedoch jugendliche Freizeit-
aktivititen wie Fussballtourniere, I-Slam, Konzerte, (Wander-)Ausfliige,
Jugendlager, aber auch Podiumsdiskussionen etc. organisiert (vergleichbar
mit organisierten Aktivititen von Vereinen mit freikirchlichem Hintergrund,
wie bspw. der >ICF - International Christian Fellowship¢; Stienen/Biih-
ler/Gasser/Tamcan 2011, Walthert 2010). Hier kann als glaubige(r) Muslim*in
Gemeinsamkeit erfahren werden (Ansprechformel »Geschwister im Islam«).
Muslimische Jugendorganisationen und -gruppen sind allerdings auch Orte,
wo Ausschlusserfahrungen thematisiert und ausgetauscht® werden kénnen
(vgl. hierzu auch Endres et al. 2013), iltere Jugendliche und junge Erwachsene
dienen hierbei nicht selten als Vorbilder, Rollenmodelle oder Ratgeber*in-
nen. Im Zuge dieser Ausschlusserfahrungen werden teilweise auch politische
Podiumsdiskussionen mit geladenen Gisten lanciert und organisiert.

Die Jugendorganisationen sind ebenfalls im Netz prisent (Website aber
auch Social Media) und verfiigen in der Regel iiber einen regelmissig aufda-
tierten Webaulftritt, der sich an einer zeitgemissen Bildsprache mit jugend-
kulturellem Charakter orientiert.

Mirjeta bewegt sich in einer »Szene«** (Hitzler/Niederbacher 2010: 15-16)
junger Menschen, die eine dezidierte, eher konservative Auslegung des Islam

23 Abendliches Mahl des Fastenbrechens im Ramadan.

24 Aufgrund der erhobenen Daten kann angenommen werden, dass verschiedene Orga-
nisationen unterschiedliche Strategien des Umgangs mit Ausschlusserfahrungen »be-
dienen«. Wihrend Organisationen wie JUMMAH — Muslimische Jugend Schweiz: be-
miiht sind, ihren Mitgliedern Wege aufzuzeigen, resp. sich gegenseitig auf der Suche
darin zu bestarken, sich als glaubige(r) Muslim*in gesellschaftlich zu integrieren und
betonen, dass Integration als gemeinsamer/gegenseitiger Prozess zu verstehen sei,
stellen Organisationen wie bspw. der IZRS (Islamischer Zentralrat Schweiz) tendenzi-
ell eher Identifikationsangebote fiir junge Frauen (und Ménner) bereit, welche in ihren
Assimilationsbemiithungen als glaubige Muslim*innen in der Schweizer Gesellschaft
enttauscht wurden.

25  Hitzlerund Niederbacher definieren Szene wie folgt: »Eine Form von lockerem Netzwerk;
einem Netzwerk, in dem sich unbestimmt viele beteiligte Personen und Personengruppen ver-
gemeinschaften. In eine Szene wird man nicht hineingeboren oder hineinsozialisiert,
sondern man sucht sie sich aufgrund irgendwelcher Interessen selber aus und fiihlt
sich in ihr eine Zeit lang mehr oder weniger >zu Hause«. Eine Szene weist typischer-
weise lokale Einfirbungen und Besonderheiten auf, ist jedoch nicht lokal begrenzt,
sondern, zumindest im Prinzip, ein weltumspannendes, globales — und ohne intensive
Internet-Nutzung der daran Beteiligten zwischenzeitlich auch kaum noch iiberhaupt

14.02.2026, 16:44:33.

145


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Islam, Gender, Intersektionalitat

leben. Diese Szene weist jugend-, aber auch subkulturelle Ziige auf: Die jun-
gen Menschen identifizieren sich mit dieser Szene iiber eine normierende so-
ziale Praxis, die sich unter anderem in einer ausgepriagten Gruppensymbolik,
in der Sprache, einer (religiés geprigten) Kleidung, (tolerierter) Musik, eige-
nen Social- Media-Kanilen und Gruppen, alltagsreligitsen Praxen sowie poli-
tischer Haltung und religiéser Weltanschauung artikuliert (vgl. hierzu auch
ebd.: 190ff.).

Im Zuge dieser Vergemeinschaftung wird »der Islam« zunehmend der
Schliissel von Mirjetas alltiglicher Lebensfithrung:

»Also der Islam ist eigentlich das Héchste in meinem Leben. Ich versuche,
Alles dem Islam unterzuordnen. //Mhm// weil 4hm das ist das Einzige, was
fiir mich Sinn macht« (Mirjeta, A 77).

Mirjeta ist glaubensgewiss, »der Islam« in einer dezidierten, konservativen
ausgelegten Variante wird zunehmend zur Richtschnur ihrer Lebensfithrung.
In der Formulierung »das Einzige, was Sinn macht« wird gleichzeitig der
ausschliessliche Charakter, der sich als oberste Maxime ihrer Lebensordnung
manifestiert, deutlich.

Mirjetas religiose Selbstreprasentation manifestiert sich einerseits in ei-
nem religiosen Kleidungsstil und andererseits anhand einer kompromisslo-
sen Handhabung (alltags-)religioser Praxen. Sie kleidet sich bewusst, wie sie
sagt »islamisch«. Als Ausdruck dessen zieht einen Khimar dem Hijab vor. Zu-
dem ist sie, wie die weiblichen Peers der Szene, in der sie sich bewegt, meist
ganz schwarz oder dunkelbraun gekleidet — ein Umstand, der ihr, wie ich
verschiedentlich beobachten konnte, ablehnende Reaktionen von Menschen,
denen sie auf der Strasse begegnet, einbringt.

Auch in der Handhabung religiser Praxen ist sie dusserst konsequent. Als
ich sie bspw. neben einigen informellen Gesprichen formell mit laufendem
Band interviewe, unterbricht sie das Interview ostentativ fiir das Gebet.

Die Irritation, die eine selbstbewusste religiose Selbstreprisentation in
einer sich als sikular verstehenden Gesellschaft auslost, begriindet Mirjeta
mit deren »Islamophobie«:

vorstellbares — Gesellungsgebilde bzw. eine >globale Mikrokultur«. Und natrlich gibt es
in einer Szene keine formlichen Mitgliedschaften« (2010: 15-16, Herv. im Orig.).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

»(...) die Menschen sowieso islamophob sind und Kopftiicher nicht gerne ha-
ben, Barte nicht gerne haben und ein selbstbewusstes Auftreten sowieso (...).
Der Siindenbock fiir alles ist der Islam« (Mirjeta, A100).

Mirjeta verortet Islamophobie insbesondere in der gesellschaftlichen Ableh-
nung sichtbarer religiéser Symbole. Insbesondere wiirden die Menschen eine
religiése Selbstreprisentation ablehnen, so Mirjeta, wenn diese (wie bei ihr
und ihren Peers), an ein, wie sie es nennt, »selbstbewusstes Auftreten« ge-
koppelt ist.

Genau dieses Moment eines >selbstbewussten Auftretens< mit ostenta-
tivem Charakter ist hinsichtlich der »Taktik« der kimpferischen Selbstbe-
hauptung in der Ausprigung als >dezidiert religiése« Muslima konstitutiv: Die
ostentative (religiose) Selbstreprisentation besteht einerseits aus einer de-
zidierten, konservativen Auslegung des Islam und einer kompromisslosen
Handhabung sowie Betonung religioser Praxen, andererseits aber auch aus
der Politisierung der damit einhergehenden Ausschlusserfahrungen und dem
daraus folgenden »Kampf« gegen die »islamophobe Gesellschaft«. Kern dieser
»Taktik« bildet der politische Kampf gegen die »islamophobe Gesellschaft » als
verantwortliche Instanz fiir das vorliufige Scheitern der eigenen Bildungsbio-
grafie am sichtbaren religiésen Symbol des Hijab. Teil dieses »Kampfes gegen
die Islamophobie« ist das Antreiben und Beférdern einer »héchstmoglichen«
Bildung aller Muslim*innen (vgl. unten).

Frauen, bei denen die »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung in
der Ausprigung der religiésen Selbstreprisentation als dezidiert religiose
Muslima nachgezeichnet werden konnte, werden durch die ihnen aufgrund
des Hijabs widerfahrende berufsbiografische Ausschlusserfahrung in ihrer
Erstausbildung politisiert. Anders als bei der Ausprigung der religiosen
Selbstreprisentation als emanzipierte Muslima manifestiert sich die »Taktik«
der kimpferischen Selbstbehauptung nicht im Dialog mit gesellschaftlichen
Gremien, sondern durch (politischen) Widerstand gegen die Schweizer Ge-
sellschaft. Anders als Zara sieht Mirjeta keinen Nutzen darin, die Gesellschaft
»aufzukliren«, vermittelnd in interreligiésen Gefissen oder Schulklassen ti-
tig zu sein, vielmehr widmet sie sich dem »Kampf gegen die Islamophobiex.
Aufgrund dieser Tatsache erstaunt es nicht, dass im Kontext des gegenwirti-
gen gefithrten Islamdiskurses die offensiv-ostentativ ausgelebte Religiositit
von diesen Frauen einerseits eine »Irritation der sikularen Gesellschaft« (St-
rahm 2007: 9) bewirkt, anderseits aber bisweilen auch eine (meist negative)
Reaktion des Elternhauses hervorruft. Diese Irritation einer dem Selbst-

14.02.2026, 16:44:33.

147


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Islam, Gender, Intersektionalitat

verstindnis nach sikularen Gesellschaft durch eine »selbstbewusst gelebte
und 6ffentlich prasentierende Religiositit muslimischer Frauen« (ebd.) wird
von den Frauen jedoch intendiert oder zumindest in Kauf genommen. Bei
Ausschlusserfahrungen gilt es, — so die Maxime der Szene, in der sich Mirjeta
bewegt — nicht zu kuschen, sondern wie Lane*® das Handeln der Szene, der
ihre Schwestern angehéren, beschreibt (Feldprotokoll Mai 2015): »steihert
zriiggdisse« — knallhart verbal zuriickzugeben.

Der »Kampf gegen die Islamophobie« bzw. die Politisierung der jungen
Frauen aufgrund ihrer Ausschlusserfahrungen wird entscheidend bef6rdert
durch die Vergemeinschaftung mit gleichgesinnten religiésen Musliminnen
und Muslimen in einer Szene, die jugendkulturelle Ziige trigt. >Klassische«
religiése Vergemeinschaftung in moschee-gebundenen Jugend- oder Frauen-
gruppen, wie sie Frauen, der Auspragung der religiésen Selbstreprasentation
als emanzipierte Muslima bevorzugen, lehnt Mirjeta ab. Wie sie betont, ist sie
enttiuscht von Imamen und Moscheevereinen, die in ihren Augen >kuschens,
wenn der Islam gesellschaftlich negativ diskutiert wird, und die ihrer Ansicht
nach »moglichst nicht auffallen und sich nahezu dafiir entschuldigen, dass
man itberhaupt Muslim[in] ist« (Mirjeta, A 90). Zoja, eine andere Frau mei-
nes Samples, bringt es wihrend eines Gesprachs pragnant auf den Punkt: Sie
will nicht wie ihre Eltern »sorry und danke fiir die Moschee im Keller« sagen.
Als Schweizer Muslima fordert sie »ein Gotteshaus, das auch wirklich eins ist«,
vergleichbar mit einer Synagoge oder einem Tempel (Feldprotokoll Dez. 201s;
aber auch Zoja, A 81, 82).

Mirjeta versteht sich als Teil einer religiosen Gemeinschaft, die Gesell-
schaftskritik itbt und die in dieser Rolle zwangsliufig auf Widerstand stdsst,
denn »unser Spiegel gegen die Gesellschaft, das mag fast niemand ertragen
in der Schweiz« (Mirjeta, A 90). Mirjeta wirft der hegemonialen Gesellschaft
vor, dass sie Muslim*innen, die wie sie »eine eher konservative Auslegung
vom Islam fordern« und sich dafiir einsetzen, regelrecht »aus dem Diskurs
herauskicken« (Mirjeta, A 91) will, indem die Gesellschaft sie in die Ecke des
Radikalismus stellen wiirde, »wo man uns noch radikal, méglichst radikal und
vom Radikalen in das Gefihrliche bringt« (Mirjeta, A 92). Frauen, bei denen
diese »Taktik« rekonstruiert werden konnte, geraten — obwohl fernab davon —
aufgrund der ostentativ gelebten Religiositit nicht selten unter Terrorismus-
verdacht; dies entweder vonseiten ihres familidren Umfelds oder aber auch
seitens der Presse oder der (virtuellen) Offentlichkeit. Ausgeprigt dusserte

26 Vgl. Kap. 4.1.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

sich dies bspw. bei Adea, einer anderen Frau des Samples. Adea stammt aus
einem sikularen Haushalt.”” Als sie sich im Laufe ihrer Adoleszenz dazu ent-
schloss, einen Hijab zu tragen und zunehmend in einer religiésen Szene mit
jugendkulturellen Ziigen verkehrte, war die Familie, insbesondere der Vater
alarmiert:

»Nachher hat er mir gesagt, nimm das scheiss Kopftuch weg. So seine Wort-
wahl. Er hat es so gesagt« (Adea, A103).

Wie diesem Zitat zu entnehmen ist, war der Vater gar nicht erfreut, dass Adea
nun ein Kopftuch trigt. Aus ihrer Aussage »so seine Wortwahl« wird die Be-
fremdung tiber diese Aussage deutlich. Adea fugt sich fiir drei Wochen den
Wiinschen des Vaters, danach beginnt sie jedoch definitiv den Hijab zu tragen.
Anders als das stereotype Bild der »unterdriickten Musliming, die »gezwun-
gen wird, ein Kopftuch zu tragenc, trigt Adea den Hijab gegen den Willen
ihres Vaters. Als ich sie kennenlernte, zog sie den Hijab wihrend der Arbeit
jedoch noch aus.

Als sie begann, zu Vortrigen in Moscheen zu gehen, befiirchtete ihr Vater
— alarmiert durch den laufenden Islamdiskurs — gar eine Radikalisierung. Er
verbot ihr, weiterhin Moscheen zu besuchen. Als ich sie ein halbes Jahr spi-
ter im Umfeld der jugendkulturellen Szene, die ich teilnehmend beobachtete,
zufillig wieder treffe, trigt sie einen Khimar. Sie schildert mir, dass sie ihren
Job an der Kasse eines Kaufthauses aufgeben musste, weil sie ihren Hijab da-
fiir nicht mehr ausziehen wolle und wie schwierig es sei, nun eine Anstellung
zu finden. Mittlerweile sei auch die Verwandtschaft in Siidosteuropa davon
iberzeugt, dass Adea sich auf dem Weg zur Radikalisierung befinde, erzahlt
sie augenzwinkernd. Ihre Verwandten hitten diesbeziiglich besorgt ihre Mut-
ter angerufen, nur weil sie am 8. Mirz, dem weltweiten »Tag der Frau« auf
Facebook postete »dass der Prophet sagte, man solle die Frauen gut behan-
deln, gut zu ihnen schauen ja«. Sie rdumt jedoch umgehend ein: »ich habe
schon provoziert« (Adea, A 142). Ihre Provokation galt ihrer Tante, der sie vor-
warf, sie rufe ihre Mutter zwar am »Tag der Frau« an, nicht jedoch an religio-

27  Wie D’Amato (2010: 183) feststellt: »Wenn auch viele dieser Jugendlichen aus einem
eher sakularen Haushalt stammen, spielt fiir sie die Religion mehr als fir ihre Eltern
die Rolle des Identitdtsmarkers«. Dies mag nicht zuletzt eine Art»reaktive Religiositdt«
(vgl. »reaktive Ethnizitat« Portes/Rumbaut 2001: 284-86) in Bezug auf den laufenden
Islamdiskurs sein, der Differenzen zugunsten religios verlaufender Trennlinien kon-
struiert (Sokefeld 2011: 271) und weniger wie zuvor entlang den konstruierten Diffe-
renzlinien Nationalitat bzw. Ethnizitat.

14.02.2026, 16:44:33.

149


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Islam, Gender, Intersektionalitat

sen Feiertagen. Diese Art der bewussten Provokation ist ebenfalls konstitutiv
fir die »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung als Muslima in der Aus-
pragung der religiosen Selbstreprisentation als dezidiert religiése Muslima.
Sie findet nicht nur, aber auch in virtuellen Riumen statt. Es kommt jedoch
vor, dass solche Provokationen Missverstindnisse und weitreichende 6ffent-
liche Debatten zur Folge haben, die sich schwer kontrollieren lassen: Mirjeta
erzihlt, dass eine Aussage auf Social Media, die ihr, wie sie sagt, filschlicher-
weise zugeschrieben wurde, an die Offentlichkeit gelangte und sie zum Ziel
einer Presse-Kampagne machte, infolge derer sie massiv personlich bedroht
wurde.

Innerhalb der subkulturellen Szene mit jugendkulturellen Ziigen, in der
sich die beiden Frauen bewegen, werden Erlebnisse, bei denen teilweise durch
bewusste Provokation und ostentativ befolgte religiése Praxen Irritationen
hervorgerufen werden, wie ich beobachten konnte, teilweise als Beweis der
Gruppenzugehorigkeit herumgereicht und detailreich erzihlt: Diese Art des
Teilens dieser (manchmal auch durch bewusste Provokation herbeigefithrten)
Ausschlusserfahrungen wirkt identitatsstiftend, bestarkt die Gruppe und po-
litisiert die Vergemeinschafteten weiter im »Kampf gegen Islamophobie«.

In der jugendkulturellen Verszenung, die Teil der »Taktik« der kimpferi-
schen Selbstbehauptung als dezidiert religiése Muslima bildet, sind hinsicht-
lich des provokativen Auftretens, aber auch hinsichtlich der Politisierung der
Szeneginger“innen durchaus Parallelen zu anderen jugendkulturellen Bewe-
gungen mit subkulturellen Ziigen auszumachen, wie bspw. zur Punkbewe-
gung. Was Meinert und Seeliger (2013) in ihrer sozial- und kulturwissen-
schaftlichen Betrachtung der deutschen Punkszene feststellen, lisst sich auch
auf die religiése Szene, in der sich Mirjeta und Adea bewegen, iibertragen:

»Ein (..) zentraler Bezugspunkt in der Kultur des Punk ist die Kommentie-
rung und Gestaltung gesellschaftspolitischer Strukturen und Prozesse. (...).
Im Hinblick auf die Punkkultur l4sst sich (..) ein sozialisatorischer Effekt
szeneinterner Vergemeinschaftung anfithren, welcher sich auch in der Poli-
tisierung eines Grossteiles der Szeneginger niederschlagt. Gleichzeitig ha-
ben politische Bezlige aber auch eine identititsstiftende Bedeutung (...)«
(Meinert/Seeliger 2013: 48,49).

Wie der Punkbewegung ist auch der jugendkulturellen Szene, in der sich Mir-
jeta und Adea bewegen, die Kommentierung (und Gestaltung) hegemonialer
gesellschaftlicher Prozesse aus ihrer subalternen Position heraus ein zentra-
les Anliegen. Ahnlich wie in der Punkkultur wird diese durch einen offensiv

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

inszenierten Kleidungsstil und (gesellschaftlich-provokative) Selbstreprisen-
tation, der auf die Ideologie (bzw. hier Religion) hinweist, sichtbar gemacht.
Ebenfalls l4sst sich ein »sozialisatorischer Effekt« dieser Vergemeinschaftung
ausmachen, die sich in der Politisierung einerseits und in seiner identitats-
stiftenden Wirkung andererseits niederschligt.

Mirjeta findet in der Szene eine Art Antwort auf die gesellschaftliche An-
erkennungsverweigerung (Hagedorn 2008: 12): Wie Hagedorn (2008) in einer
Untersuchung itber Jugendkulturen feststellt, ist entscheidendes Element der
jugendkulturellen Vergemeinschaftung und Selbstreprisentation der Versuch
einer Umkehrung der Machtverhiltnisse (ebd.: 12) und »eine Antwort auf die
Anerkennungsverweigerung, die von der dominanten Mehrheitskultur aus-
geht« (ebd.).

Im Islamischen Zentralrat Schweiz (IZRS) findet Mirjeta im Gegensatz zu
den Moscheevereinen die Form einer religiosen Vergemeinschaftung, die ihr
vorschwebt:

»Okay, jetzt beim IZRS also in erster Linie ist es mal islamisch .. Dass man
etwas macht fiir den Islam fir die islamische Gemeinschaft. Die Muslime in
der Schweiz sind ja so schlecht organisiert oder es gibt fast gar keine Institu-
tionen und vor allem im Kampf gegen Islamphobie. Ich selbst habe das mit-
erlebt, dass ich aufgrund des Kopftuches aus der Lehre geschmissen wurde«
(Mirjeta, A 86).

Aus dem Zitat wird ersichtlich, dass Mirjeta beim IZRS auf ein Iden-
tifikationsangebot trifft, das ihr entspricht. Ebenso hebt sie politisch
vergemeinschaftende Aspekte positiv hervor. Als grosste (islamophobe)
Ausschlusserfahrung, so wird in dem Zitat ebenfalls deutlich, erlebte Mirjeta
den »Rausschmiss« aus ihrer Lehre durch ihren in der Adoleszenz gefillten
Entscheid, fortan ein Kopftuch zu tragen. Beim IZRS findet sie die Unter-
stiitzung, die sie im Kampf gegen solch »islamophobe« Akte sucht, denn
der IZRS entziehe sich dem »Kampf gegen die Islamophobie« nicht, im
Gegensatz zu den sonst schlecht organisierten Muslim*innen.

Das Argument, dass der IZRS die einzige Institution sei, die sich weh-
re und (medial) dem laufenden Islamdiskurs dezidiert entgegentrete, ist
ein vielzitiertes Argument junger religios orientierter Secondas®os in der
Deutschschweiz. Diesem Engagement wird gemeinhin grosser Respekt
gezollt, auch von jungen Frauen und Minnern, die in der Auslegung ihrer
Religion durchaus nicht auf der Linie des IZRS liegen. Mirjeta hingegen ist
vom IZRS in jeder Hinsicht beeindruckt:

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Islam, Gender, Intersektionalitat

»Mir hat es gefallen, dass sie ahm gut organisiert sind, dass sie gebildet sind
und dass sie sich medial, also mit den Medien [zusammenarbeiten]« (Mirje-
ta, A 83).

Mirjeta beeindrucken insbesondere die Organisationsformen, der gebildete
Habitus und die Medieninszenierung des IZRS. Insbesondere imponieren ihr
»der Prisident« und die gebildete Fithrungsriege. Bildung wiirde von dieser
grossgeschrieben und islamisch begriindet, die Mitglieder wiirden angehal-
ten, sich (weiter) zu bilden:

»Der Islam schreibt vor, dass die Leute in der Bildung das Hochstmaogliche
anstreben sollten //mhm//und da(..) also ich bin dann zu dieser Zeit an Vor-
trage gegangen, als es auch um Bildung gegangen ist und der Prasident hat
auch oft gesagt, dass Muslime nur weiterkommen, wenn sie auch gebildet
sind (...). Und das hat mich in dieser Zeit gepragt und ich habe gedacht, wie-
so eigentlich nicht. Weil Chemielaborantin ist schon gut gewesen, aber es
auch nicht etwas gewesen, auf dem ich (...) bleiben wollte. Das hat so mein
Entschluss gefasst, dass ich dann studieren gehe« (Mirjeta, A 47-48).

Wie aus dem Zitat ersichtlich wird, stellt eine islamisch begriindete grosst-
mogliche Bildungsaspiration Teil der Sozialisation durch die religiose Verge-
meinschaftung dar. Der Bildungsweg als politisierte Muslima soll konsequent
weiterverfolgt werden, es gilt »das Hochstmégliche an[zu]streben«. Mirjeta
imponieren diese Vortrige iiber Bildung. Was der Prisident wiederholt be-
tont, leuchtet ihr ein, nimlich dass »Muslime nur weiterkommen, wenn sie
auch gebildet sind«. Bildung ist in der Szene, in welcher sich Mirjeta bewegt,
neben der Politisierung ein massgeblicher »sozialisatorischer Effekt szenein-
terner Vergemeinschaftung« (Meinert/Seeliger 2013: 49). Sich zu bilden wird
zum Teil der religiosen Selbstreprisentation und zum Teil des »Kampfes ge-
gen die Islamophobie«. Dies hat Mirjeta, wie sie sagt, »geprigt« und sie fasst
den Entschluss an einer technischen Hochschule studieren zu gehen, den sie
unter grosster personlicher Anstrengung berufsbegleitend umsetzt.

Frauen, bei denen die »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung in
der Ausprigung der religiésen Selbstreprisentation als dezidiert religiose
Muslima rekonstruiert werden konnte, verschaffen sich also wie Mirjeta itber
einen Umweg Zugang zu Bildung: Die Szene, in der sie sich als dezidiert
religiose Muslima kimpferisch selbstbehauptet, beinhaltet den »sozialisato-
rische[n] Effekt« (Meinert/Seeliger 2013: 49) — eine konsequente Verfolgung
des »hochstméglichen« Bildungsziels. Durch die szeneartige Gemeinschaft

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

erfihrt sie Unterstiitzung in der urspriinglichen Bildungsaspiration, die ihr
zuvor verwehrt geblieben ist und setzt sie mit ungleich grosser Anstrengung
fort. Unterstiitzt wird sie hierbei von ihren Peers. Bei »islamophobem«
Widerstand und gesellschaftlichen Bildungsbarrieren greift die religiose
Gemeinschaft® zudem unterstiitzend und notfalls auch mit juristischen
Mitteln ein. Dies insbesondere falls wegen einer dezidiert religiésen Lebens-
fihrung (wie z.B. dem Tragen eines Kopftuchs) der berufsbiografische Weg
nicht verfolgt werden kann.

Zusammenfassung » Taktik« Typus 1

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des Bildungszugangs durch
kimpferische Selbstbehauptung als Muslima rekonstruiert werden konnte, er-
fahren aus einer intersektionellen Perspektive starke Einschrinkungen ihrer
Bildungsbiografie durch das Zusammenspiel der Differenzdimensionen Gen-
der, »Migrationshintergrunds, »class« und Religion, insbesondere hinsichtlich der
sichtbaren religiosen Symbolik religioser Kleidung (wie bspw. Hijab, Khimar).
Bei diesen Frauen manifestieren sich an der ersten Selektionschwelle zur Se-
kundarstufe wirkmachtige Bildungsbarrieren aufgrund des Zusammenspiels
einer fehlenden Unterstiitzung der Eltern und deren Genderbild einerseits so-
wie der mangelnden Unterstiitzung von Lehrpersonen und der sich dabei
ungehemmt entfaltenden reproduktiven Wirkung des Bildungssystems an-
dererseits (vgl. Kronig 2005).

Die Frauen des Samples, bei denen sich die »Taktik« der kimpferischen
Selbstbehauptung als Muslima rekonstruieren liess, machten als ersten Schritt
in die nachobligatorische Ausbildung eine Lehre. Hierbei wirkte die Diffe-
renzkategorie »Muslimin« anhand des sichtbaren religiésen Symbols Hijab zu
einem Zeitpunkt der nachobligatorischen Bildungsbiografie so stark als Bil-
dungsbarriere, dass diese eine berufliche Neuorientierung oder einen Umweg
erforderte. Die interviewten Frauen fanden entweder keine Lehrstelle oder
mussten ihre bisherige Berufslaufbahn oder Ausbildungsstelle aufgeben. In
der Art des Umgangs mit bildungsbiografischen Hindernissen zeigt sich die
»Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung als Muslima:

Zentral fir die »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung als Muslima
ist die »listige« Aneignung der Deutungsweise der Differenzkategorie »Musli-

28  Auch bei der Taktik des Typus 3 spielt die religiose Vergemeinschaftung eine entschei-
dende Rolle hinsichtlich des Bildungszugangs jedoch nicht im Sinne eines »sozialisa-
torische[n] Effekts« (Meinert/Seeliger 2013: 49).

14.02.2026, 16:44:33.

153


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Islam, Gender, Intersektionalitat

min«. Nach De Certeau sind »Taktiken« listige, autonome Aneignungsweisen
alltaglicher Praktiken von Individuen aus subalternen Positionen, in denen
eine Umdeutung etablierter Strukturen stattfinden kann (De Certeau 1988:
89). Eine »Taktik«

»... profitiert von >Gelegenheiten< und ist von ihnen abhingig; (...). Sie muss
wachsam die Liicken nutzen, die sich in besonderen Situationen der Uber-
wachung durch die Machtder Eigentiimer auftun. Sie wildertdarin und sorgt
fiir Uberraschungen. Sie kann dort auftreten, wo man sie nicht erwartet. Sie
ist die List selber« (De Certeau 1988: 89).

Die »Taktik« manifestiert sich bei zwei Untertypen, ich nenne sie Auspri-
gungen, leicht unterschiedlich. Die beiden Auspragungen unterscheiden sich
anhand der religiésen Selbstreprisentation: Bei der einen handelt es sich um
die religiose Selbstreprisentation als »emanzipierte Muslimac, bei der ande-
ren um die religiose Selbstreprisentation als »dezidiert religiose Muslimax.
Die »Taktik« beinhaltet zwar bei beiden Ausprigungen die »listige« Aneig-
nung der Differenzkategorie »Muslimin«; diese manifestiert sich jedoch dann
auf leicht unterschiedliche Weise: Bei der Auspriagung der religiésen Selbst-
reprasentation als emanzipierte Muslima lisst sich eine Aneignung der Diffe-
renzkategorie »Muslimin« erkennen, in welcher die Inszenierung einer »Ge-
genstrategie der Reprisentation« (Hall 2004: 161) hinsichtlich des dominan-
ten diskursiven Rahmens ersichtlich wird. Dagegen manifestiert sich diese
Aneignung bei der anderen Auspragung (Selbstreprisentation als dezidiert
religiése Muslima) durch das ostentative Bedienen des diskursiven Stereotyps
durch die Inszenierung als dezidiert religiose Muslima.

Durch beide Arten der religiosen Selbstreprisentation erlangen die Frau-
en, die sich diese »Taktik« zunutze machen, mehr Handlungsfihigkeit (Agen-
¢y): Der ersteren Ausprigung gelingt es, sich mithilfe (religidser) Selbstre-
prasentation als emanzipierte Muslima gesellschaftspolitisch zu positionie-
ren und eine Alternativkarriere in interreligiésen und/oder interkulturellen
NGOs zu machen oder sich durch berufliche Selbststindigkeit mittels eines
(religionsrelevanten) Nischenangebots (z.B. Hijab-Verkiuferin, Fahrlehrerin
fiir muslimische Frauen) zu positionieren. Kraft der »Taktik« letzterer Aus-
pragung (Selbstreprisentation als dezidiert religiose Muslima) wird der Bil-
dungszugang auf Umwegen erlangt: Der durch die Stigmatisierung als Kopf-
tuch tragende Muslima erzwungene berufliche Umweg fithrt zur Politisie-
rung. Die »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung als dezidiert religio-
se Muslima beinhaltet die islamisch begriindete Bildungsaspiration als Teil des

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

»Kampfes gegen die Islamophobie«: Der Bildungsweg als politisierte Muslima
wird konsequent weiterverfolgt — islamisch begriindete grosstmogliche Bil-
dungsaspiration stellt neben der Politisierung einen »sozialisatorische[n] Ef-
fekt szeneinterner Vergemeinschaftung« (Meinert/Seeliger 2013: 49) dar. Bei
»islamophobem« Widerstand der Gesellschaft in der Verfolgung dieser Bil-
dungsaspiration greift die religiése Gemeinschaft zudem unterstiitzend und
notfalls auch mit juristischen Mitteln ein, falls wegen einer dezidiert religio-
sen Lebensfithrung der berufsbiografische Weg nicht verfolgt werden kann.

Die »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung und Selbstreprisenta-
tion als Muslima — quasi des »sich zu Nutze Machens« oder der Umdeutung ei-
ner stigmatisierenden Differenzkategorie ist bei beiden Ausprigungen iden-
tisch. Dank der »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung als Muslima,
transformieren Frauen, welche sich diese »Taktik« zunutze machen, die Dif-
ferenzkategorie »Muslimin« bildungsbiografisch gesehen von der intersektio-
nell wirkenden Kategorie zur Ressource einer gesellschaftlichen Selbstposi-
tionierung. Sie eignen sich die Differenzkategorie in De Certeaus Sinne (1988:
89) an und deuten sie um.

5.2 Typus 2: »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens

5.2.1 Xhemile

Als ich Xhemile (24) das erste Mal in ihrer Wohnung in einem grossen Block
treffe, stellt sie sich vor und meint plétzlich, ich konne sie auch Simone nen-
nen - die meisten Schweizer*innen kénnten sich ihren Namen nicht merken,
deswegen habe sie sich einen Schweizer Vornamen fiir sich ausgedacht. Auf
die Idee gekommen sei sie im Gymnasium als sich der Biologielehrer ihren
Namen nie merken konnte und sie deshalb kaum aufrief.

Als Xhemile ein Kleinkind war, holte ihr Vater die Mutter und die ande-
ren drei Geschwister aus Siidosteuropa in die Schweiz, wo er eine Stelle als
Imam innehatte. Xhemile ist als Kind quasi »in der Moschee aufgewachsenc,
wie sie erzhlt. Die Moschee habe ihr als »Zufluchtsort« gedient, insbeson-
dere im Grundschulalter, als sie sich noch sehr fremd in der Schweiz fiihlte.
Jeden Tag nach der Schule ging sie direkt zur Moschee des Vaters, welche
nur drei Minuten vom Elternhaus entfernt lag. Spiter besuchte sie dort jedes
Wochenende den religiésen Unterricht.

14.02.2026, 16:44:33.

155


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Islam, Gender, Intersektionalitat

Xhemile stammt aus einem Milieu, in dem Bildung grossgeschrieben
wird. Von Kindsbeinen an wurde ihr insbesondere vom Vater vermittelt, dass
sie sich in der Schule anstrengen soll und lernen, um etwas zu erreichen.
Thr Vater arbeitet als engagierter Imam und verfiigt iiber einen Studienab-
schluss in Islamwissenschaften aus einem arabischen Land. Beide Grossviter,
miitterlicher- und viterlicherseits, sind ebenfalls Imame. Xhemiles Mutter
verfugt kaum tiber schulische Bildung, sie kiimmert sich um die Kinder und
den Haushalt, besuchte jedoch intensiv Deutschkurse, es ist ihr wichtig, sich
zu integrieren.

Obwohl das Milieu, aus dem Xhemile stammt, bildungsaffin ist, hatte sie
— als alteste Tochter und erstes eingeschultes Kind der Familie — aufgrund
der Migrationssituation zunichst grosse Schwierigkeiten, sich im Bildungs-
system und dem frithen Selektionsverfahren zurecht zu finden. Ihre Eltern
kannten das schweizerische Schulsystem kaum und konnten sie nicht unter-
stiitzen. Sie musste sich, wie sie erzihlt, alles »autodidaktisch« beibringen.
So musste sie z.B. einen Weg finden, ein Diktat zu lernen, da ihr niemand
vorlesen konnte. Ihre Geschwister hitten dann, wie sie erzihlt, spiter von
ihren Erfahrungen profitieren kénnen und es deshalb viel leichter gehabt.

Wie Xhemile erzihlt, habe sie schon als Kleinkind gewusst, was sie be-
ruflich einmal erreichen wolle: Lehrperson werden. Sie sieht diesen Beruf
als ihre Berufung an. Von Anfang an richtete sie ihre ganze Schulkarriere
auf dieses Bildungsziel aus: Xhemiles »Taktik« des Bildungszugangs durch
zielstrebiges Aufsteigen zeigte sich denn auch bereits an der ersten Selekti-
onsschwelle, in der Mittelstufe. So wurde sie zunichst in die Real eingestuft;
als sie jedoch realisierte, dass sie die Sekundarstufe erreichen musste, wenn
sie Lehrerin werden wollte, strengte sie sich an und krempelte den Selekti-
onsentscheid zielstrebig mittels grosster Anstrengung innert weniger Monate
um und schaffte es, in die Sekundarstufe aufgenommen zu werden. Bereits
frith traf sie ihre Bildungsentscheidungen auf sich allein gestellt und mittels
im Vergleich zu privilegierten Lernenden ungleich grosserer Anstrengung —
zielgerichtet und stets mit ithrem Plan, Lehrerin zu werden, vor Augen.

Ausschlusserfahrungen im Schulsystem aufgrund ihres »Migrationshin-
tergrundes« begegnete Xhemile ebenfalls mit der »Taktik« der Zielstrebigkeit:
Als ihr der Schulleiter sagte, sie solle nicht auf das Gymnasium gehen, das
sei zu schwierig fir sie und Englisch solle sie besser auch nicht belegen, es
sei eine Fremdsprache zu viel, nahm sie das als gegenteiligen Ansporn und
schaffte zielstrebig schliesslich die beste Empfehlung fiir das Gymnasium -
als Einzige ihrer Klasse erreichte sie die Maximalpunktezahl. Thre Zielstrebig-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

keit fithrte sie bis zur strategischen Auswahl von Peers: Bereits wihrend der
Schulzeit tat sie sich mit denjenigen Schiilerinnen zusammen, die viel lernten
und nicht »in den Ausgang« gingen. Mit den Schulkolleginnen, die aus dem-
selben Land in Siidosteuropa zugewandert waren wie ihre Eltern und von
denen sie sagte, sie wiirden sich nur fiir Kleidung und ihr Ausseres interes-
sieren, wollte sie nichts zu tun haben. Heute ist der grosste Teil ihres Freun-
deskreises akademisch gebildet, was sie in dem Moment, als ich sie nach der
Zusammensetzung ihres Freundeskreises frage, selbst erstaunt feststellt.

Xhemile wurde religios sozialisiert. Sie ist glaubensgewiss und ist als
Tochter eines studierten Imam in religiésen Belangen auch formal hochge-
bildet - sie spricht und liest den Koran auf Arabisch. Religiose Praxis sowie
religiose Vergemeinschaftung bilden fiir Xhemile zudem eine habituell ver-
ankerte Selbstverstindlichkeit. Wie ihr Vater vertritt sie einen intellektuellen
Zugang zum Islam; sie reflektiert Glaubensinhalte kritisch. Obwohl sie sehr
glaubensgewiss ist, hat Xhemile einen pragmatischen Zugang zur religiésen
Praxis, sie tradiert die pragmatische Haltung ihres Vaters gegeniiber religio-
sen Pflichten - im Zweifelsfalle ordnet sie diese ihrem Bildungs- und Auf-
stiegsprojekt unter. Als die Moschee-Besuche und die religiése Bildung mit
ihrer schulischen Ausbildung zeitlich zu konkurrieren beginnen, ist der Vater
sofort bereit, Xhemile von diesen Verpflichtungen zu entbinden: Ihr zielstre-
biges Aufsteigen soll nicht durch religiose Pflichten behindert werden. Ein
Grundsatz, auf den auch Xhemile sehr bedacht ist: Ihrer Mutter, die es gerne
sehen wiirde, dass Xhemile sich bedeckt, erklirt sie kurzerhand, dass sie nicht
so lange studiert habe, um sich dann ihr berufliches Ziel durch ein Kopftuch
zunichte machen zu lassen.

Aufgrund ihrer pragmatischen Haltung gegeniiber religiéser Praxis be-
tont sie, sie sei »nicht so der Vorzeigemoslemc. Ihr Scheitern am konsequen-
ten Verrichten des tiglichen Gebets vergleicht sie mit einer Didt. Immer wie-
der nihme sie es sich vor, aber dann gelinge es nach ein paar Tagen nicht
mehr. Dennoch: Das Freitagsgebet lasse sie nie aus, wie sie unterstreicht. Fiir
regelmissige Besuche in der Moschee oder personliches Engagement in reli-
giosen Vereinen fehle ihr die Zeit.

Auch beziiglich ihrer Ausbildung und ihres zukiinftigen Berufs lebt Xhe-
mile ihren Glauben pragmatisch: In der Lehrerinnen- und Lehrerbildung lisst
sie sich mithelos darauf ein, sich von religiosen Dogmen zu distanzieren und
Wissensinhalte, die sich von ihrem persénlichen Glauben unterscheiden, zu
unterrichten.

14.02.2026, 16:44:33.

157


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Islam, Gender, Intersektionalitat

Nicht nur im schulischen, sondern auch im privaten Bereich geht Xhe-
mile zielstrebig vor. Als sie sich in einen Mann in Siiddosteuropa verliebt, der
fiir ihre Familie nicht infrage kommt, setzt sie alles daran, ihr Ziel, ihn in die
Schweiz zu holen und - notfalls gegen den Willen der Familie — zu heiraten.
Sie nimmt dafiir einen emotional sehr belastenden zeitweiligen Bruch mit
dem Vater und den totalen Bruch mit dem Grossvater in Kauf. Dieses Erleb-
nis ist fiir sie biografisch sehr einschneidend, sie weint, wenn sie von dieser
Zeit erzihlt. Dennoch erreichte Xhemile ihr Ziel: Sie holte ihren zukiinfti-
gen Mann in die Schweiz, schlug sich ohne finanzielle Unterstiitzung ihrer
Eltern neben ihrem Studium mit Aushilfejobs durch und arbeitete monate-
lang sieben Tage die Woche, um sich und ihrem zukiinftigen Mann das Leben
zu finanzieren. Sie erreichte ihr Ziel und heiratete den Mann ihrer Triume
schliesslich ohne Anwesenheit der Eltern. Nach einer schwierigen ersten Pha-
se arrangierte sich der Vater mit seinem neuen Schwiegersohn.

Selbst in dieser anstrengenden Zeit verlor Xhemile ihre Bildungsaspirati-
on nie aus den Augen und mittels ihrer »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens
gelang es ihr in dieser grossen Belastungsphase den Vorkurs zur Pidagogi-
schen Hochschule zu absolvieren, sie lernte in »Nachtschichten«.

Die interviewten Frauen, bei denen sich die »Taktik« des Bildungszugangs
durch zielstrebiges Aufsteigen nachzeichnen liess, wurden meist religios so-
zialisiert. Sie sind glaubensgewiss und verfiigen zudem iber ein fundiertes,
formales religioses Wissen. Thre Eltern sind in der Regel in moscheegebun-
denen religiésen Vereinen aktiv. Sie sind hinsichtlich der Ausbildung ihrer
Kinder — Tochter wie S6hne — aufstiegsorientiert. Die jungen Frauen tradie-
ren das elterliche Aufstiegsprojekt und verhalten sich hinsichtlich der elter-
lichen Bildungsaspirationen angepasst. Konstitutiv fiir die »Taktik« des Bil-
dungszugangs durch zielstrebiges Aufsteigen ist der Versuch des Kompensie-
rens von strukturellen Ausschlusserfahrungen durch eine ungleich zielstrebi-
ge Aufstiegsorientierung.

Die Ausiibung alltdglicher, religiser Pflichten in Zusammenhang mit Bil-
dungsbelangen (z.B. Kollision Gebetszeiten mit Vorlesungszeiten) handhaben
die interviewten Frauen pragmatisch. Im Zweifelsfalle ordnen sie ihre religio-
se Praxis dem Bildungs- und Aufstiegsprojekt unter. Anders als bei der »Tak-
tik« des Typus 1 wird die religiése Selbstreprisentation von den Frauen nicht
zur gesellschaftlichen Positionierung genutzt, sondern Religion und religicse
Praxis dient in erster Linie als personliche Ressource. Unter den Frauen be-
finden sich sowohl solche, die sich bedecken als auch solche, die sich dagegen

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

entschieden haben oder nur situativ, in religiés konnotierten Kontexten wie
bspw. bei Moscheebesuchen einen Hijab tragen.

Die gesellschaftliche Marginalisierung von Muslim*innen in der Schweiz
wird von den Frauen zwar durchaus wahrgenommen und problematisiert,
sie besitzt jedoch gemiss ihren biografischen Erzihlungen wenig personliche
Relevanz im tertidren Umfeld, in dem sich die Frauen bewegen. Ausschluss-
erfahrungen im Kontext von Bildungsinstitutionen werden zwar gemacht, je-
doch durch hartnickige Zielverfolgung und durch verstirkte Anstrengungen
im Erreichen der (Bildungs-)Ziele kompensiert. Die Differenzkategorie »Mus-
limin« kommt bei diesen Frauen im Vergleich zu Bildungsverliufen, die mit
der »Taktik« des Typus 1 einhergehen, als Bildungsbarriere deutlich weniger
stark zum Tragen.

5.2.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«
des zielstrebigen Aufsteigens

Nach diesem einleitenden Portrait von Xhemile wird die »Taktik« des Bil-
dungszugangs durch zielstrebiges Aufsteigen nun unter Beiziehung weiterer
Fille und anhand der folgenden Kapitel spezifiziert, es sind dies: a) Herkunfts-
milieu im Zusammenhang mit der »Taktik«; b) Die Rolle der Religion und der Diffe-
renzkategorie »Muslimin« hinsichtlich der Bildungsbiografie und c) »Taktik« gesell-
schaftlicher Selbstpositionierung beziiglich der Bildungsbiografie.

Es konnten zwei unterschiedliche Ausprigungen religioser Selbstrepri-
sentation ausgemacht werden: Es handelt sich um die Auspragung der re-
ligiésen Selbstreprasentation als >pragmatische« Muslima einerseits (hier am
Fallbeispiel von Xhemile illustriert) und andererseits um die Ausprigung der
religiosen Selbstreprasentation als >engagierte« Muslima (aufgezeigt anhand
der prototypischen Fallbeispiele von Sahar und Hannan). Die Ausprigungen
unterscheiden sich insbesondere in der Art, wie die religiése Praxis ihrer El-
tern tradiert wird: Wihrend bei der Ausprigung der religiosen Selbstrepri-
sentation als pragmatische Muslima die Bedeutung der religisen Praxis ge-
geniiber der Elterngeneration abnimmt, wird bei der Ausprigung der reli-
giosen Selbstreprisentation als engagierte Muslima die religiése Praxis der
Eltern, insbesondere das Engagement in religiésen Vereinen tradiert.

a) Herkunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«
Die interviewten Frauen, bei denen sich die »Taktik« des zielstrebigen Auf-
steigens rekonstruieren liess, stammen aus bildungsorientierten Milieus. In

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Islam, Gender, Intersektionalitat

der Regel verfiigen beide Elternteile oder mindestens ein Elternteil iber ei-
nen tertidren Bildungsabschluss, der jedoch in der Schweiz nicht anerkannt
wird oder aber iiber eine hohere religiése Ausbildung. Die Eltern von Frauen
wiinschen sich eine »bessere Zukunft« fir ihre Kinder. Das Erreichen dieses
Ziels sehen sie in erster Linie durch eine bestmogliche Ausbildung ihrer Kin-
der gewihrleistet: Bildungsorientierung stellt fiir sie eine habituell verankerte
Selbstverstindlichkeit dar, auch wenn sie ihre Kinder im hiesigen Schulsys-
tem kaum unterstiitzen kénnen. Die Bildungsaspiration der Eltern wird von
den Frauen tradiert: Sie verfolgen ein tertiires Ausbildungsziel.

Als Xhemile knapp 5-jahrig war, holte ihr Vater ihre Mutter und ihre Ge-
schwister aus Siidosteuropa per Familiennachzug in die Schweiz. Bereits als
junges Schulkind hat Xhemile ein klares Berufsziel vor Augen: Sie will Lehre-
rin werden.

»Jaich weiss—ich habe eigentlich immer Lehrerin werden wollen—von klein
an, meine Mutter hat mir auch schon immer erzihlt, als sie mich gefragt
haben, die Verwandten, was ich werden will, immer von klein an immer
gewusst: Lehrerin. Das hat sich eigentlich durchgesetzt, jahrelang, also..«
(Xhemile, A 37).

Zielstrebig und allen Widerstinden zum Trotz verfolgt sie ihr frith gefasstes
Bildungsziel jahrelang: heute studiert sie an einer pidagogischen Hochschule
(vgl. Kap. 5.2.2 0).

Sie beschreibt, wie wichtig es threm Vater war, dass sie eine gute Ausbil-
dung absolviert und wie er sie und ihre Geschwister dazu angespornt habe.
Wenn sie und ihre Geschwister sich bspw. beklagt haben, dass sie nicht ler-
nen kénnen, wenn sie zu viert ein Zimmer teilten, liess er das Argument nicht
gelten und beschrieb ihnen, wie er wihrend seines gesamten Islamwissen-
schaftsstudiums in einem Schlaftrakt mit siebzig Studenten gelebt habe und
so habe lernen miissen (Feldprotokoll, September 2014). Er spornte Xhemile
von Anfang an dazu an, aufs Gymnasium zu gehen, obwohl er, wie sie erzihlt,
zu dieser Zeit das schweizerische Schulsystem kaum kannte, und nicht genau
wusste, wie ein Bildungsweg darin aussehen kénnte. Er habe einfach von an-
deren Vitern gehort, es sei gut, aufs Gymnasium zu gehen (Xhemile, A 59) und
war stets bemiitht, Xhemiles Bildungserfolg im Rahmen seiner Moglichkeiten
zu unterstiitzen. So war er bspw. sofort bereit, sie von dem Koranunterricht
in seiner Moschee zu entbinden, als sie die Zeit fiirs Lernen beanspruchte.

Xhemile stammt aus einer in der minnlichen Abstammungslinie religios
gebildeten Familie: Beide Grossviter sowohl miitterlicher- wie auch viterli-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

cherseits sowie einer ihrer Onkel sind Imame. Xhemiles Vater hat als Imam,
wie sie erzahlt, in der Schweiz »ziemlich (...) Karriere gemacht« (A 145). Nach
einer Ausbildung an einer arabischen Hochschule in Islamwissenschaften mi-
grierte er in die Schweiz und ist nach verschiedenen Jobs heute in einer gros-
sen Moschee in der Deutschschweiz als leitender Imam titig. Er gilt als en-
gagierter, sogenannt »liberaler« Imam, der sich 6ffentlich fiir einen interreli-
giosen Dialog einsetzt. Das Bemithen um die Integration von Muslim*innen
in der Schweiz ist sein oberstes Credo, er ruft dazu auf, dass Integration auch
Anpassung an die Lebensumstinde in der Schweiz erfordere und begriindet
dies mit seinem Religionsverstindnis.

Xhemiles Mutter verfiigt iiber keine Ausbildung, sie iibernimmt zunichst
die Rolle einer Familienfrau, arbeitet indessen spiter, als die Kinder ilter
sind, in einer Reinigungsfirma. Sie tradiert zwar eine klassische Frauenrolle,
ibernimmt jedoch den Integrationsanspruch ihres Mannes:

» (...) sie hat so Deutschkurse gemacht, ja sie hat sich auch integrieren wol-
len, also sie hat sich immer bemiiht, dass wir vorankommen, also dass wir
auch u-unsern Platz hier in der Schweiz finden, 4hm... ja sie hat die Fahr-
prifung nachher auch gemacht hier, dass sie ziemlich auch selbststindig
wird..« (Xhemile, A 145).

In der Schilderung von Xhemile wird deutlich, wie sehr die Mutter sich darum
bemiiht, sich gesellschaftlich zu integrieren und durch die Fahrpriifung Mo-
bilitit und eine gewisse Unabhingigkeit von ihrem Mann zu erlangen. Hierin
durchbricht sie die traditionelle Frauenrolle ein kleines bisschen. Gleichzeitig
wird in dem Zitat eine gewisse Aufstiegs- bzw. Zielorientierung der Mutter
deutlich, denn sie habe sich immer bemiiht »dass wir vorankommenc. Die-
ses (familiale) »Vorankommen« beinhaltet »auch« Integration — verdeutlicht
durch die Aussage »dass wir unsern Platz hier in Schweiz finden«.

Xhemiles Eltern, das ist typisch fir das Milieu, aus dem Frauen dieser
»Taktik« stammen, legen grossen Wert auf eine Integration in die hegemo-
niale Gesellschaft. Diese Integration soll nicht nur, so die Vorstellung, aber
insbesondere auch durch Aus- und Weiterbildung erfolgen. Die Frauen ih-
rerseits orientieren sich entweder an den elterlichen Bildungswiinschen oder
tradieren elterliche Bildungsaspirationen, welche den Eltern selbst aufgrund
der Migrationssituation oder der Anerkennung von Bildungstiteln verwehrt
blieben. Die elterliche Bildungsorientierung und deren Aufstiegswille sind
habituell verankert. Anders als bei der »Taktik« des Typus 1 bestehen seitens
der Eltern dieser Frauen kaum genderstereotype Vorstellungen beziiglich der

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Islam, Gender, Intersektionalitat

nachobligatorischen Ausbildung. So gilt die elterliche Bildungsaspiration fiir
ihre Kinder gleichermassen fir Madchen wie fiir Jungen.

Betrachtet man bei Xhemile die Tradierung der Berufe in der Familie vi-
terlicherseits, konnte man die These aufstellen, dass der Lehrberuf die grosst-
mogliche Anniherung an den Beruf des Vaters ist, Imamin stellt fiir sie als
Frau keine Option dar. Der Vater ist fiir Xhemile eine zentrale Identifikati-
onsfigur. Sie tradiert den Bildungsweg ihres Vaters und transformiert ihn in
den Lehrberuf. Als ilteste Tochter iibernimmt Xhemile eine Pionierrolle (dies
nicht nur im Bildungssystem), sie orientiert sich eindeutig nicht an der Mut-
ter — ihr Vorbild ist der Vater. Sie itbernimmt quasi die klassische Minner-
rolle, holt ihren Mann aus der serbischen Provinz und nicht umgekehrt. Auch
bei der Berufswahl zielt sie wie die Mehrheit der minnlichen angehenden
Lehrpersonen auf die Oberstufe.

Bei Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens rekon-
struiert werden konnte, wirken hinsichtlich des Herkunftsmilieus insbeson-
dere die Differenzdimensionen »Migrationshintergrund« und »class« intersek-
tionell. Aufgrund der Nichtanerkennung der Bildungsabschliisse der Eltern
in der Schweiz sind die Familien der Frauen zudem in einer 6konomisch pre-
kiren Situation (Intersektion »class« und »Migrationshintergrund«) und kénnen
sich gesellschaftlich nicht so positionieren (»class«), wie es ihnen zuvor mog-
lich war. Die Differenzdimension »Migrationshintergrund« wirkt insofern ein-
schrankend, dass die Eltern das Schulsystem unzureichend kennen und aus
diesem Grund und aufgrund anfinglich mangelnder Sprachkenntnisse ihre
Tochter in ihren Bildungsentscheidungen insbesondere hinsichtlich der ers-
ten frithen Selektionsschwelle nicht ausreichend unterstiitzen konnen.

b) Die Rolle der Religion und der Differenzkategorie »Muslimin«
hinsichtlich der Bildungsbiografie: »Expertin fiir Islam«

In diesem Kapitel wird nun zunichst kurz die religiose Sozialisation der Frau-
en beschrieben, die sich bei beiden analysierten Auspragungen nahezu iden-
tisch zeigte. Dann wird auf die Tradierung der religiosen Praxis, die sich bei
den beiden Ausprigungen unterschiedlich gestaltet, getrennt eingegangen,
um dann abschliessend wiederum auf die bei beiden Ausprigungen kongru-
ente Bedeutung der Differenzkategorie »Muslimin« in der Bildungsbiografie
einzugehen.

In Bezug auf die Wirkung der Differenzkategorie »Muslimin« in der Bil-
dungsbiografie lisst sich bei beiden Ausprigungen Ahnliches rekonstruieren:

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Wihrend sich die Differenzkategorie »Muslimin« in der Mittelschule insbe-
sondere hinsichtlich einer zugeschriebenen Rolle der »Expertin fiir Islam«
manifestiert, verliert sie spiter im tertidren Umfeld nahezu komplett als Re-
levanz. Da sich die Frauen zum Zeitpunkt der Datenerhebung allesamt in ei-
ner tertidren Ausbildung befanden, kann tiber die Phase des (noch folgenden)
eigentlichen Berufseinstiegs keine Aussage erfolgen. Es besteht jedoch Grund
zu der Annahme, dass gerade bei Frauen, bei denen eine religise Selbstre-
prasentation als engagierte Muslima rekonstruiert werden konnte und welche
einen Hijab tragen, die Wirkmachtigkeit der Differenzkategorie »Muslimin«
aufgrund des spiteren Einstiegs in das Berufsfeld biografisch nach hinten
verschoben werden kénnte.

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Auf-
steigens rekonstruiert werden konnte, waren in der Regel bereits als Kinder
durch Familienmitgliedschaft Teil eines religiésen Vereins*; ihre religiése So-
zialisation zeichnete sich durch starke Vereinsgebundenheit aus. Die Eltern
der Frauen waren oder sind zumeist in entsprechenden Vereinen aktiv; sie
verfiigten zudem innerhalb dieser iiber eine hohere soziale Stellung und wa-
ren teilweise sozial engagiert. So wie bspw. die Mutter von Maide: Sie ist
bis heute Leiterin einer Moschee-gebundenen Frauengruppe und organisiert
(Tanz-)Anlisse fiir junge Frauen aus der Moschee. Oder Hannans Mutter —
bei Hannan liess sich ebenfalls diese »Taktik« rekonstruieren — die kein offi-
zielles »Vereinsamt« in dem Sinne innehat, die aber durch grosses religises
Wissen und ihre langjihrige Mitgliedschaft insbesondere unter den Frauen
hohes Ansehen geniesst und ein Label fiir muslimische Spielsachen lanciert
hat, oder eben Xhemiles Vater, der ein engagierter Imam ist.

Die Frauen wurden von Kindsbeinen an in die jeweiligen religiosen Ver-
eine ihrer Eltern hineinsozilaisiert. Xhemile beschreibt ihre religiose Bildung
wie folgt:

»Es ist immer prasent gewesen, also die Religion, wir haben auch jeden
Samstag — Vormittags sind wir in die Moschee gegangen und haben den
Koran gelesen also ja — gelernt zu lesen und auch diverse andere Dinge
so..die Schrift und uns mit der Schrift auseinandergesetzt, mit Versformen
mit..dh ..ja es ist eigentlich immer ja es hat uns durch das ganze Leben
eigentlich begleitet« (Xhemile, A 183).

29  Daes sich beim Islam in der Schweiz nicht um eine 6ffentlich nicht anerkannte Reli-
gionsgemeinschaft handelt, missen die Muslim*innen, die sich organisieren wollen,
dies in Vereinen oder Stiftungen tun.

14.02.2026, 16:44:33.

163


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Islam, Gender, Intersektionalitat

Als Tochter des Imam wurde Xhemile mitunter auch durch einen langjédhrigen
formalen regelmissigen Religionsunterricht religios sozialisiert, sie vertritt
dementsprechend einen intellektuellen Zugang zum Islam und setzte sich in-
tensiv mit »der Schrift« auseinander, in Originalsprache.

Auspragung religiose Selbstreprasentation als pragmatische Muslima
Im Folgenden werden die religiose Praxis und die religiose Selbstreprisenta-
tion von Frauen wie Xhemile beschrieben, bei denen »die »Taktik« des ziel-
strebigen Aufsteigens gekoppelt mit einer religiosen Selbstreprisentation als
pragmatische Muslima rekonstruiert werden konnte.

Xhemiles Eltern lebten ihr eine konsequente religidse Praxis vor, bspw.
verrichteten sie ihr Gebet finfmal am Tag. Anders als in ihrer Kindheit iibt
Xhemile als erwachsene Frau ihre religiose Praxis pragmatisch aus:

»Das Freitagsgebet mache ich, den Rest schaffe ich wie nicht, aber vielleicht
tiberwinde ich mich auch nicht so wirklich..im Moment habe ich das Gefiihl,
ich bin so belastet, dass mir..dass ich nicht noch Zeit habe dafiir //mhm//
es ist einfach, ich kénnte es schon..ich kénnte es mir schon einrichten ir-
gendwie, wiirde es schon gehen, aber ich glaube ich vernachléssige es ein
bisschen so..konzentriere mich auf andere Dinge im Moment« (Xhemile, A
200).

Als Werkstudentin, die ihr Studium an der pidagogischen Hochschule mit
zwei verschiedenen Jobs finanzieren muss, ist Xhemile zeitlich sehr ausgelas-
tet. Aus der Aussage, dass sie das ein bisschen vernachlissige und sich »auf
andere Dinge im Moment« konzentriere, wird deutlich, dass im Moment der
Fokus auf diese »anderen Dinge« (es kann im Zusammenhang des Interviews
davon ausgegangen werden, das sie hier die Ausbildung meint) gegeniiber der
religiésen Praxis eine hohere Wichtigkeit erhilt.

Xhemile spricht einen weiteren Aspekt an, welcher das Verrichten der tig-
lichen Gebete erfordert, nimlich die aufzubringende Disziplin. Sie bringt dies
pragnant auf den Punkt, indem sie das Einhalten der religiésen Pflichten mit
dem Befolgen einer Diit vergleicht:

»Also ich bin immer noch religios (halbes Lachen), also der Glauben ist im-
mer noch vorhanden, ich bete nur nicht..ich bete jeden Freitag...(..)..finde
ich schade ich mochte eigentlich schon, ich nehme es mir immer vor, aber
soja..wie Diat halt, man nimmt es sich vor macht es zwei drei Mal, nachher

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

findet man immer etwas, (hebt Stimme) ich habe keine Zeit fiir das (halbes
Lachen) — Ausreden halt!« (Xhemile, A 201)

Xhemile beteuert, als ob ihr dies jemand absprechen wolle, sie sei, »immer
noch religiés« und doppelt nach, »also der Glauben ist immer noch vorhan-
den«, um dann gleich anzufiigen, dass sie »nur« nicht bete bzw. nur am
Freitag bete. Ebenfalls in der Aussage wird ein gewisses Bedauern dariiber
deutlich, dass dies nicht konsequenter gelingt, denn sie »mdchte eigentlich
schon«. Schliesslich bringt sie den Aspekt der erforderlichen Disziplin mit
ins Spiel. Als Begriindung fir ihre Inkonsequenz fithrt sie zwar zuerst die
(zeitliche) Belastung an, riumt jedoch umgehend ein, dass das letztlich
»Ausreden halt« seien. In ihrer Aussage zeichnet sich eine gewisse Pragmatik
ab, Xhemile impliziert zwar Bedauern (»schade«), dass es nicht gelingt,
konsequenter zu sein, dennoch hat das Beten fiir sie den Anstrich einer
(mithsamen) Pflicht, die konsequentes Handeln erfordert, wie eine Diit.

Typisch fiir Frauen, bei denen sich die »Taktik« in der Ausprigung der
Selbstreprisentation als pragmatische Muslima nachzeichnen liess, ist, dass
sie ihr zielstrebiges Aufstiegsprojekt der religiésen Praxis iiberordnen. Da sie
sehr glaubensgewiss sind, geht dies hiufig mit einem schlechten Gewissen
bzw. einem gewissen Bedauern einher. Neben ihrem engagierten Bildungs-
projekt, das oft zusitzlich mit einer Erwerbstatigkeit als Werkstudentin ein-
hergeht, bringen die interviewten Frauen gemdiss ihren Erzihlungen die Zeit
(und die Motivation) fiir eine konsequente religiése Praxis, wie bspw. fiir das
tigliche Gebet, nicht auf.

Bei diesen Frauen nimmt die religiose Praxis gegeniiber der Elterngenera-
tion ab — hierin unterscheiden sie sich deutlich von den Frauen, bei denen
dieselbe »Taktik« in der Auspragung der religiésen Selbstreprisentation als
engagierte Muslima rekonstruiert werden konnte: Letztere tradieren die reli-
giose Praxis und das elterliche Engagement in religiésen Vereinen.

Religion und religiose Praxis nutzen Frauen, bei denen diese »Taktik«
in der Ausprigung als pragmatische Muslima rekonstruiert werden konnte,
in erster Linie als personliche Ressource. Die religiose Vergemeinschaftung
dient allenfalls der Pflege von sozialen Beziehungen oder der Regenerierung
und Zerstreuung, wenn neben der Ausbildung gentigend Zeit bleibt. Gleich-
zeitig geniigen sie den eigenen (bzw. durch die Eltern geprigten) Anspriichen
als Muslima nicht, was sich besonders deutlich an der Aussage von Maide,
einer anderen Frau meines Samples zeigt. Maide bezeichnet sich in Abgren-

14.02.2026, 16:44:33.

165


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 Islam, Gender, Intersektionalitat

zung zur Elterngeneration als »nicht so der Vorzeigemoslem« und bringt ihre
Priorititen folgendermassen auf den Punkt:

»Ich bin eigentlich nicht so der Vorzeigemoslem, aber... bei so Sachen helfe
ich sehr gerne und... Ich bin gerne dabei (..). Also aktiv..wie meine Mutter
nicht. Aber... Ich bekomme natiirlich immer mit von meiner Mutter, wann
gerade der ndchste Anlass ist, und so. Und in der Regel, wenn ich..gerade
gar nichts Brennendes habe, irgendwie fiir Priifungen lernen oder so, bin
ich eigentlich immer dabei« (Maide, A 166, 180).

Es lasst sich aus dem Gesagten rekonstruieren, dass ein »Vorzeigemoslem«
in der Deutung von Maide im Verein stark engagiert ist (wie ihre Mutter). Sie
hingegen ist beziiglich der Vereinsaktivititen pragmatisch eingestellt: Gerne
hilft sie ab und zu bei »so Sachen« mit, die sie »immer« von ihrer Mutter mit-
bekommt; gleichzeitig macht sie sogleich ihre Priorititen deutlich, nimlich,
dass sie dann »dabei« ist, wenn sie »gerade gar nichts Brennendes« habe,
»wie fiir Priifungen lernen oder so«. »Brennend« gegeniiber den religiésen
Vereinsaktivititen, resp. mit diesen konkurrierend, sind demnach insbeson-
dere Ausbildungsbelange.

Was schon bei Xhemile anklingt, sollte anhand des Zitats von Maide noch-
mals verdeutlicht werden: Im Zweifelsfall ordnen die interviewten Frauen mit
der Ausprigung der religiésen Selbstreprisentation als pragmatische Muslima
ihre Ausbildung der religiésen Praxis und einem Engagement im religiosen
Verein ihrer Eltern iiber. Diese Priorisierung ist jedoch nicht zu verwechseln
mit einer Bedeutungslosigkeit der jeweiligen Vereine in der Lebenswelt der
Frauen. Wie ich beobachten konnte, sind sie an den bedeutenderen Anlis-
sen ihrer Moscheevereine meistens prisent und helfen teilweise mit und/oder
tibernehmen im Auftrag der Eltern einige Aufgaben.

Die Pragmatik hinsichtlich der religiésen Selbstreprisentation kommt bei
Xhemile nicht nur hinsichtlich der religiésen Praxis, sondern auch in Bezug
auf ihre Ausbildung(-sinhalte) und ihre Berufsrolle zum Ausdruck. Im Lehr-
beruf lisst sie sich darauf ein, sich von religiésen Dogmen zu distanzieren.
So bereitet ihr der Gedanke an das zukiinftige Unterrichten der Evolutions-
theorie keine Schwierigkeiten:

»Adam und Eva, das ist so das Grundsystem und plétzlich, dass wir von den
Affen abstammen und solche Dinge..habe ich eigentlich nie geglaubt, aber...
ich muss ja das nachher spéter unterrichten (lacht), das ist wie..ich habe
mich nachher so fiir mich gesagt, ok..es.. man muss ja nicht seinen eige-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

nen Glauben weitergeben... //mhm// einfach das wissenschaftlich und das,
was eigentlich...in den Biichern steht..und fiir das bin ich verpflichtet und
mehr muss ich ja nicht //mhm// also...ich kann mit dem leben, wenn ich den
anderen das muss, wenn ich das weitergebe, was ich gelesen habe, was ich
gelernt habe... //mhm// wenn das auch nicht mit meinem Glauben {iberein-
stimmt //mhm// diesen Kompromiss habe ich geschlossen fiir mich« (Xhe-
mile A 243-244).

Die Evolutionstheorie zu unterrichten, stellt die glaubensgewisse Xhemile
zwar vor das Dilemma, (spiter) etwas unterrichten zu miissen, das ihrem
Glauben diametral widerspricht: etwas an das sie selbst nicht glaubt. Hin-
sichtlich ihrer Berufsrolle kommt sie sachbezogen zum Schluss: »man muss
ja nicht seinen eigenen Glauben weitergeben«. Sie l6st ihr Dilemma unter der
zu Hilfenahme von Lehrmitteln, und indem sie das Wissenschaftliche fokus-
siert, das, was »in den Biichern steht« vermittelt. Mit Verweis auf ihre (pro-
fessionelle) Verpflichtung fiigt sie pragmatisch an »mehr muss ich ja nicht«.
Sie hat fiir sich diesen Kompromiss geschlossen, und »kann mit dem leben.«
Auch hier ordnet sie ihren Glauben ihrem Bildungsziel und ihrem professio-
nellen Berufsanspruch unter.

In einer Studie, welche die Vereinbarkeit von Religiositit mit dem Pro-
fessionalititsanspruch der Lehrer*innenbildung untersuchte, konnte bei ei-
nigen dezidiert gliubigen christlichen Studierenden dasselbe Dilemma, wie
Xhemile es beschreibt, rekonstruiert werden (Stienen/Biihler/Gasser/Tamcan
2011): das Dilemma, als professionelle Lehrperson Inhalte vermitteln zu miis-
sen, welche unter Umstinden dem eigenen Glauben wiedersprechen. Die Art,
wie dieses Dilemma von christlichen Studierenden gelst wurde, wurde in
erwihnter Studie typologisiert. Ein spezifischer Typus erinnert stark an Xhe-
miles Vorgehen: Diesem Typus von glaubensgewissen Studierenden gelang
es nimlich, den Anspruch der heutigen Lehrerinnen- und Lehrerbildung auf
wissenschaftliche Reflexivitit (die Gewissheiten kritisch befragt), als selbst-
verstindlichen Teil der Ausbildung und der Professionalitit als Lehrperson
anzunehmen und sich darauf einzulassen. Mittels wissenschaftlicher Refle-
xivitit waren diese Studierenden in der Lage, Distanz zum eigenen Glauben
einzunehmen, Spielriume auszuloten und - wie Xhemile — Kompromisse
einzugehen. Diese Kompromisse konnten sie einerseits (auch dies eine iden-
tische Strategie von Xhemile) durch das Beiziehen von standardisiertem Lehr-
buchwissen als Hilfestellung eingehen, »andererseits durch die Akzeptanz,
dass das eigene Glaubensbekenntnis, das als absolute Wahrheit angesehen

14.02.2026, 16:44:33.

167


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Islam, Gender, Intersektionalitat

wird, nicht von allen als solche betrachtet wird« (ebd.: 13). Im Kontext der
Schule zu missionieren bzw. den Glauben weiterzugeben, wurde von solchen
Studierenden »nicht nur als Neutralititspflicht, sondern grundsatzlich aus-
geschlossen« (ebd.), da es dem professionellen Anspruch an eine Lehrperson
nicht gentigt.

Bei Xhemile kann meines Erachtens dhnlich wie bei der zuvor geschilder-
ten Vorgehensweise eine Verkniipfung des Aufbaus eines wissenschaftlich-
reflexiven professionellen Habitus mit einem habituell verankerten, intellek-
tuellen Zugang zur Religiositit erkannt werden, der eine pragmatische Hand-
habung religiéser Glaubensinhalte im beruflichen Kontext zulisst.

Die pragmatische Handhabung religiéser Praxis zeigt sich bei Xhemile
auch hinsichtlich des Kopftuchtragens. Xhemiles Mutter hitte gerne, dass
ihre Tochter einen Hijab tragen wiirde. Wie ich beobachten konnte, tragt Xhe-
mile den Hijabjedoch nur situativ, nimlich ausschliesslich im Kontext religio-
ser Vergemeinschaftung oder in der Moschee. Sie begriindet dies wie folgt:

»(...) und das Kopftuch habe ich nicht an, das ist (lacht) meine Mutter hat-
te das gerne, aber (lacht) ich konnte mich immer wehren (lacht), dagegen
wehren, so...(...) ich finde es nicht einmal schlimm, also, also ich wiirde mich
schon sehen...im Kopftuch, a-aber ich stelle es mir..das Einzige, ha-, was ich
gesagt habe ist, ich habe doch nicht studiert so lange und habe dann am
Schluss nicht das machen kénnen, was ich mochte und ich denke das Kopf-
tuch wiirde mich daran hindern (..) weil ich mdchte eigentlich schon etwas
erreichen, jetzt habe ich..am Schluss hitte ich nachher fir Nichts studiert,
das Ganze..dann hitte ich mich fiir etwas Anderes entscheiden miissen, wo
das Kopftuch..ja..erlaubt ist, akzeptiert wird...« (Xhemile, A 203-204).

Xhemile spielt hier auf die in der Schweiz gingige Praxis an, dass Lehrper-
sonen im schulischen Kontext kein Kopftuch tragen diirfen. Diese ist auf den
Bundesgerichtsentscheid von 1997 (BGE 123 I 296) zuriickzufiithren®® (vgl. Kap.
2.1.3). Auch auf der Ebene der tertidren pidagogischen Bildungsinstitutio-
nen gilt dieses Urteil trotz eines moglichen, rechtlichen Handlungsspielraums
teilweise als richtungsweisend, dies zeigt sich bspw. in der an der Pidagogi-
schen Hochschule Bern (PHBern) gingigen Praxis, wonach Studierende in

30  Es handelt sich um das in Kapitel 2.1.3 beschriebene Urteil, bei dem eine konvertier-
te Genfer Primarlehrerin gegen den Genfer Staatsrat Beschwerde einlegte, der von ihr
verlangte, dass sie im Unterricht das Kopftuch ablege. Ihre Beschwerde wurde abge-
lehnt.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

einem Praktikum kein Kopftuch tragen diirfen (Feldprotokoll 8.12.2016). An-
dere Hochschulen wiederum loten den rechtlichen Handlungsspielraum, den
dieses Urteil zuldsst, eher aus (vgl. bspw. PH Ziirich 2014). Der bei Xhemile re-
konstruierten »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens wiirde ein Entscheid fiir
das Tragen eines Hijabs diametral entgegenstehen: Sie ordnet, dies ein Kern-
stiick der »Taktik« in dieser Ausprigung, die religiése Praxis der Verfolgung
ihres Bildungsziels unter.

Die religidse Selbstreprisentation als pragmatische Muslima, die fiir diese
Ausprigung charakteristisch ist, zeichnet sich zusammenfassend durch zwei
zentrale folgende Aspekte aus: erstens durch eine Abnahme der Bedeutung
der religiésen Praxis auf der Generationsebene der Téchter im Vergleich zu
den Eltern und zweitens durch die pragmatische Unterordnung der religiésen
Praxis und religiosen Selbstreprisentation hinsichtlich der Bildungsbiogra-
fie. Die interviewten Frauen bedecken sich dementsprechend wie Xhemile in
aller Regel im Kontext der Ausbildung oder Berufsausiibung nicht. Die Ent-
scheidung, einen Hijab im Alltag zu tragen, konnte allenfalls ein nicht auszu-
schliessendes Zukunftsprojekt sein, kommt jedoch wihrend der Berufspha-
se nicht infrage — nicht zuletzt, um dem zielstrebigen bildungsbiografischen
Aufsteigen keine Hindernisse in den Weg zu legen.

Auspragung religiose Selbstreprasentation als engagierte Muslima
Im Folgenden werden die religiése Praxis und die religiése Selbstreprisen-
tation von Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens in
der Ausprigung der religiosen Selbstreprisentation als engagierte Muslima
rekonstruiert werden konnte, beschrieben. Dies soll anhand der prototypi-
schen Fallbeispiele von Sahar und Hannan exemplarisch verdeutlicht werden.
Sahar verfugt iiber eine vergleichbare religiose Sozialisation wie Xhemi-
le. Wie Xhemiles Eltern sind auch Sahars Eltern bildungs- und aufstiegsori-
entiert. Der Vater verfiigt iiber eine gymnasiale Bildung und eine Fachaus-
bildung in einem hochspezialisierten medizinischen Beruf und hat sich in
der Schweiz zum Berufsbildner hochgearbeitet, die Mutter verfiigt iiber ein
Medizinstudium mit Spezialisierung, konnte ihren Beruf in der Schweiz je-
doch wegen mangelnder Sprachkenntnisse und fehlender Anerkennung der
Ausbildung nicht ausiiben. Sie blieb infolgedessen zu Hause und kiitmmerte
sich um Kinder und Haushalt und berdt ihren Bekanntenkreis informell bei
medizinischen Problemen. Wie Xhemiles zeichnet sich auch Sahars religis-
se Sozialisation durch eine starke Vereinsgebundenheit aus. Sahars Eltern,

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Islam, Gender, Intersektionalitat

insbesondere die Mutter, nehmen innerhalb der religiésen Gemeinschaft ei-
ne zentrale Rolle ein und die ganze Familie lebt eine konsequente religicse
Praxis. Sahar bedeckt sich wie ihre Schwestern — anders als Xhemile tradiert
sie die religiose Praxis ihrer Eltern weitgehend. Dies bildet den zentralen Un-
terschied zu Frauen, bei denen die »Taktik« in der Auspriagung der religiésen
Selbstreprisentation als pragmatische Muslima nachgezeichnet werden konn-
te: Frauen mit der Auspriagung der religiosen Selbstreprisentation als enga-
gierte Muslima tradieren nicht nur die religiose Orientierung der Eltern; das
elterliche Engagement im Religionsverein wird ebenfalls tradiert und nicht,
wie bei Frauen mit der Auspriagung der religiésen Selbstreprisentation als
pragmatische Muslima, abgeschwicht.

Bei diesen Frauen besteht seitens der Eltern eine hohe Erwartung an den
Bildungsweg ihrer Kinder. Diese elterliche Bildungsaspiration wird von den
Tochtern ibernommen und sie absolvierten, angespornt durch den tradierten
elterlichen Aufstiegswillen, das Gymnasium oder eine Mittelschule stets im
Hinblick auf ihr Bildungsziel: eine Tertidrbildung. Sahar umschreibt dies wie
folgt:

»Und deswegen hat es uns auch, es hat uns gepragt also irgendwie habe ich
schon das Cefiihl, dass es wegen meinen Eltern ist, warum ich dann auch
in die [spezielle Sekundarschule mit erhéhten Anforderungen]' ging oder in der
Schule gut war oder zum Bespiel dann auch am Gymnasium mich immeran-
gestrengt habe, weil ich einfach immer wusste, meine Eltern legen grossen
Wert darauf« (Sahar, A 22).

Dass die Eltern grossen Wert auf Bildung legten, sieht Sahar in der Retro-
spektive als prigend fiir ihre Bildungsbiografie an. Um den Stellenwert der
Bildung fiir den Vater weiter zu unterstreichen, beschreibt sie dessen Enga-
gement in Bildungsbelangen fur die Kinder wie folgt:

»Wenn es (..) um Bildung geht, dann wiirde er auch 1 0oo Franken ausge-
ben, wenn es irgendwie um Schulblicher geht oder sonst etwas geht, dann
kennterkeine Grenzenvon Geld oderirgendetwas sonst, dann sagterimmer

31 Der genaue Name des Schulmodells wird aus Anonymisierungszwecken nicht ge-
nannt. Da die Schulmodelle und deren Bezeichnungen in der Schweiz sogar innerhalb
der Kantone variieren, ist eine relativ genaue Zuordnung des Schulorts durch die Be-
zeichnung des Schulmodells moglich. Beim genannten Modell handelt es sich, allge-
mein formuliert, um eine spezielle Sekundarstufe mit erhéhten Anspriichen und An-
schluss ans Gymnasium.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Bildung kommt als erstes, auch wenn du fiir die Bildung nach China musst,
(lacht) 4hm, das kommt als erstes« (Sahar, A 22).

Fir den Bildungsweg ist kein Weg und kein (finanzieller) Aufwand zu scheu-
en, so die viterliche Haltung, sprichwortlich illustriert an der Aussage: »auch
wenn Du fiir die Bildung nach China musst«. Mit Sahars Ausfithrungen lisst
sich die elterliche Bildungsaspiration von Frauen, bei denen sich diese »Tak-
tik« rekonstruieren liess, exemplarisch verdeutlichen: Sie stellt einen habituell
verankerten Anspruch dar.

Sahars Bildungsweg fiihrte sie schliesslich - mit dem Blick auf Bourdieus
Habitustheorie wenig verwunderlich (Bourdieu 1983a, b) — ebenfalls in das
medizinische Berufsfeld, wo sie nun eine tertiire Ausbildung an einer héhe-
ren Fachhochschule absolviert. Anders als die Eltern von Zara unterschieden
Sahars Eltern bei ihren erwiinschten Bildungsaspirationen fiir ihre Kinder
nicht nach genderspezifischen Kriterien zwischen ihren Téchtern und Soh-
nen. Im Gegensatz zu Zara, die nach elterlichem Wunsch keine nachobliga-
torische Ausbildung absolvieren, sondern frith heiraten sollte, war es Sahars
Eltern ein grosses Anliegen, dass sie, wie auch ihre jiingeren Briider, die best-
moglichste Ausbildung absolvieren soll. Dies stellt einen deutlichen Unter-
schied zum familiiren Habitus von Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus
eins rekonstruiert werden konnte, dar. Und diirfte nicht zuletzt mit einen
Grund darstellen, weshalb sich die Wirkmaichtigkeit der Differenzdimension
Gender hinsichtlich der Bildungsbiografie bei Sahar und Hannan nicht so ein-
schrinkend entfalten konnte, wie bei Frauen der »Taktik« des Typus eins (vgl.
hierzu ebenfalls Bourdieu 19824, b).

Auch Hannan wurde sehr dhnlich sozialisiert wie Sahar und Xhemile. Sie
stammt aus einem bildungs- und aufstiegsorientierten Elternhaus; ihr Vater
verfiigt iiber eine universitire Bildung in einem industriellen Beruf, ihre Mut-
ter studierte Kunst in einem aussereuropiischen Land. Der Vater hat sich in
der Schweiz zum Informatiker umschulen lassen, die Mutter illustriert musli-
mische Kinderbiicher. Wie Sahars und Xhemiles religiése Sozialisation zeich-
net sich auch diejenige von Hannan durch eine starke Vereinsgebundenheit
aus und stellt eine habituell verankerte, fraglose Selbstverstindlichkeit dar.
Wie die beiden anderen ist auch Hannan dusserst glaubensgewiss und ver-
fiigt tiber ein fundiertes, formales religitses Wissen, das sie von Kindsbeinen
an erworben hat. Anders als Xhemile tradiert sie jedoch die Handhabung der
religiésen Praxis der Eltern weitgehend. So stellt es fiir sie bspw. eine fraglo-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 Islam, Gender, Intersektionalitat

se Selbstverstindlichkeit dar, dass sie die tiglichen Gebete verrichtet und wie
ihre Mutter und ihre altere Schwester, Hijab trigt:

»Also meine Schwester (..) als sie zuerst kam, also meine Eltern haben sie
gefragt, ob sie gerne ein Kopftuch tragen méchte oder nicht. Und sie sagte
damals, dass sie ein Kopftuch tragen mochte, weil sie wollte damals wie die
Mutter sein und die Mutter ist halt immer wie ein Vorbild //mhm// und al-
le wollen eigentlich sein wie die Mutter und ja sie sagte, dass sie gerne das
Kopftuch tragen mochte und ja und ich habe dann auch einfach getragen,
also das kam einfach so //mhm// wie automatisch also, es war wie automa-
tisch, ja« (Hannan, A 171-178).

Aus dem Zitat wird deutlich, wie das Tragen eines Hijabs fir Hannan eine
fraglose Konsequenz ihrer religiosen Sozialisation darstellte. In dem Aus-
druck »automatisch« spiegelt sich die habituelle Selbstverstindlichkeit.

Frauen, bei denen sich die »Taktik« des Typus zwei rekonstruieren liess
und sich als engagierte Muslima religios selbstreprisentieren, sind in der Re-
gel Hijab tragend. Anders als Frauen der »Taktik« des Typus eins, welche sich
im Dualen Berufsbildungssystem durch das Tragen des Hijabs mit wirkmichti-
gen Bildungsbarrieren konfrontiert sehen, sind die Bildungsbiografien von
Frauen der »Taktik« des Typus 2 intersektionell gesehen vergleichsweise we-
niger eingeschrankt. Sie konnen ihre berufliche Selbstverwirklichung im Ver-
gleich uneingeschrinkt ins Zentrum ihrer bildungsbiografischen Uberlegun-
gen setzen. So stellt es frith Hannans Ziel dar »einen Beruf erlerne[n], der mir
auch Spass macht und bei dem ich mir auch vorstellen kann, das auch mein
ganzes Leben zu tun« (Hannan, A 421-423). In Hannans Fall fand sie dieses
Ziel im Studium der Architektur.

Bemerkenswert hierbei ist, dass bei diesen Frauen, obwohl sie einen Hi-
jab tragen, die Differenzkategorie »Muslimin« keine vergleichbare Relevanz
als schulische Bildungsbarriere entfalten kann, wie dies in der Berufsbildung
(vgl. Typus 1) der Fall ist. Aufgrund des Zusammentreffens der sozialen Pra-
xis des Bedeckens mit unterschiedlichen institutionellen Strukturen des Bil-
dungssystems (Berufsbildung vs. Mittelschule, tertiirer Bereich) machen die
Frauen ganz unterschiedliche Erfahrungen im Zusammenhang des Kopftuch-
tragens und ihrer Bildungsbiografien. Wihrend bei Frauen, bei denen die
»Taktik« des Typus eins rekonstruiert werden konnte, die Frage der Bede-
ckung zur berufsbiografisch existenziellen Frage wird und sie sich zwischen
dem Tragen eines Kopftuchs und dem beruflichen Fortkommen entscheiden
miissen, kann die Differenzkategorie »Muslimin« im tertidren, schulischen

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Umfeld, in dem sich Frauen der »Taktik« des Typus 2 bewegen, nicht anni-
hernd dieselbe Wirkmichtigkeit entfalten. Im Gegenteil: Sie entwickelt kaum
an berufsbiografischer Relevanz. Ausschlusserfahrungen werden von den in-
terviewten Frauen, die sich in einem tertidren Umfeld bewegen, laut ihren
Aussagen kaum gemacht. Die gesellschaftliche Marginalisierung der Mus-
lim*innen im Zuge des laufenden Islamdiskurses nehmen Hannan und Sahar
zwar sehr wohl wahr und problematisieren sie; die Differenzkategorie »Mus-
limin« hat jedoch aufgrund vorherrschender schulkultureller Sinnesordnung
(Budde 2012) wenig personliche Relevanz im tertidiren Umfeld. Sahar konsta-
tiert diesbeziiglich:

»Aha so, also ich personlich habe immer positive Erfahrungen gemacht, al-
so mir hat noch nie jemand gesagt ahm, dass so wieso..wieso ziehst du ein
Kopftuch an oder es istja mega komisch. Also etwas Negatives hat mir noch
nie jemand gesagt« (Sahar, A 25).

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufstei-
gens in der Auspragung der religiosen Selbstreprisentation als emanzipierte
Muslima rekonstruiert werden konnte, die einen Hijab tragen, werden zwar
in der Offentlichkeit teilweise fiir ihr Kopftuch tragen angefeindet und ma-
chen Ausschlusserfahrungen. Sie tendieren dessen ungeachtet jedoch dazu,
diese zu bagatellisieren. Fiir Hannan geht diese Erfahrung gar soweit, dass
es fiir sie schwierig ist, itberhaupt nachzuvollziehen, dass andere Personen
einschneidende Ausschlusserfahrungen machen. Sie erlebte ihr schulisches
und Ausbildungsumfeld stets unterstiitzend:

»Und darum kann ich es auch nicht verstehen, wenn so andere sagen, es sei
u schlimm3? hier und //mhm// ja ich finde es noch schwierig //mhm// weil
ich es selber nicht sehe oder keine Ahnung« (Hannan, A 273-275).

In dem tertidren Umfeld, in dem sie sich bewegt, ist sie so weit davon ent-
fernt, dass sie es selbst »nicht sehe«. Falls sie jedoch dennoch angefeindet
wird, ist sie meist in der Lage, sich selbstbewusst fiir die habituell veranker-
te selbstverstindliche Religiositit zu wehren. Oder wie Sahar es ausdriickt:
»Wenn man Bildung hat, kann man sich immer wehren« (Sahar, A 26). Ge-
gebenenfalls werden Ausschlusserfahrungen, wie ich beobachten konnte, zu-
satzlich in der religiésen Gemeinschaft diskutiert und verarbeitet, resp. Stra-
tegien des Umgangs damit besprochen.

32 Umgangssprachliche schweizerdeutsche Wendung fiir »sehr schlimm«.

14.02.2026, 16:44:33.

173


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Islam, Gender, Intersektionalitat

Es stellt sich jedoch die Frage, wie die Situation sich dann nach dem Stu-
dium, bei dem gegeniiber der Lehre verzogerten Eintritt ins Berufsleben, dar-
stellen wird. Aufgrund der Altersbegrenzung meines Samples steht diese den
Frauen noch bevor. Erfahrungen mit der Differenzkategorie »Muslimin« the-
matisieren sie fast ausschliesslich im Rahmen der Zuschreibung einer Exper-
tinnenrolle »fiir Islam« seitens Lehrpersonen und Peers, die sie nicht zuletzt
aufgrund ihrer Permanenz im schulischen Alltag als sehr unangenehm emp-
fanden. Diese Art der Erfahrung mit der Differenzkategorie »Muslimin« teilen
alle interviewten Frauen, die sich zu »Taktik« 2 zuordnen liessen. Sie wird im
folgenden Kapitel beschrieben (Kap. »Expertin fiir Islamc, S. 178ft.).

Hannan und Sahar sind konsequent in der Handhabung ihrer religiosen
Praxen. Sie verrichten bspw. pflichtbewusst die tiglichen Gebete. Anders als
Mirjeta (»Taktik« 1), die sich ostentativ der Befolgung religioser Praxen zu-
wendet, verzichten sie jedoch auf demonstratives Befolgen religiéser Gebote:
Sie finden in ihrer Ausbildung und beruflichen Situation Wege, ihre habitu-
ell verankerte religiose Praxis konsequent zu verfolgen, indem sie versuchen,
Kompromisse zu finden, ohne in Konflikt mit ihren bildungs- und berufsbe-
zogenen Aktivititen zu kommen. So wiirde es bspw. fiir Hannan bei Kollisio-
nen von Unterrichts- und Gebetszeiten keine Option darstellen, eine Vorle-
sung fiir ein Gebet zu unterbrechen oder gar zu verschieben. Lieber betet sie
die verpassten Gebete zu Hause nach. Auch Sahar, die in einem Krankenhaus
arbeitet, verrichtet ihre tiglichen Gebete nach der Arbeit zu Hause:

»Und dann mache ich es so, wenn ich nach Hause komme, hole ich die, die
ich verpasst habe so wie nach. So mache ich das, weil es nicht moglich ist
dort, wo ich arbeite, (..) dass ich das Gebet mache. Weil wir nur eine halbe
Stunde Pause haben mit diesen Kleidern und der Ort und so, das ist wirklich
nicht //mhm// ideal, deswegen mache ich es jeweils, wenn ich nach Hause
komme, hole ich es so wie nach« (Sahar, A 23).

Ebenso wie die religiose Praxis wird auch das intensive elterliche Engage-
ment im religiésen Verein tradiert: Sie sind meist sogar in mehreren reli-
giosen Vereinen engagiert. Einerseits im elterlichen Verein, andererseits ver-
gemeinschaften sie sich auch in bildungsbezogenen Jugendorganisationen.
Sahar beschreibt die Mitglieder in ihrem Jugendverein wie folgt:

»Es haben fast alle — es gibt so viele von uns, die das Gymnasium gemacht
haben oderdransind und es gibt noch mehr, die an der Uni sind zum Beispiel
/Imhm// und bei unsist allen die Bildung sehr wichtig auch wenn wir Frauen

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

sind und Ménner, also bei uns ist die Bildung wirklich gleichberechtigt hier«
(Sahar, A 26).

An dieser Aussage lassen sich zwei Aspekte der religiésen Vergemeinschaf-
tung von Sahar verdeutlichen, die exemplarisch fiir die »Taktik« dieser Aus-
prigung sind: Einerseits vergemeinschaften sie sich im tertidren Umfeld mit
Muslim*innen, die denselben Bildungshintergrund aufweisen (bspw. in uni-
versitiren muslimischen Student*innengruppen oder in muslimischen Ju-
gendgruppen, in denen sich vorwiegend junge Gymnasiast*innen und Stu-
dent*innen treffen). Andererseits — so unterstreicht Sahar in dieser Aussage
- wird innerhalb dieser religitsen Vergemeinschaftung im tertidren Umfeld
hinsichtlich der Bildung nicht nach Genderaspekten unterschieden. Innerhalb
dieser religiosen Gruppen wird also die habituell verankerte Bildungsaspira-
tion von Frauen als »gleichberechtigt« zusitzlich bestirkt. Die Mitgliedschaft
und das Engagement in (bildungsbezogenen) religiésen Vereinen stellen eine
zusitzliche Ressource beim Verfolgen ihres Bildungsziels dar. Dadurch, dass
einerseits seitens der Elterngeneration und andererseits seitens der (religi6-
sen) Peers im tertidren Umfeld keine oder zumindest im Vergleich zu Frauen
der »Taktik« des Typus 1 wenig genderspezifische Vorbehalte hinsichtlich der
Bildungsbiografien bestehen, kann die Differenzdimension Gender aus inter-
sektioneller Sicht bei der »Taktik« des Typus zwei nicht dieselbe Wirkmach-
tigkeit entfalten, wie bei Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus eins re-
konstruiert werden konnte.

Die religiose Selbstrepriasentation der Frauen zeichnet sich durch ein star-
kes Engagement in religidsen Vereinen (z.B. Offentlichkeitsarbeit) und/oder
zugunsten von religionsrelevanten Eigeninitiativen (wie Design von musli-
mischen Spielsachen, karitative Initiativen muslimischer Wohlfahrt etc.) aus.
Einige Frauen engagieren sich zusitzlich fir Themen, die mit jugendlichem
(religiosem) Lifestyle von jungen Muslim*innen zu tun haben. Sie vertreiben
bspw. Konsumgiiter, die in der Schweiz im 6ffentlichen Handel nicht einfach
zu finden sind (z.B. muslimische Mode oder Halal-Siissigkeiten etc.).

Dieses Engagement stellt die leitende Beschiftigung neben der Ausbil-
dung dar. Hannan engagiert sich bspw. neben der Vergemeinschaftung im
elterlichen Verein in verschiedenen muslimischen Vereinen dafiir, dass jun-
gen Musliminnen »casual-elegante« Mode, wie sie es nennt (Hannan, A 707),
zur Verfugung steht. Sie ist der Ansicht, dass es in der Schweiz keine »styli-
sche« Mode fiir junge Musliminnen zu kaufen gebe. Deshalb nihten sie und
ihre Schwestern jeweils gekaufte Kleider fiir sich so um, dass sie einerseits

14.02.2026, 16:44:33.

175


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Islam, Gender, Intersektionalitat

den muslimischen Kleidungsvorschriften entsprechen und andererseits ihren
modischen Anspriichen und verschiedenen »Styles« (Hannan, A 646) gerecht
wurden. Als sie merkte, dass viele modebewusste junge Glaubensschwestern
vor demselben Problem stehen wie sie, griindete sie kurzerhand mit ihrer
Schwester ein eigenes muslimisches Frauenmodelabel. Sie importierte bunte
Hijabs und stellte ihre erste Kollektion eigener Kleider an einem UMMAH-
Day* aus (Feldprotokoll 18.10.2014). Modische muslimische Kleidung fiir jun-
ge Frauen scheint in der Tat eine Marktliicke zu sein. So sind, wie ich beob-
achten konnte, an den meisten grosseren Anlissen von muslimischen Jugend-
vereinen Stinde zu finden, wo junge Frauen selbstgenihte oder importierte
Kleidung feilbieten®. Hannan geht noch einen Schritt weiter: Sie vertreibt
ihre Produkte an »Schwestern« nicht nur an Vereinsanlissen, sondern zu-
sdtzlich auf diversen Internetkanilen. So bietet ihr Label nicht nur auf einer
eigenen Website und einer Facebook-Seite Waren an, sondern setzt auch auf
Mittel wie Produkteplatzierung durch sog. Influencer®: Das Label engagierte
eigens eine sogenannte »Hijab-Bloggerin<*, die als Influencerin wirbt.

Sahar hingegen engagiert sich auf andere Weise fiir ihre Gemeinschaft.
Sie ist in der Offentlichkeitsarbeit fiir den elterlichen Religionsverein titig.
Thr Engagement beschreibt sie wie folgt:

33 Jahrliche Grossveranstaltung des Vereins 'UMMAH — Muslimische Jugend Schweiz«.
An den sog. »UMMAH-Days« werden einerseits Referate und Workshops abgehalten,
andererseits werden aber auch viele Dinge zum Kauf angeboten wie bspw. religidse
Schriften, junge muslimische Mode, muslimische Lifestyle-T-Shirts (z.B. mit dem Auf-
druck »Keep smiling — it's Sunnah« oder »| love my prophet«), »Halal«- Siisswaren,
muslimische Spielsachen und Kinderbiicher oder aber palastinensisches Olivendl etc.
(Feldprotokoll 18.10.2014).

34  AuchderIZRS (Islamischer Zentralrat Schweiz) nahm diese Marktliicke wahr und fiihr-
te zu diesem Zweck mehrere Jahre hintereinander die »Islamic Lifestyle and Fashion
Show« (ILFS) durch. Der Anlass wurde von Frauen fiir Frauen organsiert (»Sisters on-
ly!«). Diese Fashionshow genoss nicht nur unter Anhdngerinnen des IZRS regen Zulauf
(Feldprotokoll, 6.9.2015). Auch an diesen Anladssen konnte die gezeigte Mode teilweise
gekauft werden.

35  BeimInfluencer-Marketing werden gezielt Personen eingesetzt, die tiber eine hohe Pra-
senz und ein hohes Ansehen in sozialen Netzwerken und Medien verfiigen, um ein
Produkt so zu platzieren und zu vermarkten (vgl. Online Marketing Lexikon 2018).

36  »Hijab-Bloggerinnen« (Bezeichnung vgl. Hannan, A 637) sind junge bedeckte Frauen,
die Uber ihr Leben mit Hijab im Internet bloggen. Meist behandeln sie in erster Linie
Lifestyle-Themen.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

»Also meine Mutter hat ja die Position, die (ich) vorher gesagt habe und ich
habe jetzt zusammen mit einer anderen (...). Wir zwei sind ah so zustindig
so ein wenig fir den interreligiésen Dialog. //Mhm// und wir haben dann
auch jeweils so Tabligh® - Veranstaltungen, also Tabligh heisst so wie, unse-
re-unsere Religion den anderen Menschen hier zu zeigen, vorstellen wer wir
sind, so ein wenig das, organisieren ich und sie zusammen so eine Veranstal-
tung und dann halten wir da wirklich so zum Beispiel zwei kleine Vortrage
dartiber, wer wir sind und tiber irgend ein Thema das gerade aktuell ist. (...)
Weil wir versuchen ganz stark mit diesen-diesen Veranstaltungen und dem
interreligiosen Dialog uns abzugrenzen von diesen Extremisten, das war so
die Botschaft« (Sahar, A 25).

Wie aus dem Zitat deutlich wird, ist Sahar im elterlichen Verein zusammen
mit einer anderen jungen Frau fur den »interreligiésen Dialog« zustindig.
Sie organisiert »Tabligh«- Veranstaltungen, die zum Ziel haben, die religiose
Gemeinschaft in der Offentlichkeit zu positionieren. Tabligh beinhaltet jedoch
gleichzeitig auch einen gewissen Missionsanspruch (vgl. hierzu auch Wiedl
2008: 35-36). Die »Botschaft« soll in erster Linie sein, zu vermitteln (und dafiir
zu werben), dass ihre Religionsgemeinschaft sich im interreligiésen Dialog
engagiert und sich dezidiert »von (...) Extremisten« abgrenzt. Es geht Sahar
also darum, sich dafiir zu engagieren, ihre Religionsgemeinschaft unter den
Bedingungen des gegenwirtigen islamkritischen Diskurses zu positionieren.

Die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens in der Ausprigung der religio-
sen Selbstreprisentation als engagierte Muslima zeichnet sich zusammenfas-
send durch die folgenden Aspekte aus: Erstens durch eine Tradierung der reli-
giosen Praxis und der Aufstiegsorientierung der Elterngeneration und zwei-
tens durch ein starkes Engagement in religiésen Vereinen als zentrale Be-
schiftigung neben der Ausbildung. Sowohl die Tradierung der Bildungsaspi-
ration der Eltern, die bei ihren Kindern bei Bildungszielen nicht nach gen-
derspezifischen Kriterien unterscheiden, als auch die Vergemeinschaftung in
religiésen Vereinen bilden eine zusitzliche Ressource beim Verfolgen des Bil-
dungsziels. Die religiose Selbstreprisentation dieser Ausprigung befeuert al-
so die ohnehin schon durchschlagekriftige »Taktik« des zielstrebigen Aufstei-
gens zusitzlich.

37  Tabligh kann mit»Kommunizieren des Islams« (Wiedl 2008: 35) iibersetzt werden. Zur
Unterscheidung von Tabligh und Da'wa und deren Situierung im europiischen Kontext
vergleiche Wiedl (2008: 35-36).

14.02.2026, 16:44:33.

177


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Islam, Gender, Intersektionalitat

»Expertin fiir Islam«

Die dominante Manifestation der Differenzkategorie »Muslimin«, wie sie sich
in den bildungsbiografischen Erzihlungen der Interviewten prisentiert, va-
riiert in den Mittelschulen und in der Berufsbildung deutlich: Wihrend in der
Dualen Berufsbildung Differenz primar anhand sichtbarer religiéser Symbolik
(in erster Linie dem Hijab) konstruiert wird (vgl. Typus 1), wird Differenz in
der mittelschulischen, insbesondere in der gymnasialen Bildung mehr iiber
die Zuschreibung einer Expertinnenrolle, einer »Expertin fir Islam« seitens
der Lehrpersonen, aber auch der Peers hergestellt (vgl. Typus 2). Diese soll in
diesem Kapitel beschrieben werden.

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus des zielstrebi-
gen Aufsteigens rekonstruiert werden konnte, befinden sich wie erwihnt in
einem tertidren Ausbildungsgang oder streben einen solchen an und absol-
vierten mindestens eine Mittelschule. Die Manifestation der Differenzkate-
gorie »Muslimin« in Form eines zugeschriebenen Expertinnentums gestaltet
sich in den Bildungsbiografien der Frauen beider Ausprigungen religioser
Selbstreprisentation des Typus zwei vergleichbar und soll deshalb in diesem
Kapitel gemeinsam beschrieben werden.

Die Pidagogisierung von Differenz durch eine zugeschriebene Rolle ei-
ner »Expertin fir Islam« fithrt gemiss der Erzdhlungen der jungen Frauen
zu einer als permanent beschriebenen Erwartungshaltung seitens Lehrperso-
nen und Peers, gemiss dieser die in diese Rolle gedringten Frauen nicht nur
tiber simtliche religiésen, sondern auch tber jegliche, »dem Islam« und der
»arabischen Kultur« zugeschriebenen Belange (wie z.B. Midchenbeschnei-
dung oder aber auch weltpolitische Konflikte, sowie tagespolitische Ereignis-
se) Auskunft geben konnen sollten. Verstirkt in die Rolle einer »Expertin«
hineingedringt werden die Frauen jeweils, wenn gesellschaftspolitische Er-
eignisse oder Debatten, aber auch terroristische Anschlige die Tagespresse
dominieren. Velika, eine andere Frau meines Samples, bei welcher diese »Tak-
tik« nachgezeichnet werden konnte, bringt diese Art von Zuschreibung auf
den Punkt, indem sie ihre Rolle im Gymnasium hinsichtlich der Debatte um
die Minarettinitiative (»Initiative gegen den Bau von Minaretten«) beschreibt:

»Und dann plétzlich wo es aufgekommen ist, wo die Debatte aufgekommen
ist, bin ich sozusagen das Angriffsschild gewesen, weil alle das Cefiihl hat-
ten,jaich misste das doch alles wissen. Ich meine, ich kommejavondort. Ich
bin ja so jemand, ich bin ja Muslim[in], ich bin ja Ausldnder[in], ich miisste
es eigentlich wissen //mhm// und darum binich die ganze Zeit so mit Fragen

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

bombardiert worden. (..) Und dann, wo die Leute zuerst auf mich zugekom-
men sind und mich gefragt hatten, ja, was..was sagst denn du dazu? Und
stimmt das Gberhaupt, kann das iberhaupt sein, und was sagt der Koran
dazu? Ist es nicht so, dass Frauen unterdriickt werden? Und dann bin ich so
gewesen, woow, das stimmt also Uberhaupt nicht //mhm// und dannja..ha-
beich selberangefangen, mich einzulesen. Aber nicht weil ich gefunden ha-
be, ich will jetzt unbedingt, sondern eher weil ich gefunden habe, ich muss,
um zu wissen, was ich sagen muss« (Velika, A 50).

Velika beschreibt, wie sie wihrend des Abstimmungskampfs zum »Angriffs-
schild« wurde. In dem Ausdruck »Angriffsschild« spiegelt sich die Dynamik
der emotional aufgeladenen politischen Debatte im Vorfeld der Abstimmung,
die bis in das Klassenzimmer hineinreichte und deren (gegnerische) Argu-
mentationslinien sich iiber der Gymnasiastin entladen haben. Sie schildert,
wie die von ihr wahrgenommene Erwartungshaltung ihres schulischen Um-
felds dahingehend verlief, dass sie tiber alles dem Islam Zugeschriebene Aus-
kunft geben miisse, »weil alle das Geftihl hatten, ja ich misste doch alles wis-
sen«. Sie beschreibt die wahrgenommene Zuschreibung als »ich komme ja
von dort«. Dieses »von dort« ist jedoch in ihrer Aussage nicht niher definiert
und unterstreicht das Diffuse dieser Fremdverortung: Es gibt dieser Fremd-
verortung zufolge einen Ort, »von dort« kommen »Muslim*innenc. Es zeigt,
wie die intersektionell wirkende Differenzkategorie »Muslimin/Ausldnderin«
mit einem imaginiren, fremden Ort verbunden ist, von wo die »Expertin fiir
Islam« kommen soll. Wie Lingen-Ali und Mecheril feststellen, gehen Prozesse
der religiésen Fremdzuschreibungen oft mit territorialen Referenzen einher,
die »vermeintlich eindeutig« sind (Lingen-Ali/Mecheril 2016: 22). In dieser
Zuschreibungspraxis werden die Frauen »auf eine Herkunft festgelegt, de-
ren exotisierte Eigenart sie situativ reprasentieren miissen« (Purtschert 2012:
107). Reale Lebenswelten sowie der Umstand, dass Velika in der Schweiz ge-
boren und aufgewachsen ist, zihlen in der Fremdzuschreibung »ich komme
ja von dort« nicht. Lingen-Ali und Mecheril (2016: 19) sprechen hierbei von
»Praktiken der Ausgrenzung« (ebd.): »Die religios Andern sind different und
weil sie different sind, fraglos nicht am richtigen Platz« (ebd.). Religion wird
somit zur sozialen Deutungspraxis (vgl. ebd.) im padagogischen Feld.
Weiter prizisiert Velika die Fremdzuschreibung, indem sie ausfihrt, wie
sie in erster Linie als »so jemand« wahrgenommen wird und prazisiert dann,
»ich bin ja Muslim[in], ich bin ja Auslinder[in]«, um gleich auf die damit ver-
bundene Erwartungshaltung einzugehen, »ich miisste es ja eigentlich wis-

14.02.2026, 16:44:33.

179


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Islam, Gender, Intersektionalitat

sen. Velika beschreibt, wie sie von ihrem schulischen Umfeld »die ganze Zeit
so mit Fragen bombardiert« wurde und wie die Leute zu ihr kamen und von
ihr eine Expertise zu jeglichen, dem Islam zugeschriebenen Aspekten erwar-
teten. Sie stellten Fragen wie, »ja stimmt das itberhaupt« und »was sagt der
Koran dazu« und »ist es nicht so, dass Frauen unterdriickt werden?«. Letz-
tere Frage fithrte bei Velika dazu, dass sie sich nolens volens dazu entschloss
sich (intellektuell) zu wehren. Sie begann sich vertiefter einzulesen und be-
schreibt, dass es sich hierbei nicht um ein intrinsisches Bediirfnis handelte
(»nicht weil ich gefunden habe, ich will jetzt unbedingt«), sondern wie sie
sich gezwungen sah, die fremdzugeschriebene Expertinnenrolle anzuneh-
men und mehr noch - auszufiillen: Sie begann sich vermehrt einzulesen »um
zu wissen, was ich sagen muss«. Die zugeschriebene Rolle der »Expertin fiir
Islam« fithrte also bei Velika dazu, dass sie sich gezwungen sah, sich vermehrt
mit ihrer Religion auseinanderzusetzen. Die daraus folgende Akkumulierung
von Wissen sollte ihr letztlich dazu verhelfen, eine fremdzugeschriebene Rolle
auszufiillen, die sie sich gar nicht aussuchte:

»Ja. Sobald es um die arabische Kultur gegangen ist, bin ich pl6tzlich als Ex-
pertin betitelt worden (..) und von dem her haben sie mich immer auf das
angesprochen, und dann schauen sie dich auf einmal alle an. Was du jetzt
sagst //mhm// und dann..weisst du, du willst ja auch nichts Falsches sagen
//Imhm// aber es wird etwas von dir erwartet //mhm// aber ich meine, wenn
ich die anderen Frage, ja warum feierst du Weihnachten? Die wissen das
nicht einmal. Warum feierst du Ostern? Die haben keine Ahnung, was an
Ostern so wichtig ist //mhm// aber bei ihnen ist das vollkommen okay, wenn
sie das nicht wissen, aber, wenn ich etwas nicht weiss (lacht), dann, warum
denn nicht? Du bistja Muslim[in] //mhm// aber ich meine in meinem Freun-
deskreis wissen soviele nicht, weshalb man Ostern feiert. Zum Teil wissen sie
nicht einmal, dass Ostern einen viel... einen hoheren Feiertag ist als Weih-
nachten. Das wissen viele nicht //mhm// und dann finde ich, von mir wird
immer erwartet, dass ich alles weiss und begriinden kann. Aber sobald man
sie selber fragt, ist es vollkommen irrelevant //mhm// (...) ist dann so etwas
wie..aber Entschuldigung...das ist doch nicht fairl« (Velika, A 155).

Velika, deren Eltern in Siidosteuropa geboren wurden, sieht sich plétzlich
in der Rolle als »Expertin fir arabische Kultur« gedrangt. Aus ihrer Aussa-
ge »und dann schauen sie dich auf einmal alle an« wird auch der fordernde
(Rechtfertigungs-)Druck des Umfelds deutlich. Es wird nicht nur erwartet,
dass sie zu allem, das dem Islam und »der arabischen Kultur« zugeschrieben

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

wird, Auskunft geben kann, sondern auch eine Meinung haben soll. Die da-
mit einhergehende Erwartungshaltung fithrt, wie Velika beschreibt, zu einem
erhohten Anspruch an sich selbst, wenn sie beteuert »weisst du, du willst ja
auch nichts Falsches sagen«. In dieser Aussage wird eine gewisse Ohnmacht
deutlich, zu der eine solch zugeschriebene Rolle fithren kann. Es besteht ei-
nerseits der Erwartungsdruck des >Publikums« an die »Expertin« (»es wird et-
was von dir erwartet«) und anderseits die Angst davor, dass es als personliche
Unzulinglichkeit gewertet werden kénnte, wenn sie eine Auskunft nicht ge-
ben kann (oder auch nicht geben will). Darauf fithrt sie aus, was bei anderen
Frauen meines Samples ebenfalls oft thematisch wurde, nimlich die Unge-
rechtigkeit (»das ist doch nicht fair«), dass seitens der Lehrpersonen, aber
auch der Peers an sie ganz andere Anspriiche gestellt werden als an christ-
lich sozialisierte Schiiler*innen, bei denen es »okay« sei, wenn sie etwas nicht
wiissten. Bei ihr tauche indes, wenn sie etwas nicht wisse, gleich die Frage auf:
»Warum denn nicht? Du bist ja Muslim[in]«. Aus dieser Aussage wird deut-
lich, wie diese stereotypisierende Zuschreibung mit einem essenzialistischen
Religionsbegrift einhergeht, welcher den Blick auf die realen Lebenswelten
der jungen Frauen versperrt (vgl. hinsichtlich Kultur, Kalpaka 2006). Velika
beschreibt, wie viele ihrer christlich sozialisierten Freund*innen bspw. nicht
wiissten, weshalb man Ostern feiere und oft die zentralen Feiern des Chris-
tentums nicht kennen wiirden, wihrend von ihr erwartet wird »dass ich alles
weiss und begriinden kann«. Die Lebenswelten der christlich sozialisierten
Jugendlichen und ihr Verhiltnis zu Religion werden von den Lehrpersonen
hingegen als selbstverstindlich plural und pluralisiert angesehen. Von ihnen
wird nicht erwartet, dass sie auch nur Grundziige »ihrer Religion« — falls sie
iberhaupt einer solchen zugschreiben werden - kennen. Velika bemingelt,
dass verschiedene Anspriiche an sie und ihre Peers gestellt werden und schil-
dert, wie sie damit abgespeist wiirde, dass »es vollkommen irrelevant« sei,
wenn sie im Gegenzug dhnliche Fragen zum Christentum stelle. Der unglei-
che Anspruch an sie vs. ihre Peers empfindet sie als sehr ungerecht, fithrt er
doch zu einer Reproduktion gesellschaftlicher Ungleichheitsverhiltnisse im
schulischen Kontext.

Kalpaka (2006) beschreibt in ihrem Aufsatz Pidagogische Professionalitit in
der Kulturalisierungsfalle. Uber den Umgang mit >Kultur< in Verhéltnissen von Diffe-
renz und Dominanz die Wirkung von Kulturalisierung und die ausschliessen-
den Effekte eines statischen Kulturbegriffs im pidagogischen Kontext. Sie
legt dar, wie ein geschlossener statischer Kulturbegriff verhindert, dass Per-
sonen und ihre Handlungsgriinde differenziert wahrgenommen werden. Ei-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Islam, Gender, Intersektionalitat

ne solcher Kulturbegriff fithrt das Handeln von Schiilerinnen und Schiilern
monokausal auf Kultur zuriick, und dadurch wird »meistens verhindert, das
Handeln als Antwort auf erlebte Widerspriiche aufzufassen und weitere Fra-
gen beziiglich der erlebten Widerspriiche zu stellen, so dass bedeutsame Le-
bensbedingungen zum Teil unerkannt bleiben« (ebd.: 396). Analog dazu lisst
sich meines Erachtens die zugeschriebene Rolle als »Expertin fiir Islam« auf
einen geschlossenen Religionsbegriff zuriickfithren. Dass sich neben der von
Kalpaka georteten »Kulturalisierungsfalle« nun auch eine »Religiosisierungs-
falle« im pidagogischen Feld erdffnet zu haben scheint, erstaunt angesichts
des gesellschaftspolitischen, diskursiven Trends, dass Differenzen vermehrt
entlang religioser Grenzen konstruiert werden (Sokefeld 2011: 271), nicht.

Insbesondere die Allgegenwirtigkeit der Rollenzuschreibung einer »Ex-
pertin« fir Fragen, welche dem Islam zugeschrieben werden, seitens Lehr-
personen wird von den interviewten Frauen als irritierend beschrieben. Velika
schildert, wie sie im Unterricht permanent angesprochen worden ist; immer
und immer wieder habe es geheissen: »Was sagen Sie dazu, Frau Hoxha? Was
ist ihre Meinung dazu? Was sagt der Islam dazu?« (Velika, A 166). Auch Hann-
an beschreibt den Positionierungszwang im Unterricht als omniprisent in ih-
rer Mittelschulzeit: »es war eigentlich schon vom ersten Tag an so« (Hannan, A
838-839). Sei es bei politischen Ereignissen, welche dem Islam zugeschrieben
wurden, oder sei es, wenn im Deutschunterricht eine Lektiire, wie »Nathan
der Weise« von Lessing, anstand: »dann musste ich immer meinen Kommen-
tar abgeben« (Hannan, A 808). Sie erlebte die dauernde Adressierung durch
eine Lehrperson einerseits als Stichelei, andererseits aber auch als diffus. Sie
konnte deren Ziel und Absicht nicht recht einordnen:

»ich kannselbst nicht genausagen, ob es Interesse ist, oderauch ein bisschen
so sticheln, so ein bisschen //mhm// es war vielleicht so ein Mischmasch®®
halbes Lachen) //mhm// oder ob sie auch wollte, dass ich ein bisschen mehr
berReligion, iber meine Religion erzdhle im Unterricht oderich weiss auch
nicht« (Hannan, A 816-819).

Einige der Frauen beschreiben den permanenten Rechtfertigungszwang auch
als bewusste Provokation seitens der Lehrpersonen, so z.B. Velika:

»Wir hatten auch einen Deutschlehrer gehabt, (..) er hat es geliebt zu pro-
vozieren. Er hat..er hat es wirklich gerne gemacht gehabt. Und mich gera-

38 Umgangssprachlich fiir Gemisch.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

de direkt angesprochen, dann bin ich sozusagen ganz allein gewesen. Und
plétzlich sind alle Stimmen laut geworden, damiterso ein bisschen...Diskus-
sion provozieren konnte. Und er einfach sozusagen nur zuschauen konnte«
(Velika, A54).

Velikas Schilderung lisst keinen Zweifel offen, dass die Lehrperson sie mit ih-
rer Vorgehensweise in eine fiir sie dusserst unangenehme Situation brachte.
Aus der Aussage »dann bin ich sozusagen ganz allein gewesen« wird offenbar,
dass dieser Positionierungszwang im pddagogischen Kontext als Ausschluss-
erfahrungen zu deuten ist — als Reproduktion des kollektiven gesellschaft-
lichen »Rechtfertigungsdrucks« (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti
2013a: 224, Tunger-Zanetti 2013c, Schild 2010: 181), sich stindig als muslimi-
sche Frau rechtfertigen bzw. legitimieren zu miissen. Velika beschreibt er-
ginzend, wie es ihrem Deutschlehrer dadurch gelungen ist — quasi als pad-
agogischen Kniff auf Velikas Kosten —, in der Klasse eine Diskussion zu pro-
vozieren, der er nur noch zuschauen musste.

Obwohl fiir die Betroffenen meist sehr unangenehmen, ist davon aus-
zugehen, dass die Zuschreibung der Rolle einer »Expertin fiir Islam« durch
Lehrpersonen und Peers wohl kaum ausschliesslich in negativer Intention
vorgenommen wird. Das Pidagogisieren der Differenzkategorie »Muslimin«
in Form der Zuweisung einer Expertinnenrolle kann zumindest in gewissen
Kontexten sicherlich auch als (unbeholfene) »Form des Verstehen-Wollens«
(Kalpaka 2006: 396)* gedeutet werden, die ihrerseits in begegnungspidago-
gischen Ansitzen fusst. Mecheril und Thomas-Olalde betonen, dass »begeg-
nungspiddagogische Ansitze (..) immer jene Differenzen voraus[setzen], auf
die sie pidagogisch zu reagieren suchen, wodurch diese Ansitze zu einer
Praxis der Herstellung von Differenz werden« (Mecheril & Thomas-Olalde
2018, S. 194). Wie in den bildungsbiografischen Narrationen der jungen Frau-
en rekonstruiert werden konnte, werden durch solche Praxen gesellschaftliche
Ausschlusserfahrungen im padagogischen Kontext reproduziert.

Buchhardt (2014: 179) geht in Bezug auf eine ethnografische Schulfor-
schung in Dinemark davon aus, dass Religion von der Institution Schule (mit)
produziert wird, wie sie anhand ihrer Daten schliissig mittels der omnipri-
senten Dichotomie »Muslimness« vs. »Danishness/Christianess« analysiert.
Sie gelangt schliesslich zu dem Schluss:

39  Kalpaka geht zwar nicht im Speziellen auf die Differenzkategorie Religion ein, spricht
jedoch im padagogischen Kontext von »Kulturalisierung als eine Form des Verstehen-
Wollens« (2006: 396).

14.02.2026, 16:44:33.

183


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Islam, Gender, Intersektionalitat

»(..) the culturalized category of sreligion (..) not only functions as a
metaform of the concept of race (..) the culturalized category of sreli-
gion< may be explained as micro-identity politics (..) internalizing social
classification and social distribution.(...) >To be Muslim<and >to be Universal-
Christian-Danish<are indeed things you can learn in school« (Buchardt 2014:
180).

Wie die oben ausgefithrten Beispiele zeigen, wird in den biografischen
Erzihlungen der Frauen anhand der zugeschriebenen Rolle der »Exper-
tin fir Islam« die Konstruktion »Auslinder*in/Muslim*in« vs. »Schwei-
zer*in/Christ*in« deutlich. Die verschiedenen Anspriiche, die mit dieser
Kategorisierung einhergehen, kénnen wie Buchardt (ebd.) firr den dinischen
Kontext darlegt, meines Erachtens ebenso mit »micro-identity-politics«
erklirt werden, welche die gesellschaftliche soziale Klassifikation und soziale
Ungleichheit (re)produzieren.

c) »Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionierung

hinsichtlich der Bildungsbiografie: Agency durch Aneignung

des meritokratischen Prinzips
Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens
rekonstruiert werden konnte, erlangen mehr Handlungsfihigkeit durch eine
zielstrebige kompensatorische Aneignung des meritokratischen Leistungs-
prinzips (Becker/Hadjar 2017, Hadjar 2008, Solga 2005, Young 1961) — dies
bei beiden Ausprigungen religiéser Selbstreprisentation. Die »Taktik« des
zielstrebigen Aufsteigens zeigt sich besonders deutlich, wenn es zu struktu-
rellen Ausschlusserfahrungen kommt, die dann mittels Zielstrebigkeit und
Leistung kompensiert werden. Im Folgenden mochte ich nun exemplarisch
am Ubergang der ersten Selektionschwelle von Xhemile aufzeigen, wie sich
diese »Taktik« bildungsbiografisch manifestiert.

In der Rolle als Erstgeborene in der Migrationssituation konnte Xhemile
zunichst von ihren Eltern, die gerade erst daran waren, sich in der Berufs-
welt der Schweiz zu etablieren und das Schulsystem noch nicht kannten, kei-
ne grosse Unterstiitzung in schulischen Belangen erwarten. Sie war auf sich
allein gestellt. Als dltestes Kind der Familie im schweizerischen Schulsystem
kam ihr zudem eine gewisse Vorreiter*innenrolle zu:

»Und bis dann..ist einfach, ich bin die Alteste gewesen, ich habe gar keine
Ahnung gehabt, wie es weiter geht also — dass man ausgesondert wird...se-
lektioniert, Sek-Real, was ist das tiberhaupt und das ist mir gar nicht bewusst

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

gewesen und ich habe keine Ahnung gehabt..was muss ich machen dass
ich in die Sek oder was bringt mir die Sek und was ist Real //mhm// so bis
dort und es ist mir eigentlich so egal gewesen, also ni-nicht besonders an-
gestrengt« (Xhemile, A 55).

Aus dieser Aussage lisst sich schliessen, dass Xhemile die grosse Bedeutung
der ersten Selektionsschwelle im schweizerischen Schulsystem nicht bewusst
war. Aufgrund ihres fehlenden Bewusstseins der Bedeutung dieser Selekti-
onsschwelle hat sich Xhemile in der Folge nicht besonders angestrengt und
wurde zundichst in die Realschule eingestuft. Retrospektiv wird sie sich be-
wusst, dass es Wissen iiber das System braucht, um in der Schullaufbahn
erfolgreich zu sein. Sie konstatiert an anderer Stelle, dass es ihre Geschwister
diesbeziiglich viel leichter gehabt hitten, weil sie spiter von ihren Erfahrun-
gen und ihrem Wissen iiber die Institutionen, aber auch von autodidakti-
schen Lerntechniken profitieren konnten (z.B. A 159). Diese aus intersektio-
neller Sicht wirksame Bildungsbarriere an der ersten Selektionsschwelle ma-
nifestiert sich dhnlich wie bei Frauen der »Taktik« des Typus 1: Als junge Mad-
chen waren Xhemile wie Zara bei der ersten Selektionsschwelle am Ubergang
von der Primar- zur Sekundarstufe auf sich alleine gestellt und entschieden
sich fiir den Verbleib in der Realstufe (Intersektion der Differenzdimensionen
»class« und »Migrationshintergrund«). Wie bei Zara wirkte das Schulsystem bei
der ersten Selektionsschwelle zunichst hinsichtlich der gesellschaftlichen Po-
sition der Eltern in der Schweiz reproduktiv (vgl. Kronig 2005).

Anders als Zara hatte Xhemile jedoch bereits damals ein klares Berufsziel
vor Augen: Sie wollte Lehrerin werden. Ihre Familie befirwortete, anders als
bei Zara, dieses Bildungsziel zumindest ideell, auch wenn sie wenig prakti-
sche Unterstiitzung bieten konnten. Als Xhemile realisierte, dass sie in die
Sekundarschule eingestuft werden musste, wenn sie Lehrerin werden will,
strengte sie sich an und krempelte den Selektionsentscheid innerhalb von
zwei Monaten um:

»Und nachher, als es mir bewusst geworden ist, dass ich [die] Sek[undarstufe]
brauche,ja damitich Lehrerin werden kann..bin nachherin Sek also (...) nach
zwei Monaten nachher wieder in der Sek eingestuft, Math und 4h...Franzo-
sisch und Deutsch //mhm// das ist wirklich zligig gegangen, ich habe wirk-

14.02.2026, 16:44:33.

185


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Islam, Gender, Intersektionalitat

lich Vollgas gegeben, habe immer Sechser, Fiinfeinhalber*® gemacht (halbes
Lachen) —ja..« (Xhemile, A 57-59).

Das prototypische Element der »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens lasst
sich sehr deutlich anhand des zuvor aufgefithrten Zitats veranschaulichen:
Das Bildungssystem wirkt in den Bildungsbiografien dieser jungen Frauen in
Bezug auf die soziale Ungleichheit zunichst reproduktiv, insbesondere hin-
sichtlich der intersektionell wirkenden Differenzdimensionen »Migrationshin-
tergrund« und »class«. Mittels der »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens ge-
lingt es ihnen jedoch, mit im Vergleich zu privilegierten Lernenden ungleich
grosserem, kompensatorischen Arbeitsaufwand — mittels kompensatorischer
Aneignung des meritokratischen Prinzips (Becker/Hadjar 2017, Hadjar 2008,
Solga 2005, Young 1961) — Selektionsschwellen zu meistern.

Xhemile verfolgt ihr Bildungsziel konsequent, schon frith trifft sie ihre
Bildungsentscheidungen notfalls alleine, stets das Ziel vor Augen, Lehrerin zu
werden. Von der ersten Selektionsstufe an ordnet Xhemile all ihre Bildungs-
entscheidungen und -bemithungen einem einzigen Ziel unter: Lehrerin zu
werden. Auch spiter sieht sie den Grund einer gymnasialen Bildung einzig
durch ihr Berufsziel gerechtfertigt:

»Und ich habe einfach unbedingt in den Gymer* wollen, aber heute im
Nachhinein denke ich, es ist wahrscheinlich, also wenn ich nicht Leh-
rerin hatte werden wollen, wire es wirklich eine dumme Entscheidung
gewesen..unnétig...« (Xhemile, A 59).

Aus dem Zitat lisst sich die Zielorientiertheit rekonstruieren, die ebenfalls
pragend fir Xhemiles Bildungsbiografie war. Sie habe »einfach unbedingt in
den Gymer wollen«. Den Zweck einer gymnasialen Bildung sieht sie jedoch —
zumindest aus der Retrospektive einzig durch ihr Ziel, Lehrerin zu werden,
gerechtfertigt. Sie ist gar der Ansicht, dass es »wirklich eine dumme Ent-
scheidung ..unnotig« gewesen wire, das Gymnasium zu besuchen, hitte sie
es nicht fiir das Erreichen ihres Bildungsziels benétigt. Ein Interesse an All-
gemeinbildung »sui generis« gab es fir Xhemile in ihrer Bildungslaufbahn
demnach nicht. Es ging ihr einzig darum, zielstrebig ihr Bildungsziel zu er-
reichen und dafir traf sie die erforderlichen Bildungsentscheidungen.

40 Dieschweizerische numerische Schulnotenskala reichtvon1-6, wobei 6 die Hochstnote
darstellt.
41 Schweizerische umgangssprachliche Bezeichnung fiir Gymnasium.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Besonders deutlich lisst sich die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens
nachzeichnen, wenn es zu bildungsbiografischen Ausschlusserfahrungen
kommt. Xhemile beschreibt ein Gesprich mit threm damaligen Schulleiter
iiber einen allfilligen Ubertritt ins Gymnasium wie folgt:

»Der Schulleiter hat mir dazumal gesagt gehabt, ich solle es nicht probieren
(..), weil es sei zu schwierig fiir mich und ich soll probieren lieber, ich solle
auch Englisch nicht nehmen, weil das seizuviel ((ware))) und das hat mich so
dannangespornt, weiterzumachen, weil das hat mich so genervt, dermassen
genervt, dass er so etwas sagt...(...) Er hat das Gefithl gehabt, ich-ich denke es,
ich weiss es nicht warum, aber so Migrantenkinder und (...) wahrscheinlich
schafft sie das nicht...(...) vielleicht hat es den Andern hat es..Mut weg...ih
also genommen...das schon mal zu probieren** und ich habe gedacht, nein,
dem zeige ich es mal!« (Xhemile, A 66-72, Unterstrichenes wurde laut betont
ausgesprochen).

Die Erfahrung, dass ihr der Schulleiter einen gymnasialen Ubertritt nicht zu-
traute, deutete Xhemile retrospektiv als Ausschlusserfahrung aufgrund von
Vorurteilen gegeniiber Lernenden mit »Migrationshintergrund«. Ihr ist be-
wusst, dass dies eine Erfahrung ist, von der sich Andere hitten entmutigen
lassen und davon abgesehen hitten, einen gymnasialen Ubertritt ins Auge
zu fassen. Xhemile jedoch begegnete Ausschlusserfahrungen im Schulsys-
tem mit verstirktem Einsatz und noch grosserer Zielstrebigkeit und liess
sich nicht beirren: »(...) und ich habe gedacht, nein, dem zeige ich es mall«.
Sie nahm diese Unterredung mit dem Schulleiter zum Ansporn und schaft-
te mittels kompensatorischer Aneignung des meritokratischen Prinzips (Be-
cker/Hadjar 2017, Hadjar 2008, Solga 2005, Young 1961) schliesslich die beste
Empfehlung fiir das Gymnasium, indem sie als Einzige ihrer Klasse die Ma-
ximalpunktezahl erreichte.

Bei Xhemiles Ubergang in das nachobligatorische Bildungssystem kann
meines Erachtens besonders deutlich aufgezeigt werden, wie Xhemile durch
die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens aus einer subalternen Position
heraus mehr Handlungsfihigkeit (Agency) erlangen konnte. De Certeau
beschreibt treffend, innerhalb welcher Gegebenheiten eine »Taktik« zum
Zuge kommt, eine »Taktik« »muss mit dem Terrain fertigwerden, das ihr
so vorgegeben wird, wie es das Gesetz einer fremden Gewalt organisiert«
(De Certeau 1988: 89), in diesem Falle stellt dies die Konfrontation mit

42 Schweizderdeutsch umgangssprachlich fiir »versuchen«.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Islam, Gender, Intersektionalitat

einem »defizitorientierten, frith selektionierenden Bildungssystem« (Oes-
ter/Brunner 2015: IV) dar. Die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens ist ein
Handlungsmuster, mittels dessen es Xhemile gelingt, aus einer subalternen
Position heraus mehr Agency zu erlangen, indem sie ihr Ziel nicht aus den
Augen verliert und preisgibt. Sie lasst sich nicht dahingehend tiberzeugen,
den gymnasialen Ubertritt gar nicht erst »zu probieren«. Es gelingt ihr, »im
Fluge die Moglichkeiten zu ergreifen, die der Augenblick bietet« (De Certeau
1988: 89), die etablierten Strukturen umzudeuten und fiir Uberraschungen
zu sorgen (maximale Punktzahl fiir den gymnasialen Ubertritt). De Certeau
zufolge sorgt eine »Taktik« »fiir Uberraschungen. Sie kann dort auftreten,
wo man sie nicht erwartet« (De Certeau 1988: 89).

In De Certeaus Sinne (1988: 89) besteht das konstitutive Element der
»Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens in der kompensatorischen Aneignung
des meritokratischen Prinzips (Becker/Hadjar 2017, Hadjar 2008, Solga
2005, Young 1961). Trotz bestehender Bildungsungleichheiten besteht, wie
Becker/Hadjar (2017) aufzeigen, in westlichen Gesellschaften ein verbreiteter
Glaube an einen »meritokratischen, herkunftsunabhingigen Zugang zu
Bildung« (ebd.: 35). In der Vorstellung einer meritokratischen Gesellschaft
»wird die soziale Schichtung nach sozialer Herkunft scheinbar durch ei-
ne soziale Schichtung nach individueller Leistung ersetzt« (Becker/Hadjar
2017: 34). Hierbei legitimiert das Leistungsprinzip die Struktur der sozia-
len Ungleichheit, d.h. die ungleiche Verteilung von Bildung, Status und
Einkommen wird einzig durch die ungleiche Leistung von Individuen ge-
rechtfertigt (ebd.: 33-34). In dieser Vorstellung spiegelt sich nicht zuletzt
eine »liberale Ideologie individueller Freiheit und dem [sic!] Verstindnis
von Chancen- statt Ergebnisgleichheit wieder [sic!]« (ebd.: 36). Die Vorstel-
lung einer Chancengleichheit durch gleiche Leistung hilt — wie unzihlige
bildungssoziologische Studien verdeutlichen - einer empirischen Uberprii-
fung nicht stand (z.B. Kronig 2007, vgl. hierzu ausfithrlich Kapitel 3.3). Das
meritokratische Prinzip hat sich dennoch im Zuge der Bildungsexpansion
zu einem wirkmichtigen Legitimationsprinzip sozialer Ungleichheiten und
ungleicher Bildungschancen entwickeln konnen (Hadjar 2008, Solga 2005).

Xhemiles Zielstrebigkeit wirkt sich gar auf die Wahl ihres Freundeskrei-
ses aus. Der grosste Teil ihres Freundeskreises ist akademisch gebildet, sie hat
»einfach Kolleginnen, die auch studiert haben...ihm...oder einfach eine Fach-
hochschule gemacht haben« (Xhemile, A 226). Ihren Freundeskreis beschreibt
sie wie folgt:

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

»lch habe mich immer an solchen angehingt, die (...) zielorientiert gewesen
sind, zielstrebig gewesen sind, die etwas im Leben erreichen wollten« (Xhe-
mile, A 213).

Mit Schulkolleginnen, die andere Interessen hatten, als »etwas im Leben er-
reichenc, wollte sie jedoch nichts zu tun haben:

»lch wollte mich eigentlich nicht mit denen abgeben (halbes Lachen), sa-
gen wir es so, ein bisschen fies..ahm, weil sie haben andere Interessen ge-
habt, Schminken, Ausgang...Parties..ja und das habe ich nicht gewollt, al-
so..« (Xhemile, A 217).

Xhemiles strategisch anmutende Auswahl der Peers zeigt sich auch darin, mit
wem sie sich nicht »abgeben« wollte. In der Aussage schwingt eine gewisse
Scham mit - sie ist sich bewusst, dass die Beschreibung der Peers, von denen
sie sich abgrenzt, »ein bisschen fies« sei, beziehungsweise eine Zuschreibung
und Stereotypisierung, die mit einer Abwertung verbunden ist.

Wahrend der Ausbildungszeit schlug sich Xhemile mit Hilfsjobs in Reini-
gungsfirmen ohne die finanzielle Unterstiitzung ihrer Eltern durch, mit de-
nen sie aufgrund ihrer Partnerwahl im Zwist lag. Auch in dieser aufreibenden
Zeit verlor sie ihr Berufsziel nie aus den Augen und es gelang ihr selbst in die-
ser grossen Belastungsphase noch den Vorbereitungskurs zu absolvieren und
die Priifung an der Pidagogischen Hochschule zu bestehen:

»Wihrend des Vor[bereitungs]kurses..ah gerade nach der Hochzeit [habe
ich] Aufnahmeprifungen gehabt, eine eigene Wohnung in diesem Jahr ge-
sucht, einen Job — es ist wirklich so viel gewesen...ich habe nichts gelernt,
in der letzten Woche, eine Woche vor der Aufnahmepriifung habe ich an-
gefangen, alle zwolf Facher zu lernen //mhm// fiir die Priifung, es ist wirk-
lich schwer gewesen, ich bin wirklich um acht aufgestanden, bis um zwélfin

der Nacht habe ich gelernt... //mhm// bin schlafen gegangen und wieder am
nachsten Tag und das sieben Tage nacheinander habe ich das durchgezogen
und nachher die Prifungen bestanden« (Xhemile, A 286, Unterstrichenes
wurde laut betont ausgesprochen).

Aus der Aussage wird die Belastung deutlich, die Xhemile wihrend der Zeit
des Vorbereitungskurses und der anschliessenden Zulassungspriifung an die
Pidagogische Hochschule auszuhalten hatte. Doch durch ihre Zielgericht-
etheit war sie einmal mehr in der Lage, auch in einer schwierigen Ausgangs-
lage ihren Ehrgeiz und simtliche Krifte zu mobilisieren und sich mithilfe

14.02.2026, 16:44:33.

189


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Islam, Gender, Intersektionalitat

von Nachtschichten in einer Woche so vorzubereiten, dass sie die Priifung
bestand - stets das Ziel bzw. ihren Beruf vor Augen. Mit viel Arbeit, Diszi-
plin und Durchhaltewillen und mittels der oben beschriebenen Aneignung
des meritokratischen Prinzips hat sie es geschafft, obwohl sie als »Migran-
tenkind« (Xhemile, A 68), schwere strukturelle Hindernisse des Schulsystems
zu iiberwinden hatte.

Zentrales Element der »Taktik« des zielstrebigen Aufstiegs ist es, dass
die Frauen, welche sich diese »Taktik« zu Eigen machen, wie Xhemile, jegli-
chem (strukturellen) Widerstand mit der Intensivierung der Anstrengungen
zur Erreichung hoherer Leistung und der Fokussierung auf das Ziel begeg-
nen. Mehr Agency hinsichtlich ihres Bildungswegs erlangen die jungen Frauen
dadurch, dass es ihnen gelingt, mittels — im Vergleich zu privilegierten Ler-
nenden — ungleich grésserer Anstrengung aus ihren subalternen Positionen
heraus nach dem meritokratischen Prinzip die intersektionell wirkenden Bar-
rieren auszuhebeln und ihre habituell verankerte Bildungsaspiration in einer
tertidren Bildung umzusetzen. In der Koppelung dieser kompensatorischen
Aneignung des meritokratischen Prinzips mit der Ressource einer elterlichen
Bildungsaspiration, welche nicht nach genderspezifischen Kriterien unter-
scheidet, entwickelt diese »Taktik« hinsichtlich der untersuchten Bildungs-
biografien eine grosse Durchschlagskraft. Zusitzlich ist diese »Taktik« noch
durch eine ausgeprigte Zielfokussierung gekennzeichnet.

Zusammenfassung »Taktik« Typus 2

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des Bildungszugangs durch
zielstrebiges Aufsteigen rekonstruiert werden konnte, erfahren aus einer in-
tersektionellen Sicht Einschrankungen ihrer Bildungsbiografie durch das Zu-
sammenspiel der Differenzdimensionen »Migrationshintergrund«, »class« und
Religion. Hinsichtlich der Berufsbiografie erweist sich die Differenzdimension
Gender jedoch als weniger wirkmichtig in dem intersektionellen Zusammen-
spiel als bei Frauen der »Taktik« des Typus 1. Dies zeigt sich insbesondere
anhand zweier Aspekte: Erstens kann die Differenzdimension Gender hin-
sichtlich der Bildungsbiografie bei den interviewten Frauen dieser »Taktik«
weniger Wirkmichtigkeit entfalten, da die Eltern in ihren Bildungsaspira-
tionen, die von den Tdchtern tradiert werden, nicht nach genderspezifischen
Kriterien unterscheiden. Die Eltern fordern ihre Téchter und ihre S6hne hin-
sichtlich ihrer Bildungsbiografie gleichermassen; sie verfechten bspw. nicht,
wie die Eltern von Frauen der »Taktik« 1 ein klassisches Rollenbild, nachdem

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

ihre Tochter frith heiraten sollen und deshalb keine gute Ausbildung beno-
tigen. Im Gegenteil: Sie erwarten von ihren Kindern — genderunabhingig —
einen gesellschaftlichen Aufstieg durch Bildung. Eine Vorstellung, die habi-
tuell bei den Téchtern verankert ist und tradiert wird. Zweitens kann bei den
Frauen, bei denen die »Taktik« 2 rekonstruiert wurde und die einen Hijab
tragen, die Differenzdimension Gender im Zusammenspiel mit Religion auf-
grund der vorherrschenden schulkulturellen Sinnesordnung (Budde 2012) im
tertidiren (und zuvor im mittelschulischen) Umfeld, in dem sich die Frauen
bewegen, nicht dieselbe berufsbiografisch einschrinkende Wirkmichtigkeit
entfalten wie in der Berufsbildung. Die Differenzkategorie »Muslimin« ma-
nifestiert sich in diesem Umfeld zwar in Form eines zugeschriebenen Exper-
tinnentums (»Expertin fir Islam«), macht jedoch keine einschneidende be-
rufsbiografische Umorientierung erforderlich, wie dies bei der »Taktik« 1 der
Fall ist.

Bei den Frauen der »Taktik« 2 konnten zwei unterschiedliche Auspri-
gungen religiéser Selbstreprisentation rekonstruiert werden: Es handelt
sich hierbei einerseits um die religidse Selbstreprasentation als »pragma-
tische Muslima« und andererseits um die religiose Selbstreprisentation als
»engagierte Muslima«: Wahrend bei der Ausprigung der religiosen Selbstre-
prasentation als »pragmatische Muslima« die Bedeutung der religiosen Praxis
gegeniiber der Elterngeneration abnimmt, wird bei der Ausprigung der
religiosen Selbstreprisentation als »engagierte Muslima« die religiése Praxis
der Eltern, insbesondere das Engagement in religiésen Vereinen, tradiert.

Die Ausprigungen unterscheiden sich insbesondere in der Art, wie die re-
ligiése Praxis ihrer Eltern weitergegeben wird, haben aber keinen sich gross
voneinander unterscheidenden Einfluss auf die Bildungsbiografie. Dies ist
insofern bemerkenswert, da bei Frauen, bei denen die religiose Selbstrepri-
sentation als »engagierte Muslima« rekonstruiert werden konnte und die ei-
nen Hijab tragen, keine vergleichbaren bildungsbiografischen Einschrinkun-
gen rekonstruiert werden konnten, wie in der Berufsbildung bei Frauen der
»Taktik« 1. Allerdings muss dieser Befund dahingehend relativiert werden,
dass den Befragten aufgrund ihres Alters der Berufseintritt nach dem tertii-
ren Ausbildungsgang noch bevor steht. Es ist nicht auszuschliessen, dass dort
dann intersektionell wirkende Barrieren auftreten kénnten, die in der schul-
kulturellen Sinnesordnung des tertidren Umfelds kaum Relevanz entwickeln
konnten.

Aus intersektioneller Sicht waren die jungen Frauen beider Ausprigun-
gen der »Taktik« 2, bildungsbiografisches Bestehen durch zielstrebiges Auf-

14.02.2026, 16:44:33.

191


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Islam, Gender, Intersektionalitat

steigen, in ihrer frithen Bildungsbiografie zwar belastet: Als junge Lernen-
de wurden sie durch strukturelle Barrieren im Bildungssystem insbesondere
aufgrund des Zusammenspiels »Migrationshintergrund«, »class« und (weniger
stark, aber auch durch Religion und Gender) benachteiligt. Bildungsbiografisch
zeigt sich das insbesondere hierin, dass sie als Lernende von Exponent*in-
nen des Bildungssystems in Selektionsentscheidungen hineinberaten wur-
den, die weder ihren kognitiven Fihigkeiten noch ihren Bildungswiinschen
und -zielen entsprechen. Ihre Eltern waren trotz hoher Bildungsaspiratio-
nen fiir ihre Tochter aufgrund fehlender Kenntnisse des Schulsystems und
der Bedeutung der frithen Selektion nicht in der Lage, sie zu unterstiitzen.
Die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens erwies sich jedoch trotz dieser Bil-
dungsbarrieren als dusserst durchschlagekriftig: Konstitutives Element der
»Taktik« 2 ist es, dass jeglichem (auch strukturell bedingtem) Widerstand mit
der Intensivierung der Zielstrebigkeit und der Leistung begegnet wird. In De
Certeaus Sinne (1988: 89) besteht das zentrale Element der »Taktik« des ziel-
strebigen Aufsteigens in der Aneignung des meritokratischen Prinzips (vgl.
Becker/Hadjar 2017). Mehr Agency erlangen die jungen Frauen paradoxerweise
dadurch, dass sie sich dasjenige Prinzip aneignen, mittels dessen Bildungs-
ungleichheit in modernen Gesellschaften normativ gerechtfertigt wird (Solga
2005). Es gelingt ihnen, durch - im Vergleich zu privilegierten Lernenden —
ungleich grossere Anstrengung aus ihren subalternen Positionen heraus die
intersektionell wirkenden Barrieren auszuhebeln und ihre habituell veranker-
te Bildungsaspiration in einer tertidren Bildung umzusetzen. Sie eignen die
Deutung ihres »Moglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) also mittels des meri-
tokratischen Prinzips an, wonach »die soziale Schichtung nach sozialer Her-
kunft scheinbar durch eine soziale Schichtung nach individueller Leistung
ersetzt« wird (Becker/Hadjar 2017: 34).

Die Aneignung des meritokratischen Prinzips in der Koppelung mit
der im Vergleich zur »Taktik« des Typus 1, 3 und 4 weniger wirkmachtigen
Wirkungsweise der Differenzkategorie »Muslimin« aufgrund der weniger
starken Manifestation der Differenzdimension Gender macht diese »Taktik«
2 zu einer, hinsichtlich der Bildungsbiografie dusserst effektiven »Taktik«.
Die Tradierung der elterlichen Bildungsaspiration, die nicht nach gender-
spezifischen Kriterien unterscheidet, bildet eine nicht zu unterschitzende,
zusitzliche Ressource beim Verfolgen des Bildungsziels. Die habituell ver-
ankerte religiose Praxis und der ebenfalls habituell verankerte, intellektuelle
Zugang zu Religion ermoglichen es den Frauen, eine reflexive Distanz zu
religiésen Dogmen einzunehmen, wenn der Zugang zu Bildung es erfordert

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungshiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas 193

(Bsp. Lehrer*innenbildung). Religion und religiése Praxis manifestieren sich
bei dieser »Taktik« in erster Linie als Ressource in Privatem und dienen nicht
(wie bei »Taktik« 1 und 3) der gesellschaftlichen Positionierung.

5.3 Typus 3: »Taktik« der religiosen Vergemeinschaftung

5.3.1 Esma

Esma (35) kam per Familiennachzug mit ihrer Mutter und ihren drei Ge-
schwistern aus einem Land aus Stidosteuropa in die Schweiz, wo der Vater
bereits seit Jahrzehnten als Gastarbeiter (»Saisonnier«) lebte und auf dem Bau
arbeitete. Esma betont, dass weder Krieg noch »das Finanzielle« sie in die
Schweiz gefithrt hitten, sondern dass sie als Familie zusammenleben woll-
ten. Eine Anekdote aus ihrer ersten Zeit als Schulkind in der Schweiz, die
Esma mir mehrmals erzihlte, ist, wie sie in der Schule »das erste Mal in mei-
nem Leben« mit der Thematik der Religionszugehorigkeit konfrontiert wur-
de. Nimlich als eine Lehrperson sie fragte, welcher Religion sie angehore und
Esma es nicht wusste. Sie sagte der Lehrperson, sie miisse ihren Vater fragen.
Sie ging also nach Hause und fragte ihren Vater, welcher Religion sie ange-
hére und dieser sagte: Wir sind Muslime. Der Lehrer habe selbstverstindlich
bereits Bescheid gewusst, es sei eine rhetorische Frage gewesen, erzihlt Es-
ma. Und da habe sie verstanden: Aha - ich habe einen anderen Glauben als
die Andern. Esmas erste Begegnung mit der Differenzkategorie »Muslimin«
fand also durch eine Lehrperson statt.

Esma stammt nicht aus einem besonders religiosen Elternhaus. Das el-
terliche, familiale Milieu war geprigt durch konservative, traditionelle Wer-
tehaltungen und Rollenbilder - religiose Praxis spielte fiir die Familie jedoch
eine untergeordnete Rolle. Im Gegenteil, die Eltern hitten nicht viel Ahnung
von Religion gehabt, erzihlt Esma, viel mehr als Ramadan und Fastenbrechen
hitte sie nicht vermittelt bekommen. Erst sehr viel spiter, inmitten einer exis-
tenziellen Ehe- und Lebenskrise begann sie, sich selbst intensiv mit Religion
auseinanderzusetzen.

Thr beruflicher Traum, so erzihlt Esma, sei immer gewesen, Dolmetsche-
rin zu werden. Fir die Eltern, die beide nur iiber geringe Schulbildung ver-
fiigten, war eine nachobligatorische Schulbildung ihrer Tochter undenkbar.
Sie waren der Ansicht, dass Esma sich nicht weiterbilden miisse, da sie so-
wieso bald heiraten und Kinder kriegen wiirde. Ihre Mutter war zeitlebens

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Islam, Gender, Intersektionalitat

Hausfrau und das sollte auch fiir Esma gut genug sein, so die elterliche Vor-
stellung.

Zum Ende der Schulkarriere in der neunten Klasse der Realschule, die
Noten waren sehr gut, versuchte Esma dennoch, auf sich allein gestellt ei-
ne Lehrstelle als Kosmetikerin oder Damenschneiderin zu bekommen. Dies
gelang ihr jedoch nicht. Die Griinde hierfir sieht sie darin, dass sie sich ei-
nerseits zu wenig im Bewerbungssystem zurecht fand und andererseits keine
Unterstittzung vonseiten der Eltern, die das schweizerische Bildungssystem
kaum kannten, erhielt. Eine Lehrperson versuchte noch, die Eltern von einem
zehnten Schuljahr fiir Esma zu iiberzeugen — vergeblich: eine weiterfithren-
de, nachobligatorische Ausbildung kam nicht infrage.

Ein halbes Jahr ergab sich nichts, Esma fand keine Anschlusslésung nach
der Schule. Auch weitere Bewerbungen liefen ins Leere. Der Ubergang zu ei-
ner nachobligatorischen Ausbildung gelang im Alleingang nicht, Esma drohte
bildungsbiografisch »durch die Maschen« zu fallen. Eine Nachbarin vermit-
telte ihr schliesslich einen Aushilfejob in einer kleinen Tankstelle. Innerhalb
zweier Wochen tibergab ihr der Chef die Schliissel und schenkte ihr sein Ver-
trauen, erzihlt sie stolz, zwei Jahre spiter, mit siebzehn, war sie Geschifts-
fithrerin und konnte den Laden selbst verwalten. Dennoch, so wurde ihr bald
klar, hatte sie ohne Ausbildung keine weitere berufliche Perspektive. Ein Be-
rufswechsel ohne nachobligatorische Ausbildung schien aussichtslos — Esma
sah sich bildungsbiografisch »parkiert« und langweilte sich.

Was das Rollenbild anbelangte, passte sie sich den elterlichen Vorstellun-
gen an, heiratete frith einen Mann, den sie schon seit ihrer Kindheit kannte,
bekam drei Kinder. Als ihre Ehe durch eine existenzielle, psychische Krise ih-
res Mannes herausgefordert wurde und Esma eine Trennung erwog, setzten
sie ihre Eltern unter Druck bei ihrem Mann zu bleiben: Eine Trennung stellte
im konservativen Weltbild der Eltern keine Option dar. Esma fithlte sich in
die Enge getrieben. Das Leben erschien ihr an diesem Punkt ginzlich per-
spektivlos, wie sie erzihlt.

Im Moment der volligen Ausweglosigkeit, beruflich »parkiert, in einer
existenziellen Ehekrise, ohne Unterstiitzung ihrer Familie, suchte Esma
Zuflucht im Glauben und entdeckte ihre personliche »Beziehung zu Gottx.
Durch einen neuen, zufilligen Bekannten ihres Mannes fand sie Anschluss an
eine Glaubensgemeinschaft, durch die sie gemeinsam mit ihrem Mann eine
neue Perspektive in ihrem Leben entdeckte. Thr Mann iiberwand mithilfe der
Religion als Orientierungspunkt nach und nach seine psychischen Probleme.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Die neu entdeckte »Beziehung zu Gott« als Erweckungserlebnis verleiht
den gesellschaftlich erfahrenen Benachteiligungen nachtriglich plotzlich ei-
ne Sinnhaftigkeit: Sie werden von ihr retrospektiv umgedeutet als Weg, der
gegangen werden musste, um zu Gott zu finden. Auf der sozialen Ebene fand
Esma in der religiésen Vergemeinschaftung neuen Sinn und erhielt Selbst-
vertrauen sowie Halt. In der Frauengruppe der Moschee traf sie auf einen
Freundeskreis — »Freunde fiirs Leben« wie sie sagt und mit denen sie sich tiber
alle moglichen Dinge austauscht, nicht nur iiber religiose, wie sie betont. Wie
ich beobachten konnte, pflegen die Frauen dieser Gruppe einen sehr familii-
ren Umgang miteinander: Sie necken oder trésten sich, besprechen Namen
ihrer zukiinftigen Kinder, feiern Geburten, religiose Feste und freuen sich
gemeinsam tber berufliche Erfolge. Gemeinsam unternehmen sie Reisen zu
religiésen Stitten, besprechen (glaubensrelevante) Dilemmata oder Proble-
me in Beruf, Familie und Beziehung. Nicht erstaunlich ist es deshalb, dass
die Frauen sich gegenseitig in (berufs-)biografischen Belangen unterstiitzen,
sich austauschen, einander Ressourcen zuginglich machen. Sie unterstiitzen
sich bei Bewerbungen und machen sich gegenseitig Netzwerke zuganglich.
Diese berufsbiografische Unterstiitzung durch das akkumulierte soziale Ka-
pital (Bourdieu 1983b) durch die religiose Gemeinschaft ist essenziell fiir die
»Taktik« der religiésen Vergemeinschaftung als Bildungszugang. Denn diese
kommt bei Frauen zum Zuge, bei denen Bildungsentscheidungen ohne jeg-
liche Optionen anstehen und deren Berufsbiografien im besten Falle Wege
sind, die dorthin fithren, »wo noch Platz ist« (vgl. Mey 2015: 235). Die religicse
Vergemeinschaftung und das dadurch akquirierte soziale Kapital (Bourdieu
1983b) wird an einem aussichtslosen (berufs-)biografischen Punkt existenziell
fiir die weitere Lebensfithrung, indem sie den Frauen durch sozial vorhande-
ne Ressourcen hilft, sich gesellschaftlich und berufsbiografisch zu entwickeln,
in dem Moment wo Staat, Bildungssystem und Elternhaus versagen und eine
substanzielle Krise droht.

Durch die Vermittlung einer Frau der Frauengruppe der Moschee gelangt
Esma schliesslich an eine fiir Migrant*innen konzipierte Dolmetscherinnen-
schule fiir »kulturelle Ubersetzung«, wo sie die langersehnte Ausbildung ma-
chen kann und nun regelmissig in Gefingnissen, fiir die Polizei und in Spi-
tilern iibersetzt. Die Ausrichtung an der Religionsgemeinschaft stiftet Esma
innere und dussere Orientierung und dient ihr als Ressource zur gesellschaft-
lichen Selbstbehauptung und berufsbiografischen Positionierung.

Anders als bei Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus 1 in der Aus-
pragung der Selbstreprisentation als dezidiert religiose Muslima rekonstru-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Islam, Gender, Intersektionalitat

iert werden konnte (vgl. Fallbeispiel Mirjeta), steht bei der »Taktik« des Ty-
pus 3 nicht die Bildungsaufstiegsorientierung als »sozialisatorischer Effekt
szeneinterner Vergemeinschaftung« (Meinert/Seeliger 2013: 49) im Vorder-
grund, sondern eine von der Herkunftsfamilie unabhingige Akkumulation
von sozialem Kapital (Bourdieu 1983b), durch die eine berufliche Weiterent-
wicklung stattfinden konnte, welche den Frauen ansonsten verwehrt geblie-
ben wire.

5.3.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«
der religidsen Vergemeinschaftung

Nach diesem einleitenden Portrait von Esma wird nun die »Taktik« des Bil-
dungszugangs durch religiése Vergemeinschaftung niher ausgefiihrt und an-
hand der folgenden drei Kapitel spezifiziert: a) Herkunftsmilieu im Zusammen-
hang mit der »Taktik«; b) Die Rolle der Religion und der Differenzkategorie »Muslimin«
hinsichtlich der Bildungsbiografie und c) »Taktik« gesellschafilicher Selbstpositionie-
rung beziiglich der Bildungsbiografie. Die Frauen erlangten mehr Agency hinsicht-
lich ihrer Bildungsbiografie durch das soziale Kapital (Bourdieu 1983b), das sie
durch die Hinwendung zu einer Religionsgemeinschaft akkumulieren konn-
ten.

Bei den Frauen dieser »Taktik« konnten hinsichtlich der religiosen
Selbstreprisentation keine unterschiedlichen Ausprigungen (bzw. Unterty-
pen) ausgemacht werden.

a) Herkunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«
Die Frauen der »Taktik« 3 gehoren in der Regel Familien von ehemaligen sog.
»Saisonniers«* an und gelangten via »Familiennachzug« in die Schweiz.

43 Saisonniers kamen zunichst mit einer Kurzaufenthaltsbewilligung (fiir eine »Saison,
daher der Name) wihrend max. neun Monaten durch das sogenannte »Saisonniersta-
tut«in die Schweiz. Das Saisonnierstatut wurde 1934 mit dem Bundesgesetz iiber Auf-
enthalt und Niederlassung in der Schweiz eingefiihrt (Arlettaz 2012: 0. S.). Das Statut
entstand im Kontext einer Migrationspolitik, die sich einerseits den wirtschaftlichen
Bedurfnissen des Arbeitsmarkts anpassen und gleichzeitig dem politischen Druck
fremdenfeindlicher Kreise entsprechen wollte (ebd.). Die Idee hinter dem Saisonnier-
statut war eine utilitaristische: Durch billige Arbeitskréafte aus dem Ausland sollte ein
»Konjunkturpufferim Wohlfahrtsstaat« (D’Amato 2005: 61) geschaffen werden, indem
bei einer Rezession auslidndische Arbeitskrafte wieder abgeschoben werden und die
Arbeitsplatze durch »Einheimische« besetzt werden konnten (Coppola 2013: 122ff.).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Die iiberwiegende Zahl der Arbeitsmigranten aus Siidosteuropa waren
Minner* und arbeiteten wie Esmas Vater auf Baustellen, im Gastgewerbe
oder in Niederigstlohnsegmenten (Aarburg/Gretler 2011: 287). Aarburg und
Gretler erkennen die primiren Grinde dafiir, dass die Arbeitsmigration aus
Stuidosteuropa fast ausschliesslich minnlich dominiert war, darin, dass die
»Institution der Grossfamilie« es ermdglichte, »ihre in der Heimat gebliebe-
nen Angehdrigen in geschiitzter familiirer Obhut zu wissen« (ebd.).

Die meisten »Saisonniers« kamen innerhalb von Jahren oder wie Esmas
Vater Jahrzehnten jede Saison in die Schweiz, lebten sich ein und wurden
in ihren Herkunftslindern, wo sie ihre Kinder und Frauen zuriickliessen, zu-
nehmend zu Fremden (vgl. hierzu auch Mahnig und Piguet 2003). Fiir das Fa-
milienleben hatte diese Art utilitaristischer Migrationspolitik einschneidende
Auswirkungen. So beschreibt denn auch Esma die Rolle des Vaters in ihrer
frithen Kindheit wie folgt:

»]a, zuerst ist mein Vater, eigentlich in Deutschland gewesen und nachher
in die Schweiz gekommen und das ist, also ich...ich bin sagen wir mal auf die
Welt gekommen ohne meinen Vater. Mein Vater ist immer Ausland gewe-
sen. Er ist nur in die Ferien manchmal gekommen. (..). Und meinen Vater
habe ich nur dann gekannt und er ist der beste Vater der Welt gewesen, weil
er alles fiir uns gemacht hat natiirlich« (Esma, A 60-61).

Esma wuchs wie viele Kinder der »Saisonniers« quasi ohne ihren Vater auf.
Sie sah ihn nur dann, wenn er fiir drei Monate nach Hause kam, um Ur-
laub zu machen und die Méglichkeit zu haben, den Arbeitsvertrag in der
Schweiz zu erneuern. Eine temporire Aufenthaltsbewilligung fir »Saison-
niers« war namlich an eine zwingende Ausreise und eine frithestens nach
drei Monaten erfolgende Wiedereinreise (und natiirlich an einen bestehen-
den Arbeitsvertrag) gekoppelt (Coppola 2013: 122). Esma beschreibt, wie sie
ihn in dieser kurzen Zeit, in der sie ihn jahrlich sah, als »de[n] beste[n] Vater

Coppola sieht deshalb im Saisonnierstatut das Sinnbild einer »utilitaristischen Migra-
tionspolitik« (ebd.: 120), welche sich wie ein roter Faden durch die Geschichte der Mi-
gration der Schweiz ziehe. Wicker spricht in diesem Zusammenhang gar davon, dass
die Idee des temporiren Aufenthalts von Menschen, die als Arbeitskraft, nicht jedoch
als Staatsbiirger in der Schweiz willkommen seien, zum »Prototyp des neuen Zuwan-
derers« (Wicker 2003: 17) wurde.

44  Im Gegensatz existierten durchaus auch weibliche Saisonnierarbeiterinnen, diese
stammten jedoch vorwiegend aus Italien und Portugal und waren in der inzwischen
weitgehend verschwundenen Textilindustrie tatig (Aarburg/Cretler 2011: 287).

14.02.2026, 16:44:33.

197


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Islam, Gender, Intersektionalitat

der Welt« wahrnahm, weil er die Kinder, wenn er sie denn sah, verwohn-
te. Die tigliche (Erziehungs-)Arbeit oblag hingegen Esmas Mutter und der
lindlichen Grossfamilie, in der sie aufwuchs. Die Art des Lebens als »trans-
nationale Familie« (Bryceson/Vuorela 2002), die nationalstaatliche Grenzen
iberspannt und in diesem Sinne als »deterritorialisiert« bezeichnet werden
konnte (vgl. auch Aarburg/Gretler 2011: 222ff.) hatte weitreichende Folgen —
sowohl fir Frauen und Kinder wie auch fiir die Manner: Eine gesellschaftliche
Integration der »Saisonniers« in der Schweiz oder ein Familiennachzug war
zunichst im Saisonnierstatut nicht vorgesehen und wurde spiter an teilwei-
se harte Bedingungen gekniipft*. Gewerkschaften kritisierten, dass mit dem
Saisonnierstatut ein neues Prekariat geschaffen wurde, das unter vielgestalti-
gen Diskriminierungen litt. So wurden die »Saisonniers« jihrlich einer soge-
nannten »grenzsanitarischen Untersuchung« unterzogen; diejenigen, welche
den gesundheitlichen Anspriichen nicht gentigten, wurden zuriickgeschickt
(Schweizerischer Gewerkschaftsbund 2014: 0. S.). »Saisonniers« hatten zudem
keinen Anspruch auf Familienzusammenfithrung, wurden bei den Sozialver-
sicherungen diskriminiert und hatten kein Recht auf einen Wechsel des Ar-
beitsplatzes und der Branche vor Ablauf der Saison (ebd.). Aus struktureller
Sicht waren sie somit auf »Gedeih und Verderb« ihren vertragsgebenden Ar-
beitgebern ausgeliefert. Erst nach zehn Jahren hatten die »Saisonniers« die
Moglichkeit, eine Niederlassungsbewilligung (mit Recht auf Familiennach-
zug) zu beantragen (Coppola 2013: 122).

Anfang der 9oer-Jahre kam es zu einer voriibergehenden Lockerung der
rechtlichen Stellung der Zugewanderten, die zu dem Einsetzen eines grossen
Familiennachzugs seitens langjihriger »Saisonniers« fithrte (ebd.: 122-123).
Esmas Eltern entschlossen sich, im Zuge dieser Entwicklungen eine Aufent-
haltsbewilligung zu beantragen und in der Schweiz als Familie zusammen-
zuleben:

45  Beispielsweise musste ein »Saisonnier« gemass dem bis 2007 giiltigen alten Auslan-
dergesetz iiber eine »angemessene Wohnung«sowie iiber »geniigend finanzielle Mit-
tel fir den Unterhalt seiner Familie« verfiigen, damit er seine Familie nachkommen
lassen durfte (BVO Art. 39 zit.n. Aarburg/GCretler 2011: 288). Die Interpretation des-
sen, was eine angemessene Wohnung sowie geniigend finanzielle Mittel waren, fihr-
te allerdings zu teilweise sehr unterschiedlicher Handhabung in den Kantonen (ebd.).
Zahlreiche Kinder lebten deshalb als sog. »versteckte Kinder«in der Schweiz in Illega-
litat und verliessen am Tag kaum die Wohnungen (Frigerio 2014: 20).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

»Und nachher hat er entschieden mit meiner Mutter, eben, dass wir in die
Schweiz kommen. Also mein Vater hat, wie gesagt liber 20-30 Jahre hier ge-
lebt. (..) Dann sind wir eben das erste Mal in die Schweiz gekommen. Und
zwar — ganz normal. Nicht irgendwie Krieg oder so, sondern nur durch Ent-
scheidung von meinen Eltern, wo sie entschieden haben, wir wollen gemein-
sam jetzt leben und nicht so hin und her« (Esma, A 61).

Auch wenn Familienzusammenfithrungen nach so langer Zeit wie bei Esmas
Familie meist die Erfillung eines lange gehegten Wunschs war, nimlich dem
transnationalen familidren »hin und her« zu entkommen und gemeinsam zu
leben, stellten sie nicht selten extrem schwierige biografische Erfahrungen
fiir alle Beteiligten dar: Auf der einen Seite war die Entfremdung der Ehe-
minner von deren Frauen und Kindern ein Problem - plétzlich und oft zum
ersten Mal lebten sie mit engen Angehérigen ein kleinfamiliires Leben, wih-
rend sie vorher jahrzehntelang ein relativ eigenstindiges Dasein fithrten (Aar-
burg/Gretler 2011: 292-293). Auf der anderen Seite kannten Frauen und Kinder
die Schweiz kaum, waren in der Regel nicht der Landesprache michtig und
deshalb vollstindig auf den Ehemann bzw. Vater angewiesen. Zudem wurden
sie oft relativ unvorbereitet aus einem lindlichen Grossfamilienverband her-
ausgerissen und in ein kleinfamilidres Leben in der Stadt verfrachtet (ebd.).
So diirfte es auch Esmas Mutter gegangen sein, die es anfinglich sehr un-
gewohnt fand, den ganzen Tag isoliert von anderen Erwachsenen in einer
kleinen Wohnung am Rande einer schweizerischen Kleinstadt zu verbringen.

Hinzu kamen bei den meisten nachgezogenen Familien finanzielle Pro-
bleme. Wihrend der Lohn eines »Saisonniers« relativ gut reichte, um eine
Grossfamilie in der Ferne zu versorgen, wurde er nach dem Familiennach-
zug plétzlich knapp, als es galt plétzlich eine Frau und mehrere Kinder in der
Schweiz zu ernihren. Aus diesem Grund lebten zusammengefithrte Familien
meist in prekiren okonomischen Situationen, in iiberbelegten Wohnungen
und in wenig privilegierten Gegenden (ebd.).

Esmas Mutter hielt sich, wie viele andere nachgereiste Frauen und Miitter
auch, im Zuge dieser biografischen Unsicherheiten am Bekannten fest: an den
Werten der traditionell-patriarchal gepragten, lindlichen Grossfamilie und
dem damit einhergehenden Rollenbild.

Aus Esmas Erzihlungen wird deutlich, wie das miitterliche Rollenver-
stindnis beschaffen war:

»Frau ist mehr so Hausfrau gewesen...nicht gross Ausbildung, sondern mehr
eben...Familie, Kinder..Kochen, Putzen, Garten und so« (Esma, A 49).

14.02.2026, 16:44:33.

199


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Islam, Gender, Intersektionalitat

Das Genderbild der Eltern der Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstruiert
wurde, beschrinkte sich auf die Rolle der Frau als Hausfrau, Ehefrau und Ver-
sorgerin der Kinder und Hauses. Auch fiir Esma sahen die Eltern eine solche
Rolle vor. Trotz guter Noten und obwohl sich Lehrpersonen noch fiir eine wei-
terfithrende Ausbildung nach der Realschule fiir Esma einsetzten, kam fir sie
eine nachobligatorische Ausbildung bzw. ein zehntes Schuljahr nicht infrage
(vgl. ausfiihrlich Kapitel 5.3.2¢). Dass sie sich zunichst ungeachtet anders lau-
tender Triume den elterlichen Wiinschen fiigte, war fragloser Bestandteil von
Esmas Sozialisation.

Das von einer lindlich-patriarchalen Welt geprigte miitterliche Rollenbild
sowie die miitterlichen Lebenserfahrungen und Wertvorstellungen waren Es-
ma und den anderen interviewten Frauen jedoch in der Migrationssituation
wenig niitzlich und vermochte eine Integration in das soziale und berufliche
Leben nicht zu foérdern. Was Aarburg und Gretler rekurrierend auf Bourdieu
hinsichtlich der zugewanderten Viter in diesem Kontext feststellten, gilt auch
fir die Frauen: »Das soziale und kulturelle Kapital« der Miitter war »in der
neuen Umgebung weitgehend wertlos geworden« (Aarburg/Gretler 2011: 333).

Dass Esma dem fiir sie vorgesehenen Rollenbild kritisch gegeniiberstand,
verdeutlicht folgende Aussage:

»(..) zwar man hat gehort, ja nein das darf man, das darf man nicht..Aber
daran habe ich immer Zweifel gehabt, weil da habe ich gedacht: Ach komm,
das sind nur Manner-Entscheidungen oder Manne- Manneskopfchen, die
sich das so wiitnschen (...). Also ich weiss noch von den Kindheitserlebnissen
in der Familie und so und da habe ich gesagt: Hey Frauen, wehrt euch doch!
Es kann doch nicht sein, dass ihr nur Hausfrauen sein dirft« (Esma, A 50).

Esma ist sich (retrospektiv) bewusst, dass das Genderbild ihrer Kindheit sehr
konservativ geprigt war. Sie ortet ein asymmetrisches Machtverhiltnis zwi-
schen den Geschlechtern und ein Rollenbild, gegen das sie seit ihrer Kindheit
aufbegehren wollte, als sie den Frauen zurief, dass es nicht sein konne, dass
sie nur Hausfrauen sein diirfen.

Wider besseren Wissens sah sie sich dennoch aufgrund ihrer strukturell
bedingten, prekiren Lage damals noch nicht imstande, den Wertvorstellun-
gen und dem Rollenbild, in das sie sozialisiert wurde, etwas entgegenzuset-
zen. Spiter, im Kontext der religiosen Vergemeinschaftung, wird Esma in
der Lage sein, auch gegen aussen ein kritisches Rollenbild zu vertreten und
sich den Anordnungen ménnlicher, religiéser Vertreter zu widersetzen, auch
dann, wenn andere Frauen diese als fraglos gegeben hinnehmen.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Damals fuigte sich Esma jedoch und heiratete dem elterlichen Wunsch
entsprechend frith einen Partner, der per Heiratsmigration aus dem Land, in
dem die Eltern geboren waren, zu ihr in die Schweiz zog.

Eine von der Familie arrangierte Heirat mit einem Partner aus Stidost-
europa bildete nach der erneuten Verschirfung der Einreisebestimmungen
meist die einzige Moglichkeit fiir Grossfamilien, transnationale Bindungen
zu festigen oder neu zu kniipfen (vgl. Aarburg/Gretler 2011: 233). Denn ei-
ne Einreise in die Schweiz zwecks Arbeitsmigration war fiir Menschen aus
dem Balkan nach 1991 faktisch quasi nicht mehr méglich: 1991 kam es zu
einer erneuten Verschirfung und zu einem grundlegenden Wandel in der
schweizerischen Migrationspolitik: zur Einfithrung des sogenannten »Drei-
Kreise-Modells«, das sich an der Vorstellung der »kulturellen Distanz« zum
Einwanderungsland orientierte. Es wurde zwischen einem »inneren Kreis«
(EU/EFTA), zwischen einem »mittleren Kreis« (Kanada, USA, Osteuropa) und
einem »4usseren Kreis« (alle iibrigen Linder) differenziert: Personen aus dem
dritten Kreis konnten also de facto ab 1991 nur noch per Asylgesuch (und
nicht mehr als Arbeitsmigrant*innen) einreisen (Milller 2013: 28). Spater wur-
de es zu einem »Zwei-Kreise«-Modell gewandelt, welches die Auswahlkriteri-
en fir migrantische Arbeitskrifte nochmals verschirfte (Coppola 2013: 123).
Seit 2002 trat das Personenfreiziigigkeitsabkommen zwischen der EU und
der Schweiz schrittweise in Kraft, wonach Staatsangehorige der EU/EFTA-
Staaten von der vollen Personenfreiziigigkeit profitieren (Miiller 2013: 29). Das
Saisonnierstatut wurde im Zuge dieser Entwicklung durch den Kurzaufent-
haltsstatus ersetzt, der temporire Aufenthalte von Arbeitsmigrant*innen re-
gelt (Coppola 2013: 123).

Im Laufe dieser Entwicklungen heiratete Esma ihren Mann. Strukturell
gesehen stand das Paar von Beginn an unter doppeltem Druck: Einerseits wa-
ren sie den wachsamen Augen der Migrationsbehdrden ausgesetzt, die darauf
erpicht waren, »missbrauchliche Eheschliessungen« (sog. »Scheinehen«) zu
orten und verhindern (Kurt/Shy Chau 2013: 13), andererseits bestand Druck
zum Gelingen der Ehe seitens der Eltern, die an einer Stirkung der trans-
nationalen Familienbande interessiert waren und die ein allfilliges Scheitern
der Ehe als Option gar nicht erst in Betracht zogen. Das junge Paar war al-
so, strukturell gesehen, gleich in zweifacher Hinsicht »verdammt zum Ehe-
gliick«, wie der Migrationsrechtsspezialist Spescha (2011: 1) das »Paarleben
unter dem Damoklesschwert der Migrationsbehérden« etwas pointiert auf
den Punkt bringt (ebd.).

14.02.2026, 16:44:33.

201


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Islam, Gender, Intersektionalitat

Das Paradoxe an Esmas Situation im Anschluss an diese Heirat bestand
darin, dass sie sich plétzlich in einer dhnlichen Rolle wie ihr Vater bei der Fa-
milienzusammenfithrung wiederfand: Sie war sowohl fir die finanzielle Ver-
sorgung ihres Ehepartners zustindig wie fiir zahlreiche andere Aspekte, die
seine Integration in die schweizerische Gesellschaft beférdern sollten, da er
die Lebensumstinde seiner Ehefrau kaum kannte und keine Landessprache
sprach. Esma, wie auch die anderen interviewten Frauen, bei denen diese
»Taktik« rekonstruiert wurde und fiir welche eine klassische Hausfrauenrolle
vorgesehen war, die in der elterlichen Vorstellung keine Erwerbsarbeit be-
inhaltete, befanden sich infolge der transnationalen Heiratsmigration plétz-
lich de facto in einer klassischen Ernihrerinnenrolle in Bezug auf ihre ange-
heirateten Eheminner, die neu in die Schweiz migriert waren. Diese unter
strukturellen Zwingen erfolgte Umkehrung der klassischen tradierten Rol-
lenbilder fithrte nicht selten zu erheblichen innerfamilidren Spannungen (vgl.
hierzu auch Aarburg/Gretler 2011: 333).

Auch in Esmas Ehe zeigten sich bald erste Risse. Das junge Paar bekam
rasch aufeinanderfolgend drei kleine Kinder. Dass sich Secondas hinsicht-
lich ihres neu zugewanderten Ehemanns in der Ernihrerinnenrolle befan-
den, hiess nicht automatisch, dass sie auch im Haushalt die klassische, fiir
Minner vorgesehene Rolle einnahmen, im Gegenteil, meist fithrte eine sol-
che Situation zu erheblichen Mehrfachbelastungen fiir die Frauen, so auch
bei Esma. Esmas Mann geriet zudem in eine zunehmend schwere psychi-
sche Krise, wohl nicht zuletzt auch ausgelost durch den permanenten struk-
turellen Druck und eine erfolglose Arbeitssuche sowie geprigt vom Verlust
der traditionellen Minnerrolle als stittzende und kontrollierende Autoritit.
Seine psychischen Probleme nahmen schliesslich iberhand, dominierten das
familidre Leben und hatten eine existenzielle Ehekrise zur Folge. Als Esma
eine Trennung von ihrem Mann erwog, weil sie ein Zusammenleben mit ih-
rem kranken Partner auch angesichts ihrer kleinen Kinder kaum mehr aus-
hielt, setzten sie ihre Eltern unter Druck: Eine Scheidung passte nicht in die
Wertvorstellungen der konservativen Familie. Zudem bestanden strukturelle
Zwinge hinsichtlich des Aufenthaltsstatus ihres Manns: Er hitte unter Um-
stinden sein Aufenthaltsrecht in der Schweiz verloren (Kurt Shy Chau 2013:
28). In dieser fiir Esma schier ausweglos scheinenden Situation, die durch
sehr starke Fremdbestimmung gepriagt war, fand sie zur Religion und zur
Religionsgemeinschaft (vgl. Kap. 5.3.2b).

Die interviewten Frauen der »Taktik« 3 waren also hinsichtlich ihrer (Bil-
dungs-)Biografie aus intersektioneller Perspektive gleich mehrfach belastet,

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

erstens aufgrund des »Migrationshintergrunds«, der sie strukturell gesehen
benachteiligte und ein transnationales Familienleben mit anschliessender Fa-
milienzusammenfithrung notig machte, sowie den gesellschaftlichen Dyna-
miken aufgrund derer sie in der Schweiz der Unterschicht (»class«) zuge-
ordnet wurden. Zweitens wirkten, wie anhand von Esmas biografischen Er-
zihlungen deutlich wird, starke Gender-bedingte Einschrinkungen hinsicht-
lich der Bildungsbiografie; insbesondere aufgrund eines traditionellen Rol-
lenbilds, das eine frithe Heirat erforderte und eine Trennung auch bei grossen
ehelichen Schwierigkeiten ausschloss, sowie die damit einhergehenden elter-
lichen Vorstellungen der Hinfilligkeit einer nachobligatorischen Ausbildung
fir Frauen. Bereits in der Schule wurden die Frauen zudem mit der Diffe-
renzkategorie Religion als soziale Deutungspraxis konfrontiert. Dies wird im
folgenden Kapitel niher ausgefiihrt.

b) Die Rolle der Religion und der Differenzkategorie »Muslimin«
hinsichtlich der Bildungsbiografie: als Muslimin markiert

Wie zuvor geschildert, ist Esmas Sozialisation stark durch traditionelle

Familien- und Rollenbilder geprigt. Demgegeniiber nahm die religiése

Sozialisation, wie Esma schildert, eine eher untergeordnete Rolle ein:

»Javom Glauben her, wie gesagt, meine Familie ist nichtso religios. Klar man
hat gelebt, wie alle anderen, meine Mutter zieht ein Kopftuch an...Aber (..)
sie haben auch nicht so viel Ahnung von der Religion. Sie haben das mehr
[so] kulturell gemacht« (Esma, A 44).

Esma beschreibt ihre Familie als eher »distanziert« religids (vgl. Stolz et al.
2014: 75ff.). Das Kopftuch tragen der Mutter schreibt sie mehr einem tradier-
ten, kulturellen Brauch zu als einer primir religiés motivierten Praxis. Sie
geht gar davon aus, dass ihre Eltern in religiésen Belangen nicht sehr bewan-
dert sind und ein eher »kulturelles« Verstindnis von Religion haben. Diese
Aussage kann dahingehend gedeutet werden, dass Esma die religiése Praxis
ihrer Eltern retrospektiv vor dem Hintergrund ihres eigenen, neu erworbe-
nen Religionsverstindnisses als Seconda in der Schweiz deutet. Ihr eigenes
Religionsverstindnis geht, wie das vieler Secondas/os, mit einer Abgrenzung
zur Religiositit der Elterngeneration einher sowie einer zunehmenden Intel-
lektualisierung bzw. Systematisierung der eigenen Religiositit (ausfiihrlicher
in Kap. 6, vgl. zu diesem Prozess auch Schlieter et al. 2011: 8 bei tibetischen
Migrant*innen der zweiten und dritten Generation in der Schweiz). In ihrer
Aussage wird zudem deutlich, dass auch Esma implizit von einer Trennung

14.02.2026, 16:44:33.

203


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Islam, Gender, Intersektionalitat

von »Kultur« und »Religion« ausgeht und vor der Vorstellung, dass die Eltern-
generation eine von »Kultur« durchsetzte bzw. mit »Kultur« durchsetzte »Re-
ligion«*® praktiziere und tradiere (auf diese ebenfalls oft bei Secondas/os an-
zutreffende diskursive Unterscheidung wird in Kapitel 6 eingegangen). Dem-
entsprechend schildert sie ihre religiése Sozialisation wie folgt:

»(...) ich habe gewusst, wir machen Ramadan, wir fasten, wir tun ahm... wir
brechen das Fasten ja und 4hm..was haben wir noch? (..). Mehr von meinem
Glauben habe ich gar nicht so richtig gewusst. //Mhm// Einfach nur die Ri-
tuale, die man gemacht hat. Man hatvon den Eltern etwas gesehen oder von
den Grosseltern etwas gesehen, aber so richtig erklart ist mir das eigentlich
nie worden« (Esma, A 42).

Ahnlich wie Frauen der »Taktik« des Typus 1 wurde auch in Esmas Familie
eine Form von »lived religion« (McGuire 2008) gelebt und tradiert, die von
Briuchen und (Glaubens-)Traditionen des Umfelds, in dem die Eltern gebo-
ren wurden, gepragt wurde. Ihre Eltern besuchten im Alltag weder die Mo-
schee noch waren sie Mitglieder eines religiésen Vereins, dementsprechend
verfiigten die Frauen der »Taktik« des Typus 3 als Kind auch nicht iber ei-
ne grosse formelle religiése Bildung. Im Gegensatz dazu wurden Frauen, bei
denen die »Taktik« des Typus 2 rekonstruiert wurde, mittels eines intellek-
tualisierten Religionsverstindnisses sozialisiert, das mit einer Mitgliedschaft
in einem religiosen Verein verbunden war, und mit dem Erwerb von breitem,
formal religiosem Wissen einherging.

Esma bringt mit der folgenden Aussage zudem einen weiteren Aspekt ih-
rer religiosen Sozialisation ins Spiel, nimlich dass es fiir sie als Kind eine
Selbstverstindlichkeit darstellte, unterschiedliche >Gotteshiuser<« zu kennen
und auch an unterschiedlichen Orten zu beten. Im Dorf, in dem Esma ih-
re frithe Kindheit verbrachte, lebten Muslim*innen und Christ*innen ihren
Glauben Seite an Seite:

»lch habe beides noch ein bisschen gekannt. (...). Aber da wir, ihm... in unse-
rem Dorf auch Kirchen haben, habe ich natiirlich auch viel Kirchen besucht
und ich bin auch dort beten gegangen« (Esma, A 42).

46 Ich fithre diese Begriff hier in Anfiihrungsstrichen, um zu unterstreichen, dass es sich
hierbei um Akteur*innen-Konzepte handelt, die von geschlossenen Begriffen von»Kul-
tur« und »Religion« ausgehen, die ich auf der Ebene der Analyse so nicht verwende
(vgl. Unterscheidung der »Kategorien der Analyse« und den »Kategorien der Praxis«
Brubaker/Cooper 2007: 52-55).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Esma verfiigte also durch ihre religiése Sozialisation tiber einen offenen Zu-
gang zu Glaubenstraditionen und religiéser Praxis und nicht iber ein ge-
schlossenes Religionsverstindnis, das sich auf eine einzige, in sich »abge-
schlossene« religiose Tradition beschrinkte. Auch in der Schweiz behielt sie
diese offene Haltung hinsichtlich religiéser Praxis bei, so beschreibt sie, wie
sie jeweils auf ihrem Schulweg zu einer katholischen Madonnenstatue betete:

»Als ich den Weg zur Schule gegangen bin, hat es dort eine Kirche gehabt.
(..) und draussen hat es...so wie ein..Monument oder wie sagt man dem [ge-
habt]. Ich weiss nicht, ob es Nonne oder Maria gewesen ist, weiss ich nicht.
(..) und jedes Mal, wenn ich in der Schule gewesen bin, weil damals habe
ich auch Deutsch nicht so richtig gekonnt, habe ich dort angehalten und zu
Gott gebetet. Durch die Statue, habe ich irgendwie das Gefiihl gehabt, die
hort mich und schickt das weiter (lacht)« (Esma, A 43).

Wie aus dieser Aussage einerseits deutlich wird, spielte es fiir Esma aufgrund
ihrer religiésen Sozialisation keine Rolle, an welchen religiésen »Monumen-
ten« und unter zu Hilfenahme welcher Symbolik sie ihre religiése Praxis aus-
iibte. Aus ihrer Perspektive war es relevant, dass sie mittels eines religidsen
Symbols zu Gott beten konnte. Das Symbol bzw. die Statue diente ihr als Ver-
mittlerin zu Gott und verlieh ihr das Gefiihl, dass ihre Botschaft gehort wird,
im Glauben die Staute »schickt das weiter«. Aus dem lachenden Erzihlen die-
ses letztgenannten Satzes wird deutlich, wie sich Esma retrospektiv etwas von
dieser Annahme ihrer Kindheit distanziert. Andererseits nimmt diese Aussa-
ge eine spitere fir Esma biografisch relevante Strategie vorneweg, nimlich
dass sie sich in biografisch schwierigen Situationen vermehrt dem Glauben
zuwandte. So kann diese Aussage ebenfalls dahingehend gedeutet werden,
dass Esma aus der religiésen Praxis Kraft schopfte. Dass sie direkt an die Aus-
sage »jedes Mal, wenn ich in der Schule gewesen bin »die etwas tiberraschende
Aussage anschliesst, »weil damals habe ich auch Deutsch nicht so richtig ge-
konnt«, kann dahingehend interpretiert werden, dass diese erste Anfangszeit
in der Schule fiir sie aufgrund der noch spirlichen Deutschkenntnisse nicht
ganz einfach gewesen sein musste. Das tigliche Ritual des Betens zu Gott auf
dem Schulweg durch ein religiéses Symbol »ob es Nonne oder Maria gewesen
ist« verlieh ihr in dieser ersten schwierigen Anfangszeit in der Schule ohne
grosse Deutschkenntnisse Halt und das Gefithl »gehort« zu werden.
Hinsichtlich dieser offenen Auslegung religioser Praxis und eines offenen
Religionsverstindnisses sollte Esma jedoch bald eines Besseren belehrt wer-
den: Die Zuschreibung zu einer (einzigen) religiésen Tradition erfolgte fiir

14.02.2026, 16:44:33.

205


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Islam, Gender, Intersektionalitat

Esma erstmals fremdbestimmt: durch einen Lehrer ihrer Realschulklasse in
der Schweiz. Sie schildert dieses Erlebnis heute als Teil ihrer religiésen So-
zialisation:

»Das Lustige ist gewesen, als wir in die Schweiz gekommen sind. (..). Das
erste Mal in meinem Leben bin ich konfrontiert worden mit meinem Glau-
ben sozusagen. Und das weiss ich noch, als mich mein Lehrer gefragt hat:
Was ist dein Glauben?..Und ich so..ah..]Ja, Gott? (lacht). Das war mein Glau-
ben, ich glaubte an Gott. Dann sagt er: Nein. Jeder Mensch hat seine eigene
Richtung oder versucht mir ein bisschen zu erklaren und dann habe ich ge-
sagt: Ich weiss es nicht, ich muss meinen Vater fragen (lacht). Und nachher
bin ich nach Hause gegangen und habe gesagt: Du Papi, was haben wir fiir
einen Glauben? Und nachher sagt er, ja Moslem. Und ich sage ja, der Leh-
rer hat Moslem und Islam erwihnt und nachher sage ich, aber Moslem und
Islam was ist denn das? Und dann sagt er: Ja, das ist das gleiche eigentlich.
Nachher sage ich: Aber wieso weiss ich von dem gar nichts? (lacht). Danach
sagt er, ja das ist wie selbstverstiandlich, du bist dort geboren und du lebst
das einfach weiter (lacht)... Ja, es ist wirklich so lustig damals gewesen und
danach binich eben in die Schule gegangen und habe ein bisschen erzihlt,
ja das ist mein Glaube. Der Lehrer hat natiirlich schon Bescheid gewusst,
was es ist (lacht). Aber ich nicht so..und so..dann habe ich mich angefangen
mehr so ein bisschen Gedanken zu machen, Aha...Ich habe doch einen an-
deren Glauben. Es ist Gott, also es ist ein Weg, Gottes Weg, aber trotzdem
etwas anderes« (Esma, A 43).

Aus Esmas Perspektive als Kind und durch ihre offene religiose Sozialisation
stellte der Glaube in erster Linie einen >Glauben an Gott« dar. Dass der zweite
Teil des Satzes als Frage formuliert ist (»]a, Gott?«), kann dahingehend gedeu-
tet werden, dass Esma bereits davon ausgehen konnte, dass die Antwort, sie
glaube an Gott, die Lehrperson nicht befriedigen wird. Aufgrund ihrer bishe-
rigen religiésen Sozialisation kam Esma bis anhin nicht in die Lage, gegen-
tiber Dritten niher zu definieren, welcher religiésen Tradition sie sich zuord-
nete, bzw. was sie unter >Glauben an Gott« verstand. Durch die Konstruktion
religiser Differenz im Unterricht seitens der Lehrperson wurde Esma erst-
mals mit der Kategorie einer »Religionszugehdérigkeit« (die sie erst einmal
zu Hause erfragen musste) konfrontiert. Das Beispiel illustriert, wie durch
eine Lehrperson der Prozess eines »religioses Otherings« (Mecheril/Thomas-
Olalde 2011: 45, vgl. Kap. 2.2) eingeleitet wurde, in welchem Esma als Ler-
nende mittels Religion als Zugehorigkeits- und Ausschlusscode im piddago-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

gischen Kontext markiert wurde (vgl. Lingen-Ali/Mecheril 2016: 18). Wahrend
sie selbst iiber ein offenes Verstindnis von Religion verfiigte, wurde sie sei-
tens der Lehrperson jedoch klar in die Kategorie Islam gedringt, sozusagen
»fremdmuslimisiert«. Die Zuschreibung zur Kategorie »Muslimin« im Sin-
ne einer Differenzkategorie erfolgte fiir Esma also erstmals im Schulzimmer
durch Fremdzuschreibung. Wie anhand dieses Beispiels aufgezeigt werden
kann, dient die Differenzdimension Religion nicht nur in politischen Debat-
ten, sondern auch im padagogischen Feld als Differenzmarker und als soziale
Unterscheidungspraxis (ebd.). Hierbei ist das im Islamdiskurs vorherrschen-
de Schema leitend (vgl. Kap. 2.1), wonach Musliminnen und Muslime pau-
schal als homogene Gruppe konstruiert werden und der Islam als »andere«,
fremde Religion konstruiert wird, meist kommt hierbei noch der Antagonis-
mus sikularer Westen vs. muslimische Linder zum Tragen (ebd.). Lingen-Ali
und Mecheril weisen zudem auf den interessanten Aspekt hin, dass der Dif-
ferenzmarker Religion primir fiir religiés orientierte Migrant*innen musli-
mischen Glaubens verwendet wird, wihrend im Vergleich dazu religiés ori-
entierte Migrant*innen christlichen Glaubens tendenziell eher Nationen zu-
geordnet werden (ebd.).

Obwohl Esma die Episode dieser Fremdzuschreibung lachend schildert,
deutet doch der prominente Platz, der dieses Erlebnis innerhalb der Ge-
schichte ihrer religiésen Sozialisation und in ihrer Migrationsgeschichte
einnimmt, darauf hin, dass diese Fremdzuschreibung ein einschneidendes
Erlebnis fiir sie darstellte; verschloss sie doch den Blick auf Esmas reale
Lebensumstinde bzw. lebensweltliche religidse Praxis. Sie, die tiglich betete,
musste ihren Vater fragen gehen »aber Moslem und Islam was ist denn
das?« und »wieso weiss ich von dem gar nichts?«. Gerade durch die lachende
Schilderung dieser Erfahrung wird eine gewisse Irritation deutlich, die Esma
hinter der Belustigung versteckt. Sie wird gewissermassen in die Ecke einer
Unwissenden gedringt, wihrend ihr Vater ihr erklirt, dass sie nichts davon
wisse, weil es »wie selbstverstindlich sei«, es nie expliziert wurde, da sie so
sozialisiert wurde (»du lebst das einfach weiter«).

Diese Art von religidser Fremdzuschreibung respektive Differenzkon-
struktion durch eine konstruierte Differenzkategorie Religion geht denn auch
nicht selten einher mit einer Erwartungshaltung seitens der Lehrperso-
nen, Auskunft itber »den Islam« geben zu kénnen. Hiufig fithrt das dazu,
dass in diesem Kontext lebensweltlich relevante religiose Praxen und das
damit einhergehende tradierte Wissen seitens der Lernenden als defizitir
wahrgenommen werden, was nicht selten wie auch bei Esma zu einer in-

14.02.2026, 16:44:33.

207


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Islam, Gender, Intersektionalitat

tensiveren Befassung mit der zugeschriebenen Religion fithrt. Esma sah
sich also gezwungen, sich der sozialen Deutungspraxis und der schulischen
Erwartungshaltung zu beugen und ging am nichsten Tag in die Schule und
»habe ein bisschen erzahlt, ja das ist mein Glaube«. Das »religiose Othering«
(Mecheril/Thomas-Olalde 2011: 45) der Lehrperson wurde von Esma also
aufgenommen und reproduziert. Dies wird dadurch deutlich, dass sie sagt,
»Aha...ich habe doch einen anderen Glauben. Es ist Gott, also es ist ein
Weg, Gottes Weg, aber trotzdem etwas anderes«. Die Fremdzuschreibung
fithrte demnach bei Esma dazu, ihren Glauben als »anders« anzusehen. Das
»Aha« am Anfang des Satzes kann dahingehend gedeutet werden, dass diese
Einsicht mit einer gewissen Uberraschung einherging.

Die Art von Differenzkonstruktion via Religion, wie sie in Esmas Bildungs-
biografie rekonstruiert werden konnte, lisst sich meines Erachtens nur auf
dem Hintergrund eines geschlossenen Religionsbegrifts seitens der Lehrper-
son nachvollziehen. Dass ein geschlossener Religionsbegriff lebensweltlichen
religiosen Praxen teilweise diametral entgegensteht, kann ebenfalls am Bei-
spiel von Esma verdeutlicht werden: Das geschlossene Religionsbild der Lehr-
person liess eine prinzipielle Offenheit, wie die von Esmas gelebter religioser
Praxis, nicht zu. Wie das Beispiel zeigt, verschliessen solche Fremdzuschrei-
bungen den Blick zudem auf reale, lebensweltliche Umstinde und religicse
Praxen, beruhen sie doch auf einem geschlossenen Begriff von Religion, der
ein statisches Bild von Religion mit geschlossenen klar definierten Grenzen
verficht (analog® einem geschlossenen Kulturbegriff, wie ihn bspw. Welsch
2010: 2 beschreibt). Ein offenes Verstindnis von gelebter religioser Praxis,
das von einem offenen Religionsbegriff (analog einem offenen Kulturbegrift,
wie es bspw. das Konzept der Transkulturalitit darstellt, vgl. ebd.: 3) aus-
gehen wiirde, witrde den Blick auf die realen Lebensumstinde bzw. religis-
sen Praxen der Lernenden offnen konnen, da ein solcher eine gegenseitige
Durchdringung und Verflechtung religioser Konzepte umfasst. Lehrperso-
nen, die solche Zuschreibungen vornehmen, legen Lernende jedoch »auf ei-
ne vermeintliche Religionszugehérigkeit fest« (Lingen-Ali/Mecheril 2016: 22).
Wie Lingen-Ali und Mecheril (ebd.) feststellen, suggeriert die Zuordnung bzw.
Markierung von Menschen durch Religion (bzw. religiése Traditionen), insbe-
sondere durch »den Islamc, eine ungerechtfertigte Eindeutigkeit. Solche Kate-
gorisierungen verschliessen jedoch den Blick vor »multireligiésen Familien«

47  Mit Geertz (1983: 44-95) gehe ich davon aus, dass Religion als kulturelles System be-
trachtet werden kann.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

und anderen »synchronen Vervielfiltigungen und woméglich Verschmelzun-
gen« sowie dem Abstandnehmen vom religiésen Glauben (ebd.: 22).

Die interviewten Frauen, bei denen sich die »Taktik« der religiosen Ver-
gemeinschaftung rekonstruieren liess, so kann restimiert werden, stammten
in der Regel aus (insbesondere hinsichtlich Genderrollen und -konzeptionen)
eher traditionell orientierten Elternhiusern. Gleichzeitig waren die Eltern der
Frauen entweder sikular ausgerichtet oder orientierten sich, wie Esmas EI-
tern, an einer Form von tradierter »lived religion« (McGuire 2008). Charak-
teristisch fir die religiose Sozialisation der Frauen war zudem, dass deren
Eltern iiber keine enge Moscheeanbindung verfiigten und keinem Religions-
verein*® angehérten.

Die Differenzkategorie »Muslimin« manifestierte sich in den bildungs-
biografischen Erzihlungen dieser Frauen in erster Linie als »soziale Deu-
tungspraxis« (Lingen-Ali/Mecheril 2016: 17) bzw. als soziale Deutungs- und
Ordnungskategorie im pidagogischen Kontext. Aus einer intersektionellen
Perspektive miissen hier die Differenzdimensionen Religion und »Migra-
tionshintergrund« zusammengedacht werden: Es lisst sich in den sozialen
Deutungspraxen nimlich ein Antagonismus zwischen einem westlich-(siku-
laren)-heimischen »Wir« gegeniiber einem (vermeintlich) muslimisch-(reli-
giosen)-migrantischen »Andern« (ebd.: 18) analysieren. Dieser Antagonismus
stellt, wie am Beispiel von Esma verdeutlicht werden sollte, eine Fremd-
zuschreibung dar, die einerseits mit sozialen Ausschlussmechanismen
einhergeht und andererseits den Blick auf reale lebensweltliche (religiose)
Praxen verschliesst.

48  Die Mehrheit der religios aktiven Muslim*innen unter den Zugewanderten der sog.
»ersten Generation«ist in Vereinen organisiert, die sich meist entlang ethnischer und
sprachlicher Grenzen ausrichten und Moschee-gebunden sind (Zurlinden 2015: 179,
Endres et al. 2013: 11). Diese Vereine verfiigen in der Regel iiber Rdumlichkeiten, die
einerseits der Ausiibung religiéser Praxen dienen, andererseits aber auch als Treff-
punkte fur vielfaltigste Aktivitaten und von folkloristischen Volkstanzgruppen tber
Frauengruppentreffen bis hin zur Hilfe bei Hausaufgaben und Bewerbungsschreiben
reichen (eigene Beobachtungen, Endres et al. 2013: 13, Baumann 2012: 46-52, Behloul
2005: 157). Moschee-ungebundene Organisationen, die tendenziell von religiésen Ak-
teur*innen der zweiten Generation von Zugewanderten frequentiert werden, sind
meist nicht mehr entlang sprachlich-ethnischer Gruppen organisiert. Primdre Um-
gangssprache in diesen Vereinen ist Deutsch.

14.02.2026, 16:44:33.

209


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam, Gender, Intersektionalitat

c) »Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionierung hinsichtlich der
Bildungsbiografie: Agency durch religiése Vergemeinschaftung
Esmas Bildungsbiografie wurde durch starke Momente der Fremdbestim-
mung und durch ein intersektionell wirksames Zusammenspiel verschie-
dener Differenzdimensionen (insbesondere Gender, »Migrationshintergrundx,
»class« und Religion) gepriagt. Mehr Handlungsfihigkeit (Agency) hinsichtlich
ihrer (Bildungs-)Biografie erlangte Esma durch religiése Vergemeinschaftung

und das in diesem Zuge akkumulierte soziale Kapital (Bourdieu 1983b).

Nach ihrer Migration in die Schweiz durch Familiennachzug wurde Esma
aufgrund ihrer noch mangelnden Deutschkenntnisse direkt in die Realstufe
eingestuft*. Esma erwies sich als sehr gute Schiilerin und lernte innerhalb
kiirzester Zeit Deutsch. Gerne hitte sie eine weiterfithrende Schule besucht.
Ihr Traum war es, die Dolmetscherschule zu absolvieren, was sie auch mit
einem Berufsberater diskutierte. Doch die Haltung der Eltern war klar: Eine
nachobligatorische Ausbildung kam fiir Esma trotz guter Noten nicht infrage.

»Sondern du machst etwas, findest einen Job, heiratest nichstens und
dann griindest [Du eine] Familie und dann schaut man auch fir dich. So hat
das eben geheissen« (Esma, A 75).

Dem elterlichen Wunsch zufolge sollte Esma eine Erwerbsarbeit finden,
die Geld einbringt, um die Zeit zu tiberbriicken, bis sie ihr Wohl durch eine
(frithe) Heirat in die Hinde eines Ernihrers legen konnte und sich aus Sicht
ihrer Eltern ihrer eigentlichen Bestimmung, eine Familie zu griinden und die
Kinder aufzuziehen, widmen konnte. Eine Lehrperson versuchte dennoch,
die Eltern umzustimmen. Doch diese zeigten sich unnachgiebig. So war Es-
ma nach dem neunten Schuljahr auf sich alleine gestellt. Sie beschreibt die
Situation am Ende ihrer obligatorischen Ausbildung wie folgt:

»Also mein Vater ist Bauarbeiter, meine Mutter Hausfrau und dadurch, dass
sie nie (...) gebildete Leute gewesen sind, haben sie mir das auch nie bieten
kénnen und sagen: Ey dieser Weg ware richtig oder den kénntest du ma-
chen oder das kénntest du machen und ich bin in ein..anderes Land gekom-
men..mit so vielen Moglichkeiten und trotzdem habe ich nicht gewusst, was
ich jetzt mache[n soll]« (Esma, A 73).

Aus dieser Aussage wird deutlich, wie Esma retrospektiv das geringe Bil-
dungskapital der Eltern dafiir verantwortlich macht, dass diese sie bei der

49  Esma kam im Vergleich zu anderen interviewten Frauen ein wenig spater in die
Schweiz (im Alter von ca. 11 Jahren).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Suche nach einem beruflichen Weg nicht unterstiitzen konnten. Esma, die
es gewohnt war, sich an der elterlichen Autoritit orientieren zu kénnen (und
auch zu miissen), war in der Berufswahl plotzlich auf sich alleine gestellt, oh-
ne dass ihr jemand einen Weg wies. Ihre Eltern hielten an den traditionell-pa-
triarchal geprigten Wertvorstellungen und dem damit einhergehenden Rol-
lenbild fest, was angesichts der zuvor beschriebenen, durch strukturelle Unsi-
cherheiten geprigten Migrationssituation, nicht erstaunt. Sie waren nicht in
der Lage, Esma einen Weg aufzuzeigen, welcher den beruflichen Moglichkei-
ten, die sie in der Schweiz als Seconda fir sich sah, entsprach. So war Esma
auf sich allein gestellt, als sie sich als Damenschneiderin und Kosmetikerin
zu bewerben versuchte:

»..und ich habe damals auch nicht einmal richtig gewusst, wie das mit den
Bewerbungen funktioniert« (Esma, A 73).

Ohne Unterstiitzung und mit mangelndem Wissen in Bezug auf das Be-
werbungsverfahren bei Lehrstellen gelang es Esma nicht, sich im hart
umkidmpften Lehrstellenmarkt der neunziger Jahre durchzusetzen. Just in
der Zeit, in der Esma ihre Schule abschloss, sah sich die Schweiz nimlich erst-
mals seit dem zweiten Weltkrieg mit einer ungewohnt hohen Arbeitslosigkeit
konfrontiert und litt unter einem damit einhergehenden Lehrstellenmangel
(Aarburg/Gretler 2011: 292; Ryser/von Erlach 2007: 48). Fiir Jugendliche mit
»Migrationshintergrund«, die mehrsprachig waren und nicht Deutsch als Mut-
tersprache hatten, war es in dieser Zeit gegeniiber Eingesessenen ungleich
schwerer an eine Lehrstelle zu gelangen. Esmas frithe Bildungsbiografie
war zudem durch das Genderbild ihrer Eltern (und die damit einherge-
henden Zukunftspline) geprigt, das fiir sie eine zusitzliche manifeste
Bildungsbarriere darstellte. Ferner waren ihre Eltern nicht in der Lage, sie
im Einschlagen eines nachobligatorischen Bildungswegs zu unterstiitzen,
einerseits durch die Migrationssituation und andererseits aufgrund ihres
eignen geringen Bildungskapitals. Aus intersektioneller Sicht wirken bei den
Frauen die Differenzdimensionen Gender, »class« und »Migrationshintergrund«
gemeinsam als Bildungsbarriere. Ein Ubergang in die nachobligatorische
Ausbildung gelang keiner der interviewten Frauen, bei denen diese »Taktik«
rekonstruiert werden konnte, auf Anhieb.

Auch Esma drohte bildungs- und berufsbiografisch im Arbeitsmarkt
»durch alle Maschen« zu fallen. Trotz der Absicht zu arbeiten, »egal, was es
ist« (Esma, A 75), ergab sich ein halbes Jahr nach Abschluss der obligato-
rischen Schulzeit keine Anschlusslosung fiir Esma. Dank der Vermittlung

14.02.2026, 16:44:33.

pAll


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam, Gender, Intersektionalitat

durch eine Nachbarin kam sie dann schliesslich als Hilfsarbeitskraft in einer
Tankstelle unter:

»lch bin hineingekommen, habe ich gesagt: Ok Esma, jetzt bist du da. Du
hast null Ahnung von dem Ganzen, aber du kimpfst fiir das, was du jetzt da
bist« (Esma, A 75).

Esma ergriff die Chance, die sich ihr bot und die sie davon bewahrte, ginz-
lich aus dem Berufsleben ausgeschlossen zu werden. Tatsichlich gelang es
ihr, sich innerhalb von zwei Jahren an der Tankstelle ungeachtet fehlender
Ausbildung zur Geschiftsfithrerin hochzuarbeiten, eine Errungenschaft, auf
die sie bis heute sehr stolz ist.

Es gelang Esma durch soziales Kapital trotz fehlender nachobligatori-
scher Ausbildung vom Arbeitsmarkt nicht ginzlich ausgeschlossen zu werden
und einen Weg in die Arbeitswelt zu finden, zumindest »dorthin, wo es noch
Platz hat« (vgl. Mey 2015: 235)°°. Dennoch, so wurde bald deutlich, war sie nun
beruflich »parkiert« — ohne Ausbildung ergaben sich fiir die ehemals ambi-
tionierte, gute Schiilerin im Arbeitsmarkt keine weiterfithrenden Anschliisse.
Dementsprechend langweilte sie sich.

Angekommen an einem Punkt, wo sich (berufs-)biografisch keine An-
schliisse mehr ergaben, gefangen in einer existenziellen Ehekrise, ohne
Unterstiitzung ihrer Familie, suchte Esma (erneut) Zuflucht und Halt im
Glauben. Sie schildert ein spirituelles Erlebnis, das sie auf dem Nullpunket
einer existenziellen Lebenskrise »rettete«:

»Als ich damals im Bett gelegen bin und geweint habe und gesagt habe: Cott
hilf mir, ich habe einfach keine Kraft mehr //mhm// So kann ich nicht mehr.
Es ist wirklich wie mein letzter Atemzug gewesen. //Mhm// Wirklich sozu-
sagen und...ich weiss nicht wie ich das soll beschreiben aber, oder, oder zei-
gen..es ist so wie..wie als hitte mir etwas, also sie...mein...ich sage so mein
Schutzengel oder meine Engel gewesen sind, wo mich wirklich wie... wie ge-
streichelt haben und gesagt haben...von Innen habe ich es gespiirt, weil es
ist so ein tiefes Emotionsgefiihl gewesen, das mir gesagt hat —irgendetwas

50 Mey (2015: 235-236) bezeichnet stark fremdbestimmte Uberginge von Jugendlichen,
die zwar gelingen, aber deren Chancen auf dem Arbeitsmarkt aus strukturellen Griin-
den eingeschrinkt sind, und denen aus diesen Griinden wenig privilegierte Positionen
in wenig privilegierten Branchen zugewiesen werden, als »Wege in die Arbeitswelt,
dorthin, wo noch Platz ist« (ebd.).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

gesagt hat. Es wird alles in Ordnung kommen, mach dir keine Sorgen« (Es-
ma, A 39).

Wie schon frither als Kind, als sie auf dem Schulweg zur Madonna betete,
fand sie auch hier in einer schwierigen Lebensphase Zuversicht und Halt im
Glauben. Ohne Hoffnung, am Ende ihrer Krifte erfuhr sie ein spirituelles
Erlebnis, das sie als Wendepunkt in ihrem Leben bezeichnet.

Etwa zur selben Zeit lernte Esmas Partner einen gliubigen Muslim ken-
nen, der ihm ein Buch zum Lesen mitgab; auch er begann sich intensiver mit
dem Glauben auseinanderzusetzen. Der Mann, den er kennengelernt hatte,
wurde zum engen Freund und fithrte die Familie in seinen religiésen Verein
ein, wo sie in einen neuen Bekanntenkreis gelangten, der sie und ihre Familie
von Beginn an unterstiitzte:

»Die Menschen sind s0, im Vergleich zu diesen Kollegen (...), die wir frii-
her gehabt haben, die mehr so Interessen-Kollegen gewesen sind: Wenn
du in Not bist, sind wir nicht da, aber wenn wir Interesse haben, sind wir
da. //Mhm// Und dort haben wir gesehen, nein diese Kollegen sind anders.
Sind wirklich andere Menschen und..dort haben wir nachher gesehen, die
sind nicht fiir unsere Interessen da, sondern die sind auch fiir unsere Not da.
//IMhm// Also dann, als wir sie am meisten gebraucht haben, sind sie fiir uns
wirklich da gewesen. //Mhm// Und das hat uns nachher noch mehr gestarkt,
dort hinein zu schauen, was ist das? Wieso haben sie..Wieso sind sie so oder?
(..). Das hat mich mehr so richtig fasziniert dort drinnen, dass, (..) nachher
in dieser Freundschaft, dassich erkannt habe..das sind doch Freunde, die ich
konnte nicht nur brauchen, weil ich jetzt in Not bin, sondern wirklich meine
Lebensfreunde, sage ich mal so. (..) Aber wirklich, weil ich bemerkt habe,
sie tun uns gut und die sind fiir uns gut da. Und das hat mich nachher mehr
auchindie Religion hineingezogen und habe mich mehrinteressiert« (Esma,
A 46-47).

Wie aus voranstehender Aussage deutlich wird, beforderten sich das Finden
dieses neuen Freundeskreises und die Suche nach einem religiésen Weg ge-
genseitig. Die Art, wie die Menschen dieses religiésen Vereins ihnen und ih-
rer Notsituation begegneten, beeindruckte Esma und ihren Mann sehr. Bald
wollte Esma diese Gruppe, die ihr Halt gab, nicht mehr verlieren. Durch die
Akkumulation von sozialem Kapital (Bourdieu 1983b) innerhalb dieser Religi-
onsgemeinschaft stabilisierte sich die Situation von Esma und ihrer Familie
allmihlich. Getragen von stabilen sozialen Beziehungen und der Orientierung

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam, Gender, Intersektionalitat

an der religiésen Praxis fand Esma einen Ausweg aus ihrer Lebenskrise. Das
Uberwinden einer (berufs-)biografischen Krise mittels der religiésen Verge-
meinschaftung ist ein zentrales Element dieser »Taktik«. In Esmas Fall trug
die Vergemeinschaftung gar zur Stabilisierung der ganzen Familie bei. Denn
auch Esmas Partner iiberwand mithilfe der Religionsgemeinschaft allmih-
lich seine tiefe psychische Krise und konnte Fuss fassen, trotz der massiven
strukturellen Probleme, welche die Heiratsmigration mit sich brachte.

Entscheidenden Halt fand Esma insbesondere in der Frauengruppe der
Moschee, wo ich sie wihrend meiner teilnehmenden Beobachtung kennen-
lernte. Die Frauengruppe, in der Esma sich regelmissig mit anderen Frauen
traf und trifft, ist Ort des Austauschs:

»Man geht dort, man beschaftigt sich nicht nur, eben auch das Thema Is-
lam, sondern auch Alltag, also...(...) wir machen dort alles Mogliche. Also von
Cespréachen her, ist es sehr offen, wo wir uns treffen. (..) aber unsere Frau-
engruppe ist mehr fir mich wie eine..Freundschaftsgruppe, kann ich sagen.
/IMhm// Wo ich mal, (...) wo ich mal den Alltag sein lassen kann und sagen:
Jetzt gehe ich mich mal mit Frauen bequatschen (lacht)« (Esma, A 54).

Die Frauengruppe bildet fiir Esma einen ausseralltiglichen sozialen Raum.
Esma betont, dass hier »nicht nur« religiése Themen, »sondern auch Alltag«
bzw. Alltagsfragen »bequatscht« werden kénnten. Wie ich beobachten konnte,
herrscht in diesen Frauengruppentreffen ein dusserst familidrer Ton. Nicht
zuletzt diirfte diese Vertrautheit auch damit zusammenhingen, dass diese
Gruppe seit lingerem besteht, ihre Kernmitglieder sehr konstant sind und
auch ausserhalb der Moschee privaten Kontakt pflegen (Feldprotokoll Nov.
2014). An den Gruppentreffen wird gescherzt, die Frauen nehmen einander
auf den Arm, umgekehrt werden jedoch auch ernstere Themen diskutiert.
Gleichzeitig bildet diese Frauengruppe auch einen selbstbestimmten und ei-
gendefinierten Raum der kritischen religiosen Selbstsozialisation, wo Frauen
mit »the realisation of a pius self« beschiftigt sind (Saba 2012: 128). Eben-
so finden in muslimischen Frauengruppen Aushandlungsprozesse beziiglich
der Legitimitit religiéser Praxen statt (vgl. hierzu auch Bleisch Bouzar 2012:
292-294). Ich konnte bspw. beobachten, dass in diesem geschiitzten Rahmen
Fragen religioser Praxis mitunter kontrovers diskutiert werden, insbesonde-
re frauenspezifische Auslegungen religioser Gebote (Feldprotokoll Nov. 2014),
die unter Ausschluss der >miannlichen Welt« besprochen werden sollen. So z.B.
Fragen, welche die >Reinheit der Frau« betreffen. Auch konnte ich mehrfach
beobachten, wie im Rahmen dieser Diskussionen ménnliche religiose Auto-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

ritit oder Entscheide von (minnlichen) religidsen Autorititen infrage gestellt
wurden, beziehungsweise auf ihre lebensweltliche sTauglichkeit« gepriift und
kritisch hinterfragt wurden. Gegenteilig zur Rezeption im 6ffentlichen Islam-
diskurs kénnen solche Gefisse durchaus emanzipatorischen Charakter haben
und einen Raum fiir autonome kritische Fragen bilden. So wurde bspw. dis-
kutiert, ob eine Frau, die in der Zeit einer Pilgerreise die Menstruation hatte,
wirklich die Moschee, welche Ziel der Reise war, nicht betreten sollte, oder ob
hier trotz anderslautender Weisungen von Gelehrten eine Ausnahme gemacht
werden diirfe bzw. solle (Feldprotokoll Nov. 2014).

Esma gelingt es im Rahmen dieser Gruppe, eigene Gedanken zum el-
terlich eingeforderten Rollenbild und zu ihrem Bildungsweg bzw. ihren Bil-
dungswiinschen zu formulieren. Im geschiitzten Kreis der Frauengruppe re-
flektiert sie Genderbilder (wie bereits in ihrer Kindheit angelegt) kritisch und
verficht in Debatten hinsichtlich religiéser Autorititen autonome Positionen,
die nicht alle Frauen teilen. So ist sie in der zuvor geschilderten Diskussion
zur Pilgerreise bspw. der Ansicht, dass die Frau sich unbedingt der Ansicht
der Gelehrten widersetzen und die Moschee betreten solle, denn es komme ja
nicht auf die dussere, sondern auf die innere Reinheit, die Reinheit des Her-
zens an und die sehe sowieso nur Gott selbst, so ihre Position (Feldprotokoll,
ebd.).

Esmas Berufswunsch war, wie angedeutet, Dolmetscherin, was ihr ob
der beschriebenen Umstinde verwehrt blieb. Dennoch dolmetschte sie be-
reits kurz nach dem Schulabschluss durch die Vermittlung einer Frau der Ge-
meinde gelegentlich fiir ein Integrationszentrum in verschiedenen Kontexten
fiir andere Familien, z.B. in Gesprichen mit Lehrpersonen oder auf der Ge-
meinde. Ohne Ausbildung blieben diese Einsitze jedoch sehr sporadisch. Die
Akkumulation des sozialen Kapitals in der Religionsgemeinschaft wird fur
Esma jedoch letztlich zur zentralen Ressource der Weiterentwicklung ihrer
Bildungsbiografie und ermichtigt sie zum Wiedererlangen von mehr Hand-
lungsfihigkeit (Agency) innerhalb ihres intersektionell eingeschrankten »Mog-
lichkeitsraums« (Holzkamp 1983). Innerhalb der Frauengruppe der Moschee
traf Esma gleich auf mehrere Frauen, die ihre Mehrsprachigkeit mangels an-
derer Optionen als berufliches Bildungskapital nutzten und sich zu sog. »in-
terkulturellen Dolmetscherinnen« mit eidgendssischem Fachausweis ausbil-
den liessen. Sie alle besuchten eine Ubersetzerinnenschule fiir Migrant*in-
nen, die sich in Form einer Modularausbildung berufsbegleitend in zwei Jah-
ren bewiltigen lasst. Innerhalb dieser Ausbildung ist eine Migrationserfah-
rung Bedingung und wird, wie die Sprache, zur entscheidenden Ressource

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 Islam, Gender, Intersektionalitat

der Bildungsbiografie. Die Frauen der Frauengruppe ermutigten Esma, diese
Ausbildung ebenfalls anzupacken.

»..und so plotzlich habe ich einfach dh..wie soll ich das ausdriicken? Mein In-
neres verstirkt und bin mehr zum..zum Ausserlichen gekommen. Mehr so
mich auch getraut zu zeigen, also ich bin ja da und, und ich kann etwas in
meinem Leben erreichen. Obwohl ich immer hinten dran noch andere Pro-
bleme gehabt habe im Leben oder. Und so habe ich mir immer von tiefs-
tem Herz gewiinscht, hey es muss jetzt etwas in deinem Leben passieren (...)
du brauchst jetzt irgendetwas was dich festigt, was du fiir dich selber etwas
willst erreichen« (Esma, A 36).

Esma fasste durch die gewonnene innere Stirke neues Selbstvertrauen und
den Entschluss, mehr Handlungsfihigkeit hinsichtlich ihrer (Berufs-)Biogra-
fie zu erlangen. Sie wiinschte sich seit geraumer Zeit einen Ausweg aus ihrer
beruflichen Langweile und bildungsbiografischen Sackgasse. Durch die Ver-
gemeinschaftung im Religionsverein gelangte Esma zu neuer Entschlossen-
heit und packte diese Ausbildung berufsbegleitend erfolgreich an.

Wie aus der folgenden Aussage deutlich wird, ist sich Esma der Be-
deutung ihres Freundeskreises fiir ihre (berufs-)biografische Entwicklung
bewusst. Heute besitzt Esma zudem gar das Selbstbewusstsein, die Moglich-
keiten zur persénlichen und beruflichen Entwicklung, von denen sie durch
die Akkumulation von sozialem Kapital durch die Religionsgemeinschaft und
die Frauengruppe profitierte, als reziprok anzusehen.

»Aber durch die Phasen in unserem Leben, wo sich ergeben haben..Haben
wir genau dann, die Leute kennengelernt, wo ich jetzt sagen kann, (...) Gott
hat es so gewollt, dass wir sie kennenlernen, weil durch sie...nicht nur uns
aber auch denen sind vielleicht auch andere Tore aufgegangen« (Esma, A
53).

Was Esma retrospektiv bildungsbiografisch als gottliche Fiigung deutet, kann
aus sozialwissenschaftlicher Perspektive als das Wiedererlangen von mehr
Handlungsfihigkeit (Agency) durch die Akkumulation von sozialem Kapital
(Bourdieu 1983b) mittels der »Taktik« (De Certeau 1988: 89) der religiosen Ver-
gemeinschaftung rekonstruiert werden. Im Einklang mit einschligigen For-
schungsergebnissen zeigte sich in den (Bildungs-)Biografien, dass Moscheen
und deren Religionsvereine biografisch nicht »nur« als religiése Stitte bzw.
Orte der Ausiibung religidser Praxen fungieren, sondern im Sinne von »multi-
funktionellen Dienstleistungszentren« (Behloul 2005: 157, 2004) als Ausgangs-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

punkete fiir vielfiltigste Aktivititen dienen (vgl. hierzu auch: Endres et al. 2013:
13, Baumann 2012: 46-52, Martens 2010: 163,172-73, Marti/Kraft/Walter 2010:
46-47, Behloul 2010: 58, 2005: 157, Behloul/Lathion 2007: 201). Religionsge-
meinschaften stellen fiir die Frauen vielmehr Netzwerke dar, die »eine sozia-
le Infrastruktur, mit deren Hilfe sich auch ausserreligiose Ziele verwirklichen
lassen, zur Verfiigung stellen« (Coleman 1990 zit.n. Traunmiiller 2018: 917).
Die Akkumulation von sozialem Kapital (Bourdieu 1983b) war fiir die weitere
bildungsbiografische Entwicklung der interviewten Frauen entscheidend. Ba-
der und Fibbi (2012: 55) weisen darauf hin, dass fiir Jugendliche mit »Migrati-
onshintergrundc« ein »soziales Kapital, welches breite und vielfiltige Kontak-
te beinhaltet« ein entscheidender Vorteil ist, wenn es darum geht, beruflich
zu bestehen. Religionsvereine bilden soziale Riume, mittels derer die Frau-
en dieser »Taktik« von der Herkunftsfamilie unabhingiges, soziales Kapital akku-
mulieren konnten. Anlehnend an King (2004: 28ft.) begreife ich die Phase der
Adoleszenz und des frithen Erwachsenenlebens als »Moglichkeitsraum« Holz-
kamps (1983), in dem in Auseinandersetzung mit dem »bisherigen« eigenen
Leben — und besonderes mit der familialen Herkunft(-sgeschichte) — in Um-
gestaltungsprozessen potenziell neue, eigene Lebensentwiirfe entwickelt und
neue Perspektiven gewonnen werden kénnen (King 2004: 28ft.). So gelang es
den interviewten Frauen in ihrer Adoleszenz durch die »Taktik« der religi6-
sen Vergemeinschaftung mehr Handlungsfihigkeit (Agency) innerhalb ihres
intersektionell beschriankten »Moglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) zu erlan-
gen. Durch die von der Herkunftsfamilie unabhingigen Akkumulation von
sozialem Kapital konnten sie sich bis zu einem gewissen Grade von den durch
das Elternhaus geprigten strukturellen Bildungsbarrieren emanzipieren (z.B.
von der vom elterlichen Genderbild geprigten Hinfilligkeit einer nachobli-
gatorischen Ausbildung wegen einer frithen Heirat) und eine weniger durch
Fremdbestimmung geprigte Berufslaufbahn einschlagen.

Verschiedentlich ist bereits auf die gesellschaftlich integrierende Funk-
tion religiéser Netzwerke von Migrant*innen hingewiesen worden (vgl. u.a.
Baumann 2015, 2012; Endres et al. 2013, Nagel 2015, 2013, Pickel 2014). Nagel
(2015, 2013) zeigt vor dem Hintergrund einer relationalen Netzwerkperspek-
tive die vielfiltigen gesellschaftlichen Einbindungen religiéser Migrantenge-
meinden und deren »zivilgesellschaftliches Potential« (Nagel 2014: 17ff.) auf.
Baumann (2012: 47) unterstreicht zudem, dass Religionsgemeinschaften »mit
ihrem Sprach-, Beratungs- und Bildungsangebot« Integrationsarbeiten leis-
ten, »die sonst seitens des Staates oder der Zivilgesellschaft zu leisten wiren«

(ebd.).

14.02.2026, 16:44:33.

217


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam, Gender, Intersektionalitat

Der Religionssoziologe Pickel (2014) untersucht zudem in Bezug auf
christliche Kirchen die Frage, inwiefern religiose Netzwerke als »gesell-
schaftliche Integrationsressource« (2014: 41) wirken kénnen. Rekurrierend
auf die Sozialkapitalforschung Putnams spricht er von »religiosem Sozialka-
pital« (ebd.: 47). Religidses Sozialkapital umfasst Pickel zufolge »freiwillige
soziale Netzwerke, die auf religiésen Uberzeugungen griinden (faith-based)
oder in Beziehung zu einer Kirche stehen und dort entstehen (Bibelkreise,
Jugendgruppen, Sozialhilfegruppen« (ebd., Herv. im Orig.). Weiter stellt er
in einer empirischen Studie fest, dass »religioses Sozialkapital strukturell
briickenbildend« wirken kann (ebd.: 53). Dass dhnliche Mechanismen auch
in nicht-christlichen religiésen Netzwerken zum Zuge kommen kénnten und
auch hinsichtlich Bildungsbiografien bedeutsam werden, lisst sich anhand
der erhobenen Daten vermuten und in der berufsbiografischen Entwicklung
von Esma exemplarisch verdeutlichen: Sie konnte mithilfe der »strukturell
briickenbildenden« (Pickel 2014: 53) Wirkung der religiosen Vergemein-
schaftung ihre (bildungs-)biografische Krise iiberwinden und fand dank des
sozialen Kapitals, das sie akkumulieren konnte, einen Weg, eine nachob-
ligatorische Ausbildung in Angriff zu nehmen. Heute arbeitet Esma dank
ihrer neu erworbenen Ausbildung nur noch 5o Prozent in der Tankstelle, den
anderen Teil ihres Einkommens kann sie mit Dolmetschen bestreiten. Sie
iibersetzt insbesondere fiir die Polizei, wo sie mittlerweile fest angestellt ist.
Die Vergemeinschaftung im Religionsverein bildet mittlerweile seit Jahren
den Mittelpunkt von Esmas (sozialem) Leben und die religiése Praxis stellt
fiir sie (und auch fir ihre Familie) eine tigliche Selbstverstindlichkeit dar.
Auf Vermittlung der Frauengruppe der Moschee ist Esma nun ebenfalls in
einem interkulturellen und interreligiésen Gremium engagiert.

Wie Mey und Rorato (2010) in einer Lingsschnittstudie zu Bildungs-
biografien von Jugendlichen mit »Migrationshintergrund« betonen, lassen
sich die Qualitit von Einbindungen in »herkunftsbezogene Communities«
bildungsbiografisch keineswegs »auf einen blossen Ort des Riickzugs redu-
zieren« (ebd.: 4). Auch Endres et al. (2013: 78) stellen in ihrer empirischen
Studie zu muslimischen Jugendgruppen fest, dass diese — anders als der
vorherrschende gesellschaftspolitische Diskurs bisweilen suggeriert — nicht
Nischengruppierungen darstellen, innerhalb derer junge Menschen von der
Gesellschaft wegdriften:

»Vielmehr bilden sie eigendefinierte Raume, in denen sich Kinder, Jugendli-
che und junge Leute mit Migrationshintergrund wichtige Ressourcen holen

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

kénnen, die ihnen helfen, mit einer oft rauen sozialen Umwelt zurecht zu
kommen« (ebd.).

Diese Art von Bedeutung von Religionsvereinen liess sich bei den interview-
ten Frauen ebenfalls feststellen. Die religiose Vergemeinschaftung fithrte bei
ihnen nicht zu einer gesellschaftlichen Separation — im Gegenteil: Die Reli-
gionsgemeinschaft wirkte integrativ und fing auf, wo Sozialstaat, Elternhaus
und Bildungssystem nicht gentigend Unterstiitzung bieten konnten und die
Frauen durch das wirkmichtige Zusammenspiel der Differenzdimensionen
Gender, »Migrationshintergrund« und »class« davon bedroht waren, bildungs-
biografisch »aus dem System zu fallen«.

Religionsvereine und -gemeinschaften bildeten fiir diese Frauen also so-
ziale Riume, wo sie Zugehorigkeit, Anerkennung und Unterstiitzung erfah-
ren konnten und mithilfe derer sie gar mehr Handlungsfihigkeit (Agency) hin-
sichtlich ihrer (Bildungs-)Biografie (wieder-)erlangen konnten.

Zusammenfassung » Taktik« Typus 3

Die Bildungsbiografien der interviewten Frauen, bei denen die »Taktik«
der religiosen Vergemeinschaftung rekonstruiert werden konnte, wurden
zunichst durch starke Momente der Fremdbestimmung und durch ein
intersektionell dusserst wirksames Zusammenspiel verschiedener Differenz-
dimensionen (insbesondere Gender, »Migrationshintergrund«, »class«) gepragt.
Religion als Differenzdimension manifestierte sich in den Bildungsbiografien
der jungen Frauen primir als »soziale Deutungspraxis« (Lingen-Ali/Mecheril
2016: 17) im pidagogischen Kontext im Zusammenspiel mit der Diffe-
renzkategorie Migrationshintergrund«). Mehr Handlungsfihigkeit (Agency)
hinsichtlich ihrer Bildungsbiografie erreichten die Frauen schliesslich mit-
tels der »Taktik« der religiésen Vergemeinschaftung und des im Zuge dieser
akkumulierten sozialen Kapitals (Bourdieu 1983b).

Die Frauen lebten als Téchter von Gastarbeitern oder politischen Gefliich-
teten zunichst als transnationalisierte Familien (Bryceson/Vuorela 2002),
bevor sie mit ihren Miittern und Geschwistern per sog. »Familiennachzug«
in die Schweiz kamen.

Sie waren hinsichtlich ihrer (Bildungs-)Biografie aus intersektioneller
Perspektive gleich mehrfach belastet, einerseits aufgrund des »Migrations-
hintergrundes«, der sie strukturell gesehen gesellschaftlich benachteiligte.
Aufgrund der prekiren arbeitsmarktlichen und gesellschaftlichen Posi-
tion ihrer Eltern wurden sie in der Schweiz einer wenig privilegierten

14.02.2026, 16:44:33.

219


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Islam, Gender, Intersektionalitat

unterschichtenden »class« bzw. gesellschaftlichen Position zugerechnet.
Andererseits wirkten auf die Frauen starke Gender-bedingte Einschrankun-
gen hinsichtlich der (Bildungs-)Biografie; insbesondere das traditionelle
elterliche Rollenbild, das eine frithe Heirat der Frauen vorsah, fungierte als
Bildungsbarriere, ging es doch einher mit den elterlichen Vorstellungen einer
generellen Hinfilligkeit einer nachobligatorischen Ausbildung fiir Frauen.
Bereits in der Schule wurden die Frauen, die aus weitgehend sikularen
Haushalten stammten, zudem mit der Differenzdimension Religion kon-
frontiert. Im piadagogischen Kontext wurden sie als Lernende mittels der
Differenzkategorie »Muslimin« als Zugehdorigkeits- und Ausschlusscode als
»Andere« markiert (vgl. Lingen-Ali/Mecheril 2016: 18).

Bei (Bildungs-)Biografien von Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstru-
iert werden konnte, miissen also aus einer intersektionellen Perspektive die
Differenzdimensionen Gender, »Migrationshintergrund« und »class« und Reli-
gion zusammen gedacht werden. Aufgrund des genderbasierten Rollenbilds
und der fehlenden Unterstiitzung des Elternhauses blieb den Frauen eine
nachobligatorische Ausbildung verwehrt. Im Alleingang gelang der Ubergang
von der Realschule in eine nachobligatorische Ausbildung nicht. Sie fanden
sich nach lingerer Ubergangsphase ohne Ausbildung in wenig privilegierter
Ausgangslage auf dem Arbeitsmarkt, in Arbeitsverhiltnissen dort »wo es noch
Platz hat« (Mey 2015: 235).

Sie heirateten frith und fiigten sich zunichst den elterlichen Wiinschen.
Die Arbeit in einer schlecht qualifizierten Position, so die elterliche Vorstel-
lung, war eigentlich als Provisorium bis zur Heirat gedacht und nicht von
Dauer: Dieser elterliche Plan erwies sich jedoch als folgentrichtige Fehlkal-
kulation. Das Paradoxe an der berufsbiografischen Entwicklung der jungen
Secondas war nimlich, dass sie, obwohl fiir sie eine klassische Hausfrauenrol-
le vorgesehen war, hinsichtlich einer arrangierten transnationalen Heirat™ de
facto meist eher eine klassische Mannerrolle einzunehmen hatten. Innerhalb
dieser wurden sie — zumindest wihrend einer gewissen Zeit — zur familia-
len Erndhrerin und auch im ausserhiuslichen Bereich stellten sie die zentrale
Orientierungsfigur ihrer angeheirateten Eheminner dar, die zunichst nicht

51 Eine von der Familie arrangierte Heirat mit einem Partner aus Siidosteuropa bildete
nach 1991 wegen Verschiarfung der Einreisebestimmungen meist die einzige Moglich-
keit fiir Grossfamilien, transnationale Bindungen zu festigen oder neu zu kniipfen (vgl.
Aarburg/Cretler 2011: 233). Eine Einreise in die Schweiz zwecks Arbeitsmigration war
fiir Menschen aus dem Balkan nach 1991 faktisch quasi nicht mehr moglich.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

der Landessprache michtig waren. Dadurch, dass sie durch eine fehlende
Ausbildung in prekiren Arbeitsverhiltnissen standen, die am untersten Ende
des Arbeitsmarkts angesiedelt waren, reproduzierten sie die prekire elterli-
che soziale Stellung. Die Frauen wurden also mittels des Zusammenspiels die-
ser Differenzdimensionen gezwungen, einen Lebensweg einzuschlagen, der
weder ihren Berufswiinschen noch ihren schulischen Fihigkeiten entsprach,
sondern tendenziell den soziodkonomischen Hintergrund der Eltern repro-
duzierte. Ein bildungsbiografisches Ausbrechen stellte fiir die interviewten
Frauen, die sozialisiert waren, sich den elterlichen Wiinschen zu fiigen, zu-
nachst keine Option dar.

Typisch fur die »Taktik« der religidsen Vergemeinschaftung ist das Mo-
ment, in dem sich die Frauen (bildungs-)biografisch in einer Sackgasse sehen
und aufgrund eines massiven strukturellen Drucks in eine scheinbar ausweg-
lose (berufs-)biografische Krise geraten.

Vor dem Hintergrund dieser intersektionell wirksamen Beschrinkungen
lasst sich in diesem Typus die »Taktik« der religiosen Vergemeinschaftung
rekonstruieren: Sie wenden sich einer Religionsgemeinschaft zu, was in
den biografischen Erzihlungen der Frauen als Wendepunkt ihres Lebens
dargestellt wird und teilweise im Zusammenhang mit einem von den Frauen
geschilderten Erweckungserlebnis steht. Was die interviewten Frauen als
»gottliche Rettung« aus der Krise deuten, kann aus sozialwissenschaftlicher
Perspektive als das Wiedererlangen von mehr Handlungsfihigkeit (Agency)
durch die Akkumulation von sozialem Kapital (Bourdieu 1983b) mittels der
»Taktik« (De Certeau 1988: 89) der religiésen Vergemeinschaftung rekon-
struiert werden. Um zu bestehen, mussten sich die interviewten Frauen von
den elterlichen Wertevorstellungen 16sen und darin bestirkt werden, sich
(bildungs-)biografisch ungeachtet grossen strukturellen Drucks weiter zu
entwickeln. Diese Ablésung gelang durch die »Taktik« der religiésen Verge-
meinschaftung. Durch die von der Herkunftsfamilie unabhingige Akkumulation
von sozialem Kapital gelang den Frauen eine berufliche Weiterentwicklung,
die ihnen ansonsten verwehrt geblieben wire.

Verschiedentlich ist auf die gesellschaftlich integrierende Funktion reli-
gioser Netzwerke von Migrant*innen hingewiesen worden (vgl. u.a. Baumann
2015, 2012; Endres et al. 2013, Nagel 2015, 2013, Pickel 2014, Weisskoppel 2008,
Spickard 2005). Dass diese integrierende Funktion auch hinsichtlich von Bil-
dungsbiografien Relevanz entwickeln kann, kann anhand der analysierten
Fille exemplarisch illustriert werden.

14.02.2026, 16:44:33.

221


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Islam, Gender, Intersektionalitat

Anders als der gesellschaftspolitische Diskurs suggeriert, wirkten bei
diesen Frauen Religionsgemeinschaften nicht als Orte des Riickzugs in
eine kompensierende Sinnwelt, sondern als integrierende Gemeinschaften.
Hier konnten die Frauen fiir die Berufsbiografie entscheidendes soziales
Kapital (Bourdieu 1983b) akkumulieren und dadurch mehr Handlungsfi-
higkeit (Agency) hinsichtlich ihrer (Bildungs-)Biografie wiedererlangen. Die
Religionsgemeinschaft wirkte als »religioses Sozialkapital« (Pickel 2014: 50)
integrativ und fing auf, wo Elternhaus und Bildungssystem versagten und
die Frauen durch das wirkmichtige Zusammenspiel der Differenzdimen-
sionen Gender, »Migrationshintergrund« und »class« davon bedroht waren,
bildungsbiografisch »aus dem System zu fallen«.

5.4 Typus 4: »Taktik« der widerstandigen Mikropraktiken

b.4.1 Duaa

Duaa (27) wird mir durch eine ihrer Freundinnen, die mit ihr bei einem gros-
sen Detailhdndler zusammenarbeitet, als Gesprichspartnerin vermittelt. Die
junge Frau, so fiel mir bereits bei der ersten Begegnung auf, tragt ihr Haar
unter einem Tuch, das auf eine spezielle Art und Weise geschlungen ist: Es
ist hinten im Nacken zusammengekniipft. Das Tuch war sehr eng gebunden
und an der Vorderfront stirnseitig prangte das goldene Emblem einer grossen
prestigetrichtigen Modemarke. Ich war mir zunichst nicht sicher, ob es sich
bei dem Tuch um ein Modeaccessoire oder ein religiéses Symbol handelte.
Duaa, so erzihlte sie mir bei der ersten Begegnung, ist verheiratet und
hat drei kleine Kinder, welche die Vorschul- und Primarstufe besuchen. Sie
fliichtete mit ihrer Familie als Kleinkind aus einem kriegsgeplagten Land in
der Sahelzone in die Schweiz, die Flucht dauerte mehrere Jahre und fiihr-
te iiber ein arabisches Land auf Umwegen in die Schweiz. Duaas Vater war
urspriinglich Ingenieur, auf dem langjihrigen Fluchtweg und spiter in der
Schweiz arbeitete er jedoch als Koranlehrer und Imam. Duaas Mutter verfig-
te iiber keine formale Schulbildung, sie war Familienfrau und kiitmmerte sich
um die sechs Kinder und heute auch um ihre Enkelkinder. Zeitweise, als ihre
Kinder noch nicht zum Familieneinkommen beitragen konnten, ging Duaas
Mutter putzen, um zum knappen Familieneinkommen etwas beizusteuern.
Eigentlich, sagte Duaa, hitte sie immer gerne Kochin gelernt. Niemals,
wirklich niemals, so erzihlte sie, habe sie im Verkauf arbeiten wollen, so wie

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

sie das heute tiglich tut. Zentrales Hindernis einer Bewerbung auf eine Lehr-
stelle als Kéchin war, dass Duaas Vater nicht begeistert war von den sehr un-
regelmissigen Arbeitszeiten und insbesondere vom Arbeitsweg, der teilweise
in der Nacht hitte zuriickgelegt werden miissen. Ihr Vater hitte dies einzig
zugelassen, wenn er sie personlich hitte holen kénnen, dies war jedoch auf-
grund seiner beruflichen Verpflichtungen nicht méglich. Duaa bewarb sich
gemiss den Wiinschen des Vaters infolgedessen nicht auf Kochlehrstellen und
stellte ihren Berufswunsch zuriick.

Wahrend des zehnten Schuljahrs, welches Duaa an die Realschule an-
schloss, hatte sie ihren Traum, sich als Kéchin zu bewerben, noch nicht ganz
aufgegeben. Von der Lehrerin erhielt sie jedoch keine Unterstiitzung: Diese
nahm Duaas Berufswunsch nicht ernst und »zwang« sie, wie Duaa es aus-
driicke, sich bei einem grossen Detailhindler zu bewerben. Die Lehrerin fugte
kurzum die Drohung an, wenn sie sich nicht dort bewerbe und keine Abstri-
che bei ihren Bildungswiinschen mache, konne sie die Schule gleich verlas-
sen, da sie mittlerweile eine der Einzigen sei, die keine Lehrstelle in Aussicht
habe. Duaa wollte die Lehrstelle dennoch nicht, sie konnte sich eine Arbeit
im Verkauf nicht vorstellen. Sich aktiv zu wehren, stellte fiir sie jedoch eben-
falls keine Option dar - sie ist stets bemiiht, direkte Konfrontationen mit Re-
prasentant*innen der hegemonialen Gesellschaft moglichst zu vermeiden. So
versuchte sie sich entsprechend mittels »widerstindige[r] Mikropraktiken«*>
(Rothfuss 2012) zu wehren, was in diesem Fall bedeutete, dass sie absichtlich
eine lausige Bewerbung verfasste: Sie hoffte, das Schicksal wiirde sich gniadig
erweisen und der Detailhindler wiirde ihre Lehrstellenbewerbung ablehnen,
wenn sie ein fehlerhaftes Motivationsschreiben abschicke, das voller »Tipp-
Ex« sei. IThre Hoffnung war jedoch vergeblich: Sie erhielt die Lehrstelle, die
sie nie wollte, und nahm sie schliesslich an.

Wihrend der Lehre, als Duaa an der Kasse arbeitete, fiel sie einer Journa-
listin auf, die einen Artikel iiber die Frau mit Kopftuch an der Kasse schrieb.
Infolgedessen erliess die Chefetage des Unternehmens plétzlich ein generel-
les »Kopftuchverbot« fiir Angestellte. Duaa wurde von ihrem Vorgesetzten
vor die Wahl gestellt: Entweder sie ziehe das Kopftuch aus, oder sie miisse

52 Als »(widerstindige) Mikropraktiken« beschreibt Rothfuss (2012: 53ff.) auf De Cer-
teaus Handlungstheorie rekurrierend, mikroskopische Taktiken, mittels derersich bra-
silianische Favela- Bewohner*innen >fintenreich< und »listig« gegen die fortwiahrende
gesellschaftliche Stigmatisierung und Ausgrenzung der brasilianischen Mehrheitsge-
sellschaft zu wehren wissen (ebd.: 205ff.).

14.02.2026, 16:44:33.

223


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Islam, Gender, Intersektionalitat

die Lehre abbrechen. Gemeinsam mit ihren Eltern entschied sie, das Kopf-
tuch wahrend der Arbeitszeit auszuziehen. Auch hier war sie gezwungen, sich
dem grossen strukturellen Druck durch intersektionelle Beschrinkungen zu
beugen. Unter diesen, durch starke Fremdbestimmung gepragten Umstin-
den konnte Duaa schliesslich ihre Lehre beim Detailhindler abschliessen. Ihr
eigentlicher (Lebens-)Plan bestand jedoch, wie sie beschrieb, seit dem Aufge-
ben ihres eigentlichen Berufswunschs darin, zu heiraten und »mit zwanzig
Jahren ein Kind zu habenc. Ihre berufliche Entwicklung schrieb sie bereits in
jungen Jahren ab und verlegte ihre Ziele ausschliesslich ins Private. Sie lernte
einen Mann auf einer Hochzeit ihrer erweiterten Familie kennen und hei-
ratete ihn nach wenigen Monaten. Ihr Vater fand das ein bisschen iibereilt,
stimmte jedoch schliesslich zu. Kurz darauf gebar Duaa das erste von drei
Kindern - genau wie sie es vorgesehen hatte — mit zwanzig Jahren.

Nach ihrem Lehrabschluss arbeitete sie an der Kasse des Detailhdndlers
weiter, wo sie fast tiglich mit teilweise heftigen Anfeindungen hinsichtlich
ihrer dunklen Hautfarbe konfrontiert wurde. Als eines Tages ein Kunde sich
weigerte, seinen Korb auszuriumen und die Waren auf das Laufband zu stel-
len, mit dem Kommentar, sie konne das selbst tun, ging Duaa zu ihrem Vor-
gesetzten und bat ihn um eine Versetzung nach hinten ins Lager. Sich in di-
rekter Konfrontation mit Kund*innen (als Reprisentant®innen der hegemo-
nialen Mehrheitsgesellschaft) zu befinden, stellte fir Duaa in der Regel aus
ihrer subalternen (Spivak 1988) und mit wenig Macht ausgestatteten Position
eigentlich keine Option dar, da sie von vornherein »als Verliererin« feststehen
wiirde. Deshalb versuchte sie mit allen Mitteln, eine solche zu vermeiden,
in diesem Falle mittels der >Drohung« sich zu wehren. Sie erreichte damit,
was sie wollte: Der Vorgesetzte versetzte sie >nach hintens, in die Fleischab-
teilung, fernab von den Blicken der Ladenbesucher*innen. Duaa, die peinlich
genau auf die Einhaltung der Speisegebote achtet und all ihre Nahrung nur
in Halal-Liden einkauft, ekelte sich zwar auf ihrem neuen Posten in der Flei-
schabteilung vor dem Schweinefleisch und zog deshalb immer gleich mehrere
Handschuhe iibereinander an, gleichzeitig sagte ihr die Arbeit aber auch zu,
weil sie den stetigen Anfeindungen und Blicken, denen sie als Kopftuch tra-
gende Muslima schwarzer Hautfarbe ausgesetzt war, im hinteren Lager ent-
gehen und sich zuriickziehen konnte. Andererseits gefiel ihr die Arbeit trotz
ihres Ekels vor dem Fleisch recht gut, weil sie, wie sie erzihlt, »das Hirn ge-
brauchen« konnte.

Duaa tradierte das Religionsverstindnis ihrer Eltern, sie wurde traditio-
nell religiés sozialisiert. Uber ihren Vater, der als Koranlehrer titig war, erhielt

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

sie jedoch auch ein wenig formelle religiése Bildung. Der Vater war jedoch
sehr beschiftigt mit den sozialen Aufgaben, die sein Amt mit sich brachte
und verbrachte kaum Zeit mit seinen Kindern. Dennoch war ihm die (Wei-
ter-)Bildung seiner Tochter ein Anliegen: Regelmissig versuchte er Duaa zu
iiberreden, eine weitere Lehre in Angriff zu nehmen, sich weiterzubilden. Der
studierte Ingenieur kannte das schweizerische Schulsystem jedoch zu wenig,
um seine Tochter von Beginn an zu unterstiitzen. Stets hatte er ihr und ih-
ren Schwestern dessen ungeachtet eingeschirft, sie sollen etwas lernen, um
unabhingig von einem Mann zu sein. Duaa sah in ihrem Vater dennoch kei-
nen Referenzpunkt, zu oft war er abwesend in ihrer Kindheit. Lingst sah sie
keinen Sinn mehr in einer weiteren Ausbildung, sie verlagerte das Aufstiegs-
projekt des Vaters in die nichste Generation. Ihre Kinder sollen es einmal
besser haben, studieren kénnen. Hierfiir scheut sie keine Mithen und lernt in
der Freizeit mit ihnen.

Obwohl ihr Vater in einer Moschee titig ist und Duaa dusserst glaubens-
gewiss ihre religiosen Pflichten verrichtet, tut sie dies nur selten in Gemein-
schaft; weder in dem religiosen Verein des Vaters noch im Rahmen einer an-
deren Vereinigung wie bspw. einer muslimischen Jugendgruppe. Der Verge-
meinschaftung im Verein des Vaters geht sie regelrecht aus dem Weg. Zu
sehr empfindet sie das Amt des Vaters als Biirde, der die soziale Kontrol-
le der Glaubensgemeinschaft iiber sie verstirkt und ihre Freiheiten einengt.
Auch sonst verfiigt Duaa tiber wenig Austausch und soziale Riume ausser-
halb ihrer Familie, wo sie bspw. ihre Ausschlusserfahrungen reflektieren und
teilen konnte. So hat sie den beinahe tiglich gemachten Ausschlusserfahrun-
gen kaum etwas entgegenzusetzen. Den weltpolitischen Entwicklungen im
Zusammenhang mit terroristischen Anschligen und den damit einhergehen-
den islamfeindlichen Zuschreibungen sieht sich Duaa als Kopftuch tragende
Muslima ohnmichtig ausgeliefert. Eine von langer Hand geplante Paris-Reise
sagte sie kurz zuvor, anlisslich des Charlie-Hebdo-Attentats, ab. Sie fiirchtet
sich vor Ubergriffen auf sie als Muslimin. Als schwarze Kopftuch tragende
Frau ist sie beinahe tiglich alltagsrassistischen Anfeindungen ausgesetzt und
versucht infolgedessen, wo immer es geht, direkte Konfrontationen mit Re-
prasentant*innen der hegemonialen Gesellschaft zu vermeiden.

Auch hinsichtlich religioser Praktiken zieht Duaa eine Vermeidung einer
direkten Konfrontation bzw. einer Sichtbarkeit in der Offentlichkeit vor und
versucht als religids orientierte Muslima so wenig »sichtbar« wie moglich zu
sein. Sie betet nicht am Arbeitsplatz und in der Offentlichkeit, aus Angst »bléd
angeschaut« zu werden. Das Kopftuch trigt sie stets so, dass es als Modeacces-

14.02.2026, 16:44:33.

225


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Islam, Gender, Intersektionalitat

soire durchgehen konnte. Dies wiederum bringt ihr jedoch Kritik der Familie
und ihrer Glaubensgemeinschaft ein. Lieber noch nimmt sie diese in Kauf, als
offentlich eindeutig als Muslima erkannt zu werden. Einzig die Speisegebo-
te hilt sie peinlichst genau ein. Als religiéses Handlungsfeld, das von aussen
nicht sichtbar ist, kann sie dies tun, ohne aufzufallen. Die zunehmende Aus-
wahl an veganen Lebensmitteln in grossen Supermirkten macht es fiir Duaa
zudem einfacher, wie sie erzihlt, halal einzukaufen, ohne auf die teuren Spe-
zialgeschifte ausweichen zu miissen.

Zentral fiir die »Taktik« der widerstindigen Mikropraktiken, so kann
zusammengefasst werden, sind die starken, intersektional wirkenden
Einschrankungen der Bildungsbiografie. Neben Gender, »class«, »Migrati-
onshintergrund« und Religion wirkt zusitzlich verstirke einschrinkend die
Differenzdimension Kérper (Hautfarbe). Die Religionszugehorigkeit wird
fir Duaa unter diesem einschneidenden strukturellen Druck zum Stig-
ma innerhalb der hegemonialen Mehrheitsgesellschaft. Der Ubergang zur
nachobligatorischen Ausbildung ist bei Frauen, bei denen diese »Taktik«
identifiziert werden konnte, zudem von starker Fremdbestimmung ge-
prigt. Um Zugang zu Bildung zu erlangen und im Berufsleben stehen zu
konnen, bleibt ihnen die Vermeidung einer direkten Konfrontation mit
Reprasentant®innen der hegemonialen Gesellschaft, allenfalls begegnen sie
strukturellem Druck mit der »Waffe der Schwachen« (Rothfuss 2012: 218) —
mit der »Taktik« der widerstindigen Mikropraktiken, wie z.B. dem Verfassen
einer fehlerhaften Bewerbung auf eine ungewollte Stelle.

5.4.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«
der widerstandigen Mikropraktiken

Nach diesem einleitenden Portrait von Duaa wird die »Taktik« des Bildungs-
zugangs durch Vermeidung der direkten Konfrontation mittels Mikrowider-
stands nun anhand der folgenden Kapitel dargelegt, es sind dies) Herkunfts-
milieu im Zusammenhang mit der »Taktik«; b) Die Rolle der Religion und der Diffe-
renzkategorie »Muslimin« hinsichtlich der Bildungsbiografie und c) »Taktik« gesell-
schaftlicher Selbstpositionierung beziiglich der Bildungsbiografie.

Bei den interviewten Frauen der »Taktik« 4 konnten keine unterschiedli-
chen Ausprigungen (bzw. Untertypen) ausgemacht werden.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

a) Herkunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«
Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« der widerstindigen Mikro-
praktiken rekonstruiert werden konnte, geh6ren Familien von anerkannten,
politischen Gefliichteten an. Die Familien der Frauen wurden in den Lindern,
von wo sie fliichteten, politisch verfolgt. So auch der Vater von Duaa, der mit
seiner Familie anfangs der 9oer-Jahre aus einem kriegsgebeutelten Land in
der Sahelzone fliichtete. Ihre Eltern gehorten da der Opposition an oder stan-
den ihr zumindest nahe.

Den unmittelbaren Anlass zur Flucht von Duaas Familie gab ein konkretes
Gewalterlebnis im Zusammenhang mit dem tobenden Biirgerkrieg, das sich
bis heute in Duaas Erinnerungen eingebrannt hat:

»lch weiss, ich bin noch jung gewesen, noch klein, dreijéhrig, ich weiss nur,
dass in unsere Kiiche eine Bombe eingeschlagen ist, denn wir haben dort
ein Haus gehabt, wir haben in einem Haus gelebt und dann si-si-sind meine
Eltern, haben alles zusammengepackt einfach das Wichtigste, das Nétigs-
te, dhm, dann sind wir 4h zum Nachbarhaus gerannt oder hingegangen und
dort sind ganz viele Nachbarn miteinander gewesen. Und nachher 4h sind
wir weiter, weil mein Vater hat gesagt, hier in diesem Quartier, ich weiss die
Orte nicht, wie sie ganz genau hiessen, hat er gesagt, hier sind wir nicht si-
cher, dann sind wir weiter gegangen in ein anderes Haus und dort haben wir
ein paar Monate gelebt. Dann weiss ich nur noch, dass wir mit einem sehr
grossen Schiff, ist glaube ich eine Yacht gewesen, keine Ahnung, amu ein
riesiges Teil von einem Schiff, sind wir dann nach [ein Land in Nordaftika]
gegangen, ja. //Mhm// Und dort haben wir dann gelebt« (Duaa, A 40).

Duaa erzihlt eine Fluchtgeschichte, wie sie oftmals bezeichnend fiir Fliich-
tende von Gewaltkonflikten ist, die versuchen, von Afrika nach Europa zu
gelangen (vgl. u. v.a. Belloni 2016, 2015, Weissképpel 2008). Sie beschreibt
ein Gewalterlebnis, das den Ausschlag fiir eine relativ abrupte Fluchtentschei-
dung gab. Diesem Aufbruch folgte eine jahrelange Migrations- bzw. Fluchtge-
schichte, die sich als ein »biografisch offener Prozess« zeigte, »der mit mehr-
fachen Ortswechseln und geografischen Grenziiberschreitungen verbunden«
war (Weisskoppel 2008: 91). Wie Duaa schildert, versuchte ihre Familie zuerst
an einen einigermassen sicheren Ort zu gelangen und dort in Erfahrung zu
bringen, ob sich Optionen fiir eine Weiterreise ergeben.” Eine lingere Zeit,

53  Die transnationale Migrationssituation der Fliichtenden gestaltet sich oft fluid, vor-
ibergehend, mulitilokal, variabel, unabgeschlossen und erfolgt »nicht unbedingt in

14.02.2026, 16:44:33.

221


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 Islam, Gender, Intersektionalitat

an die sich Duaa noch erinnern kann, verbrachte sie als Kleinkind in einem
Land in Nordafrika:

»Ich bin mit drei, wir sind vom [einem Land in der Sahelzone] nach [ein an-
deres Land in Nordafrika] gegkommen und in [der Hauptstadt] bin ich auch
noch dortin die Schule gegangen. Dort war ich dreijahrig bis fiinf, ja bis fiinf
sind wir dort in die Schule. Ich bin dort, wir haben dort zwei Jahre gelebt.
Mein Vater hat dort als Koranlehrer gearbeitet« (Duaa, A 40).

Aus Duaas Erzihlung wird deutlich, dass sich die Familie damals auf einen
lingeren Aufenthalt in Nordafrika einstellte. Dies wird insbesondere daran
ersichtlich, dass die Kinder der Familie eingeschult wurden und der Vater
eine Arbeit als Koranlehrer annahm.

Nicht zuletzt ist die Mobilitit in der transnationalen Migration auch
massgeblich davon beeinflusst, welche sozio-6konomischen Moglichkeiten
sich an einem (temporiren) Aufenthaltsort ergeben. Weisskoppel illustriert
in ihrer Studie tiber transnationales Handeln in protestantischen Kirchge-
meinden (Weisskoppel 2008) anschaulich, wie Migrationsentscheide situativ
erfolgen koénnen und neben der Sicherstellung der 6konomischen und
sozialen Kontinuitit des familidren Systems nicht zuletzt, gerade bei Aka-
demikern, auch bildungsbiografische Motive zum Tragen kommen kdnnen
(ebd.: 91).

Auch fiir Duaas Vater brachte die Flucht entscheidende berufsbiografische
Verinderungen mit sich. Als Akademiker, welcher der Opposition nahe stand,
hatte er in einem durch einen dreissigjihrigen Biirgerkrieg geprigten Land
keinerlei Aufstiegschancen (vgl. hierzu auch Weisskoppel 2008: 79). Auch spi-
ter, als Gefliichteter, wihrend der jahrelangen transnationalen Migration hat-
te er ohne Arbeitserfahrung und mangels Anerkennung seines Bildungsab-
schlusses keine Moglichkeit, seinen urspriinglichen Beruf als Ingenieur aus-
zuilben. Weisskoppel weist darauf hin, dass in der multilokalen Migrationssi-
tuation die jeweiligen Konstellationen »der sozialen, kulturellen und 6kono-
mischen Kapitalformen den je spezifischen transnationalen Raum« aufspan-

Orientierung aufein ausschliessliches Zielland« (Weisskoppel 2008: 91). Innerhalb des
Prozesses einer solchen sogenannten »chain-migration« (ebd.) werden unterschiedli-
che Aufenthaltsorte in Kauf genommen und situativ versucht, Ziele zu verwirklichen
(ebd.). Belloni (2016: 55) weist zudem darauf hin, dass die Mobilitit bzw. Weiterreise
der Fliichtenden sehr eng mit transnationalen familialen Netzwerken und deren (6ko-
nomischen Ressourcen) verbunden ist.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

nen und zeigt auf, wie diese in der Fluchtsituation als »Ressourcen« (ebd.:
92) mobilisiert werden. Als Aktivierung einer solchen »Ressource« kann die
berufliche »Umorientierung« von Duaas Vater vom Ingenieur zum Koranleh-
rer gedeutet werden. In der Migrationssituation (bereits wihrend der Flucht,
spiter auch in der Schweiz) orientierte sich Duaas Vater neu und besann sich
auf seine sozialisatorisch bedingte religiése Bildung in der Koranschule zu-
riick. In der Migrationssituation stellte diese plotzlich eine 6konomische Res-
source dar, die es ihm ermdglichte als Koranlehrer und Imam seine Familie
unabhingig von der Anerkennung seines akademischen Bildungsabschlusses
und vom momentanen Aufenthaltsstatus sowie relativ unabhingig von der
Arbeitsmarktsituation zu ernihren.

Schliesslich gelangte Duaa mit ihrer Familie in die Schweiz — mit dem
Flugzeug, wie Duaa erzdhlt. Dort ersuchte ihr Vater um politisches Asyl. Es
folgten wieder mehrere Jahre mit unterschiedlichen Aufenthaltsorten in ver-
schiedenen Asylunterkiinften in der Schweiz. Dem Vater war es jedoch ein
grosses Anliegen, wie Duaa erzihlt, moglichst bald auf eigenen Fiissen zu ste-
hen. Sobald der Aufenthaltsstatus der Familie geklart war, suchte und fand er
eine unabhingige Unterkunft fiir sich und seine Familie. Auch aus 6konomi-
scher Perspektive war es den Eltern wichtig, unabhingig zu werden. Die Mut-
ter fand eine Arbeit in einer Reinigungsfirma, wihrend es dem Vater gelang,
seine Titigkeit als Koranlehrer und Imam weiterzufithren und zu intensivie-
ren. Heute leitet er einen Moscheeverein in einer grosseren Deutschschwei-
zer Stadt, wo er sich mit seiner Familie in einem Vorort nieder liess. Obwohl
der Vater die dkonomische Grundlage seiner Familie, die mittlerweile sechs
Kinder umfasste, dadurch relativ schnell und unabhingig absichern konnte,
empfand Duaa die Arbeit ihres Vaters als alles andere als vorteilshaft fir sie.
Sie litt einerseits darunter, dass der Vater aufgrund der vielseitigen Verpflich-
tungen, welche das Amt als Imam mit sich brachte’, zu Hause kaum anwe-

54  Fragt man Imame in der Deutschschweiz nach ihrem Arbeitsalltag, beschreiben sie
in der Regel einen Rund-um-die-Uhr-Job (Feldprotokoll 2014). Neben dem Leiten des
Freitagsgebetszdhlensie eine schier endlose Reihe weiterer Tatigkeiten auf: Religions-
und Koranunterricht, manchmal auch Sprachunterricht fiir Kinder, Jugendliche und Er-
wachsene, Beantworten religionsbezogener Fragen der Claubigen, Durchfiihrung is-
lamischer Eheschliessungen und Scheidungen, islamische Seelsorge in Spitalern und
Gefangnissen, Totenwaschung und Totengebet, Trauerbegleitung, manchmal auch die
Begleitung von Pilgerfahrten nach Mekka. Die Imame der Moscheevereine iberneh-
menjedoch weit mehrals religiose Aufgaben im engeren Sinn: In zahlreichen Situatio-
nen werden sie zu Hilfe gerufen (dies verstarkt in der Migrationssituation), sei dies bei

14.02.2026, 16:44:33.

229


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 Islam, Gender, Intersektionalitat

send war. Andererseits verstirkte die Tatigkeit des Vaters die soziale Kontrolle

der (Glaubens-)Gemeinschaft iiber Duaa und ihre Geschwister:

»(..) in jeder Ecke kennen uns die Leute, wir kennen sie nicht. //Mhm// Und
was mich jeweils nervt, ist, dass sie dann zu meinen Eltern gehen oder zu
meinem Vater, ich habe deine Tochter gesehen, die ist dort und dort gewe-
sen, um diese Uhrzeit. Es ist mithsam, //mhm// es nervt, du kannst nirgends
hin, ohne dass du weisst, deine Eltern wissen es schon« (Duaa, A 50).

Wie aus dieser Aussage deutlich wird, stérte es Duaa, dass sie und ih-

re Geschwister als Kinder des Imam beobachtet wurden und dass die

(Glaubens-)Gemeinschaft somit die Funktion einer erweiterten, aber auch

anonymen Kontrollinstanz einnahm und quasi als s>verlingerter Arm¢ der

Eltern ihre Handlungen kontrollierte und so auf ihre Lebenswelten Einfluss

ausiibte.

Sie erzihlt, wie sie teilweise 6ffentlich zurechtgewiesen wurde, wenn sie

gewisse, als Norm geltende Kleidervorschriften nicht einhielt. Ein Erlebnis ist
ihr diesbeziiglich in besonderer Erinnerung geblieben:

»Ich bin, vor ein paar Jahren (halbes Lachen) bin ich von einer arabischen
Frau angesprochen worden, ob ich nicht die Tochter vom Imam bin. Norma-
lerweise sageich den Leuten einfach nein, gar nicht//ok//ich kenne die Leute
nicht, weil es nervt mit der Zeit. //Ja// und dann habe ich, ich weiss nicht, war-
um ich dieser Frau ja geantwortet habe und die hat dann mich, so verflucht
(lacht). Es war Sommer und ich habe das Kopftuch wie jetzt angezogen ge-
habtund (..) Ja, meinen Hals hat man ein wenig mehr gesehen und dann hat
sie mich angefangen zimeschisse™, ich bin ihr einfach...einfach ihr davon ge-
rannt. Weil ich habe gefunden, Kolleg®, ich weiss, was ich machen muss, ich
kenne meine Religion, nur weil mein Vater Imam ist, heisst das nicht, dass
du mich jetzt verurteilen musst« (Duaa, A 50).

55

56

der Bewadltigung alltiglicher Lebensprobleme, zur Schlichtung innerfamilidrer Kon-
flikte sowie bei Problemen mit Schulen und Behorden. Haufig, so schildern sie, wer-
den sie auch mitten in der Nacht gerufen oder angerufen. Hinzu kommt noch eine
Reihe reprasentativer Aufgaben, wie z.B. Offentlichkeitsarbeit fiir die Moscheevereine
oder die Mitarbeit in interreligiosen Gefdssen (vgl. zu den Aufgaben von Imamen in
Moscheevereinen in Deutschland auch Kamp 2007).

Wortlich tibersetzt =»zusammenscheissen«. Schweizer Mundartausdruck fir verbales,
starkes Massregeln, »zusammenstauchen.

Umgangssprachliche, etwas saloppe Art, das Gegeniiber anzusprechen, um auszudrii-
cken, dass man sich auf derselben (Hierarchie-)Ebene sieht.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Duaa entzieht sich dem Druck durch die gesellschaftliche Kontrolle als Toch-
ter des Imam mittels der »Taktik« der widerstindigen Mikropraktiken. »Nor-
malerweise« sagt sie den Leuten, die sie ansprechen und die sie nicht kennt,
nimlich einfach, sie sei nicht die Tochter des Imam. Sie widersetzt sich al-
so der gesellschaftlichen Kontrolle, indem sie abstreitet, dass der Imam ihr
Vater ist, und sich so der Massregelung entzieht.

An diesem Beispiel kann die »Taktik« der widerstindigen Mikropraktiken
besonders gut verdeutlicht werden: De Certeau konzipiert »Taktiken« resp.
deren Kreativitit als »Waffe der Schwachen« (Rothfuss 2012: 218): »Taktiken«
sind Handlungsweisen, die aus subalternen Positionen hinaus »mit dem Ter-
rain fertigwerden« miissen, das ihnen »so vorgegeben wird, wie es das Gesetz
einer fremden Gewalt organisiert« (De Certeau 1988: 89). Die Situation, in der
Duaa von Gemeindemitgliedern angehalten wird, und potenziell zurecht ge-
wiesen werden konnte, kann als Situation gedeutet werden, die durch »das
Gesetz einer fremden Gewalt organisiert« (ebd.) und strukturiert ist — nim-
lich der sozialen Kontrolle der (fiir Duaa anonymen) Glaubensgemeinschaft.
Mittels ihrer »Taktik« kann sich Duaa einer Normierung entziehen. Wie an
dem Beispiel, das Duaa schildert, rekonstruiert werden kann, bietet diese
»Taktik« aus der subalternen Position heraus die Méglichkeit, mehr Agency
innerhalb eines stark begrenzten »Mdglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) zu
erlangen — oder in De Certeaus Worten die Moglichkeit zur »Bewegung >in-
nerhalb des Sichtfeldes des Feindes« (De Certeau 1988: 89). Wie De Certeau
ausfithrt, muss eine »Taktik« »wachsam die Liicken nutzen, die sich in beson-
deren Situationen der Uberwachung durch die Macht der Eigentiimer auftun.
(..) Sie kann dort auftreten, wo man sie nicht erwartet. Sie ist die List selber«
(ebd.). Duaa nutzt also »listig« die Gunst des Augenblicks und entzieht sich.
Wird der (strukturelle) Druck jedoch zu gross, wie die Begegnung mit der
»arabischen Frau« illustriert, zieht sie sich zuriick. Als sie einmal nicht zu
der tblichen widerstindigen Mikropraktik griff und nicht abstritt, dass sie
die Tochter des Imam sei, wurde sie von einer Frau aufgrund von angeblich
nicht eingehaltenen Kleidernormen verurteilt. Duaa blieb nichts anderes iib-
rig, als davonzurennen, um sich einer direkten Konfrontation zu entziehen.
Ein »Ausdiskutieren« bzw. offenes Bekunden des eigenen Standpunkts aus
der subalternen Position heraus kommt nicht in frage. Die direkte Konfron-
tation in einem Konflike stellt fiir Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstru-
iert werden konnte, aus ihrer subalternen gesellschaftlichen Position heraus
keine Option dar. In dem Moment, in dem eine direkte Konfrontation droht,
bleibt ihnen als Handlungsoption also einzig der (geordnete oder ungeord-

14.02.2026, 16:44:33.

231


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Islam, Gender, Intersektionalitat

nete) Riickzug, um in der taktischen, »kriegswissenschaftlichen« (De Certeau
1988: 20) Analyse De Certeaus zu verbleiben. Dass ein solcher >Riickzug« wie
es Duaas »Davonrennen« darstellt, nicht unbedingt nur als Kapitulation vor
hegemonialen Uberzeugungen gedeutet werden muss, kann aus dem folgen-
den Nachsatz von Duaa geschlossen werden: »Ich habe gefunden, Kolleg, ich
weiss, was ich machen muss, ich kenne meine Religion, nur weil mein Vater
Imam ist, heisst das nicht, dass du mich jetzt verurteilen musst...«. Die Aus-
sage weist darauf hin, dass Duaa der Frau, vor der sie davonrennt, keinesfalls
das Recht einrdumt, so mit ihr zu sprechen, sie zu »verurteilen«. Implizit ver-
deutlicht wird dies zudem durch das Wort »Kolleg«, mit dem Duaa die Frau als
Gegeniiber imaginir anspricht: »Kolleg« kennzeichnet eine umgangssprach-
liche, etwas saloppe Art, ein Gegeniiber anzusprechen, mit dem man sich auf
derselben reziproken (Hierarchie-)Ebene, als »Kolleg“innen« sieht und nicht
unterlegen. Dennoch bleibt eine direkte Konfrontation, ein direktes Ausspre-
chen dieser Gedanken aus. Duaa rennt davon. Durch das Wegrennen entzieht
sie sich erfolgreich einer Konfrontation, aus der sie als Suzbalterne potenziell
»als Verliererin« hervorgegangen wire.

Das Herkunftsmilieu von Frauen, bei denen die »Taktik« der widerstindi-
gen Mikropraktiken rekonstruiert werden konnte, zeichnet sich durch stin-
dige Bedrohung einer Prekarisierung (Pelizzari 2009) aus. Die Eltern stehen
meist in schlecht bezahlten, prekiren Arbeitsverhiltnissen und ihre Erwerbs-
biografien sind von grossen (finanziellen) Unsicherheiten geprigt.

Auch fiir Duaas Eltern stellt die Finanzierung der Grossfamilie in Duaas
Kindheit eine grosse Herausforderung dar. Durch die Erwerbstitigkeit sind
sie zeitlich sehr ausgelastet — die Mutter putzt in einer Reinigungsfirma, der
Vater ist taglich bis spit abends in der Moschee als Imam titig; und dennoch
ist das Geld stets knapp. Durch die Abwesenheit des Vaters und die ebenfalls
grosse Arbeitsauslastung der Mutter sind die Geschwister oft auf sich alleine
gestellt. Die grosseren Geschwister beaufsichtigen die Jingeren. So erstaunt
es auch nicht, dass fiir Duaa im Alltag ihrer Kindheit in erster Linie ihre il-
teren Geschwister und nicht die Eltern die entscheidenden Bezugspersonen
darstellten.

Die langjihrige transnationale Flucht iiber mehrere Aufenthaltsorte so-
wie die gesellschaftlich prekire Situation fithrten bei Duaa zu einem Gefiihl
einer (sozialen) Deterritorialisiertheit und Heimatlosigkeit. Als Kopftuch tra-
gende Muslima schwarzer Hautfarbe mit »Migrationshintergrunds, die mit
einer wenig privilegierten gesellschaftlichen und 6konomischen Position vor-
lieb nehmen muss, ist Duaa aus intersektioneller Sicht mit wirkmachtigen

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Ausschlussmechanismen konfrontiert. Strukturell gesehen kommen infolge
dieser Ausgangslage die Differenzdimensionen Gender, Religion, »Migrations-
hintergrund«, class und Korper gemeinsam zum tragen. Die zahlreichen gesell-
schaftlichen Ausschlusserfahrungen, denen sie sich aufgrund der sichtbaren
Differenzmarker Hautfarbe (Korper) und Kopftuch (Religion und Gender) aus-
gesetzt sieht, verstirken das Gefiihl einer mangelnden Zugehorigkeit. Nach
einem Zwischenfall in einem Zug, bei dem Duaa, die zeit ihres Berufslebens
hundert Prozent gearbeitet hatte, von einem ilteren Herrn verbal heftig at-
tackiert wird, sie liege doch nur dem Staat auf der Tasche, zieht sie gar in
Erwigung, aus der Schweiz wegzuziehen:

»Eine Zeitlang hatte ich wirklich so eine Phase, 4hm, was soll ich iber-
haupt hier in der Schweiz machen, ich werde ja nicht akzeptiert, ich bin
in meinem...in meiner Heimat, bin ich ein[e] Auslander[in], ich bin in der
Schweiz ein[e] Auslander[in]. //Mhm// Ich habe eigentlich gar keine Heimat.
//IMhm// Ich habe nirgendwo, wo du, wo ich mich daran halten kann und
sagen //mhm// mou®” hier gehére ich hin. //Mhm// das habe ich gar nicht.«
(Duaa, A 41).

Das Gefiihl von Heimatlosigkeit spiegelt sich in Duaas Aussage im Ausdruck
»Auslinder[in]«. Dieser dient ihr, um die mangelnde (soziale) Anerkennung
zu markieren, die sie von der hegemonialen Mehrheitsgesellschaft erfihrt,
sowohl im Geburtsland ihrer Eltern als auch in der Schweiz und die sie zum
Schluss fithrt, sie sei heimatlos. Wohl fiihlt sie sich einzig in »arabischen Lin-
dern«:

»Dann bleibt einem wirklich nichts anderes (ibrig als die arabischen Lander.
(...) Ich, wie gesagt, ich gehdre zur Gesellschaft, es schaut mich niemand bléd
an. Ich werde nicht ausgestossen wegen meiner Hautfarbe, meine Kinder
kdnnen herumrennen, die, meine Kinder werden akzeptiert, das ist genauso
wie hierihr Schweizer, wennihrim Zugsitzt und eure Kinderam spielen sind,
dass die anderen hinschauen und auch zulicheln euren Kindern« (Duaa, A
52).

Duaa schildert, wie sie im Urlaub Zugehorigkeit erfahren kann. Gleichzeitig
wird aus dem Zitat besonders deutlich, wie Duaa insbesondere auch unter
der Differenzdimension Korper (Hautfarbe) leidet, aufgrund derer sie gesell-
schaftlich »ausgestossen« und stigmatisiert wird. Sie hebt hervor, wie sie Zu-

57  Schweizerische Mundart fir »doch«.

14.02.2026, 16:44:33.

233


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Islam, Gender, Intersektionalitat

gehorigkeit und Differenz anhand der Behandlung ihrer Kinder in der Of-
fentlichkeit erfihrt. An anderer Stelle erwihnt sie, dass ihre Kinder sich stets
besonders brav benehmen sollten und nicht herumrennen, weil sie sonst an-
gefeindet wird, sie habe diese nicht im Griff. Mehrmals tiberlegt sie mit ih-
rem Mann, auszuwandern. Diese Pline scheitern schliesslich am Veto ihres
Vaters.

Riegel (2004) legt in ihrer Studie iiber Orientierungen und Handlungsfor-
men junger Migrantinnen in Deutschland dar, dass Prozesse der sozialen Ein-
und Ausgrenzung eng mit dem Kampfum gesellschaftliche Anerkennung und
Zugehorigkeit verkniipft sind. Die Frage der Zugehorigkeit zur hegemonia-
len >Mehrheitsgesellschaft« zielt nach Riegel nicht primir »auf formale Aspek-
te ab, sondern auf ihre soziale Anerkennung, Wertschitzung und ihre soziale
und emotionale Einbindung« (ebd.: 353). Eng damit verbunden und zu verste-
hen ist Riegel zufolge die Konzeption der Frauen von Heimat, die nicht auf
einer formellen Zugehorigkeit basiert, sondern auf der Sehnsucht nach einer
sozialen Heimat, im Sinne »von affektiven Bindungen und sozialer Geborgen-
heit« (ebd.). Aus dem voranstehenden Zitat von Duaa kann rekonstruiert wer-
den, dass auch sie sich nach einer sozialen Heimat sehnt und es hierbei nicht
um eine formale Zugehdorigkeit, sondern um einen Ort geht, an dem sie so-
ziale Anerkennung erfahren kann, »wo ich mich daran halten kann und sagen
(...) mou hier gehore ich hin«. Die zahlreichen Ausschlusserfahrungen fithren
zu einem Gefiihl der Heimatlosigkeit, der mangelnden Anerkennung und Zu-
gehorigkeit. Wie Riegel feststellt, setzt eine gelingende Anerkennung die »Be-
reitschaft der Mehrheitsgesellschaft voraus, die eigene Dominanz und damit
verbundene Normalititsvorstellungen aufzugeben und einem gleichberech-
tigten Aushandlungsprozess freizugeben« (ebd.: 358). Diese gesellschaftliche
Bereitschaft ist aus Duaas Perspektive aufgrund der intersektionell wirken-
denden, einschrinkenden, hegemonialen Strukturen nicht erfahrbar, zu zahl-
reich sind ihre Ausschlusserfahrungen, die sie taglich macht.

b) Die Rolle der Religion und der Differenzkategorie »Muslimin«
hinsichtlich der Bildungsbiografie: als Muslimin stigmatisiert

Duaa wurde in ihrer Familie religios sozialisiert. Als Tochter eines Koranleh-

rers genoss sie zudem eine grundlegende formale religiése Bildung. Sie ist

glaubensgewiss und ihre Religiositit stellt fiir sie als sozialisatorisch erwor-

bene Selbstverstindlichkeit eine umfassende Lebensordnung dar.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Im Gegensatz zu ihren Eltern ist Duaa nicht Mitglied in einem religidsen
Verein, auch vergemeinschaftet sie sich nicht in virtuellen Feldern wie bspw.
auf Social Media. Fiir so was habe sie keine Zeit, sagt sie, neben ihrem 100-%-
Arbeitspensum sei sie froh, wenn sie genug Zeit finde, die sie mit ihren
Kindern verbringen kénne.

Gleichwohl ist Duaa auf der Suche nach einem Weg, wie sie als Musli-
ma in der hegemonialen Mehrheitsgesellschaft bestehen kann. Aufgrund un-
terschiedlichster intersektionell zusammenwirkender Differenzdimensionen
sieht sie sich fast taglich mit Ausschlusserfahrungen konfrontiert:

»lch sehe es jeweils im Zug, es sitzt niemand neben mir //mhm// wenn ich
das Kopftuch richtig an habe //mhm// Egal wie voll es ist. Es sitzt niemand
neben mir. (...). Liegt es jetzt an meiner Hautfarbe, liegt es jetzt dran, dass-
dass ich ein Kopftuch an habe? (..) Ich weiss manchmal wirklich nicht, wie
ich meine eigene Religion, hier in der Schweiz, //mhm// ausleben soll (...) ja,
schau dir das hier an, ziehst du ein Kopftuch richtig an, wirst du behandelt,
wie der letzte Dreck« (Duaa, A 51).

Als Hijab tragende Muslima schwarzer Hautfarbe ist Duaa zahlreichen Aus-
grenzungsprozessen ausgesetzt. Sichtbar als gliubige Muslima im offentli-
chen Raum wird Duaa insbesondere dann, wenn sie einen Hijab »richtig,
bzw. so dass auch der Hals bedeckt ist, anzieht. Durch das Tragen eines re-
ligiésen Symbols, das Frauen vorbehalten ist, entfaltet die Differenzkatego-
rie »Muslimin« im Zusammenspiel Gender und Religion volle Wirksamkeit. Als
Beispiel hierfiir fithrt Duaa an, dass sie »wie der letzte Dreck« behandelt wird,
wenn sie »ein Kopftuch richtig« anzieht.

Als glaubensgewisse Frau, fiir welche das Bedecken ihrer Haare »ein nicht
verzichtbarer Ausdruck ihrer Identitit ist« (Scherr et al. 2015: 149), kann sich
Duaa aufgrund des intersektionellen Zusammenspiels der Differenzdimen-
sionen Gender und Religion Ausschlusserfahrungen der Differenzkategorie
»Muslimin« kaum entziehen. Hinzu kommt fiir Duaa noch die Differenzdi-
mension Korper (Hautfarbe), aufgrund derer sie zusitzlichen rassistischen
Anfeindungen ausgesetzt ist. Taglich erfahrbar wird das Zusammenspiel
der Differenzdimensionen Gender, Religion und Kirper fur Duaa und die
Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstruiert werden konnte, in kleinen
alltagsrassistischen Handlungen von Reprisentant®innen der hegemonialen
Gesellschaft — wie z.B. die von Duaa geschilderte Situation verdeutlicht, dass
sich im Zug niemand neben sie setzten will, und zwar »egal wie voll es ist«.
Unter diesen Vorzeichen ist auch die schon fast rhetorisch anmutende Frage

14.02.2026, 16:44:33.

235


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Islam, Gender, Intersektionalitat

zu lesen, ob es nun an der Hautfarbe oder am Kopftuch liege (dass niemand
neben ihr sitzen wolle). Sie fragt sich weiter — auch diese Frage mutet
rhetorisch an — wie sie unter diesen Umstinden ihre »eigene Religion hier
in der Schweiz (...) ausleben soll« bzw. als Hijab tragende Muslima schwarzer
Hautfarbe bestehen soll.

Rommelspacher beschreibt solche alltagsrassistischen Grenzziehungs-
prozesse, wie sie diese Frauen tiglich erfahren, als »Identifikationsrituale«
mithilfe derer im Alltag »die Anderen als Fremde identifiziert werden«
(Rommelspacher 2011: 31). Bei diesen und anderen gesellschaftlichen »Iden-
tifikationsritualen« (ebd.) werden die Frauen als gesellschaftlich »nicht
zugehorig« bzw. »fremd« und »subaltern« markiert.

Durch solch intersektionelle stark wirksame Stigmatisierungen, die sich
in zahlreichen alltagsrassistischen Ausschlusserfahrungen dussern, erstaunt
es nicht, dass Duaa versucht, im 6ffentlichen Raum in der Schweiz so wenig
wie moglich als Muslima sichtbar zu werden. Als Mittel sich zu wehren bleibt
ihr als »Waffe der Schwachen« (Rothfuss 2012: 218) die »Taktik« der widerstin-
digen Mikropraktiken. Besonders verdeutlicht werden kann die »Taktik« der
widerstindigen Mikropraktiken an der Art, wie Duaa ihr Kopftuch wickelt.
Als ich sie darauf anspreche, lacht Duaa:

»Ja, flir mich ist mein Kopftuch, weil ich ziehe es modern an, weil momen-
tan, man zieht so recht Gber den Islam, man zieht den Islam in den Dreck.
Ich weiss nicht, wie ich mich verhalten soll. //Mhm// Ich wiirde gerne das
Kopftuch richtig anziehen, aber ich habe Angst, dass mir irgendetwas pas-
siert, nur weil ich richtig an habe. //Mhm.// Das ist momentan das. //Mhm.//
Auch nach dem elften September, man hat nur noch iiber den Islam schlecht
geredet. //Mhm.// Und dann weiss ich nicht, wie ich mich selber verhalten
soll. //Mhm.// Zu meiner eigenen Religion. Es klingt traurig, //mhm// aber
dasistwahr//mhm.//Ich mochte nicht draussen verpriigelt werden fiir Men-
schen, die krank sind, die den Islam brauchen, um schlechte Dinge zu ma-
chen //Mhm// méchte ich nicht drunger cho®®« (Duaa, A 51).

Obwohl fiir Duaa ihre Religion eigentlich eine umfassende Lebensordnung
darstellen wiirde, scheut sie, wie zuvor geschildert, Konfrontationen mit Re-
prisentierenden der hegemonialen Gesellschaft, da sie aus ihrer subalter-
nen und mit wenig Macht ausgestatteten Position heraus im Vorhinein als

58  Schweizer Mundartausdruck wortlich iibersetzt »darunter kommen«. Sinngemass
konnte die Wendung mit »den Kiirzeren ziehen« iibersetzt werden.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Verliererin feststehen wiirde. Duaa spricht einen weiteren Punkt an, der fir
sie alltdglich relevant wird, namlich die Abhingigkeit ihrer Ausschlusserfah-
rungen von der geopolitischen Entwicklung und die damit gekoppelte Angst
vor potenziellen antimuslimischen Ubergriffen. Als ich sie am Tag nach dem
Charlie-Hebdo-Attentat™ treffe, wirke sie verstort. Sie hatte in der Vergangen-
heit immer wieder die Erfahrung gemacht, dass nach islamistischen Attenta-
ten insbesondere in Europa ihre alltiglichen Ausschlusserfahrungen massiv
zunahmen. Nun hatte sie zufillig genau in dieser Zeit eine Parisreise mit ih-
rer Schwester geplant. Aus Angst vor antimuslimischen Ubergriffen sagte sie
diese Reise nun kurzerhand ab.

Wie die geschilderte Episode aufzeigt und wie mir immer wieder, ins-
besondere von Hijab tragenden Frauen berichtet wurde, fithlen sich Musli-
minnen nach islamistisch motivierten Anschligen verstirkt von »antiislami-
sche[m] Rassismus« (Rommelspacher 2011: 28) bedroht. Kopftuch tragende
Musliminnen sind also unmittelbar von der grassierenden Angst vor islamis-
tischen Attentaten betroffen und werden via Religion als einer Gruppe zugeho-
rig »markiert, die potenziell ein Sicherheitsrisiko und somit eine Bedrohung
darstellt. Zudem miissen sie sich von Vergeltungshandlungen fiirchten. Dies
spiegelt sich — verstirkt nach terroristischen Anschligen — in einer Zunahme
von alltagsrassistischen Ubergriffen gegen Musliminnen und Muslime. Wie
Lingen-Ali und Mecheril es treffend formulieren:

»Religion als Kategorie dient hierbei einer Markierung von Personen (...), die
vor allem im Rahmen von Sicherheitspolitiken und -dispositiven sowie dem
diesen zugeordneten (Alltags-) Denken funktional ist« (Lingen-Ali/Mecheril
2016: 22).

Der von Lingen-Ali und Mecheril dargelegte Zusammenhang zwischen Si-
cherheitspolitiken und dem diesen zugeordneten Alltagsdenken wird fiir
die jungen von mir interviewten Musliminnen in ihrem Alltag lebensprak-
tisch oftmals unmittelbar relevant. Aufgrund der intersektionell Zusserst

59  Terroranschlagaufdie Redaktion der Satirezeitschrift Charlie Hebdo in Parisam 7. Janu-
ar2015 mitzwolf Toten und mehreren Verletzten. Der Anschlag wird in Verbindung mit
Al-Qaida-Jemen gebracht; als Motiv werden die zahlreichen vom Magazin veréffentlich-
ten Mohammed-Karikaturen vermutet. Der Anschlag |6ste europaweit Bestlirzung aus
und entfachte eine beispielslose (online) Solidaritdtsbewegung (und eine Kontroverse
um diese), zu deren Symbol die Worte »Je suis Charlie« (»Ich bin Charlie«) geworden
sind (Badouard 2016).

14.02.2026, 16:44:33.

237


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Islam, Gender, Intersektionalitat

wirkmachtigen strukturellen Einschrinkungen durch die zusitzliche Diffe-
renzdimension Korper (Hautfarbe) erstaunt es nicht, dass Frauen, bei denen
die »Taktik« 4 rekonstruiert wurde, besonders vulnerabel und abhingig von
solchen Zuschreibungen und somit besonders der aktuellen sicherheitspo-
litischen Lage unterworfen sind. Eine junge Hijab tragende Frau erzihlte
mir eindriicklich, wie sie eines Morgens, ohne zuvor die Tagesgeschehnisse
medial studiert zu haben, ein 6ffentliches Verkehrsmittel benutzte und einzig
an den Reaktionen der anderen Fahrgiste feststellen konnte, dass sich ein
Attentat ereignet haben musste (Feldprotokoll, Februar 2016).

Duaas Ausweg, sich solchen Konfrontation nicht (oder zumindest we-
niger) stellen zu miissen, besteht darin, ihr Kopftuch »modern« zu tragen,
wie sie es im voranstehenden Zitat nennt. Sie riumt ein, dass sie das Kopf-
tuch gerne »richtig« anziehen wiirde, es jedoch aus Angst bleiben lisst. Der
Ausweg, den sie wihlt, kann mit De Certeau (1988: 89) als das Erlangen von
mehr Agency in einem intersektionell dusserst stark beschrinkten »Moglich-
keitsraum« (Holzkamp 1983) gedeutet werden. Nach De Certeau sind Alltags-
praktiken immer auch Aneignungspraktiken, die auf dem eigensinnigen »Ge-
brauch« des Gegebenen basieren (De Certeau 1988:13). Ein solch eigensinni-
ger Gebrauch des Gegebenen zeugt, wenn auch im mikroskopisch kleinen
Bereich, wiederum vom Ausdruck einer subversiven Haltung gegeniiber ei-
ner hegemonialen Deutungsmacht (vgl. Metzger 2013: 90). In dieser Semantik
kann die Art, wie Duaa ihr Kopftuch schlingt, als (eigensinniger) »Gebrauch«
des Gegebenen gelesen werden. Das »Gegebene« wire hierbei einerseits, dass
fiir Duaa die Bedeckung ihrer Haare ein unverzichtbarer Teil ihrer religiésen
Identifikation ist, andererseits wire das »Gegebene« das Zugehorigkeitsre-
gime der hegemonialen Gesellschaft hinsichtlich Kopftuch tragender, (nicht
weisser) Frauen. Duaa wihlt jedoch eine widerstindige Mikropraktik, die dies
nicht (allzu) offensichtlich macht. In diesem Sinne stellt Duaas Art sich zu
bedecken eine »Taktik« dar, die — in De Certeaus Worten — »wachsam Lii-
cken« nutzt, welche »sich in besonderer Uberwachung durch die Macht der
Eigentiimer auftun« (ebd.: 89). Die »Taktik« der widerstindigen Mikroprak-
tiken ermoglicht es ihr, eine komplette »Assimilation« an die hegemoniale
Mehrheitsgesellschaft zu vermeiden und die 6ffentliche Sichtbarkeit als Mus-
lima wenigstens teilweise zu umgehen oder mindestens uneindeutig zu hal-
ten und sich so vor einer Konfrontation mit Reprasentierenden der hegemo-
nialen Mehrheitsgesellschaft zu schiitzen. Gleichzeitig umgeht sie damit eine
komplette Aufgabe der Bedeckung ihrer Haare, die fiir sie ein unverzichtbarer
Teil ihrer Identifikation als Muslima darstellt.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Obwohl Duaa hinsichtlich des Hijabs quasi aus der Not eines intersektio-
nell stark begrenzten »Méglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) einen Kompro-
miss macht, gilt es doch festzuhalten, dass religiése Gebote fiir Duaa, solange
diese in der Offentlichkeit nicht auffallen, eine umfassende Lebensordnung
darstellen. So verzichtet Duaa auf das 6ffentliche Beten z.B. am Arbeitsplatz.
Sie verlegt ihre religiose Selbstreprisentation quasi in die Verborgenheit oder
das Private. Religiése Gebote, die abseits der Offentlichkeit befolgt werden
kénnen, hilt sie jedoch peinlichst genau ein. Das zeigt sich bspw. bei den
Speisegeboten:

»Ahm, wenn ich, ich habe noch nie Schwienigs®® gegessen, weil ich immer
drauf wirklich schaue und dasselbe bei meinen Kindern, dhm, sie haben,
so Sussigkeiten gehe ich immer beim [Spezialdetailhindler fiir Siissigkeiten]
/Imhm// gehe ichimmer kaufen und das Vegetarische nehmeich odervegan.
Ich zahle lieber drauf, dafiir kann ich100 % sicher sein, dass nichts Tierisches
drinist. Es ist manchmal mithsam //mhm// aber es bleibt mir nichts anderes
lbrig« (Duaa, A 44).

Duaa scheut keine (finanziellen) Mithen, halal Esswaren einzukaufen. Der ge-
genwirtige Trend des veganen Essen und der veganen Speisen machen es
Duaa etwas leichter, auch ausserhalb der teuren Halal-Liden Speisen und z.B.
Siissigkeiten fiir die Kinder einzukaufen. Diese Aussage zeigt auf, welche Be-
deutung Duaa dem Einhalten religioser Gebote eigentlich beimessen wiirde,
wiirde sie nicht durch intersektionell wirksame Barrieren daran gehindert.

Die Differenzkategorie »Muslimin« fillt also bei Frauen, bei denen die
»Taktik« der widerstindigen Mikropraktiken rekonstruiert werden konnte,
im Vergleich zu den anderen drei Typen ausserordentlich stark ins Gewicht.
Ein Grund hierfiir besteht darin, dass neben den intersektionell wirkenden
Differenzdimensionen Gender, Religion, »Migrationshintergrund« und »class« ei-
ne weitere Differenzdimension, nimlich die des Korpers (hier in Gestalt der
Hautfarbe), zusitzlich intersektionell verstirkend wirkt. Als weiterer Faktor
fur die besondere Wirksamkeit der von Duaa gemachten Ausschlusserfahrun-
gen fillt zusitzlich der Umstand ins Gewicht, dass Duaa sich religiés nicht
vergemeinschaftet. Religiése Vergemeinschaftungen stellen Gefisse dar, in-
nerhalb derer Ausschlusserfahrungen verarbeitet und Zugehorigkeit erfahren
werden kann (vgl. bspw. »Taktik« des Typus 1 und 3).

60  Schweizer umgangsprachlicher Mundartausdruck fiir »Schweinefleisch«.

14.02.2026, 16:44:33.

239


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Islam, Gender, Intersektionalitat

c) »Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionierung hinsichtlich
der Bildungsbiografie: Agency durch widerstandige Mikropraktiken

(Bildungs-)Biografien von jungen Frauen, bei denen die »Taktik« der wider-
stindigen Mikropraktiken rekonstruiert werden konnte, zeichnen sich durch
dusserst starke Momente der Fremdbestimmung aus. Der intersektionell be-
grenzte »Moglichkeitsraum« (Holzkamp 1983), innerhalb dessen sie — (bil-
dungs-)biografisch gesehen — durch die »Taktik« der widerstindigen Mikro-
praktiken mehr Handlungsfihigkeit (Agency) erlangen kénnen, ist im Ver-
gleich zum Handlungsspielraum der »Taktiken« von Typus 1, 2 und 3 noch-
mals stirker eingeschrankt: Neben den Differenzdimensionen Gender, »Migra-
tionshintergrund« und »class« und Religion wirkt hier zusitzlich die Differenz-
dimension Kérper (Hautfarbe) intersektionell verstirkend. Der intersektionell
beschrankte Handlungsspielraum der Frauen ist zeitweise so verschwindend
klein, dass selbst die »Taktik« als »Waffe der Schwachen« (Roth fuss 2012: 218)
versagt und die Fremdbestimmung ginzlich obsiegt.

Im Zuge ihres bildungsbiografischen Verlaufs erlebte auch Duaa immer
wieder entscheidende Konstellationen der Fremdbestimmung aufgrund ih-
rer wenig privilegierten Ausgangslage. Ihre Eltern kannten das Schulsystem
kaum und konnten sie nicht unterstiitzen. Die bildungsbiografischen Mo-
mente der Fremdbestimmung lassen sich bei den Frauen besonders nach-
driicklich am Ubergang der obligatorischen zur nachobligatorischen Ausbil-
dung® festmachen, wie im Folgenden exemplarisch verdeutlicht werden soll.

Duaa absolvierte neun Schuljahre in der Realstufe. Anschliessend konn-
te sie ihren langgehegten Berufswunsch Kochin nicht angehen, weil ihr Va-
ter nicht wollte, dass sie als Mddchen spitnachts alleine von der Lehrstelle
nach Hause fuhr (Feldprotokoll Januar 2015). Obwohl sich der Vater gegen
eine Lehrstelle seiner Tochter mit unregelmissigen Arbeitszeiten aussprach,
war er jedoch als Akademiker keineswegs fiir eine frithe Heirat und gegen ei-
ne Ausbildung seiner Tochter. Duaa schildert, wie der Vater sie von klein auf
ermahnte:

»Schau, dass du weiterhin Geld verdienen kannst, schau, dass du niemals
abhingig von einem Mann wirst. Auf dieser Welt kann alles passieren, du
musst auf alles immer vorbereitet sein. (..). Meinem Vater ist es wichtig,
dass wir nicht abhangig vo-von Mannern werden, weil es ja in der Kultur,

61 Zufremdbestimmten Ubergingen von obligatorischer zu nachobligatorischer Ausbil-
dungin Bildungsbiografien von Jugendlichen mit»Migrationshintergrund«vergleiche
Mey (2015: 236).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

oder dh keine Ahnung, im [Land in der Sahelzone] sind eigentlich Manner viel-
viel mehr arbeiten gegangen, jetzt bei meinen, bei meinem Vater und bei
meiner Mutter sind, seine Geschwister sind in die Schule gegangen. Die Ge-
schwister meiner Mutter sind auch in die Schule gegangen, studieren gegan-
gen und alles. Ich weiss nicht, was er gesehen hat oder was er alles schon in
seinem Leben erlebt hat. Aber er hat uns schon von klein auf gesagt, er hat
einen Sohn, er weiss es, aber er schaut uns alle so an wie Knaben, schaut
einfach, dass ihr niemals von einem Mann abhingig werdet« (Duaa, A 36).

Wie aus dem Zitat ersichtlich wird, besass der Vater klare Vorstellungen hin-
sichtlich der Ausbildung seiner Tochter. Diese richteten sich primir auf den
Zweck einer finanziellen Unabhingigkeit aus, wohl nicht zuletzt aufgrund der
Erfahrung der stindig prekiren finanziellen Lage der Familie und der dies-
beziiglich driickenden Verantwortung. Duaa forderte er wie ihre Schwestern
stets auf, »niemals abhingig« von einem Mann zu werden. Aus der Schilde-
rung wird weiter deutlich, dass Duaa sich nicht genau im Klaren ist, weshalb
der Vater diese Ansicht so dezidiert vertritt. Sie fithrt dies auf Erlebnisse des
Vaters, die in der Vergangenheit liegen und die sie selbst nicht kennt, zuriick.
So begriindet der Vater seine Ansicht auch mit unvorhersehbaren Lebenser-
eignissen. Diese erfordern eine >Vorbereitung« seiner Tochter und beinhalten
laut Duaas Schilderungen insbesondere die (finanzielle) Unabhingigkeit von
Minnern. Diesbeziiglich stellt er seine Téchter seinem einzigen Sohn gleich.
Diese viterliche Sicht der Dinge ist fiir Duaa keineswegs selbstverstindlich;
sie empfindet sie als gesellschaftlich nicht unbedingt iibliches Spezifikum der
sozialen Herkunft der Eltern, die beide Akademikerfamilien entstammen.

Ungeachtet der viterlichen Ideen scheitert Duaas langgehegter Berufs-
wunsch Kochin letztlich an den Bedenken des Vaters beziiglich des (nicht-
lichen) Arbeitswegs seiner Tochter, was sicherlich nicht zuletzt genderspe-
zifische Griinde gehabt haben diirfte. Ein offenes Aufbegehren oder Infrage
stellen dieser Entscheidung des Familienoberhaupts stellt fiir Duaa jedoch
aufgrund ihrer Sozialisation keine Option dar. Duaas frithe Heirat und die
Weigerung, eine vom Vater erwiinschte weiterfithrende Ausbildung zu be-
suchen, kann jedoch auch als widerstindige Mikropraktik gegen den durch
starke Fremdbestimmung geprigten Ubergang von Schule zu nachobligato-
rischer Ausbildung gelesen werden (vgl. unten).

Nachdem sie sich nicht auf Kochlehrstellen bewerben durfte, sank Duaas
Interesse an der Berufswahl rapide. Im Alleingang und ohne substanzielle
Hilfe von Bezugspersonen war sie nicht in der Lage, eine passende, weiter-

14.02.2026, 16:44:33.

241


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Islam, Gender, Intersektionalitat

fithrende Losung nach der obligatorischen Schule zu finden. So besuchte sie
nach der obligatorischen Schule als Ubergangslésung ein berufsvorbereiten-
des, zehntes Schuljahr, ein sogenanntes »Briickenangebot«. »Briickenange-
bote« sind kantonale, schulische Angebote, die sich an Jugendliche richten,
die nach dem 9. Schuljahr keine Anschlusslésung gefunden haben und tiber
keinen Abschluss auf der Sekundarstufe II verfiigen (vgl. bspw. im Kanton
Bern, ERZ 2018a). In einem solchen »Briickenangebot, einem zehnten Schul-
jahr, das einen Lehrvertragsabschluss zum erklarten Ziel hatte (vgl. bspw. ERZ
2018b) wurde Duaa anschliessend, wie sie erzihlt, von einer Lehrerin regel-
recht dazu »gezwungenc, sich auf eine Lehrstelle zu bewerben, die sie kei-
nesfalls wollte:

»Und somit musste ich das aufgeben und eh damals habe ich noch die BFF
(10. Schuljahr) gemacht und die Lehrerin hat mich eben dazu gezwungen,
bei XXX [grosse Schweizer Detailhandelsfirma] zu bewerben. (..) Entweder
oder. Entweder bewerbe ich mich jetzt bei XXX oder ich-ich kann gerade
mit dem, mit der Schule aufhéren. (...). Dann habe ich so gedacht, easy (...),
wenn man eine Stelle nicht mdchte und nicht interessiert daran ist, dann
schaut man auch, dass man nicht angenommen wird (halbes Lachen). Also
habe ich durchgestrichen, tipexlet wirklich es war einfach eine hassliche
Bewerbung. Weil ich einfach diesen Job nicht wollte« (Duaa, A 30).

Aus Duaas Schilderungen kann rekonstruiert werden, dass der Moment des
Ubergangs von der obligatorischen zur nachobligatorischen Ausbildung fiir
sie gleich ein doppeltes Moment der Fremdbestimmung darstellte. Einer-
seits durch die Aufgabe ihres eigentlichen Berufswunschs Kéchin, anderer-
seits setzte sie die Lehrperson des 10. Schuljahrs, das sie besuchte, massiv
unter Druck. Wie Mey (2015: 251-252) verdeutlicht, ist eine solche Art der
Fremdbestimmung von Jugendlichen mit »Migrationshintergrund« am Uber-
gang von obligatorischer zu nachobligatorischer Ausbildung mit wenig privi-
legierten Ausgangslagen nicht uniiblich. Mey zeigt auf, dass Jugendliche teil-
weise durch berufsvorbereitende Praktika in »Briickenangeboten« in tenden-
ziell unbeliebte Berufe »hineinberaten« werden, deren Lehrstellen nicht be-
setzt werden konnten; dies als Alternative zu einer antizipierten drohenden
Arbeitslosigkeit (ebd.). Exakt in einer solchen von Mey beschriebenen Aus-
gangslage befand sich Duaa. Ihre Lehrperson »beriet« sie in eine Berufsrich-
tung, die Duaa nicht wollte. Sie fiigte, wie Duaa erzihlt, an, dass sie, wenn
sie sich nicht bewerbe, erst gar nicht mehr zur Schule kommen miisse. Aus
dieser »Drohung« kann rekonstruiert werden, dass die Lehrperson eine dro-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

hende Arbeitslosigkeit von Duaa antizipierte: Sie war offenbar der Ansicht,
dass Duaa die von ihr vorgeschlagene (unbeliebte) Lehrstelle nicht als Chan-
ce betrachtete und sie keine andere Anschlusslésung finden wiirde, wenn sie
sich nicht bewarb, und dass sie in diesem Falle gar nicht mehr zur Schule
kommen miisse. Hatte doch das »berufsvorbereitende« 10. Schuljahr, das sie
besuchte, wie viele andere »Briickenangebote« explizit einen Lehrvertragsab-
schluss zum Ziel (vgl. bspw. ERZ 2018b).*

Obwohl Duaa der Drucksituation ausgesetzt war, sich auf eine Lehrstelle
bewerben zu miissen, die sie keinesfalls wollte, blieb sie zunichst noch zuver-
sichtlich. Sie vertraute auf eine eigene selbstbestimmte Handlungsfihigkeit
(Agency): »Wenn man eine Stelle nicht mochte und nicht interessiert daran ist,
dann schaut man auch, dass man nicht angenommen wird«. Weil Duaa di-
rekte Konfrontationen mit Reprisentanten der Mehrheitsgesellschaft jedoch
scheut, da sie aufgrund ihrer mit wenig Macht ausgestatteten, subalternen
Position im Vornhinein »als Verliererin« eines Machtkampfs feststehen wiir-
de, versuchte sie auch hier nicht, sich auf direktem (sprich: konfrontativem)
Weg gegen die »Anordnung« der Lehrperson zu wehren. Dessen ungeachtet
wehrte sie sich mittels der »Taktik« der widerstindigen Mikropraktiken und
erstellte absichtlich eine moglichst »hissliche Bewerbung«. Sie hoffte, damit
zu ihrem Ziel zu kommen: nimlich ohne direkte Auseinandersetzung mit der
Lehrperson den Job, den sie nicht haben wollte, auch nicht zu erhalten. Doch
im Ubergang zur nachobligatorischen Ausbildung versagte selbst ihre »Tak-
tik« der widerstindigen Mikropraktiken als »Wafte der Schwachen« (Rothfuss
2012: 218): Der Detailhindler, welcher iiber etliche, schwer zu besetzende Aus-
bildungsplitze verfiigte, lud sie ein, priifte sie und ihr wurde eine Lehrstelle

62 Jugendliche sind bei Bildungsentscheidungen auf die Unterstiitzung von glaubwiir-
digen Bezugspersonen — wie z.B. Eltern oder Lehrpersonen — angewiesen (Neuen-
schwander 2011). Eltern nehmen als >significant others< (Woelfel et al. 1971 zit.n. Ba-
der/Fibbi 2012: 24) eine zentrale Rolle in Bildungslaufbahnen und -entscheidungen
von Kindern und Jugendlichen ein. Wie aus den erhobenen Bildungsbiografien rekon-
struiert werden konnte, kennen die Eltern der Frauen des untersuchten Samples das
Schulsystem in den allermeisten Féllen zu wenig und kénnen deshalb bei schulischen
Ubergingen keine oder wenig Unterstiitzung bieten. Durch die soziale Positionierung
der Frauen als Kinder von Migrant*innen der ersten Ceneration besteht fiir sie dem-
zufolge eine tberproportional grosse Abhédngigkeit von professionellen Exponenten
des Bildungssystems (Lehrpersonen, Berufsberater etc.). Hierbei besteht die Gefahr,
dass Jugendliche in »Lésungen« hineinberaten werden, die weder ihren Berufswiin-
schen noch kognitiven Fihigkeiten entsprechen, sondern tendenziell den sozioéko-
nomischen Hintergrund der Eltern reproduzieren (vgl. hierzu Mey 2015).

14.02.2026, 16:44:33.

243


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Islam, Gender, Intersektionalitat

angeboten, die sie dann unter dem zu gross gewordenen strukturellen Druck
zwangsweise annahm.

Duaas Wunsch nach einem eigenstindigen Lebensentwurf und einer
Lehrstelle als Kochin blieb also auf der Strecke und kam »durch das Zusam-
menwirken von wenig privilegierter Ausgangslage und forcierter beruflicher
Platzierung« (Mey 2015: 237) in Bedringnis. Duaa und die anderen Frauen, bei
denen diese »Taktik« rekonstruiert werden konnte, fanden letztlich aufgrund
erzwungener Platzierung den Weg in einen Beruf, den sie gar nicht wollten.
Sie wurden entweder von Lehrpersonen, Bezugspersonen und Erwachse-
nen dazu gedringt, unbeliebte Arbeitswege einzuschlagen, die kaum ihren
Bediirfnissen entsprachen und tendenziell die wenig privilegierte soziale
Stellung der Eltern reproduzierten (vgl. hierzu ebd.: 256).

Der Wunsch nach Eigengestaltung der Bildungsbiografie und nach au-
tonomen Lebensentwiirfen mussten Duaa und die anderen Frauen aufgeben.
Oder wie Mey solche Erniichterungsprozesse in »minimalen Méglichkeitsrau-
me[nl« (ebd.: 250) umschreibt:

»Die Jugendlichen miissen realisieren, wie das internalisierte meritokrati-
sche Prinzip im Kontext sozialer Ungleichheitsverhiltnisse — und dies be-
deutet fiir sie: angesichts ihrer wenig privilegierten Ausgangslage und dis-
kriminierender Praxen —ausgehebelt wird und ihre Anstrengungen zur Rea-
lisierung eigengesetzter Ziele ins Leere zu laufen drohen« (ebd.).

Duaa ergab sich schliesslich diesem Prozess eines durch Eltern und Lehrper-
sonen stark fremdbestimmten Ubergangs in eine nachobligatorische Ausbil-
dung. Sie verblieb anschliessend gar bis heute in dem Beruf, den sie nie woll-
te, selbst beim selben Arbeitgeber, bei dem sie ihre Lehre absolvierte. Dabei
verlief ihre Berufsausbildung und die spitere Arbeitstitigkeit hinsichtlich in-
tersektionell wirkender Ausschlusserfahrungen alles andere als unproblema-
tisch. In ihrer weiteren Berufsbiografie gewannen nimlich neben den sich
bereits bisher in ihrer Bildungsbiografie manifestierten Differenzdimensio-
nen »class«, Gender, »Migrationshintergrund«, die Differenzdimensionen Religi-
on und Korper zunehmend an Bedeutung:

»Und eh, ich weiss nicht, ich bin einmal an der Kasse gewesen, ist ein Jour-
nalist zu mir einkaufen gekommen und hat dann der XXX [Detailhandelfirma
bei der Duaa ihre Lehre absolvierte] geschrieben und ahm...ich kann mich nur
noch erinnern, dass der Filialleiter dazumal und der Vize mich ins Biiro ge-
holt haben. (...). Ja, somit musste ich dann das-das letzte Jahr, welches ich

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

noch vor mir hatte, ohne Kopftuch machen. NG: Aber wie hat sich das denn
abgespielt? Also dieser Journalist hat geschrieben //D: der hat geschrieben,
ja// und sich beklagt? D: Eben, das weiss ich nicht, weil ich, dieses Schreiben
habe ich nie zu Gesicht bekommen. Ich habe es nie gelesen oder es hat mir
niemand etwas gezeigt. Sie sind dazumal zu mir gekommen, haben mich
ins Blro gerufen, haben gesagt, ja, XXX [Detailhandelsfirma bei der Duaa ihre
Lehre absolvierte] hat ein Kopftuchverbot gemacht« (Duaa, A 34).

Aus Duaas Schilderung dieser Episode spricht der Duktus einer Ohnmacht,
der von hegemonialer Fremdbestimmung zeugt: Sie wird von ihren Vorgeset-
zen ins Biiro zitiert und vor vollendete Tatsachen gestellt, nimlich dass die
Firma XXX, wo sie ihre Lehre absolvierte und bei der es ihr in den zwei ersten
Lehrjahren problemlos erlaubt war, einen Hijab zu tragen, plotzlich aufgrund
einer Intervention ein »Kopftuchverbot« erliess. Obwohl sie weder Schreiben
noch Anliegen des Journalisten kannte, musste sie die daraus resultierenden
Konsequenzen tragen: Sie musste sich — wollte sie ihre Lehre beenden - dem
Zwang beugen und ihr Kopftuch ausziehen.

Nach einer Absprache mit ihren Eltern fiigte Duaa sich. Sie musste erfah-
ren, dass es keinen Sinn macht, sich zu wehren, wenn sie von Anfang an als
Verliererin der ungleichen strukturellen Verteilung von Macht und Anerken-
nung feststeht und kaum iiber Handlungsspielraum verfiigt. Einmal mehr ist
sie sozusagen auf »Gedeih und Verderb« dem intersektionellen Zusammen-
spiel der Differenzdimensionen Religion und Gender ausgeliefert, das sie an-
hand des religiésen Symbols Hijab als Muslima sichtbar und verletzbar macht.
Wirkmachtig und unmittelbar erfihrt sie den strukturellen Druck und das
intersektionelle Zusammenspiel von Differenzdimensionen im Kontext der
ungleichen Machtverteilung von Reprisentierenden der hegemonialen Ge-
sellschaft (Chef, Vize, Journalist). In solchen Situationen wird der »Mdglich-
keitsraum« von Duaa so beengt, dass selbst widerstindige Mikropraktiken
versagen. Die beschriebene Erfahrung des Ausziehens des Hijabs im Zusam-
menhang mit ihrer Ausbildung diirfte nicht zuletzt zu Duaas Entscheidung
beigetragen haben, das Kopftuch so zu tragen, wie sie es heute tut (vgl. Kap.
5.4.2b)

Die Erfahrung eines wirkmaichtigen, einschrinkenden Zusammenspiels
der Differenzdimensionen Gender, »Migrationshintergrund«, »class«, Religion
und Korper (Hautfarbe) sollte sie wihrend ihrer Lehrzeit nicht das letzte
Mal machen. Téglich erlebt sie bei ihrer Arbeit an der Kasse rassistische
Anfeindungen und Ausschlusserfahrungen. Sie beschreibt, wie Leute ih-

14.02.2026, 16:44:33.

245


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Islam, Gender, Intersektionalitat

re eingekauften Waren teilweise absichtlich nicht aufs Band legen, damit
sie es fiir sie erledigen muss oder wie sie in anderen Sprachen angespro-
chen wird und dann sagen muss: »sorry, ihm, kénnen- geht es auch auf
Deutsch?« (Duaa lachend, A 34). Wenn sie auf solche Fragen auf Schwei-
zerdeutsch antwortet, wird sie, wie sie erzihlt, schockiert angeschaut und
mit erstaunten Aussagen konfrontiert: »Sie koénnen ja Schweizerdeutsch,
eh, das gibt’s ja nicht!« (Duaa ifft die Kunden mit verstellter Stimme nach,
was als Ausdruck der mangelnden Anerkennung, die sie erlebt, gedeutet
werden kann, Duaa, A 34). Thre Sichtbarkeit fiir die Kundschaft und die
Arbeit an der Kasse, quasi in der »der ersten Reihe« macht Duaa hinsichtlich
Ausschlusserfahrungen aufgrund eines intersektionellen Zusammenspiels
der Differenzdimensionen besonders vulnerabel. Trotz dieses nicht immer
einfachen Verlaufs ihrer Lehrzeit schloss Duaa ihre Ausbildung mit hervor-
ragenden Noten ab. Als der Lehrmeister sie fragte, ob sie »weitermachen«
wolle, winkte sie jedoch ab. Nach ihren Erfahrungen mit dem Bildungs-
system war Duaa fiir einen weiterbildenden berufsbiografischen Schritt
nicht zu motivieren. Nach Abschluss ihrer Ausbildung und nachdem sie die
Erfahrung eines stark fremdbestimmten Ubertritts von der obligatorischen
zur nachobligatorischen Ausbildung machte, sah sich Duaa nun in der Lage,
einen eigenstindigen Lebensentwurf nicht nur zu entwerfen, sondern auch
durchzusetzen. Der private Lebensentwurf stellte den einzigen Bereich in
Duaas bisheriger Biografie dar, wo sie fernab von Fremdbestimmung eine
Zukunftsvision entwerfen und einen »Plan vor (..) Augen haben kann«. Die
Eltern waren anfinglich gegen eine so frithe Heirat, doch Duaa liess sich
diesen eigenstindigen Traum von niemandem nehmen. Er gab ihr die Kraft,
die Schule durchzustehen und stellte eine Art Gegenwelt zur Realitit dar, in
die sie sich fliichten konnte: »wenn wir in der Schule irgendetwas schreiben
mussten, habe ich immer gesagt, mit zwanzig ein Kind, verheiratet, einfach
Familie«. Mit einer ausserordentlichen Zielstrebigkeit setzte sie nun diesen
Plan um - gegen den Wunsch der Eltern, welche die Ansicht vertraten, dass
sie eine Weiterbildung machen solle. Mit achtzehn Jahren lernte sie auf einer
Hochzeit ihren heutigen Mann kennen, der damals selbst noch in Ausbildung
war. Sie dringte ihn, baldméglichst beim Vater um ihre Hand anzuhalten.
Den Eltern war das zu voreilig und sie hatten grosse Bedenken:

»Die sind beide schockiert gewesen, weil dh, sie haben gesagt, nein, das
kannst du doch noch nicht machen, du kannst, es ist doch, das geht doch

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

jetzt alles gerade viel zu schnell, dann habe ich gesagt doch, das ist mein
Plan, das ist mein Mann fiir die Zukunft fertig« (Duaa, A 38).

Duaas Schilderung unterstreicht nochmals, wie ernst es ihr ist, ihren »Plan«
durchzuziehen und sich dabei von niemandem reinreden zu lassen. Die El-
tern gaben schliesslich nach. Nachdem sie sich knapp drei Monate kannten,
heirateten die beiden. Mit zwanzig brachte Duaa dann tatsichlich ihr erstes
Kind zur Welt.

Heute, als mehrfache Mutter, arbeitet sie nach wie vor Vollzeit bei dem
Detailhdndler, bei dem sie ihre Ausbildung absolvierte. Das vom Vater er-
wiinschte familidre Aufstiegsprojekt verschiebt sie in die nichste Generati-
on, auf die Ebene ihrer Kinder. Diese unterstiitzt sie schulisch mit Rat und
Tat, erstellt ihnen zusitzliche Rechenaufgaben und bt in der Freizeit mit
ihnen - sie sollen es einmal besser haben und mehr Geld verdienen kénnen
als sie. Ihre Entscheidung, das familidre Aufstiegsprojekt in die nichste Ge-
neration zu verlegen, dndert auch nicht, dass ihr Vater ihr fast tiglich in den
Ohren liegt, sie solle noch eine weiterfilhrende Ausbildung machen. Diesen
Wunsch verweigert Duaa ihm standhaft; ein Umstand, der zu regelmassi-
gen Konflikten zwischen ihr und ihrem Vater fithrt. In einem gewissen Sinne
ist die Weigerung Duaas ebenfalls als »Taktik« einer widerstindigen Mikro-
praktik zu lesen: Endlich in der Lage einen eigenstindigen Lebensentwurf zu
leben, wiedersetzt sie sich dem viterlichen und lehrmeisterlichen Insistieren
auf »fremdbestimmte« Weiterbildung, um einen eigenstindigen Lebensent-
wurf zu verfolgen.

Zusammenfassung » Taktik« Typus 4

Wie am prototypischen Beispiel von Duaa illustriert werden sollte, ist der be-
rufsbiografische Handlungsspielraum von Frauen, bei denen die »Taktik« der
widerstindigen Mikropraktiken identifiziert werden konnte, aufgrund eines
ausgesprochen starken Zusammenspiels der Differenzdimensionen Gender,
»Migrationshintergrund«, »class« und Religion im Vergleich zu den anderen drei
Typen weitaus am stirksten eingeschrinkt. Der Grund hierfiir diirfte nicht
zuletzt in der Differenzdimension Korper (Hautfarbe) zu suchen sein, wel-
che im Zusammenspiel mit den anderen Differenzdimensionen intersektio-
nell zusatzlich verstirkend wirkt: Sowohl im 6ffentlichen Raum wie auch hin-
sichtlich der Berufsbiografie machen diese Frauen vergleichsweise einschnei-
dende Ausschlusserfahrungen. Mehr Agency erlangen sie nur punktuell, in-
dem sie einerseits direkte Konfrontationen mit Reprisentierenden der hege-

14.02.2026, 16:44:33.

247


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Islam, Gender, Intersektionalitat

monialen Strukturen vermeiden und sich andererseits, wo es der strukturelle
Druck erlaubt, mittels der »Taktik« widerstindiger Mikropraktiken wehren.

Auch im Bereich der religiosen Selbstreprisentation ist der Spielraum der
Frauen stark begrenzt. Trotzdem geben sie ihre dusserliche religiose Selbst-
reprasentation als Teil ihrer religiésen Identifikation nicht auf. Indes greifen
sie zu widerstindigen Mikropraktiken, mittels derer sie ihre religiose Selbst-
reprasentation gerade so weit anpassen, dass sie in der hegemonialen Mehr-
heitsgesellschaft als Muslima bestehen konnen. Diese Anpassung erfolgt, wie
anhand des Fallbeispiels von Duaa verdeutlicht werden konnte, insbesondere
im Bereich der sichtbaren religiosen Selbstreprasentation. So eignen sie sich
teilweise religiose Alltagspraktiken in De Certeaus Sinne an. Zum Beispiel in-
dem das Kopftuch in der Offentlichkeit hinten herum gekniipft wird, damit
es auch als Modeaccessoire durchgehen kénnte, oder indem auf das Beten
am Arbeitsplatz bzw. im 6ffentlichen Raum verzichtet wird. Alltagspraktiken
sind nach De Certeau immer auch Aneignungspraktiken, die auf dem eigen-
sinnigen »Gebrauch« des Gegebenen basieren (De Certeau 1988:13).

Zentral fur die Bildungsbiografien dieser Frauen sind wiederkehrende
Momente starker Fremdbestimmung. Besonders einschrinkend erfahren sie
die Wirkmachtigkeit des intersektionellen Zusammenspiels der Differenzdi-
mensionen am Ubergang von obligatorischer zu nachobligatorischer Ausbil-
dung. Einerseits sind die Eltern aufgrund der eigenen gesellschaftlichen Po-
sitionierung (Verschriankung »class«, »Migrationshintergrund«) nicht in der La-
ge, ihre Téchter in ihren Bildungszielen zu unterstiitzen. Andererseits wirken
genderbedingte Vorstellungen der Eltern (bspw. beziiglich des Arbeitswegs)
zusitzlich intersektionell. Aufgrund dieser Ausgangslage sowie der reproduk-
tiven Wirkung des Bildungssystems (vgl. z.B. Kronig 2005) gelingt den jun-
gen Frauen der Ubergang von obligatorischer zu nachobligatorischer Ausbil-
dung lediglich mithilfe sogenannter »Briickenangebote«. Infolge dieser engen
Verzahnung von wenig privilegierter Ausgangslage mit den voranstehend ge-
nannten Differenzdimensionen kommt schliesslich eine forcierte berufliche
Platzierung zum Zuge. Hierbei werden sie entweder von Lehrpersonen, Be-
zugspersonen oder Eltern dazu gedringt, unbeliebte Arbeitswege einzuschla-
gen, die kaum ihren Bediirfnissen entsprechen und tendenziell die wenig pri-
vilegierte soziale Stellung der Eltern reproduzieren. Begriindet wird dieses
»Hineindringen« in der Regel mit einer potenziell drohenden Arbeitslosig-
keit (vgl. hierzu auch Mey 2015: 256). Den Wunsch nach Eigengestaltung der
Bildungsbiografie und nach autonomen Lebensentwiirfen miissen die Frauen
schliesslich weitgehend aufgeben.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Dennoch ergeben sie sich diesen starken intersektionellen Zwingen nicht
einfach nur passiv. Sie versuchen, wenn der strukturelle Druck es erlaubt, in
»minimalen Moglichkeitsriume[n]« (Mey 2015: 250) mittels der »Taktik« der
widerstindigen Mikropraktiken mehr Agency zu erlangen. Exemplarisch fir
eine solche widerstindige Mikropraktik hinsichtlich der Bildungsbiografie ist
bspw. das absichtliche Verfassen von einer fehlerhaften Bewerbung. Wie sich
rekonstruieren liess, waren die widerstindigen Praktiken nicht immer durch-
schlagskriftig. Teilweise war der intersektionelle wirkende Druck so stark,
dass selbst diese versagten und einzig eine Anpassung an die hegemonialen
Strukturen blieb, um bildungsbiografisch zu bestehen und im Arbeitsmarkt
zu verbleiben.

14.02.2026, 16:44:33.

249


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Exkurs: Religionsverstandnis,
religiose Praxis und religiose
Selbstreprasentation junger Secondas
muslimischen Glaubens im Wandel

Dass sich der Diskurs iiber >den Islam« konstitutiv auf das Islamverstindnis
von Muslim*innen auswirkt (Behloul 2009: 264) gilt mittlerweile als unbestrit-
ten. Im Einklang mit einschligigen Forschungsergebnissen (vgl. hierzu u.a.
Baghdadi 2012, 2010, Schild 2010; in Bezug auf Deutschland: Bendixsen 2013,
2005, Nokel 2002, 1999; in Bezug auf Frankreich bspw. Kilian/Johnson 2006,
in Bezug auf die Niederlande bspw. Bracke 2011) konnte auch in den Daten der
vorliegenden Studie ein Zusammenhang zwischen dem Religionsverstindnis
junger Frauen muslimischen Glaubens und dem Diskurs iiber >den Islamx« re-
konstruiert werden, insbesondere hinsichtlich der Differenzkategorie »Mus-
limin«. Dieser Zusammenhang wurde — obwohl dies nicht den Hauptfokus
der Fragestellung bildete — in unterschiedlichsten Fallbeispielen und Kontex-
ten in der vorliegenden Arbeit immer wieder implizit, aber auch explizit zum
Thema. Im Folgenden mdchte ich deshalb, bevor ich zur Schlussdiskussion
komme, in einem Exkurs zusammenfassend sieben datenbasierte, teilweise
genderspezifische Thesen zum Wandel des Religionsverstindnisses, der reli-
giosen Praxis und Vergemeinschaftung sowie der religiésen Selbstreprisen-
tation von jungen muslimischen Secondas in Bezug aufihre Elterngeneration
aufstellen. Es handelt sich hierbei jedoch um Thesen, die durch weiterfithren-
de Forschung zu erhirten wiren.

1 Bei Secondas muslimischen Glaubens finden Prozesse der Systematisierung

und Intellektualisierung von Religion statt

Hinsichtlich der Religiositit junger muslimischer Secondas in der Deutsch-
schweiz lisst sich rekonstruieren, dass in identifikatorischen Aushandlungs-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Islam, Gender, Intersektionalitat

prozessen eine Abgrenzung von der Religiositit der Elterngeneration stattfin-
det, die mit einer zunehmenden Intellektualisierung bzw. Systematisierung
der eigenen Religiositit einhergeht (vgl. zu diesem Prozess bei tibetischen
Migrant*innen der zweiten und dritten Generation in der Schweiz, Schlie-
ter et al. 2011: 8). Diese Intellektualisierung bzw. Systematisierung hingt —
so argumentiere ich — mit dem verschiedentlich konstatierten kollektiven
Rechtfertigungsdruck (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti 2013a: 224,
Schild 2010: 181) bzw. dem Umstand zusammen, dass junge Musliminnen —
in besonderem Masse als Frauen — immer wieder in die Pflicht kommen,
Glaubensinhalte argumentativ und reflektiert darzulegen und in ein plausi-
bles Verhiltnis bspw. zum erforderten sikularen Schulwissen zu bringen (vgl.
Schild 2010: 181, Nokel 2002: 54ff.). Die Systematisierungs- und Intellektuali-
sierungstendenzen manifestieren sich in Abgrenzung zu dem oft auf oralen
Uberlieferungen beruhenden Religionsverstindnis der Elterngeneration. So
behilft sich bspw. Zara (Fallbeispiel Kap. 5.1) bei Fragen zu religiésen Praxen
mit (Lehr-)Biichern iiber den Islam. Ihr Vorgehen zur Beantwortung einer
fir sie personlich hochrelevanten Frage zu einer religiésen Praxis schildert
sie wie folgt:

»Nachher habe ich gedacht: Komm, [Name einer bekannten schweizeri-
schen Buchhandlungskette], neutrale Person, Literatur von dort, das bringt’s
(schmunzelt). Und dann habe ich wirklich so ein bisschen Biichlein ange-
fangen zu suchen und zu lesen, (..) also Anne-Marie Schimmel kann ich
mich noch erinnern, habe ich damals gekauft, die das sehr gut erklart hat«
(Zara, A 229).

In einem religiosen Dilemma fragt Zara weder Eltern noch enge Bezugsper-
sonen, auch nicht religiose Autorititen, sondern geht in ein Buchgeschift, wo
sie nach den Ausfithrungen einer »neutralen Person, also keiner Theologin
sondern einer Islamexpertin sucht. Das Anliegen sich »neutrale Informatio-
nen« ausserhalb ihres Beziehungsnetzes zu beschaffen, ist gleichfalls im Zu-
sammenhang mit der Ablosung vom elterlichen als »traditionell« verorteten
Religionsverstindnis zu sehen. Auch Klinkhammer stellte in einer Studie zu
jungen Secondas muslimischen Glaubens in Deutschland fest, dass viele die
religiose Praxis der Eltern als zu wenig fundiert und »oberflichlich« oder gar
als »fiir die Nachbarn« kritisieren, da diese mit Bewahrung althergebrach-
ter Traditionen zu tun habe und nicht mit einer aktiven Selbstaneignung des
Islam (Klinkhammer 2006: 85, 87).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Exkurs: Religionsverstandnis, religiose Praxis und religiése Selbstreprésentation

2 Eine diskursive Trennung von »Religion« und »Kultur« dient der Loslésung

vom elterlichen Religionsverstandnis

Bei der Thematisierung des eigenen Religionsverstindisses gegeniiber dem
der Elterngeneration wird auffillig oft auf den als »traditionell« bzw. »kul-
turell« identifizierten Glauben der Eltern verwiesen. Hierbei wird von den
jungen Frauen eine diskursive Trennung zwischen »Religion« und »Kultur«'
vorgenommen. In dieser Vorstellung wird der elterliche Islam« »der Kultur«
zugeordnet, wihrend die eigene religiése Praxis im Gegensatz dazu, als »die
(wahre) Religion« bzw. »der wahre Islam« dargestellt wird. Die jungen Frau-
en nehmen fiir sich in Anspruch, im Gegensatz zur Elterngeneration, einen
»reinenc, nicht-traditionalen, von »Kultur« losgelosten und in dieser Hinsicht
»universellen« Islam zu praktizieren. Hierbei besteht die Vorstellung von »Re-
ligion« als »etwas Reinem« und »Kultur« als »etwas die Religion Verunreini-
gendemc« (Feldprotokoll 28.11.2014).

Die diskursive Trennung von (eigener) »Religion« und (elterlicher) »Kul-
tur« dient primir, so argumentiere ich, einer Ablésung vom elterlichen Re-
ligionsverstindnis ohne in einen offenen Konflikt mit der Elterngeneration
zu treten (vgl. Fallbeispiele Zara und Esma Kap. 5.1.2 bzw. 5.3.2). Sie ist als
emanzipatorisches Moment zu verstehen, das quasi eine »sanfte Emanzipati-
on« (Strahm 2007: 13) vom Elternhaus erméglicht. Diese zeigt sich besonders
deutlich in der Distanzierung zur elterlichen Geschlechterrollenauffassung
(vgl. Fallbeispiel Zara Kap. 5.1.2, aber auch Bendixsen 2013, Klinkhammer
2006). Auf der anderen Seite zeigt sich in dieser Trennung meines Erachtens
jedoch auch die in These eins skizzierte zunehmende Intellektualisierung und
Systematisierung des Religionsverstindnisses von religiosen Secondas mus-
limischen Glaubens. Strahm vertritt die Ansicht, dass die »reflektierte, selb-
standige Aneignung von Wissen iiber den Islam« den Frauen »den Status von
Expertinnen »vermittelt, mittels dessen sie eine sanfte Ablosung vom Eltern-
haus durchsetzen kénnen (ebd.).

Die Vorstellung von Muslim*innen der »zweiten Generation« eines »tradi-
tionellen, elterlichen Islam« vs. eines eigenen »von Kultur losgelosten« Islam

1 Die Akteurinnen verwenden fast ausschliesslich geschlossene Begrifflichkeiten von
»Kultur« und »Religion« bzw. »lslam«. Um dies zu verdeutlichen, verwende ich Ak-
teur*innenkonzepte hier in doppelten Anfiihrungsstrichen. Auf der Ebene der Analy-
se wird selbstverstandlich eine offene Konzeption von Kultur, Religion und Islam ver-
folgt. Zur Unterscheidung von Begrifflichkeiten als sKategorien der Praxis< einerseits
und >Kategorien der Analyse<andererseits vgl. Brubaker & Cooper (2007).

14.02.2026, 16:44:33.

253


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Islam, Gender, Intersektionalitat

wurde bereits in verschiedenen européischen Studien ausserhalb der Schweiz
beschrieben (vgl. bspw. Roy 2010, 2006, Bendixsen 2013, John 2007).

Die norwegische Sozialanthropologin Bendixsen (2013) stellt in ihrer eth-
nografischen Studie zum Religionsverstindnis junger muslimischer Frauen
in Berlin dhnliches fest:

»The youth that were part of this study belong to a generation of Muslims
who differentiate between their parents’ ethnic, traditional Islam and what
they describe as a pure Islam. By distinguishing between traditional and au-

thentic religious knowledge, values, and practices, the youth make a discur-
sive differentiation between the behaviour, customs, dress and tastes that
are religiously proximate versus those they view as defined by ethnic cul-
ture or habitus« (ebd.: 281, Herv. d. Verfasserin).

Bendixsen beobachtet die Trennung zwischen »Kultur« und »Religion« vor
allem im Kontext von Diskussionen um das angemessene Rollenverhalten von
Frauen und Minnern (ebd.).

Roy (2010: 54), der eine solche diskursive Trennung ebenfalls konstatiert,
erklirt sie als Folge der Globalisierung. Er vertritt die Meinung, dass eine Re-
ligion unter den Bedingungen der Globalisierung nur bestehen kann, wenn
sie »abstrakt« gedacht wird (ebd.). Er ist der Ansicht, dass ein solch »dekultu-
ralisierte[r]« Islam« (Roy 2006: 41), im Zeitalter der Globalisierung insbeson-
dere fir Migrant*innen und Secondas*os ein immer attraktiver werdendes
Identifikationsangebot darstellt. Die Vorstellung eines »dekulturalisierten Is-
lams« ist Roy zu Folge eine Moglichkeit, in einem nicht-muslimischen, »west-
lichen« Kontext eine »religiose Identitit« zu konstruieren, die nicht mit einer
bestimmten »Kultur« verkniipft ist (ebd.).

Aufgrund meiner Daten lisst sich ein weiteres Feld erkennen, innerhalb
dessen sich bei den jungen Frauen eine diskursive Trennung zwischen »Kul-
tur« und »Religion« in Abgrenzung zum elterlichen Religionsverstindis ma-
nifestiert: Diese Unterscheidung wird auffillig oft dann unterstrichen, wenn
es darum geht, »den Islam« in einem Kontext zu verteidigen, in dem diesem
auf irgendeine Weise negative Praktiken zugeschrieben werden. Es kann sich
also bei der der Trennung von »Religion« und »Kultur« meines Erachtens auch
um eine »Taktik« im Sinne De Certeaus (1988: 89) handeln, zu welcher die jun-
gen Musliminnen greifen, um die Differenzlinien des dominanten Diskurses
zwischen Etablierten und Aussenseitern zuriickzuweisen und einen Gegen-
diskurs zu generieren (vgl. hierzu auch Oester/Brunner 2014: 101,105 in Bezug
auf transnationalisierte Peer-Communities). Dieser Gegendiskurs fokussiert

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Exkurs: Religionsverstandnis, religiose Praxis und religiése Selbstreprésentation

dann auf eine generationale Trennungslinie (quasi »erste vs. zweite Generati-
on«) und versucht mittels jener die diskursive Trennlinie »Islam vs. westliche
Werte« zuriickzuweisen: Die negativ aufgeladenen Islamstereotypen werden
von den jungen Musliminnen mithilfe dieser »Taktik« schlicht dem »tradi-
tionellen, kulturellen Islam« ihrer Elterngeneration zugeschrieben, wihrend
sie fiir sich in Anspruch nehmen eine neuere, »reinere« Form des Islam, der
mit »schweizerischen Normen« »kompatibler« ist, zu vertreten. Das Negativ-
bild, das sich in Bezug auf den Islam aufgebaut habe, so lautet die Argumen-
tationslinie, sei vornehmlich alten, »kulturellen« Traditionen geschuldet, die
falschlicherweise (von der Gesellschaft, aber auch von der eigenen Elternge-
neration) dem Islam zugeschrieben werden.

Die Vorstellung einer Trennung von »Kultur« und »Religion« spiegelt sich
auch in der Vereinsorganisation von Secondas*os wider. Moschee-ungebun-
dene Organisationen, welche primir von jugendlichen, religiés orientierten
Secondas®os frequentiert werden, werden explizit nicht entlang ethnisch-
sprachlicher Gruppierungen organisiert, sondern als Vereine junger Schwei-
zer Muslim*innen®, die ggf. in Zusammenhang mit einer Ausbildung stehen
konnen (Student*innenvereine, vgl. bspw. MSAB, Muslim Student and Alumni
Association of Bern) oder sich schlicht an die »muslimische Jugend Schweiz«
(vgl. Ummah.ch) richten (vgl. ausfiihrlich in Kap. 5.1.2¢). In diesen wird ein
»supra-ethnisches«, »universelles« Islamverstindnis propagiert und Deutsch
dominiert als Kommunikationssprache.

Es stellt sich hier die Frage — und dem sollte in weiterfithrender Forschung
nachgegangen werden — inwiefern es sich bei der diskursiven Trennung von
»Religion« und »Kultur« um eine spezifische Deutung von Religion unter der
Bedingung von transnationaler Migration handelt und ob diese primir als
spezifische, intellektualisierte Auslegung von Religiositit muslimischer Se-
condas®os im Lichte des laufenden, stigmatisierenden Islamdiskurses zu ver-
stehen ist.

2 In Abgrenzung zur Elterngeneration ist ebenfalls eine selbstbewusstere Haltung in Be-
zug auf die gesellschaftliche Positionierung von Secondas muslimischen Glaubens re-
konstruierbar (vgl. hierzu auch Baumann 2019:16, im Erscheinen); diese dussert sich
auch in der Forderung nach einer 6ffentlich sichtbaren, angemessenen, religiosen
Selbstreprasentation. Zoja driickt dies wie folgt aus: Sie wolle sich nicht bedanken fiir
die Moschee im Keller, sondern wiinsche sich fiir ihre Kinder, dass diese zukiinftig nicht
»in den Keller beten gehen« missen »oder in den Hinterhof oder in einer Garage"(Zo-
ja, A 82), sondern fordert Moscheen, die den »Namen als ein Gotteshaus« verdienen,
und welche die Schweizer Muslim*innen angemessen reprisentieren.

14.02.2026, 16:44:33.

255


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Islam, Gender, Intersektionalitat

3 Die Manifestation von »Muslimin« als Kategorie der Differenz fiihrt zu einem
Rechtfertigungs- und Paositionierungszwang. Dieser kann seinerseits zu einer
verstarkten aktiven Selbstaneignung des Islam fiihren

Dass mittels Religion als Kategorie der Differenz in (Bildungs-)Biografien ins-
besondere im Zusammenspiel mit anderen Differenzdimensionen wie Gen-
der, »Migrationshintergrunds«, »class«, Korper etc. nicht nur im Kontext von Bil-
dung Differenz hergestellt wird, wurde in der vorliegenden Arbeit hinsicht-
lich der Differenzkategorie »Muslimin« ausfithrlich dargelegt und empirisch
begriindet (vgl. u.a. Kap. 2.1.2, 5, 7).

Die Manifestation von »Muslimin« als Kategorie der Differenz fithrt bei
den jungen Secondas nicht zuletzt, so die These, zu einem verschiedentlich
konstatierten, dauernden kollektiven gesellschaftlichen Rechtfertigungs-
druck® (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti 2013a: 224, Schild 2010:
181), der zudem mit einem »Positionierungszwang« (Riegel 2004: 338) ein-
hergeht, wonach sich junge Frauen gezwungen sehen, sich stindig als
smuslimische Frauen« zu positionieren und zu legitimieren (vgl. Kap. »Ex-
pertin fur Islamg, S. 178ff., 7.1). Diese Konstellation manifestiert sich nicht
nur, aber besonders deutlich im Bildungssystem und wird insbesondere dann
augenfillig, wenn die jungen Frauen in die Rolle einer »Expertin fiir Islam«
gedringt werden (vgl. ebd.) und sich in einem piddagogisierenden Kontext zu
jeglichen, dem Islam zugeschriebenen Belangen positionieren und Auskunft
geben sollen. Dieser Rechtfertigungs- und Positionierungszwang fihrt nicht
selten zu einer verstirkten »aktiven Selbstaneignung des Islam« (Strahm
2007: 13), sprich dazu, dass die jungen Frauen sich intensiver mit der (zu-
geschriebenen) Religion befassen und auseinandersetzen (vgl. Fallbeispiel
Velika, S. 123ff.).

4 In Selbstbeschreibungen rekurrieren junge religids orientierte Secondas
muslimischen Glaubens auf den Islamdiskurs

Untersuchungen zu Anerkennung und Zugehorigkeiten sowie zu Reprisen-
tationsstrategien der sogenannten »ersten Generation« von zugewanderten
Frauen muslimischen Glaubens zeigen, dass sich muslimische Frauen in der
Schweiz in ihren identifikatorischen Aushandlungsprozessen auf den lau-
fenden Islamdiskurs beziehen (Baghdadi 2012, 2010, Schild 2010). Baghdadi

3 Natiirlich sind diesem Rechtfertigungsdruck nicht ausschliesslich Secondas ausge-
setzt. Aufgrund der Aufstellung meiner Untersuchung kann ich jedoch in erster Linie
Aussagen zu jungen Frauen der zweiten Generation machen.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Exkurs: Religionsverstandnis, religiose Praxis und religiése Selbstreprésentation

(2012, 2010) stellte bspw. fest, dass die meisten ihrer Interviewpartnerinnen
ausdriicklich Abstand vom diskursiv kursierenden Bild der »typischen« Mus-
limin nehmen (Baghdadi 2012: 380). Auch Schild (2010: 181) konstatierte, dass
herrschende Diskursivierungsprozesse gewisse Zwinge fir Muslim*innen
mit sich bringen. Sie behauptet, muslimische Frauen in der Schweiz seien
in der Ausformulierung einer »positiven >muslimischen Identitit«, deren
Anerkennung durch die Mehrheitsgesellschaft sie anstrebenc, nicht »frei«.
Vielmehr miissten sie sich »in der Konstruktion und Reprisentation eines
positiven Eigenbildes auf die negativen Zuschreibungen beziehen, diese
unablissig berichtigen, korrigieren und entkriften« (ebd.).

Was einschligige Forschungsergebnisse zum Selbstbeschrieb von zuge-
wanderten Frauen muslimischen Glaubens der »ersten Generation« aufzei-
gen (Baghdadi 2012, 2010, Schild 2010), lasst sich in den erhobenen Daten
auch fiir religios orientierte Secondas muslimischen Glaubens rekonstruie-
ren. Auch Secondas beziehen sich in ihren Selbstbeschreibungen auffillig oft
implizit oder explizit auf den Islamdiskurs. Ein besonders gingiges und deut-
liches Element in den Selbstbeschreibungen lasst sich in der Betonung der
autonom gefillten, freien Entscheidung des Bedeckens des Kopthaars rekon-
struieren. Sahar driickt dies bspw. so aus:

»Eben zum Beispiel ich ziehe das Kopftuch an, das ziehen bei uns wirklich
fast alle an. Also es ist ja nicht, es ist ja nicht so, dass es alle anziehen, weil
es ist ja nicht, wir (..) zwingen hier bei uns ja niemanden (..), du musst ein
Kopftuch anziehen« (Sahar, A 21).

Auffillig oft betonen junge Secondas die selbst gewihlte Entscheidung ihrer
religiésen Orientierung und stellen diese in den Mittelpunkt in Beschreibun-
gen ihrer religiésen Sozialisation. Mirjeta unterstreicht im Kontext einer bio-
grafischen Erzahlung gleich mehrmals (vgl. zu diesem Punkt auch Baghdadi
2010: 213):

»Und in dieser Zeit habe ich mich dann eben auch mitdem Islam ... mit dem
Islam auseinandergesetzt aus freien Stiicken. (...) Also meine Eltern haben
es vorgelebt, aber wir sind frei gewesen eigentlich 4hm ob wir islamischer
werden wollen oder nicht, wir sind frei gewesen« (Mirjeta, A 44, A 67).

Wie in den Aussagen von Mirjeta und Sahar und ihren unterschiedlich kontex-
tualisierten Betonungen des »freien Entscheidens« verdeutlicht werden soll-
te, rekurrieren die jungen Frauen oft direkt oder indirekt auf das stereoty-
pe Bild einer >(durch Eltern oder Mann) fremdbestimmtens, »unterdriickten

14.02.2026, 16:44:33.

257


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Islam, Gender, Intersektionalitat

Muslimin« (vgl. hierzu Kaya 2012: 120). Die Rekurrierung auf das Gender-
bild im Islamdiskurs in Selbstbeschreibungen von jungen Secondas diirfte
nicht zuletzt damit konnektiert sein, dass die diskursive Abgrenzung gegen
>den Islam« immer stirker mit dem Verweis auf hierarchische Geschlechter-
verhiltnisse begriindet wird, die als Wesensmerkmal >des Islam« dargestellt
werden (Allenbach/Miiller 2017: 273, in Bezug auf Deutschland: Marx 2008:
55). Wie Allenbach und Miiller (2017: 289) bilanzieren, stehen Geschlechts-
diskurse »im Brennpunkt des Kampfs um Anerkennung von religiésen Min-
derheiten« und miissen »als Argument fiir den Ausschluss von Zugewander-
ten herhalten« (ebd.: 273). Deshalb erstaunt es auch nicht, dass sich (diskur-
sive) Differenzziehungsprozesse und die Differenzkategorie »Muslimin« be-
sonders deutlich anhand des Kopftuchs als genderspezifisches, sichtbares re-
ligioses Symbol manifestieren (vgl. Liddeckens/Grigo 2016: 180, Grigo 2015,
Klinkhammer 2013: 114). Diese Entwicklung des Islamdiskurses spiegelt sich
denn auch besonders deutlich in den Selbstbeschreibungen der jungen Secon-
das wider. Ein direkter Bezug auf den Islamdiskurs und ihre Rolle als Kopf-
tuch tragende Muslima in der Schweizer Gesellschaft in ihrem Selbstbeschrieb
nimmt bspw. Aieta:

»Aber ich weiss, ich als Mensch falle dadurch auf [gemeint st hier durch das
Kopftuchtragen]. Und ich habe die Méglichkeit 4hm zu beweisen, dass ich
halt nicht nur eine Muslima bin, die anscheinend unterdriickt wird. Also, dass
ich meine eigene Meinung habe...ich bin auch leicht feministisch« (Aieta, A
50).

Wie die Aussage verdeutlichen soll, sieht Aieta ihre Rolle als Kopftuch tra-
gende Muslima auch als Chance (fast tribunalsgleich, in der Rolle der >Ange-
klagtend), der Gesellschaft »zu beweisen«, dass sie keine Muslimin ist, »die
anscheinend unterdriickt wird«, sondern eine, die eine eigene Meinung hat
und gar »leicht feministisch« ist (»Die Feministin« stellt in der gingigen Dis-
kursformation DEN Gegensatz per se zur diskursiven Figur der »unterdriick-
ten Muslimin« dar (vgl. Kap. 2.1.2)).

Aufgrund solcher und dhnlicher Aussagen junger Secondas ist Baghdadi
ebenso beizupflichten, wenn sie argumentiert, dass durch solche Riickgrifte
auf diskursive Zuschreibungen das gingige Stereotyp jedoch weiter zemen-
tiert wird (2010: 213).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Exkurs: Religionsverstandnis, religiose Praxis und religiése Selbstreprésentation

5 Frauen entwickeln zahlreiche, produktive »Taktiken« im Umgang

mit der Differenzkategorie »Muslimin«

Junge Secondas entwickeln zahlreiche »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) auf
verschiedenen Ebenen um mit der Differenzkategorie »Muslimin« umzu-
gehen bzw. den damit einhergehenden, sozialen Ausschlusspraxen etwas
entgegenzusetzen. Vier zentrale »Taktiken« hinsichtlich (Bildungs-)Biografi-
en wurden in dieser Arbeit analysiert (ausfithrlich in Kap. 5). Zudem konnten
zahlreiche alltigliche kleine Mikrotaktiken, welche die Frauen benutzen,
um gegenderten Grenzziehungsprozessen und den damit einhergehenden
Machtkonstellationen entgegenzutreten, rekonstruiert werden. Auffillig oft
betreffen diese die Umgehung der Sichtbarkeit bzw. offentliche Identifi-
zierbarkeit als Muslima und somit ein Ausweichen der stigmatisierenden
Ausschlusserfahrungen. Sie dienen aber auch dazu, sich dem mehrfach be-
schriebenen kollektiven sozialen »Rechtfertigungsdruck« (vgl. u.a. Baumann
2015: 17, Tunger-Zanetti 2013a: 224, Tunger-Zanetti 2013c, Schild 2010: 181) zu
entziehen, welcher die Frauen zwingt, sich stindig als muslimische Frauen
legitimieren und erkliren zu miissen.

Eine zentrale »Taktik« hierbei bezieht sich auf die »Sichtbarkeit« bzw. das
Einschrinken einer quasi-offentlichen Identifizierbarkeit als Muslima: Nicht
uniiblich ist es beispielweise, dass bedeckte Muslimas, um der Sichtbarkeit
und Eindeutigkeit ihrer Haarbedeckung als eines religiésen Symbols zu ent-
gehen und somit nicht »als Muslimin« aufzufallen, das Kopftuch im Nacken
kntipfen, so dass es auch als Modeaccessoire durchgehen kéonnte. Sie sind
somit — zumindest auf den ersten Blick — nicht »als Musliminnen« identifi-
zierbar. Eine weitere »Taktik« ist, dass sich einige der interviewten Frauen im
Kontext ihres Berufsfelds als Veganerin* oder konsequente Vegetarierin aus-
geben, um muslimische Speisegebote einhalten zu kénnen, ohne »als Musli-
min« identifizierbar zu sein.

Auch in Bezug auf die Konstruktion von Zugehorigkeiten lassen sich si-
tuative »Taktiken« des Umgangs mit der Differenzkategorie »Muslimin« ana-

4 Wie mir eine junge Frau erklarte, ist fiir sie das sich Ausgeben als Veganerin einfacher
als das sich Ausgeben als Vegetarierin. Erstens, weil »vegan sein«im Moment sowieso
»in« sei und dadurch kaum auffalle und zweitens, weil die Veganer*innen als dussert
konsequent gelten wiirden, und sie als Muslimin unter diesem Vorwand so ohne Erkla-
rungen abzugeben auf Siissigkeiten, in denen manchmal auf Schweinefleisch basierte
Gelatine enthalten sei, verzichten konne. Zudem kaufe sie gerne in veganen Laden ein,
weil sie da in relativ grosser Auswahl halal Essen einkaufen kénne, ohne sich zuvor in
die Verpackungen vertiefen zu miissen.

14.02.2026, 16:44:33.

259


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Islam, Gender, Intersektionalitat

lysieren. So liess sich rekonstruieren, dass die jungen Frauen ihre Selbstre-
prisentation als »Muslimin« bzw. »nicht Muslimin« situativ konstruieren und
einsetzen. Ein Beispiel hierfiir ist Lane (ausfithrlich Kap. 4.1), die sich in den
dezidiert religiosen Kreisen, in denen ihre Schwester verkehrt, als »nicht-
Muslimin« positioniert, um den Anspriichen, die ihrer Ansicht nach seitens
dieser Kreise an sie »als Muslimin« gestellt werden wiirden, zu entgehen (z.B.
das Bedecken des Kopfhaars oder das Verzichten auf Schminke, beides Din-
ge, die Lane widerstreben). In anderen Kontexten, wie z.B. in ihrem berufli-
chen Umfeld, positioniert sich Lane hingegen »als Muslimin« in Abgrenzung
zu den »nicht-Muslim*innen« ihres beruflichen Umfelds. Andere von mir in-
terviewte Frauen handhaben die Selbstreprisentation genau umgekehrt, und
soutenc sich im beruflichen Kontext nicht als Muslimin, weil sie stigmatisie-
rende Ausschlusserfahrungen befiirchten.

Dass junge Secondas®os als Reaktion auf Ausschlusserfahrungen auf-
grund ihrer Religionszugehorigkeit verschiedenste Strategien entwickeln,
um ihren multiplen Zugehérigkeiten (multiple belonging) Sinn zu verleihen,
stellte die Forschungsgruppe um Giordano (Allenbach et al. 2010: 9) ebenfalls
fest. Diese untersuchte, wie junge Muslim*innen unterschiedliche Aspekte
ihrer Zugehorigkeiten (»Muslim*in«; »Auslinder*in«, »eingebiirgert« etc.)
flexibel einsetzen, um sie je nach Kontext und Situation zu betonen und sich
zu >Insidern< zu machen (ebd.: 10). Auch Allenbach (2016) kommt in einer
Untersuchung tiber muslimische Midchen im obligatorischen Schwimmun-
terricht zum Schluss, dass die jungen Frauen vielfiltige Strategien finden,
dominante (gegenderte) Differenzlinien und damit einhergehende Macht-
konstellation infrage zu stellen, ihre Positionierung dazu auszuhandeln
(ebd.: 43f.) und so mehr Agency entwickeln.

6 Frauengruppen stellen soziale Raume dar, in denen identifikatorische
Aushandlungsprozesse stattfinden

Teil der ethnografischen Untersuchung dieses Projekts bildete die teilneh-
mende Beobachtung unterschiedlicher Gefisse religioser Vergemeinschaf-
tung (sowohl in virtuellen® wie in nicht-virtuellen Feldern). Obwohl nicht
ausschliesslich frauenspezifische, religiose Vergemeinschaftung beobachtet

5 Beispielsweise die kontinuierliche Sichtung einschlagiger Websites mit Kommentar-
funktion, aber auch Beobachtung der Vergemeinschaftung in Social-Media-Cefassen
wie Whats-App-Cruppen, Facebookseiten etc.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Exkurs: Religionsverstandnis, religiose Praxis und religiése Selbstreprésentation

wurde, bildete diese jedoch aufgrund des Samples der Untersuchung (vgl.
Kap 4.1) den Fokus.

Die religiose Vergemeinschaftung in Frauengruppen dient den Secondas
in erster Linie dazu, soziale Anerkennung und Zugehorigkeit zu erfahren,
dies in einem gegeniiber Musliminnen gesellschaftlich eher rauen Klima.
Frauengruppen, so die These, stellen soziale Riume dar, in denen quasi
in einem »geschiitzten Rahmen« identifikatorische Aushandlungsprozesse
stattfinden. Hierbei werden ganz unterschiedliche Themenfelder diskutiert
und ausgehandelt. Einerseits werden (frauenspezifische) gesellschaftliche
Ausschlusserfahrungen aufgearbeitet und Strategien des Umgangs damit
diskutiert, bspw. wie mit einer Anfeindung im 6ffentlichen Raum beziiglich
des Kopftuchs umgegangen werden kénnte. Ahnliches stellen Endres et al.
(2013: 63ff.) hinsichtlich muslimischer Jugendgruppen fest. Andererseits
werden aber durchaus auch andere lebenspraktische Belange, wie bspw.
bevorstehende Geburten, beruflich relevante Fragen oder Themen, welche
die Freizeit betreffen, diskutiert.

Neben lebenspraktischen Belangen werden in muslimischen Frauengrup-
pen selbstredend auch Fragen religioser Praxis (mitunter kontrovers) disku-
tiert, insbesondere auch frauenspezifische Auslegungen religioser Gebote, die
unter Ausschluss der smidnnlichen Welt« besprochen werden sollen (Feldpro-
tokolle Nov 2014), so auch Fragen, welche bspw. die >Reinheit der Frau« betref-
fen. Andererseits werden aber auch allgemeine Fragen beziiglich der Legiti-
mitit und Anwendung religioser Praxen diskutiert (vgl. hierzu auch Bleisch
Bouzar 2012: 292-294), in diesem Sinne sind diese Gefisse auch als Orte der
religiésen Selbstsozialisation zu verstehen (vgl. Saba 2012: 128).

Ebenso konnte ich mehrfach beobachten, wie im Rahmen dieser Diskus-
sionen mannliche religiése Autoritit oder Entscheide von (minnlichen) reli-
giosen Autorititen infrage gestellt wurden, beziehungsweise auf ihre lebens-
weltliche »Tauglichkeit« gepriift und kritisch hinterfragt wurden (Feldproto-
kolle Nov 2014). Gegenteilig zur Rezeption im 6ffentlichen Islamdiskurs kon-
nen solche Gefisse durchaus emanzipatorischen Charakter haben und Raum
fiir autonome kritische Fragen bilden. Zudem bilden Frauengruppen soziale
Riume — wie anhand des Fallbeispiels von Esma exemplarisch verdeutlicht
wurde (vgl. Kap. 5.3.2 ¢) — wo soziales Kapital (in der Regel) unabhingig von
der Herkunftsfamilie akkumuliert werden kann. Dies kann die jungen Frau-
en unter Umstinden darin bestirken, einen eigenstindigeren (bildungs-)bio-

14.02.2026, 16:44:33.

261


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Islam, Gender, Intersektionalitat

grafischen Weg zu gehen (vgl. Fallbeispiel Esma® Kap. 5.3.2 c.). In dem Sinne
stellen Religionsgemeinschaften »Netzwerke dar, also eine soziale Infrastruk-
tur, mit deren Hilfe sich auch ausserreligiose Ziele verwirklichen lassen« (Co-
leman 1990 zit.n. Traunmiiller 2018: 917). Hierbei kommt die gesellschaftlich
integrierende Funktion religiéser Netzwerke von Migrant*innen zum Zuge,
auf die bereits verschiedentlich hingewiesen worden ist (vgl. u.a. Baumann
2015, 2012; Endres et al. 2013, Nagel 2015, 2013, Pickel 2014, Weisskoppel 2008,
Spickard 2005).

Wie anhand des Fallbeispiels Duaa in Kapitel 5.4.1 verdeutlicht werden
konnte, zeigt sich umgekehrt auch, dass Frauen, die sich weder in Vereinen
noch in virtuellen Feldern religiés vergemeinschaften, gesellschaftlichen Aus-
schlusserfahrungen ungleich weniger entgegenzusetzen haben.

7 Deutsch gewinnt an Relevanz als Sprache fiir religidse Handlungsfelder

(in der virtuellen und nicht-virtuellen Welt)

Wie bereits ausgefiihrt (vgl. Kap. 5.1.2) verstehen sich die itberwiegend meis-
ten der von mir interviewten Frauen als vom elterlichen Religionsverstindnis
emanzipierte »Schweizer Muslimas« der zweiten Generation. Als solche ver-
gemeinschaften sie sich in religiosen Vereinen, arbeiten teilweise innerhalb
dieser neue Strukturen (z.B. Frauengruppen), die auf die Bediirfnisse von Se-
condas ausgerichtet sind. So unterstiitzen und portieren sie in ihren jeweili-
gen Vereinen auch dezidiert Deutsch als Sprache fiir religiése Handlungsfel-
der. Wie ich beobachten konnte, finden die meisten Veranstaltungen, welche
ich mit Frauen meines Samples gemeinsam besucht habe und welche sich
an jiingere Muslim*innen richten, in deutscher Sprache statt. Ebenso konnte
ich in einigen Moscheen beobachten, dass Deutsch fiir religiose Handlungs-
felder an Relevanz gewinnt. So werden bspw. in einigen Moscheen gezielt
Deutsch sprechende Vertreter*innen der zweiten Generation (oder Konver-
tit*innen) eingesetzt, um die Moschee nach aussen sichtbar zu machen oder
deren Internet- und/oder Social-Media-Auftritt zu stirken. Deutsch als Spra-

6 Durch die von der Herkunftsfamilie unabhingige Akkumulation von sozialem Kapital
gelang es bspw. Esma sich bis zu einem gewissen Grade von den durch das Elternhaus
gepragten strukturellen Bildungsbarrieren zu distanzieren und zu emanzipieren (z.B.
von dervom elterlichen Genderbild geprigten Hinfalligkeit einer nachobligatorischen
Ausbildung wegen einer frithen Heirat) und eine weniger durch Fremdbestimmung
gepragte Berufslaufbahn einzuschlagen (vgl. ausfiihrlich Kap. 5.3.2 ¢).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Exkurs: Religionsverstandnis, religiose Praxis und religidse Selbstreprésentation 263

che scheint aber auch zunehmend an Relevanz beim religiésen Unterricht in
Moscheen fiir Kinder der zweiten (oder dritten) Generation zu gewinnen.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion:
Die doppelte Rolle der Religion
in Bildungsbiografien junger Secondas
muslimischen Glaubens

In diesem Kapitel gehe ich nach einer kurzen Zusammenfassung des Unter-
suchungsprojekts in Kapitel 7.1 und 7.2 auf die doppelte Rolle von »Religion«
in Bildungsbiografien ein, um mit einem Fazit und einem Ausblick (7.3) zu
schliessen.

Im Zentrum der vorliegenden Untersuchung stand die Fragestellung, ob
und wie Bildungsbiografien von jungen Secondas muslimischen Glaubens
(intersektionell) im Kontext des gegenwirtigen Islamdiskurses vorstruktu-
riert bzw. eingeschrinkt werden und wie es ihnen gelingt, im bildungsbio-
grafischen »Moglichkeitsraum« (Holzkamp 1983) »einen Weg zu finden.

Hierbei waren folgende Teilfragen leitend:

Wie wirken (diskursive) Zuschreibungsprozesse auf junge religiés orien-
tierte Secondas im Kontext von Schule und (Berufs-)Ausbildung?
Welche Differenzdimensionen wirken in Bildungsbiografien? Wirken sie
intersektionell?

«  Wie konstituiert und manifestiert sich die Differenzkategorie »Muslimin«
in Bildungsbiografien?
Wie gelingt es den jungen Secondas muslimischen Glaubens bildungs-
biografisch »einen Weg zu finden«? Wie erlangen sie (mehr) Agency in Bil-
dungsbiografien?

Um den Akteur*innen Raum fiir die Darstellung eigener Relevanz- und Deu-
tungssysteme innerhalb ihrer (sozialen) Riume zu geben, wurde fiir das For-
schungsvorhaben ein ethnografischer Ansatz gewihlt. Kern des Zugangs zum

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Islam, Gender, Intersektionalitat

Feld bildete die Methodik der multi-sited Ethnography, wie Marcus (1995) sie
in Abgrenzung zur klassisch ethnografischen Vorgehensweise vorschlug. Wie
bei einer ethnografischen Herangehensweise iiblich, kam bei der Datenerhe-
bung ein Methodenmix zum Zuge: Kern der Untersuchung bildete ein zirku-
lares Verfahren von teilnehmender Beobachtung in multiplen sozialen, aber
auch virtuellen Feldern — verbunden mit themenzentrierten (bildungs-)bio-
grafischen Interviews sowie einer diskursiven Dokumentenanalyse in Bezug
auf die Differenzkategorie »Muslimin«. Das Sample bestand aus jungen re-
ligiés orientierten, muslimischen Frauen' mit »Migrationshintergrund«, die
in der Schweiz geboren resp. als Kleinkinder mit ihren Eltern zugewandert
waren. Die dem Sample angehérenden Frauen waren zum Zeitpunkt der Un-
tersuchung zwischen 18 und 32 Jahre alt und wohnten in der Deutschschweiz.

Um die subjektiven Perspektiven der befragten Frauen im Einzelfall wie
auch fallibergreifend zu untersuchen, wurde ein induktiv-iteratives Vorge-
hen gewihlt, welches sich an der Grounded Theory (Strauss/Corbin 1996) orien-
tiert. Dabei wurden sowohl Interviews als auch Feldprotokolle in einem da-
tengeleiteten Codierungsprozess einerseits biografisch-fallrekonstruktiv (ver-
tikale Dimension) und andererseits fallvergleichend (horizontale Dimension)
im Hinblick auf die Erarbeitung transversaler Themen untersucht (fiir eine
ausfithrliche Beschreibung der Methodik siehe Kap.4).

Theoretisch wurde aus einer doppelten Perspektive argumentiert: Zur Er-
klirung der strukturellen Beschrinkungen in Bezug auf den Bildungsweg
wurde zum einen eine intersektionelle Perspektive eingenommen, welche das
Wechselspiel divergierender Differenzdimensionen untersucht; zur Beleuch-
tung der Handlungsstrategien der Frauen wurde zum anderen ein Ansatz
verfolgt, der die Handlungsfihigkeit (Agency) der jungen Frauen in den Blick
nimmt, ohne jedoch deren strukturelle Einschrinkungen zu negieren.

Wihrend sich eine intersektionelle Perspektive besonders dazu eignet,
gesellschaftliche Einschrinkungen aufzuzeigen, fokussieren Agency-Theorien
das Gegenteil, nimlich den Handlungsspielraum bzw. die -fihigkeit der
Akteur®innen. Es war mir ein zentrales Anliegen, nicht nur die intersek-
tionellen Einschrinkungen der bildungsbiografischen Wege von jungen
Secondas muslimischen Glaubens aufzuzeigen, sondern insbesondere auch

1 Zur Beschreibung und Problematik der Bezeichnung »Musliminnen« als Zielgruppe
im Spannungsfeld zwischen »methodological Islamism« (Brubaker 2012: 6) und einem
»strategic use of (...) essentialism« (Spivak 1993: 5, Herv. im Orig.) vergleiche Kap. 4.1.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

die (oft sehr kreativ genutzten) Handlungsspielriume innerhalb des gegebe-
nen »Moglichkeitsraums«* (Holzkamp 1983: 334ff.). Durch die Kombination
der beiden theoretischen Perspektiven sollte vermieden werden, die jun-
gen Frauen ausschliesslich »als passive Opfer« intersektionell wirkender
gesellschaftlicher Einschrinkungen zu betrachten.

Aus der Kombination der beiden Perspektiven entwickelte ich das folgen-
de theoretische Rahmenmodell:

Abbildung 2

Bildungsbiografischer
«M@glichkeitsraum» (Holzkamp 1983)

/

Intersektionelle Intersektionelle
Beschrankungen \\ Age_ncy Beschrénkungen
durch unterschiedliche «Taktiken»

Differenzdimensionen, (De Certeau 1988: 89)

welche gemeinsam wirken

T

Intersektionelle
Beschrankungen

Mittels einer intersektionellen Perspektive als sensitizing concept (Riegel:
2016a: 137) wurde einerseits eine Analyseperspektive auf die empirischen
Daten eingenommen, welche die (potenziell) intersektionell wirkenden
Einschrinkungen der Bildungsbiografien in den Fokus nimmt (vgl. Kap.2.2).

Andererseits wurde der Blick auf die Handlungsfihigkeit der Frauen aus-
gerichtet: Die Art, wie die jungen Frauen innerhalb ihres intersektionell be-
schrankten »Mdglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) Agency in ihren Bildungs-
biografien erlangen, wurde mittels De Certeaus Theorie der »Kunst des Han-
delns« als habituell verankerte »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) theoretisiert.
De Certeau versteht unter »Taktiken« die eigensinnige Aneignung alltiglicher
Handlungsweisen, die durch dominante Strukturen vorgegeben und begrenzt

2 Das Konzeptdes»Moglichkeitsraums«stammtaus der kritischen Psychologie und geht
aufHolzkamp (1983) zuriick. Holzkamp geht davon aus, dass die soziale Positionierung
eines Individuums einerseits durch objektive, anderseits durch subjektive Handlungs-
moglichkeiten und -einschrankungen gepragtist (subjektiver und objektiver Méglich-
keitsraum<) (ebd.: 334ff.). Speziell zur Analyse von Méglichkeitsraumen adoleszenter
Migrant*innen vgl. bspw. King/Koller 2009b, Riegel 2004: 72ff. und 118ff.).

14.02.2026, 16:44:33.

267


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Islam, Gender, Intersektionalitat

sind (vgl. ebd.). Er spricht von der »Kunst des Handelns« (1988) als »Kunst des
Gebrauchs derjenigen Produkte, die ihr aufgezwungen werden« (ebd.: 81).2

Mithilfe dieser beiden kombinierten theoretischen Perspektiven konnten
einerseits die folgenden wirksamen Differenzdimensionen rekonstruiert
werden, die in ihrem Zusammenspiel intersektionell einschrinkend auf die
Bildungsbiografien wirken: Gender, »class«, »Migrationshintergrund«, Religion,
Kérper. Die Konstellation der intersektionellen Differenzdimensionen gibt
in dem voranstehend skizzierten theoretischen Modell den »Mdglichkeits-
raum« (Holzkamp 1983) vor, innerhalb dessen die jungen Frauen mehr Agency
hinsichtlich ihres Bildungswegs erlangen kénnen bzw. bildungsbiografisch
»einen Weg finden«. Dieser »Moglichkeitsraum« gestaltet sich unterschied-
lich gross, je nachdem, wie einschneidend und in welcher Kombination die
Differenzdimensionen gemeinsam wirken.

Die untersuchten Frauen reagierten mit unterschiedlichen, habituell ver-
ankerten »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) auf dominante Diskurse, zuge-
schriebene Differenzen und intersektionelle Beschrinkungen ihres bildungs-
biografischen »Méglichkeitsraums« (Holzkamp 1983). Es konnten vier derarti-
ge habituell verankerte »Taktiken« typisiert werden (fiir eine ausfihrliche em-
pirische Rekonstruktion dieser »Taktiken« vergleiche Kapitel 5). Diese »Takti-
ken« stellen die relationale Handlungsfihigkeit (Agency) dar, mittels welcher
es den jungen Frauen gelang, sich den intersektionellen Beschrinkungen ih-
rer Bildungsbiografien bis zu einem gewissen Grad zu widersetzen und ihren
Einfluss auf deren Verlauf zu vergréssern:

3 In De Certeaus Terminologie wiirden sich die rekonstruierten Differenzdimensionen
auf der Ebene der »Strategien« (De Certeau 1988: 87) bewegen. De Certeau versteht
unter »Strategien« in der Regel Strukturen, die auf Kontrolle zielen und mittels derer
soziale Ordnung hergestellt werden soll. Hierbei kann es sich jedoch auch um kurz-
fristig festgelegte Anordnungen handeln (Winter 2018). Sie bilden den Referenzrah-
men, bzw. das »Krafteverhiltnis« (De Certeau1988: 87) innerhalb dessen sich die »Tak-
tiken« verorten. Sie verhalten sich relational zu »Taktiken« (ebd.: 89). »Taktiken« sind
zunichst soziale Praktiken, die von Individuen oder Gruppen ergriffen werden konnen
(Winter 2018). Da sich eine intersektionelle Perspektive als analytisch sensibilisieren-
des Konzept meines Erachtens besser eignet, um die subtilen Machtverhaltnisse, wel-
che einschriankend auf Bildungsbiografien wirken, zu rekonstruieren, habe ich auf die
Weiterfithrung des »Strategie«-Begriffs als Gegensatz zum Begriff der»Taktik« nach De
Certeau (De Certeau1988: 87) verzichtet. Als referenziellen Rahmen der»Taktiken«auf
der Ebene der»Strategien« verwende ich die intersektionellen Differenzdimensionen.
Dies jedoch ohne den relationalen Aspekt zwischen »Taktiken« und intersektionellen
Einschrankungen (bzw. »Strategien«) zu vernachlassigen (vgl. Kap. 2.3).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

1 Die »Taktik« des bildungsbiografischen Bestehens durch kdmpferische
Selbstbehauptung als Muslima

Im Zentrum dieser »Taktik« steht die Aneignung im De Certeauwschen Sin-
ne bzw. das sich Zunutze machen der Differenzkategorie »Muslimin«, um
bildungsbiografisch einen Weg zu finden. Bei dieser »Taktik« konnten zwei
Ausprigungen im Bereich, wie sich die Frauen hierbei religios selbst repra-
sentieren, ermittelt werden: einerseits eine religiose Selbstreprdsentation als
»emanzipierte«, anderseits eine religiése Selbstreprasentation als »dezidiert
religiose« Muslima. Durch beide Arten der religiosen Selbstreprisentation er-
langen die Frauen mehr Handlungsfihigkeit (Agency). Der ersteren Auspri-
gung gelingt es, sich mithilfe (religioser) Selbstreprasentation als emanzipier-
te Muslima gesellschaftspolitisch zu positionieren und eine Alternativkarriere
in interreligiésen und/oder interkulturellen NGOs zu machen oder sich durch
berufliche Selbststindigkeit mittels eines (religionsrelevanten) Nischenange-
bots (z.B. Hijab-Verkiuferin, Fahrlehrerin fir muslimische Frauen) zu posi-
tionieren. Kraft der »Taktik« letzterer Auspragung (Selbstreprisentation als
dezidiert religiose Muslima) wird Bildungszugang auf Umwegen erlangt: Der
durch die Stigmatisierung als Kopftuch tragende Muslima erzwungene beruf-
liche Umweg fithrt zur Politisierung. Die »Taktik« der kimpferischen Selbst-
behauptung als dezidiert religiose Muslima beinhaltet die islamisch begriin-
dete Bildungsaspiration als Teil des »Kampfes gegen die Islamophobie«: Der
Bildungsweg als politisierte Muslima wird konsequent weiterverfolgt — isla-
misch begriindete grésstmogliche Bildungsaspiration stellt neben der Poli-
tisierung einen » sozialisatorische[n] Effekt szeneinterner Vergemeinschaf-
tung« (Meinert/Seeliger 2013: 49) dar (vgl. ausfithrlich in Kapitel 5.1).

2 Die »Taktik« des bildungsbiografischen Bestehens durch zielstrebiges Aufsteigen
Im Zentrum der zweiten »Taktik« steht die Aneignung des »meritokratischen
Prinzips« (vgl. Becker/Hadjar 2017). Mehr Agency erlangen die jungen Frau-
en paradoxerweise dadurch, dass sie sich dasjenige Prinzip aneignen, mittels
dessen Bildungsungleichheit in modernen Gesellschaften normativ gerecht-
fertigt wird (Solga 2005). Es gelingt ihnen, mithilfe — im Vergleich zu privile-
gierten Lernenden — ungleich grésserer Anstrengung aus ihren subalternen
Positionen heraus nach meritokratischem Prinzip die intersektionell wirken-
den Barrieren auszuhebeln und ihre habituell verankerte Bildungsaspiration
in einer tertiiren Bildung umzusetzen (vgl. ausfithrlich in Kapitel 5.2).

14.02.2026, 16:44:33.

269


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Islam, Gender, Intersektionalitat

3 Die »Taktik« des bildungsbiografischen Bestehens durch religiése
Vergemeinschaftung

Im Zentrum der dritten »Taktik« steht die Aneignung des akkumulierten
sozialen Kapitals (Bourdieu 1983b) der religiosen Gemeinschaft, mittels derer
die Frauen Zugang zum Arbeitsmarkt oder zu Bildung (wieder-)erlangen
konnten. Durch die von der Herkunftsfamilie unabhingige Akkumulation
von sozialem Kapital gelang den Frauen eine berufliche (Weiter-)Entwick-
lung, die ihnen ansonsten aufgrund intersektioneller Beschrinkungen
verwehrt geblieben wire (vgl. ausfithrlich in Kapitel 5.3).

4 Die »Taktik« des bildungsbiografischen Bestehens durch widerstandige
Mikropraktiken

Der berufsbiografische Handlungsspielraum von diesen Frauen ist aufgrund
eines ausgesprochen starken Zusammenspiels der Differenzdimensionen
Gender, »Migrationshintergrund«, »class« und Religion im Vergleich zu
den anderen drei Typen weitaus am starksten eingeschrinkt. Der Grund
dafiir diirfte nicht zuletzt in der sich zusitzlich manifestierenden Diffe-
renzdimension Korper (Hautfarbe), die im Zusammenspiel mit den anderen
Differenzdimensionen intersektionell verstirkend wirke, liegen. Im Zentrum
der vierten »Taktik« steht die Aneignung eines »minimalen Moglichkeits-
raums« (Mey 2015: 230) durch widerstindige Mikropraktiken, deren Ziel es
ist, Reprasentant*innen der hegemonialen Gesellschaft etwas entgegenzu-
setzen, ohne aus der subalternen Position heraus direkte Konfrontationen
eingehen zu miissen. Exemplarisch fiir eine solche widerstindige Mikro-
praktik der jungen Frauen hinsichtlich ihrer Bildungsbiografie ist bspw.
das absichtliche Verfassen von fehlerhaften Bewerbungen auf eine Stelle, zu
deren Bewerbung sie forciert wurden (vgl. ausfithrlich in Kapitel 5.4).

Es kann resiimiert werden, dass Secondas muslimischen Glaubens im
Kontext des gegenwirtigen Islamdiskurses bildungsbiografisch durch unter-
schiedliche, relationale Konstellationen der Differenzdimensionen (Gender,
Religion, »class«, »Migrationshintergrund«, Korper etc.), die gemeinsam wirken,
eingeschrinkt werden (vgl. ausfithrlich Kap. 7.1) und durch unterschiedliche
habituell verankerte »Taktiken« versuchen, innerhalb dieser Einschrinkun-
gen mehr Agency (Handlungsfihigkeit) in ihren Bildungswegen zu erlangen.
Die Art wie sich diese Agency ausgestalten kann, wird durch einen intersek-
tionell begrenzten bildungsbiografischen »Moglichkeitsraum« (Holzkamp
1983) vorgegeben.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

Mittels des gewihlten theoretischen Rahmenmodells, das einerseits die
intersektionellen Einschrinkungen in den Blick nimmt, andererseits die
Agency der jungen Frauen in Bildungsbiografien fokussiert, lisst sich, so
das zentrale Ergebnis der Studie hinsichtlich »Religion« eine doppelte Rolle in
Bildungsbiografien junger muslimischer Secondas nachzeichnen, die in den
folgenden Kapiteln ausgefiithrt werden soll:

Auf struktureller Ebene wirkt Religion als Differenzkategorie im intersek-
tionellen Zusammenspiel mit anderen Differenzkategorien einschrankend.
Dies wird in Kapitel 7.1 ausgefiihrt und diskutiert.

Auf der Ebene der Agency hingegen zeigte sich auf der anderen Seite, dass
Religion verstanden als religiése Praxis, religiose Selbstreprisentation und
religiose Vergemeinschaftung auf der anderen Seite eine wichtige sowie pro-
duktive Ressource sein kann, mithilfe derer die jungen Frauen mehr Hand-
lungsfihigkeit hinsichtlich ihrer Bildungsbiografien erlangen. Dieser Aspekt
wird in Kapitel 7.2 dargelegt.

Begrifflich unterscheide ich zwischen Religion als Differenzkategorie bzw.
-dimension und Religion als »gelebter Religion« (vgl. »lived religion«, McGui-
re 2008: 12-13). Verwende ich den Begriff Religion im Sinne einer Differenzka-
tegorie bzw. -dimension, wird das Wort kursiv geschrieben, wo ich Religion
hingegen im Sinne einer gelebten sozialen Praxis verstehe, wird der Begriff
nicht-kursiv geschrieben.

7.1 Religion als Differenzkategorie: Manifestationen
der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien

Im Folgenden mochte ich nun zunichst auf die bildungsbiografisch ein-
schrinkende Rolle von Religion in Bildungsbiografien eingehen, also auf
die Rolle der Religion als intersektionelle Differenzkategorie. Anschliessend
mochte ich vorschlagen, Religion theoretisch als interdependente Kategorie
(vgl. Walgenbach 2012¢) zu denken. Dieser Vorschlag soll dazu beitragen,
in der Religionswissenschaft einen intersektionellen Blick auf die biogra-
fische Bedeutung und Funktion von Religion als Differenzdimension im
Zusammenspiel mit anderen Differenzdimensionen einzunehmen.

In den Rekonstruktionen der Bildungsbiografien der jungen Secondas
wird der sich gegenseitig bedingende Zusammenhang zwischen der diskur-
siven und sozial konstruierten Differenzkategorie »Muslimin« deutlich. Die

14.02.2026, 16:44:33.

2N


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272  Islam, Gender, Intersektionalitat

kritische Diskursanalytikerin Wodak (Wodak 2002: 8) fithrt die Auswirkun-
gen von diskursiven auf soziale Praktiken wie folgt aus:

»Discursive practices may have major ideological effects — that is, they can
help produce and reproduce unequal power relations between (for instance)
social classes, women and men, and ethnic/cultural majorities and minori-
ties through the ways in which they represent things and position people«
(Wodak 2002: 8).

Es zeigte sich, dass unter den Bedingungen des gegenwirtigen Islamdis-
kurses die diskursive Differenzkategorie »Muslimin« (vgl. Kap 2.1.2) als soziale
Deutungskategorie (re-)produziert wird und dass dieser Prozess mit wirk-
michtigen, die soziale Praxis strukturierenden Machtbeziehungen einher-
geht. Diese Machtbeziehungen bringen strukturelle Dominanzverhiltnisse
hervor, welche selbst (Bildungs-)Biografien (zumindest mit) zu pragen ver-
mogen.

Wie in Kapitel 2.2 beschrieben, folgte ich bei der Analyse der Einschrin-
kungen der Bildungsbiografien weitgehend Riegels vorgeschlagener intersek-
tionaler Heuristik (Riegel 2016a: 61ff., 136fT., 2010a: 67ft.). Riegel geht von der
Annahme aus, dass Intersektionalitit im Sinne eines sensitizing concepts (2016a:
137) zu betrachten sei und sieht diese Perspektive als »eine offen fragende, wie
auch als eine (vorherrschende Verhiltnisse) kritisch-hinterfragende Perspek-
tive« (ebd.) an.

Im Zentrum der vorliegenden Untersuchung stand die Frage, ob und in-
wiefern sich Religion (hier: Islam) im Zuge des gegenwirtigen Islamdiskurses
als Differenzdimension*, (ggf. im Zusammenspiel mit anderen Differenzdi-
mensionen), in Bildungsbiografien junger muslimischer Secondas manifes-
tiert:

Als entscheidend fiir die konkreten bildungsbiografischen »Méglichkeits-
riume« (Holzkamp 1983) der jungen Frauen erwies sich die Kombination bzw.
Formationen der Differenzdimension Religion im Zusammenspiel mit mehr
oder weniger stark wirksamen und sich iiberlagernden und gegenseitig ver-
starkenden oder abschwichenden weiteren Differenzdimensionen wie Gen-

4 Ich spreche von Differenzdimensionen als »historisch, sozial, politisch und kulturell
tradiert[en] Dominanzverhiltnis[sen]« (Walgenbach 2012c: 56), welche soziale Prakti-
ken hervorbringen. Mit Walgenbach (2012c: 51) gehe ich von einer »dialektischen Be-
einflussung zwischen sozialen Strukturen und Interaktionen« aus, welche sich in der
Praxis artikulieren und empirisch rekonstruiert werden konnen.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

der, »Migrationshintergrunds, »class« und Korper®. Massgeblich fiir die Struktu-
rierung und den Verlauf der Bildungsbiografien war hierbei, inwiefern sich
diese Differenzdimensionen iiberlagern, verstirken oder abschwichen (vgl.
Kapitel 5). Da es sich bei der multiperspektivischen Herangehensweise der
Intersektionalitit um ein komplexes Forschungsparadigma handelt, ist eine
solche Analyse zwangslaufig offen und unabgeschlossen. Die Notwendigkeit
eines »analytischen Spotlights« (Walgenbach 2012c: 63) bei der Ausleuchtung
der Komplexitit von intersektionellen Differenzdimensionen ergibt sich nicht
zuletzt dadurch, dass wie Becker-Schmidt betont, Intersektionalitit ein solch
hybrides Forschungsparadigma darstellt, dass es sich nur »arbeitsteilig be-
wiltigen lasst« (2007: 57). Will man sich nicht in der Komplexitit der gemein-
samen Verschrinkung und Durchdingung der intersektionellen Differenzdi-
mensionen, welche sich gegenseitig beeinflussen, verlieren, kommt man als
Forschende nicht umhin, einen Fokus zu definieren. In der vorliegenden Un-
tersuchung bildet der Fokus die Manifestation der Differenzkategorie »Mus-
limin« in Bildungsbiografien sowie deren institutionelle Reproduktion.

Die strukturellen Einschrinkungen der Bildungswege der jungen Secon-
das, so konnte im Einklang mit anderen bildungsbiografischen Forschun-
gen konstatiert werden, zeigten die Wirkmachtigkeit von unterschiedlichen
leistungsfremden Differenzkategorien auf Bildungsverliufe. Diese institutio-
nellen Schliessungsprozesse beschrinkten sich selbstredend nicht auf die-
jenigen bildungsbiografischen Einschrinkungen, welche die Differenzkate-
gorie »Muslimin« hervorbringt. Habituelle Faktoren wie bspw. das elterliche
Genderbild® sowie der elterliche Bildungshintergrund und die gesellschaftli-
che sowie arbeitsmarktliche Positionierung der Eltern hatten ebenso bedeu-
tenden, teilweise gar bedeutenderen Einfluss auf die Bildungswege der un-
tersuchten Frauen (vgl. ausfithrlich Kap. 5). In bildungsbiografischen Uber-
gingen manifestierten sich unterschiedliche Mechanismen der Reprodukti-
on sozialer Ungleichheit besonders deutlich (vgl. hierzu auch Hadja/Hupka-
Brunner 2013, Becker et al. 2013, Becker/Solga 2012, Kronig 2013, Kronig 2007,
Kronig et al. 2000, Solga 2005, Bourdieu/Passeron 1971). Die empirischen Re-
konstruktionen der Bildungsbiografien zeigen, wie sich verschiedene Diffe-

5 In der vorliegenden Arbeit habe ich mich auf die intersektionellen Differenzdimen-
sionen Gender, Religion, »class«, »Migrationshintergrund« und Kirper konzentriert. Diese
kategoriale Auflistung betrachte ich jedoch als offen und unabgeschlossen.

6 Beispielsweise die elterliche Vorstellung einer friihen Heirat ihrer Tochter und die dar-
aus folgende Hinfalligkeit einer nachobligatorischen Ausbildung aufgrund eines tra-
ditionellen Rollenbilds.

14.02.2026, 16:44:33.

273


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Islam, Gender, Intersektionalitat

renzkategorien iiberlagern konnen und wie sie vom Bildungssystem nicht et-
wa ausbalanciert, sondern im Gegenteil reproduziert, stabilisiert und teilwei-
se gar verstirkt werden (vgl. Kap. 5, Solga 2005, Bourdieu/Passeron 1971). So
wurde in den bildungsbiografischen Erzihlungen der jungen Secondas bspw.
deutlich, dass Eltern, welche nicht im schweizerischen Bildungssystem so-
zialisiert wurden, ungeachtet sprachlicher Ubersetzungsbemithungen von-
seiten der Institutionen, die weitreichende Bedeutung von komplexen Se-
lektionsprozessen auf Bildungslaufbahnen lediglich unvollstindig nachvoll-
ziehen konnen. Insbesondere konnte in den Erzihlungen der jungen Frauen
die fehlende Unterstiitzung der Eltern an der ersten Selektionschwelle und
die reproduktive Wirkung des Bildungssystems hinsichtlich des tendenziell
wenig privilegierten gesellschaftlichen Status der Eltern rekonstruiert wer-
den — diese Erkenntnis zieht sich durch das ganze Sample, unabhingig von
den Typen der bildungsbiografischen »Taktiken«. Dass leistungsfremde Dif-
ferenzdimensionen wie »Migrationshintergrunds, »class« oder aber auch Gender
einen strukturierenden Einfluss auf Bildungsbiografien haben, stellt fiir sich
keine neue Erkenntnis dar und ist bereits breit untersucht worden (u. v. A.
Felouzis/Charmillot 2017, Mey 2015, Hadja/Hupka-Brunner 2013, Becker et al.
2013, Becker/Solga 2012, Kronig 2013, Kronig 2007, Kronig et al. 2000, Gomol-
la/Radke 2009, Solga 2005, Bourdieu/Passeron 1971). Was sich jedoch zeigte,
ist, dass die Differenzkategorie Religion ebenso wie andere Differenzkatego-
rien im intersektionellen Zusammenspiel zusdtzlich einen strukturierenden
Einfluss auf Bildungsbiografien haben kann. Dieses bildungsbiografisch ein-
schrinkende, intersektionelle Zusammenspiel wurde in den Bildungsbiogra-
fien nicht nur, aber besonders deutlich anhand der Differenzkategorie »Mus-
limin«.

Im Folgenden werde ich nun zusammenfassend auf zentrale (strukturel-
le) Manifestationen der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien
junger Secondas muslimischen Glaubens eingehen, sowie deren institutionel-
le Reproduktion und Verstirkung nachzuzeichnen versuchen. Die Differenz-
kategorie »Muslimin«, so kann resiimiert werden, manifestiert sich in den Bil-
dungsbiografien der jungen Frauen besonders deutlich in den folgenden zwei
bildungsbiografischen Lagen: 1.) als wirkmichtige, strukturelle Bildungsbarriere
in der Berufsbildung anhand der Sichtbarkeit des religiosen Symbols Hijab, 2.)
als soziale Deutungspraxis im schulischen Feld (vgl. hierzu auch Lingen-Ali/Me-
cheril 2016).

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

1 Die Differenzkategorie »Muslimin« als wirkméachtige Bildungsbarriere

in der Berufshildung

Die erhobenen Daten legen nahe, dass sich das Tragen eines Kopftuchs als
sichtbares religiéses Symbol bei jungen Secondas im Zuge des gegenwirti-
gen Islamdiskurses im Berufsbildungsbereich als wirkmichtige Bildungsbar-
riere manifestiert. Derweil glaubensgewisse Manner nicht in gleichem Mas-
se der beruflich hindernden Wirkmichtigkeit religiéser Symbole ausgesetzt
sind’, kénnen sich insbesondere Kopftuch tragende Frauen in der Berufsbil-
dung dem intersektionellen Zusammenspiel der Differenzdimensionen Gen-
der und Religion (und potenziell weiteren Differenzkategorien) kaum entzie-
hen. Wihrend die Hijab tragenden Frauen meines Samples, die den tertii-
ren Bildungsbereich durchlaufen haben, kaum bildungsbiografisch relevante
Ausschlusserfahrungen hinsichtlich der Differenzkategorie »Muslimin« schil-
derten®, zeichnen junge Frauen wie Zara, Mirjeta oder Duaa, die eine Berufs-
bildung absolvierten, ein ginzlich anderes Bild: In der Berufsbildung mani-
festiert sich die Differenzkategorie »Muslimin« bei Kopftuch tragenden Mus-
liminnen als wirkmaichtige Bildungsbarriere. Junge Frauen, fiir die das Tra-
gen eines Kopftuchs ein unverzichtbarer Teil ihrer religiosen Selbstidentifika-
tion ist, miissen mit erheblichen Einschrinkungen bei der Berufswahl rech-
nen, Bildungsumwege in Kauf nehmen oder ginzlich auf ihr angestrebtes
Bildungsziel verzichten und eine Neuorientierung vornehmen (vgl. exempla-
risch Fallbeispiel von Zara, Kap. 5.1). Kommen weitere Differenzdimensio-
nen wie Korper (z.B. Hautfarbe), »class« und »Migrationshintergrund« hinzu, er-

7 Selbst wenn Manner gewisse vergleichbare religiose Symbole tragen, wie z.B. einen
Bart, werden sie gemdss Erzahlungen derjungen Frauen meines Sampels nichtin glei-
chem Masse wie Kopftuch tragende Frauen als Muslime sichtbar. Das Tragen eines lan-
geren Barts ist gegenwartig stark in der Popularkultur verankert, so dass Muslime, die
aus religiésen Griinden einen Bart tragen, in der Offentlichkeit von Reprisentant®in-
nen der hegemonialen Mehrheitsgesellschaft kaum eindeutig als Muslime identifi-
ziert werden konnen (Feldprotokoll 2016).

8 Eine Ausnahme bildet hierbei die Lehrerinnen- und Lehrerbildung. Zwar existieren an
den unterschiedlichen pddagogischen Hochschulen der Deutschschweiz unterschied-
liche rigide institutionelle Richtlinien hinsichtlich des Kopftuchtragens von Studen-
tinnen in Praktika; dennoch sehen sich Hijab tragende Studierende bei der Suche nach
Praktikumsstellen mit dhnlichen Schwierigkeiten konfrontiert wie Lehrstellensuchen-
de (vgl. Interview RheaJuni 2018). Es erweist sich nahezu als unmaglich, mit Hijab eine
Praktikumsstelle als Lehrperson zu finden. Weil die Absolvierung der Praktika Bedin-
gung fiir einen erfolgreichen Abschluss der Ausbildung ist, legen meinen Daten nahe,
dass auch hier der Hijab als Bildungsbarriere wirkt.

14.02.2026, 16:44:33.

275


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Islam, Gender, Intersektionalitat

schwert dies den Bildungszugang zusitzlich (vgl. exemplarisch Fallbeispiel
von Duaa Kap. 5.4).

Es erweist sich gemiss den Narrationen der jungen Secondas als dusserst
schwierig, als Hijab tragende Frau eine Lehrstelle zu finden — auch mit bes-
ten Zeugnissen. Aufgrund der gegebenen qualitativen Datenerhebung kén-
nen zwar keine generalisierten Aussagen gemacht werden, es ist jedoch au-
genfillig, dass keine der Kopftuch tragenden Frauen des Samples, die eine
nachobligatorische Ausbildung in der Berufsbildung anstrebte, in dem von
ihr angestrebten Berufsbereich eine Lehrstelle fand, die sie mit Hijab hit-
te antreten kénnen — auch nicht bei besten schulischen Qualifikationen und
beruflichen Eignungstests. Hijab tragende Frauen des Samples sahen sich im
Berufsbildungsbereich vor die Wahl gestellt, sich entweder dafiir zu entschei-
den, das Kopftuch (zumindest wihrend der Arbeitszeit) abzulegen oder be-
rufliche Umwege in Kauf zu nehmen bzw. ihre Bildungsziele/-wiinsche anzu-
passen oder gar eine berufliche Neuorientierung vorzunehmen. Meist wur-
den Absagen auf (Lehrstellen-)Bewerbungen gegeniiber den Frauen mit der
antizipierten Reaktion »der Kundschaft« begriindet, dies insbesondere in Be-
rufen, wo Sichtbarkeit in irgendeiner Form gegeben ist, z.B. in Dienstleis-
tungsberufen oder im Verkauf. Diese antizipierten negativen »Kundenreak-
tionen« wurden jedoch in den vorliegenden Fillen gemiss den Erzihlungen
der Frauen nicht durch tatsichliche Kundenbefragungen gestiitzt, sondern
lassen sich viel eher als Vorbehalte der potenziellen Vorgesetzten deuten (vgl.
hierzu auch Scherr et al. 2015: 154). In Gesundheitsberufen werden Absagen
im Gegensatz zu anderen Bereichen auffillig oft mit Hygienebedenken be-
griindet. Auch hier wird laut den Erzihlungen der Frauen nicht mit empi-
risch gestiitzten Befunden argumentiert. Aieta, die seit ihrer Kindheit einen
Hijab trigt und deren grosster Wunsch es war, eine Lehre im Gesundheitsbe-
reich zu machen, fand trotz einwandfreier Qualifikationen nicht einmal eine
Praktikumsstelle. Auch Illana, eine andere Frau, die ich im Kontext der For-
schung traf, wurde mittels des Arguments der fehlenden Hygiene vor die Wahl
gestellt, das Kopftuch auszuziehen oder sich ausserhalb des Gesundheitsbe-
reichs zu orientieren. Das Kopftuch, insbesondere die Bedeckung des Halses,
entspreche nicht den Hygienevorschriften. Wilthy gelangt in einer neueren
Studie, welche die Problematik des Kopftuch- und Piercing-Tragens in der
Schweiz aus arbeitsrechtlicher Sicht beleuchtet (Wilthy 2018), ebenfalls zum
Schluss, dass Hygienevorschriften »manchmal etwas exzessiv ausgelegt wer-
den, um sich gar nicht erst mit der Problematik eines Kopftuch- oder Piercing
tragenden Arbeitnehmer [sic!] auseinanderzusetzen« (ebd.: 75). Wihrend I1-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

lana sich entschied, das Kopftuch wihrend der Arbeitszeit auszuziehen, war
fiir Aieta hingegen das Bedecken des Haars ein unverzichtbarer Teil ihrer reli-
giosen Selbstidentifikation. Sich unbedeckt 6ffentlich zu zeigen, kam fiir sie
nicht infrage. Sie musste deswegen schliesslich davon absehen, eine Lehr-
stelle im Gesundheitsbereich zu finden. Die Differenzkategorie »Muslimin«
konnte somit im intersektionellen Zusammenspiel ihre Wirksambkeit als Bil-
dungsbarriere voll entfalten: Wire Aieta ein Mann muslimischen Glaubens,
hitte sie bei hypothetisch dhnlicher religioser Ausrichtung (und dhnlich guten
Zeugnissen) vermutlich eine Ausbildung im Gesundheitsbereich finden und
antreten konnen. Im Telefonmarketing hingegen, wo die Sichtbarkeit nicht
gegeben ist, fand Aieta schliesslich auf Anhieb eine Stelle.

Dass es in beruflichen Bereichen, wo sie als Dienstleistende nicht in Er-
scheinung treten miissen, fiir Kopftuch tragende Frauen ungleich einfacher
ist, eine Stelle zu finden, konstatieren auch Scherr, Janz und Miiller (2015) in
Bezug auf deutsche Anstellungspraxen. Ihre Befunde ergaben, dass bei Per-
sonalverantwortlichen ein gingiges Muster des Umgangs mit Kopftuch tra-
genden Muslimas darin besteht, sie in denjenigen Bereichen anzustellen, in
denen sie fiir Kund*innen nicht sichtbar sind (Scherr et al. 2015: 156).

Systematische Studien zur Wirkmichtigkeit des Kopftuchs als Bildungs-
barriere liegen in der Schweiz meines Wissens (noch) keine vor’. Scherr, Janz
und Miiller weisen jedoch in Bezug auf Deutschland nach, dass 29 bis 46 Pro-
zent der Betriebe (abhingig von der Betriebsgrosse) das Tragen eines Kopf-
tuchs als Ausschlusskriterium bei einer Lehrstellenvergabe werten. Obwohl
faktisch nach deutschem Recht rechtswidrig, reicht diese Ablehnung in Ab-
hingigkeit von der Betriebsgrésse von 29 bis 46 Prozent - sie ist bei Kleinbe-
trieben signifikant hoher als bei Grossbetrieben (2015: 150-151). Meine Daten
legen die Vermutung nahe, dass sich in der Schweiz beziiglich der Vergabe
der Lehrstellen ein dhnliches Bild ergeben diirfte.

In den erhobenen bildungsbiografischen Erzahlungen konnte rekonstru-
iert werden, dass bei Lehrstellenvergaben insbesondere beruflich bildende
Gatekeeper wie Lehrmeister*innen und Berufsbildende verhindernd wirken.
Der Grund hierfiir diirfte nicht zuletzt in der Struktur des schweizeri-
schen Berufsbildungssystems liegen: Beim Dualen Berufsbildungssystem in
der Schweiz konnen Betriebe namlich quasi in Eigenregie ohne staatliche

9 Es gibt allerdings die bereits erwdhnte neuere Studie von Wilthy (2018), in welcher
die Problematik des Kopftuch- und Piercing-Tragens am Arbeitsplatz aus rechtlicher
Sicht untersucht wird.

14.02.2026, 16:44:33.

277


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Islam, Gender, Intersektionalitat

Regulierung iiber die Abschliisse von Ausbildungsvertrigen entscheiden (vgl.
hierzu Imdorf 2011: 274). Wahrend grossere Betriebe und staatliche bzw. kan-
tonale Stellen tiber Diversity-Konzepte und -Beauftragte verfiigen, die eine
gewisse (soziokulturelle) Heterogenitit bei Anstellungen sicherstellen sollen,
kann sich bei kleineren Betrieben, wie anhand meiner Daten angenommen
werden kann, die von Imdorf (2011) geortete Eigenlogik der Betriebe bei
der Lehrstellenvergabe ungebremst entfalten. Mangels staatlicher Regulatio-
nen bei der Lehrstellenvergabe stellt das Kopftuch eine »Projektionsfliche«
(Scherr et al. 2015) dar, welche fir die Hijab tragenden muslimischen Bewer-
berinnen folgenreich ist: Sie sind abhingig von der jeweils gearteten Logik
ihres zukiinftigen Betriebs und der (gesellschaftspolitischen) Haltung ihrer
zukiinftigen Lehrmeister*innen bzw. Arbeitgeber*innen. Wie sich anhand
der vorliegenden Erhebung vermuten lisst, verhindert diese Konstellation
bei Hijab tragenden Frauen wohl in den allermeisten Fillen den Abschluss von
Ausbildungsvertrigen. Gemiss den erhobenen Daten miissen auch Frauen,
die sich bereits in gut etablierten Lehr- oder Arbeitsverhiltnissen befinden
und die sich im Laufe der Adoleszenz dazu entscheiden ein Kopftuch an-
zuziehen, mit einer Kindigung rechnen oder die Lehrstelle wechseln (vgl.
hierzu exemplarisch die Fallbeispiele von Zara und Mirjeta (Kap. 5.1)).

Wie die (Bildungs-)Biografien der jungen Frauen zeigen, ist das Zusam-
menfallen der Adoleszenz mit dem Entschluss, sich zu bedecken, fiir junge
Frauen weder untypisch noch zufillig. So beschreibt King (2004: 28ft.) die
Phase der Adoleszenz denn auch als Phase der Auseinandersetzung mit dem
>bisherigen« eigenen Leben einerseits, andererseits aber insbesondere auch
mit der familialen Herkunft(-sgeschichte) im Zuge derer in Umgestaltungs-
prozessen potenziell neue, eigene Lebensentwiirfe entwickelt werden konnen
(ebd.). Der Entscheid, sich zu bedecken, fand bei einem Teil der jungen un-
tersuchten Secondas, (auch bei solchen aus sog. sdkularen Elternhiusern) ge-
nau im Zuge dieser von King und Koller beschriebenen adoleszenten Aus-
einandersetzung mit »Welt-, Selbst- und Sachbeziigen« (King/Koller 2009b,
Hummrich 2009: 28) statt. Dass die Phase der Adoleszenz ebenso berufs-
biografisch einen wichtigen (Neu-)Orientierungspunkt darstellt, macht die
Entscheidung, sich fortan zu bedecken, zu einem dusserst komplexen und
mit weitreichenden (berufs-)biografischen Folgen verbundenem Unterfangen
(vgl. exemplarisch Fallbeispiel Zara 5.1). Im Dualen Berufsbildungssystem wird
sie gar nicht selten zum entscheidenden bildungsbiografischen Faktor. Wie
sich in den Bildungsbiografien der jungen Frauen zeigt, gilt dies nicht nur fir
den Bereich der Berufshildung, sondern auch fiir jenen der Berufsausiibung.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

Der in der Adoleszenz gefillte Entscheid zum Tragen eines Kopftuchs stellte
sich fiir die tiberaus meisten Frauen im Berufsbildungsbereich als entschei-
dender Faktor fiir die Verhinderung einer weiteren Anstellung sowie das Ver-
folgen einer weiterfithrenden beruflichen Karriere heraus.

Anhand der Manifestationen der Differenzkategorie »Muslimin« im Be-
rufsbildungsbereich zeigt sich meines Erachtens besonders deutlich, dass Re-
ligion zur Kategorie der Differenz wird und mit anderen Differenzkategorien
zusammen gedacht werden muss, um nicht spezifisch privilegierte Lebensla-
gen, wie bspw. jene einer christlich sozialisierten, weissen Mittelschichtsfrau
zu bevorzugen und ins Zentrum der theoretischen Uberlegungen zu stellen.
Die Differenzkategorie »Muslimin« konstruiert sich zwar in erster Linie aus
einer dialektischen Wechselwirkung von Religion und Gender. Ein besonders
deutliches Beispiel hierfiir — jedoch bei weitem nicht das einzige — ist das Tra-
gen des sichtbaren religiosen Symbols Hijab, das eine grosse Wirkmaichtigkeit
als Bildungsbarriere in der Berufsbildung und Ausiibung entfalten kann und
sich genderspezifisch bei religiés orientierten Frauen (Zusammenwirken Re-
ligion und Gender) wirkt. Die Differenzkategorie »Muslimin« ist jedoch, wie
sich zeigte, in sich heterogen strukturiert, dabei stehen — wie Riegel fir Othe-
ringprozesse feststellt — je nach Kontext »verschiedene Dominanzverhiltnis-
se und Differenzkonstruktionen« im Vordergrund und werden in Verbindung
mit anderen wirksam (Riegel 2017: 310): Je nachdem ob und auf welche Weise
weitere Differenzdimensionen wie »Migrationshintergrund«, Korper (z.B. Haut-
farbe) oder »class« in Wechselwirkung mit Gender und Religion treten, kann die
Manifestation der Differenzkategorie »Muslimin« auf Bildungsbiografien un-
terschiedlich ausfallen und bildungsbiografische Wege sowie Chancen unter-
schiedlich beeinflussen. So ist die Bildungsbiografie von Duaa als schwar-
ze, Kopftuch tragende Frau und Tochter von anerkannten Gefliichteten, de-
ren Vater iiber eine in der Schweiz nicht anerkannte Tertidrbildung verfiigt
(vgl. Kap 5.4) anders strukturiert als die von Xhemile als weisse, nicht be-
deckte Tochter eines Imam (ebenfalls mit nicht anerkannter Tertidrbildung),
der als Gastarbeiter in die Schweiz kam (Kap. 5.2). Beide werden im Laufe
ihrer Bildungsbiografie mit der Differenzkategorie »Muslimin« konfrontiert,
aber auf eine andere Weise und innerhalb anderer institutioneller Bedingun-
gen. Bei Duaa, welche durch die Sichtbarkeit der Differenzmarke Hautfarbe
(Korper) und Kopftuch (Gender und Religion) intersektionell mehrfach belas-
tet ist, und zusitzlich in ihrer nachobligatorischen Ausbildung auf das Be-
rufsbildungssystem trifft, wirkt die Differenzkategorie »Muslimin« ungleich
stirker und bildungsbiografisch einschneidender als bei Xhemile (vgl. Kap.

14.02.2026, 16:44:33.

279


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Islam, Gender, Intersektionalitat

5.2, 5.4), welche eine Tertidrbildung absolviert. Dies bedingt sich einerseits
durch die Potenzierung und gegenseitige Durchdringung verschiedener in-
tersektionell wirkender Differenzkategorien, andererseits aber auch durch
die unterschiedlichen Logiken und Strukturen des Dualen Berufsbildungssys-
tems gegeniiber dem (mittel-)schulischen und tertidren Umfeld. Die Manifes-
tation der Differenzkategorie »Muslimin, wie sie sich in den bildungsbio-
grafischen Erzihlungen der Interviewten prasentiert, variiert nimlich in der
schulischen Bildung im Vergleich zur Berufsbildung deutlich: Sie manifestiert
sich im schulischen Feld in erster Linie als soziale Deutungspraxis, wihrend sie
im Dualen Berufsbildungssystem insbesondere fiir Kopftuch tragende Muslimin-
nen zur Bildungsbarriere wird. Im Folgenden wird nun die Manifestation der
Differenzkategorie »Muslimin« im schulischen Feld beschrieben.

2 Die Differenzkategorie »Muslimin« als soziale Deutungspraxis im schulischen Feld
Dass der dominante Diskurs um Religion als diskursive Semantik auch den
schulischen Raum erfasst hat, diirfte angesichts des laufenden Islamdiskur-
ses nicht weiter erstaunen. Lingen-Ali und Mecheril sprechen gar von einer
»Muslimisierung« des schulischen Raums, welche Subjekte hervorbringt und
diese positioniert (Lingen-Ali/Mecheril 2016: 18).

Wihrend in der Dualen Berufsbildung Differenz primar anhand sichtbarer
religiéser Symbolik (in erster Linie anhand der Kopfbedeckung) konstruiert
wird, manifestiert sich die Differenzkategorie »Muslimin« in der schulischen,
insbesondere in der mittelschulischen und gymnasialen Bildung vielmehr als
soziale Deutungspraxis. Beispielsweise iiber die pidagogisierte Zuschreibung
einer Expertinnenrolle, quasi einer »Expertin fiir Islam« seitens der Lehrper-
sonen, aber auch seitens der Peers. Diese zugeschriebene Expertinnenrolle
fithrt zu einer allgemeinen Erwartungshaltung gegeniiber den Frauen, ge-
mass der sie nicht nur tiber simtliche religiése Belange, sondern auch tber
jegliche, »dem Islam«und der »arabischen Kultur« zugeschriebene Relevanz™
Auskunft geben konnen sollten. Verstirkt in diese Rolle hineingedringt wer-
den die Secondas jeweils, wenn gesellschaftspolitische Ereignisse oder De-
batten (wie bspw. die sog. »Burka-Debatte«), aber auch terroristische An-
schlige die Tagespresse beherrschen. Wie aus den biografischen Erzihlungen

10 Diese konnen religiose Pflichten und Praxen, Koraninhalte aber auch andere »der ara-
bischen Kultur« zugeschriebene Themen wie Madchenbeschneidung, Frauenunterdrii-
ckung und nicht zuletzt auch weltpolitische Konflikte und tagespolitische (terroristi-
sche) Ereignisse umfassen.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

der jungen Frauen deutlich wird, besteht die Erwartung seitens der Lehrper-
sonen und Peers nicht nur darin, dass sie zu simtlichen Themen Auskunft
geben konnen, sondern auch dass sie sich jeweils dazu positionieren (quasi
stellvertretend fiir »den Islam« oder »die arabische Kultur«). Dieser Zuschrei-
bungsprozess reproduziert den bereits mehrfach beschriebenen kollektiven
sozialen »Rechtfertigungsdruck« (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti
2013a: 224, Tunger-Zanetti 2013c, Schild 2010: 181), sich stindig als musli-
mische Frauen rechtfertigen bzw. legitimieren zu missen. Der beschriebene
Erwartungsdruck und der »Positionierungszwang«" (Riegel 2004: 338) fith-
ren ihrerseits nicht selten zu einem erhéhten Anspruch der Frauen an sich
selbst, und zu einer intensiveren Befassung mit der zugeschriebenen Religi-
on. In diesem Prozess wird eine dialektische Wechselwirkung von Religion als
Differenzkategorie und Religion als gelebter sozialer Praxis (lived religionc
McGuire 2008) besonders deutlich: Die zugeschriebene Rolle der »Expertin
fiir Islam« (Religion als Differenzkategorie) fithrte bspw. bei Velika dazu, dass
sie sich gezwungen sah, sich vermehrt mit dem Islam auseinanderzusetzen
(Religion als gelebter sozialer Praxis). Die daraus folgende Akkumulierung
von Wissen sollte ihr letztlich dazu dienen, eine fremdzugeschriebene Rolle
auszufiillen, die sie sich gar nicht aussuchte.

Auf der anderen Seite wird die auf sie wirkende Erwartungshaltung von
den betroffenen Frauen als dusserst ungerecht empfunden, insbesondere im
Vergleich mit den Anspriichen, die seitens der Lehrpersonen an ihre christ-
lich sozialisierten Peers gestellt werden. Wie aus den Erzahlungen der jun-
gen Frauen deutlich wird, werden ihre Lebenswelten von den Lehrpersonen
tendenziell als stereotyp und essenzialistisch rezipiert, wihrend sie die Le-
benswelten ihrer christlich sozialisierten Schiiler*innen und deren Verhilt-
nis zu Religion als selbstverstindlich plural und pluralisiert ansehen. Von den
christlich sozialisierten Schiiler*innen wird nicht erwartet, dass sie auch nur
Grundziige »ihrer Religion« — falls sie iiberhaupt einer solchen zugschrieben
werden — kennen. Ebenso stellt bei christlich sozialisierten Peers die Mog-
lichkeit, nicht religios zu sein, aus Sicht der Lehrpersonen und Peers eine
selbstverstindliche hypothetische Option dar, wihrend gemiss den Narratio-
nen der jungen Frauen auch bei sikular orientierten Secondas, deren Eltern
aus einem gemeinhin mit »Islam« assoziierten Land eingewandert sind, von

11 Riegel verwendet fiir forcierte Prozesse der Selbstpositionierung im Zusammenhang
mit Geschlechterrollen von jungen Migrantinnen den Begriff »Positionierungszwang«
(2004: 338).

14.02.2026, 16:44:33.

281


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Islam, Gender, Intersektionalitat

einem »religiosem Selbst« ausgegangen wird. Der ungleiche Anspruch an sie
vs. ihre Peers wird von den jungen Frauen als dusserst ungerecht empfunden,
fithrt er doch zu einer Reproduktion gesellschaftlicher Ungleichheitsverhilt-
nisse im schulischen Kontext.

Eine Rezeption von Religion, wie sie von Lehrpersonen und Peers in die-
sem Kontext von den Interviewten beschrieben wird, so argumentiere ich,
beruht auf einem geschlossenen Religionsbegriff. Ein geschlossener, essen-
zialisierter Religionsbegriff verhindert — analog zu den von Kalpaka (2006)
beschriebenen ausschliessenden Effekten eines statischen Kulturbegriffs im
pidagogischen Feld, dass Personen und ihre Handlungsgriinde differenziert
wahrgenommen werden (vgl. ausfithrlich Kap. »Expertin fir Islamc, S. 1781T.).
Er verschliesst zudem den Blick auf reale Lebensumstinde bzw. lebensweltli-
che religiése Praxen. Dass sich neben der von Kalpaka georteten »Kulturalisie-
rungsfalle« (2006) auch eine »Religiosierungsfalle« im pidagogischen Feld zu
erdffnen scheint, erstaunt angesichts des gesellschaftspolitischen, diskursi-
ven Trends, dass Differenzen vermehrt entlang religiéser Grenzen konstruiert
werden (Sokefeld 2011: 271), kaum. Dennoch wird die Zuschreibung der Rolle
einer »Expertin fir Islam« oder »Anwiltin des Islam« von Lehrpersonen und
Peers meist nicht etwa in einer ausschliessenden Intention vorgenommen,
wohl eher im Gegenteil: Das Pidagogisieren der Differenzkategorie »Musli-
min« in Form der Zuweisung einer Expertinnenrolle kann vielmehr als »eine
Form des Verstehen-Wollens« (vgl. Kalpaka 2006: 396 hinsichtlich des Kultur-
begriffs) gedeutet werden. Wie anhand des Fallbeispiels von Esma verdeut-
licht wurde (Kap. 5.3.2 ¢), erfolgt bspw. die Zuschreibung zur Differenzkate-
gorie »Muslimin« oft bereits auf der Primarstufe. Durch die Herstellung reli-
gioser Differenz im Unterricht und deren Pidagogisierung seitens der Lehr-
person wurde die Schiilerin in ithrer Wahrnehmung itberhaupt erstmals mit
der Kategorie »Religionszugehdérigkeit« bzw. mit der Kategorie »Muslimin«
konfrontiert — im Sinne einer Differenzkategorie. Die hergestellte Differenz
sollte im Unterricht einer pidagogischen Kontrastierung >Muslimin bzw. mit
Migrationshintergrund« (nicht von hier<) vs. >schweizerische Christin< (von
hierq dienen (hier wirken verschiedene Differenzkategorien im Zusammen-
spiel Religion, Gender, »Migrationshintergrund«). Wie am Beispiel dieser zuge-
wiesenen Subjektpositionierung von Esma exemplarisch verdeutlicht wurde
(ausfithrlich Kap. 5.3.2 c), verschliesst ein solch fremdzugeschriebener, ste-
reotyper Antagonismus den Blick auf reale lebensweltliche (religiése) Praxen.
Er dient vielmehr in erster Linie dazu, die Lernenden im pddagogischen Kon-
text zu kategorisieren und suggeriert zudem die religidse Zuordnung bzw.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

Markierung von Menschen als eindeutig (vgl. hierzu auch Lingen-Ali/Mecheril
2016: 22). Ein nahezu analoges Pidagogisieren von Differenz in Bezug auf die
Kategorie Religion beschreibt Buchhardt (2014) in dinischen Schulen. Buch-
hardt betitelt ihre ethnografische Schulforschung in Dinemark gar mit »Pe-
dagogized Muslimness« (2014).

Mit Lingen-Ali und Mecheril (2016: 22) gehe ich davon aus, dass pad-
agogische Angebote, die von einer gegebenen Differenz von »Kulturen« und
»Religionen« ausgehen, als Machtkonstellationen zu verstehen sind. In die-
sem Sinne wird die Differenzkategorie »Muslimin«im Unterricht zur sozialen
Deutungspraxis (vgl. ebd.: 17). Die Differenzkategorie »Muslimin« als soziale
Deutungskategorie im padagogischen Feld ist mit »Praktiken der Ausgren-
zung, Zuschreibung, Hierarchisierung, Differenzierung, Homogenisierung
und Essentialisierung« (ebd.: 19) verbunden. Was Lingen-Ali und Mecheril
fir die Kategorie »Religion« im Allgemeinen feststellen, gilt ebenso fiir die
Differenzkategorie »Muslimin«:

»Die Kategorie Religion kann mithin als normative Orientierung aufgefasst
werden, die die soziale Praxis ordnet und reglementiert. Damit ist Religion
eine — auch in pddagogischen Kontexten situierte — Handlungs- und Inter-
pretationsoption der Bezeichnung und Herstellung von Anderen« (ebd.: 20).

Die Differenzkategorie »Muslimin« wird — so kann resiimiert werden — im
padagogischen Kontext als soziale Deutungspraxis zu einer Kategorie der
Zugehorigkeit (vgl. ebd. 20), die auf einem Antagonismus zwischen einem
westlich-(sikularen)-heimischen »Wir« gegeniiber einem (vermeintlich)
muslimisch-(religiésen)-migrantischen »Andern« konstruiert und markiert
(vgl. ebd.: 19). Sie fungiert »als hegemoniale Zuordnungspraxis, die symbo-
lischen Raum schafft, in dem Exklusion und Dominanz legitimiert werden
konnen« (ebd. 22).

In diesem Sinne kann Buchhardt (2014: 179) beigepflichtet werden, dass
Religion im Kontext der Institution Schule (mit-)produziert wird.

Was bedeutet dies nun fir die theoretische Betrachtung von Religion als
Kategorie der Differenz? Theoretisch kann meines Erachtens aus der Mani-
festation der Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien gefolgert
werden, dass bei der Differenzdimension Religion nicht von einem essenzia-
listischen »genuinen Kern« (Walgenbach 2012¢: 59), welcher sich mit anderen
Kategorien verschrinkt, ausgegangen werden kann, sondern dass vielmehr
verschiedene Differenzdimension von Beginn an zusammen gedacht werden

14.02.2026, 16:44:33.

283


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Islam, Gender, Intersektionalitat

miissen, wie dies Walgenbach hinsichtlich der Kategorie Gender mit dem Kon-
zept der »interdependenten Kategorie« (2012c: 63) vorschlagt.

Im Einklang mit der theoretischen Kritik an additiven intersektionellen
Modellen, wie sie in Kapitel 2.2. ausfiihrlich dargelegt worden ist, lisst sich
feststellen, dass sich Differenzkategorien bzw. -dimensionen nicht nur itber-
schneiden, sondern sich gegenseitig durchdringen (Walgenbach 2012b: o. S.).
Es kann Riegel folglich beigepflichtet werden, wenn sie feststellt, dass »die
Konstruktion von Andern (..) durch den Bezug auf verschiedene Differenz-
konstruktionen« (Riegel 2017: 17) erfolgt und dass sich hierbei verschiede-
ne Dominanz- und Machtverhiltnisse iiberlagern (ebd.). Welche Formatio-
nen sich hierbei herausbilden und inwiefern Differenzkonstruktionen mit-
einander interagieren, sich gegenseitig verstirken, abschwichen oder tiberla-
gern (ebd.), muss empirisch rekonstruiert werden. Riegel spricht in Bezug auf
diese Formationen von »Modi des intersektionalen Zusammenspiels« (Riegel
2017: 17). Wie Wellgraf betont, existieren intersektionelle Differenzen nicht
in »einem quasi isolierten Rohzustand, sondern sie artikulieren sich in der
Praxis« (Wellgraf 2015: 168).

Walgenbach schligt in Bezug auf die Kategorie Gender vor, eine integrale
Perspektive einzunehmen - Gender als interdependente Kategorie zu denken
(Walgenbach 2012¢):

»Das heisst, es wird nicht mehr allein von Interdependenzen bzw. wechsel-
seitigen Abhidngigkeiten zwischen Kategorien bzw. Machtverhiltnissen aus-
gegangen, sondern soziale Kategorien werden zugleich als in sich hetero-
gen strukturiert konzeptualisiert (..). Damit haben soziale Kategorien kei-
nen >genuinen< Kern mehr, (..) vielmehr werden sie selbst als interdepen-
dente Kategorie gefasst.« (Walgenbach 2012b: 0. S., Herv. im Orig.).

Im Anschluss an Walgenbach mochte ich deshalb hier vorschlagen, Religion
in intersektionellen Analysen theoretisch ebenfalls als interdependente Katego-
rie zu denken, d.h., empirisch »nach den relevanten Feldern und Ebenen zu
suchen« (ebd.), welche die »interdependente Struktur« (Walgenbach 2012c:
63) von Religion »in dem ausgewdhlten Kontext aufspannen« (ebd.). Wie Wal-
genbach verdeutlicht:

»Um die interdependente Struktur einer Kategorie zu fassen gilt es, deren
interne Architektur in ihrer Komplexitit moglichst umfassend auszuleuch-
ten. Dabei hebt unsersanalytischer Spotlight« zeitweise bestimmte Aspekte

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

hervor, wiahrend andere in den Hintergrund treten missen« (ebd., Herv. im
Orig.).

Walgenbach schligt mit ihren Uberlegungen kein analytisches Modell vor,
sie pladiert jedoch dafiir, strukturelle Dominanzverhiltnisse ins Zentrum der
Analyse zu stellen:

»Wenn man deutlich machen will, dass einige Kategorien unsere Gesell-
schaft grundlegend strukturieren und die Lebenschancen von Individuen
pragen, miisste man m.E. deren strukturelle Dominanz in das Zentrum der
Analyse stellen (..). Unter struktureller Dominanz verstehe ich, dass ein in-
terdependentes Dominanzverhiltnis bzw. eine interdependente Kategorie
gleichzeitig auf diversen Ebenen und Feldern (re-)produziert wird. Es handelt
sich mit anderen Worten um ein historisch, sozial, politisch und kulturell
tradiertes Dominanzverhiltnis, das mehrere gesellschaftliche Bereiche
durchzieht und Lebensrealititen auf fundamentale Weise pragt. Wobei diese
Pragung nicht als deterministisch verstanden wird, sondern als Produkt von
sozialen Kampfen bzw. Krafteverhiltnissen« (Walgenbach 2012c: 56, Herv.
im Orig.).

Ein solches Dominanzverhiltnis stellt die Differenzkategorie »Muslimin« dar.
Anhand der Rekonstruktion der Manifestation der Differenzkategorie »Mus-
limin« in Bildungsbiografien wird deutlich, dass diese »gleichzeitig auf diversen
Ebenen und Feldern (re-)produziert« (ebd.) wird, und dass es sich bei deren Be-
deutung um ein »historisch, sozial, politisch und kulturell tradiertes Domi-
nanzverhaltnis« handelt, welches »mehrere gesellschaftliche Bereiche durch-
zieht und Lebensrealititen auf fundamentale Weise pragt« (ebd.) (vgl. Kap. 5).

Religion als intersektionell wirksame Kategorie der Differenz ist meines
Erachtens bisher sowohl in religionswissenschaftlichen Untersuchungen als
auch in der feministischen Intersektionalititsforschung nur unzureichend im
Zusammenspiel mit anderen Differenzdimensionen beachtet worden.

Wie Hopflinger, Lavanchy und Dahinden in ihrem Artikel Linking Gender
and Religion (2012) skizzieren, sind bspw. bisher schon die beiden Differenz-
dimensionen >Gender< und >Religion« nur unzureichend verbunden worden.
Das mag an dem Problem liegen, das King und Beattie (2004) als >doppel-
te Blindheit« bezeichnen: »on one hand most contemporary gender studies
(...) remain extraordinarily >religion-blind<; on the other hand many studies
in religion continue to be profoundly sgender-blind« (King/Beattie 2004 zit.n.

14.02.2026, 16:44:33.

285


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Islam, Gender, Intersektionalitat

Hopflinger et al. 2012: 617)." Ebenso ist in der Intersektionalititsforschung
auffallend, dass Religion als Differenzkategorie bzw. -dimension in den iiber-
wiegend meisten intersektionalen theoretischen Analysemodellen fehlt (vgl.
hierzu ausfithrlich Kap. 2.2). Bei Lutz und Leiprechts kategorialer Ubersicht
kommt Religion zwar in spiteren Publikationen als »soziale Ordnungskatego-
rie« vor, allerdings einzig in der Dichotomie religids-sikular (Lutz/Leiprecht
2003: 121). Die intersektionelle Wirkung der Differenzkategorie Religion im
Kontext von Bildung im Zusammenhang mit anderen Differenzdimensionen
hingegen ist meines Wissens, mit Ausnahme vielleicht von Riegel (2011)® und
Knauth/Joachimsen (2017, in Bezug auf religiose Bildung), kaum je qualita-
tiv empirisch untersucht worden. Wie Wellgraf treffend feststellt, existieren
intersektionelle Dimensionen jedoch nicht vorhergehend in »einem quasi iso-
lierten Rohzustand, sondern sie artikulieren sich in der Praxis« (2015:168) und
kénnen also somit nur empirisch untersucht werden. Zahlreiche Autor*innen
haben jedoch in anderen Kontexten bereits darauf hingewiesen, dass >Re-
ligion< ebenso wie >Ethnizitit« als Differenzmarker funktionieren und Ein-
und Ausschlussprozesse bewirken kénnen (Lingen-Ali/Mecheril 2016, Gilliam
2015, Lingen-Ali 2012, Riegel 2011, Sokefeld 2007, Modood 1997 etc.). Religion

12 Benthaus-Apel et al. (2017: 8) sind jedoch der Ansicht, dass das Problem der »doppel-
ten Blindheit« zumindest fiir die Religionssoziologie aktuell nicht mehr gelte.

13 Diedeutsche Erziehungswissenschaftlerin Riegel (2011) befasste sich speziell mit Reli-
gion als Differenzmarkerim padagogischen Kontext. Sie untersuchte die Herstellungs-
prozesse von Differenz im (sozial-) pddagogischen Sprechen iiber Jugendliche mit»Mi-
grationshintergrund« (2011: 319). Hierbei nahm sie auf die theoretischen Konzepte der
Intersektionalitit und Interdependenz Bezug und kam zum Schluss, dass »Prozesse
des Othering sowie anti-muslimische, rassistische, heterosexistische Diskurse und Re-
prasentationen« (ebd.: 337) in (sozial-)pddagogischen Prozessen allgegenwartig sind
und dass diese Differenzmarker nicht einzeln, sondern ineinander verschrankt auf-
treten und sich so »gegenseitig beeinflussen und bestarken« (ebd.). Als ein weiteres
Ergebnis strich sie heraus, dass in den von ihr untersuchten Erzihlungen der Jugend-
arbeiter*innen Gber Jugendliche mit »Migrationshintergrund« Differenzlinien vor al-
lem entlang kulturell-religioser Grenzen konstruiert werden. Riegel zeigte auf, wie in
diesem Kontext Religion zum Differenzmarker wird: Sie konnte feststellen, dass in Er-
zdhlungen von Jugendarbeiter*innen speziell muslimische Jugendliche als »von der
»deutschen Kultur«< (...) abweichend« (ebd.: 321) konstruiert wurden. Ebenso verdeut-
licht sie, wie sich diese Differenzen anhand im gegenwaértigen Islamdiskurs gangigen
Differenzmarkern manifestieren, so zum Bespiel anhand von Erzahlungen tber >un-
terdriickte« muslimische Madchen, patriarchale Geschlechterrollenvorstellungen und
gewalttatige Konflikte.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

als Differenzdimension ist demgegeniiber in den iiberwiegend meist katego-
rialen Aufzihlungen von Intersektionalitit nicht beriicksichtigt worden. Auch
Miiller (2013: 132) fragt sich, inwiefern Religion als weiterer Differenzfaktor ei-
ne Rolle bei sozialen Positionierungsprozessen spielen kénnte und »die Liste
erginzen« (ebd.) sollte. Lingen-Ali und Mecheril plidieren gar dafir, die Dif-
ferenzkategorie Religion als Substitut fiir »race« zu betrachten (Lingen-Ali/Me-
cheril 2016: 20ff.). Aus einer konsequent intersektionellen Perspektive greift
eine solche Deutungspraxis meines Erachtens jedoch zu kurz, da sie eine Ana-
lyse spezifischer (Diskriminierungs-)Erfahrungen wie bspw. jener von Duaa
(vgl. Kap. 5.4) als schwarze, Kopftuch tragende Frau unterschlagen wiirde
(Verflechtung der Differenzdimensionen Gender/»race«/Religion).

Wie Walgenbach aufzeigt, ist auch die feministische Theoriebildung,
ebenso wie der politische Feminismus von komplexen Dominanzverhilt-
nissen geprigt. Sie arbeitet diese differenziert auf und resiimiert, dass
»schwarze Frauen, Migrantinnen, Jiidinnen und Frauen mit Behinderungen«
gemeinsam die Erfahrung machten, »dass sie im feministischen Mainstream
als >die Andern« reprisentiert und verobjektiviert wurden« (2012b: 0. S.). Wie
meine Daten vermuten lassen, diirften zurzeit (Kopftuch tragende) Frauen,
welche sich als Musliminnen und Feministinnen verstehen, ihnliche Erfah-
rungen machen. Um die wirkmichtigen Machtverhiltnisse zu illustrieren,
welche mit der Differenzkategorie »Muslimin« gar in feministischen Dis-
kursen einhergehen, sei kurz ein Beispiel angefiihrt: Zoya schilderte mir in
diesem Zusammenhang, wie sie auf YouTube ein Interview mit der Feministin
Alice Schwarzer gesehen hatte und ihr gerade gedanklich von ganzem Herzen
beipflichten wollte, als diese gegen Ende des Gesprichs verlauten liess, alle
Kopftuch tragenden Musliminnen seien unterdriickt. Entriistet macht Zoya
ihren Gefiihlen wie folgt Luft:

»Aber an einer Muslima sagst du dann, nein nein, du weisst nicht, was gut
ist fir dich, ich befreie dich jetzt von deinem Kopftuch: Das ist dann auch
Zwang, das ist auch eine Vergewaltigung!« (Zoya, A 112).

Dass sie gerade von einer Feministin einem »entmiindigenden Kollektiv [von]
Unterdriickten« zugewiesen wird (Marx 2008: 57), versteht Zoya als »Zwang«
und »Vergewaltigung« (Zoya, A 112). Sie bemangelt an anderer Stelle, dass
sie nicht verstehe, wieso eines der Grundpostulate des Feminismus, nimlich
dasjenige der weiblichen Selbstbestimmung, fiir sie als Hijab tragende Frau
nicht gelten solle (Feldtagebuch Dezember 2015).

14.02.2026, 16:44:33.

287


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Islam, Gender, Intersektionalitat

Wie in Kapitel 2.1.2 dargelegt, wird Kopftuch tragenden Frauen in der
Tat in einer bestimmten feministischen Tradition, der Alice Schwarzer zu-
gerechnet wird (vgl. Rommelspacher 2009b: 395), quasi kollektiv die Selbst-
bestimmung abgesprochen. Zwar bleibt diese Position innerhalb des Femi-
nismus nicht unwidersprochen, dennoch steht Schwarzer mit ihrer Ansicht
nicht alleine da, sondern geniesst mit dieser Haltung zum Kopftuchtragen in
der Gesellschaft breiten Riickhalt (ebd.). Rommelspacher bezeichnet diese fe-
ministische Tradition als »orthodoxen Feminismus« (ebd.). Anlehnend an die
agyptisch-amerikanische Genderforscherin Ahmed kénnte jedoch auch von
einem »colonial feminism« (Ahmed 1992: 244) gesprochen werden. Rommels-
pacher kritisiert die »Selbstverstindlichkeit, mit der ein solcher Feminismus
vor vornherein zu wissen glaubt, was Emanzipation ist und wie sie umgesetzt
werden muss« und wie dieser »schon seit Beginn der Moderne das Verhiltnis
zwischen den westlichen Frauen und denen der tibrigen Welt bestimmt hat«
(Rommelspacher 2009b: 398). Wie sie darlegt, besitzt insbesondere das Motiv
der »Befreiung« der muslimischen Frau vor ihren minnlichen Unterdriickern
eine lange, europiische Tradition. Bereits Kreuzfahrer legitimierten ihre Mis-
sion damit, »die orientalische Prinzessin zu befreien« (ebd.: 399). Auch in der
Kolonialzeit stellte die Befreiung der Frauen, wie Ahmed erértert, ein wesent-
liches Element kolonialer Legitimationsstrategie dar (Ahmed 1992).

Rommelspacher bezeichnet Feminismus dann als westlich, wenn er »den
Anspruch erhebt, objektiv und universal giiltig zu sein« (Rommelspacher 2009b:
399, Herv. im Orig.) und die Kriterien definiert, »die erfiillt sein miissen, um
ebenbiirtig mitreden zu kénnen« (ebd.). Diese Art von westlichem, »kolonia-
lem Feminismus« kann also als Ausdruck eines komplexen, historisch tra-
dierten Dominanzverhiltnisses im Sinne Walgenbachs (2012c: 56) gedeutet
werden. Ein Dominanzverhiltnis, das sich auf die Konstruktion der Diffe-
renzkategorie »Muslimin« auswirkt und, wie in dieser Arbeit hinsichtlich von
Bildungsbiografien dargelegt wurde, »Lebensrealititen auf fundamentale Weise
pragt« (Walgenbach 2012c: 56, Herv. im Orig.).

Zoya verwehrt sich gegen eine solche, von strukturellen Dominanzverhilt-
nissen geprigte Sichtweise wie die eines »orthodoxen Feminismus« (Rom-
melspacher 2009b: 395). Sie verfiigt wie auch Aieta iiber ein ermichtigendes
Verstindnis von Feminismus. Aieta schildert ihr Verstindnis von Feminismus
wie folgt:

»Weil, ich bin feministisch aus dem Grund, weil ich entscheiden tue, dass ich
den Hijab trage...in dieser Richtung. Ich bin emanzip[iert]...also ich entschei-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

de (...). Feminismus ist fiir mich, sich fiir seine Rechte einsetzen« (Aieta, A
71).

Wie aus dem Zitat deutlich wird, verbinden sowohl Aieta als auch Zoya Fe-
minismus mit Selbstbestimmung und Selbstermichtigung. Ihr Verstindnis
von Feminismus sehen sie durchaus im Einklang resp. als Mitbegriindung
ihres Hijab-Tragens. Diese Sichtweise steht in krassem Gegensatz zu dem fe-
ministischen Rettungsdiskurs — dem Diskurs >der unterdriickten Muslimin,
welche vor dem >orientalistischen Patriarchat« gerettet werden muss (Marx
2008: 57) — wie er in einigen feministischen Traditionen rekonstruierbar ist
(vgl. Kap.2.1.2). Die Erfahrung, wie sie Zoya und Aieta machten, nimlich von
Exponentinnen des feministischen Mainstream »als Unterdriickte« markiert
und als »die Andern« verobjektiviert zu werden (vgl. Walgenbach 2012b: o.
S.), zeugt von den komplexen interdependenten Dominanzverhiltnissen, mit
welchen die Differenzkategorie »Muslimin« einhergeht. Es handelt sich hier-
bei um ein »historisch, sozial, politisch und kulturell tradiertes Dominanzver-
hiltnis, das mehrere gesellschaftliche Bereiche durchzieht und Lebensrealiti-
ten auf fundamentale Weise prigt« Walgenbach (2012¢: 56). Gerade solch kom-
plexe Dominanzverhiltnisse sind nach Walgenbach ins Zentrum der Analyse
von interdependenten Kategorien zu stellen (vgl. ebd.):

Eine intersektionale, postkoloniale Perspektive kombiniert mit einer
Agency-Perspektive, wie sie in dem vorliegenden Projekt eingenommen
wurde, lehnt eine kollektive Viktimisierung und Entsubjektivierung mus-
limischer Frauen' ab und ermoglicht es, soziale Praktiken wie bspw. das
Tragen eines Hijabs auch »gegen den Strich« zu lesen, bspw. als ein sich
Verwehren gegen (westliche) Dominanz- und Assimilationsanspriiche (vgl.
hierzu Strahm 2007: 7).

Ein intersektioneller Analyserahmen konnte demnach in der Religi-
onswissenschaft dahingehend fruchtbar gemacht werden, dass er einen
feministischen, postkolonialen und gesellschaftskritischen theoretischen
Fokus darstellt, der (Diskriminierungs-)Erfahrungen sowie Selbstpositio-
nierungen von intersektionell belasteten Frauen sichtbar machen kann.
Eine solche Perspektive ermdglicht es, die Heterogenitit der Erfahrungen
mit Differenzkategorien in den Blick zu nehmen und zu rekonstruieren,
inwiefern die Differenzkategorie Religion eine spezifische Rolle bei sozialen

14 Selbstredend gilt das auch fiir die kollektive Viktimisierung mittels anderer Differenz-
kategorien.

14.02.2026, 16:44:33.

289


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Islam, Gender, Intersektionalitat

Positionierungsprozessen insbesondere auch von Frauen spielen kann und in-
wiefern diese Kategorie mit anderen Differenzkategorien bzw. -dimensionen
einhergeht sowie gemeinsam wirkt. Das Potenzial einer intersektionellen
Perspektive besteht primir darin, dass soziale (Selbst-)Positionierungen
von Subalternen im wissenschaftlichen (und gesellschaftlichen) Diskurs
sichtbar gemacht werden kénnen. Mittels eines intersektionellen Ansatzes
in Bezug auf Religion konnen spezifische soziale Ungleichheitsverhiltnisse
und strukturelle Diskriminierungen sowie (Ausschluss-)Erfahrungen dif-
ferenzierter analysiert und benannt werden und laufen weniger in Gefahr,
unterschlagen oder unter andere Kategorien subsumiert zu werden. Wird
Religion jedoch quasi isoliert und nicht als intersektionelle Kategorie gedacht,
besteht die Gefahr, dass gerade genderspezifische (Diskriminierungs-)Erfah-
rungen religiéser Frauen wie bspw. die religios orientierter Musliminnen
(Differenzdimensionen Religion/Gender) unzureichend in Betracht gezogen
werden. Verfiigen diese gegebenenfalls zusitzlich iiber einen sog. »Migra-
tionshintergrund« (Differenzdimension (»Migrationshintergrund«) und/oder
sind sie ggf. Angehorige der Unterschicht (»class«) und/oder People of Color
(»Kdrper«), steigt die Wahrscheinlichkeit, dass deren spezifische Erfahrungen
und soziale Lagen aufgrund einer komplexen Uberlagerungen strukturel-
ler Dominanzverhiltnisse unterschlagen werden. Schliesslich trigt eine
intersektionelle, interdependente Perspektive dazu bei, essenzialistische
Konstruktionen von Identitit zu vermeiden und wie Davis (2008: 30) es
ausdriickt »situated, critically reflexive feminist knowledge« (2008: 30) zu
produzieren.

7.2 Religion als Ressource: Manifestation von
religioser Praxis, religioser Selbstreprasentation
und religioser Vergemeinschaftung als Ressource
in Bildungsbiografien

Die theoretische Herangehensweise, eine intersektionale Perspektive mit
einer Agency-Perspektive zu verkniipfen, wie sie in vorliegender Untersu-
chung gewihlt wurde, ermoglichte es, nicht nur die Einschrinkungen der
Bildungsbiografien zu rekonstruieren, sondern zu erkennen, dass Religion
in Bildungsbiografien junger Secondas muslimischen Glaubens eine doppelte
Rolle zukommt: Namlich einerseits die einer intersektionell einschrinkenden bzw.
interdependenten Differenzkategorie, auf der anderen Seite jedoch ebenso auf der

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

Ebene der »gelebten Religion«” (»lived religion«, McGuire 2008: 12-13) die
einer ermdchtigenden Ressource, mittels derer die jungen Frauen mehr Agency
iiber ihre Bildungsbiografien erlangen kénnen. Die Rolle der Religion als
ermichtigende Ressource soll im Folgenden ausgefiihrt werden.

Hummrich wies in ihrer Studie Bildungserfolg und Migration (2009) be-
reits darauf hin, dass Religiositit in Biografien von Migrantinnen auch die
Bedeutung eines produktiven Umgangs mit Ressourcen zukommen kann
(Hummrich 2009: 240ff.). Sie kritisierte, dass in der Migrationsforschung
bisher »vor allem auf die problematischen Aspekte der Religiositit« bei
Migrantenjugendlichen verwiesen wird, dies insbesondere bei muslimi-
schen Midchen (ebd.: 240) und stellte die These auf, dass die »individuelle
Auseinandersetzung mit Religiositit« von Migrantinnen ebenso »als Aus-
drucksgestalt der Bearbeitung ihrer Individuationsproblematik gesehen
werden« kann (ebd.).

Dass Religion nicht nur als Kategorie der Differenz bei gesellschaftli-
chen Selbstpositionierungsprozessen von jungen Secondas manifest wird,
sondern durchaus auch Quelle der Entwicklung von mehr Agency sein
kann, stellte auch die niederlindische Religionssoziologin Bracke in ei-
ner empirischen Untersuchung zu akademisch gebildeten Anhingerinnen
der Milli-Goriis-Bewegung fest. Im Kontext der politischen Narration eines
»Dutch exceptionalism«® (Bracke 2011: 29) sowie des laufenden Islamdis-
kurses beschreibt sie Strategien, mittels derer die von ihr untersuchten
Frauen Handlungsfihigkeit entwickeln, um dem dominanten Diskurs entge-
genzutreten. Sie spricht hierbei — rekurrierend auf Althussers Konzept der
Interpellation — von »talking backs, ebd.: 37-38). Bracke nennt vier Strategien,
wie die jungen Frauen durch »talking back« Agency entwickeln (ebd.: 38ft.).
Diese Strategien sind teilweise den von mir rekonstruierten »Taktikenc,

15 »Gelebte Religion« (»lived religion«, McGuire 2008: 12-13) verstehe ich hier als Gegen-
satz zu Religion als zugeschriebene Differenzkategorie.

16  Bracke (2011) rekonstruiert, wie das niederldndische politische System auf der Narra-
tion eines »Dutch exceptionalism« (ebd.: 29) hinsichtlich aussergewdhnlicher »Tole-
ranz« beruht und historisch auf einem institutionalisierten Management (religioser)
Differenz griindet (ebd.). Die Narration eines»Dutch exceptionalism«beziehtsich, wie
Bracke ausfiihrt, in erster Linie auf die beiden Prinzipien des Sikularismus einerseits
und der sexuellen Freiheit und Emanzipation andererseits. Bracke zeigt auf, wie from-
me Musliminnen in dieser diskursiven Anordnung zur Kontrastfigur stilisiert werden
und zu zentralen »Subjekten der Debatte« werden (ebd.: 28, 29).

14.02.2026, 16:44:33.

291


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Islam, Gender, Intersektionalitat

mittels derer sich Frauen in ihren Bildungsbiografien zu behaupten versu-
chen, nicht undhnlich. Als erste Strategie des »talking back« fithrt Bracke die
Kritik am 6ffentlichen Islamdiskurs durch die eigene Selbstpositionierung
als »emanzipierte« fromme Muslimin (ebd.) an; dieser erste Typus von Bracke
dhnelt in gewisser Weise der »Taktik der kimpferischen Selbstbehauptung«
(»Taktik« 1), in der Ausprigung »emanzipierte« Muslima. Als zweite Strategie
analysiert Bracke das scheinbare Akzeptieren der Behauptungen des 6ffentli-
chen Diskurses durch die gesellschaftliche Selbstpositionierung als ostentativ
»unemanzipiert« (ebd.: 40ff.); diese Strategie ist der »Taktik der kimpferi-
schen Selbstbehauptung« in der Ausprigung ostentative Muslima dhnlich.
Als dritte Strategie des »talking back« verortet Bracke die Selbstorganisation
der jungen Frauen in Grass-root-Vereinen zur Aus- und Weiterbildung von
Glaubensschwestern und somit als Beitrag zu deren Selbstermichtigung
(ebd.: 42ff.), diese Strategie dhnelt in der ermichtigenden Bedeutung der
religiésen Vergemeinschaftung der »Taktik« 3. Schliesslich stuft sie als vierte
Strategie das resignierte Verstummen (ebd.: 44) ein, das auch ein Element
der »Taktik der widerstindigen Mikropraktiken« darstellt.

Esist interessant zu sehen, wie sich — auch innerhalb politisch, historisch
und gesellschaftlich (leicht) unterschiedlicher Kontexte — dhnliche Strategien
rekonstruieren lassen, mittels derer religiés orientierte Secondas muslimi-
schen Glaubens dem dominanten Diskurs entgegentreten und so versuchen
mehr Agency zu entwickeln. Allerdings gilt es zu betonen, dass Brackes Sam-
ple mit der Fokussierung auf akademisch gebildete Anhingerinnen einer de-
zidierten religiosen Bewegung ganz anders strukturiert ist als das der vorlie-
genden Untersuchung.

Auch in der vorliegenden Untersuchung wurde jedoch deutlich, dass der
Islam als »gelebte Religion« (»lived religion« McGuire 2008: 12-13) — trotz oder
gerade auch wegen seiner gesellschaftlichen Manifestation als Differenzka-
tegorie — eine Ressource zur Entwicklung von Agency in Bildungsbiografien dar-
stellen kann (vgl. Kapitel 5, Fallbeispiele). Dieser Aspekt wird immer wieder
implizit und explizit in den habituell verankerten »Taktiken« manifest (vgl.
Kap. 5) und soll im Folgenden kurz anhand der unterschiedlichen Typen re-
stimierend dargestellt werden:

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

Typus 1: Religidse Selbstreprasentation als Ressource

zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung

Diese Frauen nutzen ihre religiése Selbstreprisentation dahingehend als
Ressource, dass sie versuchen, die Differenzkategorie »Muslimin« und
das damit einhergehende gesellschaftliche Stigma emanzipatorisch um-
zudeuten (vgl. Kap 5.1). Dies erreichte bspw. Zara dadurch, dass sie sich
durch eine dezidierte Loslosung vom elterlichen Genderbild als Kopftuch
tragende, »emanzipierte« Muslima gesellschaftlich als Kontrastfigur zur
diskursiv konstruierten »armen, unterdriickten Muslimin« (Kaya 2012: 120)
zu positionieren versucht. Zara entfachte durch ihre religiose Selbstre-
prasentation im Zuge des gegenwirtigen Islamdiskurses und des damit
einhergehenden gesellschaftspolitischen Klimas eine dialektische Dynamik,
welche ihr schlussendlich (bildungs-)biografisch zugute kam. Durch ihre
dem gingigen Stereotyp widersprechende, religiose Selbstreprasentation
bediente Zara indirekt die politischen Interessen gewisser gesellschaftlicher
Akteure, und wurde zu einer Art »Vorzeige-Muslima« von Integrationspoli-
tikern, Bildungsinstitutionen und NGOs. Anhand der Rekonstruktion von
Zaras Bildungsbiografie (Kap. 5.1) wird besonders deutlich, dass die Rolle
der »gelebten Religion« als Ressource in einem dialektischen Verhiltnis mit
der Rolle der Religion als Differenzkategorie (in Bildungsbiografien) steht: Ihre
Selbstreprasentation als »emanzipierte Muslima« wurde im gegenwirtigen
gesellschaftspolitischen Kontext zur Ressource, um eine Alternativkarriere
einzuschlagen (vgl. Kap. 5.1) und ihr ein berufliches Weiterkommen zu
ermdglichen. Ein Werdegang, welcher ihr als Kopftuch tragende Frau im
Dienstleistungsbereich trotz exzellenter Zeugnisse verwehrt blieb.

Anderen Frauen gelang die Umdeutung der Differenzkategorie Religion
als Ressource zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung damit, dass sie das
Stigma des Kopftuchtragens (vgl. Kreutzer/Demir, Siimeyye 2015) im Arbeits-
markt als Ressource nutzten. Sie suchten berufsbiografisch nach Nischen, in
welchen ihnen ihre religiose Selbstreprisentation als bspw. als Kopftuch tra-
gende Muslima zunutze kam, resp. zur bevorteilenden Ressource wurde, an-
statt zum Stigma: Sie eigneten sich also die Differenzkategorie »Muslimin«
im De Certeaw'schen Sinne (1988: 89) an, indem sie sich bspw. als Fahrlehre-
rin fiir muslimische Frauen oder als Griinderinnen muslimischer Modelabels
oder Hijab-Boutiquen selbststindig machten.

Bei der Ausprigung der religiosen Selbstreprisentation als »ostentati-
ve« Muslima zeigte sich die »gelebte Religion« (McGuire 2008: 12-13) indirekt

14.02.2026, 16:44:33.

293


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Islam, Gender, Intersektionalitat

als Ressource und zwar indem sich die Frauen durch die Art ihrer religio-
sen Selbstreprisentation politisierten und in der Vergemeinschaftung mit
Gleichgesinnten eine islamisch begriindete, grosstmogliche Bildungsaspira-
tion entwickelten. So bspw. Mirjeta, welcher der urspriinglich eingeschla-
gene Bildungsweg wie Zara ebenfalls aufgrund des Hijab Tragens verwehrt
wurde, und die sich durch diese Bildungsbarriere politisierte. Durch die Ver-
gemeinschaftung mit Gleichgesinnten setzte Mirjeta ihren eingeschlagenen
Bildungsweg — notfalls mittels juristischer Mittel — entschieden fort und ver-
steht ihn als Teil des »Kampfes gegen die Islamophobie« (vgl. Kap.5.1.2.c).

Bei Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus eins rekonstruiert werden
konnte, kann zusammengefasst werden, stellt die religidse Selbstreprisentation
eine Ressource zur gesellschaftlichen Selbstpositionierung dar, die positive Auswir-
kungen auf deren bildungsbiografischen Verlauf hat. Die religiose Selbstre-
prasentation als Teil »gelebter Religion« (McGuire 2008: 12-13) steht in ihren
Bildungsbiografien in einem dialektischen Verhiltnis zu der Rolle der Religion
als Differenzkategorie, wie sie sich gesellschaftlich manifestiert.

Typus 2: Religidse Praxis als Ressource im Privaten

Fir diese Frauen stellt deren religiése Sozialisation eine Ressource in ihren
Bildungsbiografien dar. Die religiose Sozialisation von Frauen, bei denen die
habituell verankerte »Taktik des zielstrebigen Aufsteigens« rekonstruiert wer-
den konnte, zeichnet sich durch eine starke Vereinsgebundenheit und grosses
formelles, religioses Wissen aus (vgl. Kap. 5.2.2 ¢). So auch diejenige von Xhe-
mile, Sahar und Hannan.

Die religiose Praxis wie auch die Nihe zum elterlichen Religionsverein
wurde bei diesen Frauen in zwei unterschiedlichen Auspragungen tradiert:
die eine Ausprigung, wie sie sich bspw. bei Xhemile zeigt, zeichnet sich durch
eine Pragmatisierung der religiosen Praxis und des Vereinsengagements der
Eltern aus (Ausprigung »pragmatische« Muslima, vgl. Kap. 5.2). Die andere
Ausprigung zeigt sich in der weitgehenden Tradierung des elterlichen En-
gagements und der elterlichen religidsen Praxis (Ausprigung »engagierte«
Muslima bspw. Sahar, Hannan). Hinsichtlich der Manifestation der »gelebten
Religion« (McGuire 2008: 12-13) als Ressource spielt jedoch, wie sich rekon-
struieren liess, die Ausprigung der Tradierung keine Rolle. Als prigend fiir
die Bildungsbiografie erwies sich vielmehr die religiose Sozialisation und das
damit einhergehende Religionsverstindnis: Sowohl Xhemile wie auch Sahar
und Hannan gelang es, mittels ihres sozialisatorisch erworbenen, intellektu-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

ellen Islamverstindnis ihre Religiositit in ein plausibles Verhiltnis zum siku-
laren Schulwissen zu bringen. Bei Glaubenskonflikten in beruf- und ausbil-
dungsbezogenen Situationen waren sie in der Lage, sich von religiésen Dog-
men zu distanzieren und - nicht zuletzt zwecks der zielstrebigen Verfolgung
des Bildungswegs — Kompromisse zu finden.

Im privaten Bereich kommt jedoch der »gelebten Religion« eine nicht zu
unterschitzende Bedeutung als personliche Ressource zu: Die habituell ver-
ankerte, mehr oder weniger pragmatisch tradierte religiose Praxis wie auch
die familiire Eingebundenheit in den Religionsverein stiftet Sinn und gibt
Riickhalt im tdglichen Leben und bei Krisen (vgl. Kap. 5.2.2b).

Religion und religiose Praxis iibernehmen in Bildungsbiografien von die-
sen Frauen also die Rolle einer Ressource im Privaten. Sie dient schliesslich unter
anderem nicht zuletzt auch der konsequenten Verfolgung der »Taktik des ziel-
strebigen Aufsteigens«, mittels der sie — im Vergleich zu privilegierten Ler-
nenden - ungleich grossere Anstrengungen zur Erreichung ihrer Bildungs-
ziele in Kauf nehmen miissen.

Typus 3: Religidse Vergemeinschaftung als Ressource

zur gesellschaftlichen Selbstpaositionierung

Fir diese Frauen stellt die religiése Vergemeinschaftung die entscheidende
Ressource dar, mittels derer ein (bildungs-)biografisches Scheitern verhindert
werden kann.

Aufgrund des genderbasierten Rollenbilds"” und der fehlenden Unterstiit-
zung des Elternhauses blieb Frauen wie Esma, bei denen die »Taktik der reli-
giosen Vergemeinschaftung« rekonstruiert werden konnte, eine nachobliga-
torische Ausbildung verwehrt. Konstitutiv fiir die Lebensbeschreibungen die-
ser jungen Frauen ist das Moment, in dem sie sich (bildungs-)biografisch in
einer Sackgasse befinden und aufgrund eines massiven strukturellen Drucks
in eine scheinbar ausweglose (berufs-)biografische Krise geraten (vgl. Kap.
5.3). Auch Esma schildert ein solches Moment, in dem sie weder ein noch
aus wusste. Durch die Vergemeinschaftung im Religionsverein konnte sie fiir
ihre Berufsbiografie entscheidendes, von den Eltern unabhingiges, soziales

17 Dem Rollenbild der Eltern von Frauen, bei denen diese »Taktik« rekonstruiert werden
konnte, zu folge ist eine nachobligatorische Ausbildung ihrer Tochter obsolet, da sie —
so der elterliche Wunsch — nach einer frithen Heirat eine klassische Hausfrauenrolle
ibernehmen sollten.

14.02.2026, 16:44:33.

295


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Islam, Gender, Intersektionalitat

Kapital (Bourdieu 1983b) akkumulieren und dadurch mehr Handlungsfihig-
keit (Agency) hinsichtlich ihrer (Bildungs-)Biografie erlangen.

Die Vergemeinschaftung wirkte bei ihr und bei den anderen Frauen der
»Taktik« 3 gesellschaftlich integrierend und fing auf, wo Sozialstaat, Eltern-
haus und Bildungssystem versagten und die Frauen durch das wirkmaich-
tige Zusammenspiel struktureller Differenzdimensionen davon bedroht wa-
ren, (bildungs-)biografisch »aus dem System zu fallen«. Die religidse Verge-
meinschaftung diente ihnen als »religidses Sozialkapital« (Pickel 2014: 50) und
stellte die entscheidende Ressource zu einer gesellschaftlichen Neu- und Selbstposi-
tionierung dar.

Typus 4: »Gelebte Religion« als Stigma

In Bildungsbiografien dieser Frauen wirkt Religion als interdependente Diffe-
renzkategorie im Zusammenspiel mit Gender, »Migrationshintergrunds, »class«,
und zusitzlich noch Kérper intersektionell so stark einschrinkend, dass »ge-
lebter Religion« (»lived religion«, McGuire 2008: 12-13) als Ressource hinsicht-
lich der Bildungsbiografie kaum noch Bedeutung zukommen kann.

Auch bei dieser »Taktik« steht Religion als Differenzkategorie und Religion
als Ressource in einem dialektischen Verhiltnis, allerdings in einem von star-
ker Ungleichheit gepragten: Religion als interdependente Differenzkategorie
iberlagert »gelebte Religion« als potenzielle Ressource so stark, dass dieser
in den (Bildungs-)Biografien der Frauen in erster Linie die Rolle eines Stigmas
zukommt (vgl. Kap. 5.4).

Zusammenfassend kann formuliert werden, dass bei drei von vier rekon-
struierten bildungsbiografischen »Taktiken« junger Musliminnen »gelebter
Religion« (McGuire 2008: 12-13) die Rolle einer Ressource im Hinblick auf ihre
Bildungsbiografien zukommt.

Ebenso wird deutlich, dass die Rolle von »gelebter Religion« wie bspw. re-
ligiose Selbstreprisentation, religiose Praxis und religiose Vergemeinschaf-
tung als Ressource in Bildungsbiografien in einem dialektischen Verhiltnis
zur Rolle der Religion als Differenzkategorie steht (vgl. Kap. 5). »Gelebte Re-
ligion« kann also auch - oder vielleicht sogar ganz besonders — unter den
soziopolitischen Bedingungen des laufenden Islamdiskurses zur Ressource
werden.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

7.3 Fazit und Ausblick

Aus der Rekonstruktion der Bildungsbiografien der jungen Frauen in der vor-
liegenden Arbeit geht als zentrale Erkenntnis hervor, dass »Religion« im Zuge
des gegenwirtigen Islamdiskurses in Bildungsbiografien eine doppelte Rolle
einnimmt: Einerseits wirkt sie als interdependente Differenzkategorie struk-
turell einschrinkend und andererseits — das mag angesichts des laufenden Is-
lamdiskurses mehr erstaunen — kommt »gelebter Religion« (»lived religion,
McGuire 2008: 12-13) in den Bildungsbiografien der untersuchten Frauen die
Rolle einer Ressource zu, mittels derer sie mehr Agency erlangen kénnen.

Es zeigte sich, dass die jungen Secondas auch in intersektionell teilwei-
se dusserst begrenzten, bildungsbiografischen »Moglichkeitsriumen« (Holz-
kamp 1983) Handlungsfihigkeit entwickeln konnen. Hierbei war die Theore-
tisierung von Agency durch De Certeaus Konzept der »Taktiken« (vs. »Strate-
gien«) (1988: 89) hilfreich. Anstatt jedoch die De Certeawsche Gegeniiberstel-
lung von »Taktiken« vs. »Strategien« zu itbernehmen, verwandte ich auf der
Ebene der »Strategien« intersektionelle Differenzdimensionen als »referen-
ziellen Rahmen, innerhalb dessen sich die »Taktiken« verorten. Eine inter-
sektionelle Perspektive als analytisch sensibilisierendes Konzept erwies sich
zudem als sehr niitzlich, um die subtilen Machtverhiltnisse, die einschrin-
kend auf Bildungsbiografien wirken, zu analysieren. Von De Certeau wurde
jedoch der Fokus auf den relationalen Aspekt zwischen »Taktikenc, die ich als
habituell verankert sehe (vgl. Winter 2018, 2017), und den intersektionell wir-
kenden Einschrinkungen iibernommen (vgl. Kap. 2.3). Der relationale Aspekt
zwischen »Taktiken« und intersektionellen Einschrinkungen zeigt sich bspw.
in dem dialektischen Verhiltnis »gelebter Religion« (McGuire 2008: 12-13) als
Ressource und Religion als interdependente Kategorie in den Bildungsbiogra-
fien der jungen Frauen (vgl. Kap. 7.2). De Certeaus Konzept der »Taktiken«
eignete sich durch seine relationale Konstruiertheit zudem ideal, um den po-
tenziell machtsubversiven Gehalt von Agency junger muslimischer Secondas
als subalterne Akteurinnen hinsichtlich interdependenter Dominanzverhilt-
nissen zu analysieren.

Die intersektionelle Perspektive auf die Bildungsbiografien der jungen
Frauen war insofern erkenntnisreich, da sie gleichzeitig — wie Riegel (2016:
311) es formuliert — eine Perspektive der Reflexion, der Kritik und der Verinde-
rung bzw. des Hinterfragens, »eigener zuschreibender Deutungsmuster« dar-
stellt (2017: 25ff.) und Weg fiir eine postkoloniale Analyse sozialer Praktiken
im Kontext struktureller Dominanzverhiltnisse bereitete.

14.02.2026, 16:44:33.

297


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Islam, Gender, Intersektionalitat

Auch die ethnografische Herangehensweise (vgl. Kap 4) verhalf zu Ein-
sicht. Sie diente unter anderem dazu - wie Breidenstein et al. es formulieren
— denjungen Frauen »in ihren Relevanzen zu folgen« (Breidenstein et al. 2015:
38) und Aspekte der (religiésen) Selbstreprisentation zu erfassen, die in Inter-
views und Dokumenten nicht in derselben Weise zuginglich geworden wiren
(vgl. bspw. Lane Kap.4.1, 6). Zudem bereitete die ethnografische Forschungs-
strategie anlehnend an Marcus’ Vorschlag einer multi-sited Ethnography (1995)
auch Weg fir eine systematische Verkniipfung unterschiedlicher Felder, d.h.
nicht nur geografischer sondern auch sozialer sowie insbesondere virtueller
Felder.

Das vorliegende Projekt befand sich an einer interdiszipliniren Schnitt-
stelle zwischen religionswissenschaftlicher Forschung und ethnografischer
Bildungsforschung. Aus den beiden diszipliniren Perspektiven heraus erge-
ben sich meines Erachtens unterschiedliche Felder und Ankniipfungspunkte
fiir weiterfithrende Forschung.

Im Einklang mit Forschungsergebnissen zu jungen religiés orientierten
Secondas muslimischen Glaubens in Europa, insbesondere auch in Deutsch-
land (vgl. bspw. Bendixsen 2013, Klinkhammer 2006) konnte festgestellt wer-
den, dass sich deren Geschlechterrollenbild im Vergleich zu dem ihrer El-
terngeneration tendenziell im Wandel befindet: Die Hinwendung zur Reli-
gion geht fiir viele der jungen Secondas mit der Emanzipation von dem Gen-
derbild ihrer Eltern einher und wird teilweise gar religiés begriindet (vgl. hier-
zu Fallbeispiel Zara Kap. 5.1.2, vgl. These diskursive Trennung von »Religi-
on« und »Kultur« Kap. 6). Zum Wandel des Genderbildes religios orientierter
(aber unbedingt auch nicht religiés orientierter) Secondas und dem damit
einhergehenden generationalen Aushandlungsprozess wire weiterfithrende
Forschung anzuregen.

In der ethnografischen Feldforschung fiel zudem auf, dass Frauen in di-
versen Religionsvereinen zentrale Aufgabenfelder innerhalb der Moschee ab-
decken und/oder als deutschsprechende Secondas in der Offentlichkeitsarbeit
tatig sind (vgl. bspw. 5.1. Zara, oder 5.2.2 b) Sahar). Baumann (2012: 61) konn-
te bereits hinsichtlich der religiésen Organisation von zugewanderten viet-
namesischen Buddhist*innen und tamilischen Hindus aufzeigen, dass ein
Mangel an religiésen Spezialisten neue Riume fiir Frauen im rituellen Be-
reich 6ffnet (ebd.). Auch Allenbach und Miiller stellen zudem ein zunehmen-
des Eindringen von Frauen in die »institutionelle Sphire von Religion« fest
(Allenbach/Miiller 2017: 287). Es wire interessant, mittels eines ethnografi-
schen Ansatzes weiter zu verfolgen, inwiefern junge Muslimas im schweizeri-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion

schen Kontext informell mit Macht ausgestattete Positionen in Vereinen ein-
nehmen, sei dies im sozialen, rituellen oder aber auch im Bereich der Offent-
lichkeitsarbeit.

Der Islamdiskurs, dessen inhirentes »religioses Othering« (Meche-
ril/Thomas-Olalde 2011: 45) soziale Deutungspraxen hervorbringt (vgl.
Lingen-Ali/Mecheril 2016), so konnte in der vorliegenden Untersuchung ge-
zeigt werden, strukturiert die Bildungsbiografien vieler religids orientierter
Secondas muslimischen Glaubens. Ein weiteres Forschungsdesiderat wire
es, zu untersuchen, ob und inwiefern sich Religion in Bildungsbiografien als
interdependente Kategorie auch bei Angehorigen anderer religiéser Grup-
pierungen, losgelost vom Rahmen des Islamdiskurses, manifestiert; bspw.
bei Secondas*os hinduistischen Glaubens, Buddhist*innen oder aber auch
bei Angehoérigen evangelikaler Gruppierungen.

Ein weiteres Desiderat zu weiterfithrender Forschung resultiert daraus,
dass dem Design entsprechend nur Frauen untersucht wurden, welche sich
im weitesten Sinne als religiés orientierte Musliminnen verstehen (vgl. Kap.
4.1). Nicht untersucht wurden Frauen, die im Vergleich zur ihrer Elternge-
neration ein dezidiert distanziertes Verhiltnis zum Islam entwickelt haben.
Es wire jedoch dusserst spannend, zu erforschen, ob auch Secondas, welche
sich selbst nicht als Musliminnen verstehen, in ihren Bildungsbiografien mit
der Differenzkategorie »Muslimin« konfrontiert werden.

Aus Sicht ethnografischer Bildungsforschung wire es zudem interessant
Begriindungen und Befiirchtungen der Arbeitgebenden zu erforschen, Hijab
tragende Musliminnen anzustellen. Weiter fiel auf, dass viele der befragten
Frauen in ihren Erzihlungen die unzureichende Kenntnis der Eltern der
Bedeutung des frithen Selektionsprozesses in Bezug auf eine zukiinftige
Berufs- oder Ausbildungswahl schilderten und als eine Bildungsbarriere
erachteten. Vorstellungen von traditionalen Geschlechterrollen, die unter
den Eltern der untersuchten Frauen stark verbreitet waren, scheinen zusitz-
lich einen starken genderspezifischen Einfluss auf Bildungsentscheidungen
auszuitben. Auch hier wire weiterfithrende Forschung wiinschenswert.

Abschliessend gilt es festzuhalten — und das kann nicht genug unterstri-
chen werden - dass die intersektionellen Strukturierungen der bildungsbio-
grafischen »Moglichkeitsriume« der jungen Secondas muslimischen Glau-
bens vor dem Hintergrund eines Bildungssystems gedacht werden miissen,
das von Jugendlichen nach wie vor »kulturelle Assimilation« erwartet (Oes-
ter/Brunner 2015: IV, vgl. hierzu auch Kap. 3.3). Es ist Riegel beizupflich-
ten, wenn sie betont, dass der »Kampf um Anerkennung und Zugehorigkeit«

14.02.2026, 16:44:33.

299


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Islam, Gender, Intersektionalitat

(Riegel 2004), obwohl er von den jungen Frauen meist individuell gefithrt
wird, doch eine »Bereitschaft der [hegemonialen] Mehrheitsgesellschaft« vor-
aussetzt, »die eigene Dominanz und damit verbundene Normalititsvorstel-
lungen aufzugeben und einem gleichberechtigten Aushandlungsprozess frei-
zugeben« (ebd.: 358). In Bezug auf die Thematik der vorliegenden Untersu-
chung kénnte sich das bspw. dadurch zeigen, dass hegemoniale, gegender-
te Deutungspraxen gerade auch von Akteur*innen des Bildungssystems ei-
nem gleichberechtigten Aushandlungsprozess freigegeben wiirden. Das Tra-
gen eines Hijabs witrde so bspw. nicht linger primir als Symbol von Unterdrii-
ckung und mangelnder Handlungsfihigkeit gedeutet, sondern kénnte genau-
so gut als Ausdruck gelebter religiéser Selbstreprasentation von handlungs-
und entscheidungsfihigen jungen Frauen gelesen werden, die gleichberech-
tigt neben anderen Formen religidser und nicht religioser Selbstreprisentati-
on stehen und so als Bildungsbarriere strukturell keine Wirkmachtigkeit ent-
falten konnte.

Es ist bemerkenswert, dass sich die untersuchten Frauen trotz der teil-
weise sehr schwierigen strukturellen Bedingungen durchgingig im Rahmen
ihres »Moglichkeitsraums« als aktive Gestalterinnen ihrer Bildungsbiografi-
en erwiesen. Sie liessen sich selbst von stark wirksamen Bildungsbarrieren
nicht entmutigen und suchten nach Ausweichstrategien, um bildungsbiogra-
fisch einen Weg zu finden.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dank

Zuallererst mochte ich den Frauen danken, die hinter den Pseudonymen Za-
ra, Xhemile, Esma, Duaa, Ardita, Velika, Adea, Aieta, Maide, Suad, Sahar,
Zoya, Rahima, Lane, Malia, Raime, Fijona, Illana, Rhea, Hannan und Mira
stehen. Vielen Dank, dass Ihr mich in Eure Lebenswelten habt blicken lassen
und mich an fiir Euch relevante Orte mitgenommen habt. Eine Teilnahme an
einer ethnografischen Forschung ist gerade fiir Menschen, die immer wieder
mit gesellschaftlichen Ausschlusserfahrungen konfrontiert sind, keineswegs
selbstverstindlich. Ich hoffe, ich bin mit dem Vertrauen, das Ihr mir entge-
gengebracht habt, sorgsam umgegangen.

Besonders herzlich mochte ich auch meinem Betreuer Martin Baumann
danken, der mir stets unkompliziert und schnell mit hilfreichem Rat sowie Li-
teraturhinweisen beiseite stand, wenn sich ein (religions-)wissenschaftliches
Problemfeld auftat. Mein ganz herzlicher Dank richtet sich ebenso an Angela
Stienen, meine Zweitbetreuerin, die mich immer geférdert, auf meinen in-
tellektuellen Wegen unterstiitzt und mich in die Gefilde der postkolonialen
Studien hineinsozialisiert hat. Auch bei Fragen und Dilemmata hinsichtlich
der ethnografischen Feldforschung war sie stets fiir ein unkompliziertes, zeit-
nahes Gesprich zu haben.

Einen ganz speziellen Dank mochte ich an Andreas Tunger-Zanetti vom
Zentrum fiir Religionsforschung der Universitit Luzern (ZRF) richten, der
die thematische Initialziindung zu diesem Projekt gab. Er stellte seinen Er-
fahrungsschatz zu Lebenswelten junger Muslim“innen in der Schweiz und
anderswo, aber auch sein schier unendliches Faktenwissen zum Islam stets
grossziigig zur Verfiigung. Auch Jiirgen Endres danke ich fiir die wertvollen
Hinweise und fiir die gemeinsamen Feldbesuche.

Gebithrender Dank gilt auch Kathrin Oester, die mit ihrem klugen, ana-
lytischen Blick, ihren Arbeiten iiber Schulen und Peergroups in transnatio-
nalen Lebenswelten sowie hilfreichen Literaturtipps viel zu meiner geistigen

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Islam, Gender, Intersektionalitat

Sozialisation in die ethnografische Bildungsforschung beigetragen hat. Zu-
dem mochte ich Caroline Bithler danken, meiner Mentorin im Hintergrund,
ohne die dieses Projekt nicht zustande gekommen wire und die mich gross-
ziigig von administrativen Assistentinnenpflichten befreit hat, damit ich an
dessen Ausarbeitung arbeiten konnte.

Gerne danke ich der PHBern fiir die grossziigige Finanzierung des Pro-
jekts. Ebenso mochte ich dem Berufsberatungs- und Informationszentrum
Bern (BIZ Bern) fiir die zahlreichen Auskiinfte zu méglichen Bildungswegen
danken und fiir die Mithilfe bei der Rekonstruktion von Bildungsbiografien,
die auf dlteren, nicht mehr aktuellen Bildungsstrukturen beruhen.

Ein spezieller Dank geht an meine Lektorin Franziska Geiser, die von mei-
ner ersten Seminararbeit an jede meiner universitiren Arbeiten gegengelesen
hat und mit ithrem scharfen Blick nebst Schreibfehlern stets auch inhaltliche
Ungenauigkeiten aufzuspiiren vermag. Jegliche verbliebene Nachlissigkeiten
sind allein mir selbst zuzuschreiben. Ganz lieben Dank auch an Mira Du-
commun, die mir ebenso immer wieder einzelne Kapitel gegengelesen hat
und im richtigen Moment wichtige Hinweise beim Entwickeln der Typolo-
gie geliefert hatte. Danken mochte ich ebenfalls Brigit Allenbach, Eva Mey,
Karénina Kollmar-Paulenz, Judith Hangartner, Simone Marti, Daniel Steiner,
Christine Beckert, Anne-Seline Moser, Jessica Bollag, Jonathan Hoppler, Ra-
chel Imboden, Luisa Genovese und den Forschungspraktikannt*innen sowie
allen, die hier namentlich nicht aufgefiihrt sind und auf unterschiedliche Art
und Weise zu diesem Projekt beigetragen haben.

Herzlich danken méchte ich unbedingt auch meinen Freund*innen, die
hier ebenfalls namentlich unerwihnt bleiben, fiir ihr Dasein und die gemiit-
lichen Nachtessen, die mich stets auch auf andere Gedanken gebracht haben.

Schliesslich danke ich Simone Suter, die mir als verlissliche Weggefihrtin
wihrend der Dissertation sowohl in fachlichen als auch persénlichen Belan-
gen stets humorvoll und klug beiseite stand und mich durch alle Héhen und
Tiefen dieses Projekts eng begleitet (und ausgehalten) hat.

Ganz vielen lieben Dank gebiihrt natiirlich den funf Grosseltern meiner
Kinder sowie Heidy Weil, Lukas Gasser, Liselotte Jordi und allen anderen lie-
ben Menschen meiner Familie. Merci fiir Eure vielfiltige Unterstiitzung, Eu-
ren Riickhalt und nicht zuletzt auch: Merci fur die vielen Extrahiitestunden
in der Endphase dieser Arbeit!

Mein allergrésster Dank geht jedoch an meinen Partner Markus Kreis und
meine Kinder Lennart und Hannes, die mir immer wieder mit viel Liebe, Ge-

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dank 303

duld und Humor gezeigt haben, worum es im Leben wirklich geht und dabei
stets an das Gelingen dieses Projekts geglaubt haben.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Aarburg, Hans-Peter von/Gretler, Sarah Barbara (2011): Kosova-Schweiz. Die
albanische Arbeits- und Asylmigration zwischen Kosovo und der Schweiz
(1964-2000). 2.. Aufl. Wien u.a.: LIT.

Abu-Lughod, Lila (2013): Do Muslim women need saving? Cambridge MA:
Harvard University Press.

Abu-Lughod, Lila (2002): Do Muslim Women Really Need Saving? Anthropo-
logical Reflections on Cultural Relativism and Its Others. American Anthro-
pologist 104(3).

Allenbach, Brigit/Miiller, Monika (2017): Doing gender in religiésen Organi-
sationen von Zugewanderten in der Schweiz: Inkorporation und vielfilti-
ge Zugehorigkeit. In: Sammet, Kornelia/Benthaus-Apel, Friederike/Girt-
ner, Christel (Hg.): Religion und Geschlechterordnungen. Wiesbaden:
Springer VS, 273-292..

Allenbach, Brigit (2016): Do Muslim Girls Really Need Saving? Boundary-
Making and Gender in Swiss Schools. In: Hunner-Kreisel, Chris-
tine/Bohne, Sabine (Hg.): Childhood, Youth and Migration. Connecting
Global and Local Perspectives. Cham: Springer International Publishing,
31-47.

Allenbach, Brigit (2012): Bairam, Balkanslang, Basketball... Die vielfiltigen Zu-
gehorigkeiten von muslimischen Jugendlichen in der Schweiz. Tsantsa 17,
86-95.

Allenbach, Brigit (2011): Made in Switzerland. Erzihlungen iber Religion
und Zugehorigkeit von Secondos/Secondas aus Siidosteuropa. In: Allen-
bach, Brigit/Goel, Urmila/Hummrich, Merle/Weiskoppel, Cordula (Hg.):
Jugend, Migration und Religion. Interdisziplinire Perspektiven. Baden-
Baden: Nomos, 199-2.24.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Islam, Gender, Intersektionalitat

Allenbach, Brigit/Herzig, Pascale (2010): Der Islam aus der Sicht von Kindern
und Jugendlichen. In: Allenbach, Brigit/S6kefeld, Martin (Hg.): Muslime
in der Schweiz. Ziirich: Seismo, 296-330.

Allenbach, Brigit/Sokefeld, Martin (2010): Einleitung. In: Allenbach, Brigit/Sé-
kefeld, Martin (Hg.): Muslime in der Schweiz. Ziirich: Seismo, 9-40.

Allenbach, Brigit/Herzig, Pascale/Miiller, Monika (2010): Migrati-
on und Religion. Perspektiven von Kindern und Jugendlichen in
der Schweiz. Schlussbericht. Bern: Schweizerischer Nationalfonds
(SNF), Nationales Forschungsprogramm NFP 58). URL: www.snf.ch/
SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.
pdf [Stand: 24. Januar 2019].

Ahmed, Leila (1992): Women and Gender in Islam. Historical Roots of a mod-
ern Debate. New Haven CT: Yale University Press.

Amit, Vered (Hg.) (2000): Constructing the field. Ethnographic fieldwork in
the contemporary world. London u.a.: Routledge.

Anthias, Floya (2009a): Intersectionality, belonging and transnational po-
sitionality. Thinking about transnational identities. In: Rosenthal,
Gabriele/Bogner, Artur (Hg.): Ethnicity, belonging and biography. Ethno-
graphical and biographical perspectives. Berlin: Lit, 229-249.

Anthias, Floya (2009b): Translocational Belonging, Identity and Generation.
Questions and Problems in Migration and Ethnic Studies. Finnish Journal
of Ethnicity and Migration 4(1), 6-15.

Anthias, Floya (2008): Thinking through the lens of translocational positional-
ity: an intersectionality frame for understanding identity and belonging.
Translocations 4(1), 5-2.0.

Anthias, Floya (2003): Erzdhlungen iiber Zugehorigkeit. In: Apitzsch, Ursu-
la/Jansen, Mechtild M./Léw, Christine (Hg.): Migration, Biographie und
Geschlechterverhiltnisse. Miinster: Westfilisches Dampfboot, 20-37.

Anthias, Floya/Yuval-Davis, Nira (1992): Racialized boundaries. Race, nation,
gender, colour and class and the anti-racist struggle. New York NY: Rout-
ledge.

Anzaldaa, Gloria/Moraga, Cherrie (Hg.) (1981): This bridge called my back.
Writings by radical women of color. New York NY: Kitchen Table.

Arlettaz, Silvia (2012): »Saisonniers«. In: Historisches Lexikon der Schweiz
(Internetversion). Historisches Lexikon der Schweiz (HLS). URL: www.
hls-dhs-dss.ch/textes/d/D25738.php [Stand: 26. Januar 2019].

Augsburger, Jaqueline (2005): Die rechtliche Behandlung des Kopftuchs
im Spannungsfeld von Religionsfreiheit, religioser Neutralitit, Ge-

14.02.2026, 16:44:33.


http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.pdf
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D25738.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D25738.php
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Giordano.pdf
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D25738.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D25738.php

Literaturverzeichnis

schlechtergleichheit und Integration. Bern: Humanrights.ch/MERS.
URL: https://www.humanrights.ch/cms/upload/pdf/o6o117_augsburger_
kopftuchverbot.pdf [Stand: 26. Januar 2019].

Aumiiller, Jutta (2010): Wie viele Generationen dauert Integration? Wie Be-
griffe unser Bild von Gesellschaft pragen. Berlin: Heinrich Boll Stif-
tung. URL: www.migration-boell.de/web/integration/47_2685.asp [Stand:
29. Januar 2019].

Bader, Dina/Fibbi, Rosita (2012): Kinder mit Migrationshintergrund: ein gros-
ses Potenzial. Institut Swiss Forum for Migration and Populations Stu-
dies. Neuenburg: Universitit Neuenburg, Swiss Forum for Migration
and Population Studies (SFM). URL: https://www.unine.ch/files/live/sites/
sfm/files/nouvelles %20publications/fibbi_bader_2012.pdf [Stand: 29. Jan-
uar 2019].

Badouard, Romain (2016): Je ne suis pas Charlie. Pluralité des prises de
parole sur le web et les réseaux sociaux. Le Défi Charlie. Les médias
a lépreuve des attentats. In: HAL. Archives-ouvertes.fr (Onlinearchiv).
HAL-ID: hal-01251253. URL: https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01251253/
document [Stand: 29. Januar 2019].

Baghdadi, Nadia (2012): Und plétzlich bist du DIE Muslimin. Migrantinnen
zwischen Karrieresprung und Ausschlusserfahrung. Berlin: Frank & Tim-
me.

Baghdadi, Nadia (2010): »Die Muslimin« im Spannungsfeld von Zuschrei-
bung, Abgrenzung und Umdeutung. In: Allenbach, Brigit/Sokefeld, Mar-
tin (Hg.): Muslime in der Schweiz. Ziirich: Seismo, 213-240.

Baumgartner, Fabian (2016): Nach Razzia in Winterthur. Stadt kann An-
Nur-Moschee nicht schliessen. In: NZZ (Internetversion), 3.11.2016. URL:
https://www.nzz.ch/zuerich/aktuell/razzia-in-winterthur-niemand-will-
den-schluessel-zur-an-nur-moschee-1d.126218 [Stand: 28. Januar 2019].

Baumann, Martin (2019): Generational Changes of Religion and Civic Partic-
ipation among Immigrant Minorities: Studying Tamil Hindu and Sunni
Muslim Youths in Switzerland (im Erscheinen). In: Irene Becci (Hg.): Reli-
gion, diversité, reconnaissance. Rennes: Presses universitaires de Rennes.

Baumann, Martin/Endres, Jirgen/Martens, Silvia/Tunger-Zanetti, Andreas
(2017): »Hallo es geht um meine Religion!«. Muslimische Jugendliche in
der Schweiz auf der Suche nach ihrer Identitit. Forschungsbericht des
Projektes Imame, Rapper, Cybermufties. Luzern: Universitit Luzern,
Zentrum fiir Religionsforschung. URL: https://www.unilu.ch/fileadmin/

14.02.2026, 16:44:33.

307


https://www.humanrights.ch/cms/upload/pdf/060117_augsburger_kopftuchverbot.pdf
https://www.humanrights.ch/cms/upload/pdf/060117_augsburger_kopftuchverbot.pdf
http://www.migration-boell.de/web/integration/47_2685.asp
https://www.unine.ch/files/live/sites/sfm/files/nouvelles%20publications/fibbi_bader_2012.pdf
https://www.unine.ch/files/live/sites/sfm/files/nouvelles%20publications/fibbi_bader_2012.pdf
https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01251253/document
https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01251253/document
https://www.nzz.ch/zuerich/aktuell/razzia-in-winterthur-niemand-will-den-schluessel-zur-an-nur-moschee-ld.126218
https://www.nzz.ch/zuerich/aktuell/razzia-in-winterthur-niemand-will-den-schluessel-zur-an-nur-moschee-ld.126218
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.humanrights.ch/cms/upload/pdf/060117_augsburger_kopftuchverbot.pdf
https://www.humanrights.ch/cms/upload/pdf/060117_augsburger_kopftuchverbot.pdf
http://www.migration-boell.de/web/integration/47_2685.asp
https://www.unine.ch/files/live/sites/sfm/files/nouvelles%20publications/fibbi_bader_2012.pdf
https://www.unine.ch/files/live/sites/sfm/files/nouvelles%20publications/fibbi_bader_2012.pdf
https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01251253/document
https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01251253/document
https://www.nzz.ch/zuerich/aktuell/razzia-in-winterthur-niemand-will-den-schluessel-zur-an-nur-moschee-ld.126218
https://www.nzz.ch/zuerich/aktuell/razzia-in-winterthur-niemand-will-den-schluessel-zur-an-nur-moschee-ld.126218
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf

308

Islam, Gender, Intersektionalitat

fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_
meine_Religion.pdf [Stand: 24. Januar 2019].

Baumann, Martin (2015): Religion als Ressource und Konfliktpotential in Eu-
ropa. Analytische Perspektiven auf Immigration, Gemeinschaft und Ge-
sellschaft. In: Polak, Regina/Reiss, Wolfram (Hg.): Religion im Wandel.
Transformation religiéser Gemeinschaften in Europa durch Migration —
interdisziplinire Perspektiven. Géttingen: V & R Unipress, Vienna Uni-
versity Press, 49-74.

Baumann, Martin (2012): Religionsgemeinschaften im Wandel: Identititen,
Strukturen, interreligiése Beziehungen. In: Bochinger, Christoph (Hg.):
Religionen, Staat und Gesellschaft. Die Schweiz zwischen Sikularisierung
und religioser Vielfalt. Ziirich: Verlag Neue Ziircher Zeitung, 21-75.

Baumann, Martin (1998): Qualitative Methoden in der Religionswissen-
schaft. Hinweise zur religionswissenschaftlichen Feldforschung. 2. Aufl.
Marburg: Religionswissenschaftlicher Medien- und Informationsdienst
(REMID).

Baumann, Martin/Tunger-Zanetti, Andreas (2011): Wenn Religionen Hiuser
bauen: Sakralbauten, Kontroversen und éffentlicher Raum in der Schwei-
zer Demokratie. In: Baumann, Martin/Neubert, Frank (Hg.): Religions-
politik — Offentlichkeit — Wissenschaft. Studien zur Neuformierung von
Religion in der Gegenwart. Ziirich: Pano, 151-188.

Bauschke-Urban, Carola (2010): Im Transit. Transnationalisierungsprozesse
in der Wissenschaft. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.
Beck, Charlotte/Biichel, Romana/Galizia, Michele (2005): Fremde Freunde.

Gewihrsleute der Ethnologie. Wuppertal: Peter Hammer Verlag.

Becker, Rolf (2010): Soziale Ungleichheit im Schweizer Bildungssystem und
was man dagegen tun kann. In: Neuenschwander, Markus P./Grun-
der, Hans-Ulrich (Hg.): Schulitbergang und Selektion. Forschungsbefun-
de — Praxisbeispiele — Umsetzungsperspektiven. Internationale Tagung
»Schuliibergang und Selektion«. Ziirich: Rilegger Verlag, 91-108.

Becker, Rolf/Beck, Michael/Jipel, Franziska (2013): Geschlechterunterschiede
im Bildungserfolg. Eine empirische Analyse fiir Schulkinder im Deutsch-
schweizer Schulsystem unter besonderer Beriicksichtigung ihres Migra-
tionshintergrundes. In: Hadjar, Andreas/Hupka-Brunner, Sandra (Hg.):
Geschlecht, Migrationshintergrund und Bildungserfolg. Weinheim: Beltz
Juventa, 77-101.

Becker, Rolf/Hadjar, Andreas (2017): Meritokratie — Zur gesellschaftlichen Le-
gitimation ungleicher Bildungs-, Erwerbs- und Einkommenschancen in

14.02.2026, 16:44:33.


https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf
https://www.unilu.ch/fileadmin/fakultaeten/ksf/institute/zrf/dok/Forschungsbericht_Hallo_es_geht_um_meine_Religion.pdf

Literaturverzeichnis

modernen Gesellschaften. In: Becker, Rolf (Hg.): Lehrbuch der Bildungs-
soziologie. 3. Aufl. Wiesbaden: Springer VS.

Becker, Rolf/Solga, Heike (2012): Soziologische Bildungsforschung. Wiesba-
den: Springer VS.

Becker-Schmidt, Regina (2007): »Class«, »Gender«, »Ethnicity«, »Race«. Logi-
ken der Differenzsetzung, Verschrinkungen von Ungleichheitslagen und
gesellschaftliche Strukturierung. In: Klinger, Cornelia/Knapp, Gudrun-
Axeli & Sauer, Birgit (Hg.): Achsen der Ungleichheit. Zum Verhaltnis von
Klasse, Geschlecht und Ethnizitit. Frankfurt a.M.: Campus, 56-83.

Behloul, Samuel M. (2011): Vom 6ffentlichen Thema zur 6ffentlichen Religion?
Probleme und Perspektiven des Isam im Westen am Beispiel Schweiz. In:
Baumann, Martin/Neubert, Frank (Hg.): Religionspolitik — Offentlichkeit
- Wissenschaft. Studien zur Neuformierung von Religion in der Gegen-
wart. Ziirich: Pano, 127-150.

Behloul, Samuel M. (2010): Religion und Religionszugehorigkeit im Span-
nungsfeld von normativer Exklusion und zivilgesellschaftlichem Bekennt-
nis. Islam und Muslime als 6ffentliches Thema in der Schweiz. In: Allen-
bach, Brigit/Sokefeld, Martin (Hg.): Muslime in der Schweiz. Ziirich: Seis-
mo, 43-65.

Behloul, Samuel M. (2009a): Minarett-Initiative. Im Spannungsfeld zwischen
Abwehrreflex und impliziter Anerkennung neuer gesellschaftlicher Fak-
ten. In: Tanner, Mathias/Miiller, Felix/Mathwig, Frank/Lienemann, Wolf-
gang (Hg.): Streit um das Minarett. Zusammenleben in der religi6s plura-
listischen Gesellschaft. Ziirich: TVZ Theologischer Verlag Ziirich, 103-122.

Behloul, Samuel M. (2009b): Islam-Diskurs nach 9/11. Die Mutter aller Dis-
kurse? Zur Interdependenz von Religionsdiskurs und Religionsverstind-
nis. In: Miiller, Wolfgang W. (Hg.): Christentum und Islam. Plidoyer fur
den Dialog. Ziirich: TVZ Theologischer Verlag Ziirich, 229-268.

Behloul, Samuel M. (2009¢): Discours total! Le débat sur I'Islam en Suisse
et le positionnement de I'Islam comme religion publique. In: Schneuwly
Purdie, Mallory/Gianni, Matteo/Jenny, Magali (Hg.): Musulmans d’au-
jourd’hui. Identités plurielles en Suisse. Genéve: Labor et Fides, 53-72.

Behloul, Samuel M./Lathion, Stéphane (2007): Muslime und Islam in der
Schweiz. Viele Gesichter einer Weltreligion. In: Baumann, Martin/Stolz,
Jorg (Hg.): Eine Schweiz - viele Religionen. Risiken und Chancen des Zu-
sammenlebens. Bielefeld: transcript, 193-207.

Behloul, Samuel M. (2005): Religionspluralismus: Europdischer »Normal«-
oder »Notfall«? Muslimische Migranten in der Schweiz und die Einbet-

14.02.2026, 16:44:33.

309


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam, Gender, Intersektionalitat

tung in den 6ffentlichen Raum. In: Baumann, Martin/Behloul, Samuel M.
(Hg.): Religiéser Pluralismus. Empirische Studien und analytische Per-
spektiven. Schweizerische Gesellschaft fir Religionswissenschaft. Biele-
feld: transcript, 145-169.

Behloul, Samuel M. (2004): Muslims in Central Switzerland. From Migrants
to Diaspora-Muslims (unpublished Research Report). Department for the
Study of Religions of University of Lucerne.

Belloni, Milena (2016): My uncle cannot say »no« if I reach Libya: Unpacking
the social dynamics of border-crossing among Eritreans heading to Eu-
rope. Human Geography 9(2), 47-56.

Belloni, Milena (2015): Cosmologies of Destinations: Roots and routes of Er-
itrean forced migration towards Europe. Dissertation. Trento: University
of Trento. URL: http://eprints-phd.biblio.unitn.it/1625/ [Stand: 28. Januar
2019].

Bergman, Manfred Max/Hupka-Brunner, Sandra/Meyer, Thomas/Samuel,
Robin (Hg.): (2012): Bildung — Arbeit — Erwachsenwerden. Ein interdis-
ziplinirer Blick auf die Transition im Jugend- und jungen Erwachsenen-
alter. Wiesbaden: Springer VS.

Bendixsen, Synngve K.N (2013): The religious identity of young Muslim
women in Berlin. An ethnographic study. Leiden: Brill.

Bendixsen, Synngve (2005): Being Young, Muslim and Female. Creating Space
of Belonging in Berlin. In: Hotel Berlin. Formen urbaner Mobilitit und
Verortung. Berliner Blitter. Ethnographische und ethnologische Beitrige 37,
Berlin: Lit, 88-98.

Benthaus-Apel, Frederike/Girtner, Christel/Sammet, Kornelia (2017): Einlei-
tung. In: Sammet, Kornelia/Benthaus-Apel, Friederke/Gartner, Christel
(Hg.): Religion und Geschlechterordnungen. Wiesbaden: Springer VS, 7-
33.

BFS (20172): Bundesamt fiir Statistik. Bildungssystem (Webseite). Bundes-
amt fiir Statistik (BFS). URL: https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/
statistiken/bildung-wissenschaft/bildungssystem.html [Stand: 28. Januar
2019].

BFS (2017b): Bevdlkerung nach Migrationsstatus (Webseite). Bundesamt fir
Statistik (BFS). URL: https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/
bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html
[Stand: 28. Januar 2019].

14.02.2026, 16:44:33.


http://eprints-phd.biblio.unitn.it/1625/
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bildung-wissenschaft/bildungssystem.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bildung-wissenschaft/bildungssystem.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://eprints-phd.biblio.unitn.it/1625/
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bildung-wissenschaft/bildungssystem.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bildung-wissenschaft/bildungssystem.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html

Literaturverzeichnis

BFS (2017¢): Religionen (Webseite). Bundesamt fiir Statistik (BFS). URL:
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/
sprachen-religionen/religionen.html [Stand: 28. Januar 2019].

BFS (2017d): Lohnniveau Schweiz. Nach Berufsgruppen (Webseite). Bun-
desamt fiir Statistik (BFS). URL: https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/
statistiken/arbeit-erwerb/loehne-erwerbseinkommen-arbeitskosten/
lohnniveau-schweiz/berufsgruppen.html [Stand: 28. Januar 2019].

Blanes, Ruy Llera (2006): The Atheist Anthropologist. Believers and Non-be-
lievers in Anthropological Fieldwork. Social Anthropology 14(2), 223-234.

Bleisch, Petra (2016): Der »Fall Therwil« — (nicht)-Hindeschiitteln als Frage
berufsethischen Handelns. Zeitschrift fiir Religionskunde (3), 102-107.

Bleisch Bouzar, Petra (2012): »She is Simply Present«: Female Leadership and
Informal Authority in a Swiss Muslim Women's Association. In: Bano, Ma-
sooda/Kalmbach, Hilary (Hg.): Women, leadership and mosques. Changes
in contemporary Islamic authority. Leiden: Brill, 279-300.

Bolzman, Claudio/Fibbi, Rosita/Vial, Marie (2003): Secondas — secondos. Le
processus d’intégration des jeunes adultes issus de la migration espagnole
et italienne en Suisse. Zurich: Seismo.

Bourdieu, Pierre/Wacquant, Loic J. D. (2006): Reflexive Anthropologie. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1997): Verstehen. In: Bourdieu, Pierre et al. (Hg.): Das Elend
der Welt. 2. Aufl. Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, 779-802.

Bourdieu, Pierre (1993): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1983a): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftli-
chen Urteilskraft. 2. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1983b): Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales
Kapital. In: Kreckel, Reinhard (Hg.): Soziale Ungleichheiten. Géttingen:
Schwartz, 183-198.

Bourdieu, Pierre (1979): Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologi-
schen Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre/Passeron, Jean-Claude (1987): La reproduction. Eléments
pour une théorie du systéme d’enseignement. Paris: Les Editions de Mi-
nuit.

Bourdieu, Pierre; Passeron, Jean-Claude (1971): Die Illusion der Chancen-
gleichheit. Untersuchungen zur Soziologie des Bildungswesens am Bei-
spiel Frankreichs. Stuttgart: Klett.

14.02.2026, 16:44:33.


https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/arbeit-erwerb/loehne-
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/arbeit-erwerb/loehne-
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/arbeit-erwerb/loehne-
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/arbeit-erwerb/loehne-

Islam, Gender, Intersektionalitat

Bovay, Claude (2004): Eidgendssische Volkszahlung 2000. Religionsland-
schaft in der Schweiz. Bern: Bundesamt fiir Statistik (BFS). URL: https://
www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/341873/master [Stand: 29. Jan-
uar 2019].

Bracke, Sarah (2011): Subjects of Debate. Secular and Sexual Exceptionalism,
and Muslim Women in the Netherlands. Feminist Review 98, 28-46.

Breidenstein, Georg/Hirschauer, Stefan/Kalthoff, Herbert/Nieswand, Boris
(2015): Ethnografie. Die Praxis der Feldforschung. 2. Aufl. Konstanz: UVK
Verlagsgesellschaft.

Brubaker, Rogers (2012): Categories of analysis and categories of practice: a
note on the study of Muslims in European countries of immigration. Eth-
nic and Racial Studies 36(1), 1-8.

Brubaker, Rogers/Cooper, Frederick (2007): Jenseits von Identitit. In: Bru-
baker, Rogers (Hg.): Ethnizitit ohne Gruppen. Hamburg: Hamburger Edi-
tion, 46-95.

Bryceson, Deborah Fahy/Vuorela, Ulla (Hg.) (2002): The transnational family.
New European frontiers and global networks. Oxford: Berg.

Buchardt, Mette (2014): Pedagogized Muslimness. Religion and Culture as
Identity Politics in the Classroom. Miinster: Waxmann.

Der Bundesrat — Portal der Schweizer Regierung (2017): Volksabstim-
mung vom 12. Februar 2017. Resultate (Webseite). Schweizerische Eidge-
nossenschaft. URL: https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/
abstimmungen/20170212.html [Stand. 29. Januar 2019].

Der Bundesrat — Portal der Schweizer Regierung (2014): Bundesrat beantragt
Gewihrleistung von geinderten Kantonsverfassungen. Medienmit-
teilung (Webseite). Schweizerische Eidgenossenschaft. URL: https://
www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-
id-55185.html [Stand. 29. Januar 2019].

Bundesverfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft vom 18. April 1999
(Internetversion). Bern: Schweizerische Eidgenossenschaft. URL: https://
www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/
101.pdf [Stand: 28. Januar 2019].

Bundesversammlung — Schweizer Parlament (2011a): Motion Fehr Hans.
Nationales Vermummungsverbot (Webseite). Parlamentsdienste. URL:
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?
Affairld=20113043 [Stand: 28. Januar 2019].

Bundesversammlung - Schweizer Parlament (2011b): Motion Freysinger
Oskar. Runter mit den Masken! (Webseite). Parlamentsdienste. URL:

14.02.2026, 16:44:33.


https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/341873/master
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/341873/master
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/20170212.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/20170212.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-id-55185.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-id-55185.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-id-55185.html
https://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/101.pdf
https://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/101.pdf
https://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/101.pdf
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20113043
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20113043
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/341873/master
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/341873/master
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/20170212.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/20170212.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-id-55185.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-id-55185.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-id-55185.html
https://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/101.pdf
https://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/101.pdf
https://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/201601010000/101.pdf
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20113043
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20113043

Literaturverzeichnis

https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/amtliches-bulletin/amtliches-
bulletin-die-verhandlungen?Subjectld=20201 [Stand: 28. Januar 2019].

Bundesversammlung - Schweizer Parlament (2010): Standesinitiative
eingereicht von Kanton Aargau. Nationales Verhilllungsverbot im
Offentlichen Raum (Webseite). Parlamentsdienste. URL: https://www.
parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Affairld=
20100333 [Stand: 23. Januar 2017].

Bundesversammlung — Schweizer Parlament (2009): Interpellation Dar-
bellay Christophe. Verschleierung und Integration (Webseite). Par-
lamentsdienste. URL: https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-
curia-vista/geschaeft?Affairld=20094308 [Stand: 28. Januar 2019].

Burkard, Stephan (2018): »chrampfe«. In: Berndeutsch.ch/Worterbuch (Web-
seite). Berndeutsch.ch. URL: https://www.berndeutsch.ch/web/words/
view/12509 [Stand: 28. Januar 2019].

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Chebout, Lucy N. (2016): Wo ist Intersectionality in bundesdeutschen Inter-
sektionalititsdiskursen? Exzerpte aus dem Reisetagebuch einer »Trave-
ling Theory«. In: Smykalla, Sandra/Vinz, Dagmar (Hg.): Intersektionalitit
zwischen Gender und Diversity. Theorien, Methoden und Politiken der
Chancengleichheit. 4. Aufl. Miinster: Westfilisches Dampfboot, 46-60.

Collins, Patricia Hill (1990): Black Feminist Thought. Knowledge, Conscious-
ness, and the Politics of Empowerment. Boston: Unwin Hyman.

Combahee River Collective (1981): A Black Feminist Statement. In: Anzaldda,
Gloria/Moraga, Cherrie (Hg.): This bridge called my back. Writings by rad-
ical women of color. New York NY: Kitchen Table, 210-231.

Coppola, Maurizio (2013): Prekariat, Migration, Widerstand — am Beispiel der
Schweiz. Sozial. Geschichte Online (10), 119-146. URL: https://duepublico.
uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_
Coppola_Migration.pdf [Stand: 29. Januar 2019].

Crenshaw, Kimberele (1989): Demarginalizing the intersection of race and sex:
A black feminist critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory
and antiracist politics. The University of Chicago Legal Forum 4, 139-167.

Dahinden, Janine/Duemmler, Kerstin/Moret, Joélle (2012): Islam and Gender
in the Boundary Work of Young Adults in Switzerland. Neuchitel:
University of Neuchitel, Maison d’analyse des processus sociaux (MAPS).
URL:  www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/
WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf [Stand: 29. Januar 2019].

14.02.2026, 16:44:33.


https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/amtliches-bulletin/amtliches-bulletin-die-verhandlungen?SubjectId=20201
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/amtliches-bulletin/amtliches-bulletin-die-verhandlungen?SubjectId=20201
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20100333
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20100333
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20100333
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20094308
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20094308
https://www.berndeutsch.ch/web/words/view/12509
https://www.berndeutsch.ch/web/words/view/12509
https://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_Coppola_Migration.pdf
https://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_Coppola_Migration.pdf
https://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_Coppola_Migration.pdf
http://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf
http://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/amtliches-bulletin/amtliches-bulletin-die-verhandlungen?SubjectId=20201
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/amtliches-bulletin/amtliches-bulletin-die-verhandlungen?SubjectId=20201
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20100333
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20100333
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20100333
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20094308
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20094308
https://www.berndeutsch.ch/web/words/view/12509
https://www.berndeutsch.ch/web/words/view/12509
https://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_Coppola_Migration.pdf
https://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_Coppola_Migration.pdf
https://duepublico.uni-duisburg-essen.de/servlets/DerivateServlet/Derivate-32891/07_Coppola_Migration.pdf
http://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf
http://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf

Islam, Gender, Intersektionalitat

Dahinden, Janine/Moret, Joélle/Duemmler, Kerstin (2011): Die Herstellung so-
zialer Differenz unter der Bedingung von Transnationalisierung. Reli-
gion, Islam und boundary work unter Jugendlichen. In: Allenbach, Bri-
git/Goel, Urmila/Hummrich, Merle/Weiskoppel, Cordula (Hg.): Jugend,
Migration und Religion. Interdisziplinire Perspektiven. Baden-Baden:
Nomos, 225-248.

Dahinden, Janine/Duemmler, Kerstin/Moret, Joélle (2010): Schlussbe-
richt Religion und Ethnizitit: Welche Praktiken, Identititen und
Grenzziehungen? Eine Untersuchung mit jungen Erwachsenen. Bern:
Schweizerischer Nationalfonds (SNF), Nationales Forschungsprogramm
»Religionsgemeinschaften Staat und Gesellschaft« (NFP 58). URL:
www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_
DahindenJanine.pdf [Stand: 26. Januar 2019].

Dahinden, Janine/Stants, Fabienne (2006): Arbeits- und Lebensbedingungen
von Cabaret-Tinzerinnen in der Schweiz. Neuchitel: Swiss Forum for Mi-
gration and Population Studies (SFM). URL: https://core.ac.uk/download/
pdf/20641529.pdf [Stand: 29. Januar 2019].

DAmato, Gianni (2015): How Foreigners Became Muslims. Switzerland’s
Path to Accommodating Islam as a New Religion. In: Burchardt, Mar-
ian/Michalowski, Ines (Hg.): After integration. Islam, conviviality and
contentious politics in Europe. Wiesbaden: Springer VS, 285-301.

D’Amato, Gianni (2010): Die Secondos. Von tickenden Zeitbomben zu »Over-
performern«. In: Ritter, Christian (Hg.): Magische Ambivalenz. Visualitat
und Identitit im transkulturellen Raum. Ziirich: Diaphanes, 177-185.

D'Amato, Gianni (2005): Vom Auslinder zum Biirger. Der Streit um die poli-
tische Integration von Einwanderern in Deutschland, Frankreich und der
Schweiz. 3. Aufl. Miinster: LIT.

Davis, Kathy (2008): Intersectionality in Transatlantic Perspective. In: Klin-
ger, Cornelia/Knapp, Gudrun-Axeli (Hg.): UberKreuzungen. Fremdheit,
Ungleichheit, Differenz. Miinster: Westfilisches Dampfboot, 19-35.

De Certeau, Michel (1988): Kunst des Handelns. Berlin: Merve.

De Flaugergues, Amélie (2016): Religiése und spirituelle Praktiken und Glau-
bensformen in der Schweiz. Erste Ergebnisse der Erhebung zur Sprache,
Religion und Kultur 2014. Neuenburg: Bundesamt fiir Statistik (BFS).
URL: https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/
sprachen-religionen/religionen.assetdetail.350455.html ~ [Stand:  28.
Januar 2019].

14.02.2026, 16:44:33.


http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_DahindenJanine.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_DahindenJanine.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/20641529.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/20641529.pdf
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/350455/master
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/350455/master
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_DahindenJanine.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_DahindenJanine.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/20641529.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/20641529.pdf
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/350455/master
https://www.bfs.admin.ch/bfsstatic/dam/assets/350455/master

Literaturverzeichnis

Dietze, Gabriele (2006): Critical Whiteness Theory und Kritischer Okziden-
talismus. In: Tissberger, Martina/Dietze, Gabriele/Hrzan, Daniela/Hus-
mann, Jana (Hg.): Weiss — Weisssein — whiteness. Kritische Studien zu
Gender und Rassismus. Frankfurt a.M.: Lang, 232-250.

EDK (2017a): Das Bildungssystem Schweiz. Grafik (Internetversion). Schwei-
zerische Konferenz der kantonalen Erziehungsdirektoren (EDK). URL:
www.edudoc.ch/static/web/bildungssystem/grafik_bildung_d.pdf[Stand:
28. Januar 2019].

EDK (2017b): Bildungssystem Schweiz (Webseite). Schweizerische Konfe-
renz der kantonalen Erziehungsdirektoren (EDK). URL: www.edk.ch/dyn/
14798.php [Stand: 28. Januar 2019].

Educa.ch (2017a): Bildungssystem. Obligatorische Schule (Webseite). Schwei-
zer Medieninstitut fir Bildung und Kultur (educa.ch). URL: https://
bildungssystem.educa.ch/de/obligatorische-schule-1 [Stand: 28. Januar
2019].

Educa.ch (2017b): Bildungssystem. Sekundarstufe II (Webseite). Schwei-
zer Medieninstitut fir Bildung und Kultur (educa.ch). URL: https://
bildungssystem.educa.ch/de/sekundarstufe-ii-4 [Stand: 28. Januar 2019].

Educa.ch (2017¢): Bildungssystem. Tertiirstufe (Webseite). Schweizer
Medieninstitut fiir Bildung und Kultur (educa.ch). URL: https://
bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1 [Stand: 28. Januar 2019].

Educa.ch (2017d): Bildungssystem. Sonderpidagogik (Webseite). Schwei-
zer Medieninstitut fir Bildung und Kultur (educa.ch). URL: https://
bildungssystem.educa.ch/de/sonderpaedagogik [Stand: 28. Januar 2019].

Egerkinger Komitee/Wobmann, Walter (2015): Warum eine Volksinitiative
fiir ein nationales Verhilllungsverbot? (Webseite). Website Walter Wob-
mann. URL: www.walter-wobmann.ch/aktuell/reden-referate/warum-
eine-volksinitiative-fuer-ein-nationales-verhuellungsverbot/ [Stand: 26.
Januar 2019].

Endres, Jirgen/Tunger-Zanetti, Andreas/Behloul, Samuel-Martin/Baumann,
Martin (2013): Jung, muslimisch, schweizerisch. Muslimische Jugend-
gruppen, islamische Lebensfithrung und Schweizer Gesellschaft. Ein
Forschungsbericht. Luzern: Universitit Luzern, Zentrum Religionsfor-
schung.

Erziehungsdirektion des Kantons Bern (ERZ) (2018a): Briickenangebote Kan-
ton Bern (Webseite). Erziehungsdirektion des Kantons Bern (ERZ).
URL: www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote. html
[Stand: 28. Januar 2019].

14.02.2026, 16:44:33.


http://www.edudoc.ch/static/web/bildungssystem/grafik_bildung_d.pdf
http://www.edk.ch/dyn/14798.php
http://www.edk.ch/dyn/14798.php
https://bildungssystem.educa.ch/de/obligatorische-schule-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/obligatorische-schule-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/sekundarstufe-ii-4
https://bildungssystem.educa.ch/de/sekundarstufe-ii-4
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/sonderpaedagogik
https://bildungssystem.educa.ch/de/sonderpaedagogik
http://www.walter-wobmann.ch/aktuell/reden-referate/warum-eine-volksinitiative-fuer-ein-nationales-verhuellungsverbot/
http://www.walter-wobmann.ch/aktuell/reden-referate/warum-eine-volksinitiative-fuer-ein-nationales-verhuellungsverbot/
http://www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote.html
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.edudoc.ch/static/web/bildungssystem/grafik_bildung_d.pdf
http://www.edk.ch/dyn/14798.php
http://www.edk.ch/dyn/14798.php
https://bildungssystem.educa.ch/de/obligatorische-schule-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/obligatorische-schule-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/sekundarstufe-ii-4
https://bildungssystem.educa.ch/de/sekundarstufe-ii-4
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/tertiaerstufe-1
https://bildungssystem.educa.ch/de/sonderpaedagogik
https://bildungssystem.educa.ch/de/sonderpaedagogik
http://www.walter-wobmann.ch/aktuell/reden-referate/warum-eine-volksinitiative-fuer-ein-nationales-verhuellungsverbot/
http://www.walter-wobmann.ch/aktuell/reden-referate/warum-eine-volksinitiative-fuer-ein-nationales-verhuellungsverbot/
http://www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote.html

Islam, Gender, Intersektionalitat

Erziehungsdirektion des Kantons Bern (ERZ) (2018b): Berufsvorbereitende
Schuljahr Praxis und Allgemeinbildung BPA (Webseite). Erziehungs-
direktion des Kantons Bern (ERZ). URL: www.erz.be.ch/erz/de/index/
berufsbildung/brueckenangebote/berufsvorbereitendesschuljahr.html
[Stand: 28. Januar 2019].

Ettinger, Patrik/Imhof, Kurt (2011): Ethnisierung des Politischen und
Problematisierung religioser Differenz. Religionsgemeinschaften Staat
und Gesellschaft. Schlussbericht. Bern: Schweizerischer Nationalfonds
(SNF), Nationales Forschungsprogramm »Religionsgemeinschaften Staat
und Gesellschaft« (NFP 58). URL: www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/
nfp/nfps8/NFP58_Schlussbericht_Ettinger_Imhof.pdf [Stand: 26. Januar
2019].

Falzon, Mark-Anthony (2009): Multi-sited ethnography. Theory, praxis and lo-
cality in contemporary research. Introduction. In: Falzon, Mark-Anthony
(Hg.): Multi-sited ethnography. Theory, praxis and locality in contempo-
rary research. Farnham: Ashgate, 1-23.

Felouzis, Geoges/Charmillot, Samuel (2017): Schulische Ungleichheit in der
Schweiz. Social Change in Switzerland (8), 1-12.

Fibbi, Rosita/Biilent, Kaya/Piguet, Etienne (2003: Le passeport ou le dipléme?
Etudes des discriminations a 'embauche des jeunes issus de la migration.
Rapport de recherche 31 du Forum suisse pour I'étude des migration et
de la population. Neuchitel: Swiss Forum for Migration and Population
Studies.

FIDS (2017): Website der Foderation der Islamischen Dachorganisationen
Schweiz (FIDS). URL: www.fids.ch/?page_id=545 [Stand: 28. Januar 2019].

Flick, Uwe (2010): Qualitative Sozialforschung. Eine Einfithrung. 3. Aufl. Rein-
bek bei Hamburg: Rowohlt.

Foucault, Michel (1976a): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefing-
nisses. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1976b): Mikrophysik der Macht. Uber Strafjustiz, Psychiatrie
und Medizin. Berlin: Merve.

Franke, Edith/Maske, Verena (2011): Teilnehmende Beobachtung als Verfahren
in der Religionsforschung. Der Verein »Muslimische Jugend in Deutsch-
land eV.«. In: Kurth, Stefan/Lehmann, Karsten (Hg.): Religionen erfor-
schen. Kulturwissenschaftliche Methoden in der Religionswissenschaft.
Wiesbaden: VS Verlag fir Sozialwissenschaften, 105-134.

Frigerio Martina (2014): Verbotene Kinder. Die Kinder der italienischen Sai-
sonniers erzihlen von Trennung und Illegalitit. Ziirich: Rotpunktverlag.

14.02.2026, 16:44:33.


http://www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote/berufsvorbereitendesschuljahr.html
http://www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote/berufsvorbereitendesschuljahr.html
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Ettinger_Imhof.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Ettinger_Imhof.pdf
http://www.fids.ch/?page_id=545
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote/berufsvorbereitendesschuljahr.html
http://www.erz.be.ch/erz/de/index/berufsbildung/brueckenangebote/berufsvorbereitendesschuljahr.html
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Ettinger_Imhof.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Ettinger_Imhof.pdf
http://www.fids.ch/?page_id=545

Literaturverzeichnis

Frisina, Annalisa (2010): Young Muslims’ Everyday Tactics and Strategies. Re-
sisting Islamophobia, Negotiating Italianness, Becoming Citizens. Journal
of Intercultural Studies 31(5), 557-572.

Fissel, Marian (2018): Zur Aktualitit Von Michel de Certeau. Einleitung in
Sein Werk. Wiesbaden: Springer VS.

Fiissel, Marian (2001): Von der Produktion der Geschichte zur Geschichte der
Praktiken: Michel de Certeau S.]. In: Angermiiller, Johannes/Bunzmann,
Katharina/Nonhoff, Martin (Hg.): Diskursanalyse: Theorien, Methoden,
Anwendungen. Argument Verlag: 99-110.

Gafner, Beni (2017): Von gegenseitigen Kontrollen keine Spur. In: Basler Zei-
tung (Internetversion), 13.1.2017. URL: http://bazonline.ch/schweiz/von-
gegenseitigen-kontrollen-keine-spur/story/21788048 [Stand: 29. Januar
2019].

Gebhardt, Winfried (2018): Religiése Szenen und Events. In: Detlef, Poll-
ack/Volkhard, Krech/Olaf Miiller/Markus, Hero (Hg.): Handbuch Religi-
onssoziologie. Wiesbaden: Springer VS, 591-610.

Gebhardt, Winfried/Engelfried-Rave, Ursula/Hepp, Andreas (2007): Megapar-
ty Glaubensfest. Weltjugendtag: Erlebnis — Medien — Organisation. Wies-
baden: VS Verlag fur Sozialwissenschaften.

Geertz, Clifford (1983): Religion als kulturelles System. In: Dichte Beschrei-
bung. Beitrige zum Verstehen kultureller Systeme. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 44-95.

Gerlach, Julia (2010): Pop-Islam revisited: Wohin entwickelt sich die trans-
nationale Jugendbewegung der »neuen Prediger« in Europa und in der
Arabischen Welt? In: Hunner-Kreisel, Christine/Andresen, Sabine (Hg.):
Kindheit und Jugend in muslimischen Lebenswelten. Aufwachsen und
Bildung in deutscher und internationaler Perspektive. Wiesbaden: VS Ver-
lag fuir Sozialwissenschaften, 109-124.

Gianni, Matteo (2010): Muslime in der Schweiz. Identititsprofile, Erwar-
tungen und Einstellungen. Eine Studie der Forschungsgruppe »Islam
in der Schweiz« (GRIS). 2. Aufl. Bern: Eidgendssische Komission fiir
Migrationsfragen (EKM). URL: https://www.ekm.admin.ch/dam/data/
ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_d.pdf [Stand: 29. Januar
2019].

Gianni, Matteo (2009): Citoyenneté et intégration des musulmans en Suisse:
adaptation aux normes ou participation a leur défintion? In: Schneuwly
Purdie, Mallory/Gianni, Matteo/Jenny, Magali (Hg.): Musulmans d’au-
jourd’hui. Identités plurielles en Suisse. Genéve: Labor et Fides, 73-92.

14.02.2026, 16:44:33.

317


http://bazonline.ch/schweiz/von-gegenseitigen-kontrollen-keine-spur/story/21788048
http://bazonline.ch/schweiz/von-gegenseitigen-kontrollen-keine-spur/story/21788048
https://www.ekm.admin.ch/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_d.pdf
https://www.ekm.admin.ch/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_d.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://bazonline.ch/schweiz/von-gegenseitigen-kontrollen-keine-spur/story/21788048
http://bazonline.ch/schweiz/von-gegenseitigen-kontrollen-keine-spur/story/21788048
https://www.ekm.admin.ch/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_d.pdf
https://www.ekm.admin.ch/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_d.pdf

Islam, Gender, Intersektionalitat

Gianni, Matteo/Giugni, Marco/Michel, Noémi (2015): Les musulmans en
Suisse. Profils et intégration. Lausanne: Presses Polytechniques et Uni-
versitaires Romandes.

Giddens, Anthony (1997): Die Konstitution der Gesellschaft. Grundziige einer
Theorie der Strukturierung. 3. Aufl. Frankfurt a.M.: Campus.

Giliam, Laura (2015): Being a Good, Relaxed or Exaggerated Muslim. Religios-
ity and Masculinity in the Social Worlds of Danish Schools. In: Sedgwick,
Mark J. (Hg.): Making european muslims. Religious socialization among
young muslims in Scandinavia and Western Europe. New York NY u.a.:
Routledge, 165-186.

Girtler, Roland (1989): Die »teilnehmende, unstrukturierte Beobachtung« —
ihr Vorteil bei der Erforschung des sozialen Handelns und des in ihm
enthaltenen Sinns. In: Aster, Reiner (Hg.): Teilnehmende Beobachtung.
Werkstattberichte und methodologische Reflexionen. Frankfurt a.M. u.a.:
Campus, 103-113.

Glarner, Andreas (2017): Unkontrolliert einbiirgern? Nein! In: Schweizer-
zeit (Internetversion), 9.1.2017. URL: www.schweizerzeit.ch/cms/index.
php?page=/news/unkontrolliert_einbuergern_nein-2970 [Stand: 28. Jan-
uar 2019].

Glaser, Barney G. with the assistance of Judith Holton (2004): Remodeling
Grounded Theory. Forum: Qualitative Social Research 5(2).

Glaser, Barney G./Strauss, Anselm L. (1967): The Discovery of Grounded The-
ory. Strategies for Qualitative Research. New York NY u.a.: Aldine de
Gruyter.

Granato, Mona (2006): Junge Frauen mit Migrationshintergrund — wenig Aus-
sichten auf eine berufliche Ausbildung? In: Granato, Mona/Degen Ulrich
(Hg.): Berufliche Bildung von Frauen. Bielefeld: Bertelsmann, 98-114.

Granato, Mona (2003): Jugendliche mit Migrationshintergrund — auch in der
beruflichen Bildung geringere Chancen? In: Auernheimer, Georg (Hg.):
Schieflagen im Bildungssystem. Die Benachteiligung der Migrantenkin-
der. Opladen: Leske + Budrich, 113-135.

Gomolla, Mechtild/Radtke, Frank-Olaf (2009): Institutionelle Diskriminie-
rung. Die Herstellung ethnischer Differenz in der Schule. 3. Aufl. Wies-
baden: VS Verlag fur Sozialwissenschaften/GWV Fachverlage.

Gujer, Eric (2016): Burkadebatte in der Schweiz. Ein Gefingnis aus Stoff.
Kommentar. In: NZZ (Internetversion), 19.8.2016. URL: https://www.
nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-
stoff-1d.1118733 [Stand: 28. Januar 2019].

14.02.2026, 16:44:33.


http://www.schweizerzeit.ch/cms/index.php?page=/news/unkontrolliert_einbuergern_nein-2970
http://www.schweizerzeit.ch/cms/index.php?page=/news/unkontrolliert_einbuergern_nein-2970
https://www.nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-stoff-ld.1118733
https://www.nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-stoff-ld.1118733
https://www.nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-stoff-ld.1118733
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.schweizerzeit.ch/cms/index.php?page=/news/unkontrolliert_einbuergern_nein-2970
http://www.schweizerzeit.ch/cms/index.php?page=/news/unkontrolliert_einbuergern_nein-2970
https://www.nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-stoff-ld.1118733
https://www.nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-stoff-ld.1118733
https://www.nzz.ch/meinung/burkadebatte-in-der-schweiz-ein-gefaengnis-aus-stoff-ld.1118733

Literaturverzeichnis

Gustavson, Leif C./Cyntrynbaum, Joseph C. (2003): [lluminating Spaces: Rela-
tional Spaces, Complicity, and Multisited Ethnography. Field Methods 15(3),
252-270.

Haeberlin, Urs/Imdorf, Christian/Kronig, Winfried (2004): Chancenungleich-
heit bei der Lehrstellensuche. Der Einfluss von Schule, Herkunft und
Geschlecht. Aarau: Schweizerische Koordinationsstelle fiir Bildungsfor-
schung.

Hadjar, Andreas (2008): Meritokratie als Legitimationsprinzip. Die Entwick-
lung der Akzeptanz sozialer Ungleichheit im Zuge der Bildungsexpansi-
on. Wiesbaden: VS Verlag fur Sozialwissenschaften.

Hadjar, Andreas/Hupka-Brunner, Sandra (Hg.) (2013a): Geschlecht, Migrati-
onshintergrund und Bildungserfolg. Weinheim: Beltz Juventa.

Hadjar, Andreas/Hupka-Brunner, Sandra (2013b): Uberschneidungen von Bil-
dungsungleichheiten nach Geschlecht und Migrationshintergrund. Eine
theoretische und empirische Hinfithrung. In: Hadjar, Andreas/Hupka-
Brunner, Sandra (Hg.): Geschlecht, Migrationshintergrund und Bildungs-
erfolg. Weinheim: Beltz Juventa, 7-35.

Haenni Hoti, Andrea (Hg.) (2015): Equity — Diskriminierung und Chan-
cengerechtigkeit im Bildungswesen. Migrationshintergrund und soziale
Herkunft im Fokus. Bern: Schweizerische Konferenz der kantonalen Er-
ziehungsdirektoren (EDK). URL: https://edudoc.ch/record/120065/files/
StuB_37A.pdf [Stand 29. Januar 2019].

Hagedorn, Jorg (2008): Jugendkulturen als Fluchtlinien. Zwischen Gestaltung
von Welt und der Sorge um das gegenwirtige Selbst. Wiesbaden: VS Ver-
lag fiir Sozialwissenschaften.

Halbmayer, Ernst (2017): Ausgewihlte Weiterentwicklungen der ethno-
graphischen Forschung. Globale Welt und multi-sited Ethnography
(Webseite). Universitit Wien, Institut fir Kulturanthropologie. URL:
www.univie.ac.at/ksa/elearning/cp/ksamethoden/ksamethoden-84.html
[Stand: 24. Januar 2019].

Hall, Stuart (2004): Das Spektakel der Anderen. In: Hall Stuart [Koivisto,
Juha/Merkens, Andreas (Hg)]: Ideologie, Identitit, Reprasentation. Ham-
burg: Argument Verlag, 108-166.

Hall, Stuart (1996): Encoding/Decoding. In: Hall, Stuart/Hobson, Dorothy/Lo-
we, Andrew/Willis, Paul (Hg.): Culture, media, language. London: Rout-
ledge, 128-138.

Hannerz, Ulf (2003): Being there...and there...and there! Reflections on multi-
sited ethnography. In: Ethnography 4 (2), 201-216.

14.02.2026, 16:44:33.

319


https://edudoc.ch/record/120065/files/StuB_37A.pdf
https://edudoc.ch/record/120065/files/StuB_37A.pdf
http://www.univie.ac.at/ksa/elearning/cp/ksamethoden/ksamethoden-84.html
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edudoc.ch/record/120065/files/StuB_37A.pdf
https://edudoc.ch/record/120065/files/StuB_37A.pdf
http://www.univie.ac.at/ksa/elearning/cp/ksamethoden/ksamethoden-84.html

320

Islam, Gender, Intersektionalitat

Helsper, Werner/Busse, Susann/Hummrich, Merle/Kramer, Rolf-Torsten
(2009): Jugend zwischen Familie und Schule. Eine Studie zu pidagogi-
schen Generationsbeziehungen. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissen-
schaften.

Herding, Maruta (2013): Inventing the Muslim Cool. Islamic Youth Culture in
Western Europe. Bielefeld: transcript.

Hitzler, Ronald/Niederbacher, Arne (2010): Leben in Szenen. Formen juveniler
Vergemeinschaftung heute. 3. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwis-
senschaften.

Hofstetter, Daniel (2017): Die schulische Selektion als soziale Praxis. Aushand-
lungen von Bildungsentscheidungen beim Ubergang von der Primarschu-
le in die Sekundarstufe I. Weinheim, Basel: Beltz Juventa.

Holzkamp, Klaus (1983): Grundlegung der Psychologie. Frankfurt a.M. uw.a.:
Campus.

Hooks, Bell (1981): Ain't I a woman. Black Women and Feminism. London:
Pluto Press.

Hooks, Bell (1984): Feminist theory. From margin to center. New York NY u.a.:
South End Press.

Hopflinger, Anna-Katharina/Lavanchy, Anne/Dahinden, Janine (2012): Intro-
duction. Linking Gender and Religion. Women's Studies 41(6), 615-638.
Huber, Stefan (2007): Are Religious Beliefs Relevant In Daily Life? In: Heinz
Streib (Hg.): Religion inside and outside Traditional Institutions: Leiden:

Brill, 209-230.

Hull, Gloria T./Bell Scott, Patricia, Smith Barbara (Hg.) (2010): All the Woman
are White, All the Blacks Are Men, But Some of Us are Brave. Black Wo-
men’s Studies. New York NY: Feminist Press.

humanrights.ch (2016): Das Kopftuch an offentlichen Schulen (Webseite).
Informationsplattform humanrights.ch. URL: www.humanrights.ch/de/
menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-
oeffentlichen-schulen [Stand: 28. Januar 2019].

Hummrich, Merle (2009): Bildungserfolg und Migration. Biografien junger
Frauen in der Einwanderungsgesellschaft. 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag
fiir Sozialwissenschaften.

Hupka-Brunner, Sandra/Meyer, Thomas/Stalder, Barbara E./Keller, Anita
(20112): Pisa-Kompetenzen und Ubergangswege: Egebnisse aus der
Schweizer TREE-Studie. In: Krekel, Elisabeth M./Lex, Tilly (Hg.): Neue Ju-
gend, neue Ausbildung? Beitrige aus der Jugend- und Bildungsforschung.
Bielefeld: Bertelsmann, 173-188.

14.02.2026, 16:44:33.


http://www.humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-oeffentlichen-schulen
http://www.humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-oeffentlichen-schulen
http://www.humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-oeffentlichen-schulen
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-oeffentlichen-schulen
http://www.humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-oeffentlichen-schulen
http://www.humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/gruppen/religioese/kopftuchverbot-oeffentlichen-schulen

Literaturverzeichnis

Hupka-Brunner, Sandra/Meyer, Thomas/Stalder, Barbara E./Keller, Anita
(2011b): Transition from Lower to Upper Secondary Education in Switzer-
land and Germany: Chances for Young Adults from Lower Secondary
Schools with Basic Intellectual Requirements. Zeitschrift fiir Soziologie der
Erziehung und Sozialisation 31 (1), 62-78.

IZRS (2010): Pressekommuniqué vom 15.1.2010. (Webseite). IZRS. URL:
www.izrs.ch/zusammenfassung-der-pressekonferenz-vom-15-1-2010-in-
bern.html [Stand: 18. Januar 2017].

Initiativkomitee »Ja zum Verhillungsverbot« (2015): »Ja zum Verhillungs-
verbot« (Website). URL: www.verhuellungsverbot.ch/ [Stand: 28. Januar
2019].

Imdorf, Christian (2011): Wie Ausbildungsbetriebe soziale Ungleichheit repro-
duzieren: Der Ausschluss von Migrantenjugendlichen bei der Lehrlings-
selektion. In: Kriiger, Heinz-Hermann (Hg.): Bildungsungleichheit revi-
sited. Bildung und soziale Ungleichheit vom Kindergarten bis zur Hoch-
schule. 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, 261-27.

Imdorf, Christian (2005): Schulqualifikation und Berufsfindung. Wie Ge-
schlecht und nationale Herkunft den Ubergang in die Berufsbildung
strukturieren. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Jaffe-Walter, Reva (2016): Coercive concern. nationalism, liberalism, and the
schooling of Muslim youth. Stanford CA: Stanford University Press.

Janmohamed, Shelina (2016): Generation M. Young Muslims Changing the
World. London: I.B. Tauris.

Jenny, Zoé (2016): Burka — der Stoff, aus dem Unterdriickung ist. Kom-
mentar der Anderen. In: Der Standard (Internetversion), 14. Okto-
ber 2016. URL: http://derstandard.at/2000045908285/Burka-der-Stoff-
aus-dem-Unterdrueckung-ist [Stand: 16. Januar 2017].

John, Barbara (2007): Kulturelle Anpassungsleistungen muslimischer Jugend-
licher in Deutschland unter Wahrung der religiésen Identitit. In: Dett-
ling, Daniel (Hg.): Vorteil Vielfalt. Herausforderungen und Perspektiven
einer offenen Gesellschaft. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten, 56-65.

Jurgensen, Nadine (2016): Simonetta Sommaruga: »Der Hindedruck ge-
hoért zu unserer Kultur«. In: NZZ (Internetversion), 5.4.2016. URL:
www.nzz.ch/schweiz/aktuelle-themen/simonetta-sommaruga-der-
haendedruck-gehoert-zu-unserer-kultur-1d.11627 [Stand: 28. Januar
2019].

14.02.2026, 16:44:33.

32


http://www.izrs.ch/zusammenfassung-der-pressekonferenz-vom-15-1-2010-in-bern.html
http://www.izrs.ch/zusammenfassung-der-pressekonferenz-vom-15-1-2010-in-bern.html
http://www.verhuellungsverbot.ch/
http://derstandard.at/2000045908285/Burka-der-Stoff-aus-dem-Unterdrueckung-ist
http://derstandard.at/2000045908285/Burka-der-Stoff-aus-dem-Unterdrueckung-ist
http://www.nzz.ch/schweiz/aktuelle-themen/simonetta-sommaruga-der-haendedruck-gehoert-zu-unserer-kultur-ld.11627
http://www.nzz.ch/schweiz/aktuelle-themen/simonetta-sommaruga-der-haendedruck-gehoert-zu-unserer-kultur-ld.11627
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.izrs.ch/zusammenfassung-der-pressekonferenz-vom-15-1-2010-in-bern.html
http://www.izrs.ch/zusammenfassung-der-pressekonferenz-vom-15-1-2010-in-bern.html
http://www.verhuellungsverbot.ch/
http://derstandard.at/2000045908285/Burka-der-Stoff-aus-dem-Unterdrueckung-ist
http://derstandard.at/2000045908285/Burka-der-Stoff-aus-dem-Unterdrueckung-ist
http://www.nzz.ch/schweiz/aktuelle-themen/simonetta-sommaruga-der-haendedruck-gehoert-zu-unserer-kultur-ld.11627
http://www.nzz.ch/schweiz/aktuelle-themen/simonetta-sommaruga-der-haendedruck-gehoert-zu-unserer-kultur-ld.11627

322

Islam, Gender, Intersektionalitat

Jurinak, Irena (2015): IZRS-Vorstand interviewt Jihadisten-Chef in Syri-
en. In: Tages-Anzeiger (Internetversion), 29. November 2015. URL:
www.tagesanzeiger.ch/ausland/naher-osten-und-afrika/izrsvorstand-
interviewt-alqaidafuehrer-in-syrien/story/15880667 [Stand: 28. Januar
2019].

Juhasz, Anne/Mey, Eva (2003): Die zweite Generation: Etablierte oder Aus-
senseiter? Biographien von Jugendlichen auslindischer Herkunft. Wies-
baden: Westdeutscher Verlag.

Kilin, Walter (2000): Grundrechte im Kulturkonflikt. Freiheit und Gleichheit
in der Einwanderungsgesellschaft. Ziirich: Verlag Neue Ziircher Zeitung.

Kalpaka, Annita (2006): Pidagogische Professionalitit in der Kulturalisie-
rungsfalle. Uber den Umgang mit »Kultur« in Verhiltnissen von Diffe-
renz und Dominanz. In: Leiprecht, Rudolf/Kerber, Anne (Hg.): Schule in
der Einwanderungsgesellschaft. Ein Handbuch. 2. Aufl. Schwalbach a. T.:
Wochenschau Verlag, 387-405.

Kamp, Melanie (2007): Mehr als Vorbeter: Zur Herkunft und Rol-
le von Imamen in Moscheevereinen (Webseite). Heinrich B&ll Stif-
tung. URL: https://heimatkunde.boell.de/2007/05/01/mehr-als-vorbeter-
zur-herkunft-und-rolle-von-imamen-moscheevereinen [Stand: 15. Mai
2018].

Karakagoglu-Aydin, Yasemin (2000): Muslimische Religiositit und Erzie-
hungsvorstellungen. Eine empirische Untersuchung zu Orientierungen
bei tirkischen Lehramts- und Pidagogik-Studentinnen in Deutschland.
Frankfurt a.M.: IKO.

Kaya, Meral (2012): Geschlecht im Schweizer Migrationsdiskurs. Die postko-
loniale Konstruktion der »unterdriickten Muslimin« und die rassistische
Verwendung des Schleiers. In: Purtschert, Patricia/Falk, Francesca/Liithi,
Barbara (Hg.): Postkoloniale Schweiz. Formen und Folgen eines Kolonia-
lismus ohne Kolonien. Bielefeld: transcript, 117-132.

Kelek, Necld (2002): Islam im Alltag. Islamische Religiositit und ihre Bedeu-
tung in der Lebenswelt von Schiilerinnen und Schiilern tiirkischer Her-
kunft. Miinster, New York NY: Waxmann.

Kelle, Udo/Kluge, Susann (2010): Vom Einzelfall zum Typus. Fallvergleich und
Fallkontrastierung in der qualitativen Sozialforschung. 2. Aufl. Wiesba-
den: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Khawaja, Iram/Lerche Mgrck, Line (2009): Researcher positioning: Muslim
otherness and beyond. Qualitative Research in Psychology 6(1), 28-45.

14.02.2026, 16:44:33.


http://www.tagesanzeiger.ch/ausland/naher-osten-und-afrika/izrsvorstand-interviewt-alqaidafuehrer-in-syrien/story/15880667
http://www.tagesanzeiger.ch/ausland/naher-osten-und-afrika/izrsvorstand-interviewt-alqaidafuehrer-in-syrien/story/15880667
https://heimatkunde.boell.de/2007/05/01/mehr-als-vorbeter-zur-herkunft-und-rolle-von-imamen-moscheevereinen
https://heimatkunde.boell.de/2007/05/01/mehr-als-vorbeter-zur-herkunft-und-rolle-von-imamen-moscheevereinen
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tagesanzeiger.ch/ausland/naher-osten-und-afrika/izrsvorstand-interviewt-alqaidafuehrer-in-syrien/story/15880667
http://www.tagesanzeiger.ch/ausland/naher-osten-und-afrika/izrsvorstand-interviewt-alqaidafuehrer-in-syrien/story/15880667
https://heimatkunde.boell.de/2007/05/01/mehr-als-vorbeter-zur-herkunft-und-rolle-von-imamen-moscheevereinen
https://heimatkunde.boell.de/2007/05/01/mehr-als-vorbeter-zur-herkunft-und-rolle-von-imamen-moscheevereinen

Literaturverzeichnis

Killian, Caitlin/Johnson, Cathryn (2006): »I'am Not an Immigrant!« Resis-
tance, Redefinition, and the Role of Ressources in Identity Work. In: Social
DPsychology Quarterly 69(1), 60-80.

King, Deborah K. (1988): Multiple jeopardy, multiple consiousness: the context
of Black Feminist Ideology. Signs: Journal of Women Culture and Society 14(1),
42-72.

King, Vera (2004): Die Entstehung des Neuen in der Adoleszenz. Individua-
tion, Generativitit und Geschlecht in modernisierten Gesellschaften. Op-
laden: Leske + Budrich.

King, Vera/Koller, Hans-Christoph (Hg.) (2009a): Adoleszenz — Migration
- Bildung. Bildungsprozesse Jugendlicher und junger Erwachsener mit
Migrationshintergrund. 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissen-
schaften.

King, Vera/Koller, Hans-Christoph (2009b): Adoleszenz als Moglichkeitsraum
fir Bildungsprozesse unter Migrationsbedingungen. Eine Einfithrung.
In: King, Vera/Koller, Hans-Christoph (Hg.): Adoleszenz — Migration —
Bildung. Bildungsprozesse Jugendlicher und junger Erwachsener mit Mi-
grationshintergrund. 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag fiur Sozialwissen-
schaften, 9-26.

Klinger, Cornelia/Knapp, Gudrun-Axeli/Sauer, Birgit (Hg.) (2007): Achsen
der Ungleichheit. Zum Verhiltnis von Klasse, Geschlecht und Ethnizitit.
Frankfurt a.M. Campus.

Klinger, Cornelia/Knapp, Gudrun-Axeli (2005): Achsen der Ungleichheit —
Achsen der Differenz. Verhiltnisbestimmungen von Klasse, Geschlecht,
»Rasse«./Ethnizitat. Transit. Europdische Revue (29), 72-96.

Klinger, Cornelia (2003): Ungleichheit in den Verhiltnissen von Klasse, Rasse
und Geschlecht. In: Knapp, Gudrun-Axeli/Wetterer, Angelika (Hg.): Ach-
sen der Differenz. Miinster: Verlag Westfilisches Dampfboot, 14-48.

Klinkhammer, Gritt (2013): Islamic Style — die Sichtbarkeit des »unsichtbaren«
Islams. In: Dorothea Liiddeckens, Uehlinger Christoph und Rafael Walt-
hert (Hg.): Die Sichtbarkeit religiéser Identitit. Reprasentation — Diffe-
renz — Konflikt. Ziirich: Pano, 111-136.

Klinkhammer, Gritt (2006): Emanzipation und Islam in der Diaspora. Zur Re-
ligiositit von Musliminnen der zweiten Generation in Deutschland. In:
Doris Strahm und Manuela Kalsky (Hg.): Damit es anders wird zwischen
uns. Interreligioser Dialog aus der Sicht von Frauen. Mainz: Matthias-
Griinewald-Verlag, 84-97.

14.02.2026, 16:44:33.

323


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324

Islam, Gender, Intersektionalitat

Klinkhammer, Gritt Maria (2000): Moderne Formen islamischer Lebensfiih-
rung. Eine qualitativ-empirische Untersuchung zur Religiositit sunni-
tisch gepragter Tirkinnen der zweiten Generation in Deutschland. Mar-
burg: Diagonal.

Knapp, Gudrun-Axeli (2013): Uber Kreuzungen: Zu Produktivitit und Grenzen
von »Intersektionalitit« als »Sensitizing Concept«. In: Bereswill, Mecht-
hild (Hg.): Geschlecht (re)konstruieren. Zur methodologischen und methodischen
Produktivitit der Frauen- und Geschlechterforschung. Minster: Westfilisches
Dampfboot, 242-262.

Knapp, Gudrun-Axeli (2005): »Intersectionality« — ein neues Paradigma femi-
nistischer Theorie? Zur transatlantischen Reise von »Race, Class, Gender«.
Feministische Studien 23(1), 68-81.

Knauth, Thorsten/Jochimsen, Maren A. (Hg.) (2017): Einschliessungen und
Ausgrenzungen. Zur Intersektionalitit von Religion, Geschlecht und so-
zialem Status fiir religiése Bildung. Miinster: Waxmann.

Korteweg, Anna C./Yurdakul, Gokge (2016): Kopftuchdebatten in Europa.
Konflikte um Zugehérigkeit in nationalen Narrativen. Bielefeld: tran-
script.

Kreutzer, Florian/Demir, Siimeyye (2015): Stigma »Kopftuch«. Zur rassisti-
schen Produktion von Andersheit. Bielefeld: transcript.

Kronert, Veronika (2009): Michel de Certeau: Alltagsleben, Aneignung und
Widerstand. In: Hepp, Andreas/Krotz, Friedrich/Thomas, Tanja (Hg.):
Schliisselwerke der Cultural Studies. Wiesbaden: VS Verlag fir Sozialwis-
senschaften, 47-57.

Kronig, Winfried (2013): Die faktische Definition des schulischen Scheiterns.
In: Hadjar, Andreas/Hupka-Brunner, Sandra (Hg.): Geschlecht, Migrati-
onshintergrund und Bildungserfolg. Weinheim: Beltz Juventa, 36-51.

Kronig, Winfried (2007): Die systematische Zufilligkeit des Bildungserfolgs.
Theoretische Erklirungen und empirische Untersuchungen zur Lernent-
wicklung und zur Leistungsbewertung in unterschiedlichen Schulklassen.
Bern: Haupt.

Kronig, Winfried (2005): Irrtiimer der Selektion. Uber die Tiicken eines hier-
archisch gestuften Bildungssystems. vpod — bildungspolitik, (143/144), 12-14.

Kronig, Winfried/Haeberlin, Urs/Eckhart, Michael (2007): Immigrantenkin-
der und schulische Selektion. Pidagogische Visionen, theoretische Erkli-
rungen und empirische Untersuchungen zur Wirkung integrierender und
separierender Schulformen in den Grundschuljahren, 2. Aufl. Bern u.a.:
Haupt.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Kucera, Andrea (2016): Islam. Walliser SVP fordert Kopftuchverbot an
Schulen. In: NZZ (Internetversion), 22.2.2016. URL: https://www.nzz.ch/
schweiz/walliser-svp-fordert-kopftuchverbot-an-schulen-1.18699499
[Stand: 28. Januar 2019].

Kurt, Stefanie/Shy Chau, Huey (2013): Heirat und Migration. Bern: Schwei-
zerische Beobachtungsstelle fiir Asyl- und Auslinderrecht. URL:
https://beobachtungsstelle.ch/fileadmin/Publikationen/2013/Bericht_
Heirat_Migration_D.pdf [Stand: 28. Januar 2019].

Kurth, Stefan/Lehmann, Karsten (2011): Narrativ fundierte Interviews mit re-
ligiésen Subjekten. Individualsynkretismus als Typus moderner Religio-
sitdt. In: Kurth, Stefan/Lehmann, Karsten (Hg.): Religionen erforschen.
Kulturwissenschaftliche Methoden in der Religionswissenschaft. Wiesba-
den: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, 135-168.

Landolt, Noémi (2016a): Zieht euch gefilligst an, ihr Schlampen! Kommen-
tar zum »Burkaverbot«. In: WOZ — Die Wochenzeitung (Internetversion),
25.8.2016 34. URL: https://www.woz.ch/-7099 [Stand: 28. Januar 2019].

Landolt, Noémi (2016b): Adios, Second@s Plus. In: WOZ - Die Wo-
chenzeitung (Internetversion), 16.6.2016. URL: https://www.woz.ch/1624/
migrationspolitik/adios-seconds-plus [Stand: 28. Januar 2019].

Le Breton, Maritza (2011): Sexarbeit als transnationale Zone der Prekaritit.
Migrierende Sexarbeiterinnen im Spannungsfeld von Gewalterfahrungen
und Handlungsoptionen. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Lenz, Ilse (1995): Geschlecht, Herrschaft und internationale Ungleichheit. In:
Becker-Schmidt, Regina/Knapp, Gudrun-Axeli (Hg.): Das Geschlechter-
verhiltnis als Gegenstand der Sozialwissenschaften. Frankfurt a. M; New
York NY: Campus, 19-46.

Lingen-Ali, Ulrike (2012): »Islam« als Zuordnungs- und Differenzkategorie.
Antimuslimische Ressentiments im Bereich von Bildung und sozialer Ar-
beit. Sozial extra (9/10), 24-27.

Lingen-Ali, Ulrike/Mecheril, Paul (2016): Religion als soziale Deutungspraxis.
Osterreichisches Religionspiadagogisches Forum 24(2), 17-24.

Lipp, Wolfgang (2010): Stigma und Charisma. Uber soziales Grenzverhalten.
2. Aufl. Wirzburg: Ergon.

Liibcke, Claudia (2007): Jugendkulturen junger Muslime in Deutschland. In:
Wensierski, Hans-Jirgen von/Liibcke, Claudia (Hg.): Junge Muslime in
Deutschland. Lebenslagen, Aufwachsprozesse und Jugendkulturen. Op-
laden: Verlag Barbara Budrich, 285-318.

14.02.2026, 16:44:33.

325


https://www.nzz.ch/schweiz/walliser-svp-fordert-kopftuchverbot-an-schulen-1.18699499
https://www.nzz.ch/schweiz/walliser-svp-fordert-kopftuchverbot-an-schulen-1.18699499
https://beobachtungsstelle.ch/fileadmin/Publikationen/2013/Bericht_Heirat_Migration_D.pdf
https://beobachtungsstelle.ch/fileadmin/Publikationen/2013/Bericht_Heirat_Migration_D.pdf
https://www.woz.ch/-7099
https://www.woz.ch/1624/migrationspolitik/adios-seconds-plus
https://www.woz.ch/1624/migrationspolitik/adios-seconds-plus
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nzz.ch/schweiz/walliser-svp-fordert-kopftuchverbot-an-schulen-1.18699499
https://www.nzz.ch/schweiz/walliser-svp-fordert-kopftuchverbot-an-schulen-1.18699499
https://beobachtungsstelle.ch/fileadmin/Publikationen/2013/Bericht_Heirat_Migration_D.pdf
https://beobachtungsstelle.ch/fileadmin/Publikationen/2013/Bericht_Heirat_Migration_D.pdf
https://www.woz.ch/-7099
https://www.woz.ch/1624/migrationspolitik/adios-seconds-plus
https://www.woz.ch/1624/migrationspolitik/adios-seconds-plus

326

Islam, Gender, Intersektionalitat

Lucius-Hoene, Gabriele/Deppermann, Arnulf (2002): Rekonstruktion narrati-
ver Identitat. Ein Arbeitsbuch zur Analyse narrativer Interviews. Opladen:
Leske + Budrich, 285-318.

Liders, Christian (2011): Teilnehmende Beobachtung. In: Bohnsack, Ralf/Ma-
rotzki, Winfried/Meuser, Michael (Hg.): Hauptbegriffe qualitativer Sozi-
alforschung. 3. Aufl. Opladen: Leske + Budrich, 151-153.

Lutz, Helma/Vivar, Maria Teresa Herrera/Supik, Linda (2013): Fokus Intersek-
tionalitit - eine Einleitung. In: Lutz, Helma/Vivar, Maria Teresa Herre-
ra/Supik, Linda (Hg.): Fokus Intersektionalitit. Bewegungen und Veror-
tungen eines vielschichtigen Konzeptes. 2. Aufl. Wiesbaden: Springer VS,
9-31.

Lutz, Helma/Davis, Kathy (2005): Geschlechterforschung und Biografiefor-
schung. Intersektionalitit als biografische Ressource am Beispiel einer
aussergewdhnlichen Frau. In: Volter, Bettina/Dausien, Bettina/Lutz, Hel-
ma/Rosenthal, Gabriele (Hg.): Biographieforschung im Diskurs. Wiesba-
den: VS Verlag fir Sozialwissenschaften, 228-247.

Lutz, Helma/Leiprecht, Rudolf (2003): Heterogenitit als Normalfall. Eine Her-
ausforderung fiir die Lehrerbildung. In: Gogolin, Ingrid/Helmchen, Jir-
gen/Lutz, Helma/Schmidt, Gerlind (Hg.): Pluralismus unausweichlich?
Blickwechsel zwischen vergleichender und interkultureller Pidagogik.
Miinster u.a.: Waxmann, 115-12.8.

Lutz, Helma/Wenning, Norbert (Hg.) (2001): Unterschiedlich verschieden.
Differenz in der Erziehungswissenschaft. Opladen: Leske + Budrich; VS
Verlag fir Sozialwissenschaften.

Mahnig, Hans/Piguet, Etienne (2003): Die Immigrationspolitik der Schweiz
von 1948 bis 1998: Entwicklung und Auswirkungen. In: Wicker, Hans-
Rudolf (Hg.): Migration und die Schweiz. Ergebnisse des Nationalen
Forschungsprogramms »Migration und interkulturelle Beziehungenc.
Ziirich: Seismo, 65-108.

Mahmood, Saba (2012): Politics of piety. The Islamic revival and the feminist
subject. Princeton NJ: Princeton University Press.

Marcus, Georg E. (1995): Ethnography in/of the World System: The Emergence
of Multi-Sited Ethnography. Annual Review of Anthropology 24, 95-117.

Martens, Silvia (2010): Wohltitiges Engagement von Muslimen in der
Schweiz. In: Allenbach, Brigit/Sokefeld, Martin (Hg.): Muslime in der
Schweiz. Ziirich: Seismo, 145-178.

Marti, Michael/Kraft, Eliane/Walter, Felix (2010): Dienstleistungen, Nutzen
und Finanzierung von Religionsgemeinschaften in der Schweiz. Synthese

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

des Projekts FAKIR. Schlussbericht. Bern: Schweizerischer Nationalfonds
(SNF), Nationales Forschungsprogramm »Religionsgemeinschaften Staat
und Gesellschaft« (NFP 58). URL: www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/
nfp/nfps8/NFP58_Schlussbericht_Marti.pdf [Stand: 29. Januar 2019].

Martin, Emily (1994): Flexible bodies. Tracking immunity in American culture;
from the days of polio to the age of AIDS. Boston, MA: Beacon Press.

Marx, Daniela (2008): Mission: impossible? Die Suche nach der »idealen Mus-
limin«. Feministische Islamdiskurse in Deutschland und den Niederlan-
den. FEMINA POLITICA - Zeitschrift fiir feministische Politikwissenschaf t 17(1),
55-67.

McCall, Leslie (2005): The complexity of intersectionality. Signs: Journal of
Women Culture and Society 30(3), 1771-1800.

McGuire, Meredith B. (2008): Lived religion. Faith and practice in everyday
life. Oxford; New York NY: Oxford University Press.

Mecheril, Paul/Thomas-Olalde, Oscar (2018): Religion und die Identifikation
der Andern. In: Dirim, Inci/Mecheril, Paul (Hg.): Heterogenitit, Spra-
che(n) und Bildung. Eine differenz- und diskriminierungstheoretische
Einfithrung. Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt, 179-196.

Mecheril, Paul/Thomas-Olalde, Oscar (2011): Die Religion der Anderen. An-
merkungen zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart. In: Allenbach, Bri-
git/Goel, Urmila/Hummrich, Merle/Weisképpel, Cordula (Hg.): Jugend,
Migration und Religion. Interdisziplinire Perspektiven. Baden-Baden:
Nomos, 35-66.

Meer, Nasar/Modood, Tariq (2013): Beyond »Methodological Islamism«? A
Thematic Discussion of Muslim Minorities in Europe. Advances in Applied
Sociology 3(7), 307-313.

Metzger, Michael (2013): Urban Games. Die Stadt als Spielfeld (unveréffent-
lichte Magisterarbeit). Berlin: Humboldt-Universitit zu Berlin, Institut
fiir Europdische Ethnologie.

Mey, Eva (2015): Wege in die Arbeitswelt — dorthin, wo noch Platz ist. Me-
chanismen und Bedeutung stark fremdbestimmter Berufswahl bei jun-
gen Menschen mit Migrationshintergrund. In: Geisen, Thomas/Otters-
bach, Markus (Hg.): Arbeit, Migration und Soziale Arbeit. Prozesse der
Marginalisierung in modernen Arbeitsgesellschaften. Wiesbaden: Sprin-
ger VS, 235-261.

Mey, Eva/Rorato, Miriam (2010): Jugendliche mit Migrationshintergrund
im Ubergang ins Erwachsenenalter — eine biografische Lingsschnitt-
studie. Schlussbericht zuhanden des Praxispartners Bundesamt fiir

14.02.2026, 16:44:33.

327


http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Marti.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Marti.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Marti.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Marti.pdf

328

Islam, Gender, Intersektionalitat

Migration. Luzern: Hochschule Luzern - Soziale Arbeit. URL: https://
www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-
secondos-d.pdf [Stand 29. Januar 2019].

Mey, Eva/Rorato, Miriam/Voll, Peter (2005): Die soziale Stellung der zwei-
ten Generation. Analysen zur schulischen und beruflichen Integration
der zweiten Auslindergeneration. In: Eidgendssische Volkszihlung 2000,
Neuenburg: Bundesamt fiir Statistik, 61-152.

Mey, Gunter/Mruck, Katja (2011): Grounded-Theory-Methodologie. Entwick-
lung, Stand, Perspektiven. In: Mey, Giinter/Mruck, Katja (Hg.): Grounded
Theory Reader. 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften,
11-48.

Mey, Guinter/Mruck, Katja (2009): Methodologie und Methodik der Grounded
Theory. In: Kempf, Wilhelm/Kiefer, Marcus (Hg.): Forschungsmethoden
der Psychologie. Zwischen naturwissenschaftlichem Experiment und so-
zialwissenschaftlicher Hermeneutik. Berlin: Regener, 100-152..

Mruck, Katja/Mey, Giinter (2007): Grounded Theory and Reflexivity. In:
Bryant, Antony/Charmaz, Kathy (Hg.): The SAGE Handbook of Grounded
Theory. Los Angeles, London: Sage, 487-510.

Meinert, Philipp/Seeliger, Martin (2013): Punk in Deutschland. Sozial- und
kulturwissenschaftliche Perspektiven. In: Meinert, Philipp/Seeliger, Mar-
tin (Hg.): Punk in Deutschland. Sozial- und kulturwissenschaftliche Per-
spektiven. Bielefeld: transcript, 9-54.

Meyer, Thomas (2009): Wer hat, dem wird gegeben: Bildungsungleichheit
in der Schweiz. In: Suter, Christian/Perrenoud, Silvia/Levy, René/Kuhn,
Ursina/Joye, Dominique/Gazareth, Pascale (Hg.): Sozialbericht 2008. Die
Schweiz vermessen und verglichen. Ziirich: Seismo, 60-81.

Mintz, Sidney Wilfred (1985): Sweetness and power. The place of sugar in mod-
ern history. New York NY: Penguin Books.

Mir, Shabana (2014): Muslim American Women on Campus. Undergraduate
Social Life and Identity. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

Modood, Tariq (2013): Multiculturalism. A civic idea. 2. Aufl. Cambridge,
Malden MA: Polity.

Modood, Tariq (2011): Multiculturalism and integration. Struggling with con-
fusions. In: Mahamdallie, Hassan (Hg.): Defending multiculturalism. A
guide for the movement. London: Bookmarks Publications, 61-76.

Modood, Tariq (2010): Still not easy being British. Struggles for a multicultural
citizenship. Stoke-on-Trent: Trentham Books.

14.02.2026, 16:44:33.


https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-secondos-d.pdf
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-secondos-d.pdf
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-secondos-d.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-secondos-d.pdf
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-secondos-d.pdf
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/publiservice/service/forschung/ber-secondos-d.pdf

Literaturverzeichnis

Modood, Tariq (1998): Anti-Essentialism, Multiculturalism and the »Recocni-
tion« of Religious Groups. The Journal of Political Philosophy 6(4) 378-399.
Modood, Tariq (1997): Introduction. The Politics of Multiculturalism in the
New Europe. Racism, Identity and community. In: Modood, Tariq (Hg.):
The Politics of Multiculturalism in the New Europe. Racism, Identity and

Community. London u.a.: Zed Books, 1-25.

Mruck, Katja/Mey, Giinter (2007): Grounded Theory and Reflexivity. In:
Bryant, Antony/Charmaz, Kathy (Hg.): The SAGE Handbook of Grounded
Theory. Los Angeles, London: Sage, 87-510.

Miiller, Jochen/Nordbruch, Gétz/Berke, Tataroglu (2010): Jugendkulturen zwi-
schen Islam und Islamismus. Lifestyle, Medien, Musik. Berlin: Bundesko-
ordination Schule ohne Rassismus — Schule mit Courage.

Miiller, Monika (2013): Migration und Religion. Junge hinduistische und mus-
limische Minner in der Schweiz. Wiesbaden: Springer VS.

Miiller, Monika (2010): Perspektiven minnlicher Jugendlicher auf den Islam:
Eine Gratwanderung zwischen Identifikation und Ausschluss. In: Allen-
bach, Brigit/Sokefeld, Martin (Hg.): Muslime in der Schweiz. Ziirich: Seis-
mo, 266-295.

Miiller, Felix (2009): Rechtliche und politische Aspekte der eidgendssischen
Volksinitiative »Gegen den Bau von Minaretten«. In: Tanner, Mathi-
as/Miiller, Felix/Mathwig, Frank/Lienemann Wolfgang (Hg.): Streit um
das Minarett. Zusammenleben in der religiés pluralistischen Gesellschaft.
Zirich: TVZ Theologischer Verlag Ziirich, 61-86.

Miiller, Romano (2009): Berufswahl und Lehre. Berufliche Orientierungs- und
Entscheidungsprozesse auslindischer und schweizerischer Jugendlicher.
Bern: hep.

Nagel, Alexander-Kenneth (2015): Religiése Netzwerke: Die zivilgesellschaft-
lichen Potentiale. In: Nagel, Alexander-Kenneth (Hg.): Religiése Netzwer-
ke. Die zivilgesellschaftlichen Potentiale religidser Migrantengemeinden.
Berlin, Bielefeld: De Gruyter, transcript, 11-35.

Nagel, Alexander-Kenneth (2013): Diesseits der Parallelgesellschaft. Religion
und Migration in relationaler Perspektive. In: Nagel, Alexander-Kenneth
(Hg.): Diesseits der Parallelgesellschaft. Neuere Studien zu religiosen Mi-
grantengemeinden in Deutschland. Bielefeld: transcript, 11-35.

Neuenschwander (2011): Selektionsprozesse beim Ubergang in die Berufsbil-
dung. In: Verband Dyslexie Schweiz (Hg.): Keine Pole-Position? Wie der
Start ins Berufsleben aus der 2. Reihe gelingen kann. Ziirich: Verband
Dyslexie Schweiz, 7-17.

14.02.2026, 16:44:33.

329


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

Islam, Gender, Intersektionalitat

Nielsen, Jorgen S./Akgoniil, Samim/Alibasi¢, Ahmet/Racius, Egdunas (Hg.)
(2012): Yearbook of Muslims in Europe. Vol. 4. Leiden: Brill.

Nokel, Sigrid (2002): Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Sozio-
logie alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken: eine Fallstudie. Bielefeld:
transcript.

Nokel, Sigrid (1999): Islam und Selbstbehauptung — alltagsweltliche Strate-
gien junger Frauen in Deutschland. In: Klein-Hessling, Ruth/Nokel, Sig-
rid/Werner, Karin (Hg.): Der neue Islam der Frauen. Weibliche Lebens-
praxis in der globalisierten Moderne: Fallstudien aus Afrika, Asien und
Europa. Bielefeld: transcript.

Oester, Kathrin (2008): Die doppelte Funktion des Bildungssystems — theore-
tische Grundlagen zu Schule und Migration. In: Oester, Kathrin/Fiechter,
Ursula/Kappus, Elke-Nicole (Hg.): Schulen in transnationalen Lebenswel-
ten. Integrations- und Segregationsprozesse am Beispiel von Bern West.
Ziirich: Seismo, 49-68.

Oester, Kathrin/Brunner, Bernadette (2015): Von Kings und Losern. Eine
Performance-Ethnografie mit Schiilerinnen und Schiilern im transnatio-
nalisierten Stadtteil Bern West. Wiesbaden: Springer VS.

Oester, Kathrin/Brunner, Bernadette (2014): Transnationalisierte Peer-
Communities. Eine Performance Ethnografie mit Schiilerinnen und Schii-
lern aus Bern West (unverdffentlichter Forschungsbericht). Institut fur
Forschung, Entwicklung und Evaluation der Pidagogischen Hochschule
Bern.

Online Marketing Lexikon (2018): »Influencer Marketing« (Webseite). On-
lineMarketing.de. URL: https://onlinemarketing.de/lexikon/definition-
influencer-marketing [Stand: 09. Januar 2018].

Pidagogische Hochschule Zitrich (PH Ziirich) (2014): Merkblatt — Tragen von
religiés motivierter Kleidung. Ziirich: Pidagogische Hochschule Ziirich,
Prorektorat Ausbildung. URL: https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.
phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-
kleidung.pdf [Stand: 29.1.2019].

Pastega, Nadja (2010): Burkini fiir Schiilerinnen. In: Schweiz am Sonntag (In-
ternetversion), 2.4.2010. URL: https://www.schweizamwochenende.ch/
aktuell/burkini-fuer-schuelerinnen-131036693 [Stand: 28. Januar 2019].

Pelizzari, Alessandro (2009): Dynamiken der Prekarisierung. Atypische Er-
werbsverhiltnisse und milieuspezifische Unsicherheitsbewiltigung. Kon-
stanz: UVK.

14.02.2026, 16:44:33.


https://onlinemarketing.de/lexikon/definition-influencer-marketing
https://onlinemarketing.de/lexikon/definition-influencer-marketing
https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-kleidung.pdf
https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-kleidung.pdf
https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-kleidung.pdf
https://www.schweizamwochenende.ch/aktuell/burkini-fuer-schuelerinnen-131036693
https://www.schweizamwochenende.ch/aktuell/burkini-fuer-schuelerinnen-131036693
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://onlinemarketing.de/lexikon/definition-influencer-marketing
https://onlinemarketing.de/lexikon/definition-influencer-marketing
https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-kleidung.pdf
https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-kleidung.pdf
https://stud.phzh.ch/globalassets/stud.phzh.ch/bpa/kiga-kust-primar-sek1_merkblatt-religioes-motivierte-kleidung.pdf
https://www.schweizamwochenende.ch/aktuell/burkini-fuer-schuelerinnen-131036693
https://www.schweizamwochenende.ch/aktuell/burkini-fuer-schuelerinnen-131036693

Literaturverzeichnis

Pfaff-Czarnecka, Joanna (2009): Accommodating religious diversity in
Switzerland. In: Bramadat, Paul/Koenig, Matthias (Hg.): International
migration and the governance of religious diversity. Queens’s University.
Kingston ON: Queen’s University, School of Policy Studies, 225-257.

Phoenix, Ann (2013): Psychosoziale Intersektionen. Zur Kontextualisierung
von Lebenserzihlungen Erwachsener aus ethnisch sichtbar differenten
Haushalten. In: Lutz, Helma (Hg.): Fokus Intersektionalitit. Bewegungen
und Verortungen eines viel-schichtigen Konzeptes. 2. Aufl. Wiesbaden:
Springer VS, 181-200.

Pickel, Gert (2014): Religioses Sozialkapital — Integrationsressource fiir die
Gesellschaft und die Kirchen? In: Arens, Edmund/Baumann, Martin/Lied-
hegener, Antonius/Milller, Wolfgang W./Ries, Markus (Hg.): Integrati-
on durch Religion? Geschichtliche Befunde, gesellschaftliche Analysen,
rechtliche Perspektiven. Baden-Baden: Nomos, 41-61.

Polizei und Militirdirektion Kanton Bern (POM) (2017): Aufenthalt (Webseite).
Kanton Bern, Polizei und Militirdirektion (POM). URL: www.pom.be.ch/
pom/de/index/migration/einreise/die_aufenthaltsbewilligung.html
[Stand: 23. Oktober 2017].

Portes, Alejandro/Rumbaut, Rubén G. (2001): Legacies. The story of the immi-
grant second generation. Berkeley CA: University of California Press.
Pries, Ludger (2008): Die Transnationalisierung der sozialen Welt. Sozialriu-

me jenseits von Nationalgesellschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Purtschert, Patricia (2012): »De Schorsch Gaggo reist uf Afrika«. Postkoloniale
Konstellationen und diskursive Verschiebungen in Schweizer Kinderge-
schichten. In: Purtschert, Patricia/Falk, Francesca/Liithi, Barbara (Hg.):
Postkoloniale Schweiz. Formen und Folgen eines Kolonialismus ohne Ko-
lonien. 2. Aufl. Bielefeld: transcript Verlag, 89-116.

Repubblica e Cantone Ticino, Dipartimento delle istituzioni (2016): Comuni-
cato stampa: 1. luglio 2016: entrano in vigore le nuove disposizioni sulla
dissimulazione del viso nei luoghi pubblici (Internetversion). Repubblica
e Cantone Ticino. URL: http://www3.ti.ch/CAN/comunicati/30-06-2016-
comunicato-stampa-617595990261.pdf [Stand: 28. Januar 2019].

Riegel, Christine (2017): Intersektionalitit in Forschung und pidagogischer
Praxis (unpublizierter Gastvortrag). Institut fiir Forschung und Entwick-
lung (IFE) der Pidagogischen Hochschule Bern (PHBern), 1-32.

Riegel, Christine (2016a): Bildung — Intersektionalitit — Othering. Pidagogi-
sches Handeln in widerspriichlichen Verhiltnissen. Bielefeld: transcript.

14.02.2026, 16:44:33.

331


http://www.pom.be.ch/pom/de/index/migration/einreise/die_aufenthaltsbewilligung.html
http://www.pom.be.ch/pom/de/index/migration/einreise/die_aufenthaltsbewilligung.html
http://www3.ti.ch/CAN/comunicati/30-06-2016-comunicato-stampa-617595990261.pdf
http://www3.ti.ch/CAN/comunicati/30-06-2016-comunicato-stampa-617595990261.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.pom.be.ch/pom/de/index/migration/einreise/die_aufenthaltsbewilligung.html
http://www.pom.be.ch/pom/de/index/migration/einreise/die_aufenthaltsbewilligung.html
http://www3.ti.ch/CAN/comunicati/30-06-2016-comunicato-stampa-617595990261.pdf
http://www3.ti.ch/CAN/comunicati/30-06-2016-comunicato-stampa-617595990261.pdf

332

Islam, Gender, Intersektionalitat

Riegel, Christine (2016b): Subjektwissenschaftliche und intersektionale Per-
spektiven — Konzeptionelle Uberlegungen fiir eine kritische Forschung zu
Bildungswegen in migrationsgesellschaftlichen Verhiltnissen. In: Dau-
sien, Bettina/Rothe, Daniela/Schwendowius, Dorothee (Hg.): Bildungs-
wege. Biographien zwischen Teilhabe und Ausgrenzung, Frankfurt a.M.:
Campus, 97-122..

Riegel, Christine (2011): Religion als Differenzmarker. Zu Herstellungsprozes-
sen von Differenz im (sozial-)pddagogischen Sprechen iiber jugendliche
Migrations-Andere. In: Allenbach, Brigit/Goel, Urmila/Hummrich, Mer-
le/Weisképpel, Cordula (Hg.): Jugend, Migration und Religion. Interdis-
ziplinire Perspektiven. Baden-Baden: Nomos, 319-341.

Riegel, Christine (2010a): Intersektionalitit als transdisziplinires Projekt: Me-
thodologischen Perspektiven fir die Jugendforschung. In: Riegel, Chris-
tine/Scherr, Albert/Stauber, Barbara (Hg.): Transdisziplinire Jugendfor-
schung. Grundlagen und Forschungskonzepte. Wiesbaden: VS Verlag fiir
Sozialwissenschaften, 65-87.

Riegel, Christine (2010b): Zwischen Kimpfen und Leiden. Handlungsfihig-
keit im Spannungsfeld ungleicher Geschlechter-, Generationen- und Eth-
nizititsverhiltnisse. In: Riegel, Christine/Geisen, Thomas (Hg.): Jugend,
Zugehorigkeit und Migration. Subjektpositionierung im Kontext von Ju-
gendkultur, Ethnizitits- und Geschlechterkonstruktionen. 2. Aufl. Wies-
baden: VS Verlag fuir Sozialwissenschaften, 249-273.

Riegel, Christine (2004): Im Kampf um Zugehoérigkeit und Anerkennung. Ori-
entierungen und Handlungsformen von jungen Migrantinnen; eine sozio-
biografische Untersuchung. Frankfurt a.M.: IKO.

Riphahn, Regina/Bauer, Philipp (2007): Intergenerationale Bildungs- und
Einkommensmobilitit in der Schweiz. Die Volkswirtschaft 80(7/8), 18-21.

Rommelspacher, Birgit (2011): Was ist eigentlich Rassimus? In: Melter,
Claus/Scharathow, Wiebke (Hg.): Rassismuskritik. 2. Aufl. Schwalbach a.
T.: Wochenschau Verlag, 25-38.

Rommelspacher, Birgit (2009a): Intersektionalitit — iiber die Wechselwirkung
von Machtverhiltnissen. In: Kurz-Scherf, Ingrid (Hg.): Feminismus. Kri-
tik und Intervention. Miinster: Westfilisches Dampfboot, 81-96.

Rommelspacher, Birgit (2009b): Feminismus und kulturelle Dominanz: Kon-
troversen um die Emanzipation der muslimischen Frau. In: Berghahn,
Sabine/Rostock, Petra (Hg.): Der Stoff, aus dem Konflikte sind: Debatten
um das Kopftuch in Deutschland, Osterreich und der Schweiz. Bielefeld:
transcript, 395-411.

14.02.2026, 16:44:33.


https://www.meta-katalog.eu/Search/Results?lookfor=%22Rommelspacher%2C+Birgit%22&type=AllFields
https://www.meta-katalog.eu/Record/43914genderbib
https://www.meta-katalog.eu/Record/43914genderbib
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.meta-katalog.eu/Search/Results?lookfor=%22Rommelspacher%2C+Birgit%22&type=AllFields
https://www.meta-katalog.eu/Record/43914genderbib
https://www.meta-katalog.eu/Record/43914genderbib

Literaturverzeichnis

Rosenthal, Gabriele (1995): Erlebte und erzihlte Lebensgeschichte. Gestalt und
Struktur biographischer Selbstbeschreibungen. Frankfurt a.M., New York
NY: Campus.

Rothfuss, Eberhard (2012): Exklusion im Zentrum. Die brasilianische Fave-
la zwischen Stigmatisierung und Widerstandigkeit. Bielefeld: transcript
Verlag.

Roy, Olivier (2010): Heilige Einfalt. Uber die politischen Gefahren entwurzel-
ter Religionen. Miinchen: Siedler.

Roy, Olivier (2006): Der islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Ent-
wurzelung und Radikalisierung. Miinchen: Pantheon.

Ryser, Mirjam/Erlach, Emanuel von (2007): Bildungsmosaik Schweiz. Bil-
dungsindikatoren 2007. Neuenburg: Bundesamt fiir Statistik.

Said, Edward W. (1995): Orientalism. Western conceptions of the Orient. Lon-
don u.a.: Penguin.

Scharenberg, Katja/Hupka-Brunner, Sandra/Meyer, Thomas/Bergmann,
Manfred Max (2016): Transitionen im Jugendalter: Ergebnisse der
Schweizer Lingsschnittstudie TREE. Ziirich: Seismo.

Scherr, Albert/Janz, Caroline/Miiller, Stefan (2015): »Ich wiirde dann die Frau
nehmen ohne Kopftuch«. Das muslimische Kopftuch als Projektionsfli-
che fiir Fremdheitszuschreibungen. In: Scherr, Albert/Janz, Caroline/Miil-
ler, Stefan (Hg.): Diskriminierung in der beruflichen Bildung. Wiesbaden:
Springer VS, 49-160.

Schiffauer, Werner (2004): Vom Exil- zum Diaspora-Islam. Muslimische Iden-
titaten in Europa. Soziale Welt 55(4), 347-368.

Schild, Pascale (2010): Situationen, Widerspriiche und Konflikte muslimi-
scher Identititspolitik im diskursiven Kontext der Schweiz. In: Allenbach,
Brigit/Sokefeld, Martin (Hg.): Muslime in der Schweiz. Ziirich: Seismo,
181-212..

Schittenhelm, Karin (2010): Statuspassagen in akademischen Laufbahnen
der zweiten Generation. In: Nohl, Arnd-Michael/Schittenhelm, Ka-
rin/Schmidtke, Oliver/Weiss, Anja (Hg.): Kulturelles Kapital in der Migra-
tion. Hochqualifizierte Einwanderer und Einwandererinnen. Wiesbaden:
VS Verlag fur Sozialwissenschaften, 39-51.

Schittenhelm, Karin (2005): Soziale Lagen im Ubergang. Junge Migrantin-
nen und Einheimische zwischen Schule und Berufsausbildung. Wiesba-
den: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Schlieter, Jens/Kind Furger, Marietta/Lauener, Tina (2011): Buddhistische
Identitit im Wandel. Eine Untersuchung der zweiten und dritten Genera-

14.02.2026, 16:44:33.

333


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

Islam, Gender, Intersektionalitat

tion tibetischer Migrantinnen und Migranten in der Schweiz. Schluss-
bericht. Bern: Schweizerischer Nationalfonds (SNF), Nationales For-
schungsprogramm »Religionsgemeinschaften Staat und Gesellschaft«
(NFP 58). URL: www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfps8/NFP58_
Schlussbericht_Schlieter.pdf [Stand: 28. Januar 2019].

Schneuwly Purdie, Mallory/Tunger-Zanetti, Andreas (2017): Switzerland.
In: Scharbrodt, Oliver/Akgoniil, Samim/Alibagi¢, Ahmet/Nielsen, Jorgen
S./Racius, Egdunas (Hg.): Yearbook of Muslims in Europe. Volume 8. Lei-
den, Boston: Brill, 669-687.

Schneuwly Purdie, Mallory/Tunger-Zanetti, Andreas (2015): Switzerland.
In: Scharbrodt, Oliver/Akgéniil, Samim/Alibasi¢, Ahmet/Nielsen, Jorgen
S./Racius, Egdunas (Hg.): Yearbook of Muslims in Europe. Vol. 7. Leiden,
Boston: Brill, 562-578.

Schneuwly Purdie, Mallory (2010): De I'étranger au musulman. Immigration
et intégration de I'islam en Suisse. Saarebruck: Editions universitaires eu-
ropéennes, 2010.

Schneuwly Purdie, Mallory/Gianni, Matteo/Jenny, Magali (Hg.) (2009): Musul-
mans d’aujourd’hui. Identités plurielles en Suisse. Genéve: Labor et Fides.

Schroter, Hiltrud (2002): Mohammeds deutsche Tochter. Bildungsprozesse,
Hindernisse, Hintergriinde. Konigstein/Taunus: Ulrike Helmer Verlag.

Schutzfaktor-m.ch (2017): EGMR stiitzt Schweizer Praxis: Verpflichtung
zum Schwimmunterricht zweier Midchen muslimischen Glaubens ver-
letzt Religionsfreiheit nicht. Medienmitteilung (Webseite). Verein Dialog
EMRK. URL: www.schutzfaktor-m.ch/mm-urteil-schwimmunterricht-
10012017 [Stand: 28. Januar 2019].

Schwarzer, Alice (2017): Emma. Themenseite Burka (Webseite). Emma Frau-
enverlag. URL: https://www.emma.de/thema/burka [Stand: 28. Januar
2019].

Schweizerische Bundeskanzlei (2017): Eidgendssische Volksinitiative »Ja zum
Verhiillungsverbot« (Webseite). Schweizerische Eidgenossenschaft, Bun-
deskanzlei (BK). URL: https://www.admin.ch/ch/d/pore/vi/vis465t.html
[Stand: 28. Januar 2019].

Schweizerischer Gewerkschaftsbund (SGB) (2014): Saisonnierstatut — einmal
und nie wieder! Eine lange Liste von Diskriminierungen (Websei-
te). Schweizerischer Gewerkschaftsbund (SGB). URL: https://www.
sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-
nie-wieder/ [Stand: 28. Januar 2019].

14.02.2026, 16:44:33.


http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Schlieter.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Schlieter.pdf
http://www.schutzfaktor-m.ch/mm-urteil-schwimmunterricht-1001201
http://www.schutzfaktor-m.ch/mm-urteil-schwimmunterricht-1001201
https://www.emma.de/thema/burka
https://www.admin.ch/ch/d/pore/vi/vis465t.html
https://www.sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-nie-wieder/
https://www.sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-nie-wieder/
https://www.sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-nie-wieder/
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Schlieter.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Schlieter.pdf
http://www.schutzfaktor-m.ch/mm-urteil-schwimmunterricht-1001201
http://www.schutzfaktor-m.ch/mm-urteil-schwimmunterricht-1001201
https://www.emma.de/thema/burka
https://www.admin.ch/ch/d/pore/vi/vis465t.html
https://www.sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-nie-wieder/
https://www.sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-nie-wieder/
https://www.sgb.ch/themen/migration/artikel/details/saisonnierstatut-einmal-und-nie-wieder/

Literaturverzeichnis

SKBF (2014): Bildungsbericht Schweiz 2014. Aarau: Schweizerische Koordina-
tionsstelle fir Bildungsforschung (SKBF).

Sokefeld, Martin (2011): Religion, Grenzen, Identititen. In: Allenbach, Bri-
git/Goel, Urmila/Hummrich, Merle/Weisképpel, Cordula (Hg.): Jugend,
Migration und Religion. Interdisziplinire Perspektiven. Baden-Baden:
Nomos, 270-2.86.

Sokefeld, Martin (2007): Zum Paradigma kultureller Differenz. In: Johler,
Reinhard/Thiel, Ansgar/Schmid, Josef/Treptow, Rainer (Hg.): Europa und
seine Fremden. Die Gestaltung kultureller Vielfalt als Herausforderung.
Bielefeld: transcript, 41-57.

Solga, Heike (2005): Meritokratie — die moderne Legitimation ungleicher Bil-
dungschancen. In: Berger, Peter A./Kahlert, Heike (Hg.): Institutionali-
sierte Ungleichheiten. Wie das Bildungswesen Chancen blockiert. Wein-
heim u.a.: Belt Juventa, 19-38.

Soysal, Yasemin Nuhoglu (1994): Limits of citizenship. Migrants and postna-
tional membership in Europe. Chicago: The University of Chicago Press.

Spescha, Stefan (2011): Verdammt zum Ehegliick. Paarleben unter dem
Damoklesschwert der Migrationsbehérden. In: Bannwart, Bettina/Cot-
tier, Michelle/Durrer, Cheyenne/Kiihler, Anna/Kiing, Zita/Vogler, Annina
(Hg.): Keine Zeit fiir Utopien? Perspektiven der Lebensreformpolitik im
Recht. Ziirich, St. Gallen: Dike, 299-320.

Spickard, James (2005): Networks, Homes or Congragations? Exploring the
Locus of Immigrant Religiosity. In: Adogame, Afe/Weisskoppel, Cordula
(Hg.): Religion in the context of African migration. Bayreuth: Breitinger,
23-42..

Spivak, Gayatri Chakravorty (1993): Outside in the Teaching Machine. New
York NY: Routledge.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): Can the Subaltern Speak? In: Nelson,
Cary/Grossberg, Lawrence (Hg.): Marxism and the Interpretation of Cul-
ture. Basingstoke: Macmillan Education UK, 66-111.

Stienen, Angela (2016): Fieldwork under Forced Protection. The Suspicious
Gaze of Children in Columbia’s Medellin. Zeitschrift fiir Ethnologie (141), 233-
256.

Stienen, Angela/Biihler, Caroline/Gasser, Nathalie (2012): Weltdeutungen im
Selbstverstindnis von Lehramtsstudierenden. Journal fiir Lehrerinnen-
und Lehrerbildung 12(4), 10-20.

Stienen, Angela, Biihler, Caroline, Gasser, Nathalie & Tamcan, Ozgiir (2011):
Beruf oder Berufung? Deutungskonflikte in der Lehrerinnen- und Leh-

14.02.2026, 16:44:33.

335


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Islam, Gender, Intersektionalitat

rerbildung. Schlussbericht. Bern: Schweizerischer Nationalfonds (SNF),
Nationales Forschungsprogramm »Religionsgemeinschaften Staat und
Gesellschaft« (NFP 58). URL: www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/
nfps58/NFP58_Schlussbericht_Stienen_de.pdf [Stand: 26. Januar 2019].

Stolz, Jorg (2012): Religion und Individuum unter dem Vorzeichen religioser
Pluralisierung. In: Bochinger, Christoph (Hg.): Religionen, Staat und Ge-
sellschaft. Die Schweiz zwischen Sikularisierung und religioser Vielfalt.
Zirich: Verlag Neue Zircher Zeitung, 77-107.

Stolz, Jorg/Kénemann, Judith/Schneuwly Purdie, Mallory/Englberger, Tho-
mas/Kriiggeler, Michael (2014): Religion und Spiritualitit in der Ich-
Gesellschaft. Vier Gestalten des (Un-)Glaubens. Ziirich: TVZ Theologischer
Verlag Zirich.

Stolz, Jorg/Konemann, Judith/Schneuwly Purdie, Mallory/Engelberger,
Thomas/Kriiggeler, Michael (2011): Religiositit in der modernen Welt. Be-
dingungen, Konstruktionen und sozialer Wandel. Bern: Schweizerischer
Nationalfonds (SNF), Nationales Forschungsprogramm »Religions-
gemeinschaften Staat und Gesellschaft« (NFP 58). URL: www.snf.ch/
SiteCollectionDocuments/nfp/nfps8/NFPs8_Schlussbericht__Stolz.pdf
[Stand: 26. Januar 2019].

Stolz, Jérg/Baumann, Martin (2007): Religiose Vielfalt in der Schweiz: Zahlen,
Fakten, Trends. In: Baumann, Martin/Stolz, Jérg (Hg.): Eine Schweiz -
viele Religionen. Risiken und Chancen des Zusammenlebens. Bielefeld:
transcript, 21-38.

Strahm, Doris (2007): Schleiersichten. Feministische Debatten um das Kopf-
tuch, Geschlechterkonzepte und Religion (unverdffentlichtes Vorlesungs-
manuskript). Theologische Fakultit der Universitit Luzern. URL: https://
www.ncbi.ch/uploads/Files/pdf/Artikel_Strahm_4_o2.pdf [Stand: 29. Ja-
nuar 2019].

Strauss, Anselm L./Corbin, Juliet M. (1996): Grounded Theory. Grundlagen
qualitativer Sozialforschung. Weinheim: Beltz Psychologie Verlags Uni-
on.

Strauss, Anselm L. (1994): Grundlagen qualitativer Sozialforschung. Da-
tenanalyse und Theoriebildung in der empirischen soziologischen For-
schung. Miinchen: Fink.

Stritbing, Jorg (2011): Theoretisches Sampling. In: Bohnsack, Ralf/Marotz-
ki, Winfried/Meuser, Michael (Hg.): Hauptbegriffe qualitativer Sozialfor-
schung. 3. Aufl. Opladen, Farmington Hills MI: Verlag Barbara Budrich,
154-156.

14.02.2026, 16:44:33.


http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Stienen_de.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Stienen_de.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht__Stolz.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht__Stolz.pdf
https://www.ncbi.ch/uploads/Files/pdf/Artikel_Strahm_4_02.pdf
https://www.ncbi.ch/uploads/Files/pdf/Artikel_Strahm_4_02.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Stienen_de.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Stienen_de.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht__Stolz.pdf
http://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht__Stolz.pdf
https://www.ncbi.ch/uploads/Files/pdf/Artikel_Strahm_4_02.pdf
https://www.ncbi.ch/uploads/Files/pdf/Artikel_Strahm_4_02.pdf

Literaturverzeichnis

Talal, Asad (1990): Multiculturalism and Brithish identity in the wake of the
Rushdie affair. Politics and Society 18(4), 452-480.

Tezcan, Levent (2007): Kultur, Gouvernalitit der Religion und der Integrati-
onsdiskurs. In: Wohlrab-Sahr, Monika/Tezcan, Levent (Hg.): Konfliktfeld
Islam in Europa. Baden-Baden: Nomos, 51-74.

Tietze, Nikola (2001): Islamische Identititen. Formen muslimischer Religiosi-
tit junger Manner in Deutschland und Frankreich. Hamburg: Hamburger
Edition.

Traunmilller, Richard (2018): Religion und Sozialkapital. In: Pollack, Det-
lef/Krech, Volkhard/Miiller, Olaf/Hero, Markus (Hg.): Handbuch Religi-
onssoziologie. Wiesbaden: Springer VS, 911-933.

Tunger-Zanetti, Andreas (2017): Zahlen zu Mitgliedern in Moscheevereinen.
Emailkorrespondenz, 23. Mirz 2017.

Tunger-Zanetti, Andreas (2013a): The many facing the »other« (within).
In: Behloul, Samuel M./Leuenberger, Susanne/Tunger-Zanetti, Andreas
(Hg.): Debating Islam. Negotiating Religion, Europe, and the Self. Biele-
feld: transcript, 223-226.

Tunger-Zanetti, Andreas (2013b): »Against Islam, but not against Muslims«.
Actors and attitudes in the Swiss minarett vote. In: Behloul, Samuel
M./Leuenberger, Susanne/Tunger-Zanetti, Andreas (Hg.): Debating Is-
lam. Negotiating Religion, Europe, and the Self. Bielefeld: transcript, 285-
312.

Tunger-Zanetti Andreas (2013¢) in Linder, Karin (2013): Zwischen Moschee
und Matterhorn. Radio SRF DRS2 (= Kontext). URL: www.srf.ch/sendun-
gen/kontext/zwischen-moschee-und-matterhorn-s [Stand: 23. April
2013].

Udem, Peter (2018): Redensarten-Index. Worterbuch fiir Redensarten, Re-
dewendungen, idiomatische Ausdriicke, Sprichworter, Umgangssprache
(Website). Peter Udem Internet-Dienstleistungen. URL: https://www.
redensarten-index.de/suche.php [Stand: 28. Januar 2019].

Unesco (2012): International Standard Classification of Education (ISCED)
2011. Paris: United Nations Educational, Scientific and Cultural Organi-
zation (UNESCO).

Urban Dictionary (2017): »diss« (Webseite). Urban Dictionary Online.
URL: www.urbandictionary.com/define.php?term=diss [Stand: 26. Janu-
ar 2019].

Wackerlig, Oliver (2014): Das Fanal von Wangen. Der Schweizer Minarettdis-
kurs — Ursachen und Folgen. Saarbriicken: AV Akademikerverlag.

14.02.2026, 16:44:33.

3317


https://www.redensarten-index.de/suche.php
https://www.redensarten-index.de/suche.php
http://www.urbandictionary.com/define.php?term=diss
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.redensarten-index.de/suche.php
https://www.redensarten-index.de/suche.php
http://www.urbandictionary.com/define.php?term=diss

338

Islam, Gender, Intersektionalitat

Walgenbach, Katharina (2016): Von Differenz und Differenzen: Methodologi-
sche Herausforderungen und Chancen einer Komplexititssteigerung in
der Historischen Bildungsforschung. In: Groppe, Carola/Kluchert, Ger-
hard/Matthes, Eva (Hg.): Bildung und Differenz. Historische Analysen zu
einem aktuellen Problem, 39-62.

Walgenbach, Katharina (2014): Heterogenitit — Intersektionalitit — Diversity
in der Erziehungswissenschaft. Opladen u.a.: Verlag Barbara Budrich.

Walgenbach, Katharina (2013): Postscriptum: Intersektionalitit — Offenheit,
interne Kontroversen und Komplexitit als Ressourcen eines gemeinsa-
men Orientierungsrahmens. In: Lutz, Helma/Vivar, Maria Teresa Herre-
ra/Supik, Linda (Hg.): Fokus Intersektionalitit. Bewegungen und Veror-
tungen eines vielschichtigen Konzeptes. 2. Aufl. Wiesbaden: Springer VS,
265-277.

Walgenbach, Katharina (2012a): Intersektionalitit als Analyseperspektive he-
terogener Stadtriume. In: Scambor, Elli/Zimmer, Frink (Hg.): Die inter-
sektionelle Stadt. Geschlechterforschung und Medienkunst an den Ach-
sen der Ungleichheit. Bielefeld: transcript, 81-92.

Walgenbach, Katharina (2012b): Intersektionalitit — eine Einfithrung (Web-
seite). Bergische Universitit Wuppertal, Portal Intersektionalitit. URL:
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/
walgenbach-einfuehrung/ [Stand: 28. Oktober 2019].

Walgenbach, Katharina (2012c): Gender als interdependente Kategorie. In:
Walgenbach, Katharina/Dietze, Gabriele/Hornscheidt, Antje/Palm, Kers-
tin (Hg.): Gender als interdependente Kategorie. Neue Perspektiven auf
Intersektionalitit, Diversitit und Heterogenitit. 2. Aufl. Opladen: Verlag
Barbara Budrich, 23-64.

Walgenbach, Katharina/Dietze, Gabriele/Hornscheidt, Antje/Palm, Kerstin
(Hg.) (2012): Gender als interdependente Kategorie. Neue Perspektiven auf
Intersektionalitit, Diversitat und Heterogenitit. Opladen: Verlag Barbara
Budrich.

Walthert, Rafael (2010): Ritual, Individuum und religiése Gemeinschaft.
Das International Christian Fellowship Ziirich. In: Liddeckens, Doro-
thea/Walthert, Rafael (Hg.): Fluide Religion. Neue religiése Bewegungen
im Wandel; theoretische und empirische Systematisierungen. Bielefeld:
transcript, 243-268.

Wilty, Carla Sophia (2018): Verbot zum Tragen von Kopftuch oder Piercing
durch den Arbeitgeber. Ziirich: Dike.

14.02.2026, 16:44:33.


http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/walgenbach-einfuehrung/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/walgenbach-einfuehrung/
https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/walgenbach-einfuehrung/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/walgenbach-einfuehrung/

Literaturverzeichnis

Weber, Max (1995 [1904]): Die »Objektivitit« sozialwissenschaftlicher und so-
zialpolitischer Erkenntnis. Schutterwald/Baden: Wissenschaftlicher Ver-
lag.

Weiss, Hilde (Hg.) (2007): Leben in zwei Welten. Zur sozialen Integration aus-
lindischer Jugendlicher der zweiten Generation. Wiesbaden: VS Verlag
fiir Sozialwissenschaften.

Weiss, Hilde/Ates, Giilay/Schnell, Philipp (Hg.) (2016): Muslimische Milieus
im Wandel? Religion, Werte und Lebenslagen im Generationenvergleich.
Wiesbaden: Springer VS.

Weiss, Hilde/Schnell, Philipp/Ates, Giilay (Hg.) (2014): Zwischen den Genera-
tionen. Transmissionsprozesse in Familien mit Migrationshintergrund.
Wiesbaden: Springer VS.

Weisskoppel, Cordula (2008): »You don't get lost«. Transnationales Han-
deln von Sudanesen in einer protestantischen Kirchgemeinde. In: Lau-
ser, Andrea/Weisskoppel, Cordula (Hg.): Migration und religiése Dyna-
mik. Ethnologische Religionsforschung im transnationalen Kontext. Bie-
lefeld: transcript Verlag, 75-103.

Weisskoppel, Cordula (2005): »Kreuz und quer. Zur Theorie und Praxis der
multi-sited-ethnography«. Zeitschrift fiir Ethnologie 130(1), 45-68.

Wellgraf, Stefan (2015): Der Boxerstil: Zu Ungleichheitsdimensionen alltags-
isthetischer Praktiken. In: Bereswill, Mechthild/Degenring, Folkert/Stan-
ge, Sabine (Hg.): Intersektionalitit und Forschungspraxis — wechselseitige Her-
ausforderungen. Minster: Westfilisches Dampfboot, 154-171.

Welsch, Wolfgang (2010): Was ist Was ist eigentlich Transkulturalitit? In: Dar-
owska, Lucyna/Liittenberg, Thomas/Machold, Claudia (Hg.): Hochschule
als transkultureller Raum? Kultur, Bildung und Differenz in der Universi-
tit. Bielefeld: transcript, 39-66.

Wensierski, Hans-Jiirgen von/Liibcke, Claudia (2012): Als Moslem fithlt man
sich hier auch zu Hause. Biographien und Alltagskulturen junger Muslime
in Deutschland. Opladen u.a.: Verlag Barbara Budrich.

Wensierski, Hans-Jiirgen von/Liibcke, Claudia (2011): In Deutschland habe ich
mit meinem Kopftuch nie Probleme gehabt. Zur Religiositit junger Mus-
lime der Zweiten Generation in Deutschland. In: Allenbach, Brigit/Go-
el, Urmila/Hummrich, Merle/Weisképpel, Cordula (Hg.): Jugend, Migra-
tion und Religion. Interdisziplinire Perspektiven. Baden-Baden: Nomos,
3-114.

14.02.2026, 16:44:33.

339


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340

Islam, Gender, Intersektionalitat

Wensierski, Hans-Jiirgen von/Litbcke, Claudia (Hg.) (2007): Junge Muslime
in Deutschland. Lebenslagen, Aufwachsprozesse und Jugendkulturen.
Opladen: Verlag Barbara Budrich.

West, Candance/Fenstermaker, Sarah (1995): Doing Difference. Gender & Soci-
ety 9(1), 8-37.

Wicker, Hans-Rudolf (2003): Einleitung: Migration, Migrationspolitik und
Migrationsforschung. In: Wicker, Hans-Rudolf (Hg.): Migration und die
Schweiz. Ergebnisse des Nationalen Forschungsprogramms »Migration
und interkulturelle Beziehungen«. Ziirich: Seismo, 12-62.

Wiedl, Nina (2008): Da‘wa — der Ruf zum Islam in Europa. Berlin: Schiler.

Wimmer, Andreas/Glick Schiller, Nina (2002): Methodological nationalism
and beyond: nation-state building, migration and the social sciences. Glo-
bal Networks 2.(4), 301-334.

Winker, Gabriele/Degele, Nina (2009): Intersektionalitit. Zur Analyse sozialer
Ungleichheiten. Bielefeld: transcript.

Winter, Rainer (2018): De Certeau und habituelle Verankerung von Taktiken,
2. Teil. Emailkorrespondenz, 21. September 2018.

Winter, Rainer (2017): De Certeau und habituelle Verankerung von Taktiken,
1. Teil. Emailkorrespondenz, 15. Mirz 2017.

Winter, Rainer (2008): Widerstindige Sozialitit im postmodernen Alltagsle-
ben. Das Projekt der Cultural Studies und die post-strukturalistische Dis-
kussion. In: Thomas, Tanja/Héhn, Marco (Hg.): Medienkultur und soziales
Handeln. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, 302-31s.

Winter, Rainer (2007): Das Geheimnis des Alltiglichen. Michel de Certeau und
die Kulturanalyse. Ostereichische Zeischrift fiir Soziologie 32(4), 21-39.

Wodak, Ruth (2002): Aspects of Critical Discourse Analysis. Zeitschrift fiir an-
gewandte Linguistik 36, 5-31.

Wyttenbach, Judith (2013): To swim or not to swim: Grundrechte und Inte-
gration — Riickblick auf zwei Bundesgerichtsentscheide. In: Kaya, Bii-
lent/DAmato, Gianni (Hg.): Kulturelle Vielfalt und die Justiz. Zirich:
Seismo, 93-107.

Young, Michael Dunlop (1961): The rise of the meritocracy, 1870-2023. An essay
on education and equality. Harmondsworth: Penguin.

Yuval-Davis, Nira (2013): Jenseits der Dichotomie von Anerkennung und Um-
verteilung: Intersektionalitit und soziale Schichtung. In: Lutz, Helma/Vi-
var, Maria Teresa Herrera/Supik, Linda (Hg.): Fokus Intersektionalitit.
Bewegungen und Verortungen eines vielschichtigen Konzeptes. 2. Aufl.
Wiesbaden: Springer VS, 203-221.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Ziegler, Holger (2008): Soziales Kapital und Agency. In: Homfeldt, Gin-
ther/Schréer, Wolfgang/Schweppe, Cornelia (Hg.): Vom Adressaten zum
Akteur. Soziale Arbeit und Agency. Opladen: Verlag Barbara Budrich, 83-
106.

Zhou, Min; Lee, Jennifer; Agius Vallejo, Jody; Tafoya-Estrada, Rosaura; Xiong
Sao, Yang (2008): Success Attained, Deterred, and Denied: Divergent
Pathways to Social Mobility in Los Angeles’s New Second Generation. The
Annals of the American Academy of Political and Social Science 620(1), 37-61.

Zurlinden, Melanie (2015): Religionsgemeinschaften in der direkten Demo-
kratie. Handlungsraume religioser Minderheiten in der Schweiz. Wies-
baden: Springer VS.

14.02.2026, 16:44:33.

341


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Transkriptionsregeln Interviews

Schweizerdeutsch-Hochdeutsch

Der schweizerdeutsche Text der Interviews wird ins Hochdeutsche iibersetzt.
Unschone Satzkonstruktionen werden bewusst beibehalten. Grammatika-
lische Unterschiede zwischen Schweizerdeutsch und Hochdeutsch werden
grundsitzlich nicht angepasst. Uniibersetzbare Formulierungen werden so
belassen und kursiv geschrieben (z.B. momou, oder Gymer, Gstiirm, schrig iifahre).

Sprechpausen
Kiirzere Sprechpausen drei Piinktchen ...
Lingere Sprechpause drei Piinktchen in Klammer (...)

Gleichzeitig Gesprochenes

Gleichzeitig Gesprochenes Doppelschrigstrich //

Bsp.: N spricht mhm gleichzeitig wie die Interviewte aus:

D: und ausserdem ist das Wetter sehr schon heute, //N: mhm// D: finden Sie
nicht?

Laut Gesprochenes/Betontes
Laut Gesprochenes und Betontes unterstreichen

Unsicher in Verschriftung

Unsicher in der Verschriftung: Doppelklammer (().

Wenn man meint, etwas verstanden zu haben, aber man ist nicht sicher, Wor-
ter oder Wort in Doppelklammer, falls man jedoch gar nichts verstehen kann,
leere Doppelklammer

Bsp.: D: (und ausserdem)) ist das Wetter sehr schén heute

Bsp.: D: () ist das Wetter sehr schon heute

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344 Islam, Gender, Intersektionalitat

Averbale Ausdriicke

Averbale Ausdriicke wie schweres Ausatmen oder Einatmen oder Zhnliches in
Klammern notieren.

schweres Ausatmen (D atmet schwer aus)

Lachen (D lacht)

Angedeutetes Lachen oder Licheln (D halbes Lachen)

Lautstarke/Tempo

Falls auffillig, Lautstirke in Klammer

D: (sehr leise) und ausserdem ist das (lauter) Wetter sehr schon heute, (nor-
male Lautstirke) jedenfalls (langsam) spielen die Kinder draussen

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturwissenschaft

Gabriele Dietze

Sexueller Exzeptionalismus
S EX U E |_ |_ E H Uberlegenheitsnarrative in Migrationsabwehr und
Rechtspopulismus

Gabriele Dietze

2019, 222 S., kart., Dispersionsbindung, 32 SW-Abbildungen
19,99 € (DE), 978-3-8376-4708-2
E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4708-6

R Gabriele Dietze, Julia Roth (eds.)
JULIA ROTH (£D5 ) Right-Wing Populism and Gender
RIGHT-WING European Perspectives and Beyond
POPULISM

AND GENDER April 2020, 286 p., pb., il
35,00 € (DE), 978-3-8376-4980-2

ANDEEXOND E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4980-6

Stephan Giinzel
Raum
Eine kulturwissenschaftliche Einfiihrung

Raum
Mérz 2020, 192 S., kart.
i 20,00€ (DE), 978-3-8376-5217-8
E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5217-2

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturwissenschaft

Maria do Mar Castro Varela, Nikita Dhawan
Postkoloniale Theorie

Eine kritische Einfiihrung

Postkoloniale

Theorie Februar 2020, 384 S., kart.

25,00€ (DE), 978-3-8376-5218-5

E-Book: 22,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5218-9

Thomas Hecken, Moritz Bafiler, Elena Beregow,

POP Robin Curtis, Heinz Driigh, Mascha Jacobs,

Annekathrin Kohout, Nicolas Pethes, Miriam Zeh (Hg.)
POP
Kultur & Kritik (Jg. 9, 1/2020)

MMMMM

April 2020, 180 S., kart.
16,80 € (DE), 978-3-8376-4936-9
E-Book: 16,80 € (DE), ISBN 978-3-8394-4936-3

[iranscrir]

Birgit Althans, Kathrin Audehm (Hg.)

Kultur und Bildung - kulturelle Bildung?
Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften, Heft 2/2019

2019, 144 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-4463-0
E-Book: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4463-4

Kultur und Bildung —
kulturelle Bildung?

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 16:44:33. - Op


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839453186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1 Einleitung
	2 Theoretische Rahmung
	2.1 Der Islamdiskurs in der Schweiz und die Differenzkategorie »Muslimin«
	2.1.1 »Religiöses Othering«
	2.1.2 Die diskursive Differenzkategorie »Muslimin«
	2.1.3 Weitere in der Deutschschweiz relevante Diskurse

	2.2 Intersektionelle Perspektive in Bezug auf den Zugang zu Bildung
	2.3 Perspektive der Handlungsfähigkeit innerhalbder intersektionellen Beschränkungen

	3 Annäherung an das Forschungsfeld
	3.1 Musliminnen und Muslime in der Schweiz: ein Überblick
	3.2 Anknüpfungspunkte: Forschung zu adoleszentenSecondas*os muslimischen Glaubens im Kontext desgesellschaftspolitischen Islamdiskurses in der Schweiz
	3.3 Schweizerisches Bildungssystem im Kontext von sozialer Ungleichheit
	3.3.1 Überblick: Gliederung des Bildungssystems in der Schweiz
	3.3.2 Jugendliche mit »Migrationshintergrund« in Übergängenim Bildungssystem in der Schweiz


	4 Methodisches Vorgehen
	4.1 Sample: Forschen zu Musliminnen im Spannungsfeld zwischen»methodological Islamism« und »strategical essentialism«
	4.2 Zugang zum Feld: Multi-Sited Ethnography
	4.3 Biografisch‐narrative, themenzentrierte Interviews
	4.4 Codierung und kontinuierliche Auswertung:datengeleitete Theoriebildung nach der Grounded-Theory-Methodologie(GTM) kombiniert mit einer fallzentrierten Perspektive

	5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas muslimischen Glaubens in der Deutschschweiz
	5.1 Typus 1: »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als Muslima
	5.1.1 Zara
	5.1.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«der kämpferischen Selbstbehauptung als emanzipierte bzw. dezidiert religiöse Muslima

	5.2 Typus 2: »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens
	5.2.1 Xhemile
	5.2.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«des zielstrebigen Aufsteigens

	5.3 Typus 3: »Taktik« der religiösen Vergemeinschaftung
	5.3.1 Esma
	5.3.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«der religiösen Vergemeinschaftung

	5.4 Typus 4: »Taktik« der widerständigen Mikropraktiken
	5.4.1 Duaa
	5.4.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«der widerständigen Mikropraktiken


	6 Exkurs:Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation junger Secondas muslimischen Glaubens im Wandel
	7 Zusammenfassung und Schlussdiskussion: Die doppelte Rolle der Religion in Bildungsbiografien junger Secondas muslimischen Glaubens
	7.1 Religion als Differenzkategorie: Manifestationender Differenzkategorie »Muslimin« in Bildungsbiografien
	7.2 Religion als Ressource: Manifestation von religiöser Praxis, religiöser Selbstrepräsentation und religiöser Vergemeinschaftung als Ressource in Bildungsbiografien
	7.3 Fazit und Ausblick

	Dank
	Literaturverzeichnis
	Transkriptionsregeln Interviews

