
Neue Kollektivitäten: Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und
Ulrich Beck

Von Sven Opitz

Zusammenfassung: Sowohl Bruno Latour als auch Ulrich Beck verwenden die Kategorie des
Kosmopolitischen, um die Bildung neuer Formen von Kollektivität zu erfassen. Dieser Beitrag
arbeitet heraus, wie die Autoren dabei die Dimensionen des Sozialen und des Politischen in höchst
unterschiedlicher Weise aufeinander beziehen. So beschreibt Beck eine primär soziale Konstitution
des Kosmopolitischen. Für ihn entstehen neue Kollektive durch die universalisierende Kraft von
Weltrisiken. Demgegenüber konzipiert Latour eine kosmopolitische Konstitution des Sozialen. Ihm
zufolge wird die Herstellung von Kollektivität im Erdsystem von Gaia durch die Unterscheidung
von Freund und Feind bestimmt. Allerdings lässt sich ebenfalls eine Verkehrung dieses Kontrasts
feststellen: Beck erwägt die Möglichkeit antagonistischer Risikokonflikte, während Latour für die
Einrichtung technisch-ästhetischer Feedbackmechanismen plädiert, welche die kollektive Verbun-
denheit im Erdmilieu sinnlich erfahrbar machen. Der Artikel demonstriert, dass sowohl Beck als
auch Latour unvermittelt zwischen einer Über- und Unterpolitisierung der neuen Kollektivitäten
schwanken. Bei beiden gewinnen in diesem Zusammenhang moralische Erwägungen an Bedeutung.

Von Wurzelknöllchen und Algen: kosmopolitische Weltgesellschaftlichkeit
Im Mai 2014 hat die Frankfurter Allgemeine Zeitung Ulrich Beck und Bruno Latour zu einem
Gespräch über den Stand der Welt geladen. Unter der Überschrift „Die Apokalypse duldet
keinen Sachzwang“ sollen beide Soziologen insbesondere über die Auswirkungen und Heraus-
forderungen der Erderwärmung sprechen. Trotz der Differenzen, die sich in der Diskussion
abzeichnen, stimmen beide darin überein, dass die Soziologie des Globalen gegenwärtig in
neuer Form mit dem Problem des Politischen konfrontiert ist. Latour formuliert sein Programm
diesbezüglich wie folgt:

Zu überwinden wäre die Vorstellung, dass humans gegen humans stehen. Nein, Kosmos steht gegen
Kosmos. In Abwandlung der Hobbeschen Theorie befinden wir uns in einem ganz neuen Natur-
zustand. In einem Krieg aller gegen alle, in dem die Protagonisten nicht nur Wölfe und Schafe sind,
sondern auch Thunfisch und Kohlendioxid, der Meeresspiegel, Wurzelknöllchen oder Algen. Das
Problem ist, dass dieser Naturzustand, anders als bei Hobbes, nicht in der grauen Vorzeit liegt – er
ist unsere Gegenwart. Wir erkennen, dass wir ein zivilisiertes Gemeinwesen nur schrittweise bauen
können. Und auf diese Weise nach einem neuen Leviathan suchen, der mit Gaia fertig wird. (Beck /
Latour 2014)

Ein neuer Leviathan, die Schaffung eines Gemeinwesens im Angesicht von Gaia, eine neue
Kosmopolitik, Knollengewächse und Algen inbegriffen – selbst wenn man einen Teil des rhe-
torischen Furors abzieht, fordert die hier angelegte Programmatik die sozialwissenschaftlichen
Denkgewohnheiten heraus. Immerhin sieht Latour ein unhintergehbar politisches Element in
den Verbindungen zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Wesen am Werk (vgl.
Latour 2001; 2004 a). Die mannigfachen Relationen zwischen heterogenen Agentien gehen
aus seiner Sicht mit der Bildung neuartiger kosmopolitischer Kollektive einher (Latour 2007:
436, 450; vgl. auch Schillmeier 2011), deren friedliche Koextistenz alles andere als gesichert
erscheint. Die gegenwärtige Aufgabe besteht darin, eine neue Verfassung angesichts der glo-
balen ökologischen Krise zu finden.

Zwar legt Ulrich Beck in dem Gespräch eine weniger schillernde Beschreibung der Gegen-
wart vor. Dennoch überschneiden sich seine Einlassungen an einem entscheidenden Punkt mit
denen Latours. Auch Beck sieht die aktuelle globale Situation durch die Formierung kosmo-
politischer Kollektive gekennzeichnet (vgl. Beck / Levy 2013; Beck et al. 2013). Er greift in

Soziale Welt 67 (2016), S. 249 – 266, DOI: 10.5771/0038-6073-2016-3-249

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


diesem Zusammenhang auf seinen Befund zurück, dass die Dynamik der Weltrisikogesell-
schaft Arten der Verbundenheit generiert, welche die Gemeinschaftsfassungen der Staaten
durchkreuzen. Die Weltrisikogesellschaft setze ein „kosmopolitisches Moment“ frei, insofern
die Antizipation existenzieller Gefahren grenzübergreifende Solidaritäten stifte (Beck 2007 a:
94ff). Somit unterscheidet sich Becks Lagebericht von dem Latours zwar dahingehend, dass
er gerade keinen Kriegszustand diagnostiziert. Jedoch konstatiert er ebenfalls einen Modus der
Vergesellschaftung im Horizont globaler Katastrophen, der in unauflöslicher Weise mit einem
politischen Projekt der Bildung neuer Kollektive verknüpft ist.1

Die Kategorie des Kosmopolitischen besitzt demnach sowohl für Latour als auch für Beck
einen zentralen Stellenwert. Ohne die konzeptuellen Gemeinsamkeiten an diesem Punkt über-
treiben zu wollen (vgl. Beck 2005; Latour 2004 b), teilen beide Autoren doch ein begriffsstra-
tegisches Motiv. Die Kategorie dient jeweils dazu, soziale und politische Beziehungen als ko-
konstitutiv zu begreifen. Damit aber wird ein Grundkonsens der Soziologie infrage gestellt:
die Überzeugung, dass die Frage nach der Möglichkeit sozialer Ordnung nicht mit dem Verweis
auf das Politische zu beantworten ist, weil die Gesellschaft ihre eigenen (Un-)Ordnungsme-
chanismen besitzt (vgl. Luhmann 1993; Bröckling et al. 2015). Das soziale Gefüge wird von
der Soziologie gerade nicht im Leviathan verankert, die moderne Gesellschaft ist laut diszi-
plinärer Mehrheitsmeinung keine politische Gesellschaft (vgl. Marchart 2013).2 Unter derar-
tigen Vorzeichen kann Politik nur eine Rationalität, ein Feld, ein Teilbereich sein. Sie bildet
nur eine gesellschaftliche Provinz, die zudem im weltgesellschaftlichen Konzert über massive
Standortnachteile verfügt. Es ist exakt eine derartige Soziologie der Politik der Weltgesell-
schaft, über die Latour und Beck in ihren Versionen des Kosmopolitischen hinausgehen. Sie
kündigen den Konsens über die nicht-politische Konstitution des gesellschaftlichen Bandes
auf, indem sie darlegen, wie eine spezifische Form des In-Gesellschaft-Seins unhintergehbar
eine spezifische Form des Politisch-Seins generiert.

Der vorliegende Artikel soll die wechselseitige Einfaltung des Sozialen und des Politischen
untersuchen, die Beck und Latour jeweils vornehmen. Aus Sicht beider Autoren impliziert eine
bestimmte Art, sozial verbunden zu sein, zum einen immer schon eine bestimmte Politik der
Kollektivität; zum anderen zielt diese Politik auf die Artikulation der sozialen Verbindungen.
Dabei unterscheiden sich Beck und Latour in der Art und Weise, wie sie die soziale Konstitution
des Kosmopolitischen und die kosmopolitische Konstitution des Sozialen begreifen. Für Beck
ergibt sich das Kosmopolitische aus einer „Ontologie des Risikos“ (Beck 2009: 11). Die Anti-
zipation katastrophaler Gefahren hat für Beck aufgrund des grenzüberschreitenden Charakters
der Risiken einen universalisierenden Effekt. Für Latour hingegen ergibt sich aus der geolo-
gischen Ko-Implikation menschlichen Handelns im Zeitalter des Anthropozän ein Primat der
Politik. Der gemeinsame Raum des fragilen Erdsystems produziert zwar territoriale Verbun-
denheiten, befördert aber auch Akte der Ausgrenzung und potentielle Feindschaften (vgl.
Latour 2015).

1 Wer sich an den hier verwendeten Termini stößt, der kann in Bezug auf Latour die „sozialen Bezie-
hungen“ durch „Konnektivitäten“, die „politischen Beziehungen“ durch „Kollektivitäten“ sowie die
„Gesellschaft“ bzw. das „In-Gesellschaft-Sein“ durch „Assoziationen“ ersetzen. Diese terminologi-
schen Differenzen werden im Fortgang des Arguments einen Unterschied machen und einzuholen sein.
Sie sind jedoch zunächst hinderlich, um den soziologischen Einsatz beider Autoren zu umschreiben.
Deshalb werden zur Demarkation des Problemhorizonts Termini verwendet, die angesichts der jüngsten
Theorieentwicklung eher klassisch anmuten.

2 Dieser Grundkonsens der Soziologie wurde praktisch seit seinem Entstehungsmoment von unter-
schiedlichen Strängen kritischer Theorie herausgefordert, die auf den machtförmigen oder umkämpften
Charakter von Vergesellschaftungsprozessen hingewiesen haben. Zugleich zeigt sich in der Gesamt-
schau der aktuellen Sozialtheorien des Politischen jedoch, dass die Referenzautoren eher an den Rän-
dern der Soziologie operieren (vgl. Bedorf / Röttgers 2010; Bröckling / Feustel 2012).

250 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


Der Vergleich der Ansätze vermag schließlich ein fundamentales Problem zutage zu beför-
dern, das beide in Bezug auf die Intensität ihrer Kosmopolitik teilen. Wie zu zeigen sein wird,
oszillieren Beck und Latour in geradezu spiegelbildlicher Weise zwischen einer Überpoliti-
sierung und einer Unterpolitisierung globaler Beziehungen, ohne den Übergang zwischen bei-
den Extrempolen kontrollieren zu können. Bei beiden erlangt an diesem Umschlagpunkt ein
Element eine tragende Bedeutung, das mit jeweils unterschiedlichen Mitteln eigentlich aus den
kosmopolitischen Entwürfen gebannt werden sollte: Sowohl Beck als auch Latour muss letzt-
lich auf ein genuin ethisches Kalkül bauen, um zwischen Über- und Unterpolitisierung ein
wohltemperiertes Verhältnis zu schaffen.

Kosmopolitischer Realismus bei Ulrich Beck: Weltrisikogesellschaft und
Weltrisikokollektive
Ulrich Beck verbindet die Übernahme des alteuropäischen Begriffs des Kosmopolitischen mit
einer starken Abgrenzungsgeste: Gegen den Kosmopolitismus der Philosophen wird ein „kos-
mopolitischer Realismus“ (Beck / Grande 2007: 38) in Stellung gebracht, der über eine „wirk-
lichkeitswissenschaftliche Basis“ verfügt (Beck 2009: 15). An dieser Reklamierung einer
empirischen Sachlichkeit hängt das Selbstverständnis des Soziologen. Der Soziologe ver-
schreibt sich keinem „Idealismus“ (Beck / Grande 2007: 38) und beginnt mit keiner normativen
Forderung, dass die Welt nach kosmopolitischer Maßgabe geordnet werden soll. Stattdessen
verweist er darauf, dass dem gegenwärtigen Stand der Vergesellschaftung kosmopolitische
Normen bereits innewohnen.3 Die soziale Realität selbst birgt eine kosmopolitische Realität,
von der eine entsprechende „kosmopolitische Realpolitik“ (Beck 2007 b: 289) auszugehen hat.

Diese genuin soziale Konstitution des Kosmopolitischen ist für Beck historisch datiert. Sie
ergibt sich im Zuge der Entstehung der Weltrisikogesellschaft (vgl. Beck 2007 a). Weltrisiken
wie die Erderwärmung, der atomare GAU oder die globale Finanzkrise sind ein durch und
durch gesellschaftliches Fabrikat. Sie entstehen als nicht-intendierter Effekt der Erfolge jener
historischen Formation, die Beck „erste Moderne“ nennt. In der Gegenwart erweisen sich die
Weltrisiken als eine Art totales soziales Faktum. Aufgrund ihres gleichermaßen all-durch-
dringenden wie hyperdringlichen Charakters prägen sie den gesellschaftlichen Handlungs-
horizont. Dabei fordern sie ausgerechnet jene Ordnung heraus, von der sie hervorgebracht
wurden. Im Weltrisiko artikuliert sich die der modernen Gesellschaft eigene „Eskalationsten-
denz“ (Beck / Rosa 2014: 467), die ebendiese Gesellschaft unter massiven Veränderungsdruck
setzt. Insbesondere die am Nationalstaat ausgerichteten Institutionen versagen im Umgang mit
Risiken von katastrophalem Ausmaß und planetarischer Reichweite. Indem die Weltrisiken
über diesen Rahmen hinausweisen, erzeugen sie ein „kosmopolitisches Moment“ (Beck

3 Beck grenzt sich insbesondere von Immanuel Kant ab: „Cosmopolitanism, then, does not mean – as it
did for Immanuel Kant – an asset, a task, that is to order the world.“ (2007: 287) Tatsächlich ist der
Unterschied zum Aufklärungsphilosophen jedoch diffiziler. Immerhin entstammt Kants Konzeption
des Weltbürgerrechts keinem Ideenhimmel, sondern haftet ganz empirisch an der Oberfläche der Erde.
Weil diese „Kugelfläche“ (Kant 1977: 214) geographisch begrenzt ist, stehen die Menschen unhinter-
gehbar in wechselseitigem Kontakt. Das Weltbürgerrecht ratifiziert diesen globalen Grundsachverhalt
lediglich in juridischer Form. Es räumt jedem Menschen überall auf Welt das Recht ein, sich anderen
„zur Gesellschaft anzubieten“ (Kant 1977: 2014). Auch bei Kant ist das kosmopolitische Programm
folglich in quasi-sozialen Beziehungen angelegt, die sich ihm zufolge auf der Erde natürlich ergeben,
insofern der Planet die gerundete Fläche bereitstellt, auf der „alle Menschen […] auf einander wech-
selseitig einfließen können“ (Kant 1977: 203). Deshalb ist Bruno Latour zuzustimmen, wenn er Beck
gegen dessen Selbstpositionierung in die Traditionslinie Kants einordnet. Vielleicht ist dieser empiri-
sche Bezug in Kants Argument sogar insgesamt dafür verantwortlich, dass die politisch-philosophische
Debatte um das Kosmopolitische in der Soziologie überhaupt so starke Resonanzen erzeugt hat (vgl.
z.B. Fine / Boon 2004).

Neue Kollektivitäten: Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und Ulrich Beck 251

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


2007 a: 94ff). In ihrer bloßen sozialen Existenz drängen sie auf eine politische Organisation
des Gemeinsamen, die endgültig mit der Chimäre einer Nationalgesellschaft bricht.

Bei der Herleitung des kosmopolitischen Moments verfährt Beck demnach strikt gemäß der
Prämisse des Soziologen, der Soziales durch Soziales erklärt: Der soziale Tatbestand des
Weltrisikos bildet die Möglichkeitsbedingung des Kosmopolitischen. Die „Aussicht auf die
Selbstvernichtung allen Lebens auf der Erde“ (Beck 2007 a: 61) erzeugt einen „Menschheits-
schock“ (Beck 2007 a: 96), dem Beck eine „aufklärerische Funktion“ (Beck 2007 a: 96)
zuspricht, weil durch ihn ein globales Schicksal bewusst wird. Das Weltrisiko birgt eine Qua-
lität der All-Inklusion: „Alle sitzen in einem gemeinsamen globalen Gefahrenraum – ohne
Ausgang.“ (Beck 2007 a: 111) Partikulare Identitätsmerkmale wie „Hautfarbe, Religion,
Nationalität, Lage“ verlieren an Prägekraft angesichts der „traumatischen Erfahrung der
erzwungenen Gemeinsamkeit globaler Risiken, die die Existenz aller bedrohen“ (Beck 2007 a:
111). Diese Universalität der Betroffenheit produziert unweigerlich einen Zwang zum weltweit
gemeinsamen Handeln. Die kosmopolitische Qualität der Weltrisikogesellschaft ist deshalb
für Beck schlichtweg ein wirklichkeitswissenschaftlich verbrieftes Faktum. Wenn Beck also
einen neuen Gesellschaftsvertrag in Form eines im Weltmaßstab abzuschließenden „Risiko-
vertrags“ (Beck 2007 a: 25) fordert, dann darf man nicht übersehen, dass der primäre Impuls
dazu keinem souveränen Gründungsakt entstammt. Das Kosmopolitische ergibt sich aus dem
Transformationsprozess zur Weltrisikogesellschaft, in dem es unhintergehbar angelegt ist.

Dieses Primat der sozialen Konstitution des Kosmopolitischen gegenüber der kosmopoliti-
schen Konstitution des Sozialen wird insbesondere an Becks Konzeptualisierung einer neuar-
tigen Form von globaler Kollektivität deutlich: den Risiko-Kollektiven. In Absetzung von den
„imagined communities“ (Anderson 1991) der ersten Moderne erlebten wir gegenwärtig eine
„re-imagination of collectivities […] shaped […] by the continuous exposure, perception and
interpretation of world risks.“ (Beck / Levy 2013: 5) Die Energie zur Umwandlung moderner
Kollektivität geht also von dem risikoinduzierten Menschheitsschock aus. Dieser führt zur
Erosion der institutionell im Nationalstaat eingefassten Form der Zugehörigkeit und eröffnet
dadurch den „kosmopolitischen Ausblick“ auf eine Pluralität transnationaler Gemeinschaften
(vgl. Beck / Sznaider 2006: 11 f). Wenn aber die Herstellung von Kollektivität – noch vor der
Produktion bindender Entscheidungen – die politische Funktion par excellence darstellt (vgl.
Nassehi 2002), dann verfügt das Kosmopolitische bei Beck über eine relativ schwache politi-
sche Intensität. Denn die Bildung neuer Formen der Kollektivität stellt sich bei Beck als Effekt
der Emergenz einer neuen Form von Sozialität ein. Das soziale Faktum des Weltrisikos rückt
grammatikalisch in die Position des Kollektivität begründenden Subjekts: „global risks
activate and connect actors across borders“ (Beck 2007 b: 287, Hervorh. S.O.).

Dieser relativ niedrige politische Intensitätsgrad des Kosmopolitischen zeigt sich auch in
Becks Bestimmung der raum-zeitlichen Struktur, welche die Risiko-Kollektive aufweisen. Der
entgrenzte Charakter der Weltrisiken führt zu einer „Krise der Territorialität“ (Beck / Levy
2013: 6), die mit einer „Delokalisierung“ (Beck 2007 a: 103) der Affiliationen korrespondiert:
„the other side of de-territorialization […] is cosmopolitization“ (Beck 2002 a: 31). Damit
verfällt Beck der problematischen Tendenz innerhalb der Soziologie, das Globale als einen
grenzenlosen „glatten“ Raum zu betrachten (vgl. dagegen Sassen 2008 sowie Opitz / Tellmann
2012). Mit diesem Abschied von der Territorialität erklärt er eine Raumqualität für irrelevant,
die es erlaubt, Prozesse der Inklusion und Exklusion wirksam zu implementieren (vgl. bereits
Simmel 1992: 690ff). Die Möglichkeit, dass politische Grenzziehungen durch Techniken der
Territorialisierung intensiviert werden könnten, räumt Beck mit seiner Diagnose der globalen
„zweiten Moderne“ von vorneherein aus. Er schließt vom alldurchdringenden Charakter der
Weltrisiken kurzerhand auf die Bildung deterritorialisierter Kollektivität. Aus dem potenziell
katastrophischen Bedrohungspanorama entsteht so ein relativ harmonisches Bild einer Welt,

252 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


in der Individuen vielfältige, räumlich ungebundene Bindungen knüpfen: „multiple attach-
ments driven by re-attachements and long-distance attachements“ (Beck / Levy 2013: 11). Die
existenzbedrohende Qualität der Weltrisiken führt im Prisma des methodologischen Kosmo-
politismus nicht zu Abgrenzung und Ausschluss, sondern zu grenzübergreifenden Anschlüs-
sen.

Die Abwertung des geopolitischen Raums geht einher mit einer Akzentverlagerung auf die
Zeitdimension. Die Risikokollektive bilden sich in der Antizipation zukünftiger Gefahren: „the
definition and construction of collectivity in cosmopolitan societies are about the definition
and construction of a globally shared collective future crisis.“ (Beck 2002 a: 27) Dabei kommt
zum Tragen, dass die Risiken der Gegenwart keiner Normalverteilung gehorchen und sich
folglich auch nicht probabilistisch kalkulieren lassen. Stattdessen brechen sie in absolut unvor-
hersehbarer Weise mit katastrophalen Folgen herein. Der Einsatzpunkt des Kosmopolitischen
liegt genau an jener Schwelle, an der die klassischen Versicherungstechnologien mit ihren
Kompensationsmechanismen an die Grenze stoßen: „Cosmopolitization […] opens our eyes
to the uncontrollable liabilities that something might happen to us, might befall us and which
at the same time might stimulate us to transcend borders […]. The shock of danger is a call
for a new beginning.“ (Beck 2007 b: 287 f, Hervorh. S.O.)4 Die Antizipation der in der Zukunft
drohenden planetarischen Notsituation markiert den potenziellen Anfang einer kollektiven
Vorsorgepolitik. Selbst die Angst, in der sich die gegenwärtig inaktuelle Bedrohung aktuali-
siert, wird zum kosmopolitischen Treiber: „humanity’s common fear has proved the last –
ambivalent – recource for making new bonds.“ (Beck 2002 b: 46, Hervorh. S.O.) In Abwe-
senheit einer positiven kosmopolitischen Vision schweißt die Angst vor den in der Zukunft
lauernden Gefahren das Kollektiv affektiv zusammen.

Einem Ruf nach einem neuen Anfang muss man jedoch nicht zwangsläufig folgen, eine
Ressource zum Knüpfen sozialer Bande kann man auch ungenutzt lassen. Die zuletzt ange-
führten Zitate enthalten folglich einen Hinweis darauf, dass Beck die soziale Konstitution des
Komsopolitischen durch eine kosmopolitische Konstitution des Sozialen ergänzt. Letztere
erscheint als notwendige Ergänzung der ersteren: Das Weltrisiko bildet aufgrund seiner
„Strukturmerkmale“ (Beck 2007 a: 316) lediglich die Bedingung der Möglichkeit für einen
kosmopolitischen Neubeginn, der im Anschluss an Hannah Arendt als schöpferische Über-
schreitung des aktuell gegebenen Ist-Zustands verstanden wird (vgl. Marachart 2005). Dass es
tatsächlich zu einer transnationalen Vergemeinschaftung im Dienste der vorsorgenden Risi-
kobearbeitung kommt, ist für Beck jedoch nicht gesichert. Für ihn scheint im Weltrisiko somit
ein Kosmopolitismus an sich angelegt zu sein, der noch zum Kosmopolitismus für sich werden
muss. In dieser Übergangszone übernimmt das politische Handeln die Führung. In Abhängig-
keit vom Verlauf konkreter Auseinandersetzungen wird sich immer erst noch erweisen müssen,
ob sich das kosmopolitische Skript bei der Formierung globaler Kollektivität durchsetzt. Die
Frage nach dem Politischen verweist folglich auf die Paradoxie, dass es noch einer kosmopo-
litischen Realpolitik bedarf, um das in der sozialen Realität angelegte kosmopolitische Moment
zu realisieren. Die kosmopolitische Konstitution des Sozialen besitzt den Status eines realen
Realitätsüberschusses, der zu artikulieren bleibt.

Beck selbst spitzt sein Argument an diesem Punkt auf die Alternative zwischen zwei Sche-
mata der Weltsicht zu, die mit zwei basalen Formen der politischen Instituierung sozialer
Beziehungen korrspondieren: das Schema des methodologischen Nationalismus und das des
methodologischen Kosmopolitismus. Jede der beiden Optiken korreliert mit einer bestimmten
Art, Weltrisiken zu sehen und im Rahmen von Konflikten zu behandeln. So neigt der metho-

4 Tatsächlich reichen Versicherungstechnologien weiter als Beck dies in seiner These von der Unversi-
cherbarkeit der Weltrisiken einzugestehen bereit ist (vgl. Collier 2008; Ericson / Doyle 2004). Für die
vorliegende Untersuchung des Kosmopolitischen ist diese Frage jedoch nicht von Bedeutung.

Neue Kollektivitäten: Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und Ulrich Beck 253

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


dologische Nationalismus zur Externalisierung von Weltrisiken. In epistemischer Hinsicht
werden „Sicht- und Relevanzgrenzen“ (Beck 2007 a: 299) etabliert, welche eine „räumliche
Segregation von Erzeuger- und Betroffenenkontexten“ (Beck 2007 a: 299) stützen. Jede Nation
strebt nach einer Maximierung der „Entscheidungsautonomie“, während im Gegenzug ein
„gezielter Export der Gefahr, deren Abwälzung auf Andere“ (Beck 2007 a: 299, im Original
kursiv) vorgenommen wird. Globale Machtverhältnisse äußern sich dementsprechend in unter-
schiedlichen Graden der Verletzlichkeit, aber auch in der Verfügung über ungleiche Ressour-
cen im Umgang mit Risiken und Gefahren.

Der methodologische Kosmopolitismus wendet sich gegen ein derartiges Externalisierungs-
programm. Gemäß seiner Prämissen gilt es, die „Unfasslichkeit“ (Beck 2007 a: 288) der Welt-
risiken in komplexe Interaktionsgefüge aus weltweiten Ursachen und Wirkungen zu dekom-
ponieren. Dazu müssten die Risiken zur Herstellung von transnationalen „Folgen-Öffentlich-
keiten“ (Beck 2007 a: 326) genutzt werden. Nur in derartigen Öffentlichkeiten, welche die
verwickelten Interdependenzen der Weltrisikoproduktion entfalten, erfolge eine Politisierung
nach kosmopolitischer Maßgabe: Das „zunehmende Bewusstsein globaler Zusammenhänge“
(Beck 2007 a: 323) führe dazu, dass Betroffene und Verursacher in gerechter Weise in die
Problembehandlung einbezogen würden. Kurzum, nur Handeln nach Maßgabe des methodo-
logischen Kosmopolitismus führt zur Bildung neuartiger Weltrisiko-Kollektive.

All dies läuft nicht ohne Konflikte ab, aber die Qualität der Konflikte ändert sich grundlegend
in Abhängigkeit von der jeweiligen Beobachtungsform. Konflikte im Schema des methodo-
logischen Nationalismus haben Beck zufolge eine Tendenz zu Verschärfung. Die „Dramati-
sierung im nationalen Opferraum“ trifft auf die „Entdramatisierung im nationalen Entscheid-
erraum“ (Beck 2007 a: 304). Diese Asymmetrie von Verursachern und Betroffenen macht
Konflikte in Verbindung mit der ungleichen Verteilung der Risikolasten „politisch so explosiv“
(Beck 2007 a: 300). Sobald Konflikte hingegen im Schema des methodologischen Kosmopo-
litismus geführt werden, erlangen sie eine „integrative Funktion“ (Beck 2007 a: 324). Die
weltöffentliche Ausstellung „uneingrenzbarer Risikovernetzungen“ (Beck 2007 a: 313) führt
nicht zum Krieg, sondern zu Verhandlungen. Eine entscheidende Rolle spielen dabei zivilge-
sellschaftliche Gruppen, die bei der Darstellung der Unausgrenzbarkeit von Risikofolgen über
die nötige Dramatisierungskompetenz verfügen. Nur so ist die „Wahrnehmung der Erdbevöl-
kerung [...] als ‚Schicksalsgemeinschaft‘“ (Beck 2007 a: 323) gewährleistet – für Beck die
zentrale Voraussetzung zur Befriedung der Risiko-Konflikte.

Akzeptiert man die Unterscheidung zwischen methodologischem Nationalismus und Kos-
mopolitismus, dann müsste die ultimative politische Entscheidung eigentlich diejenige zwi-
schen den beiden Schemata sein. Wenn die Schemata unterschiedliche politische Weltsichten,
Gemeinschaftskonstitutionen und Konfliktformen bedingen, wäre ihnen der Akt der politi-
schen Instituierung vorgelagert: Lebt man in einer Welt, in der nationale Geographien globale
Macht- und Ungleichheitsverhältnisse so konfiguireren, dass der Klimaflüchtling an der
Grenze jener Gemeinschaft abgewiesen wird, die durch ihre Lebensweise an seiner misslichen
Lage einen Anteil hat? Oder lebt man in einer Welt, in der dieser Anteil gesehen wird und
zusammen mit der Einsicht in die Nichtexternalisierbarkeit von Risiken zur Grundlage der
politischen Umgestaltung von Kollektivität wird? Man erkennt schon an der Form der Frage,
dass diese Alternative keine ist. Sie müsste theorielogisch die politische Frage im starken Sinn
sein, doch ist sie soziologisch und auch moralisch immer schon vorentschieden, weil die Ent-
schiedung für die erste der beiden Optionen schlichtweg die Struktur des Weltrisikos verkennt.
Sie ist keine Entscheidung, sondern ein anachronistischer Irrtum. Eine ernsthafte politische
Option stellt sie für Beck nicht dar. Damit zeichnet sich ab, dass Beck das Politische als unhin-
tergehbaren Faktor bei der Konstitution sozialer Verhältnisse einführt, es aber umgehend in
seiner Intensität stark eindämmt. Er vollzieht eine Bewegung, die Bonnie Honig (1993) als

254 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


„Displacment of Politics“ beschrieben hat: Im selben Zug, in dem die kosmopolitische Kon-
stitution des Sozialen als notwendiger Bestandteil der sozialen Konstitution des Kosmopoli-
tischen erscheint, wird das Politische schon wieder verschoben.

Die Alternative zwischen methodologischem Nationalismus und Kosmopolitismus ist das
Instrument dieser Verschiebung, die eine intensivere Politisierung abwehrt. Beck schneidet
die Unterscheidung nämlich in einer Art zu, dass eine Intensivierung der politischen Konflikte
bei gleichzeitiger Klarsicht auf die Struktur der Weltrisiken ausgeschlossen ist. Es gehört aber
nicht viel Phantasie zu der Annahme, dass der durchdringende wie dringliche Charakter von
Weltrisiken erkannt wird und zugleich Machtverhältnisse in extremer Härte entlang von Linien
ausgespielt werden, deren Verlauf nicht der Geometrie des methodologischen Nationalismus
folgt. Ebenso ist es durchaus möglich, dass gerade die radikale Ungewissheit der Weltrisiken
einen unerbittlichen Streit über deren Behandlung heraufbeschwört. Das wird umso wahr-
scheinlicher, je mehr man die von Beck konstatierte existenzielle Zukunftsangst in Rechnung
stellt. Und schließlich kann man davon ausgehen, dass sich angesichts einer ungleichen und
notorisch knappen Ressourcenverteilung eine andere, spannungsreichere Pluralität von Risiko-
Kollektiven herauskristallisiert als diejenige, die Beck im Milieu der Weltöffentlichkeit enste-
hen sieht. Alle diese Möglichkeiten schließt Beck nicht einfach empirisch, sondern konzeptuell
aus. Er übersteigert die universalisierende Kraft der Weltrisiken und übersetzt sie fast bruchlos
in die Konstitution von Risikogemeinschaften. Durch dieses Manöver werden große Macht-
asymmetrien, Externalisierungsstrategien und Ressourcenkonflikte auf das als anachronistisch
titulierte Schema des methodologischen Nationalismus begrenzt.

Allerdings stößt diese Verschiebung und Einhegung des Politischen bei Beck auch an ihre
Grenze. Die herabgedimmte Intensität des Politischen flammt immer wieder auf und sucht die
friedliche Szenerie seines Arguments heim. Eine derart symptomatische Wiederkehr des Poli-
tischen zeigt sich insbesondere an zwei Punkten. So spielt Beck immer wieder mit dem Gedan-
ken, dass Weltrisiken Strukturmerkmale aufweisen, die zu tiefgreifenden globalen Spaltungen
führen könnten. In Anlehnung an die Risikosoziologie Niklas Luhmanns (2005: 126ff) setzt
er Risiken mit Risikonflikten gleich, in denen sich die geteilte Welt in „antagonistische, ja
inkommensurable Welten“ (Beck 2007 a: 348) aufgliedert: Verursacher und Empfänger von
Gefahren bzw. Profiteure und Verlierer von riskanten Entscheidungen. Damit aber ist die
Möglichkeit angedeutet, dass die Konfliktstruktur der Weltrisikogesellschaft scharfen Anta-
gonismen Raum gibt, die unter postnationalen Bedingungen entlang neuartiger Gräben und in
Ausbildung neuartiger Kräfteverhältnisse ausgefochten werden.

Aufschlussreich im Hinblick auf die Frage des Politischen ist ferner ein Aufsatz, den Beck
(2002 b) nach den Anschlägen vom 11. September 2001 geschrieben hat. Zwar beschwört auch
dieser Text primär den „feindbildlosen Kitt“, den das Weltrisiko bietet. Jedoch verweist dessen
Titel auf eine andere, deutlich stärker politisierte Konstellation: „The Cosmopolitan Society
and its Enemies“ (Hervorh. hinzugefügt). Becks Versuche, den dergestalt von ihm eingeführten
Feind der kosmopolitischen Gesellschaft in eine „inklusive Opposition“ (Beck 2002 b: 19)
einzubeziehen und dessen Gegnerschaft in einen dialektisierbaren Konflikt zu überführen,
scheitern immer wieder. „The suicide bombers“, so heißt es lapidar, „gave a foretaste of the
conflicts that globalization can bring about“ (Beck 2002 b: 49; vgl. Kron 2015). Der terroris-
tische Selbstmordattentäter bildet also die Vorhut all jener, deren Handeln politisch explosiv
sein wird. Er steht paradigmatisch für all jene, die sich in Opposition zum kosmopolitischen
Schema insgesamt befinden. Beck registriert damit die Möglichkeit einer ultrapolitischen
Beziehung, die er eigentlich mit Verweis auf die Universalität des Weltrisikos ausschließen
will. Wenn die Existenz dieses Feindes aber von Beck nicht bestritten wird, fragt man sich
doch, wie die kosmopolitische Realpolitik ihm begegnen mag: Glaubt sie, ihn durch soziolo-
gische Aufklärung befrieden zu können?

Neue Kollektivitäten: Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und Ulrich Beck 255

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


Angesichts dieser unmöglich zu verbannenden Gefahren des Politischen scheint der Wirk-
lichkeitswissenschaftler Beck keinen anderen Ausweg zu sehen, als eine moralische Absiche-
rung für seine Vision des Kosmopolitischen zu suchen: Er wirbt für eine – wenn auch minimale
– Ethik des Anderen. Deren Basissatz lautet, dass „in der radikalen Unsicherheit der Welt […]
alle gleich [sind], und […] jeder anders ist“ (Beck / Grande 2007: 28). Entsprechend besteht
das kosmopolitische Ethos darin, „die Anderen als verschieden und als gleich wahrzunehmen“
(Beck / Grande 2007: 27). Beck führt dieses Ethos ein, um den Vorwurf auszuräumen, dass
sein Universalismus eine Totalisierung beinhalten könnte und die weltweiten Differenzen
negiere. Zugleich bildet es aber auch jenen letzten Pazifizierungsanker, der die politischen
Konflikte der Weltrisikogesellschaft im zivilen Spektrum hält. Ohne die Beachtung der fun-
damentalen Gerechtigkeitsnorm, dass der potenziell betroffene Andere in gleicher Weise in
Entscheidungsfindung und Problemlösungsstrategien einzubeziehen sei (vgl. Beck 2007 a:
314), ist nicht auszuschließen, dass der Anderen ignoriert, exkludiert, übervorteilt, bekämpft,
abgewehrt oder auf andere Weise seinem Schicksal überlassen werden könnte. Allerdings: In
welcher Art von Verhältnis diejenigen, die sich an diese Ethik halten, zu denjenigen stehen,
die dies nicht tun, wird von dem Soziologen nicht explizit erläutert. Auch die ethische Veran-
kerung kann die Frage des Politischen nicht wirklich ausräumen. Dort, wo die Frage am drän-
gendsten wird, wird sie von der selbsterklärten Wirklichkeitswissenschaft ausgespart.

Krieg und Sensitivität: Bruno Latours Kosmopolitik unter Gaia
Man versteht nun vielleicht besser, was Bruno Latour (2004 b: 456) meint, wenn er Beck
vorhält, seine „cosmopolitics“ sei viel zu „cosmopolite“, um die „Horror unserer Zeit“ ange-
messen zu behandeln. Dabei weist Latours Konzept der Kosmopolitik, was die Rahmendaten
angeht, durchaus Überschneidungen zu Becks Ansatz auf. Auch Latour arbeitet unter dem
Eindruck der globalen ökologischen Bedrohung, die für ihn in Form der Erderwärmung eine
alles überragende Dringlichkeit besitzt. Und auch für Latour stellt sich unter diesen Bedin-
gungen die Herausforderung einer Politik der Universalisierung, durch die es möglich wird,
„in einer gemeinsamen Welt zu leben“ (Latour 2004 a: 41). Vor allem vernäht auch Latour die
soziale Konstitution des Kosmopolitischen mit der kosmopolitischen Konstitution des Sozia-
len.

Allerdings entwirft Latour im Unterschied zu Beck einen Primat der kosmopolitischen Kon-
stitution des Sozialen. Er wendet sich offensiver gegen ein kantsches Friedensskript, das er bei
Beck trotz gegenteiliger Beteuerungen am Werk sieht. Anstatt von Kosmopolitismus spricht
er im Anschluss an die Arbeiten der Wissenschaftsphilosophin Isabelle Stengers dezidiert von
Kosmopolitik (vgl. Stengers 2008). Wie im Folgenden dargelegt werden soll, artikuliert sich
diese Kosmopolitik bei Latour als schroffer Antagonismus gegenüber feindlichen Elementen
in kriegerischer Intensität. Schon das in der Einleitung angeführte Zitat gibt dabei einen Ein-
druck davon, dass Latours Bellizismus eine durchaus eigentümliche Gestalt annimmt: selbst
Algen und Wurzelknöllchen werden in den Krieg aller gegen alle einbezogen. Diese Eigen-
heiten gilt es nun systematisch zu erfassen.

Auch bei Latour ist das Kosmopolitische an einen spezifischen Weltentwurft geknüpft. Er
hebt das Modell der Erde, welches der Biophysiker James Lovelock dank einer Anregung des
Schriftstellers William Golding mit „Gaia“ auf den Namen einer Gottheit getauft hat (vgl.
Lovelock 2009: 159ff), in den Rang einer Kosmologie. Diese Kosmologie besitzt für Latour
einen unschätzbaren konzeptuellen Wert. Denn die Adaption von Gaia erlaubt es ihm, seine
Revision dessen fortzusetzen, was die Soziologie normalerweise als soziale Beziehung begreift
– und sie dient ihm gleichermaßen als Instrument für eine planetarisch-ökologische Neukon-
zeption des Politischen.

256 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


Um die Aufregung, die der Einzug einer Gottheit in die sozialwissenschaftliche Debatte
erzeugt hat, etwas zu mindern, kann man zunächst feststellen, dass Latour mit Gaia relativ nah
an jener Konzeption des Sozialen bleibt, die er in Reassembling the Social (dt. 2007) entwickelt
hat. In dem Buch hat Latour das Soziale als einen Verknüpfungstyp bestimmt, dessen soziale
Qualität sich weder aus den Eigenschaften der artikulierten Elemente (Menschen, Subjekte
etc.) noch aus einer übergreifenden Struktur (Klassen, Machtverhältnisse, Normen etc.) ablei-
tet. Tatsächlich könnte die Kurzformel, mit der Latour nun die Kosmologie von Gaia kenn-
zeichnet, ebensogut aus Reassembling the Social stammen: „connectivity without holism“
(Latour 2014: 15). Nur bezieht sich diese Formel jetzt weniger auf Dinge wie Türöffner, Akten
oder klassifikatorische Setzkästen als vielmehr auf die vitalen Prozesse des Erdsystems. Der
Name „Gaia“ verweist auf die planetarische Gesamtheit der bio-physikalischen Kopplungen,
ohne dass damit die Existenz einer umfassenden Einheit oder gar einer globalen Regulations-
instanz behauptet würde. In Latours Lesart ist Gaia weder ein Welt-Thermostat noch eine „Ur-
Kontrollstelle“ (Latour 2014 b: 7), sondern eine Ökologie relationaler Kräfte.

Der wesentliche Unterschied zu Latours soziologischer Analytik der Assoziationen, wie sie
mittlerweile unzählige Aketuer-Netzwerk-Studien informiert, besteht im Intensitäts- und
Komplexitätsgrad der planetarischen Verhältnisse. Gaia ist eine unberechenbare Ökologie mit
geradezu unheimlichen Kräften: „Niemand weiß, was eine Umwelt vermag“ (Latour 2001:
249) – insbesondere wenn man mit Lovelock davon ausgeht, dass Organismen ihre Umwelt
modifizieren, anstatt sich bloß an sie anzupassen. Als Assemblage des Lebens verweist das
Modell von Gaia auf eine chaotische Konstellation interferiererender Wirkungen. Der Kosmos
erscheint in Gestalt eines „Kakosmos“ und bildet als solcher den Horizont einer neuen Kos-
mopolitik:

Today, in a sort of counter-Copernican revolution, […] [a]fter having moved from closed cosmos
to the infinite universe, we have to move back from the infinite universe to the closed cosmos –
except this time there is no order, no hierarchy, no authority, and thus literally no ‘cosmos’, a word
that means a […] well-composed arrangement. Let’s give this new situation its Greek name kakos-
mos […] and seize this opportunity to advance our common cosmopolitics. (Latour 2014 c: 4)

Tatsächlich dient „Gaia“ Latour als eine Art Shortcut für seine Version von Kosmopolitik. Mit
der Adaption von Lovelocks Modell überträgt er in ein und derselben Operation seine relatio-
nale Ontologie des Sozialen in das Register eines planetarischen Vitalsystems und gelangt
gleichzeitig zu einer Reformulierung des Politischen. „Gaia“ steht für jenes Akteur-Netzwerk,
das Handlungsfähigkeit erdförmig verteilt. Handlungswellen durchqueren Ackerböden,
Meere, Gesteinsschichten und die Atmosphäre: „Those waves – Tarde would call them over-
lapping monads – are […] Gaia’s face.“ (Latour 2013: 69) Das Gesicht des Menschen ver-
schwindet in diesen Strömungsverhältnissen und gibt den Blick frei auf die anthropologische
Figur des „Earthbound“ (Latour 2013: 117ff) – die Figur desjenigen, der unhintergehbar an
die „metamorphische“ Prozessualität (Latour 2014 c: 10) des nur auf der Erde möglichen
Lebens gebunden ist. Durch Gaias Neuverteilung der Handlungsfähigkeit treten also Agentien
aktiv in die Politik ein, die im Schema der Moderne lediglich als passive Objekte angesehen
wurden. Gaia konfrontiert den ehemaligen Menschen mit einer Form des Mit-Seins in einem
Milieu, dem er sich nicht entziehen kann und das alles andere als indifferent auf seine Hand-
lungen reagiert. Indem der einst stabile Hintergrund der Natur derart in den Vordergrund
drängt, stellt sich die Frage der Bildung von Kollektivität neu. Gaia umschreibt damit einen
Kosmos der planetarisch-allumfassenden Konnektivität und fordert dadurch dazu auf, mit
neuen Aktanten bei der Komposition einer gemeinsamen Welt politisch zu rechnen (vgl. Latour
2010; Latour 2014 d: 306).

Beide Begriffskomponenten der Kosmopolitik sind bei Latour in irreduzibler Weise
aufeinander bezogen: „Cosmos protects against the premature closure of politics, and poli-

Neue Kollektivitäten: Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und Ulrich Beck 257

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


tics against the premature closure of cosmos.“ (Latour 2004 b: 454) Auch wenn die Formulie-
rung den Eindruck einer symmetrischen Beziehung erweckt, geht Latour von einem Primat
des Politischen bei der Konstitution des „Kosmos“ aus. Dieses Primat zeigt sich bereits deut-
lich an dem antagonistischen Setting von „Kosmos gegen Kosmos“, das er in dem eingangs
zitierten Gespräch skizziert. Wie Latour in seinen jüngeren Schriften immer wieder betont,
handelt es sich hier um eine politische Konstellation von höchster Intensität: „describe your
cosmos and tell at least your friends from your enemies“ (Latour 2013: 85). Für Latour sind
die Fronten dabei klar. Auf der einen Seite steht die moderne Kosmologie, die zwischen den
Fakten der Natur und den Werten der Kultur unterscheidet. In dieser Kosmologie können
Kontroversen im Bereich der Natur nicht in Rechnung gestellt werden. Auf der anderen Seite
steht die Kosmologie von Gaia, die den Prozess der „Demogenese“ (Latour 2013: 124) auch
auf Gase, Pflanzen und Mikroorganismen ausweitet. Bei der Frontstellung „Kosmos gegen
Kosmos“ handelt es sich somit um einen Konflikt von arché-politischer Tragweite. Gekämpft
wird um die Einrichtung der Bühne, auf der politische Akteure überhaupt erst als solche sicht-
bar werden können – oder nicht (vgl. Rancière 2008). Latour selbst bringt die Alternative mit
Carl Schmitt auf den Unterschied von Polizei und Krieg (vgl. Latour 2004 a: 38; 2014 a:
60).5 Während die moderne Kosmologie in Bezug auf natürliche Sachverhalte nur Polizei-
operationen vorsieht, weil die Faktenlage durch die Anwendung der Naturgesetze immer schon
zweifelsfrei entschieden ist, kennt die Kosmologie von Gaia keinen obersten Gerichtshof. Sie
ist die personifizierte Entscheidung für eine politische Ökologie, welche die Herstellung einer
gemeinsamen Welt im Modus kriegerischer Auseinandersetzungen begreift.6

Die außerordentliche Schärfe, in der sich der Primat des Politischen im Rahmen der Kon-
stitution von Kollektivität zeigt, verdankt sich bei Latour einem äußerst dramatischen Welt-
zustand. Die Zuspitzung des Kosmopolitischen findet in einer turbulenten geo-geschichtlichen
Situation statt: Als ereignisbasierte und in diesem Sinne durch und durch historische Assem-
blage befindet sich Gaia aktuell in Aufruhr, „falling catastrophically from tipping point to
tipping point, from one positive feedback to the next“ (Latour 2013: 80). Gaia ist „im Krieg“
und steuert auf ein „sechstes globales Massenaussterben“ (Latour 2013: 76) zu. Die Konse-
quenz ist, dass die Frage des Überlebens die Agenda dominiert. Politik wird zu einem Exis-
tenzdrama, in dem es darauf ankommt zu eruieren, wie die aufeinander einwirkenden Entitäten
in einer „lebbaren Form“ (Latour 2015: 149) gemeinsam bestehen können. Was oben als kos-
mopolitische Konstitution des Sozialen bezeichnet wurde, zeigt sich bei Latour damit in Gestalt
eines biopolitischen Entscheidungsprogramms: Bei der Formierung des Kollektivs gilt es „zu
entscheiden, ob die versammelten Aggregate eine lebensfähige Welt bilden oder nicht – können
wir zusammenleben?“ (Latour 2007: 436) Der kritische Zustand des planetarischen Vitalsys-
tems zwingt also dazu, die Grenzen bei der Versammlung des Kollektivs nach Maßgabe des

5 Zur Bedeutung von Carl Schmitts Begriff des Politischen für Latour vgl. ebenfalls den Beitrag von
Niels Werber in dieser Ausgabe.

6 Für Latour ist der Krieg dabei nicht einfach ein Übel, das in einer Welt ohne objektiven Schiedsrichter
unausweichlich ist. Latour folgt Schmitt vielmehr darin, dass der Krieg gegenüber dem liberalen Frie-
den deshalb Wertschätzung erfährt, weil er dem Anderen als Gleichem begegnet, statt ihn moralisch
zu desavouieren und als Barbaren aus der Zivilisation auszuschließen: „Unangekündigt unter den
anderen Völkern aufzutauchen, alles in Brand zu setzen und das Schwert zu schwingen mit dem Ziel,
im Namen eines grundsätzlichen und bereits konstituierten Friedens diese Völker zu befrieden, ist nicht
dasselbe [...] als – vielleicht sogar mit der gleichen Gewalt, dem gleichen Feuer und dem gleichen
Schwert – auf dem Schlachtfeld aufzutauchen und zu kämpfen, um zu entscheiden, welche gemeinsame
Welt nach und nach zusammengesetzt werden soll. [...] Wer spricht von Dialog? Wer bittet um Tole-
ranz? Nein, eher sollen die Eroberer durch Feinde ersetzt werden, die in der Lage sind anzuerkennen,
dass die, die ihnen da gegenüberstehen, ebenfalls Feinde sind und keine irrationalen Wesen.“ (Latour
2004 a: 45 f)

258 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


Lebens zu ziehen. Kosmopolitik wird zur Biopolitik im Ausnahmezustand dessen, was mal
Natur war.

Dieser in höchster Intensitätsstufe angesetzte Primat des Politischen entspricht einer
Gewichtung der Parameter von Raum und Zeit, die sich nahezu spiegelbildlich zu Becks
Behandlung der beiden Dimensionen verhält: „space has replaced time as the main ordering
principle.“ (Latour 2005: 30) Was die Zukunft angeht, so hat die Antizipation des Schlimmsten
für Latour eher eine ästhetisch-prophylaktische Funktion: „The fireworks of the Apocalypse
are […] there to […] make you ready to avoid being chased off the Earth by Earth’s own
reaction to your presence.“ (Latour 2013: 111) In ihrer spektakulären Erscheinung vermag die
Apokalypse als mobilisierender Faktor zu wirken, Latour sieht jedoch den Zukunftsbezug im
Unterschied zu Beck nicht als entscheidend an. Das liegt vor allem daran, dass das Anthropozän
als neue, an der Wende zum 19. Jahrhundert beginnende geochronologische Epoche das Ver-
ständnis von Temporalität selbst ändert: Zeit erscheint als materialisierte Erdzeit. Weil der
Einfluss der menschlichen Lebensweise als Geo-Bilanz bereits fest verbucht ist, hat die Kata-
strophe in gewissem Sinne schon begonnen (vgl. Clark 2014). Während sich der moderne
Mensch Latour zufolge permanent von seiner Vergangenheit in revolutionären Akten lossagt
oder vom Ende der Geschichte träumt, müsse der „Earthbound“ seine Zeit als „Dauer“ im
Sinne von Henri Bergsons duré begreifen (vgl. Latour 2015: 154).

Aufgrund dieser veränderten Beziehung zur Erde gewinnt die Raumdimension an kosmo-
politischem Gewicht. Dem modernen Menschen wird vorgeworfen, dass er dem Irrglauben
anhänge, er könne global komplett ortlos leben. Gegen eine derartige Vision der Delokalisie-
rung beharrt Latour auf der Notwendigkeit das Kollektiv zu territorialisieren:

A territory is everything you need to survive with and that may suddenly fail you. […It is] made
of highly surprising networks of unexpected connections suddenly jumping at you – be they fish,
fowl, air, soil, carbon, protein or rare earths. There is nothing pastoral looking at it. Far from being
the […] Landnahme celebrated by Schmitt, it is rather the violent re-appropriation of all Human
titles by the land itself. (Latour 2013: 134)

Latours Verkehrung von Schmitts Landnahme sollte nicht darüber hinwegtäuschen, dass seine
Kosmopolitik hier an ihrem vielleicht heikelsten Punkt angelangt ist, an dem sich das biopo-
litische mit dem geopolitischen Kalkül verschränkt (vgl. Werber 2014: 173ff). Natürlich liegt
Latour nichts ferner, als einem völkischen Lebensraum das Wort zu reden. Zur Erde zu gehören
impliziert ein Bewusstsein der materiellen Existenzbedingungen, aber keine Politik von Blut
und Boden. Dennoch sieht Latour es für die kosmopolitischen Kollektive als unerlässlich an,
sich durch die Einschreibung eines „neuen Nomos“ (Latour 2013: 107) zu konstituieren. Wo
Gaia den „radical title“ (Latour 2013: 136) an der Erde besitzt, organisiert das Territorium die
Ko-Habitationen von Agentien, die sich wechselseitig am Leben halten. Das Territorium
umhüllt das Kollektiv als „protective envelope“ (Latour 2013: 119), seine Grenzen sollen dazu
dienen, einen „safe operating space“ (Latour 2013: 132) herzustellen. Im Anschluss an Peter
Sloterdijk, dem Facing Gaia gewidmet ist, formuliert Latour folglich eine politische Ökologie
des Habitats, in der Kollektivität unhintergehbar an die nomosphärische Institutierung eines
bewohnbaren Terrains gebunden ist – eines Terrains, welches die Atmung, Ernährung, Repro-
duktion und damit das Überleben erlaubt (vgl. Morin 2009).7

Allerdings führt Latour in Bezug auf die Vermessung eines neuen Nomos der Erde zugleich
eine Praxis der Kosmopolitik ein, die sich fundamental von der Schärfe des Freund-Feind-
Schemas unterscheidet. Ausgerechnet am Kreuzungspunkt von Geopolitik und Biopolitik lässt

7 Latour rät denjenigen, die diese Bedeutung des Territorialen nicht erkennen, Praktiken der ökonomi-
schen Extraktion in den Blick zu nehmen: „Paradoxically, capitalists seem to know what it is to grab,
to posess and to defend a land.“ (Latour 2015: 150)

Neue Kollektivitäten: Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und Ulrich Beck 259

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


sich eine argumentative Bewegung ausmachen, die oben als soziale Konstitution des Kosmo-
politischen bezeichnet wurde. An dieser Gefahrenstelle entwirft Latour nämlich eine techno-
logische Experimentalanordnung, welche den Zusammenhang der mannigfaltigen Agentien
von Gaia öffentlich sichtbar machen und darüber vermittelt ein Gespür für das Übermaß an
Verbundenheit im Erdmilieu generieren soll. Diese Registratur der Verwobenheit firmiert bei
Latour als Gegengewicht zu jener antagonistischen Beziehungsform des Kollektivs, welche
den „äußersten Intensitätsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer Assoziation oder Dis-
soziation“ aufweist.8

Latours Argument einer sozialen Konstitution des Kosmopolitischen setzt am Exzess der
Konnektivitäten an, der seine Kosmologie der Erde auszeichnet. Gaia ist eine Figur des „trans-
zendentalen Empirismus“ (Deleuze 1992: 84 f), insofern die planetarischen Wirkungsverhält-
nisse zwar jede Beobachtungskapazität übersteigen, sich zugleich jedoch als positive, prinzi-
piell beobachtbare Ereignisse manifestieren. Um die eigene Ko-Implikation in diesen chaos-
motischen Verwicklungen wenigstens ausschnitthaft zu begreifen, schlägt Latour den Einsatz
von Apparaturen der kybernetischen Registratur vor. Deren Aufgabe ist es, eine ästhetisch-
moralische Beziehung zur Umwelt zu eröffnen. Sie sollen Rückkopplungsschleifen errichten,
welche die Effekte von Handlungen an den Handelnden rückadressieren. Auf diese Weise
könnten die Folgen des eigenen Tuns spürbar werden (vgl. ebenfalls Stengers 2008: 162 f).
Die Sensorik der Instrumente, welche die komplexen Relationalitäten des Erdsystems
erfahrbar machen, bringen eine Sensitivität hervor: „‚Sensitivity‘ is a term that applies to all
agencies able to spread their loops further and feel the consequences of what they do come
back to haunt them. […] Through each loop we become more sensitive and more responsive
to the fragile envelopes we inhabit.“ (Latour 2013: 95, 94) Latour skizziert also nicht weniger
als eine technologisch induzierte Politik der Berücksichtigung. Diese speist sich aus den man-
nigfaltigen, real existierenden Verbindungen, die im Zuge ihrer Mediatisierung so erfahren
werden können, dass daraus eine Verantwortung entsteht. Erst die Erfahrung der response einer
Entität auf eine Aktivität hin vermag rückwirkend eine response-ability zu erzeugen. Technik,
Ästhetik und Moral gehen ein Bündnis ein. Sie machen explizit, was es heißt, in unaufhebbaren
Assoziationen mit anderen Entitäten zu leben.

Am Beispiel der Installation „The Phantom Public“ von Michel Jaffrennou und Thierry
Coduys, welche Teil der von Latour gemeinsam mit Peter Weibel kuratierten Ausstellung
„Making Things Public“ war, lässt sich die Funktionsweise eines entsprechenden Arrange-
ments vorführen. Die Pointe der Installation bestand darin, dass sie das Verhalten der Besucher
an diese zurückprojiziert hat:

By moving through the various exhibits, the visitors will trigger various captors that will be used
as so many inputs to trigger outputs which will give a vague and uneasy feeling that ‚something
happens‘ of which the bystanders are responsible […]. Politics will pass through you as a rather
mysterious flow, just like a phantom. Moreover, the input / output relation will vary according to
the time of the day, the number of people in the show, the answers given to various queries, the
cumulative effect of past visitors, the somewhat invisible presence of web visitors. (Latour 2005:
28)

In ähnlicher Weise hängen auch die planetarischen Kollektive von Medienapparaturen ab,
welche die Ko-Präsenz heterogener Agentien spürbar machen. Sie stellen eine sinnliche
Öffentlichkeit her, in der die einzelnen Teilnehmer einander wahrnehmen und ihre Einwir-
kungen aufeinander experimentell erkunden. Diese Öffentlichkeit ist „phantomhaft“, weil sie
die einzelnen Akteure durchdringt. Im Unterschied zu einer klassischen Auffassung von Inter-

8 Latour (2001: 346) führt dieses Zitat zustimmend in einer Fußnote an. Man könnte es aufgrund des
konnektionistischen Sounds auch glatt für ein ANT-Fabrikat halten, tatsächlich stammt es aus der ori-
ginären TNT-Manufaktur politischen Denkens: Carl Schmitts Begriff des Politischen (1963: 27).

260 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


aktivität geht Latours Kosmologie gerade nicht von gegeneinander abgeschlossenen Akteuren
aus, sondern von Handlungswellen, welche die Akteure durchqueren und damit in ihrer Kon-
stitution betreffen. Latour entwirft in dieser Form eine kybernetische Moral, welche die Effekte
von Handlungen in Feedbackanordnungen an die Verursacher zurückführt.9 In der wechsel-
seitigen Zustellung von Responsivitäten soll sowohl das Kraftfeld eines planetarischen Nomos
vermessen als auch eine Sensitivität für die Anfälligkeiten des Anderen generiert werden (vgl.
Watson 2014).

Vor diesem Hintergrund drängt sich die Frage nach dem Verhältnis auf, in dem die kriege-
rische Freund-Feind-Politik – welche in den jüngeren Schriften Latours klar dominiert – zu
der kybernetischen Etho-Ästhetik steht. Latour (2007: 439; 2015: 148 f) selbst gibt auf diese
Frage eine Antwort, die nicht überzeugt: Er skizziert eine Arbeitsteilung zwischen der mit
wissenschaftlichen Instrumenten durchgeführten „Volkszählung“ und der politischen Ent-
scheidung darüber, wie die registrierten Agentien als Kollektiv angeordnet werden. Dieser
Vorschlag überzeugt schon deshalb nicht, weil er eben jene Dichotomie von (wissenschaftli-
chem) Fakt und (politischem) Wert erneuert, die Latour doch eigentlich ausräumen wollte.
Tatsächlich steht in seiner Technopolitik der Sensitivität deutlich mehr auf dem Spiel als die
ordnungsgemäße Erhebung eines Zensus. Insofern sich die Ermittlung der Agentien gerade
auf kein vorgefertigtes Gemeinwesen mit angebbaren Grenzen stützen kann, startet in der
technologischen Registratur bereits die Genese des Demos. Die Zählung ist selbst hochpoli-
tisch, weil gar kein vorgelagertes Kriterium dafür existiert, wer oder was (nicht) zählt. Dabei
fungieren die wissenschaftlichen Instrumente als Medien der Öffentlichkeit. Sie sollen Enti-
täten mit Artikulationsfähigkeit ausstatten und so eine welchseitige Vernehmbarkeit ermögli-
chen. Nicht zuletzt ist ein fundamentales moralisches Vermögen an die Registratur geknüpft.
Die Feedbackmechanismen sollen jedem Akteur einen Sinn dafür geben, welche Verantwor-
tung er aufgrund der Auswirkung seines Verhaltens trägt.

Vor diesem Hintergrund leuchtet die von Latour skizzierte Arbeitsteilung zwischen wis-
senschaftlicher Zählung und politischer Anordnung nicht ein. Man muss vielmehr den Schluss
ziehen, dass bei ihm zwei sehr unterschiedliche Konzepte des Politischen am Werk sind.
Obgleich angesichts der dominierenden Freund-Feind-Antagonistik zunächst nichts darauf
hindeutete, trifft man bei Latour ebenfalls auf die Vorstellung von einem der Sozialität inne-
wohnenden Kosmopolitismus, der höchstens noch angemessen prozeduralisiert werden muss
(vgl. Latour 2001: 210ff). Dieses technowissenschaftliche Update ist nicht nur ein sekundäres
oder untergeordnetes Element. Anstatt wahrhaft irreduzibel und unbedingt zu sein, wird das
Kriegs-Modell des Politischen vielmehr von dem etho-ästhetischen Modell sowohl gestützt
als auch untergraben.

Zum einen bildet die kybernetische Registratur eine Art Vorkehrung, die den Krieg („Kos-
mos gegen Kosmos“) davor bewahrt, in einen totalen Krieg überzugehen. Gerade wenn Gaia
selbst im Krieg ist, wie Latour mehrfach betont, gibt es eigentlich keinen Grund, weshalb nicht
eine Art irregulärer Partisanenkrieg, an dem sich nun das ganze Erdspektrum belebter und
unbelebter Entitäten beteiligt, endlos im Weltinnenraum wüten sollte. Hier wirkt Latours
supplementäres Modell des Politischen – die von ihm entworfene Feedbackapparatur der Sen-
sitivitätsproduktion – als ein Gegengewicht, das die Abwesenheit einer „dritten desinteres-
sierten Partei“ (Latour 2013: 101) kompensieren soll. Es setzt darauf, dass die wechselseitigen
Verbundenheiten nicht nur mit ästhetischen Mitteln vergegenwärtigt werden, sondern auch
entsprechende Verantwortlichkeiten (response abilities) erwirken. Dadurch liefert es die
Voraussetzungen für die Komposition einer gemeinsamen Welt.

9 Zu Latours Konzept der Moral vgl. ebenfalls den Beitrag von Ute Tellmann in dieser Ausgabe.

Neue Kollektivitäten: Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und Ulrich Beck 261

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


Zum anderen aber dementieren sich die beiden Modelle in ihrer Axiomatik gegenseitig.
Denn warum sollte man sich nicht nur für den Ausschluss des Anderen prinzipiell sensibel
zeigen, sondern auch für das, was man ihm darüber hinaus antut, wenn es sich doch um einen
Feind handelt? Die Antwort, die Latour gibt, negiert in letzter Konsequenz das Kriegsmodell
des Politischen: Es gibt keine dauerhaften Feinde. Der Feind erscheint als eine Figur, die „das
Kollektiv in der nächsten Runde wieder heimsuchen“ wird (Latour 2001: 235). Und weil man
ihn nicht loswerden kann, sieht Latour im Feind immer schon ein zukünftiges Element in der
kollektiven Artikulation des Kosmos: „gestern konnten wir keinen kosmos formen und fanden
uns umgeben von Aliens, die niemand gebildet hatte […] und niemand integrieren konnte […];
morgen werden wir einen kosmos bilden, der etwas weniger missgestaltet ist.“ (Latour 2001:
241) In Latours Kosmopolitik übernimmt in dieser Form ein Prozess der Universalisierung die
Führung. Kosmopolitik ist damit unter den Prämissen von Gaia nicht nur prinzipiell unab-
schließbar. Sie folgt auch einer Erweiterungslogik. So überraschend es also angesichts der
starken Akzentuierung des Freund-Feind-Gegensatzes sein mag: In letzter Konsequenz soll
bei Latour eine kybernetische Etho-Ästhetik des Anderen für die nötige Zivilität sorgen.

Schluss: Kosmopolitische Sozialität bei Beck und Latour
„Du und ich, wir haben unterschiedliche Obsessionen.“ – Im Gespräch mit Beck akzentuiert
Latour die Divergenz ihrer kosmopolitischen Entwürfe mit einem Augenzwinkern (vgl. Beck /
Latour 2014). Auf den ersten Blick leuchtet die Betonung der Unterschiede durchaus ein. Doch
sie sollten umgekehrt nicht über die Entsprechungen zwischen beiden Ansätzen hinwegtäu-
schen. Der vorliegende Beitrag ist diesem Spiel der Entsprechungen und Kontraste gefolgt. Er
hat dargelegt, dass Beck und Latour das Konzept des Kosmopolitischen nutzen, um das Soziale
und das Politische enger zu verzahnen, als das in der Soziologie normalerweise üblich ist. Der
Begriff signalisiert bei beiden Autoren, dass eine bestimmte Form des des In-Beziehung-Ste-
hens eine bestimmte Form des Politischen erzwingt, welche wiederum auf die Form des In-
Beziehung-Stehens gerichtet ist. In diesem Sinn werden das Soziale und das Politische als ko-
konstitutiv vorgestellt.

Beide Autoren gehen dabei von einem Weltzustand aus, der ein neues Maß an weltweiter
Verbundenheit im Horizont globaler Katastrophen impliziert. So besagt die Diagnose der
Weltrisikogesellschaft, dass alle Menschen den gleichen Gefahrenraum bevölkern und sich
niemand mehr für das Handeln eines anderen unerreichbar machen kann. Beck hat diese These
von der Unausgrenzbarkeit des Anderen punktuell auch auf nicht-menschliche Entitäten bezo-
gen, diesen Aspekt jedoch nicht weiter verfolgt (vgl. Beck 2002 a: 18 f). Latours Adaption des
Weltmodells von Gaia setzt hier an. Es umschreibt eine relationale Ontologie, welche die
moderne Dichotomie von Natur und Kultur in die chaotischen Rückkopplungsschleifen des
Erdsystems auflöst. Becks Globalisierungs- und Risikodiagnostik wird in diesem Bild eher
reformuliert als zurückgewiesen: Die Trope der Globalisierung verweist Latour zufolge symp-
tomatisch auf eine Ausweitung der Konnektivitäten, während die Risikodiagnostik zum Aus-
druck bringe, dass natürliche und technologische Dinge unvorhergesehene Zusammenschlüsse
bilden und eigenwillige Verhaltensweisen entwickeln können (vgl. Latour 2004 a: 47). Gaia
firmiert somit als Chiffre einer denkbar umfassenden Ausweitung der Handlungsträgerschaft.
In konzeptueller Hinsicht forciert sie die Einbeziehung tierischer, pflanzlicher sowie chemi-
scher Agentien in ein planetarisches Existenzdrama.

Diese Inklusivität des Weltrisikos bzw. die Verbindungsdichte des Erdsystems verweist für
Beck und Latour immer schon auf eine kosmopolitische Konstellation: Wir sind alle aneinan-
der gebunden, alle durch einander existenziell betroffen und deshalb alle im gemeinsamen
Überleben voneinander abhängig. Beide Autoren entwerfen vor diesem Hintergrund eine Poli-
tik der Kollektivität. Hier stehen die Ansätze jedoch im diametralen Gegensatz zueinander.

262 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


Bei Beck dominiert die soziale Konstitution des Kosmopolitischen: Der Schock über die glo-
balen Gefahren generiert ein Bewusstsein über das gemeinsame Schicksal und führt zur Her-
ausbildung transnationaler Kollektive. Unter der Prämisse, dass die alldurchdringende Realität
des Weltrisikos erkannt wird, haben Konflikte nur mehr eine integrative Funktion. Die politi-
sche Intensität von Becks Kosmopolitismus ist folglich vergleichsweise schwach. Ganz anders
bei Latour, für den die kosmopolitische Konstitution des Sozialen dominiert: Ihm zufolge fin-
den die neuen Kollektive in einem planetarischen Überlebenskampf zusammen, in dem es
keine „dritte desinteressierte Partei“ gibt, welche Konflikte verbindlich schlichten könnte. Auf
Latours Planeten herrscht ein Krieg, in dem „Kosmos gegen Kosmos“ steht und der die Ein-
richtung der Welt selbst betrifft. Während Beck die Welt als komplett deterritorialisierten
Globus begreift, gehen bei Latour geopolitische und biopolitische Motive eine Liaison ein. Im
Dienste des eigenen Überlebens müssen sich die neuen Kollektive territorialisieren, d.h. sie
müssen sich in der Ausbildung eines Nomos an die Erde binden.

Schließlich lässt sich in beiden Entwürfen eine fast spiegelbildliche Gegenbewegung aus-
machen. Auf der einen Seite kann das relativ schwach politisierte Arrangement Becks das
Gespenst der scharfen Antagonismen nicht vollständig bannen. Nicht nur hat Beck keine über-
zeugende Erklärung, warum sich gerade unter dem Eindruck katastrophaler Risiken keine
kriegerischen Ressourcenkämpfe einstellen und asymmetrische Externalisierungsstrategien
zur Anwendung kommen sollen. Als symptomatisch ist deshalb der punktuelle Auftritt von
„Feinden der kosmopolitischen Gesellschaft“ anzusehen, der die Persistenz nicht-integrativer
Konflikte in der Weltrisikogesellschaft anzeigt. Diese dürften umso heftiger ausfallen, als ein
solcher Gegner bei Beck per Definition keine politisch valide Position bezieht, sondern schlicht
die wirklichkeitswissenschaftlich verbriefte kosmopolitische Realität verkennt. Auf der ande-
ren Seite wird das relativ stark politisierte Arrangement Latours durch eine techno-ästhetische
Anordnung der Sensitivitätsproduktion ergänzt. Das Bestreben, im Krieg aller gegen alle zu
bestehen, gibt hier einer Sorge um die Registratur all jener Entitäten statt, mit denen wir enge
Handlungsbeziehungen unterhalten. Ins Zentrum rückt eine politische Sensorik, die jene
Agentien verzeichnet, mit denen unsere Existenz unaufhebbar verschaltet ist und mit denen
folglich eine gemeinsame Welt gebildet werden muss. Unter diesen Voraussetzungen ver-
wandelt sich der Feind in eine Entität, deren Aufnahme in das Kollektiv eher aufgeschoben
als ausgeschlossen ist.

Auch wenn die Akzentsetzungen bei Beck und Latour somit diametral verteilt sind, oszil-
lieren beide Ansätze zwischen einer Über- und Unterpolitisierung, ohne den Übergang zwi-
schen den Extremen wirksam kontrollieren zu können. Bei beiden tritt an dieser Stelle ein
ethisches Substrat zutage: Obwohl Beck seinen soziologischen Kosmopolitismus einerseits
von ethischen Begründungsstrukturen freihalten möchte, wird die kosmopolitische Berück-
sichtigung aller andererseits durch die Maxime abgesichert, den Anderen als verschieden und
gleich wahrzunehmen. Und obwohl Latours Aversion gegen eine liberale Depolitisierung
einerseits kaum zu überbieten ist, setzt er andererseits seine Hoffnung in responsibilisierende
Feedbackschleifen, welche Handlungseffekte an ihre Verursacher rückadressieren. Während
Becks Alteritäts-Ethik die bei ihm nur punktuell aufscheinenden Antagonismen einfriedet,
schützt Latours Kyber-Ethik sein bellizistisches Diagramm vor dem Abdriften in einen totalen
Krieg.

Die vergleichende Explikation der kosmopolitischen Sozialität verweist letztlich auf eine
Blindstelle der jeweiligen Begriffe des Politischen. Trotz ihrer Verdienste droht beiden Ent-
würfen ausgerechnet das aus dem Blick zu geraten, was man den politischen middle ground
nennen könnte. So lässt Latours Alternative von Krieg und Frieden, Feindschaft und Feedback
mindestens ebensowenig Raum für eine Analytik konkreter Machtverhältnissen wie Becks
Vertrauen in die vergemeinschaftende Kraft der Weltrisiken. In ähnlicher Weise scheint die

Neue Kollektivitäten: Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und Ulrich Beck 263

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


Frage von Ein- oder Ausschluss in Bezug auf die kosmopolitischen Kollektive davon abzu-
lenken, die Modalitäten der Inklusion kritisch zu untersuchen.10 Die Markierung dieser Blind-
stelle sollte jedoch keinesfalls als Aufforderung missverstanden werden, die Ansätze zu einer
neuen Kosmopolitik umgehend ad acta zu legen. Ihr kaum zu überschätzender Verdienst liegt
vielmehr darin, dass sie das Verhältnis zwischen dem Sozialen und dem Politischen einer
Neubestimmung unterziehen, welche die eingefahrenen soziologischen Denkgewohnheiten
öffnet. Indem der vorliegende Beitrag die konzeptuellen Angebote von Beck und Latour an
dieser Nahtstelle systematisch entfaltet und im wechselseitigen Kontrast geschärft hat, konnten
möglicherweise auch die Voraussetzungen geschaffen werden, um die angezeigten Fallstricke
zukünftig zu umgehen.

Literatur
Anderson, Benedict (1991): Imagined Communities: Reflections on the Origins and Spread of National-

ism, London.

Beck, Ulrich (2002 a): The Cosmopolitan Society and its Enemies, in: Theory, Culture & Society 19,
S. 17-44.

Beck, Ulrich (2002 b): The Terrorist Threat: World Risk Society Revisited, in: Theory, Culture & Society
19, S. 39-55.

Beck, Ulrich (2005): Neither Order Nor Peace: A Response to Bruno Latour, in: Common Knowledge 11,
S. 1-7.

Beck, Ulrich (2007 a): Weltrisikogesellschaft. Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit, Frankfurt /
Main.

Beck, Ulrich (2007 b): The Cosmopolitan Condition: Why Methodological Nationalism Fails, in: Theory,
Culture & Society 24, S. 286-290.

Beck, Ulrich (2009): Critical Theory of World Risk Society: A Cosmopolitan Vision, in: Constellations
16, S. 3-22.

Beck, Ulrich / Blok, Anders / Tyfield, Dacid / Zhang, Joy YueYue (2013): Cosmopolitan Communities
of Climate Risk: Conceptual and Empirical Suggestions for a New Research Agenda, in: Global Net-
works 13, S. 1-21.

Beck, Ulich / Grande, Edgar (2007): Das kosmopolitische Europa, Frankfurt / Main.

Beck, Ulrich / Levy, Daniel (2013): Cosmopolitanized Nations: Re-Imagining Collectivity in World Risk
Society, in: Theory, Culture & Society 30, S. 3-31.

Beck, Ulrich / Latour, Bruno (2014): „Die Apokalypse duldet keinen Sachzwang“, in: Frankfurter Allge-
meine Zeitung vom 15. Mai 2014, online verfügbar unter: http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debat
ten/ulrich-beck-und-bruno-latour-zur-klimakatastrophe-12939499.html, letztes Abrufdatum:
6.10.2015.

Beck, Ulrich / Rosa, Hartmut (2014): Eskalation der Nebenfolgen: Kosmopolitisierung, Beschleunigung
und globale Risikosteigerung, in: Jörn Lamla et al. (Hrsg.), Handbuch der Soziologie, München,
S. 465-474.

Beck, Ulrich / Snaider, Natan (2006): Unpacking Cosmopolitanism for the Social Sciences: A Research
Agenda, in: British Journal of Sociology 57, S. 1-23.

Bedorf, Thomas / Röttgers, Kurt (Hrsg.) (2010): Das Politische und die Politik, Berlin.

Bröckling, Ulrich / Feustel, Robert (Hrsg.) (2012): Das Politische Denken. Zeitgenössische Positionen,
Bielefeld 2012.

Bröckling, Ulrich et al. (Hrsg.) (2015): Das Andere der Ordnung. Theorien des Exzeptionellen, Weilers-
wist.

10 Vgl. zu diesem Punkt ebenfalls den Beitrag von Urs Stäheli in der vorliegenden Ausgabe.

264 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


Clark, Nigel (2014): Geo-Politics and the Disaster of the Anthropocene, in: The Sociological Review 62,
S. 19-37.

Collier, Stephen (2008): Enacting Catastrophe: Preparedness, Insurance, Budgetary Rationalization, in:
Economy and Society 37, S. 224-250.

Deleuze, Gilles (1992): Differenz und Wiederholung, München.

Ericson, Richard / Doyle, Aaron (2004): Catastrophe Risk, Insurance and Terrorism, in: Economy and
Society 33, S. 135-173.

Fine, Robert / Boon, Vivienne (2007): Cosmopolitanism: Between Past and Future, in: European Journal
of Social Theory 10, S. 5-16.

Honig, Bonnie (1993): Political Theory and the Displacement of Politics, Ithaca.

Kant, Immanuel (1977): Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik, Bd.
1, Frankfurt / Main.

Kron, Thomas (2015): Reflexiver Terrorismus, Weilerswist.

Latour, Bruno (2001): Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie, Frankfurt / Main.

Latour, Bruno (2004 a): Krieg der Welten – wie wäre es mit Frieden?, Berlin.

Latour, Bruno (2004 b): Whose Cosmos, Which Cosmopolitics? Comments on the Peace Terms of Ulrich
Beck, in: Common Knowledge 10, S. 450-462.

Latour, Bruno (2005): From Realpolitik to Dingpolitik or How to Make Things Public, in Bruno Latour /
Peter Weibel (Hrsg.), Making Things Public. Atmospheres of Democracy, Cambridge, S. 4-31.

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-Netz-
werk-Theorie, Frankfurt / Main.

Latour, Bruno (2010): An Attempt at a „Compositionist Manifesto“, in: New Literary History 41,
S. 471-490.

Latour, Bruno (2013): Facing Gaia: Six Lectures on the Political Theology of Nature, Manuskript, Video
online verfügbar unter: http://www.bruno-latour.fr/node/487, letztes Abrufdatum: 27.8.2015.

Latour, Bruno (2014 a): War and Peace in an Age of Ecological Conflicts, in: Revue Juridique de l’Envi-
ronnement 1, S. 51-63.

Latour, Bruno (2014 b): How to Make Sure Gaia is not a God of Totality? With Special Attention to Toby
Tyrell’s Book „On Gaia“, in: Theory, Culture and Society (i.E.), Manuskript online verfügbar unter:
http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/138-THOUSAND-NAMES.pdf, letztes Abrufdatum:
27.8.2015.

Latour, Bruno (2014 c): Agency at the Time of the Anthropocene, in: New Literary History 45, S. 1-18.

Latour, Bruno (2014 d): Another Way to Compose the Common World, in: HAU – Journal of Ethnographic
Theory 4, S. 301-307.

Latour, Bruno (2015): Telling Friends from Foes at the Time of the Anthroposcene, in: Clive Hamilton /
Christophe Bonneuil / François Gemenne (Hrsg.), The Anthropocene and the Global Environment Crisis
– Rethinking Modernity in a New Epoch, London, S. 145-155.

Lovelock, James (2009): The Vanishing Face of Gaia. A Final Warning, New York.

Luhmann, Niklas (1993): Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der moder-
nen Gesellschaft, Bd. 2, Frankfurt / Main.

Luhmann, Niklas (2005): Soziologische Aufklärung 5: Konstruktivistische Perspektiven, Wiesbaden.

Marchart, Oliver (2005): Neu beginnen. Hannah Arendt, die Revolution und die Globalisierung, Wien.

Marchart, Oliver (2013): Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der Gesellschaft,
Berlin.

Morin, Marie-Eve (2009): Cohabitating in the Globalised World: Peter Sloterdijk’s Global Foams and
Bruno Latour’s Cosmopolitics, in: Environment and Planning D 27, S. 58-72.

Neue Kollektivitäten: Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und Ulrich Beck 265

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249


Opitz, Sven / Tellmann, Ute (2012): Global Territories: Zones of Economic and Legal Dis/Connectivity,
in: Distinktion 13, S. 261-282.

Rancière, Jacques (2008): Zehn Thesen zur Politik, Berlin – Zürich.

Sassen, Saskia (2008): Das Paradox des Nationalen: Territorium, Autorität und Rechte im globalen Zeit-
alter, Frankfurt / Main.

Schillmeier, Michael (2011): Unbuttoning Normalcy – On Cosmopolitical Events, in: The Sociological
Review 59, S. 514-534.

Schmitt, Carl (1963): Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corrollarien,
Berlin.

Simmel, Georg (1992): Soziologie. Untersuchung über die Formen der Vergesellschaftung, Gesamtaus-
gabe Band 11, hg. von Otthein Rammstedt, Frankfurt / Main.

Stengers, Isabell (2008): Spekulativer Konstruktivismus. Mit einem Vorwort von Bruno Latour, Berlin.

Watson, Matthew C. (2014): Derrida, Stengers, Latour, and Subalternist Cosmopolitics, in: Theory, Cul-
ture & Society 31, S. 75-98.

Werber, Niels (2014): Geopolitik zur Einführung, Hamburg.

 
Prof. Dr. Sven Opitz

Philipps-Universität Marburg
Institut für Soziologie

Ketzerbach 11
35032 Marburg

sven.opitz@staff.uni-marburg.de

266 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-249

	Von Sven Opitz
	kosmopolitische Weltgesellschaftlichkeit
	Weltrisikogesellschaft und Weltrisikokollektive
	Bruno Latours Kosmopolitik unter Gaia
	Kosmopolitische Sozialität bei Beck und Latour
	Literatur


