
Yoruba in Kuba: Einflüsse Benins und Nigerias

auf die kubanische Gegenwart

Das Erbe des Kolonialismus – ein linguistischer

und literarischer Synkretismus

Isabelle Leitloff

Abstract

What do Benin and Nigeria have in common with Cuba? Why there are some terms in Cuban

everyday life that are derived from the Yoruba language? And to what can certain idiomatic

expressions be traced?

The fact that Cuba is a melting pot of different cultures no longer needs to be explained – co-

lonization left a strong legacy on the Caribbean island and continues to shape society today.

In particular, slavery and thus the cultural mix of African language, music, religion, literature

and philosophy has had a great influence on Cuba’s current development. Africa was, is and re-

mains part of the identity of Cuba and other places in the Black Atlantic and this network, the

threads between Europe, Africa and Cuba are the starting point of the following investigation.

The threads or old ways of interculturality, which were partly due to forced migration, are now

to be understood in a new way. How can the legacy of colonization be understood not only as a

trauma left behind, but also as an intercultural possibility arising from it? How can we go one

step further and understand postcolonial spaces not only as spaces of resistance, but as highly

potent intercultural spaces that connect continents and stimulate other linguistic, literary and

philosophical processes?

The world and Africa – New ways of intercultural language and literature research offers the

opportunity to think Africa differently and to understand the old ways in a new light.

The approach not only to describe Africa, but also to understand its potential in today’s world

starting from Africa opens up new perspectives and new paths.

 

Title: Yoruba in Cuba: influences of Benin and Nigeria on the Cuban present. The heritage of
colonialism – A linguistic and literary Syncretism.

Keywords: Yoruba; Fulani; Duru dié; syncretism; Rogelio Martínez Furé

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 Isabelle Leitloff

1. Einleitung

»Duru dié« ist eine der bekanntesten RedewendungenKubas und ein Rest der Spra-

che der Yoruba, der bis heute noch im Alltag der karibischen Insel verankert ist. Es

bedeutet so viel wie »ein Tag nach dem anderen« und hinter diesen zwei Wörtern

verbirgt sich weit mehr als nur eine Redewendung. Durch diese Worte öffnen sich

Welten vergangener und präsenter Zeiten geprägt von divergenten Religionen und

Sprachen. All die kulturellen Einflüsse, die diese hinterlassen haben, schwingen in

denWortenmit. »Sie sind«,wie es in einer Ehrung eines der bekanntesten Forscher

der afrikanischen Einflüsse in Kuba – Rogelio Martínez Furé – heißt, »leuchtende

Beispiele einer Psychologie, eines Wissens und eines Verhaltens, das nicht nur we-

gen ihrer Erlösungskraft, sondern auch wegen ihres erwiesenen Widerstandsgeis-

tes andauerte; eines Widerstands, der zweifellos ein Erbe des kubanischen Natio-

nalcharakters ist.« (Morejón 2017: 7)1 Transitorische Begegnungen führen zu kul-

turellen und sprachlichen Mischungen. Was passiert jedoch, wenn synkretistische

Formen von Religion, Sprache und Literatur als Eigene angenommen werden und

man sichmitunter über die hybriden Züge dieser nichtmehr bewusst ist oder wenn

die Distanz zwischen zwei oder drei Ländern der Begegnung so groß ist, dass es

den Einwohner_innen des Landes fast unmöglich scheint, zu prüfen, welche As-

pekte einer Kultur, einer Sprache und einer Religion eigentlich aus welchem Land

stammen?

Im Fall Kubas treffen beide Aspekte zu: Zum einen ist vielen Menschen aus Ni-

geria und Benin nicht bewusst, dass in Kuba die Bewohner_innen der Insel zum

Teil noch Yoruba2 beherrschen und fufu ein gängiges Gericht ist, zum anderen

kennen viele Kubaner_innen das Herkunftsland dieser Speise oder ihrer Religion

nicht. Besonders kubanische Redewendungen weisen jedoch starke grammatika-

lische Strukturen, Logiken und kulturelle Prägungen der Yoruba auf und es lohnt

1 Übersetzung vomSpanischen insDeutsche von Isabelle Leitloff. Originalzitat: »Son ejemplos

radiantes de una psicología, un saber y una conducta que perduraron no sólo por su fuerza

de redención sino por su probado espíritu de resistencia. Una resistencia que es, sin dudas,

patrimonio del carácter nacional de Cuba.« (Morejón 2017: 7)

2 An dieser Stelle ist zumeinen zu sagen, dass es sich nicht umdas in Afrika gesprochene Yoru-

ba handelt, da sich auch eine Art linguistischer Synkretismus entwickelt hat und die Sprache

sich im Laufe der Zeit in Kuba verändert hat. Außerdem lassen sich Fon-Anteile finden, die

auf sprachliche Mischungen vor der Sklaverei im heutigen Gebiet Nigeria-Benin verweisen.

Auf der Tagung in Benin im September 2018 konnte ich im Austausch mit einigen afrikani-

schen Yoruba- und Fon-Expert_innen u.a. mit Mickael Gbeognin Houngbedji, an mehreren

Liedern, die in Kuba gehört werden und angeblich Yoruba-Gesänge sind, feststellen, dass die-

se Fon-Anteile aufweisen. Für zukünftige Forschungen wäre es durchaus interessant, wenn

afrikanische und kubanischeWissenschaftler_innen in einem Austausch gemeinsam an die-

sem Thema arbeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Yoruba in Kuba: Einflüsse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart 321

sich, sich dieser Mischung nicht nur bewusst zu werden, sondern genau zu erar-

beiten, was seit den Jahren um 1526 bis heute geblieben ist. Benin kann als Her-

kunftsort vieler Kubaner_innen verstanden werden und somit ist der Tagungsort

auch ein Ort der Wurzeln der kubanischen Kultur. Die Tagung bietet mit demThe-

ma DieWelt und Afrika – NeueWege interkultureller Sprach- und Literaturforschung nicht

nur einen Anlass, das Thema aufzugreifen, sondern durch den Tagungsort ebenso

eineMöglichkeit die Forschungsergebnisse interkulturell und um eine afrikanische

Perspektive zu erweitern. Welche Aspekte der Kultur der Yoruba sind am präsen-

testen in Kuba? Hat sich das in Kuba gesprochene Yoruba verändert und haben

sich neben den sprachlichen Strukturen auch andere synkretistische Aspekte ent-

wickelt?

Der vorliegende Artikel, der nur einen kleinen Ausschnitt darstellt, umreißt die

historischen Hintergründe dieser transitorischen Begegnungen, geht auf aktuelle

sprachliche Verwendungen der Yoruba in Kuba und auf Redewendungen sowie auf

die religiösen Einflüsse der Kultur ein. Anschließend soll am Beispiel eines Auszu-

ges aus dem Gedicht Sarayeye von Soleida Ríos und anhand eines mit der Dichterin

durchgeführten Interviews der Einfluss der Yoruba in der kubanischen Literatur

dargestellt werden. Stützen möchte ich mich neben dem im August 2018 in Ha-

vanna geführten Interview mit Ríos auf aktuelle Publikationen des kubanischen

Kulturinstituts La casa de las Américas sowie auf das Werk Natalia Bolívar Aróstegu-

is Los Orishas en Cuba.

2. Das Erbe der Kolonisierung

Schon 1501 begann durch die Kolonisierung und die fehlenden Arbeitskräfte für die

große Zuckerindustrie der ›Import‹ afrikanischer Sklaven (vgl. Bolívar Aróstegui

2017: 24). Alleine zwischen den Jahren 1821 und 1860 wurden innerhalb von 39 Jah-

ren 350.000 Sklaven aus verschiedenen Regionen auf die Karibikinsel gebracht.3

Unter diesen 350.000 Afrikanern sind mindestens sechs Ethnien zu nennen, die

aus verschiedenen Teilen Afrikas stammen und kulturell, sprachlich und religiös

divergente Einflüsse in Kuba hinterlassen. Darunter sind Afrikaner_innen aus:

1. Calabar (Hafenstadt in Nigeria)

2. Côte d’Ivoire

3. Kongo

4. Angola

3 Bolívar Aróstegui 2017: 24f. Im Folgenden Abschnitt wird mit Bolívar Arósteguis Werk gear-

beitet. Alle Namen der divergenten Ethnien und der Völker aus bestimmten Regionen sind

sehr gut in ihremWerk erklärt und daraus entnommen.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 Isabelle Leitloff

5. Französisch Guinea (Guinée française 1894-1958)

6. der Yorubaregion (aus dem ehemaligen Dahomey: heute Teile Nigerias, Togos

und Benins)

Viele Menschen aus der Region des Calabar, die deshalb in Kuba Carabalíes ge-

nannt werden, stammen aus dem Südosten Nigerias. Unter den Calabars gab es

verwandte Ethnien (Efik, Ibo, Bras, Ekoy, Abaja, Brícamos, Oba und Ibibios). In

Kuba wurden die verschiedenen Regionen nach einiger Zeit nichtmehr unterschie-

den, sodass die Informationen schnell verloren gingen, welche Familie aus welcher

Region stammt. DieMondongo, Banguela, Mucaya, Bisongo, Agunga, Cabinda, Motembo

und Mayombe, die alle aus der Region des Kongos stammen, wurden Congos ge-

nannt.

3. Redewendungen

Aus Französisch Guinea kamen unter anderen die Fulani, die eine sehr bekannte

kubanische Redewendung geprägt haben: Man verwendet die Redewendung »Fu-

lano ymengano«, um jemanden zu benennen, dessen Name entfallen ist. Natürlich

verdeutlicht dieser Ausdruck das Erbe des Kolonialismus sehr explizit und zeigt,

wie marginalisierende Strukturen bis heute in den Sprachgebrauch einfließen.

Auch wenn diese Redewendung aktuell nicht rassistisch zu verstehen ist, unter-

liegt ihr doch ein marginalisierender und negativ konnotierter Impetus. Doch die

wohl bekannteste kubanische Redewendung zeigt, dass Kubaner_innen sich des

umfassenden Erbes Afrikas bewusst sind, wenn es heißt: »El que no tiene de Con-

go tiene de Carabalí«4. Wortwörtlich bedeutet das Zitat »Wer nicht etwas aus dem

Kongo hat, ist ein Carabalí.« (Übersetzung: Isabelle Leitloff) und es meint, dass al-

le, ob Schwarz oder weiß, afrikanische Einflüsse und Gene besitzen. Rund 780.000

afrikanische Sklaven sind – bis zum Verbot der Sklaverei 1886 – nach Kuba ver-

schleppt worden und haben die Gesellschaft bis heute stark geprägt (vgl. Zeuske

2006: 82).

Kommen wir zurück zu den divergenten Ethnien, ist natürlich die für die ku-

banische Kultur einflussreichste Gruppe nicht zu vergessen: die Yoruba. Die Eguadó,

Ekiti, Yesa, Egba, Fon, Cuevanos, Agicón, Sabalú und Oyó kamen aus dem ehemaligen

Dahomey, aus Togo und aus dem Südosten Nigerias, vom Beningolf bis in den Os-

ten. Über die Yoruba hält Bolívar Aróstegui folgendes fest:

Yoruba ist der Begriff, der alle Stämme bezeichnet, die dieselbe Sprache spra-

chen, obwohl sie politisch nicht vereint oder zentralisiert waren. Yoruba ist also

4 Die vorliegende Redewendung wird im kubanischen Alltag sehr oft verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Yoruba in Kuba: Einflüsse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart 323

eine grundsätzlich sprachliche Konfession, obwohl diese Stämme durch die glei-

che Kultur und den Glauben an einen gemeinsamen Ursprung verbunden waren.

Diese Sprache ist Teil der Kwa-Unterfamilie, die wiederum ein Element der gro-

ßen schwarzen Sprachfamilie ist und in mehrere Dialekte unterteilt ist. Einer die-

ser Stämme war der ulkumí, der bereits 1728 erwähnt wurde, und der Ursprung

des Wortes lucumí, ein Name, der lange Zeit für alle Yoruba galt, die während des

Sklavenhandels nach Kuba kamen. (Bolívar Aróstegui 2017: 25)5

Wie Bolívar Aróstegui erwähnt, wird der Begriff Lucumí bis heute in Kuba für Men-

schen mit der Abstammung aus divergenten Regionen der Yoruba verwendet. Wie

in der folgenden Abbildung aus dem Werk Guanches (vgl. Guanche 2009: 124) zu

erkennen ist, sind 38,81 % der Kubaner_innen mit afrikanischer Abstammung Lu-

cumí.

Abb. 1: Zusammensetzung afrikanischer Abstammungen in Kuba

(Guanche 2009: 124)

5 Übersetzung von Isabelle Leitloff. Original: »Yoruba es el término que identifica a todas las

tribus que hablaban la misma lengua, aunque no estuvieran unidas ni centralizadas políti-

camente. Yoruba, por consiguiente, es una denominación básicamente lingüística, aunque

estas tribus estuvieran vinculadas por una misma cultura y la creencia de un origen común.

Esta lengua es parte de la subfamilia kwa que, a su vez, es un elemento de la gran familia

lingüística negrítica y que se halla dividida en múltiples dialectos propios de las divisiones

tribunales. Una de estas tribus fue la ulkumí, mencionada ya en 1728, y origen de la pala-

bra lucumí, denominación que durante mucho tiempo fue aplicada a todos los yorubas que

llegaron a Cuba durante la trata«. (Bolívar Aróstegui 2017: 25)

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 Isabelle Leitloff

Am auffälligsten sind die Einflüsse der Yoruba im Bereich der Kunst und Mu-

sik: Die afrikanischen Rhythmen prägen alle Musikstile und es finden sich synkre-

tistische musikalische Mischungen, die Yoruba-Gesänge mit elektronischer Musik

unterlegen (z.B. bei den Musikgruppen Síntesis, Obsesión oder Luz de Cuba). Das Na-

tionaltheater bietet afrokubanische Tänze an und die zeitgenössische Tanzgrup-

pe Danza contemporánea de Cuba verbindet Ballett mit afrikanischen Tänzen und

lässt die verschiedenen Tanzstile zu einem kubanischen Hybrid verschmelzen. Die

sprachlichen Einflüsse sind besonders im Bereich der Religion vorhanden, da al-

le Gesänge und religiösen Praktiken auf Yoruba stattfinden und von vielen Ku-

baner_innen beherrscht werden. Bestimmte Wörter wie »ashé«6 finden auch im

kubanischen Alltag Verwendung.

4. Der Einfluss der Yoruba in der Religion

Doch der wohl größte Einfluss der Yoruba auf die Gegenwart Kubas ist in der Re-

ligion zu finden, der im Folgenden überblicksartig dargestellt werden soll. Vorab

möchte ich diesen Abschnitt mit einem Zitat des Autors eines Yoruba-Lexikons der

Religionen einleiten:

Als ich diese Arbeit machte, fragtemich ein Freund, der wenig Erfahrungmit afro-

kubanischen Kulten hatte, ob die Legenden und Vorstellungen, die ich sammel-

te, glaubwürdig seien. Ich antwortete, dass der Olofi der Yorubá, der Nsambia der

Kongo oder der Abbasid der Abakuá genauso glaubwürdig ist wie der Jehova oder

Jahwe der Juden und Christen, die in der Bibel beschrieben werden, oder der Al-

lah des Korans; dass die von seinen Patakinen erzählten Geschichten so logisch

sind wie das Wunder der Arche Noah […][,] so akzeptabel wie das Leben, die Lei-

denschaft, der Tod und die Auferstehung Christi, oder die Wunder, die Buddha

zugeschrieben werden, oder die Epen des Brahma der Hindus oder das Miraj des

neueren Mohammed. Gehen wir daher mit Respekt an diese alten Überzeugun-

gen heran. (Ramírez Cabrera 2014: 8)7

6 Man könnte den Begriff mit »Glück« übersetzen. Durch das »ashé« existieren Dinge undwer-

den durch das »ashé« ermöglicht. Der Ausdruck wird oft verwendet, um jemandem Erfolg zu

wünschen (vgl. Martínez Furé 2015: 73).

7 Übersetzung von Isabelle Leitloff (im Folgenden I.L.). Original: »Cuando realizaba este tra-

bajo, una amiga, poco ducha en cultos afrocubanos,me preguntó si eran creíbles las leyendas

y concepciones que estaba recopilando. Le respondí que es tan creíble el Olofi de los yorubá,

el Nsambia de los congos o el Abasí de los abakuá, como creíble lo pueda ser el Jehová o Yavé

de judíos y cristianos que se describe en la Biblia, o el Alá del Korán; que las historias que

narran sus patakines son tan lógicas como el portento del Arca de Noé […] tan aceptables

como la vida, pasión, muerte y resurrección de Cristo, o las maravillas atribuidas a Buda, o

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Yoruba in Kuba: Einflüsse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart 325

Die in Kuba Santería oder Regla de Ocha genannte Religion ist eine transformierte

und synkretistische Religion, die aus der Yoruba-Religion aus Benin und Nigeria

entstanden ist, sich durch die Kolonisierung, die Mischung mit der christlichen

Religion und durch das Zusammenleben von Afrikaner_innen aus divergenten Re-

gionen jedoch stark verändert hat. Der Unterschied wird bereits dadurch deutlich,

dass in Afrika jede Region eine Gottheit verehrt hat, sodass in Kuba ein ganzes

Pantheon existiert. So hält Bolívar Aróstegui fest, dass Changó in Oyó, Yemayá in

Egba, Oggún in Ekití und Oridó und Ochún in Ijosa und Ijebu verehrt wurden, alle

sich jedoch als Erben des Königs Obatalá und Oddúa der Ifé verstehen (vgl. Bolívar

Aróstegui 2017: 27).

In Kuba werden alle als orishas genannten Gottheiten verehrt. Ein Orisha wird

als immaterielle Kraft verstanden, die Einfluss auf Menschen hat und Besitz von

Menschen ergreifen kann. Wenn dies geschieht, wird die Person zu einer/einem

Auserwählten oder auch elegún bzw. iyawó (vgl. ebd.: 28, übersetzt »Frau des

Orishas«). Diese Gottheit wird als Familienmitglied verstanden, in Kuba handelt

es sich bei der Weitergabe von Zugehörigkeiten zu einer Gottheit um ein spiri-

tuelles Vererben und – im Gegensatz zur afrikanischen Tradition – nicht um die

Weitergabe von Gottheiten durch Blutsverwandtschaft (vgl. ebd.).

5. Konkrete Spuren in Havanna

Bereits 1568 werden in Kuba die ersten cabildos negros, Vereinigungen afrikanischer

Nachkommen, erwähnt, die neben Festen und Religionspraktiken auch dieWeiter-

gabe der Sprache fördern, offiziell Vorsitzende wählen undwie in Afrika divergente

Gottheiten verehren. So ist zum Beispiel im Viertel Pogolotti in Havanna bekannt,

dass es ein cabildo de Changó gab (vgl. ebd.: 29). 1870 wurden die religiösen afri-

kanischen Praktiken offziell legalisiert und um 1880 hatte im Viertel Marianao ei-

ne Yoruba-Gemeinde namens El Palenque ihren Sitz (vgl. ebd.: 30). Zum Teil lassen

sich Dokumente mit konkreten Namen einiger Personen finden, die die Religionen

weitergegeben haben. Anderes Wissen wurde nur mündlich weitergegeben und ist

schwer an konkreten Quellen zu belegen. In Archiven und einigenWerken sind Fo-

tokopien von Originalfotografien mit Namen und weiteren Details vorhanden, wie

zum Beispiel in dem Werk Iconografía de africanos y descendientes en Cuba (Guanche

2016).

Um ein Beispiel für die teilweise detailreiche Datierung zu geben, soll eine Ab-

bildung (vgl. ebd.: 383) aus letzteremWerk herangezogenwerden.Diese zeigt einen

las epopeyas del Brahma de los hindúes o el miraj del más recienteMahoma. Acerquémonos

pues, con respeto, a estas ancestrales creencias.« (Ramírez Cabrera 2014: 8)

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 Isabelle Leitloff

15-jährigen jungen Mann aus dem Jahr 1866, der aus Angola stammt und sich mit

Nachnamen Cabo nennt. Sogar die Adresse in Havanna ist vermerkt.

Abb. 2: 15-Jähriger aus Angola (Guanche 2016: 383)

Die Abbildung 3 zeigt ein Ehepaar aus divergenten Ländern Afrikas, das 1866

in der Hauptstadt Kubas lebt. Sie ist Lucumí, er Mandinga.

Abb. 3: Ehepaar aus divergenten Ländern Afrikas (Guanche 2016:

383)

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Yoruba in Kuba: Einflüsse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart 327

Die Darstellung verdeutlicht, dass zu Anfang die Herkunftsregionen vermerkt

wurden und auf Grund dessen teilweise zurückzuführen ist, wie sich die prozen-

tuale Verteilung der Afrokubaner_innen aus den unterschiedlichen Regionen Afri-

kas verhält. Zwei bis heute in Kuba bekannte Santeros haben die in Afrika getrenn-

ten Stränge der Religion verbunden, um eine gewisse Einheit unter den Religionen

herzustellen und die Gemeinde zu vergrößern: Lorenzo Octavio Samá (mit dem

afrikanischen Namen Obbadimeyi, was »der zweifach Gekrönte« bedeutet) vereint

sich mit der Tochter des Changó Adyaí Latuán (Latiwa), die 1887 aus Egbadó nach

Kuba gelangt (vgl. Bolívar Aróstegui 2017: 30). Der ehemalige Sklave aus Calime-

te in der kubanischen Region Matanzas, Ño Remigio Herrera (Adde Shina) Obara

Meyi, geht nach dem Ende der Sklaverei nach Nigeria zurück, erhält dort, nach-

dem er König wird, den Auftrag, in Kuba die Regel des Ifá (regla de Ifá)weiterzugeben

und als Lehrer der Religion, als babalawo, zu arbeiten (vgl. ebd.: 31). Er zieht später

nach Regla, ein mit Guanabacoa sehr religiöses Viertel Havannas, und wird der erste

Lehrer bzw. eine Art Priester, ein sogenannter babalawo, der Lehre der Ifá.

6. Synkretismus

Die unterschiedlichen Strängemischen sich nunmit der katholischen Religion und

bis heute finden sich Anhänger divergenter religiöser Praktiken. In einem Inter-

view, das ich am 17.05.2018 mit der kubanischen Literaturwissenschaftlerin Yanet-

sy Pino Reina führen konnte, hält diese über die Einflüsse der Yoruba Folgendes

fest:

Die Religion der Yoruba hat einige wichtige Vertreter der kubanischen Literatur

hervorgebracht und klare Einflüsse hinterlassen. Vor allem ist zu sagen, dass

die Yoruba-Religion innerhalb der afrikanischen Religionen diejenige ist, die

den stärksten Einfluss in der kubanischen Kultur hinterlassen hat: sowohl in der

Kunst, in traditionellen Tänzen, in Sinnbildern, in der Gastronomie und in der

Sprache. Wir haben Einflüsse der Yoruba, aber auch aus dem Kongo, der Lucumí,

aus China, Indien; wir haben arabische Einflüsse und selbstverständlich ist die

spanische Komponente nicht zu vergessen. All dieses transkulturelle Gewicht ist

das Gewebe unserer Kultur und Nation. (Leitloff 2018: 195)

Bezüglich des transkulturellen Gewebes, wie Pino Reina es nennt, oder in anderen

Worten bezüglich der Entstehung und Entwicklung des Synkretismus gibt es bis

heute divergente Auffassungen. Bolívar Aróstegui vertritt die These, dass die di-

vergenten afrikanischen Religionen damals erlaubt wurden, um eine Einheit unter

den Afrikaner_innen durch Differenz zu vermeiden und somit mögliche rebelli-

sche Akte, Auflehnungen und Aufstände gegen die Spanier_innen zu verhindern:

»Die Religion raubte zwar einige Stunden der Produktion, stellte aber auch eine

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 Isabelle Leitloff

Bremse dar, die die Rebellion der Sklaven verhinderte.« (Bolívar Aróstegui 2017:

29)8 Außerdem hält sie fest, dass die Verschmelzung der Religionen völlig freiwil-

lig stattgefunden hat:

Die Afrikaner nahmen bereitwillig die neuen »Orishas« an, die ihnen der katho-

lische Heilige geschenkt hatte. Geleitet von der einfachen Ähnlichkeit, mischten

sie naiv die Figuren ihrer vergöttlichten Vorfahren mit der Hagiographie der Kir-

che und im Rhythmus der Trommeln wurde die Figur des Heiligen Lazarus mit

der von Babalú Ayé, die von Aggayú Solá mit der des Heiligen Christopherus, die

von Changó mit der Heiligen Barbara, die von Elegguá mit dem Heiligen Anto-

nius und damit eine lange Parade von Synkretisierungen vermischt. Santeria, die

Synkretisierung der Yoruba-Kulte und der katholischen Religion, wurde in einem

natürlichen und logischen Prozess geboren. (Ebd.)9

Als weniger freiwillig, natürlich und logisch wird der Prozess des Synkretismus in

Ramírez Cabreras Werk beschrieben, der den Begriff ablehnt und stattdessen von

einer Maskierung bzw. enmascaramiento spricht, die seines Erachtens notwendig

war, um die Religionen ausleben zu können. Man könnte in Bhabhas Worten auch

von dermimikry sprechen. Laut Ramírez Cabrera wurden oft nur Kleinigkeiten,wie

die Farben der Heiligen und Götter angepasst, obgleich er zustimmt, dass

[e]swahr ist, dass Zeit undGebrauchdazu geführt haben, dass dieOrishas nach ih-

rer katholischen Identifikation benannt wurden, oder umgekehrt, besonders un-

ter denbeliebtesten Schichten vonGläubigen, unddass einige christliche Elemen-

te in die Praktiken eingeführt wurden (Verwendung vonWeihwasser, katholische

Messen für die Toten, unter anderem), aber in der Innerlichkeit der Riten der afro-

kubanischen Kulte bleiben die Liturgie, die Legenden, die Gottheiten und die Op-

ferungen unverändert. (Ramírez Cabrera 2014: 6)10

8 Übersetzung I.L. Original: »La religión robaba algunas horas a la producción, pero también

podía resultar un freno a la rebeldía de los esclavos.« (Bolívar Aróstegui 2017: 29)

9 Übersetzung I.L. Original: »Los africanos aceptaban de buena gana a los nuevos ›orishas‹ que

les presentaba el santoral católico. Orientándose por la simple semejanza, fundían ingenua-

mente las figuras de sus antepasados divinizados con la hagiografía de la Iglesia y, al ritmo

de tambores, la figura de san Lázaro se confundía con la de Babalú Ayé, la de Aggayú Solá

con la de san Cristóbal, la de Changó con santa Bárbara, la de Elegguá con San Antonio, y así

un largo desfile de sincretizaciones. Nació la santería, la sincretización de los cultos yorubas

y la religión católica, en un proceso natural y lógico.« (Bolívar Aróstegui 2017: 29)

10 Übersetzung I.L. Original: »Es cierto que el tiempo y el uso han dado lugar a que se nombre

a los orichas por su identificación católica, o viceversa, sobre todo entre los estratos más po-

pulares de creyentes, y que se han introducido algunos elementos cristianos en las prácticas

(uso de agua bendita, misas católicas a difuntos, entre otras), pero en la interioridad de los

ritos de cualquiera de los cultos afrocubanos, continúa inmodificable la liturgia y la leyenda,

la deidad y la ofrenda.« (Ramírez Cabrera 2014: 6)

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Yoruba in Kuba: Einflüsse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart 329

Die Geschichten über die Götter, die mündlich weitergegeben wurden, fanden bald

Einzug in die Literatur und prägen bis heute den kubanischen Literaturkanon –

auch wenn dies nicht immer der Fall war. Denn erst langsam entwickelte sich eine

ganz eigene Literatur, die Themen des Synkretismus, der Schwarzen Bevölkerung

Kubas, der sogenannten »Mulatten« behandelt, wie es Nicolás Guillén als Vorreiter

der poesía mulata verdeutlicht.

7. Einflüsse der Kultur der Yoruba in der Literatur – Soleida Ríos

Eine bekannte kubanische Autorin, die starke Einflüsse der Kultur der Yoruba in

ihrer Literatur präsentiert, ist Soleida Ríos, mit der ich am 13.08.2018 in der Alt-

stadt Havannas, ein Interview führen konnte, das an dieser Stelle in Auszügen prä-

sentiert werden soll. Auf die Frage, wie Ríos die kubanische Identität beschreiben

würde, sagte sie:

Eine gesunde Hybride. Man spricht von einem ajiaco, wie Fernando Ortiz sagen

würde. Das ist das warme Essen, das alles Essbare sammelt. Das wo alles zusam-

menschmilzt, bis es fast verschwindet und man bei schwacher Hitze rühren und

rührenmuss. Ich frage mich, ob unsere tanzbare Identität bis zumDelirium über-

haupt vollständig definierbar ist. (S. Anhang: 333)

Ríos redet indirekt von der kubanischen Kultur als Prozess und verweist auf Ortiz,

der mit seiner Theorie der Transkulturation Kubas Soziologie und auch Gesellschaft

geprägt hat. Der von ihr erwähnte ajíaco ist ein kubanisches Essen, das Nahrungs-

mittel der Ureinwohner taínos mit dem Essen der Spanier und Afrikaner mischt

und eine Art Eintopf (aus Mais, malanga, boniato [Kartoffelarten], Kochbananen,

Maniok [kub. Yuca] und verschiedenen Fleischsorten) darstellt. Kuba bedeutet für

Ríos eine »gesunde Hybride« und ist eine »tanzbare Identität«, wie sie in der Ant-

wort auf die zweite Frage weiter ausführt:

Isabelle Leitloff: »Was würden Sie sagen: Welcher Aspekt der Yoruba hat heute

in Kuba am ausgeprägtesten ein kulturelles Muster hinterlassen?« Soleida Ríos:

»Nicht nur Yoruba, es finden sich auch viele Aspekte aus dem Kongo und der Ca-

rabalí, unter anderen und mit undefinierten Grenzen. Ich denke, die Musik, der

Rhythmus, die reichen Rhythmen der Trommeln und die ganzemusikalische Saat.

Und der Tanz begleitet uns immer.Wennman genau hinsieht, ist selbst das Gehen

tanzen. Und das von der Wiege an.« (S. Anhang: 334)

Ríos nimmt diese besonderen Rhythmen in ihre Literatur auf, die von hybrider

und tanzbarer Identität geprägt ist. Um ein Beispiel der Literatur Ríosʼ anzufüh-

ren, habe ich einen Auszug aus dem Gedicht Sarayeye (Ríos 2009: 104) ins Deutsche

übersetzt. Im Folgenden werden beide Auszüge dargestellt:

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 Isabelle Leitloff

Deje tanto tabú. Sea atrevida…, ¡ríase!, ¡camine!, ¡libere!

Hay quien se cae y en el piso se queda. Hay que levantarse, ¡contra viento y marea! Y hay

que dar gracias. Aquí… estamos prestados.

La franja azul de la playa cercana se interrumpe con los restos de un barco encallado.Mar

en calma, desvaído. Cielo despejado.

El sol llegando al cenit.

Lázaro: »Con el permiso de su Eleddá…«

La paloma erizándose sobre mi cabeza, las tiras ondulando, envolviendo…

Lázaro: »Sarayeyebacounló…«

Siete tiras, siete colores ondulantes: cabeza (coronilla: »salva el erí… salva el erí«), sienes,

frente, nariz, orejas, nuca…

Olor híbrido, mareante: aguardiente, pescado, jutía, miel… Cosquilleo. Polvo blanquecino,

humo de vela y de tabaco… Garrasperas…

»Sarayeyebacounló…«

…Espalda, brazos, manos (palma y dorso), dedos (cada dedo, un tejido: envuelto, desen-

vuelto, envuelto, liberado…).

Azul brillante,malva, naranja, rojo…Tiras…Enrrolla, desenrrolla, vuelven, se enganchan,

zafan…

…Senos, pecho, plexo, vientre… Eyeléeyelé…, paloma blanca… (»…la mensajera…, tráeme

un mensaje del más allá, tráeme un mensaje, tráeme un fluido, paloma blanca….«) Sexo,

nalgas, muslos, piernas, tobillos, pies…

Lázaro: Sarayeyebacounló…

La Iyalocha (a una cierta distancia, eyelé no la roza, no puede…): sarayeyebacounló…

Lázaro: Sarayeyebacounló…, sarayeyebacounló…, sarayeyebacounló…

 

 Warum so viele Tabus? Sei mutig…, lach!, Lauf! Befrei dich!

Einige Leute fallen und bleiben auf dem Boden. Du musst aufstehen, gegen alle Widrig-

keiten! Und wir müssen dankbar sein. Hier… sind wir doch nur ausgeliehen.

Der blaue Streifen des nahen Strandes wird durch die Überreste eines gestrandeten Boo-

tes unterbrochen. Das Meer ist ruhig, verblasst. Klarer Himmel. Die Sonne erreicht ihren

Zenit.

Lazarus: »Mit der Erlaubnis seiner Eleddá…«

Die Taube steht auf meinem Kopf, die Streifen winken, wickeln…

Lazarus: »Sarayeyebacounló…«

Sieben Streifen, siebenwellenförmige Farben: Kopf (Krone: »Rette den erí…Rette den erí«),

Schläfen, Stirn,Nase,Ohren,Hals…Hybrider, schwindelerregenderGeruch: Brandy, Fisch,

Baumratte, Honig… Kribbeln. Weißliches Pulver, Kerzenrauch und Tabakrauch… Kral-

len…

»Sarayeyebacounló…«…Rücken,Arme,Hände (HandflächeundRücken), Finger (jeder Fin-

ger, ein Gewebe: eingewickelt, ausgepackt, eingewickelt, losgelassen….) Hellblau, lila,

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Yoruba in Kuba: Einflüsse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart 331

orange, rot…. Streifen…… Aufrollen, aufrollen, aufrollen, zurückkommen, anschließen,

weggehen……

…Brüste, Brust, Plexus, Bauch…. Eyeleyelé…., weiße Taube…. (»…der Bote…bring mir eine

Botschaft aus dem Jenseits, bring mir eine Botschaft, bring mir eine Botschaft, bring mir

eine flüssige, weiße Taube….«) Geschlecht, Gesäß, Oberschenkel, Beine, Knöchel, Füße….

Lazarus: Sarayeyebacounló….

Die Iyalocha (bleibt in einer gewissen Entfernung, Iyalocha kann eyelé (die Taube) nicht

berühren, sie kann es nicht….): sarayeyebacounló….

Lázaro: Sarayeyebacounló…, sarayeyebacounló…, sarayeyebacounló…

Sarayeyebacounló bedeutet übersetzt »reinigen«, ist Yoruba und wird als Ausdruck

bei religiösen Reinigungszeremonien verwendet (nachgeschlagen im Wörterbuch

für Yoruba-Religionen: Ramírez Cabrera 2014: 6; Übersetzung: I.L.). Das Gedicht

handelt von einer Reinigungszeremonie und bewegt sich zwischen Poesie und ei-

ner ästhetisierten ethnologischen Beschreibung eben dieser. Iyalocha bedeutet die

Mutter des Heiligen und meint eine Art Patentante. Eleddá meint das innere Ich

einer Person, es bedeutet ebenso der Kopf und der Glücksengel. Wenn eine Person

einen Heiligen empfängt, geschieht dies am Eleddá. Eyelé bedeutet Taube. Mit Erí

ist der persönliche Orisha gemeint. Es handelt sich hier um eine rituelle Praxis, in

der der Santero eine weiße in weißes Tuch gehüllte Taube über den Körper einer

kranken Person streift, um diese von der Krankheit zu befreien.

8. Linguistischer und literarischer Synkretismus

Die Poesie spiegelt Fragmente eines Deliriums, es wird eine diffuse Szene zwischen

den Welten, zwischen Krankheit und Gesundheit, Leben und Tod und zwischen

Dualitäten evoziert. Soleida Ríos und viele andere Autor_innen vereinen in ihrer

Literatur die »tanzbare Identität«, wie Ríos sie nennt und stellen diese kulturelle

Mischung auf divergenten Ebenen in ihrer Literatur dar. Das Erbe der hochkom-

plexen transitorischen Bewegungen spiegelt sich folglich als ein linguistischer und

literarischer Synkretismus in Kuba bis heute wieder. Letztendlich bleiben für zu-

künftige Forschungen die Fragen offen, wie die neuen Wege der interkulturellen

Sprach- und Literaturforschung aussehen werden, wie diese transitorischen Be-

wegungen Einfluss auf die Zukunft nehmen werden und nun bleibt mir nur noch

Folgendes zu sagen: »Duru dié«.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332 Isabelle Leitloff

Literatur

Bolívar Aróstegui, Natalia (2017): Los Orishas en Cuba. La Habana.

Guanche, Jesús (2016): Iconografía de africanos y descendientes en Cuba. La Haba-

na.

Guanche, Jesús (2009): Africanía y etnicidad en Cuba. Los componentes africanos

y sus múltiples denominaciones. La Habana.

Leitloff, Isabelle (2018): Widerstandsdiskurse und Polyphonie – kubanische Lite-

ratur im Gespräch. Interview von Isabelle Leitloff mit Yanetsy Pino Reina. In:

Peter Weiss Jahrbuch für Literatur, Kunst und Politik im 20. und 21. Jahrhun-

dert 27, S. 187-198.

Martínez Furé, Rogelio (2015): Cimarrón de palabras (descargas). La Habana.

Martínez Furé, Rogelio (1968): Poesía Anónima Africana. La Habana.

Morejón, Nancy (2017): Rogelio Martínez Furé: ¿Juglar o griot? La Habana.

Ramírez Cabrera, Luis E. (2014): Diccionario básico de religiones de origen africano

en Cuba. Santiago de Cuba.

Ríos, Soleida (2009): Sarayeye. In: Dies. (Hg.): Secadero. La Habana, S. 104-110.

Zeuske Michael (2006): Sklaven und Sklaverei in den Welten des Atlantiks 1400-

1940. Umrisse, Anfänge, Akteure, Vergleichsfelder und Bibliographien. Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Yoruba in Kuba: Einflüsse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart 333

Anhang

Kuba zwischen Afrika und Europa.
Vom ajíaco über undefinierte Grenzen bis hin zu dem Wasser,
das in alle Richtungen fließt. Kubanische Literatur gestern und heute –
im Gespräch mit Soleida Ríos

Am 13.08.18 hatte ich die Ehre,mich in Soleida Ríos Altbauwohnung in den kleinen

Gassen der karibischen Hauptstadt in Havanna viejamit der bekannten Autorin zu

treffen. Wir sprachen über die kubanische Identität, das afrikanische Erbe in Ku-

ba, die Verwendung von Yoruba-Begriffen in ihrer Literatur, Entkolonialisierung

und die Zukunft der kubanischen Literatur. Soleida Ríos poetisches Ausdrucksver-

mögen spiegelt sich nicht nur in ihrer Literatur, sondern auch in diesem Interview

wider. Bei der Übersetzung war ich stets bemüht, ihren poetischen Stil beizube-

halten und somit als interkulturelle Vermittlerin den Wert ihrer Ausdrucksform

anzuerkennen. So lädt sie uns auch hier ein, einige versteckte Aussagen entschlüs-

seln zu können und zu wissen, wie wir sie zu verstehen haben.

 

1. Wie würden Sie die kubanische Identität beschreiben?

Eine gesunde Hybride. Man spricht von einem ajiaco, wie Fernando Ortiz sagen

würde. Das ist das warme Essen, das alles Essbare sammelt. Das, wo alles zusam-

menschmilzt, bis es fast verschwindet und man bei schwacher Hitze rühren und

rühren muss. Ich frage mich, ob unsere tanzbare Identität bis zum Delirium über-

haupt vollständig definierbar ist.

Beendet. Kann ein Prozess tatsächlich beendet sein, der nicht mehr als drei

Jahrhunderte zurückreicht, mit 30 Jahren Befreiungskrieg und 50 Jahren neokolo-

nialer Republik und weiteren 50 Jahren, in denen ein revolutionäres revolutionäres

Rad11 der Revolution angetrieben wird … das auf die Pfoten eines Imperiums und

die Tricks ihres eigenen Handels reagiert? Diese Tastatur unterstützt keine Frage-

zeichen und nur offene Klammern.12

11 Mit der repetitiven Nennung des revolutionären Rades spielt Soleida Ríos auf die ebenso

repetitive Einflussnahme der Revolution an und führt ihre subversive Kritik durch den als

Kommentar scheinendenHinweis im letzten Satz aus. Die poetische Ästhetik Soleida Ríos ist

als vorsichtiger Hinweis zu verstehen, dass das Hinterfragen von einigen Aspekten in Kuba

unmöglich zu sein scheint.

12 An dieser Stelle wiederhole ich kurz meinen bereits zuvor erwähnten Hinweis: Bei der Über-

setzung des hier vorliegenden Interviews, war ich stets bemüht, Soleida Ríos poetischen Stil

beizubehalten und somit als interkulturelle Vermittlerin den Wert ihrer Ausdrucksform an-

zuerkennen. So lädt sie uns auch hier ein, einige versteckte Aussagen entschlüsseln zu kön-

nen und zu wissen, wie wir sie zu verstehen haben.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 Isabelle Leitloff

2. Was würden Sie sagen: Welcher Aspekt der Yoruba hat heute in Kuba am aus-

geprägtesten ein kulturelles Muster hinterlassen?

Nicht nur Yoruba, es finden sich auch viele Aspekte aus dem Kongo und der Ca-

rabalí, unter anderen und mit undefinierten Grenzen. Ich denke, die Musik, der

Rhythmus, die reichen Rhythmen der Trommeln und die ganze musikalische Saat.

Und der Tanz begleitet uns immer.Wenn man genau hinsieht, ist selbst das Gehen

tanzen. Und das von der Wiege an.

 

3. Anhand welcher Aspekte identifizieren Sie sich ammeisten mit Afrika?

Mit der sogenannten Mythologie, die unter uns Kubanerinnen und Kubanern als

eine lebendige kulturelle Praxis anerkannt wird, die eine Mehrheit der Bevölke-

rung – (zunehmend) unabhängig von der Hautfarbe – umfasst. Aus dem Yoruba-

Pantheon, von außerordentlichem poetischen Reichtum, geht eine große Vielfalt

an Liedern, Tänzen, Sprüchen und Legenden hervor (bekannt als das spezifische

patakí jeder orisha) und ich betone die poetische Schönheit und philosophische Hö-

he des Orakels von Ifa (Körper der Prophezeiungen, der aus 16 Hauptabschnitten

besteht, die Oddu genannt werden, die nacheinander bis zu einer Gesamtzahl von

4696 unterteilt werden).13 Ich war noch nie in Afrika. Die Bilder, die ich sehe, er-

staunen mich, auch was ich von der Geschichte des Kontinentes weiß, aber ich bin

beeindruckt von dem Reichtum, den dieWelt von diesem Kontinent geerbt hat und

kontrastiere es mit der Prekarität des Lebens so vieler seiner Völker.

 

4. Was ist Ihre Absicht, Yoruba-Begriffe in Ihrer Literatur zu verwenden?

Meine Absicht ist, sie zu erweitern, meine Poesie mit dem zu bereichern, was sie

hervorgebracht hat. Ich denke zum Beispiel an die achabbá-Kette, cadena de ach-

abbá. Dieser Ausdruck verdichtet die Anhäufung von Bedeutungen der Wortkette

und verdrängt den Sinn der Kette, der sich so sehr auf die moralische Knecht-

schaft bezieht und auf den versklavten Menschen. Diese Kette ist befreiend, sie

unterstützt und stärkt den Menschen, sie ist ein Attribut des Oggún, des Orisha-

Kriegers, des Metallschmiedes und sie ist Teil der unzähligen Elemente, die einen

Nganga ausmachen, der als das Zentrum der Macht eines Praktizierenden der Re-

gla de Palo gilt. Ich möchte an dieser Stelle die Formulierung eines unserer klarsten

Forscher/Denker des kubanischen zwanzigsten Jahrhunderts, Joel James Figarola,

unterstreichen, die sich im Titel seines Buches widerspiegelt: La nación es un nganga.

Ich bemerke gerade, dass es selber fürmich auffällig ist, dass ich Beispiele gebe,

die über die Yoruba (Osha-Regel,Regla deOcha) hinausgehen, die Ihre Frage enthält.

Entschuldigung. Unsere mündliche Sprache ist sehr durchdrungen von all dieser

Terminologie, ohne dabei große Unterschiede zu machen. Das ist in Kuba auch bei

13 Martínez Furé, Rogelio (1968): Poesía Anónima Africana. La Habana.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Yoruba in Kuba: Einflüsse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart 335

religiösen Praktiken der Fall und es wird nicht nur an der Sprache, sondern auch

an den Ritualen selbst deutlich.

 

5. Ist die Literatur, die auf der Yoruba-Kultur basiert, Teil des kubanischen litera-

rischen Kanons odermuss immer noch von einer Marginalität in Bezug auf diese

Literatur gesprochen werden?

Ich sehe diese als Teil des Kanons an, besonders bezogen auf den Theatertext und

den Roman.

 

6. Da Ihre Literatur polyphon ist und von verschiedenen Teilen der Welt beein-

flusst wurde, stellt sich die Frage, ob Sie denken, dass man von einem transnatio-

nalen Bewusstsein in Ihrer Literatur sprechen kann.Was denken Sie: Gibt es eine

Pluralität in der Sprache Ihrer Literatur? Wird die Frische, die durch das gespro-

cheneWort, also durch die Mündlichkeit und auf der Grundlage der Geschichten,

die von Generation zu Generation weitergegeben wurden, beibehalten?

Das würde ich so unterstreichen. Die Karibik ist eine Synthese der Kulturen und

ich komme aus dem Teil Kubas, der am stärksten karibisch geprägt ist, dem Süd-

osten, Santiago de Cuba. Auf die zweite Fragemuss ich ganz ehrlich antworten: ich

weiß es nicht. Auf die dritte Frage möchte ich Folgendes antworten: Ich wünschte,

es wäre/wird so. Ich benutze rituelle Gesänge, ich beziehe mich auf alte poetische

Praktiken des mündlichen Typus der Yoruba, indem ich sie aus einem Satz neu

schreibe … (siehe »Alto resuena el cuerno llamándonos«, in El libro roto o »Inicia-

ción«, in Escritos al revés o »Poema Ofó«, in A wa nilé). Das ist wichtig: Was ich durch

meine Literatur vorschlage, ist fast immer eine Reflexion über das, was aktuell ist.

Dabei suche ich Topoi, die regelrecht danach streben, behandelt zu werden, ich be-

schränkemich jedoch aufThemen, bei denen ich weiß, dass sie eine gewisse Stärke

und Kraft besitzen, Menschen zu bewegen, und das weiß ich, wenn sie mich vorab

berührt haben.

 

7. Glauben Sie, dass dieser ›Kontakt mit der Natur‹ verloren geht, wie es in Sa-

rayeye heißt, und dass die Gefahr besteht, den Ursprung der kubanischen Kultur

zu verlieren?

Das kann ich nicht mit Sicherheit sagen. Die Globalisierung hat eine Reihe von

Vor- und Nachteilen, durch die verheerende Wirkung des Marktes, unter ande-

rem durch übermäßige Verarmung. Ich beschäftige mich mit allem, was ich tue,

und nicht nur mit der schriftlichen Poesie, sondern auch mit der Bereicherung des

geistlichen Lebens, das nicht auf den religiösen Ausdruck beschränkt ist. Darauf

konzentriere ich mich. Es gibt genug Gefahren für uns, um den Boden unter den

Füßen zu verlieren. Natürlich nicht nur für Kubanerinnen und Kubaner.

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336 Isabelle Leitloff

8. Kann ein europäischer Autor – Ihrer Meinung nach – über die Santeria, die

Yoruba-Religion oder den Candomblé schreiben, ohne eurozentrische Kolonial-

strukturen zu wiederholen?

Das wäre das Beste, was man tun kann. Sich selbst zu entkolonialisieren ist nicht

nur die Aufgabe des Kolonisierten, sondern auch des (Erben) des Kolonisators.

 

9. Ich möchte das Interviewmit einer Vision für die Zukunft beenden:Was wün-

schen Sie sich für die zukünftige Entwicklung der kubanischen Literatur: Welche

Themen sollten weiter bearbeitet werden? In welchen Bereichen sehen Sie Poten-

zial? Was sollten die Forschungsräume sein und wo sehen Sie eine gemeinsame

Basis für die Arbeit mit Literatur aus anderen Ländern und aus Kuba?

Kubanische Literatur wird in Kuba geschrieben und gelesen, mit einigen Ausnah-

men. Aber ich habe Beweise, dass es hier, dort oder überall Interesse weckt. Idealer-

weise sollte das Wasser (kubanische Literatur), das einige Beispiele für großartige

lebensspendende Tugenden hat, aus seinem nationalen Krug kommen und in alle

Richtungen fließen. Das wirklich Wichtige ist jetzt, mit der größten Freiheit zu

schreiben, die eine Garantie für Kreativität ist. Freiheit ist Offenheit. Ich schätze

auch das Gefühl der Verantwortung.

Aus dem Spanischen von Isabelle Leitloff

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022 - am 13.02.2026, 09:08:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

