Yoruba in Kuba: Einfliisse Benins und Nigerias
auf die kubanische Gegenwart

Das Erbe des Kolonialismus - ein linguistischer
und literarischer Synkretismus

Isabelle Leitloff

Abstract

What do Benin and Nigeria have in common with Cuba? Why there are some terms in Cuban
everyday life that ave derived from the Yoruba language? And to what can certain idiomatic
expressions be traced?

The fact that Cuba is a melting pot of different cultures no longer needs to be explained — co-
lonization left a strong legacy on the Caribbean island and continues to shape society today.
In particular, slavery and thus the cultural mix of African language, music, religion, literature
and philosophy has had a great influence on Cuba’s current development. Africa was, is and re-
mains part of the identity of Cuba and other places in the Black Atlantic and this network, the
threads between Europe, Africa and Cuba are the starting point of the following investigation.
The threads or old ways of interculturality, which were partly due to forced migration, are now
to be understood in a new way. How can the legacy of colonization be understood not only as a
trauma left behind, but also as an intercultural possibility arising from it? How can we go one
step further and understand postcolonial spaces not only as spaces of resistance, but as highly
potent intercultural spaces that connect continents and stimulate other linguistic, literary and
philosophical processes?

The world and Africa — New ways of intercultural language and literature vesearch offers the
opportunity to think Africa differently and to understand the old ways in a new light.

The approach not only to describe Africa, but also to understand its potential in today’s world
starting from Africa opens up new perspectives and new paths.

Title: Yoruba in Cuba: influences of Benin and Nigeria on the Cuban present. The heritage of
colonialism — A linguistic and literary Syncretism.
Keywords: Yoruba; Fulani; Duru dié; syncretism; Rogelio Martinez Furé

am 13.02.2026, 09:08:08, oo


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320

Isabelle Leitloff

1. Einleitung

»Duru dié« ist eine der bekanntesten Redewendungen Kubas und ein Rest der Spra-
che der Yoruba, der bis heute noch im Alltag der karibischen Insel verankert ist. Es
bedeutet so viel wie »ein Tag nach dem anderen« und hinter diesen zwei Wortern
verbirgt sich weit mehr als nur eine Redewendung. Durch diese Worte 6ffnen sich
Welten vergangener und prisenter Zeiten geprigt von divergenten Religionen und
Sprachen. All die kulturellen Einfliisse, die diese hinterlassen haben, schwingen in
den Worten mit. »Sie sind«, wie es in einer Ehrung eines der bekanntesten Forscher
der afrikanischen Einfliisse in Kuba — Rogelio Martinez Furé — heift, »leuchtende
Beispiele einer Psychologie, eines Wissens und eines Verhaltens, das nicht nur we-
gen ihrer Erlgsungskraft, sondern auch wegen ihres erwiesenen Widerstandsgeis-
tes andauerte; eines Widerstands, der zweifellos ein Erbe des kubanischen Natio-
nalcharakters ist.« (Morején 2017: 7)* Transitorische Begegnungen fithren zu kul-
turellen und sprachlichen Mischungen. Was passiert jedoch, wenn synkretistische
Formen von Religion, Sprache und Literatur als Eigene angenommen werden und
man sich mitunter tiber die hybriden Ziige dieser nicht mehr bewusst ist oder wenn
die Distanz zwischen zwei oder drei Lindern der Begegnung so grof ist, dass es
den Einwohner_innen des Landes fast unméglich scheint, zu priifen, welche As-
pekte einer Kultur, einer Sprache und einer Religion eigentlich aus welchem Land
stammen?

Im Fall Kubas treffen beide Aspekte zu: Zum einen ist vielen Menschen aus Ni-
geria und Benin nicht bewusst, dass in Kuba die Bewohner_innen der Insel zum
Teil noch Yoruba® beherrschen und fufu ein gingiges Gericht ist, zum anderen
kennen viele Kubaner_innen das Herkunftsland dieser Speise oder ihrer Religion
nicht. Besonders kubanische Redewendungen weisen jedoch starke grammatika-
lische Strukturen, Logiken und kulturelle Prigungen der Yoruba auf und es lohnt

1 Ubersetzung vom Spanischen ins Deutsche von Isabelle Leitloff. Originalzitat: »Son ejemplos
radiantes de una psicologia, un saber y una conducta que perduraron no sélo por su fuerza
de redencién sino por su probado espiritu de resistencia. Una resistencia que es, sin dudas,
patrimonio del cardcter nacional de Cuba.« (Morej6n 2017: 7)

2 An dieser Stelle ist zum einen zu sagen, dass es sich nicht um das in Afrika gesprochene Yoru-
ba handelt, da sich auch eine Art linguistischer Synkretismus entwickelt hat und die Sprache
sich im Laufe der Zeit in Kuba verdndert hat. AuRerdem lassen sich Fon-Anteile finden, die
auf sprachliche Mischungen vor der Sklaverei im heutigen Gebiet Nigeria-Benin verweisen.
Auf der Tagung in Benin im September 2018 konnte ich im Austausch mit einigen afrikani-
schen Yoruba- und Fon-Expert_innen u.a. mit Mickael Gbeognin Houngbedji, an mehreren
Liedern, die in Kuba gehort werden und angeblich Yoruba-Gesinge sind, feststellen, dass die-
se Fon-Anteile aufweisen. Fiir zuklnftige Forschungen wire es durchaus interessant, wenn
afrikanische und kubanische Wissenschaftler_innen in einem Austausch gemeinsam an die-
sem Thema arbeiten.

am 13.02.2026, 09:08:08, oo


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Yoruba in Kuba: Einfliisse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart

sich, sich dieser Mischung nicht nur bewusst zu werden, sondern genau zu erar-
beiten, was seit den Jahren um 1526 bis heute geblieben ist. Benin kann als Her-
kunftsort vieler Kubaner_innen verstanden werden und somit ist der Tagungsort
auch ein Ort der Wurzeln der kubanischen Kultur. Die Tagung bietet mit dem The-
ma Die Welt und Afrika — Neue Wege interkultureller Sprach- und Literaturforschung nicht
nur einen Anlass, das Thema aufzugreifen, sondern durch den Tagungsort ebenso
eine Moglichkeit die Forschungsergebnisse interkulturell und um eine afrikanische
Perspektive zu erweitern. Welche Aspekte der Kultur der Yoruba sind am prisen-
testen in Kuba? Hat sich das in Kuba gesprochene Yoruba verindert und haben
sich neben den sprachlichen Strukturen auch andere synkretistische Aspekte ent-
wickelt?

Der vorliegende Artikel, der nur einen kleinen Ausschnitt darstellt, umreif3t die
historischen Hintergriinde dieser transitorischen Begegnungen, geht auf aktuelle
sprachliche Verwendungen der Yoruba in Kuba und auf Redewendungen sowie auf
die religidsen Einfliisse der Kultur ein. Anschliefend soll am Beispiel eines Auszu-
ges aus dem Gedicht Sarayeye von Soleida Rios und anhand eines mit der Dichterin
durchgefithrten Interviews der Einfluss der Yoruba in der kubanischen Literatur
dargestellt werden. Stiitzen mochte ich mich neben dem im August 2018 in Ha-
vanna gefithrten Interview mit Rios auf aktuelle Publikationen des kubanischen
Kulturinstituts La casa de las Américas sowie auf das Werk Natalia Bolivar Ardstegu-
is Los Orishas en Cuba.

2. Das Erbe der Kolonisierung

Schon 1501 begann durch die Kolonisierung und die fehlenden Arbeitskrifte fir die
grofRe Zuckerindustrie der >Import« afrikanischer Sklaven (vgl. Bolivar Aréstegui
2017: 24). Alleine zwischen den Jahren 1821 und 1860 wurden innerhalb von 39 Jah-
ren 350.000 Sklaven aus verschiedenen Regionen auf die Karibikinsel gebracht.>
Unter diesen 350.000 Afrikanern sind mindestens sechs Ethnien zu nennen, die
aus verschiedenen Teilen Afrikas stammen und kulturell, sprachlich und religics
divergente Einfliisse in Kuba hinterlassen. Darunter sind Afrikaner_innen aus:

1. Calabar (Hafenstadt in Nigeria)
2. Cbte d’Ivoire

3. Kongo

4. Angola

3 Bolivar Aréstegui 2017: 24f. Im Folgenden Abschnitt wird mit Bolivar Arésteguis Werk gear-
beitet. Alle Namen der divergenten Ethnien und der Vélker aus bestimmten Regionen sind
sehr gut in ihrem Werk erkldrt und daraus entnommen.

am 13.02.2026, 09:08:08, oo

32


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322

Isabelle Leitloff

5. Franzosisch Guinea (Guinée frangaise 1894-1958)
6. der Yorubaregion (aus dem ehemaligen Dahomey: heute Teile Nigerias, Togos
und Benins)

Viele Menschen aus der Region des Calabar, die deshalb in Kuba Carabalies ge-
nannt werden, stammen aus dem Siidosten Nigerias. Unter den Calabars gab es
verwandte Ethnien (Efik, Ibo, Bras, Ekoy, Abaja, Bricamos, Oba und Ibibios). In
Kuba wurden die verschiedenen Regionen nach einiger Zeit nicht mehr unterschie-
den, sodass die Informationen schnell verloren gingen, welche Familie aus welcher
Region stammt. Die Mondongo, Banguela, Mucaya, Bisongo, Agunga, Cabinda, Motembo
und Mayombe, die alle aus der Region des Kongos stammen, wurden Congos ge-
nannt.

3. Redewendungen

Aus Franzésisch Guinea kamen unter anderen die Fulani, die eine sehr bekannte
kubanische Redewendung geprigt haben: Man verwendet die Redewendung »Fu-
lano y mengano«, um jemanden zu benennen, dessen Name entfallen ist. Natiirlich
verdeutlicht dieser Ausdruck das Erbe des Kolonialismus sehr explizit und zeigt,
wie marginalisierende Strukturen bis heute in den Sprachgebrauch einflieRen.
Auch wenn diese Redewendung aktuell nicht rassistisch zu verstehen ist, unter-
liegt ihr doch ein marginalisierender und negativ konnotierter Impetus. Doch die
wohl bekannteste kubanische Redewendung zeigt, dass Kubaner_innen sich des
umfassenden Erbes Afrikas bewusst sind, wenn es heifdt: »El que no tiene de Con-
go tiene de Carabali«*. Wortwdrtlich bedeutet das Zitat »Wer nicht etwas aus dem
Kongo hat, ist ein Carabali.« (Ubersetzung: Isabelle Leitloff) und es meint, dass al-
le, ob Schwarz oder weif3, afrikanische Einfliisse und Gene besitzen. Rund 780.000
afrikanische Sklaven sind - bis zum Verbot der Sklaverei 1886 — nach Kuba ver-
schleppt worden und haben die Gesellschaft bis heute stark geprigt (vgl. Zeuske
2006: 82).

Kommen wir zuriick zu den divergenten Ethnien, ist natiirlich die fir die ku-
banische Kultur einflussreichste Gruppe nicht zu vergessen: die Yoruba. Die Eguads,
Ekiti, Yesa, Egba, Fon, Cuevanos, Agicon, Sabalii und Oyé kamen aus dem ehemaligen
Dahomey, aus Togo und aus dem Siidosten Nigerias, vom Beningolf bis in den Os-
ten. Uber die Yoruba hilt Bolivar Aréstegui folgendes fest:

Yoruba ist der Begriff, der alle Stimme bezeichnet, die dieselbe Sprache spra-
chen, obwobhl sie politisch nicht vereint oder zentralisiert waren. Yoruba ist also

4 Die vorliegende Redewendung wird im kubanischen Alltag sehr oft verwendet.

am 13.02.2026, 09:08:08, oo


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Yoruba in Kuba: Einfliisse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart

eine grundsatzlich sprachliche Konfession, obwohl diese Stimme durch die glei-
che Kultur und den Glauben an einen gemeinsamen Ursprung verbunden waren.
Diese Sprache ist Teil der Kwa-Unterfamilie, die wiederum ein Element der gro-
Ren schwarzen Sprachfamilie ist und in mehrere Dialekte unterteilt ist. Einer die-
ser Stamme war der ulkumi, der bereits 1728 erwdhnt wurde, und der Ursprung
des Wortes lucumi, ein Name, der lange Zeit fiir alle Yoruba galt, die wahrend des
Sklavenhandels nach Kuba kamen. (Bolivar Aréstegui 2017: 25)°

Wie Bolivar Aréstegui erwihnt, wird der Begriff Lucumi bis heute in Kuba fiir Men-
schen mit der Abstammung aus divergenten Regionen der Yoruba verwendet. Wie
in der folgenden Abbildung aus dem Werk Guanches (vgl. Guanche 2009: 124) zu
erkennen ist, sind 38,81 % der Kubaner,_innen mit afrikanischer Abstammung Lu-
cumi.

Abb. 1: Zusammensetzung afrikanischer Abstammungen in Kuba
(Guanche 2009: 124)

Grifico 5. Composicién de los africanos en Cuba
segin las principales denominaciones metaétnicas

(en %)

Conge
17,66

5 Ubersetzung von Isabelle Leitloff. Original: »Yoruba es el término que identifica a todas las
tribus que hablaban la misma lengua, aunque no estuvieran unidas ni centralizadas politi-
camente. Yoruba, por consiguiente, es una denominacién basicamente lingiiistica, aunque
estas tribus estuvieran vinculadas por una misma cultura y la creencia de un origen comn.
Esta lengua es parte de la subfamilia kwa que, a su vez, es un elemento de la gran familia
lingliistica negritica y que se halla dividida en mdltiples dialectos propios de las divisiones
tribunales. Una de estas tribus fue la ulkumi, mencionada ya en 1728, y origen de la pala-
bra lucumi, denominacién que durante mucho tiempo fue aplicada a todos los yorubas que
llegaron a Cuba durante la trata«. (Bolivar Aréstegui 2017: 25)

am 13.02.2026, 09:08:08, oo

323


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324

Isabelle Leitloff

Am auffilligsten sind die Einflisse der Yoruba im Bereich der Kunst und Mu-
sik: Die afrikanischen Rhythmen prigen alle Musikstile und es finden sich synkre-
tistische musikalische Mischungen, die Yoruba-Gesinge mit elektronischer Musik
unterlegen (z.B. bei den Musikgruppen Sintesis, Obsesion oder Luz de Cuba). Das Na-
tionaltheater bietet afrokubanische Tinze an und die zeitgendssische Tanzgrup-
pe Danza contemporanea de Cuba verbindet Ballett mit afrikanischen Tinzen und
lasst die verschiedenen Tanzstile zu einem kubanischen Hybrid verschmelzen. Die
sprachlichen Einfliisse sind besonders im Bereich der Religion vorhanden, da al-
le Gesidnge und religiosen Praktiken auf Yoruba stattfinden und von vielen Ku-
baner_innen beherrscht werden. Bestimmte Worter wie »ashé«® finden auch im
kubanischen Alltag Verwendung.

4.  Der Einfluss der Yoruba in der Religion

Doch der wohl grofdte Einfluss der Yoruba auf die Gegenwart Kubas ist in der Re-
ligion zu finden, der im Folgenden iiberblicksartig dargestellt werden soll. Vorab
mochte ich diesen Abschnitt mit einem Zitat des Autors eines Yoruba-Lexikons der
Religionen einleiten:

Alsich diese Arbeit machte, fragte mich ein Freund, der wenig Erfahrung mit afro-
kubanischen Kulten hatte, ob die Legenden und Vorstellungen, die ich sammel-
te, glaubwiirdig seien. Ich antwortete, dass der Olofi der Yoruba, der Nsambia der
Kongo oder der Abbasid der Abakua genauso glaubwiirdig ist wie derJehova oder
Jahwe der Juden und Christen, die in der Bibel beschrieben werden, oder der Al-
lah des Korans; dass die von seinen Patakinen erzidhlten Geschichten so logisch
sind wie das Wunder der Arche Noah [..][,] so akzeptabel wie das Leben, die Lei-
denschaft, der Tod und die Auferstehung Christi, oder die Wunder, die Buddha
zugeschrieben werden, oder die Epen des Brahma der Hindus oder das Miraj des
neueren Mohammed. Gehen wir daher mit Respekt an diese alten Uberzeugun-
gen heran. (Ramirez Cabrera 2014: 8)7

6 Man konnte den Begriff mit»Glick« iibersetzen. Durch das »ashé«existieren Dinge und wer-
den durch das »ashé«ermdglicht. Der Ausdruck wird oft verwendet, um jemandem Erfolg zu
wiinschen (vgl. Martinez Furé 2015: 73).

7 Ubersetzung von Isabelle Leitloff (im Folgenden I.L.). Original: »Cuando realizaba este tra-
bajo, unaamiga, poco ducha en cultos afrocubanos, me pregunt6 si eran creibles las leyendas
y concepciones que estaba recopilando. Le respondi que es tan creible el Olofi de los yoruba,
el Nsambia de los congos o el Abasi de los abakud, como creible lo pueda ser el Jehova o Yavé
de judios y cristianos que se describe en la Biblia, o el Ald del Koran; que las historias que
narran sus patakines son tan légicas como el portento del Arca de Noé [..] tan aceptables
como la vida, pasién, muerte y resurreccion de Cristo, o las maravillas atribuidas a Buda, o

am 13.02.2026, 09:08:08, oo


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Yoruba in Kuba: Einfliisse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart

Die in Kuba Santeria oder Regla de Ocha genannte Religion ist eine transformierte
und synkretistische Religion, die aus der Yoruba-Religion aus Benin und Nigeria
entstanden ist, sich durch die Kolonisierung, die Mischung mit der christlichen
Religion und durch das Zusammenleben von Afrikaner_innen aus divergenten Re-
gionen jedoch stark verindert hat. Der Unterschied wird bereits dadurch deutlich,
dass in Afrika jede Region eine Gottheit verehrt hat, sodass in Kuba ein ganzes
Pantheon existiert. So hilt Bolivar Ardstegui fest, dass Changé in Oyé, Yemayd in
Egba, Oggun in Ekiti und Oridé und Ochun in Ijosa und Ijebu verehrt wurden, alle
sich jedoch als Erben des Konigs Obatald und Oddiia der Ifé verstehen (vgl. Bolivar
Aréstegui 2017: 27).

In Kuba werden alle als orishas genannten Gottheiten verehrt. Ein Orisha wird
als immaterielle Kraft verstanden, die Einfluss auf Menschen hat und Besitz von
Menschen ergreifen kann. Wenn dies geschieht, wird die Person zu einer/einem
Auserwdhlten oder auch elegin bzw. iyawé (vgl. ebd.: 28, ibersetzt »Frau des
Orishas«). Diese Gottheit wird als Familienmitglied verstanden, in Kuba handelt
es sich bei der Weitergabe von Zugehdorigkeiten zu einer Gottheit um ein spiri-
tuelles Vererben und - im Gegensatz zur afrikanischen Tradition — nicht um die
Weitergabe von Gottheiten durch Blutsverwandtschaft (vgl. ebd.).

5.  Konkrete Spuren in Havanna

Bereits 1568 werden in Kuba die ersten cabildos negros, Vereinigungen afrikanischer
Nachkommen, erwihnt, die neben Festen und Religionspraktiken auch die Weiter-
gabe der Sprache fordern, offiziell Vorsitzende wihlen und wie in Afrika divergente
Gottheiten verehren. So ist zum Beispiel im Viertel Pogolotti in Havanna bekannt,
dass es ein cabildo de Changé gab (vgl. ebd.: 29). 1870 wurden die religisen afri-
kanischen Praktiken offziell legalisiert und um 1880 hatte im Viertel Marianao ei-
ne Yoruba-Gemeinde namens EI Palenque ihren Sitz (vgl. ebd.: 30). Zum Teil lassen
sich Dokumente mit konkreten Namen einiger Personen finden, die die Religionen
weitergegeben haben. Anderes Wissen wurde nur miindlich weitergegeben und ist
schwer an konkreten Quellen zu belegen. In Archiven und einigen Werken sind Fo-
tokopien von Originalfotografien mit Namen und weiteren Details vorhanden, wie
zum Beispiel in dem Werk Iconografia de africanos y descendientes en Cuba (Guanche
2016).

Um ein Beispiel fir die teilweise detailreiche Datierung zu geben, soll eine Ab-
bildung (vgl. ebd.: 383) aus letzterem Werk herangezogen werden. Diese zeigt einen

las epopeyas del Brahma de los hindes o el miraj del mas reciente Mahoma. Acerquémonos
pues, con respeto, a estas ancestrales creencias.« (Ramirez Cabrera 2014: 8)

am 13.02.2026, 09:08:08, oo

325


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326 Isabelle Leitloff

15-jahrigen jungen Mann aus dem Jahr 1866, der aus Angola stammt und sich mit
Nachnamen Cabo nennt. Sogar die Adresse in Havanna ist vermerkt.

Abb. 2: 15-Jdhriger aus Angola (Guanche 2016: 383)

FIERENCIAS

cacion:  BADNA 23
Mestre, N,
Joven cango muzumbe, de apellide Cabo, de 15 atos.

LO

TRECNICA: Fatografia
FECHA: 1866
TEMA
1DA: 7 e
’:zlgz‘:;m\m\no: Procede de la parte meridional de Augola, mide
145m,
DESCRIPCION: Joven de pie, vestido de traje, porta basion y som-

brero. Hay referenca de que era vecino de Ta calle
Dragones, La Habana, o
nt Dorumentus ¥ fotos indditos: de
~LAS: Henry Tumo:
i 1os africanos y descendientes observados en 1886,
(Cortesia del doctor Manuel Rivero de s Calle).

Die Abbildung 3 zeigt ein Ehepaar aus divergenten Lindern Afrikas, das 1866
in der Hauptstadt Kubas lebt. Sie ist Lucumi, er Mandinga.

Abb. 3: Ehepaar aus divergenten Landern Afrikas (Guanche 2016:
383)

am 13.02.2026, 09:08:08, oo


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Yoruba in Kuba: Einfliisse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart

Die Darstellung verdeutlicht, dass zu Anfang die Herkunftsregionen vermerkt
wurden und auf Grund dessen teilweise zuriickzufithren ist, wie sich die prozen-
tuale Verteilung der Afrokubaner_innen aus den unterschiedlichen Regionen Afri-
kas verhilt. Zwei bis heute in Kuba bekannte Santeros haben die in Afrika getrenn-
ten Stringe der Religion verbunden, um eine gewisse Einheit unter den Religionen
herzustellen und die Gemeinde zu vergréflern: Lorenzo Octavio Sama (mit dem
afrikanischen Namen Obbadimeyi, was »der zweifach Gekronte« bedeutet) vereint
sich mit der Tochter des Changé Adyai Latudn (Latiwa), die 1887 aus Egbadé nach
Kuba gelangt (vgl. Bolivar Aréstegui 2017: 30). Der ehemalige Sklave aus Calime-
te in der kubanischen Region Matanzas, No Remigio Herrera (Adde Shina) Obara
Meyi, geht nach dem Ende der Sklaverei nach Nigeria zuriick, erhilt dort, nach-
dem er Konig wird, den Auftrag, in Kuba die Regel des Ifi (regla de Ifa) weiterzugeben
und als Lehrer der Religion, als babalawo, zu arbeiten (vgl. ebd.: 31). Er zieht spiter
nach Regla, ein mit Guanabacoa sehr religioses Viertel Havannas, und wird der erste
Lehrer bzw. eine Art Priester, ein sogenannter babalawo, der Lehre der Ifa.

6. Synkretismus

Die unterschiedlichen Stringe mischen sich nun mit der katholischen Religion und
bis heute finden sich Anhinger divergenter religiser Praktiken. In einem Inter-
view, das ich am 17.05.2018 mit der kubanischen Literaturwissenschaftlerin Yanet-
sy Pino Reina fithren konnte, hilt diese itber die Einfliisse der Yoruba Folgendes
fest:

Die Religion der Yoruba hat einige wichtige Vertreter der kubanischen Literatur
hervorgebracht und klare Einfliisse hinterlassen. Vor allem ist zu sagen, dass
die Yoruba-Religion innerhalb der afrikanischen Religionen diejenige ist, die
den starksten Einfluss in der kubanischen Kultur hinterlassen hat: sowohl in der
Kunst, in traditionellen Tanzen, in Sinnbildern, in der Gastronomie und in der
Sprache. Wir haben Einfliisse der Yoruba, aber auch aus dem Kongo, der Lucumi,
aus China, Indien; wir haben arabische Einfliisse und selbstverstindlich ist die
spanische Komponente nicht zu vergessen. All dieses transkulturelle Gewicht ist
das Gewebe unserer Kultur und Nation. (Leitloff 2018: 195)

Beziiglich des transkulturellen Gewebes, wie Pino Reina es nennt, oder in anderen
Worten beziiglich der Entstehung und Entwicklung des Synkretismus gibt es bis
heute divergente Auffassungen. Bolivar Ardstegui vertritt die These, dass die di-
vergenten afrikanischen Religionen damals erlaubt wurden, um eine Einheit unter
den Afrikaner_innen durch Differenz zu vermeiden und somit mogliche rebelli-
sche Akte, Auflehnungen und Aufstinde gegen die Spanier_innen zu verhindern:
»Die Religion raubte zwar einige Stunden der Produktion, stellte aber auch eine

am 13.02.2026, 09:08:08, oo

327


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328

Isabelle Leitloff

Bremse dar, die die Rebellion der Sklaven verhinderte.« (Bolivar Ardstegui 2017:

29)® AuRerdem hilt sie fest, dass die Verschmelzung der Religionen vollig freiwil-
lig stattgefunden hat:

Die Afrikaner nahmen bereitwillig die neuen »Orishas« an, die ihnen der katho-
lische Heilige geschenkt hatte. Geleitet von der einfachen Ahnlichkeit, mischten
sie naiv die Figuren ihrer vergéttlichten Vorfahren mit der Hagiographie der Kir-
che und im Rhythmus der Trommeln wurde die Figur des Heiligen Lazarus mit
der von Babal( Ayé, die von Aggay Sold mit der des Heiligen Christopherus, die
von Changé mit der Heiligen Barbara, die von Eleggua mit dem Heiligen Anto-
nius und damit eine lange Parade von Synkretisierungen vermischt. Santeria, die
Synkretisierung der Yoruba-Kulte und der katholischen Religion, wurde in einem
natiirlichen und logischen Prozess geboren. (Ebd.)?

Als weniger freiwillig, natiirlich und logisch wird der Prozess des Synkretismus in

Ramirez Cabreras Werk beschrieben, der den Begriff ablehnt und stattdessen von

einer Maskierung bzw. enmascaramiento spricht, die seines Erachtens notwendig

war, um die Religionen ausleben zu kénnen. Man kénnte in Bhabhas Worten auch

von der mimikry sprechen. Laut Ramirez Cabrera wurden oft nur Kleinigkeiten, wie

die Farben der Heiligen und Gétter angepasst, obgleich er zustimmt, dass

[e]lswabhrist, dass Zeit und Gebrauch dazu gefiihrt haben, dass die Orishas nach ih-
rer katholischen Identifikation benannt wurden, oder umgekehrt, besonders un-
terden beliebtesten Schichten von Glaubigen, und dass einige christliche Elemen-
te in die Praktiken eingefiihrt wurden (Verwendung von Weihwasser, katholische
Messen fiir die Toten, unter anderem), aber in der Innerlichkeit der Riten der afro-
kubanischen Kulte bleiben die Liturgie, die Legenden, die Gottheiten und die Op-
ferungen unverindert. (Ramirez Cabrera 2014: 6)'°

10

Ubersetzung I.L. Original: »La religion robaba algunas horas a la produccién, pero también
podia resultar un freno a la rebeldia de los esclavos.« (Bolivar Ardstegui 2017: 29)
Ubersetzung I.L. Original: »Los africanos aceptaban de buena gana a los nuevos >orishas< que
les presentaba el santoral catdlico. Orientandose por la simple semejanza, fundian ingenua-
mente las figuras de sus antepasados divinizados con la hagiografia de la Iglesia y, al ritmo
de tambores, la figura de san Lazaro se confundia con la de Babald Ayé, la de Aggayd Sola
con la de san Cristébal, la de Chang6 con santa Barbara, la de Eleggua con San Antonio, y asi
un largo desfile de sincretizaciones. Nacid la santeria, la sincretizacion de los cultos yorubas
y la religién catélica, en un proceso natural y [6gico.« (Bolivar Aréstegui 2017: 29)
Ubersetzung I.L. Original: »Es cierto que el tiempoy el uso han dado lugar a que se nombre
a los orichas por su identificacion catélica, o viceversa, sobre todo entre los estratos mas po-
pulares de creyentes, y que se han introducido algunos elementos cristianos en las practicas
(uso de agua bendita, misas catdlicas a difuntos, entre otras), pero en la interioridad de los
ritos de cualquiera de los cultos afrocubanos, continda inmodificable la liturgia y la leyenda,
la deidad y la ofrenda.« (Ramirez Cabrera 2014: 6)

am 13.02.2026, 09:08:08, oo


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Yoruba in Kuba: Einfliisse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart

Die Geschichten iiber die Gotter, die miindlich weitergegeben wurden, fanden bald
Einzug in die Literatur und prigen bis heute den kubanischen Literaturkanon —
auch wenn dies nicht immer der Fall war. Denn erst langsam entwickelte sich eine
ganz eigene Literatur, die Themen des Synkretismus, der Schwarzen Bevilkerung
Kubas, der sogenannten »Mulatten« behandelt, wie es Nicolds Guillén als Vorreiter
der poesia mulata verdeutlicht.

7. Einfliisse der Kultur der Yoruba in der Literatur - Soleida Rios

Eine bekannte kubanische Autorin, die starke Einfliisse der Kultur der Yoruba in
ihrer Literatur prisentiert, ist Soleida Rios, mit der ich am 13.08.2018 in der Alt-
stadt Havannas, ein Interview fithren konnte, das an dieser Stelle in Ausziigen prai-
sentiert werden soll. Auf die Frage, wie Rios die kubanische Identitit beschreiben
wiirde, sagte sie:

Eine gesunde Hybride. Man spricht von einem gjiaco, wie Fernando Ortiz sagen
wirde. Das ist das warme Essen, das alles Essbare sammelt. Das wo alles zusam-
menschmilzt, bis es fast verschwindet und man bei schwacher Hitze rithren und
rithren muss. Ich frage mich, ob unsere tanzbare Identitat bis zum Delirium (iber-
haupt vollstindig definierbar ist. (S. Anhang: 333)

Rios redet indirekt von der kubanischen Kultur als Prozess und verweist auf Ortiz,
der mit seiner Theorie der Transkulturation Kubas Soziologie und auch Gesellschaft
geprigt hat. Der von ihr erwihnte ajiaco ist ein kubanisches Essen, das Nahrungs-
mittel der Ureinwohner tainos mit dem Essen der Spanier und Afrikaner mischt
und eine Art Eintopf (aus Mais, malanga, boniato [Kartoftelarten], Kochbananen,
Maniok [kub. Yuca] und verschiedenen Fleischsorten) darstellt. Kuba bedeutet fiir
Rios eine »gesunde Hybride« und ist eine »tanzbare Identitit«, wie sie in der Ant-
wort auf die zweite Frage weiter ausfithrt:

Isabelle Leitloff: »Was wiirden Sie sagen: Welcher Aspekt der Yoruba hat heute
in Kuba am ausgepragtesten ein kulturelles Muster hinterlassen?« Soleida Rios:
»Nicht nur Yoruba, es finden sich auch viele Aspekte aus dem Kongo und der Ca-
rabali, unter anderen und mit undefinierten Grenzen. Ich denke, die Musik, der
Rhythmus, die reichen Rhythmen der Trommeln und die ganze musikalische Saat.
Und der Tanz begleitet uns immer. Wenn man genau hinsieht, ist selbst das Gehen
tanzen. Und das von der Wiege an.« (S. Anhang: 334)

Rios nimmt diese besonderen Rhythmen in ihre Literatur auf, die von hybrider
und tanzbarer Identitit geprigt ist. Um ein Beispiel der Literatur Rios’ anzufith-
ren, habe ich einen Auszug aus dem Gedicht Sarayeye (Rios 2009: 104) ins Deutsche
iibersetzt. Im Folgenden werden beide Ausziige dargestellt:

am 13.02.2026, 09:08:08, oo

329


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330

Isabelle Leitloff

Deje tanto tabi. Sea atrevida..., jriase!, jcamine!, jlibere!

Hay quien se cae y en el piso se queda. Hay que levantarse, jcontra viento y marea!Y hay
que dar gracias. Aqui... estamos prestados.

La franja azul de la playa cercana se interrumpe con los restos de un barco encallado. Mar
en calma, desvaido. Cielo despejado.

El'sol llegando al cenit.

Lazaro: »Con el permiso de su Eledda...«

La paloma erizdandose sobre mi cabeza, las tivas ondulando, envolviendo...

Lazaro: »Sarayeyebacounlo...«

Siete tivas, siete colores ondulantes: cabeza (coronilla: »salva el eri... salva el eri«), sienes,
frente, nariz, orejas, nuca...

Olor hibrido, mareante: aguardiente, pescado, jutia, miel... Cosquilleo. Polvo blanquecino,
humo de vela y de tabaco... Garrasperas...

»Sarayeyebacounlé...«

..Espalda, brazos, manos (palma y dorso), dedos (cada dedo, un tejido: envuelto, desen-
vuelto, envuelto, liberado...).

Azul brillante, malva, naranja, rojo... Tiras... Enrrolla, desenrrolla, vuelven, se enganchan,
zafan..

..Senos, pecho, plexo, vientre... Eyeléeyelé..., paloma blanca... (»..la mensajera..., traeme
un mensaje del mas alld, traeme un mensaje, traeme un fluido, paloma blanca....«) Sexo,
nalgas, muslos, piernas, tobillos, pies...

Lazaro: Sarayeyebacounlo...

La lyalocha (a una cierta distancia, eyelé no la roza, no puede...): sarayeyebacounlo...
Lazaro: Sarayeyebacounlo..., sarayeyebacounlo..., sarayeyebacounlo...

Warum so viele Tabus? Sei mutig..., lach!, Lauf! Befrei dich!

Einige Leute fallen und bleiben auf dem Boden. Du musst aufstehen, gegen alle Widrig-
keiten! Und wir miissen dankbar sein. Hier... sind wir doch nur ausgeliehen.

Der blaue Streifen des nahen Strandes wird durch die Uberreste eines gestrandeten Boo-
tes unterbrochen. Das Meer ist ruhig, verblasst. Klarer Himmel. Die Sonne erreicht ihren
Zenit.

Lazarus: »Mit der Erlaubnis seiner Eledda...«

Die Taube steht auf meinem Kopf, die Streifen winken, wickeln...

Lazarus: »Sarayeyebacounlo...«

Sieben Streifen, sieben wellenformige Farben: Kopf (Krone: »Rette den eri... Rette den eric),
Schlifen, Stirn, Nase, Ohren, Hals... Hybrider, schwindelerregender Geruch: Brandy, Fisch,
Baumratte, Honig... Kribbeln. Weiflliches Pulver, Kerzenrauch und Tabakrauch... Kral-
len...

»Sarayeyebacounlo...«...Riicken, Arme, Hinde (Handfldche und Riicken), Finger (jeder Fin-
ger, ein Gewebe: eingewickelt, ausgepackt, eingewickelt, losgelassen....) Hellblau, lila,

am 13.02.2026, 09:08:08, oo


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Yoruba in Kuba: Einfliisse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart

orange, rot.... Streifen...... Aufrollen, aufrollen, aufrollen, zuriickkommen, anschliefSen,
weggehen......

..Briiste, Brust, Plexus, Bauch.... Eyeleyelé...., weifSe Taube.... (»...der Bote...bring mir eine
Botschaft aus dem Jenseits, bring mir eine Botschaft, bring mir eine Botschaft, bring mir
eine fliissige, weifSe Taube....«) Geschlecht, Gesdf3, Oberschenkel, Beine, Knichel, Fiife....
Lazarus: Sarayeyebacounlo....

Die lyalocha (bleibt in einer gewissen Entfernung, lyalocha kann eyelé (die Taube) nicht
beriihren, sie kann es nicht....): sarayeyebacounlo....

Lazaro: Sarayeyebacounlo..., sarayeyebacounlo..., sarayeyebacounlo...

Sarayeyebacounlé bedeutet tibersetzt »reinigenc, ist Yoruba und wird als Ausdruck
bei religiosen Reinigungszeremonien verwendet (nachgeschlagen im Worterbuch
fiir Yoruba-Religionen: Ramirez Cabrera 2014: 6; Ubersetzung: I.L.). Das Gedicht
handelt von einer Reinigungszeremonie und bewegt sich zwischen Poesie und ei-
ner sthetisierten ethnologischen Beschreibung eben dieser. Iyalocha bedeutet die
Mutter des Heiligen und meint eine Art Patentante. Eleddd meint das innere Ich
einer Person, es bedeutet ebenso der Kopf und der Gliicksengel. Wenn eine Person
einen Heiligen empfingt, geschieht dies am Eledda. Eyelé bedeutet Taube. Mit Eri
ist der personliche Orisha gemeint. Es handelt sich hier um eine rituelle Praxis, in
der der Santero eine weifle in weiles Tuch gehiillte Taube iiber den Koérper einer
kranken Person streift, um diese von der Krankheit zu befreien.

8. Linguistischer und literarischer Synkretismus

Die Poesie spiegelt Fragmente eines Deliriums, es wird eine diffuse Szene zwischen
den Welten, zwischen Krankheit und Gesundheit, Leben und Tod und zwischen
Dualititen evoziert. Soleida Rios und viele andere Autor_innen vereinen in ihrer
Literatur die »tanzbare Identitit«, wie Rios sie nennt und stellen diese kulturelle
Mischung auf divergenten Ebenen in ihrer Literatur dar. Das Erbe der hochkom-
plexen transitorischen Bewegungen spiegelt sich folglich als ein linguistischer und
literarischer Synkretismus in Kuba bis heute wieder. Letztendlich bleiben fir zu-
kiinftige Forschungen die Fragen offen, wie die neuen Wege der interkulturellen
Sprach- und Literaturforschung aussehen werden, wie diese transitorischen Be-
wegungen Einfluss auf die Zukunft nehmen werden und nun bleibt mir nur noch
Folgendes zu sagen: »Duru dié«.

am 13.02.2026, 09:08:08, oo

531


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332

Isabelle Leitloff

Literatur

Bolivar Ardstegui, Natalia (2017): Los Orishas en Cuba. La Habana.

Guanche, Jests (2016): Iconografia de africanos y descendientes en Cuba. La Haba-
na.

Guanche, Jests (2009): Africania y etnicidad en Cuba. Los componentes africanos
y sus multiples denominaciones. La Habana.

Leitloff, Isabelle (2018): Widerstandsdiskurse und Polyphonie — kubanische Lite-
ratur im Gesprich. Interview von Isabelle Leitloff mit Yanetsy Pino Reina. In:
Peter Weiss Jahrbuch fiir Literatur, Kunst und Politik im 20. und 21. Jahrhun-
dert 27, S. 187-198.

Martinez Furé, Rogelio (2015): Cimarrén de palabras (descargas). La Habana.

Martinez Furé, Rogelio (1968): Poesia Andnima Africana. La Habana.

Morején, Nancy (2017): Rogelio Martinez Furé: ;Juglar o griot? La Habana.

Ramirez Cabrera, Luis E. (2014): Diccionario basico de religiones de origen africano
en Cuba. Santiago de Cuba.

Rios, Soleida (2009): Sarayeye. In: Dies. (Hg.): Secadero. La Habana, S. 104-110.

Zeuske Michael (2006): Sklaven und Sklaverei in den Welten des Atlantiks 1400-
1940. Umrisse, Anfinge, Akteure, Vergleichsfelder und Bibliographien. Berlin.

am 13.02.2026, 09:08:08, oo


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Yoruba in Kuba: Einfliisse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart 333

Anhang

Kuba zwischen Afrika und Europa.

Vom gjiaco iiber undefinierte Grenzen bis hin zu dem Wasser,

das in alle Richtungen flieBt. Kubanische Literatur gestern und heute -
im Gesprach mit Soleida Rios

Am 13.08.18 hatte ich die Ehre, mich in Soleida Rios Altbauwohnung in den kleinen
Gassen der karibischen Hauptstadt in Havanna vieja mit der bekannten Autorin zu
treffen. Wir sprachen tiber die kubanische Identitit, das afrikanische Erbe in Ku-
ba, die Verwendung von Yoruba-Begriffen in ihrer Literatur, Entkolonialisierung
und die Zukunft der kubanischen Literatur. Soleida Rios poetisches Ausdrucksver-
mogen spiegelt sich nicht nur in ihrer Literatur, sondern auch in diesem Interview
wider. Bei der Ubersetzung war ich stets bemiiht, ihren poetischen Stil beizube-
halten und somit als interkulturelle Vermittlerin den Wert ihrer Ausdrucksform
anzuerkennen. So lidt sie uns auch hier ein, einige versteckte Aussagen entschliis-
seln zu kénnen und zu wissen, wie wir sie zu verstehen haben.

1. Wie wiirden Sie die kubanische Identitit beschreiben?

Eine gesunde Hybride. Man spricht von einem ajiaco, wie Fernando Ortiz sagen
wiirde. Das ist das warme Essen, das alles Essbare sammelt. Das, wo alles zusam-
menschmilzt, bis es fast verschwindet und man bei schwacher Hitze rithren und
rithren muss. Ich frage mich, ob unsere tanzbare Identitit bis zum Delirium tiber-
haupt vollstindig definierbar ist.

Beendet. Kann ein Prozess tatsichlich beendet sein, der nicht mehr als drei
Jahrhunderte zuriickreicht, mit 30 Jahren Befreiungskrieg und 50 Jahren neokolo-
nialer Republik und weiteren 50 Jahren, in denen ein revolutionires revolutionires
Rad™ der Revolution angetrieben wird ... das auf die Pfoten eines Imperiums und
die Tricks ihres eigenen Handels reagiert? Diese Tastatur unterstiitzt keine Frage-
zeichen und nur offene Klammern.'

1 Mit der repetitiven Nennung des revolutiondren Rades spielt Soleida Rios auf die ebenso
repetitive Einflussnahme der Revolution an und fiithrt ihre subversive Kritik durch den als
Kommentar scheinenden Hinweis im letzten Satz aus. Die poetische Asthetik Soleida Rios ist
als vorsichtiger Hinweis zu verstehen, dass das Hinterfragen von einigen Aspekten in Kuba
unmoglich zu sein scheint.

12 Andieser Stelle wiederhole ich kurz meinen bereits zuvor erwihnten Hinweis: Bei der Uber-
setzung des hier vorliegenden Interviews, war ich stets bemiiht, Soleida Rios poetischen Stil
beizubehalten und somit als interkulturelle Vermittlerin den Wert ihrer Ausdrucksform an-
zuerkennen. So ladt sie uns auch hier ein, einige versteckte Aussagen entschliisseln zu kén-
nen und zu wissen, wie wir sie zu verstehen haben.

am 13.02.2026, 09:08:08, oo


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334

Isabelle Leitloff

2. Was wiirden Sie sagen: Welcher Aspekt der Yoruba hat heute in Kuba am aus-
gepragtesten ein kulturelles Muster hinterlassen?

Nicht nur Yoruba, es finden sich auch viele Aspekte aus dem Kongo und der Ca-
rabali, unter anderen und mit undefinierten Grenzen. Ich denke, die Musik, der
Rhythmus, die reichen Rhythmen der Trommeln und die ganze musikalische Saat.
Und der Tanz begleitet uns immer. Wenn man genau hinsieht, ist selbst das Gehen
tanzen. Und das von der Wiege an.

3. Anhand welcher Aspekte identifizieren Sie sich am meisten mit Afrika?

Mit der sogenannten Mythologie, die unter uns Kubanerinnen und Kubanern als
eine lebendige kulturelle Praxis anerkannt wird, die eine Mehrheit der Bevolke-
rung — (zunehmend) unabhingig von der Hautfarbe — umfasst. Aus dem Yoruba-
Pantheon, von aufierordentlichem poetischen Reichtum, geht eine groRe Vielfalt
an Liedern, Tinzen, Spriichen und Legenden hervor (bekannt als das spezifische
pataki jeder orisha) und ich betone die poetische Schonheit und philosophische Ho-
he des Orakels von Ifa (Kérper der Prophezeiungen, der aus 16 Hauptabschnitten
besteht, die Oddu genannt werden, die nacheinander bis zu einer Gesamtzahl von
4696 unterteilt werden).” Ich war noch nie in Afrika. Die Bilder, die ich sehe, er-
staunen mich, auch was ich von der Geschichte des Kontinentes weif, aber ich bin
beeindruckt von dem Reichtum, den die Welt von diesem Kontinent geerbt hat und
kontrastiere es mit der Prekaritit des Lebens so vieler seiner Volker.

4. Was ist Ihre Absicht, Yoruba-Begriffe in Ihrer Literatur zu verwenden?
Meine Absicht ist, sie zu erweitern, meine Poesie mit dem zu bereichern, was sie
hervorgebracht hat. Ich denke zum Beispiel an die achabba-Kette, cadena de ach-
abba. Dieser Ausdruck verdichtet die Anhiufung von Bedeutungen der Wortkette
und verdringt den Sinn der Kette, der sich so sehr auf die moralische Knecht-
schaft bezieht und auf den versklavten Menschen. Diese Kette ist befreiend, sie
unterstiitzt und stirkt den Menschen, sie ist ein Attribut des Oggtn, des Orisha-
Kriegers, des Metallschmiedes und sie ist Teil der unzihligen Elemente, die einen
Nganga ausmachen, der als das Zentrum der Macht eines Praktizierenden der Re-
gla de Palo gilt. Ich mochte an dieser Stelle die Formulierung eines unserer klarsten
Forscher/Denker des kubanischen zwanzigsten Jahrhunderts, Joel James Figarola,
unterstreichen, die sich im Titel seines Buches widerspiegelt: La nacion es un nganga.
Ich bemerke gerade, dass es selber fiir mich auffillig ist, dass ich Beispiele gebe,
die iiber die Yoruba (Osha-Regel, Regla de Ocha) hinausgehen, die Ihre Frage enthilt.
Entschuldigung. Unsere miindliche Sprache ist sehr durchdrungen von all dieser
Terminologie, ohne dabei grofie Unterschiede zu machen. Das ist in Kuba auch bei

13 Martinez Furé, Rogelio (1968): Poesia An6nima Africana. La Habana.

am 13.02.2026, 09:08:08, oo


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Yoruba in Kuba: Einfliisse Benins und Nigerias auf die kubanische Gegenwart

religiésen Praktiken der Fall und es wird nicht nur an der Sprache, sondern auch
an den Ritualen selbst deutlich.

5. Ist die Literatur, die auf der Yoruba-Kultur basiert, Teil des kubanischen litera-
rischen Kanons oder muss immer noch von einer Marginalitit in Bezug auf diese
Literatur gesprochen werden?

Ich sehe diese als Teil des Kanons an, besonders bezogen auf den Theatertext und
den Roman.

6. Da Ihre Literatur polyphon ist und von verschiedenen Teilen der Welt beein-
flusst wurde, stellt sich die Frage, ob Sie denken, dass man von einem transnatio-
nalen Bewusstsein in Ihrer Literatur sprechen kann. Was denken Sie: Gibt es eine
Pluralitit in der Sprache Ihrer Literatur? Wird die Frische, die durch das gespro-
chene Wort, also durch die Miindlichkeit und auf der Grundlage der Geschichten,
die von Generation zu Generation weitergegeben wurden, beibehalten?

Das wiirde ich so unterstreichen. Die Karibik ist eine Synthese der Kulturen und
ich komme aus dem Teil Kubas, der am stirksten karibisch geprigt ist, dem Siid-
osten, Santiago de Cuba. Auf die zweite Frage muss ich ganz ehrlich antworten: ich
weif} es nicht. Auf die dritte Frage mochte ich Folgendes antworten: Ich wiinschte,
es wire/wird so. Ich benutze rituelle Gesinge, ich beziehe mich auf alte poetische
Praktiken des miindlichen Typus der Yoruba, indem ich sie aus einem Satz neu
schreibe ... (siche »Alto resuena el cuerno llamadndonos«, in El libro roto o »Inicia-
cibne, in Escritos al revés o »Poema Ofb«, in A wa nilé). Das ist wichtig: Was ich durch
meine Literatur vorschlage, ist fast immer eine Reflexion tiber das, was aktuell ist.
Dabei suche ich Topoi, die regelrecht danach streben, behandelt zu werden, ich be-
schrinke mich jedoch auf Themen, bei denen ich weif3, dass sie eine gewisse Stirke
und Kraft besitzen, Menschen zu bewegen, und das weif3 ich, wenn sie mich vorab
berithrt haben.

7. Glauben Sie, dass dieser sKontakt mit der Natur« verloren geht, wie es in Sa-
rayeye heifdt, und dass die Gefahr besteht, den Ursprung der kubanischen Kultur
zu verlieren?

Das kann ich nicht mit Sicherheit sagen. Die Globalisierung hat eine Reihe von
Vor- und Nachteilen, durch die verheerende Wirkung des Marktes, unter ande-
rem durch tibermifige Verarmung. Ich beschiftige mich mit allem, was ich tue,
und nicht nur mit der schriftlichen Poesie, sondern auch mit der Bereicherung des
geistlichen Lebens, das nicht auf den religiésen Ausdruck beschrinke ist. Darauf
konzentriere ich mich. Es gibt genug Gefahren fiir uns, um den Boden unter den
Fiiflen zu verlieren. Natiirlich nicht nur fiir Kubanerinnen und Kubaner.

am 13.02.2026, 09:08:08, oo

335


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336

Isabelle Leitloff

8. Kann ein europiischer Autor - IThrer Meinung nach - iiber die Santeria, die
Yoruba-Religion oder den Candomblé schreiben, ohne eurozentrische Kolonial-
strukturen zu wiederholen?

Das wire das Beste, was man tun kann. Sich selbst zu entkolonialisieren ist nicht
nur die Aufgabe des Kolonisierten, sondern auch des (Erben) des Kolonisators.

9. Ich méchte das Interview mit einer Vision fiir die Zukunft beenden: Was wiin-
schen Sie sich fiir die zukiinftige Entwicklung der kubanischen Literatur: Welche
Themen sollten weiter bearbeitet werden? In welchen Bereichen sehen Sie Poten-
zial? Was sollten die Forschungsraume sein und wo sehen Sie eine gemeinsame
Basis fiir die Arbeit mit Literatur aus anderen Lindern und aus Kuba?
Kubanische Literatur wird in Kuba geschrieben und gelesen, mit einigen Ausnah-
men. Aber ich habe Beweise, dass es hier, dort oder iiberall Interesse weckt. Idealer-
weise sollte das Wasser (kubanische Literatur), das einige Beispiele fiir groRartige
lebensspendende Tugenden hat, aus seinem nationalen Krug kommen und in alle
Richtungen fliefen. Das wirklich Wichtige ist jetzt, mit der groiten Freiheit zu
schreiben, die eine Garantie fiir Kreativitit ist. Freiheit ist Offenheit. Ich schitze
auch das Gefiihl der Verantwortung.

Aus dem Spanischen von Isabelle Leitloff

am 13.02.2026, 09:08:08, oo


https://doi.org/10.14361/9783839461624-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

