
»Der Turm« und der Krieg 229

Alexander Honold

»Der Turm« und der Krieg

I

»Vor dem Turm. Vorwerke, halb gemauert, halb in Fels gehauen. Zwi-
schen dem Gemäuer dämmerts, indessen der Himmel noch hell ist.«1 
Die Szenenbeschreibung zu Beginn von Hof manns thals Trauerspiel 
»Der Turm« skizziert eine düstere, unbehagliche Situation. Ein wuchti-
ges Hindernis stellt sich da in den Weg, zur Hälfte von Menschenhand 
gebildet, zur anderen aus der Natur genommen. Dunkle Konturen, die 
sich eben erst, im Licht der Dämmerstunde, zu neuen Formen ordnen. 
Vom Blick der Herannahenden erfasst wird das massive Bollwerk im 
Vorfeld eines beeindruckend aufragenden Verlieses, jenes titelgebenden 
Turmes, der hier buchstäblich seinen Schatten voraus wirft.2

Räumliche Lage und dramaturgischer Zeitpunkt treten zu einer dop-
pelt bestimmten Schwellenposition zusammen, beide befinden sich vor 
dem Turm. Es sind Kriegszeiten, das Leben ist karg, die Söldner murren, 
sind aufgewühlt. Soldaten »auf Grenzbewachung« (9) durchstreifen das 
Gelände. Für die nach verabredeten Geheimzeichen umherschleichen-
den Schmuggler aber bringen die Posten bemerkenswert wenig Inter-
esse auf, obwohl Olivier, der neue Wachhabende, recht gut im Bilde 
zu sein scheint, welche Geschäfte da im Schutz der hereinbrechenden 
Dunkelheit in diesem Grenzland getätigt werden. »Waffen. Pulver und 
Blei. Hellebarden, Piken, Morgenstern, Äxt. Aus Ungern herauf, aus 
Böhmen herüber, aus Littauen herunter.« (Ebd.) Man befindet sich in 
einer Region, die zwischen mehreren Mächten eingespannt liegt und aus 
den verschiedensten Richtungen mit allerlei Waffenmaterial versorgt 
wird. Klare Fronten sind hierbei im Drama selbst kaum auszumachen; 

1 SW XVI.1 Dramen 14.1, S. 7 (künftig im Text nur die Seitenzahl).
2 Zu den medialen Strategien Hof manns thals in der Bearbeitung des Stoffes gehören 

»intensive Bemühungen um die Beherrschung des Bühnenraums« (Heinz Hiebler, Religiöse 
und mediale Strategien bei der Darstellung des Unsichtbaren und Unaussprechlichen. Zu 
Vorlage und Genese von Hof manns thals Turm-Dichtungen. In: Peter Tschuggnall [Hg.], Reli-
gion – Literatur – Künste. Aspekte eines Vergleichs. Salzburg 1998, S. 247–269, hier S. 259). 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Honold230

das Gebiet des Schauplatzes liegt in einem ringsum von widerstreitenden 
Kräften beanspruchten Grenzland. Die Akteure befinden sich, zweitens, 
in einem wenn auch nicht offen geführten, so doch unterschwellig glim-
menden Kriegszustand. Zum dritten aber befindet sich der Schauplatz, 
laut einschlägiger Bühnenanweisung, in einem »Königreich Polen, aber 
mehr der Sage als der Geschichte«. Dessen Zeit sei »[e]in vergangenes 
Jahrhundert, in der Atmosphäre dem 17. ähnlich« (6).

Angesprochen ist damit die Zeit der großen Religionskriege, die für 
mehr als drei Jahrzehnte Europa mit Tod und Vernichtung überzogen 
und gerade auch auf dem Gebiet des Königreiches Polen zu mehrfach 
wechselnden Koalitionen, Regentschaften, territorialen Aufteilungen 
und Zugehörigkeiten geführt hatten. Angedeutet ist mit der geschichtli-
chen Zuordnung zugleich eine kulturelle Situierung des Geschehens in 
der katholischen Theaterwelt des Barock, welche wiederum auch den 
Herkunftsraum der Vorlage, des Calderónschen Schauspiels »La vida 
es sueño« aus dem Jahr 1635, bildet. Diesem Stück hatte Hof manns thal 
eine 1902 begonnene freie Trochäenbearbeitung (auf Basis der Über-
setzung von Johann Diederich Gries) gewidmet, die er während der 
Kriegsjahre wieder hervorholte und weiterführte. Calderón seinerseits 
hatte den Stoff zunächst im Sinne einer »comedia« ausgestaltet, die den 
Vater-Sohn-Konflikt zwischen König Basilio und seinem verhinderten 
Thronfolger Segismundo mit einer parallel geführten Liebesintrige um 
Rosaura, die Tochter des Prinzenerziehers Clotaldo, umspielt. Jahrzehn-
te später (1677) wurde das Stück von Calderón selbst im Sinne eines 
»auto sacramental« (des zweiten von ihm bevorzugten Theatertypus) 
umgeformt, eines geistlichen Spiels, bei welchem Basilio als eine Alle-
gorie der Instanz Gottes fungiert, Segismundo wiederum die Verkörpe-
rung des dem göttlichen Gebot unterworfenen Menschen darstellt.

Bei Hof manns thals Wiederaufnahme des Stoffes um 19183 stand 
Calderóns Umdeutung der Handlung im Sinne eines geistlichen Spiels 
Pate; zeitbedingt war nun auch beim Bearbeiter eine gewisse Hinwen-

3 Während Werner Bellmann in seiner Kommentierung der ersten beiden »Turm«-
Fassungen lediglich bis ins Jahr 1920 zurückgreift, betonen Christoph Michel und Michael 
Müller im Apparat ihrer Edition von »Das Leben ein Traum«, dass Hof manns thal noch vor 
Kriegsende wieder an die seinerzeit liegengelassene Bearbeitung anknüpfte (SW XV Dramen 
13, S. 166), nun aber unter deutlich ins Zeitgeschichtliche hin verschobenen Vorzeichen. 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Der Turm« und der Krieg 231

dung zum »allegorischen Welttheater«4 zu beobachten, indes ohne die 
komödiantischen Züge des Vorwurfes aufzugeben. Hof manns thal über-
nimmt Polen als Handlungsort, versieht ihn mit dem Zeitindex des Drei-
ßigjährigen Krieges und evoziert damit einen Hintergrund politischer 
Wirrnisse und martialischer Verhaltensweisen. Von der »comedia« des 
spanischen Barockdichters behält Hof manns thal das Handlungsgerüst 
der träumerischen Erprobung und schließlichen Wiederkehr eines 
verbannten Königssohnes bei, aber auch manche Implikationen jenes 
metaphysischen Erklärungsmodells, in dem die ganze Welt als Bühne 
erscheint.

Als ein der geschichtlichen Theaterpraxis in ihrer Vielfalt zugewandter 
Bühnendichter, zumal aufgrund seines besonderen Faibles für die neu-
zeitlichen Krisenepochen und Übergangszeiträume, hatte Hof manns thal 
auf die Dramatik des barocken Trauerspiels je schon ein interessiertes 
Auge geworfen. Im spanischen »Siglo de Oro« war die Bühnenhandlung 
Vehikel des poetischen Traumspiels, des politischen Welttheaters und 
des sakramentalen Ritus gleichermaßen gewesen. Stets legte Hof manns-
thal bei der kulturellen Standortbestimmung des Theaters Wert darauf, 
gegenüber den säkularen und artifiziellen Dramenformen Nord- und 
Mitteldeutschlands die volksnahen katholischen Spieltraditionen in Bay-
ern und Österreich abzuheben. Während in der deutschen Literaturge-
schichte seit dem 18. Jahrhundert der Bildungsgedanke dominant ge-
worden sei, überwiege im literarischen Leben Österreichs weiterhin das 
volkshafte Element, so markierte Hof manns thal etwa im Frühjahr 1915 
den kulturellen Unterschied zu den preußischen Nachbarn.5 Es zählte, 
gerade auch unter Waffenbrüdern, die spezifische Differenz.

Der Kampf um Österreichs Legitimität wird auf der Bühne aus-
getragen; mehrfach variieren Hof manns thals Kriegsschriften diesen 
Grundgedanken, bis hin zu seinen Vorstößen für die Neubesetzung 
der Burgtheaterintendanz. Gerade unter den Zeitbedingungen eines 
sich abzeichnenden imperialen Zerfalls war es desto wichtiger, dass der 
Theaterdichter »[d]en deutschen theatralischen Sinn« in seinen histori-

4 Ernst Robert Curtius, George, Hof manns thal und Calderón [1934]. In: Ders., Kritische 
Essays zur europäischen Literatur. Bern 1950, S. 187.

5 Hugo von Hof manns thal, Österreich im Spiegel seiner Dichtung [1916]. In: SW 
XXXIV Reden und Aufsätze 3, S. 183. Vgl. auch »Österreichische Bibliothek. Eine Ankündi-
gung« (1915) sowie »Die Idee Europa« (1917), ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Honold232

schen Ausprägungen »auf süddeutschem Boden« lokalisieren konnte.6 
Ausgearbeitet unter dem Einfluss Joseph Nadlers,7 fließt dieses Credo 
in die Gründungsgeschichte der Salzburger Festspiele ein8 und trägt die 
österreichisch-katholische Theatertradition als Mythos über den Zusam-
menbruch der Habsburgermonarchie hinweg. Ein Brief an Leopold von 
Andrian vom 2. Oktober 1918, in dem Hof manns thal sich als »Haus-
dichter eines imaginären Burgtheaters« empfiehlt, bekräftigt diese Cha-
rakterisierung der Wiener Theatertradition just im Moment des militäri-
schen und politischen Zerfalls – und stellt zugleich die Wiederaufnahme 
der »aus découragement« liegengelassenen Calderón-Stoffe in Aussicht, 
welche nun einmal »nach Wien gehörten«.9

Die Vorlage zum »Turm«, Calderóns »La vida es sueño«, zieht in ih-
rem Handlungsgang den barocken Theatertopos einer Spiel-im-Spiel-
Situation heran, um das qualvolle Schicksal des jahrelang im Verlies 
eingesperrten Thronfolgers auf einen dramatisch wirkungsvollen Prü-
fungs- und Krisenmoment hin zuzuspitzen. Von ihr ›erbt‹ Hof manns-
thal die dramaturgische Herausforderung, lange Zeiträume und stehen-
de Sachverhalte auf einen prägnanten Augenblick der Entscheidung zu 
verdichten. Wie, warum und wofür aus der Calderón-Adaption »Das 
Leben ein Traum« das Trauerspiel »Der Turm« wird,10 ist nicht allein 
eine Frage intrinsischer Textgenese und bühnenpragmatischer Werkge-
staltung. Trotz der genealogischen Brüche und Inkonsistenzen zwischen 
Hof manns thals Trochäenfassung und den in den 1920er Jahren ausge-
stalteten Fassungen des eigenen Trauerspiels bilden Traum und Turm 
weiterhin kommunizierende Gefäße, bleibt zwischen dem symbolischen 
Subjektdrama der Wiener Jahrhundertwende und dem Legitimitätskon-

6 Hugo von Hof manns thal, Das Salzburger große Welttheater [1922]. In: GW D III, 
S. 170. 

7 Vgl. Christoph König, Hof manns thal. Ein moderner Dichter unter den Philologen. Göt-
tingen 2001, S. 242–268.

8 Vgl. Norbert Christian Wolf, Eine Triumphpforte österreichischer Kunst. Hugo von 
Hof manns thals Gründung der Salzburger Festspiele. Salzburg 2014, insbesondere S. 74ff., 
90ff. Vgl. Michael P. Steinberg, The Meaning of the Salzburg Festival. Austria as Theater and 
Ideology, 1890–1938. Ithaca, London 1990, S. 19.

9 BW Andrian, S. 288.
10 Vgl. Norbert Altenhofer, »Wenn die Zeit uns wird erwecken …«. Hof manns thals ›Turm‹ 

als politisches Trauerspiel. In: Ders., »Die Ironie der Dinge«. Zum späten Hof manns thal. 
Hg. von Leonhard M. Fiedler. Frankfurt a.M. 1995, S. 61–79. Hiebler, Religiöse und medi-
ale Strategien (wie Anm. 2), S. 258–268. Katharina Meiser, Fliehendes Begreifen. Hugo von 
Hof manns thals Auseinandersetzung mit der Moderne. Heidelberg 2014, S. 324–371. Bes. die 
Kommentare in SW XV Dramen 13, SW XVI.1 Dramen 14. 1 und SW XVI.2 Dramen 14.2.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Der Turm« und der Krieg 233

flikt der 1920er Jahre eine subkutane Beziehung bestehen. Traum und 
Turm umzirkeln enigmatisch den dunklen, unauslotbaren Schacht des 
Inneren, Turm und Traum vergegenwärtigen szenisch die Potentialität 
einer wirklichkeitsverändernden Macht, die noch nicht zum Zuge ge-
langt ist. Im figuralen Dualismus von Ich und Er, einem Spiel des Königs 
gegen den König, verquickt sich die tiefenpsychologische Dimension der 
Persönlichkeitsbildung mit dem ödipalen Konflikt einer innerfamilialen 
Amtsnachfolge in der Machthaberschaft und dem politischen Problem 
einer Delegitimation der Königsherrschaft überhaupt.

II

Zur inneren Entwicklungsdynamik des Stoffes gehört, dass sich darin 
zwei ästhetisch widerstreitende Prinzipien ineinander verbeißen und 
aneinander kräftigen; zum einen die nur mit Andeutungen arbeitende 
Einkapselung eines schwerwiegenden Geheimnisses, und zum anderen 
die auf Verkörperung und Verbalisierung setzende Dynamik ausagierender 
Darstellung. Der Stoff drängt zum Symbolischen und zum Dramatischen 
zugleich, und auch durch die aus der Calderón-Sphäre herausführenden 
textgenetischen Entwicklungsstufen der 1920er Jahre haben sich die Ge-
wichte keineswegs entscheidend auf nur eine der beiden Seiten verscho-
ben. Eher ließe sich sagen, dass der »Turm« gegenüber dem »Traum« in 
eben dem Maße zu noch größerer erratischer Symbolkraft findet, wie er 
auch an äußerlicher Dramatik zulegt. Was aber ist das Eingekapselte, 
um dessen Freisetzung die Handlung ringt? Man wird es zunächst dort 
zu suchen haben, wo »das Verliess, der Gewahrsam« (14) ihren Bann 
ausüben: im Turm selbst.

Hof manns thals Turmdrama stellt die monströse Tat der jahre- und 
jahrzehntelangen Freiheitsberaubung am gefürchteten Thronfolger mit 
allen Mitteln dramatischer Empathie vor das Publikum. Mit wachsen-
der Kenntlichkeit für Ohr und Auge formt die Eingangsszene die Züge 
einer unmenschlichen Haftsituation heraus. Zunächst sind es nur beun-
ruhigende Klopfgeräusche, die aus den Mauern dringen, in welchen der 
Prinz, angetan nur »mit einem alten Wolfsfell um den Leib«, sein Lager 
mit »Kröten und Ratten« teilt, die er mithilfe eines ausgescharrten Pferde-
knochens auf Distanz zu halten sucht (8f.), festgesetzt in einem »kleinen 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Honold234

offenen Käfig, zu schlecht für einen Hundezwinger« (14). Seine einzige 
Vergünstigung bestehe darin, dass ihm des Winters »eine halbe Fuhr 
Stroh zugeschmissen« (ebd.) werde, erklärt der Wärter auf die entsetzte 
Nachfrage des inspizierenden Arztes. Allein mit »Nichtstun« verbringe 
der Gefangene seine Tage. »Wie ein Herr oder wie ein Hund.« (15) Dem 
Besucher liegt daran, trotz der »Ausdünstung« den Ort der Unterbrin-
gung aus der Nähe zu inspizieren – und in seinem Gefolge rücken auch 
die Zuschauer zumindest indirekt mit an den Kern der Szenerie heran. 
»Ich sehe ein Tier, das an der Erde kauert.« Darauf der Wachmann: 
»Das ist schon der Betreffende.« (Ebd.) Hier werde »ein Verbrechen be-
gangen« (14), liege ein »ungeheurer Frevel« (17) vor, beklagt der Arzt 
bei seiner Visite; durch die schändliche Behandlung des Erniedrigten 
sei in ihm die Menschheit selbst in ihrer Würde verletzt. In dieser mit-
leidvollen Klage gewinnt die Figur des gefangenen Sohnes Züge einer 
christologischen Märtyrergestalt, ohne ihren Status eines Thronpräten-
denten preiszugeben: »[D]as ist eine fürstliche Kreatur, wenn je eine den 
Erdboden trat« (20).

Trotz des unbeschreiblichen Elends flackert im Gefangenen ein glü-
hender Überlebenswille. Nachdem man in Gegenwart des visitierenden 
Arztes lange Zeit nur über ihn gesprochen hat, unterbricht er mit den 
rauh hervorgestoßenen Worten »auch sprechen« (17) die Verhandlungen 
der anderen. Noch einmal legt der sozial Depravierte binnen weniger 
Handlungsmomente den langen entwicklungsgeschichtlichen Weg vom 
Laut zur artikulierten Sprache zurück.11 Da der Turminsasse Sigismund 
für viele Jahre von der Welt ferngehalten worden war, ist ihm – ob-
wohl er Latein kann und dicke Bücher zu lesen vermag – ein wenig 
das spätere Schicksal eines Kaspar Hauser angediehen, eine tiefgreifende 
Sprachverkümmerung mangels sozialer Kontakte und verbaler Betäti-
gungsmöglichkeiten.

Der ins Klopfen und Stöhnen regredierte Sigismund bildet freilich nicht 
den einzigen Gradmesser sittlicher und sprachlicher Verrohung in der Ex-
position dieses Dramas. Gleich zu Beginn schon hatte Olivier, der neue 
Wachthabende, eine ganze Reihe von üblen Beschimpfungen ausgesto-
ßen, um auf diese Weise einen Untergebenen abzukanzeln und zurecht-
zuweisen: »Eselskopf! Dreckschädel! Bougre! Larron! maledetta bestia! 

11 Vgl. Altenhofer, Hof manns thals ›Turm‹ als politisches Trauerspiel (wie Anm. 10), S. 73.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Der Turm« und der Krieg 235

Wie hast du zu sagen?« (7) In derbstem Grobianismus sollte hier dem 
einfachen Rekruten eingetrichtert werden, er habe auf jede Anweisung 
Oliviers mit einem militärisch korrekten »Zu Befehl« (ebd.) Antwort zu lei-
sten. Beide Typen von Sprechakten sind von Gewalt begleitet, der hilflos 
stammelnde wie der schneidig kommandierende. Und beide Äußerungen 
wirken auch seltsam isoliert, stehen wie entblößt da, ohne den für das 
Gelingen von Sprechakten erforderlichen sozialen Kontext. Krude und 
barsch wird der Tonfall des Wachmannes vollends, als die Soldaten in 
Bildern und magischen Vorzeichen die Zukunft voraussagen und dabei 
von einem »Armeleut-König« auf weißem Pferde phantasieren, welchem 
dereinst »Schwert und Wage« vorangetragen würden (10). Auch denkwür-
dige Naturphänomene wie ein »dreibeiniger Has« oder ein »glühäugiges 
Kalb« sollen belegen können, dass Zeiten der Wirrnis und des Aufruhr 
bevorstehen. Doch auf solche ominösen Zeichen gibt ein hartgesottener 
Kriegsmann wie Olivier nichts, der schon, wie er prahlt, »in belagerter 
Stadt nächtlings auf Verwesenden gelegen« (ebd.) hatte. Der »Henker« sol-
le den vermaledeiten Mahner »mit dem breiten Messer barbieren«, (ebd.) 
schleudert ihm der rebellische Olivier entgegen, und als ihm von lang-
jährigen Wachsoldaten die »scharfe Instruktion« vorgehalten wird, deren 
»zehn verbotene Artikel« im Umgang mit dem Gefangenen einzuhalten 
seien, entgegnet der Neuankömmling dreist: »Auf die pfeif ich!« (11) Man 
dürfe »[n]icht auf zehn Schritt dem Gefangenen nahe« kommen, beginnt 
ein Wächtersoldat diese Auflagen herzubeten, auf die hier jeder bei sei-
nem Diensteintritt vereidigt werde. Ferner gelte: »Kein Wort mit ihm, kein 
Wort über ihn, bei Leib und Leben.« Der solcherart gemaßregelte Olivier 
aber erwidert: »Den möchte ich sehen, der mich vereidigen kommt. Dem 
möchte ehender der rote Saft auslaufen.« (Ebd.)

Olivier tritt auf als ein verbaler Kraftprotz, der mit herrischer Gebärde 
ein überkommenes Regelwerk niederreißt, ermächtigt nur von der eige-
nen Gewaltbereitschaft. Sein Eintritt in den Wachdienst fungiert als ein 
dramaturgischer Darstellungskniff, der die etablierten Gepflogenheiten 
rund um den Turm und um die dem Prinzen Sigismund verordnete Fes-
tungshaft zu thematisieren ermöglicht, indem der Herausforderer dieses 
ganze Regelwerk missachtet, verletzt und verwirft. In Frage gestellt ist 
durch Oliviers respektloses, unflätiges Verhalten namentlich die Auto-
rität des für den Turm zuständigen Gouverneurs, Julians also. Für die 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Honold236

Wachleute gilt jener als »ein grosser Herr. Der hat das Mandat über den 
Gefangenen und über uns«. Olivier aber entgegnet: »Ein gesalbter Laus-
kerl ist das […] und wäscht sich die Händ in einem silbernen Waschbek-
ken.« (11f.) Die Beleidigungen, die Olivier ausstößt, machen auf offe-
ner Bühne gegen die institutionalisierte Vollmacht des Amtsträgers eine 
Art Faustrecht der niederen Sprachinstinkte geltend. Die Autorität des 
Gouverneurs hatte sich ihrerseits in der sprachlichen Vollmacht mani-
festiert, Weisungen und Instruktionen zu erlassen, auf deren Befolgung 
die Untergebenen wiederum »vereidigt« worden waren. Daran erinnert 
ein Wachsoldat mit der Bemerkung, der Gouverneur habe »das Mandat 
über den Gefangenen und über uns« (11).

Mit großer Selbstverständlichkeit referiert die Befehlskette letztlich 
auf die gesetzte Macht des Souveräns, der seine Legitimität nicht mehr 
soll erweisen müssen und sich auch nur höchst selten in personifizierter 
Verkörperung zeigt. Selbst den Gouverneur bekommen seine Unterge-
benen nur selten zu Gesicht. Es handelt sich also um die mehrschichti-
ge Installation eines hierarchischen Kommunikationsgefüges, bei dem 
die symbolische Ausübung politisch-militärischer Herrschaft (Befehls-
gewalt) auf den sie garantierenden Faktoren der Sprachmacht und der 
Waffengewalt aufruht. Auch daran muss der Störenfried Olivier von 
der Wachtmannschaft erinnert werden, die ihm die Kräfteverhältnisse 
zu Gunsten des Gouverneurs formelhaft vor Augen stellt. »Der hat das 
schleunige Recht. Dem ist Gewalt gegeben über unsere Hälse wie dem 
Schiffskapitän über seine Mannschaft.« (12) Und insofern dem Gouver-
neur, »die oberste martialische Gewalt gegeben ist«, wie es in der Folge 
heißt, ist auch die Basis seiner Herrschaftsposition und Machtausübung 
klar benannt, nämlich eben eine »martialische«, und das heißt, waffen-
gestützte Stärke.

Obwohl also die Verhältnisse eigentlich klar liegen müssten, ist von 
Anbeginn aufs Heftigste umkämpft, wer eigentlich rund um den Turm 
das Sagen hat. In einem grundsätzlichen Sinne ist das »Turm«-Drama die 
mise en scène einer fundamentalen Sprachstörung, eines Ringens um die 
Macht, mit der Rede etwas bewirken, andere Menschen befehligen zu 
können. Gerade in einer militärischen Formation wie der Wachmann-
schaft, die zur Abschirmung des gefangenen Prinzen abgestellt ist, kann 
die Hierarchie der Befehlsgewalt nicht ständig umgeworfen oder von 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Der Turm« und der Krieg 237

Neuem streitig gestellt werden. Olivier indes, das Rauhbein aus dem 
Feldlager, attackiert dieses Gefüge nach dem Prinzip eines beständigen 
bellum omnium contra omnes, in welchem allgemein akzeptierte Satzungen 
und Regeln ihren Bestand nur halten, solange niemand sie angreift. »Ge-
geben, von wem gegeben!«, schmettert er den willfährigen Dienern des 
Gouverneurs entgegen. »Dazu muss einer die oberste martialische Ge-
walt in Händen haben, dass er sie in andere geben kann!« (Ebd.) Dieser 
Einwand ist in systematischer Hinsicht bemerkenswert; denn gesetzt, die 
Befehlsvollmacht gründe letztlich auf nichts anderem als auf der militäri-
schen Macht und damit auf Waffengewalt, so unterliegt diese dann auch 
wiederum den Bedingungen des Krieges, sie wird sich also fortwährend 
gegen anderweitige Dominanzversuche verwahren müssen. Bezieht also 
ein Herrscher (oder dessen eingesetzter Stellvertreter) seine Legitimität 
aus dem Kriegserfolg, so ist und bleibt sie ›des Krieges‹, d.h. umstritten 
und labil. Unter solchen Umständen freilich haben Geltungsansprüche 
nur einen engen Radius und eine schwache Haltbarkeit.

Mit dem wilden Toben eines entfesselten martialischen Kräftemessens 
ist die Vorstellung einer festgefügten Hierarchie sprachlicher Weisungs-
befugnisse nicht widerspruchsfrei in Einklang zu bringen. Es gerät also 
durch das grobschlächtige Anrennen Oliviers gegen die etablierte Ord-
nung ein nach institutionellen und symbolischen Regeln etabliertes Re-
präsentationssystem von Herrschaft in offenem Widerstreit gegen die 
manifeste und kriegerische Ausübung von Gewalt. Die betont zügellose 
Gewaltausübung wiederum macht die eklatante Schwäche des Königs 
nur desto offensichtlicher, woraus im Umkehrschluss erhellt, dass ihr 
unbegründbares Walten zur Position des Souveräns konstitutiv hinzu-
gehört.12 Die aufbegehrende Frage des Rebellen, wer denn dem Befehls-
haber seine Autorität eigentlich verliehen habe, führt denn auch zwin-
gend zur letztinstanzlichen Gewalt des Königs selbst: »[E]r zieht eine Münze 
heraus, hält sie dem Pankraz vors Gesicht Der wiegt nicht! auf den hust ich! 

12 Vgl. Ute Nicolaus, Souverän und Märtyrer. Hugo von Hof manns thals späte Trauer-
spieldichtung vor dem Hintergrund seiner politischen und ästhetischen Reflexionen. Würz-
burg 2004, S. 218. Ingeborg Villinger, Der Souverän verläßt den Turm. Hof manns thals Dra-
matisierung des Verlusts politischer Einheit nach Carl Schmitt. In: Andreas Göbel/Dirk van 
Laak/Ingeborg Villinger (Hg.), Metamorphosen des Politischen. Grundfragen politischer Ein-
heitsbildung seit den 20er Jahren. Berlin 1995, S. 119–136, hier S. 121. Marcus Twellmann, 
Das Drama der Souveränität. Hugo von Hof manns thal und Carl Schmitt. München 2004, 
S. 108ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Honold238

auf den tu ich was! [E]r wirft die Münze verächtlich über seine Schulter« (12). 
Indem Olivier die Münze wegschleudert, verwirft er buchstäblich den 
König selbst. Wie soll das eingeprägte königliche Konterfei denn noch 
Geld und Geltung verbürgen können, wenn schon das schiere physische 
Gewicht des Metalls zu wünschen übrig lässt?13

In der verächtlichen Geste strandet ein ausgefeiltes symbolisches Re-
präsentationssystem, das mittels komplexer Übersetzungsschritte von 
der physischen Gewalt der Waffen die soziale Macht der Befehle und 
daraus wiederum den Auftrag und die Befugnis zur politischen Herr-
schaft abgeleitet hatte. An die Stelle dieser mehrfachen Verkettung von 
Repräsentations- und Delegationsbeziehungen setzt Olivier das Prinzip 
der Kraftprobe und des direkten Schlagabtauschs: »Wenn mir hier das 
Quartier nicht konveniert, wenn hier nicht inner vierzehn Tagen alles 
nach meiner Pfeifen tanzt, so gibts ein Harnischwaschen zwischen mir 
und dem Hofkerl« (12), so droht der Haudegen. Dem Kriegsmanne ist 
nichts heilig, kein Machthaber unantastbar. Dies zeigt sich vollends, als 
Olivier dann im vierten Aufzug unter veränderten Auspizien tatsäch-
lich auf den geschmähten, inzwischen abgesetzten Gouverneur trifft und 
dann mit seiner ganzen neugewonnenen Macht ausspielen kann, wie 
sehr sich das Blatt gewendet hat. »Hast du die zehn verbotenen Artikel 
gemacht! Oder nicht?«, attackiert er Julian. 

Hast du dir in einem silbernen Waschbecken die Hände gewaschen! Oder 
nicht? Was? Das Maul nicht auf? Leugne das, wenn du kannst! Her mit dem 
Waschbecken, dass ich es ihm um den Schädel schlage! Vorwärts! (104) 

Beide Passagen sind im Wortlaut eng aufeinander bezogen, um moti-
visch eine sinnfällige Klammer zwischen den zeitlich getrennten Mo-
menten von Angriff und Auftrumpfen herzustellen. Bis dahin jedoch 
wird die Gestalt Oliviers und die ganze Sphäre des Militärischen für 
einige Zeit (den zweiten und dritten Aufzug über) beiseite geschoben 
zugunsten einer Konzentration auf die ›am Königsbrett‹ gespielte Inter-
aktion zwischen Vater und Sohn, die einander wie zur Probe in einer 
traumgleichen Experimentalsituation begegnen, bei der ausgelotet wer-
den soll, inwieweit zwischen dem Herrscher der Gegenwart und dem 
Protagonisten der Zukunft eine friedliche Koexistenz möglich sei.

13 Denn: »Was is Geld? Geld is Zutrauen zum vollen Gewicht.« (25) 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Der Turm« und der Krieg 239

Schon im Eröffnungsakt allerdings war die Situation um den Turmge-
fangenen selbst spiegelbildlich zu den Geplänkeln um den aggressiven Oli-
vier angelegt worden, obwohl dessen Figur hernach erst wieder im Kon-
text der Volkserhebung des vierten Aufzuges eine Rolle spielen würde. 
Finden sich am Schergen alle typischen Verhaltensweisen des kraftstrot-
zenden Aufbegehrens versammelt, so zeigt sich am stummen Sigismund 
nicht das kleinste Indiz von Widerstand oder Zorn. Er personifiziert eine 
zum soldatischen Furor komplementäre Ausformung desselben Gewalt-
verhältnisses. Auch am Turmgefangenen liegen schonungslos die kruden 
Mechanismen zutage, auf denen symbolische Herrschaft, und speziell die-
jenige des Königs, gründet. Der in perennierender Kerkerhaft festgesetzte 
Sigismund ist so etwas wie der Goldstandard für die Regentschaft des 
eigenen Vaters, eine materielle Absicherung gegen die Risiken einer inkal-
kulablen Zukunft. Solange der potentielle Nachfolger im Turm verwahrt 
und festgesetzt bleibt, kann Basilius, der Amtsinhaber, seines Königsthrons 
unbesorgt und unumschränkt sicher sein, so glaubt er jedenfalls.

Allerdings verrät die massive Gewalt und Rohheit, die gegen den 
Prätendenten Sigismund seit Jahren ganz ohne Skrupel zum Einsatz 
gelangt, dass die Regentschaft des Basilius sich keineswegs jener unge-
teilten breiten Anerkennung erfreut, auf die er als König von Polen An-
spruch zu haben vermeint. Aufrecht erhält sich sein Amt nur durch die 
permanente, außerrechtliche oder sogar widerrechtliche Gewalt gegen 
den eigenen Sohn. Dass der pöbelnde Soldat zunächst schon einmal in 
seinem sprachlichen Verhalten die Grenze zur Gewalt und Geschmack-
losigkeit überschreitet, ist ein wichtiges theatralisches Vehikel, um – man 
mag hier vergleichend etwa an »Wallensteins Lager« denken – so etwas 
wie Kriegsatmosphäre auf die Bühne zu bringen. Figuren, welche über 
die Stränge schlagen, sind wichtig für die Einsicht, dass alle Gewalt, 
alle Macht, alle Herrschaft in diesem Stück von keiner anderen Quelle 
herrührt als aus dem Krieg. Das »Martialische« ist diejenige Kraft, die 
hier alles in Bewegung setzt: Den Krieg der Staaten und der Könige 
untereinander, den Krieg zwischen oben und unten, Herrschenden und 
Beherrschten innerhalb der jeweiligen Gemeinwesen, nicht zuletzt auch 
den Krieg, in dem sich die Ordnung der Zeichen durch widerstreiten-
de Kräfte und Gebrauchsweisen erst zu einem funktionierenden Sinn-
system konstituiert.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Honold240

Der Krieg in der Sprache findet statt, indem sich das Sagbare fortlau-
fend aus dem Lallen und Röcheln herausarbeiten, dem Schweigen und 
den Beschönigungen abgetrotzt werden muss. Die implizite Ausrichtung 
des Zeichenhandelns an der Zustimmung und dem Einverständnis jeg-
licher Benutzer steht im flagranten Widerspruch zu den gleichzeitig in 
und mit der Sprache ausgeübten Kraftakten unmittelbarer Gewalt (wie 
Schreien, Schimpfen und dergleichen) sowie der subtileren Formen rhe-
torischer Machtausübung. Muss es nicht wie blanker Hohn klingen, 
wenn Anton, der langjährige Wärter des vereinsamten und verstumm-
ten Sigismund, diesen zur Rede ermuntert, indem er ihm zuspricht: »Mit 
Reden kommen die Leut zusammen.« (17) Als ob bei ihm, dem schlim-
mer als ein Tier gehaltenen Isolationshäftling, jemals Leute zusammen-
gekommen wären; als ob er irgend von den Kontakten sprachlicher In-
teraktion hätte Gebrauch machen können. Und doch rückt Sigismund 
und gerät auch sein Turm plötzlich in den Brennpunkt verschiedenster 
Erkundungen und Pläne.

III

Die markante Präsenz des Turms in der Exposition der Bühnenhand-
lung, und darüber hinaus, konnotiert eine starke symbolische Botschaft, 
ist bedeutend bei allerdings explikationsbedürftigem Sinn. Gezeigt wird 
ein Bau, ringsum von massivem Mauerwerk umschlossen, der zwar weit-
hin sichtbar ist, aber kaum Aufschluss über das Geschehen in seinem 
Inneren bietet. Zugleich kompakt und opak ist der Turm. Gezeigt wird 
eine hoch aufragende Konstruktion, von deren Dach aus man trefflich 
die Sterne beobachten kann, die jedoch als Schacht zugleich in unaus-
denkliche Tiefen hinabreicht. Sowohl Himmelsbau wie Abgrund ist der 
Turm. Um ihn her lagern sich spannungsreiche Zeitverhältnisse an, es 
zerrt an ihm der dramaturgische Widerstreit von langer Dauer und kur-
zem Augenblick. Einerseits weist die Gefangenschaft Sigismunds weit in 
die Vergangenheit zurück, umfasst eine Zeitspanne von zwei Jahrzehn-
ten; andererseits aber springt die Szene mitten hinein in das Jetzt einer 
Situation, die von sozialer Gärung und Unruhe erfüllt ist.

Bei seiner Handlungsführung orientiert sich das »Turm«-Drama (wie 
schon Calderón) am Tragödienmodell par excellence, der Geschichte um 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Der Turm« und der Krieg 241

das fluchbeladene Schicksal des sich selbst und seine Familie vernich-
tenden Königs Ödipus – einer Tragödie, in deren Handlungsablauf das 
Übel semantisch zuerst durch Sprechakte eingepflanzt wird. Ödipus 
macht wahr, was ihm von Kindesbeinen an als Schicksal aufgetragen, 
aufgebürdet wurde, seit er ›der Schwellfuß‹ oder auch ›der wissende Fuß‹ 
genannt war.14 Wie über jenen, so war auch im Falle des Sigismund 
schon vor der Geburt des Helden eine Prophezeiung ergangen, die ihn 
als eine dem Vater gefährlich werdende Konkurrenz und Bedrohung 
angekündigt hatte. Und wie schon bei Ödipus, so wird auch im Konflikt 
zwischen Basilius und Sigismund die strikte Weisung des Machthabers, 
man möge ihm den künftigen Verderber rasch und gründlich vom Hal-
se schaffen, bloß halbherzig befolgt.15 Das ist zwar aus Herrschersicht 
höchst fatal, doch hat es damit durchaus seine dramaturgische Richtig-
keit. Denn nur, wenn das feststehende schlimme Ende und die zu seiner 
Verhinderung aufgebotenen Maßnahmen zu gleich starken Gewichten 
ausbalanciert sind, kann das Drama in diesem Schwankungskorridor 
von Providenz und Kontingenz seinen Lauf nehmen.

Bei Sophokles folgt die Tragödie des »Oidipos Tyrannos« einer analyti-
schen Erzählstruktur, die erst lange nach den begangenen Taten einsetzt, 
mit einem zweiten Kursus der investigativen Aufdeckung, Wahrheits-
findung und Verurteilung. Im Falle dieses »Tyranns« liegt das Problem 
seiner politischen Alleinherrschaft in dem Rollen-Dilemma, dass er, als 
Handelnder, sich selbst, d.h. seinem eigenen Urteil und Fluch als Rich-
tender, unterworfen ist. »Ödipus wurde zum Autor und gewann seinem 
Sprechen und Urteilen eine auktoriale Macht, der er als dramatische 
Person selbst ausgeliefert ist.«16 Dem über einen langen Zeitraum isolier-
ten Häftling Sigismund hingegen ist genau diese auktoriale Macht, spre-
chend sich selbst entwerfen und über die eigene Geschichte verfügen zu 
können, strukturell entzogen, solange das Verlies ihn blockiert.

14 »Toute la tragédie d’Œdipe est donc comme contenue dans le jeu auquel se prête l’enigme 
de son nom.« (Jean-Pierre Vernant, Ambiguïté et renversement. Sur la structure énigmatique 
d’Œdipe Roi. In: Ders., Pierre Vidal-Naquet: Mythe et tragédie en Grèce ancienne. Bd. I. 
Paris 1979, S. 99–132, hier S. 113)

15 Julian: »Ich habe ihm das Leben gerettet, mehr als einmal. Die grösste Härte war anbe-
fohlen, ohne Erbarmen. Er sollte verschwinden, ausgetilgt sein. Man misstraute mir. Ich hatte 
ihn zu gutherzigen Bauern gegeben. Es wurde imputiert, ich hätte ehrgeizige Pläne auf das 
Weiterleben des Gefangenen gesetzt.« (31) 

16 Christoph Menke, Die Gegenwart der Tragödie. Versuch über Urteil und Spiel. Frank-
furt a.M. 2005, S. 62.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Honold242

In Hof manns thals »Turm«-Drama hat die Vorgeschichte den Charak-
ter eines verdeckten oder verschütteten Einsprengsels, das jeweils nur 
schubweise einer Anamnese zugänglich ist.17 Das an Sigismund verübte 
Unrecht wird erst dann evoziert und auf der Bühne zur Sprache ge-
bracht, als ›günstige‹ Umstände – nämlich die verheerenden, Empörung 
schaffenden Zustände im Land – einer Umkehrung der Machtverhält-
nisse und Bestrafung des Schuldigen längst den Weg bereitet haben. Die 
besondere Dramaturgie der Zeitverhältnisse liegt darin, dass hier ein 
überschattetes, retardiertes Leben darauf wartet, endlich ans Licht und 
in Freiheit zu gelangen. Zum Zeitpunkt des ersten Aufzuges ist der Kö-
nigssohn um die 20 Jahre alt, hat davon ein Drittel in Haft zubringen 
müssen,18 »vier Jahre« nun schon unter verschärften Bedingungen (15). 
In frühester Kindheit hatte man Sigismund heimlich zu einer Pflegefa-
milie gebracht; doch war er beim Eintritt in das Jugendalter dann als 
gefährlich eingestuft, sogar »eines geplanten Attentates auf die geheilig-
te Majestät« (32) verdächtigt und deshalb gefangengesetzt worden. Für 
sein langes Dahinvegetieren im Turm, das bis zu einer allmählichen Ver-
schmelzung des Gefangenen mit seinem Gefängnis führt, gibt es kaum 
Worte. Man habe dieses bedauernswerte Wesen »eingemauert in die 
Fundamente« (31), so klagt der Arzt mit Entsetzen die von ihm angetrof-
fenen Zustände an. Mit einem Schlage scheint sich indes, wie draußen 
im Lande, so auch im Turm nun endlich das Blatt zu wenden. Vorsichtig 
und umständlich rüstet man den langjährigen Isolationshäftling für eine 
erste, probeweise Exkursion in die Freiheit. Die Zuwendung des Königs 
erfolgt nicht aus erlangter Einsicht oder gewährter Gnade, sondern ist 
dem Umstand geschuldet, dass die Unruhe im Lande ohne ein sichtba-
res Zeichen der Veränderung nicht mehr beherrschbar ist.19

Aufgrund dieser überdeterminierten Strukturfunktion des Turmes ver-
einigt dieses Motiv symbolisch auf sich all das, woran zu rühren höchste 
Gefahr birgt. Sein Geheimnis ist die umschlungene Trias von Gewalt, 

17 Vgl. auch Maximilian Bergengruen: »Man liebkost, um zu tödten, man ehrt, um zu 
schänden, man straft ohne Verzeihen«. Der psychopathologische Kern von Hof manns thals 
politischer Theologie (»Das Leben ein Traum«, »Turm I–III«). In: Ders., Roland Borgards 
(Hg.), Bann der Gewalt. Studien zur Literatur- und Wissensgeschichte. Göttingen 2013, 
S. 21–67.

18 »Er war als Kind bei bäurischen Leuten, recht guten Leuten, bis zum vierzehnten Jahr.« 
(17)

19 Meiser, Fliehendes Begreifen (wie Anm. 10), S. 337.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Der Turm« und der Krieg 243

Schuld und Sprache. Tief eingesenkt in den Arkanbereich dieses Büh-
nenspiels verkörpert der Turm ein Wissen um das latente Wirkpotential 
unbeherrschbarer Mächte. Die forcierte Bühnensprache dieses Stücks 
zeigt an, was da eigentlich tief drinnen im Schacht eingekapselt und ver-
schlossen liegt. Es ist dies die Urgewalt eines allumfassenden, von sozi-
alen Formen und Regeln höchstens partiell und nur temporär eingeheg-
ten, furchtbar rasenden Kriegszustandes. »Acheronta movebo. Ich werde 
die Pforten der Hölle aufriegeln und die Unteren zu meinem Werkzeug 
machen« (90), so sagt der Arzt über die Bestimmung des Gouverneurs 
Julian, dem die Obhut über den Turmgefangenen anvertraut war und 
damit auch die Einhegung einer potentiellen Staatsgefahr. Er wiederholt 
damit ein formelhaftes Zitat, das in variierender Paraphrase durch das 
Stück geistert und zusammen mit der Wendung »Lies im Guevara« (46) 
den wohl bekanntesten Topos dieses Dramentextes darstellt. Zur Gänze 
ausgeführt lautet dieses Vergil-Zitat, wiederum aus dem Munde des Arz-
tes dargeboten und auf den Gouverneur gemünzt: »Flectere si nequeo 
superos, Acheronta movebo!« (29f.) Sinngemäß: ›Kann ich die Oberen 
nicht beugen, so bewege ich die aus der Tiefe‹. Welche Tiefenmacht aber 
ist damit gemeint?

In Vergils »Aeneïs«, dem auf die Homerischen Stoffe des Kriegs und 
der Irrfahrt antwortenden Gründungsepos Roms, ruft die unmäßige 
Begünstigung des Helden durch die Olympier den heftigen Zorn der 
eifersüchtigen Juno hervor, die zu ihrer Unterstützung und zum Nachteil 
des Aeneas nur mehr die Mächte der Unterwelt und deren Schadenszau-
ber anzurufen vermag.20 Mit diesem Ausspruch gelingt es ihr denn auch 
tatsächlich, dem Helden immerhin einige Widrigkeiten in den Weg zu 
legen. Im Jahre 1899 veröffentlicht Sigmund Freud seine große Abhand-
lung über die »Traumdeutung«, vordatiert auf das Jahr 1900. Nicht 
ohne Sinn für historische Ironie stellt Freud seiner Hinwendung zum 
Unbewussten das Vergil-Zitat als Motto voran, das längst zum Topos 
geworden war, gerade auch im Hinblick auf österreichische Zusammen-
hänge. Denn 1859 hatte der Gewerkschaftsführer Ferdinand Lasalle der 
preußischen Regierung einen Generalstreik angedroht, um sie zur Un-
terstützung Italiens im Kampf gegen das Habsburgerreich zu zwingen.21 

20 Vgl. Vergil, »Aeneïs«, VII, 312.
21 Zur politischen Funktion des »Aeneïs«-Zitats in Lassalles »Der italienische Krieg und die 

Aufgabe Preußens« vgl. Carl E. Schorske, Fin-de-siècle Vienna. New York 1980 (dt.: Wien. 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Honold244

Bei Lasalle war es um ein politisches Manöver gegangen, mit dem ›die 
Unteren‹, die Proletarier, gegen den Obrigkeitsstaat in Aufruhr versetzt 
werden sollten, um bestimmte Konzessionen zu erreichen. Wenn aber 
die Psychoanalyse sich anschickte, die Kräfte des Acherons aufzurühren, 
so war damit die Frontstellung zwischen Trieb und Gesetz, die oft unver-
einbare Spannung zwischen Sinnlichkeit und Sittlichkeit angesprochen.

In Hof manns thals Reprise der Formel, die der Arzt meistens mehr auf 
den Gouverneur des Turmes münzt als auf den Gefangenen Sigismund 
selbst, treten die politische und die psychologische Dimension dieses 
Mobilisierungsgedankens zusammen. »Weite Anstalten! Grosse Anstal-
ten! ein ganzes Reich umspannend.« (29) Der Arzt unterstellt jedenfalls 
dem Gouverneur, in der Lage und geradezu prädestiniert dafür zu sein, 
die elementaren Kräfte der Unterwelt so sehr in Wallung zu versetzen, 
dass in diesem Königreiche nichts mehr bleiben würde, wie es war. Zu 
Beginn des vierten Aufzugs bekennt sich Julian gegenüber Sigismund 
ausdrücklich zu dieser Strategie der Entfesselung allgemeiner Rebellion.

Ich habe durchgegriffen bis ans Ende, die Erde selber habe ich wachgekitzelt 
und was in ihr […] geboren ist, […] das Tier mit Zähnen und Klauen habe 
ich aufgestört, […] denn Gewalt gibt es, wo es einen Geist gibt – und Recht 
hat der, der gesagt hat, dass man die Unterwelt aufwühlen muss. (93f.)

Von Tragik kann hier insofern die Rede sein, als gerade die letzten bei-
den Aufzüge die Einsicht befördern, dass das Aufbegehren gegen die 
Königsherrschaft unweigerlich neue Formen der Schreckensherrschaft 
herbeiführt. Geschehenes Unrecht wieder gut zu machen, das ließ sich 
nur bewerkstelligen mit einem Gewaltexzess von unabsehbaren Folgen. 
Das Drama steht nicht an, in Umsturz und Anarchie die schlimmsten 
aller Übel an die Wand zu malen.

Allerdings hatte König Basilius bis dahin schon eine Regentschaft aus-
geübt, die auf Kosten des Landes und seines Wohlergehens den blo-
ßen Machterhalt betrieben hatte. Längst schon waren die Verhältnisse 
zerrüttet, verloren die königlichen Münzen dramatisch an Wert, wuchs 
im Lande der Unmut, trieben marodierende Banden ihr Unwesen. Leb-

Geist und Gesellschaft im Fin de siècle. Übers. von Horst Günther. Frankfurt a.M. 1982, 
S. 187f.). Michael Worbs, Nervenkunst. Literatur und Psychoanalyse im Wien der Jahrhun-
dertwende. Frankfurt a.M. 1988, S. 39. Zur Funktionalisierung des Zitats bei Hof manns thal 
vgl. Altenhofer, Hof manns thals ›Turm‹ als politisches Trauerspiel (wie Anm. 10), S. 70.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Der Turm« und der Krieg 245

te man nicht ohnehin schon in einem unterschwelligen Kriegszustand? 
Schon seit Jahr und Tag, so muss Basilius feststellen, sei »die Hölle los 
gegen uns«, eine Verschwörung gegen sein Glück, und er könne »die Rä-
delsführer nicht greifen« (42). Wohin auch der König sich wendet, läuft 
er Gefahr, mit den hässlichsten Erscheinungen eines Landes in Elend 
und Auflösung konfrontiert zu werden. »Die Wälder, in denen ich jage, 
sind voller Bettler: sie fressen die Rinde von den Bäumen und stopfen 
sich die Bäuche mit Klumpen Erde.« (43) Krasser gezeichnet als in die-
sem Detail könnte man die bizarre Kluft zwischen oben und unten auch 
bei Büchner oder Heine nicht finden. Der König sieht sich umgeben 
von den Resultaten einer Prophezeiung, die er doch mit der Opferung 
des eigenen Sohnes gerade hatte abwenden wollen. »Der Hunger ist in 
der Prophezeiung; die Seuche ist in der Prophezeiung; die Finsternis, 
erleuchtet von brennenden Dörfern« (44). Verheerende Zustände also, 
die darauf hindeuten, dass Basilius dem Land keinen Frieden gebracht 
hat, sondern einen weiter schwärenden Krieg. Der König blickt in den 
Spiegel seiner Regentschaft, weigert sich aber, darin anderes zu erkennen 
als die grotesken Vorzeichen einer verkehrten Welt, die das Ende aller 
Tage einläuten – nämlich die offene Rebellion und den alles erschüttern-
den Umsturz. 

[…] der Soldat, der die Fahn abreisst und seinem Oberen die Pferdehalfter 
ums Maul schlägt, der Bauer, der vom Pflug läuft und seine Sense umnagelt 
zur blutigen Pike, die Kometen, die Erde, die sich spaltet, die Haufen herren-
loser Hunde (ebd.).

Es sind allesamt Indizien eines Ausnahmezustandes, auf die Basilius hier 
hinweist. Eines Ausnahmezustandes, welcher besondere Maßnahmen 
erfordert, bis hin zu dem eigentlich Undenkbaren, einer Begegnung mit 
dem weggesperrten und unschädlich gemachten Thronfolger. Ist er, ist 
die an Sigismund begangene Untat der Schlüssel zum Verständnis des 
elenden Zustandes, in dem sich das Land befindet? Für den Arzt je-
denfalls besteht ein klarer ätiologischer Zusammenhang zwischen der 
Inhaftierung Sigismunds und den um sich greifenden Unruhen und Auf-
lösungserscheinungen. »An der Stelle, wo dieses Leben aus den Wurzeln 
gerissen wird, entsteht ein Wirbel, der uns alle mit sich reisst.« (22) Die-
ser Gedanke wiederum erlaubt es, den Turm und seinen Gefangenen als 
das energetische Zentrum eines weit um sich greifenden zerstörerischen 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Honold246

Geschehens zu begreifen. »Es muss einmal ein Strahl in ihn gefallen sein, 
der das Tiefste geweckt hat.« (19) Gemeint sind Sigismund und seine 
blockierte Persönlichkeitsentwicklung, doch findet diese innere Erwe-
ckung eben auch ihren gesellschaftlichen Resonanzraum. Wie das Auge 
eines Wirbelsturms verharrt Sigismund in Stillstand, während sich um 
ihn herum die Kräfte sozialen Aufruhrs bündeln.

Kein Wunder also, wenn sich auf die Gestalt des Häftlings so manche 
Hoffnungen auf einen politischen Umsturz richten: »Sie werden ihn her-
vorziehen, und das Unterste wird zu oberst kommen, und dieser wird 
der Armeleut-König sein und auf einem weissen Pferd reiten und vor 
ihm wird Schwert und Wage getragen werden.« (10) Diese Vision des 
stelzbeinigen Kriegsinvaliden bleibt frommer Wunsch, denn noch nie 
haben Schwert und Waage, Gewalt und Gerechtigkeit, ihre Sache ge-
meinsam verfochten. Es ist deshalb auch nicht Sigismunds Feldzug, der 
am Ende die Machtverhältnisse umstürzen wird; er fungiert dabei allen-
falls als Medium und kurzzeitige Galionsfigur des Tumults. So kann, in 
einer weiteren Paradoxie, der festgemauerte Turm zum Sinnbild werden 
einer gewaltigen seismographischen Erschütterung. In der politischen 
Metaphorik des Stücks geht es immer wieder um die Verwandlung von 
potentieller in kinetische Energie, bzw. um den Rückfall von symbolisch 
akkumulierter Herrschaft in jene manifeste Gewalt, aus der sie einst her-
vorging.

Weil aber beide Formen, Königsherrschaft und Kriegsgewalt, hier je 
schon ineinander verschränkt sind, ist in einem geschichtlich strikten 
Sinne gar nicht anzugeben, wie und wann eigentlich die gesellschaftli-
chen Verhältnisse in diesem Drama in einen offenen Kriegszustand über-
gehen. Die Welt des Turms ist zwar diejenige eines stationären Zustands, 
dem seine grundstürzende Umwälzung noch bevorsteht, andererseits 
aber trägt das Land unter Basilius scharfe Züge eines zurückliegenden 
und sogar noch andauernden Kriegsgeschehens. »Wie Hof manns thals 
Kulturkritik nach dem I. Weltkrieg setzt auch der ›Turm‹ den politischen 
Ausnahme- als wiedergekehrten Naturzustand.«22 Es bleibt innerhalb 
der Chronologie dieses Dramas letztlich unmöglich anzugeben, ob es 

22 Uwe Hebekus: »Woher – so viel Gewalt?« Hof manns thals Poetologie des Politischen in 
der ersten Fassung des ›Turm‹. In: Andreas Härter, Edith Anna Kunz und Heiner Weidmann 
(Hg.): Dazwischen. Zum transitorischen Denken in Literatur- und Kulturwissenschaft. Fest-
schrift für Johannes Anderegg zum 65. Geburtstag. Göttingen 2003, S. 139–156, hier S. 152.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Der Turm« und der Krieg 247

sich bei der Ausgangslage um die Skizzierung einer Nachkriegs- oder ei-
ner Vorkriegssituation handelt. Interpretiert man den Krieg im Sinne ei-
ner Entfesselung tiefenstruktureller, also ›acherontischer‹ Mächte, wofür 
das mehrfach variierte Vergil-Zitat deutliche Motivierungshilfe leistet, 
dann gewinnt diese zeitliche Unbestimmtheit eine gewisse Plausibilität, 
korreliert sie doch die prophetisch aufgeladene Symbolkraft des Turmes 
mit einer räumlichen Schwellensituation,23 die auf genau den Punkt des 
Wechsels zwischen oben und unten abzielt. Gewesener Krieg und kom-
mender Aufruhr sind einander unerkannt nahe wie die zwei Seiten einer 
Medaille.

IV

Relativ gut bestimmen aber lässt sich der historische Zeitpunkt, zu wel-
chem dieser Befund einer Schwellensituation für den Autor selbst sich 
als Lagebestimmung aufdrängte. Es war dies der Sommer des Jahres 
1918, als Hof manns thal den Beschluss fasste, nach den Jahren eines 
alle produktiven Kräfte bindenden Ausnahmezustandes endlich zur ei-
gentlichen und eigenen literarischen Arbeit zurückzukehren. Die »vier 
Jahre[ ]« (15), über welche sich die verschärfte Kerkerhaft Sigismunds 
erstreckt und die im Drama gleich mehrfach als Zeitraum benannt wer-
den, sind aus der Nachkriegsperspektive der 1920er Jahre unschwer als 
eine symbolisch aufgeladene Markierung dechiffrierbar. Denn ebensol-
che vier Jahre umfasste auch die epochale Zäsur des Weltkrieges, unter 
dessen allgemeinem Mobilisierungsdiktat wie viele andere Schriftsteller 
auch Hugo von Hof manns thal seine literarischen Projekte zugunsten 
der Forderungen des Tages hintan gestellt hatte.

Zwar blieb der eigene Fronteinsatz Hof manns thals in Istrien dank 
einflussreicher Fürsprecher eine nach Stunden zählende Episode, doch 
bewiesen seine geistigen Kriegsbeiträge durchaus einen längeren Atem, 
ging es doch darum, innerhalb des militärischen Kräftemessens in Eu-
ropa die österreichische Idee in ihrer geschichtlichen Besonderheit zur 
Geltung zu bringen. Hof manns thals publizistische Beiträge der Jahre 
1914 bis 1917 erkennen zahlreichen Gegenständen aus der Kultur und 

23 »Die Grenze ist verwirrt zwischen innen und aussen.« (18)

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Honold248

Geschichte Österreichs eine kriegswichtige Bedeutung zu, von der För-
derung der Wiener Architektur und Denkmalspflege bis hin zur Lei-
tung des Burgtheaters. Ausgleichend kommt eine gewisse europäische 
Öffnung schon dadurch zum Ausdruck, dass der Dichter während der 
ersten drei Kriegsjahre etliche größere Vortragsreisen und Auslandsauf-
enthalte unternahm.24 Ziemlich abrupt beendete Hof manns thal sein 
öffentliches Kriegsengagement nach dem Pragaufenthalt des Sommers 
1917, wo ihm massive deutschfeindliche Ressentiments entgegengeschla-
gen waren und ihn veranlasst hatten, von manchen verklärenden Zügen 
seines altösterreichischen Vielvölkerideals schmerzlichen Abschied zu 
nehmen.25

Im letzten Kriegsjahr scheint die Zeit, zumindest was die Auseinan-
dersetzung mit der weiteren militärischen und politischen Entwicklung 
anging, für Hof manns thal auf eigentümliche Weise stehengeblieben zu 
sein. Darum auch bleibt jener gesellschaftliche Hintergrund, der etwa 
in der Komödie »Der Schwierige« als zeitgenössische Wirklichkeit skiz-
ziert wird, auf die Situation von 1917 bezogen, kann aber gleichwohl 
den Krieg schon als beendet voraussetzen.26 Der Schriftsteller ›beendete‹ 
den Krieg, indem er dessen fremdbestimmte und zerstörerische Dyna-
mik in eine produktive Arbeitssituation zu überführen versuchte. Über-
mächtig wurde nun, im vierten Kriegsjahr, der Wunsch Hof manns thals, 
jenen kreativen Rückstau und Andrang, der sich in ihm längst schon 
gebildet hatte, wieder in stetiger schreibender Betätigung ausschöpfen 
und gestalten zu können. Und so führt auch die intertextuelle Spur der 
kriegerisch bewegten Welt des Vergil-Zitates zurück in den Sommer des 
Jahres 1918. »Nie in meinem ganzen Leben hat das productive Element 
diesen Raum eingenommen, von unten her mit solcher Kraft sich nach 
oben gedrängt, meine bürgerliche Lebensführung so erschwert und ge-

24 Vgl. zu den aufwendigen administrativen Vorbereitungen und zur Durchführung dieser 
Reisen im Einzelnen Heinz Lunzer, Hof manns thals politische Tätigkeit in den Jahren 1914–
1917. Frankfurt a.M. 1981, passim. 

25 Zur Pragreise vgl. Martin Stern: Hof manns thal und Böhmen (2): Die Rolle der 
Tschechen und Slowaken in Hof manns thals Österreich-Bild der Kriegszeit und seine Prager 
Erfahrung im Juni 1917. In: HB (1969), H. 2, S. 102–127. Lunzer, Hof manns thals politische 
Tätigkeit (wie Anm. 24), S. 240–254.

26 Bernhard Greiner: Die Liebe eines »Mannes ohne Eigenschaften«: Hugo von Hof manns-
thal: ›Der Schwierige‹. In: Ingrid Haag, Karl Heinz Götze (Hg.): L’amour entre deux guerres 
1918–1945. Concepts et représentations. Cahiers d’études germaniques (2008), S. 159–171, 
hier S. 169.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Der Turm« und der Krieg 249

wissermaßen ironisiert wie in diesen Jahren seit 1916.«27 Dies schreibt 
Hof manns thal am 15. Juni 1918 an den ihm durch den Krieg wieder 
näher gerückten Freund und Kollegen Hermann Bahr, und zwar aus 
einem eigentlich eher beiläufigen, pragmatischen Anlass. Hof manns thal 
versucht in diesem Schreiben dem einstigen Weggefährten höflich aber 
bestimmt klarzumachen, warum er derzeit beim besten Willen nicht 
nach Salzburg reisen oder sich jedenfalls keineswegs auf einen verbind-
lichen Besuchstermin festlegen könne. Grund für seine Zurückhaltung 
sei nämlich ein Andrang kreativer Ideen, dem nachzugeben der Dichter 
selbstredend als oberste Pflicht betrachtet. Diese wie nie zuvor verspürte 
produktive Schubkraft habe sein Leben von Grund auf, oder wörtlich: 
»von unten her« erschüttert und umgeworfen, bekennt Hof manns thal 
dem Kollegen. Von einer solchen Wucht, die eigene Existenz betreffend, 
war, zieht man frühere Zeugnisse vergleichend zu Rate, ansonsten allen-
falls im Hinblick auf die Ereignisse des Krieges die Rede gewesen. Nun 
aber vermag der Dichter den Krieg gleichsam in sich zu tragen, ähnlich 
wie er es später dem einsamen Gefangenen im Turm zuschreibt. »Das 
was nach oben will, sind Massen, die ich natürlich seit weit längerer Zeit 
in mir trage.« Acheronta movebo. Es sind die unteren Mächte, die sich im 
Arbeitshaushalt des Schriftstellers zu Wort melden. Der Krieg hat sie 
aufgewühlt, aber der Krieg selbst wird sie nicht mehr in Fassung bringen 
können. Dazu bedarf es der kontrollierten Gestaltungskraft eines vor-
weggenommenen Friedenszustandes.

»Das Ungeheure betäubt jeden Geist, aber es ist in der Gewalt des Gei-
stes, diese Lähmung wieder von sich abzuschütteln«, hatte Hof manns-
thal im September 1914 in Anspielung auf die durchlebte Euphorie des 
Kriegsbeginns geschrieben.28 Die Umstellung der eigenen literarischen 
Arbeit auf Kriegsproduktion war Hof manns thal nicht ohne Reibungen 
und innere Widerstände gelungen. Desto mehr glaubt der Schriftsteller 
nach getaner Pflicht ein Anrecht darauf zu haben, die von der Kriegs-
publizistik her symbolisch gesteigerte Sphäre seines Wirkens mit genu-
in literarischen Mitteln einzuholen und zu rechtfertigen. Hof manns thal 
weiß mit Bestimmtheit, dass der Adressat den zeitgeschichtlichen Kon-
text dieser Selbstdiagnose und ihrer Datierung ebenso lebhaft vor Augen 

27 BW Bahr, S. 377: Brief vom 15. Juni 1918; das folgende Zitat ebd.
28 Hugo von Hof manns thal: Appell an die oberen Stände [8. September 1914]. In: SW 

XXXIV Reden und Aufsätze 3, S. 98.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Honold250

hat wie der Verfasser der Briefzeilen selbst. War doch Hermann Bahr im 
Spätsommer 1914 publizistisch in vorderster Reihe zur Stelle gewesen, 
um den Eintritt in den Krieg mit poetischem Enthusiasmus zu unter-
stützen. Und seinen früheren literarischen Bündnispartner Hof manns-
thal hatte Bahr, nachdem ein Zerwürfnis zwischen den beiden zu einer 
jährigen Funkstille geführt hatte, gleich mit in seine kalkulierte Kriegs-
begeisterung hineingezogen, indem er gleich mehrere Presseorgane mit 
einem offenen Brief an Hof manns thal versorgt hatte, der insinuierte, 
Hof manns thal befinde sich im akuten Kriegseinsatz. Kurzum, es konnte 
zwischen Bahr und Hof manns thal für eine ausgemachte Sache gelten, in 
welchem aktualpolitischen Umfeld und Zusammenhang der vom Dich-
ter bezeichnete Kraftzustrom zu suchen war.

Nun endlich stand Hof manns thal auf tatsächlich unabkömmliche Wei-
se im Felde, kämpfte an einer Front, an der restloser Einsatz gefordert 
war. Ihn beschäftigten, so gibt Hof manns thal dem Kollegen preis, seine 
literarischen Projekte »fast pausenlos«, sodass er »im Schlafen ebenso 
wie im Wachen« von ihnen vollständig okkupiert sei; »manchmal« zeig-
ten sie sich »als reine Freude und strahlender Reichtum«, zu anderen Zei-
ten aber mehr »als Forderung, ja Alpdruck«. Unter den seinem Kollegen 
im einzelnen aufgezählten Arbeitsvorhaben nennt Hof manns thal zuvör-
derst die »märchenartige Prosaerzählung« »Die Frau ohne Schatten«, die 
vor dem Abschluss steht, außerdem den liegengebliebenen »Andreas«-
Roman, halbausgeführte »Comödienstoffe« wie »Der Schwierige«, »Sil-
via im Stern« und »Lucidor«. Fernerhin aber erwähnt er ein Werk, in 
dem, wie nirgendwo sonst, die »von unten her« sich empordrängenden 
Gewalten sozialen Umsturzes auf die Bühne gestellt werden sollten. Was 
ursprünglich als eine »freie Transkription […] von Calderons ›Leben ein 
Traum‹« gedacht gewesen war, sei ihm, so der Dichter, »erst durch die 
Erlebnisse des Kriegs […] ganz fasslich« geworden. Diese Bemerkung 
Hof manns thals ist durchaus geläufig und wird in den Kommentaren 
zum Drama häufiger zitiert. Die dahinter stehende Behauptung aber so 
ernst zu nehmen, wie sie es verdient, war das Ziel dieser Ausführungen. 
Wenn es tatsächlich die kleine Werkschau des Sommers 1918 ist, die den 
Nukleus des dem Macht- und Zeitenwechsel abgetrotzten, großen Nach-
kriegsdramas in sich birgt, dann heißt dies: Gerade ein geschichtlich un-
entschiedener Zustand zwischen Krieg und Aufruhr, fragiler Schutzort 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Der Turm« und der Krieg 251

eines künstlerisch produktiven Interregnums, konnte zum Ansatzpunkt 
werden für Hof manns thals Schwellenkunst, die unteren Mächte zu be-
wegen. Zugleich aber handelt das Trauerspiel, in ein kriegsgeschüttel-
tes zeitfernes Königreich Polen verlagert, von der Unmöglichkeit, diese 
unteren Mächte wirklich erfassen oder gar bändigen zu können. Denn 
allzu sehr gleicht, was da tief drinnen im Turm verwahrt ist, der Gewalt 
des Krieges selbst.29

29 Insofern stehen sich die dramatische Verkörperung der Kriegsgewalt im Drama und 
ihre vorhergehende »Invisibilisierung« in Hof manns thals Publizistik, wie sie Sabine Schneider 
diagnostiziert, als aufeinander bezogene Darstellungsoptionen kontrapunktisch gegenüber 
(Sabine Schneider, Orientierung der Geister im Bergsturz Europas. Hof manns thals Herme-
neutik des Krieges. In: Karl Wagner, Stephan Baumgartner, Michael Gamper [Hg.], Der Held 
im Schützengraben. Führer, Massen und Medientechnik im Ersten Weltkrieg. Zürich 2014, 
S. 85–196, hier S. 189).

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216867-229 - am 17.01.2026, 22:10:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

