
Themenschwerpunkt „Liberalismus und Zivilcourage“

Wolfgang Heuer

Was ist Zivilcourage und wie entsteht sie?*

In Deutschland gilt gemeinhin die Protestation der Göttinger Sieben gegen die
Aufhebung des Staatsgrundgesetzes 1837 direkt nach der Übernahme der Re-
gentschaft durch den König Ernst August als ein Akt der Zivilcourage. Es
handelt sich um die Aufhebung der Verfassung einer konstitutionellen Mon-
archie, um einen Verfassungskonflikt, bei dem sich die Göttinger Sieben wei-
gerten, sich gegen ihren Eid auf diese Verfassung dem Monarchen zu unter-
werfen. Einem erzkonservativen Monarchen, der Wissenschaftler als das „Fe-
dervieh der Tintenklekser“1 beschimpfte. Dass heute und seit 1861 die Rei-
senden vor dem Bahnhof von Hannover von diesem Monarchen in Gestalt
eines Denkmals empfangen werden, ist skandalös. Ein Mahnmal ist es sicher
nicht, wenn man die Aufschrift liest „Dem Landesvater sein treues Volk“.
Gedankenlosigkeit? Gleichgültigkeit gegenüber den Feinden der Demokratie?
Auch sprachlich ist dieser Satz eine Katastrophe.

Für Jacob Grimm handelte es sich bei der Weigerung, der Aufforderung des
neuen Königs nachzukommen, um eine Frage des Gewissens: „Grund ist, weil
ich eine vom Land, in das ich aufgenommen worden war, ohne alles mein
Zuthun, mir auferlegte Pflicht nicht brechen wollte, und als die drohende An-
forderung an mich trat, das zu thun, was ich ohne Meineid nicht thun konnte,
nicht zauderte der Stimme meines Gewissens zu folgen. Mich hat das, was
weder mein Herz noch die Gedanken meiner Seele erfüllten, plötzlich mit un-
abwendbarer Nothwendigkeit ergriffen und fortgezogen.“2 Diese innere, un-
widerstehliche Kraft, so Jacob Grimm, ist der Religiosität verpflichtet, die

* Einführungsvortrag des Symposiums „Liberalismus und Zivilcourage. 175 Jahre Göttinger
Sieben“ der Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit, Regionalbüro Hannover und Archiv
des Liberalismus am 23.11.2012 in Hannover.

1 Zitiert nach Heinrich v. Treitschke: Deutsche Geschichte im 19.Jahrhundert. Leipzig 1927,
Bd. IV, S. 645. – Auf die Kontroverse um den Charakter des Verfassungskonflikts und die
politische Haltung der Göttinger gehe ich nicht näher ein, vgl. dazu Klaus von See: Die Göt-
tinger Sieben. Kritik einer Legende, 3. erw. Auflage. Heidelberg 2000.

2 Jacob Grimm: Über meine Entlassung, in: Kleinere Schriften, Bd. 1. Berlin 1864, S. 28.

11

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„etwas höheres als weltliche Klugheit“ verkörpert. „Es gibt noch Männer,“
erklärte er, „die auch der Gewalt gegenüber ein Gewissen haben.“3

Widerstand als Angelegenheit des Gewissens, oder auch einer Gewissens-
pflicht. Dass dies einer, aber keineswegs der einzige Grund für Zivilcourage
ist, und es im Unterschied zu Grimms Auffassung wichtigere, nämlich politi-
sche Gründe für Zivilcourage gibt, will ich im folgenden umreißen, ausgehend
von drei Fragen: Was ist Zivilcourage? Wie entsteht sie? Und drittens: Welche
Bedeutung hat Zivilcourage für eine demokratische Gesellschaft?

Was ist Zivilcourage?

Der Begriff Zivilcourage oder Bürgermut ist noch recht jung. Seit den 1990er
Jahren, als es in ganz Deutschland zu ausländerfeindlichen Aktionen, Brand-
stiftungen und Morden, kam, sprechen Politiker/innen und zivilgesellschaftli-
che Organisationen von der Notwendigkeit, Zivilcourage zu zeigen. Dabei soll
es nicht mehr den staatlichen Institutionen wie Polizei und Justiz überlassen
bleiben, gegen Gewalt und Verbrechen vorzugehen, sondern die Zivilgesell-
schaft ist aufgerufen, Verbrechen zu verhindern, indem sich Bürgerinnen und
Bürgern schützend vor die Angegriffenen stellen. Zivilcourage bedeutet also
Mut, der sich in ziviler Form und zugunsten der Zivilität zeigt, der sich Tole-
ranz, Freiheit und Gerechtigkeit verpflichtet fühlt. Zivilcourage unterscheidet
sich daher von sportlichem Mut und natürlich auch von dem Mut antidemo-
kratischer Akteure.4

Im Mittelpunkt steht zwischenmenschliches Handeln, das sich gerade nicht
durch passives Verhalten, sondern durch Handeln, durch Initiative auszeichnet.
Zivilcourage wird dabei meist mit Altruismus gleichgesetzt, mit einem Han-
deln, das demjenigen von Rettern ähnelt, die sich während des Zweiten Welt-
kriegs für verfolgte Juden eingesetzt haben. Es geht dabei um die Frage, die
Angehörige der Nachkriegsgeneration ihren Eltern stellten: was wusstet Ihr,
was habt Ihr getan – oder besser: warum habt Ihr nichts unternommen, um die
Opfer zu retten? Eine Frage, die auf eigenständiges, auch von Mehrheiten ab-
weichendes Urteilen und Handeln zielt und im 19. und in der ersten Hälfte des
20. Jahrhunderts gänzlich unüblich war. Die auch in einem Liberalismus nicht
gestellt wird, wenn er denn bloß als freie Entfaltung des Individuums zu dessen

I.

3 Grimm (wie Anm. 2), S. 35.
4 Vgl. Wolfgang Heuer: Couragiertes Handeln, Lüneburg 2002; Gerd Meyer: Lebendige De-

mokratie. Zivilcourage und Mut im Alltag. Forschungsergebnisse und Praxisperspektiven. 2.
Auflage, Baden-Baden 2007.

12

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ausschließlich eigenem Nutzen verstanden wird, wenn Freiheit nur eine nega-
tive Bedeutung hat: als „Freiheit von“, als Freiheit von äußeren Zwängen,
Abhängigkeiten, Verpflichtungen und auch Verantwortungen.

Wir mögen dennoch angesichts der Protestation der Göttinger Sieben zu-
frieden feststellen, dass wir in der Geschichte der Zivilcourage in Deutschland
weit zurückblicken können – 175 Jahre sind ja nicht gerade wenig. Doch es
gibt in Deutschland keine Tradition von Zivilcourage. Der ehemalige Bundes-
präsident Richard von Weizsäcker war der erste Politiker in einem solchen
Amt, der in den 1990er Jahren die Bevölkerung zu Zivilcourage aufrief.5 Seit-
her, seit knapp zwanzig Jahren erst, ist diese Tugend als demokratische Tugend
gewissermaßen offiziell anerkannt. Es hat eine Generation von Leben in der
demokratischen Gesellschaft gedauert, bis das eigenständige und auch wider-
ständige demokratische Handeln im gesellschaftlichen Raum und nicht nur bei
der periodischen Wahl und Stimmabgabe anerkannt wurde. Dazu bedurfte es
der Studentenbewegung, der Bürgerinitiativen und Nicht-Regierungsorgani-
sationen und neuer parlamentarischer Parteien.

Bis dahin schien es in der deutschen Geschichte nur eine fortdauernde Ab-
folge von gescheiterten Akten des Muts, der Dissidenz, des Widerstands ge-
geben zu haben. Denken wir an die gescheiterten Revolutionen oder das
Schicksal eines Michael Kohlhaas, der durch seinen zunehmend fanatischen
Kampf für sein Recht selber Unrecht beging und dabei umkam. Ein abschre-
ckendes Beispiel, das früher zu den Höhepunkten des Deutschunterrichts ge-
hörte. Denken wir an den Widerstand gegen Hitler, nicht nur an den militäri-
schen des Stauffenberg-Kreises, sondern auch an den zivilen des Kreisauer
Kreises, der für die meisten Beteiligten tödlich endete. Und die terroristische
„Rote Armee Fraktion“ fügte der hoffnungsvollen, Kultur verändernden und
demokratisierenden Studentenbewegung eine dunkle Seite der Vernichtung
und Selbstvernichtung hinzu. Alles keine sehr ermutigenden Beispiele für das
Leben in einer demokratischen Gesellschaft.

Und wenn wir nun auf die Gegenwart blicken, sehen wir deutlich, dass Zi-
vilcourage nur in einem ausgewählten Bereich erwünscht und auch nach 60
Jahren Demokratie, Recht und Partizipation keine Selbstverständlichkeit ist,
sondern nach wie vor eher als Störfaktor angesehen wird. Die Tatsache, dass
wir noch dabei sind, Zivilcourage zu definieren, zeigt, dass wir in vielen Be-
reichen noch in einer apolitischen oder auch antipolitischen liberalen

5 Vgl. Ansprache von Bundespräsident Richard von Weizsäcker bei der Eröffnungsveranstal-
tung der Tagung der Bundesarbeitsgemeinschaft Hilfe für Behinderte, Bonn 1. Juli 1993,
(http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Richard-von-Weizsaecker/Reden/
1993/07/19930701_Rede.html, 7.4.2013). Abschiedsrede von Bundespräsident a.D. Dr. Ri-
chard von Weizsäcker vor der Bundesversammlung in Berlin, 1. Juli 1994 (http://www.bun-
despraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Richard-von-Weizsaecker/Reden/
1994/07/19940701_Rede2.html, 7.4.2013).

13

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gesellschaft leben und nicht in einer Bürgergesellschaft, die um den Wert des
Dissenses und der Kontroverse weiß und dementsprechend beides als Be-
standteile einer unverzichtbaren Tugend, des Bürgermutes, zu definieren ver-
mag.

Wenn wir uns bei dem Begriff Zivilcourage auf mutiges Handeln als Ant-
wort auf Ausländerfeindlichkeit beschränken, dann schließen wir mit dieser
Definition andere Handlungen aus, die ebenso von Zivilcourage geprägt und
ebenso wichtig für die Zivilität unserer Gesellschaft sind. Da gibt es den Mut
im Alltag, zum Beispiel am Arbeitsplatz, im Büro oder auch in Parteien, in
Vereinen und in Freundeskreisen, also den Mut bei Zumutungen oder auch
illegalen Praktiken von Vorgesetzten und Kollegen, den Mut zur eigenen Mei-
nung gegenüber opportunem konformem Verhalten, den Mut zur Abweichung
bei Fraktionszwang. Da gibt es den Mut derjenigen, für die wir in Deutschland
nicht einmal einen Namen haben: die so genannten Whistleblower, das heißt
diejenigen, die Alarm schlagen, weil sie an ihrem Arbeitsplatz mit Ungesetz-
lichkeiten wie Korruption oder einer konsumenten- oder umweltschädlichen
Produktion konfrontiert werden.6 Schließlich gibt es den Mut von Amtsinha-
bern, die sich mit den herrschenden, die Demokratie einschränkenden Ver-
hältnissen nicht abfinden wollen. Sie alle gehen hohe Risiken ein: Verleum-
dung, Ausschluss, Versetzung, Entlassung, keine Wiederwahl. Und je nach
den politischen Verhältnissen Exil, Gefängnis, Ermordung. In dieser Ge-
schichte finden wir auch diejenigen, die zu Unrecht in Vergessenheit geraten
sind, wie Graf Kerssenbrock in Schleswig-Holstein, der 1987 als 33jähriger
im Barschel-Untersuchungsausschuss saß und den Mitgliedern seiner eigenen
Partei so unbequeme Fragen stellte, dass er isoliert und derart bedroht wurde,
dass er Polizeischutz brauchte.7 Aber da sind wir dann wieder bei der Ge-
schichte des Scheiterns angelangt. Ich will mich stattdessen einer Art von ver-
borgener Tradition des erfolgreichen, couragierten Handelns zuwenden, um
ihre Grundlagen und Erfolgsbedingungen zu erkunden.

Dazu will ich im folgenden anhand von Beispielen in drei ganz verschie-
denen Kontexten der Frage nachgehen, wie Zivilcourage entsteht, und damit
zugleich auch die Breite und Unterschiedlichkeit couragierten Handelns ver-
deutlichen.

6 Klaus M. Leisinger: Whistleblowing und Corporate Reputation Management. Mering 2003.
7 "Du bist doch ein Agent der anderen Seite". In: einestages. Zeitgeschichten auf Spiegel-Online.

http://einestages.spiegel.de/static/authoralbumbackground/433/_du_bist_doch_ein_agent_
der_anderen_seite.html (7.4.2013.).

14

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Wie entsteht Zivilcourage?

Diese drei Beispiele sind:
Erstens, das fiktive und zugleich paradigmatische „Leben in der Wahrheit“

eines Gemüsehändlers unter einer sozialistischen Diktatur, beschrieben von
dem Autor und späteren Präsidenten der tschechischen Republik Václav Havel;

zweitens die Tätigkeit eines Whistleblowers in der EU-Behörde in Brüssel
und

drittens der bereits erwähnte Politiker Leoluca Orlando im Kampf gegen
die Mafia in Palermo.

1. Versuch in der Wahrheit zu leben

Václav Havel veröffentlichte 1978 in seinem ungewöhnlichen Manifest „Ver-
such in der Wahrheit zu leben. Von der Macht der Ohnmächtigen“8 eine Re-
flexion über das entfremdete Leben im realen Sozialismus, in einem Leben in
der Lüge, wie Havel es bezeichnete. Diese Schrift ist zugleich die Reflexion
über eine Strategie, sich diesem System zu entziehen und es zugleich zu über-
winden. Diese Strategie schlägt einen neuen Weg jenseits der üblichen Kate-
gorien von politischem und privatem Leben ein. Sie besteht nicht in der Bil-
dung einer politischen Opposition, die Gefahr läuft, in einem Wechselspiel von
Unterdrückung und Widerstand, Gewalt und Gegengewalt, der Logik ihrer
Gegner zu verfallen, und sie besteht auch nicht in dem oft praktizierten Rück-
zug von jeglicher politischen Auseinandersetzung in die Nische des privaten
Lebens, sondern sie besteht jenseits dieser Alternativen in dem aktiven Nicht-
Mitmachen, in dem Entzug des Konformismus.

Diese Strategie hat Havel exemplarisch an dem fiktiven Beispiel des Be-
sitzers eines Gemüseladens beschrieben. Dieser Besitzer musste wie immer
am 1. Mai, dem so genannten Kampftag der Arbeiterklasse, das Spruchband
„Proletarier aller Länder, vereinigt euch!" zwischen Zwiebeln und Möhren
aufhängen. Er glaubte nicht (mehr) an den Inhalt, folgte aber immer wieder der
Aufforderung, die bei näherer Betrachtung nichts anderes als ein regelmäßig
verlangter symbolischer Akt der Unterwerfung unter die Herrschaft war. Wenn
man den Spruch nicht wörtlich, sondern in seiner wahren Bedeutung liest, dann
lautete er: „Ich habe Angst und bin deshalb bedingungslos gehorsam.“9 Der
Gemüsehändler tat etwas immer wieder, was er inhaltlich für gänzlich sinnlos

II.

8 Vaclav Havel: Versuch in der Wahrheit zu leben. Von der Macht der Ohnmächtigen. Reinbek
1980.

9 Ebd., S. 15.

15

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


hielt. Formal gesehen aber war die Handlung sehr sinnvoll; dieser Sinn lag
darin, keinen Ärger mit der Obrigkeit zu bekommen.

Ebenso erging es denen, die dieses Aufhängen anordneten und überwachten
und die irgendwann im Lauf des Tages an solchen Spruchbändern vorbeide-
monstrierten. Niemand, oder die wenigsten von ihnen, kümmerten sich um den
Inhalt, aber alle trugen dazu bei, dass dieses Ritual möglichst reibungslos über
die Bühne ging. „Er muss die Lüge nicht akzeptieren. Es reicht, dass er das
Leben mit ihr und in ihr akzeptiert. Schon damit nämlich bestätigt er das Sys-
tem, erfüllt es, macht es – er ist das System.“10

Dieses System wird nun von den „Intentionen des Lebens“ herausgefordert,
die darin bestehen, dass das Leben zur „Pluralität, zur Vielfarbigkeit, zur un-
abhängigen Selbstkonstitution und Selbstorganisation, einfach zur Erfüllung
seiner Freiheit“11 tendiert. Was passiert, wenn dieser Gemüsehändler einfach
diesen, seinen eigenen Intentionen folgt und nicht mehr das Spruchband auf-
hängt, weil er sich nicht mehr "Liebkind" machen will, wenn er nicht mehr zur
Wahl geht, weil er ja weiß, dass er dort keine Wahl hat, und wenn er auf einer
Veranstaltung nicht mehr das sagt, was er sagen soll, sondern das, was er selber
denkt? Dann werden Sanktionen folgen, aber er hat, was viel wesentlicher ist,
die Spielregeln verletzt und damit „das Spiel als solches abgeschafft“12. Er ist
aus einem anonymen Bestandteil des Systems, aus einem Spruchbandaufhän-
ger und leerem Gesicht im grauen Alltag wieder zu einer Persönlichkeit mit
eigenem Gesicht, eigener Sprache und eigenem Willen geworden.

Hier wirkt das, was man als das eingangs zitierte Grimmsche Gewissen
bezeichnen kann. Während sich aber Grimm in einem einzelnen Rechtskonflikt
befindet, geht es Havel um das generelle Nicht-Mitmachen des erlangten kon-
formistischen Verhaltens im öffentlichen Raum. Der fiktive Gemüsehändler
folgt dem, was Hannah Arendt als sokratische Moral des inneren Dialogs eines
Menschen mit sich selber bezeichnete, als Möglichkeit des unabhängigen Ur-
teils unter Verhältnissen der Diktatur. Der innere Dialog ermöglicht es, in
Übereinstimmung mit sich selber zu leben und nicht in einem Zwiespalt mit
dem Lügner in sich. Es ist eine „negative“ Moral, „auf die in Grenzsituationen,
das heißt, in Krisenzeiten und Ausnahmezuständen Verlass ist“13.

Andere Beispiele couragierten Handelns in der Diktatur, denen ich bei einer
Untersuchung nach der Wende in Ostdeutschland nachgegangen bin, zeigten,
dass in unterschiedlichem Maß Anerkennung statt Missachtung, Bewegungs-
freiheit und Gerechtigkeit, nicht nur für sich, sondern auch für Schutzbefohlene
wie z.B. Schüler, entscheidende Triebkräfte für abweichendes, widerständiges

10 Ebd., S. 18.
11 Ebd., S. 15.
12 Ebd., S. 27.
13 Hannah Arendt: Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik. München/Zürich 2006,

S. 94.

16

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und mutiges Verhalten darstellten.14 Wichtig, um dem Unmut auch Taten fol-
gen zu lassen, waren dabei oft bestärkende Vertrauenspersonen, Freunde, Ver-
wandte, von denen man sich unterstützt wusste, aber auch die Erwartungen
von Mitschülern oder Geschwistern, die man nicht enttäuschen wollte.

Alarm schlagen am Arbeitsplatz

Das zweite Beispiel betrifft das Handeln von Whistleblowern. Bei ihnen han-
delt es sich um Angestellte in Unternehmen, in denen gegen Recht und Gesetz,
das Wohlergehen von Kunden und Konsumenten oder den Umweltschutz ver-
stoßen wird. Dabei muss es gar nicht so spektakulär wie bei Wikileaks zu
Zeiten von Julian Assange zugehen, wo Geheimdokumente der US-amerika-
nischen Diplomatie veröffentlicht wurden. Zu den bekannteren Whistleblo-
wern in den USA gehört Daniel Ellsberg, der die geheimen Pentagon-Papiere
zur amerikanischen Kriegführung in Vietnam veröffentlichte und damit er-
heblich die Antikriegsbewegung der 1970er Jahre förderte. Zu ihnen gehören
auch die vom „Time Magazine“ 2002 zu den „Persons of the Year“ ernannten
drei Frauen Sherron Watkins, die massive Bilanzfälschungen des US-Ener-
giekonzerns Enron aufdeckte, Cynthia Cooper, die ebensolche Fälschungen
bei dem Telekommunikationsunternehmen WorldCom an die Öffentlichkeit
brachte, und Coleen Rowley, die den Dilettantismus beim FBI vor dem An-
schlag von 9/11 aufdeckte. In Deutschland wurde die Tierärztin Margit Herbst
bekannt, die in den 1990er Jahren gegen den Widerstand ihrer Vorgesetzten
auf erste BSE-Verdachtsfälle aufmerksam machte15, ebenso Angestellte von
Firmen und Transportunternehmen, durch die die sogenannten „Gammel-
fleischskandale“, die verdeckte Kameraüberwachung von Mitarbeitern bei der
Firma Lidl oder die Ausspähung von Telefondaten bei der Telekom bekannt
wurden.

Viele dieser Menschen sind von einem Berufsethos erfüllt, das ihnen ver-
bietet, analog zu dem Havelschen Gemüsehändler in der Lüge zu leben.

Besonders deutlich werden die Motive bei dem aus den Niederlanden stam-
menden EU-Beamten Paul van Buitenen, der als einfacher Prüfer 1995 bei der
EU-Kommission in Brüssel seine Arbeit aufnahm. Er entdeckte im Berufsbil-
dungsprogramm Leonardo da Vinci unter der Kommissarin für Forschung und
Bildung Edith Cresson eine weit verbreitete Korruption. Sie reichte von Lap-
tops, die von externen Firmen, die für die EU arbeiteten, nach Projektende nicht

2.

14 Heuer: Couragiertes Handeln (wie Anm. 4); ders.: Zivilcourage und Habitus. Öffentlicher
Mut in der DDR. In: Gerd Meyer u.a. (Hrsg.): Zivilcourage lernen. Analysen – Modelle –
Arbeitshilfen. Tübingen 2004, S. 86-95.

15 Dieter Deiseroth: Whistleblowing in Zeiten von BSE. Berlin 2001.

17

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wieder zurückgegeben wurden, aber eben auch nicht zurückgefordert wurden,
über zahlreiche Fälle von Unterschlagung, die sich zu Millionenbeträgen sum-
mierten, bis hin zur Begünstigung des Zahnarztes von Mme. Cresson, der Gel-
der als Fachmann auf einem medizinischen Gebiet erhielt, auf dem er sich gar
nicht auskannte. Der Skandal verschärfte sich erst richtig dadurch, dass die
Meldung, die van Buitenen gegenüber seinem Vorgesetzten machte, nicht ernst
genommen wurde, und er ebenfalls bei den internen Kontrollabteilungen der
EU-Behörde nur auf Schweigen stieß. Van Buitenen aber ließ nicht locker, und
als alle internen Möglichkeiten ausgeschöpft waren, informierte er das Europa-
Parlament, das daraufhin der gesamten Kommission die routinemäßige Ent-
lastung verweigerte.

Dazwischen lagen Monate voller Unsicherheit, Repression und Angst, Ge-
heimtreffen van Buitenens mit Angestellten anderer Abteilungen, die öffent-
liche Verleumdung durch seine Vorgesetzten und die Halbierung seines Ge-
halts, die Furcht vor dem damals mit Neonazikreisen zusammenarbeitenden
Wachdienst der EU-Behörde, die Deponierung belastender Dokumente in ei-
nem Bank-Schließfach, die Belagerung seines Hauses durch die Presse und
Übernachtungen bei Freunden. Van Buitenen suchte Rat bei Freunden und
wurde Christ, um Trost und Stärkung gegen die Macht der Bürokratie zu fin-
den.16

Van Buitenen ist ein Angestellter, der seine Arbeit, die Kontrolle der Aus-
gaben, ernst nahm und Korruption nicht duldete. Er war ein unbequemer
Buchhalter, aber kein kalter Bürokrat und erst recht kein Befehlsempfänger.
Sein Whistleblowing wurde zum Anlass dafür, dass die internen Kontrollor-
gane der EU-Behörde umstrukturiert und unabhängiger wurden.

In Großbritannien, in Teilen der USA, in Australien und in Neuseeland gibt
es umfangreiche rechtliche Regelungen zum Schutz von Whistleblowern. In
Deutschland dagegen gibt es trotz verschiedener parlamentarischer und au-
ßerparlamentarischer Initiativen bislang nichts Vergleichbares. Whistleblower
müssen hierzulande nach wie vor mit großen Unannehmlichkeiten für ihren
Beruf, ihr Gehalt und ihre Karriere rechnen.

Die Verantwortung des politischen Amts

Schließlich das dritte Beispiel, der Kampf des Politikers Leoluca Orlando ge-
gen die Mafia in Palermo.

3.

16 Paul van Buitenen: Unbestechlich für Europa. Ein EU-Beamter kämpft gegen Misswirtschaft
und Korruption. Basel 1999; Wolfgang Heuer: Der Glockenläuter von Brüssel. Porträt des
mutigen EU-Beamten Paul van Buitenen. Radio Kultur, rbb, 25.9.2004.

18

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


In den 1990er Jahren gelang es dem Bürgermeister Leoluca Orlando, den
Einfluss der Mafia in seiner Stadt zu brechen. Dieser Einfluss bestand in der
Kontrolle von Politikern, öffentlichen Geldern und Aufträgen sowie kommu-
nalen Tätigkeiten wie Müllabfuhr, Wasserversorgung und die Bereitstellung
von Schulräumen. Die Folge war die Verwahrlosung des öffentlichen Raums,
der Verfall des historischen Zentrums, die Schließung von kulturellen Ein-
richtungen, das öffentliche Schweigen und die hohe Zahl von Schutzgelder-
pressungen und Morden. Am Ende der achtjährigen Regierungszeit Orlandos
wurden die öffentlichen Arbeiten wieder von nicht mafiösen Betrieben aus-
geführt, war ein Teil der Altstadt restauriert, war das Teatro Massimo wieder-
eröffnet und gab es keine Mordopfer der Mafia mehr. Ähnlich wie in den ehe-
mals sozialistischen Staaten hatten sich auch hier die Bewohner den öffentli-
chen Raum wieder angeeignet.

Der Grund für diesen verblüffenden Wandel lag nicht nur in der Wieder-
herstellung des Rechtsstaates, sondern vor allem in der dazu nötigen Mobili-
sierung der Bevölkerung. Orlando hatte den Machtkampf nicht nur deshalb
gewonnen, weil er die polizeiliche und juristische Verfolgung verschärfte,
sondern weil er zugleich auch den Kampf gegen die Zustimmung und die Dul-
dung der Mafia aufgenommen hatte. Mit den Mitteln des Rechtsstaats allein
hätte er kaum so schnelle Erfolge erzielen können. Er musste innerhalb der
Bevölkerung agieren, was viel riskanter war und viel mehr Mut erforderte. Er
appellierte an den Stolz der Palermitaner auf ihre Stadt, schuf ein System von
Patenschaften für den Wiederaufbau Palermos und erhielt durch seine uner-
schrockenen Maßnahmen zur Demokratisierung in zunehmendem Maß so viel
Anerkennung, dass der Mafia der Kampf gegen Orlando immer mehr als ein
aussichtsloser Kampf gegen die Bevölkerung erscheinen musste. Für Orlando
ging es in seinen Worten darum, die kulturelle Identität der Sizilianer von der
Vorherrschaft der Mafia zu befreien.17 Und was er tatsächlich erreichte, war,
in seiner Stadt eine Zivilgesellschaft mit Bürgerbeteiligung und Meinungs-
pluralismus zu schaffen. Aber möglich war das nur unter hohem Risiko, das
eine gewisse Zeit lang auch ein Leben in einer Kaserne erforderte.

Orlando hatte unter äußerst widrigen Umständen die Aufgabe des Politikers
ernst genommen: sich für die Geschicke der ganzen Stadt verantwortlich zu
fühlen und sich für das Gemeinwohl einzusetzen. Dies war nur mit einem ho-
hen Maß an Mut, an Bürgermut an verantwortlicher Stelle, möglich.

Orlandos äußerst riskanter Kampf wurde durch, wie er es nannte, seine Lie-
be zu Sizilien, das heißt sein unerschütterliches Interesse am Gemeinwohl in-
spiriert. In einer Veröffentlichung mit kleinen Geschichten über all jene Zeit-
genossen, denen er sich wegen ihrer Unterstützung oder geistigen Anregung

17 Leoluca Orlando: Ich sollte der nächste sein. Zivilcourage – die Chance gegen Korruption
und Terror. Freiburg 2002.

19

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zu Dank verpflichtet fühlt, erwähnt er wie nebenbei die Werte, die ihm wichtig
sind: die Wertschätzung der konkreten Menschlichkeit, Freundschaft, Sanft-
heit, Unbestechlichkeit, Optimismus und Selbstüberprüfung.18

In der Geschichte mit dem Titel „Der große Feind“ beobachtet er die Ver-
führungskraft der Frage: „Wer zwingt Dich denn?“, die Ausdruck von Schwä-
che und Gleichgültigkeit ist. Wer zwingt uns denn, uns für das Gemeinwohl
einzusetzen? Wir müssen es doch nicht tun, wir können uns doch viel Ärger
ersparen. Orlandos Antwort: „Es gibt eine ungeheuer wirkungsvolle Waffe,
mit der man unseren großen Feind schlagen kann: die Liebe. Ich habe auf den
Bürgersteigen und in den Gassen meiner Heimatstadt, in den Hörsälen der
Universität und in den bürgerlichen Salons gelernt, dass, wer liebt, nicht einmal
des großen Feindes gewahr wird, der wiederum niemanden findet, der sich die
Frage stellen lässt: ‚Wer zwingt dich denn?`“19

Liebe verstanden als öffentliche Liebe, als die Emotion, die die Verantwor-
tung für das Gemeinwohl begleitet. Das, was Aristoteles als die öffentliche
Freundschaft unter den Bürgern bezeichnete oder Machiavelli in dem Satz
ausdrückte: „Ich liebe mein Vaterland mehr als meine Seele.“20

Orlando ähnelt den Politikern, die John F. Kennedy in den 1950er Jahren in
seinem Buch „Zivilcourage“ (Profiles in Courage)21 als Beispiele und Vorbil-
der für politischen Gemeinsinn und unabhängiges Urteil portraitierte und den
Politikern seiner Zeit gegenüberstellte, die er wegen ihres ausufernden Popu-
lismus für den Verfall des politischen Gemeinsinns verantwortlich machte.
Acht Senatoren der amerikanischen Geschichte porträtierte er, die sich durch
Zivilcourage gegenüber ihren Parteien, ihren Fraktionen und ihren Wähler-
schaften auszeichneten. Unabhängig davon, ob sie in der Sache richtig oder
falsch lagen, hatten sie ihr Land mit dem notwendigen öffentlichen Leben er-
füllt, indem sie sich nicht stumm konformistisch verhielten, sondern für ihre
Positionen stritten.

Kennedys Buch richtete sich nicht nur an die Politiker, sondern ebenso auch
an die Bürgerinnen und Bürger mit der Aufforderung, ihre unausweichliche
Verantwortung wahrzunehmen.

„Die Probleme von Mut und Gewissen betreffen jeden, der, ob hoch oder niedrig,
ein Amt in unserem Land versieht und dafür wem auch immer Rechenschaft ab-
zulegen hat: den Wählern, einer gesetzgebenden Versammlung, einem politischen
Apparat oder einer Parteiorganisation. Sie betreffen aber ebenso jeden Wähler und
selbst jene, die nicht wählen gehen, sich nicht für die Staatsführung interessieren
und den Politiker und seinen Beruf sogar verachten. Die Problematik von

18 Ders.: Der sizilianische Karren. Zürich 2004.
19 Ebd., S. 48 f.
20 Brief Machiavellis vom 16.4.1527 an Francesco Vettori, in: Gesammelte Schriften in 5 Bän-

den, herausgegeben von Hanns Floerke. München 1925, Bd. 5, S. 549.
21 John F. Kennedy: Zivilcourage. München 1964.

20

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zivilcourage und Gewissen betrifft ebenso jeden, der sich irgendeinmal über Kor-
ruption auf hoher Ebene beschwert hat, wie jenen, der verlangt, dass der von ihm
gewählte Abgeordnete seinen Wünschen willfahre. Denn in der Demokratie ist je-
der Bürger, wie immer sein Interesse an der Politik geartet sein möge, ein ‚Amts-
träger’. Jeder von uns ist auf irgendeine Weise für irgend etwas verantwortlich, und
was für eine Regierung wir haben, das hängt letzten Endes davon ab, wie wir diese
Verantwortung tragen. (...) Auf welchem Kampfplatz des Lebens auch Mut gefor-
dert wird, welches Opfer wir unserem Gewissen auch bringen müssen – Verlust
von Freundschaft, von materiellem Vorteil, von Gemütsruhe, ja sogar der Achtung
unserer Mitmenschen ‑, jeder von uns muss letzten Endes immer wieder allein ent-
scheiden, welchen Kurs er einschlagen will. Wir können aus historischen Berichten
von Zivilcourage Klarheit eine Definition ihrs Charakters gewinnen, wir können
Hoffnung und Eingebung von ihnen empfangen – doch nicht Zivilcourage selbst.
Diese muss jeder in seiner eigenen Seele suchen.“22

Woher aber nehmen wir und diese Vorbilder die Kraft? Kennedys Antwort
lautet:

„Sie taten es (...) nicht, weil sie die ‚Allgemeinheit mehr als sich selbst liebten’
(John Adams, W.H.), sondern gerade aus dem entgegengesetzten Grund: gerade
weil sie sich selbst liebten, weil jedem das Bedürfnis nach Selbstrespekt wichtiger
erschien als die Beliebtheit bei anderen Menschen. Weil der Wunsch, als ehrbar
und mutig geachtet zu werden, stärker war als der Drang, eine Position zu halten.
Weil das Gewissen, der persönliche ethische Maßstab, die moralische Integrität
oder wie man es nennen will, kraftvoller war als der durch Missbilligung der All-
gemeinheit ausgeübte Druck.“23

Und der Historiker Allan Nivens, der Kennedy beim Schreiben seines Buches
beriet, weist darauf hin, dass ein Mann ohne Charakter gelegentlich „Proben
von Mut geben“ kann, doch Mut „stets mit anderen Zügen verbunden (ist), die
den Charakter ausmachen: Anstand, sittlicher Ernst, ein festes Gefühl für das
Grundsätzliche, Aufrichtigkeit und Entschlusskraft.“24

Die Antwort lautet also: Zivilcourage haben, bedeutet, sich selber zu lieben
und ein Gewissen zu haben, das von einem starken und aufrechten Charakter
mit festen moralischen Normen geleitet wird.

Bedeutung der Zivilcourage für eine demokratische Gesellschaft

Was verbindet diese drei Beispiele miteinander? Es scheint so, als ob das Han-
deln in jedem Fall auf Gewissensentscheidungen beruhen würde, wie es Jacob
Grimm nahelegte: das eigene Gewissen kann keinen Bruch eines Eides auf die

III.

22 Ebd., S. 189.
23 Ebd., S. 184.
24 Ebd., S. 18.

21

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Verfassung zulassen, kann kein Leben in der Lüge, keinen Zwiespalt mit sich
selber ertragen, kann kein unethisches und ungesetzliches Handeln im Berufs-
leben dulden und ebenso kein unmoralisches Verhalten in der Politik. Das ist
alles ehrenwert, doch unpolitisch gedacht, unpolitisch im Sinne einer von uns
gemeinsam geteilten Welt, in der unsere Handlungen nicht von Gewissens-
entscheidungen getragen werden, die argumentativ einer öffentlichen Diskus-
sion nicht zugänglich sind. Vielmehr sind ein Verfassungskonflikt, die Auf-
forderung zu bestimmten öffentlichen Äußerungen am 1. Mai, die Handlungen
von Mitarbeitern in Behörden und Unternehmen und erst recht die Meinungen
und Handlungen von Politikern von öffentlicher Bedeutung und daher argu-
mentativ rechtfertigungsbedürftig. Ebenso müssen abweichende Positionen
und Zivilcourage argumentativ begründet werden und können nicht mit der
Berufung auf ein angeblich ‚höheres Recht’ oder eine ‚höhere Instanz’ der
gemeinsamen Diskussion entzogen werden. Gewissensentscheidungen müs-
sen begründet werden und haben keinen anderen Status in der Öffentlichkeit
als anderen politische Meinungen und Urteile.

Die Selbstliebe, der Kennedy den Vorrang einräumt, schließt eine politi-
sche, intersubjektive Perspektive aus. Sein Plädoyer für die Pflicht zu öffent-
licher Verantwortung und individueller Selbstvervollkommnung ist trotz sei-
ner hehren Absichten von einem christlichen, unpolitischen Menschenbild ge-
prägt. Es erinnert eher an den Westernhelden als an das Mitglied einer Bür-
gergesellschaft. Wenn John Adams fordert, die Allgemeinheit mehr als sich
selbst zu lieben, stellt er sich im Unterschied zu Kennedy in die Tradition eines
heroischen, bürgerschaftlichen Republikanismus in der Tradition Machiavel-
lis. Hannah Arendt als Denkerin einer positiven Freiheit, die nur durch das
tatsächliche Handeln der Menschen und nur zwischen ihnen in ihrer Pluralität
existiert, verortete sich zwischen beiden Polen. Ihr Ort des Politischen ist der
des gemeinsamen intersubjektiven Urteilens und Handelns, an dem wir als
Individuen und als Bürger, als Zuschauer und als Akteure agieren. Für die
Frage danach, was Zivilcourage auszeichnet und welche Bedeutung sie für die
demokratische Gesellschaft hat, ist ihr Denken aus der Perspektive des Politi-
schen überaus aufschlussreich, weil es uns zeigt, wie sehr und wie verhäng-
nisvoll zugleich wir Öffentlich und Privat miteinander vermischen.

Ich möchte drei Elemente herausgreifen:
erstens Arendts Bestimmung des Verhältnisses von Freiheit und Verant-

wortung,
zweitens den Unterschied zwischen Dissens aus Gewissenserwägungen und

Dissens aus politischem Erwägungen und
drittens die Bedeutung eines unabhängigen Urteils und der Urteilsfähigkeit.
Was das Verhältnis von Freiheit und Verantwortung betrifft, so versteht sich

eigentlich von selbst, dass zum Gebrauch der Freiheit auch die Verantwortung
für sie gehört. Aber im Unterschied zu einer Gleichsetzung von Verantwortung

22

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


mit Pflicht, die wir angeblich der Freiheit gegenüber als Dank für ihren Ge-
brauch schuldig sind, geht es Arendt um die Verantwortung als unlöslichen
Teil des freien Handelns, als Verantwortung für all das, was in einem Ge-
meinwesen geschieht, dessen Mitglied wir sind. “Es werden keine morali-
schen, individuellen und persönlichen Verhaltensmaßstäbe es jemals möglich
machen“, erklärt Arendt, „uns von der kollektiven Verantwortung zu entlasten.
Die stellvertretende Verantwortung für Dinge, die wir nicht getan haben, das
Auf-uns-Nehmen der Konsequenzen von Dingen, an denen wir vollkommen
unschuldig sind, ist der Preis, den wir für die Tatsache zahlen, daß wir unser
Leben nicht mit uns allein, sondern unter unseren Gefährten leben. Sie ist der
Preis dafür, daß die Fähigkeit zum Handeln, die schließlich die politische Fä-
higkeit par excellence ist, nur in einer der vielen und mannigfaltigen Formen
menschlicher Gemeinschaft verwirklicht werden kann.“25 Von dieser Perspek-
tive aus erhalten Zivilcourage und ziviler Ungehorsam ihre Bedeutung inner-
halb des politischen Gemeinwesens und für dieses.

Somit ergibt sich beim zweiten Punkt, dem Unterschied zwischen Dissens
aus Gewissenserwägungen und Dissens aus politischen Erwägungen, dass aus
intersubjektiver, öffentlicher Perspektive eine Gewissensentscheidung in der
Öffentlichkeit nicht mehr als eine Meinung unter vielen sein kann, und dass es
letztlich immer darum geht, Andere von der Richtigkeit des eigenen Urteils zu
überzeugen und für sich zu gewinnen. Vor allem aber weist Arendt in ihrem
Essay über zivilen Ungehorsam darauf hin, dass eine individuelle Gewissens-
erwägung immer vor allem am eigenen Selbst orientiert ist, während der zivile
Ungehorsam mehrerer Handelnder an gemeinsamen, öffentlichen Themen in-
teressiert ist.26 Wird also Urteilen und Handeln von moralischen oder religiö-
sen Kriterien oder Interessen bestimmt, dann mit der ihr innewohnenden Ten-
denz, die Pluralität und Offenheit des Urteilens einzuschränken und die Wahr-
heit zu instrumentalisieren. Die ausschließliche Berufung auf das eigene Ge-
wissen hat daher etwas Egoistisches und Gewalttätiges. Daher entsteht immer
wieder der Verdacht gegenüber mutig handelnden Menschen, sie verfolgten
eigensüchtige Ziele, seien Rechthaber oder würden unbekannten oder gar ge-
heimen Interessen dienen. Ist nicht van Buitenen ein seltsam verbohrter
Mensch, ein Fanatiker? Hat nicht Leoluca Orlando ein Abkommen mit der
Mafia geschlossen, denn er wurde ja nicht von ihr ermordet? Diese Fragen
wurden tatsächlich gestellt.

Doch auch das gemeinsame Handeln ist nicht immer per se politisch, wie
ideologische oder kriminelle Gruppen beweisen. Es kann auch von Urteilen

25 Hannah Arendt: Kollektive Verantwortung. In: Debatte. Politik und Moderne, Bd. IV, mit
Beiträgen von Hannah Arendt u.a., hrsg. von der Heinrich Böll Stiftung. Bremen, o.J.,
S. 4-16.

26 Hannah Arendt: Ziviler Ungehorsam. In: dies.: Zur Zeit. Politische Essays, hrsg. von Marie
Luise Knott. Berlin 1986, S. 119-159.

23

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


geleitet sein, die sich nicht am Gemeinwohl orientieren. Gruppen können Son-
derinteressen verfolgen und wie der Gewissensverweigerer mehr am Selbst als
an der Welt interessiert ein. Der Schriftsteller Robert Menasse kritisiert in sei-
nem engagierten Plädoyer mit dem Titel „Der europäische Landbote“27 den so
genannten „Wutbürger“: „Er fordert politische Partizipation – voll Verachtung
für Politik. Er fordert Rationalität – und wählt diejenigen, die sein Ressenti-
ment bedienen. Er bekämpft Politik dort, wo er sie bemerkt, nämlich lokal
(wegen eines Bahnhofs, eines Tunnels, einer Flughafenpiste), und wählt dann
aber dieselbe Politik, die seine ‚nationalen Interessen’ verteidigt, ohne dass er
sagen könnte, was diese denn sein sollen.“28 Dieser Bürger, so Menasse,
braucht in einem Rechtsstaat keinen Mut für seine Proteste, umso wichtiger ist
ihm seine Wut, und die ist selbstbezogen. „Wenn der Bürger Sicherheit will,
stimmt er den Einschränkungen seiner Freiheit zu. Wenn er Freiheit will, ver-
gisst er alle Brüderlichkeit. Will er Brüderlichkeit, dann wechselt er von der
kalten Sicherheit des Rechtszustands in die schwülstige Welt des Privaten.“29

Daher die Bedeutung, drittens, eines unabhängigen Urteils und der Urteils-
fähigkeit. Urteile, die zu so genannten Gewissensentscheidungen oder politi-
schen Urteilen führen, verstehen sich ja keineswegs von selbst. Sie müssen
kritisch in Kenntnis aller Fakten und unter Einbeziehung aller, auch gerade
anders lautender, Urteile getroffen werden. Sie müssen einer verbreiteten
Oberflächlichkeit des Urteilens widerstehen, einer Reduktion des verstehen-
den Wissens auf bloße Information und einer Verstümmelung von kritischem
Denken auf simple Verallgemeinerungen. Der Jurist und Schriftsteller Bern-
hard Schlink beklagt eine verbreitete „Kultur des Denunziatorischen“, bei der
jedes differenzierte Urteil über Autoren und Zeitumstände durch pauschale
Urteile über Richtig und Falsch, Gut und Schlecht ersetzt wird, also durch
Moralisierung und Entlarvung, durch so genannte Komplexitätsreduktion, die
auch zum methodischen Repertoire der schulischen Bildung gehört. „(...) Gra-
tifikationen moralischer Überlegenheit und des rebellischen Gestus (...) be-
friedigen die Eitelkeit“,30 stellt er fest, und damit sind wir wieder beim Priva-
ten, bei den privaten Gefühlen und Bedürfnissen, die unser Verhalten in der
Öffentlichkeit bestimmen.

Abschließen möchte ich mit der Frage, ob Zivilcourage erlernt werden kann.
So wünschenswert es ist, dass Bürgerinnen und Bürger angegriffenen Mit-
menschen zu Hilfe eilen und Interessierte in Kursen Verhaltensweisen der
praktischen Hilfe erlernen können, so kann man doch Zivilcourage als

27 Robert Menasse: Der europäische Landbote. Die Wut der Bürger und der Friede Europas.
Wien 2012.

28 Ebd., S. 62.
29 Ebd., S. 61.
30 Bernhard Schlink: Die Kultur des Denunziatorischen. In: Merkur, Nr. 745, Juni 2011,

S. 473-486.

24

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Charakteristik des Handelns nicht wie ein Handwerk erlernen. Schon Aristo-
teles unterschied in seiner „Nikomachischen Ethik“ ganz deutlich zwei Arten
von Tüchtigkeit: die des Verstandes, die geschult werden müsse, und die des
Charakters, der sittlichen Werte, die es „durch Gewöhnung zu veredeln“31

gelte. Die eine Tüchtigkeit betrifft handwerkliche Fähigkeiten, die andere die
Klugheit des politischen Handelns. Letztere erlernt man durch die praktische
Erfahrung.

Wenn wir all diese Stichworte zusammenfassen: die Unterscheidung von
privaten und öffentlichen Leidenschaften, die Bedeutung der Verantwortung
für die politische Gemeinschaft, kritisches Denken und vorurteilsfreies Urtei-
len, dann sehen wir deutlich die Grenzen des Unpolitischen, innerhalb derer
sich Jacob Grimm bewegt hat. „Wer verabscheut mehr als ich alles, was man
politisches Treiben nennt?“ erklärte er in seiner Schrift „Über meine Entlas-
sung“. „Es hat mich nie nur aus der Ferne berührt.“ Die Protestation diente
einzig der „Beruhigung der Gewissen.“ 32 An Bettina von Arnim bekräftigte
er später seine Haltung: „Es kommt dabei nur auf Recht und Gewissen an, keine
Politik und Klugheit hat mitzusprechen.“33

31 Aristoteles: Nikomachische Ethik, 1103 a 14-b 25.
32 Grimm (wie Anm. 2), S. 42.
33 Brief vom 26. Dezember 1839. In: Der Briefwechsel Bettine von Arnims mit den Brüdern

Grimm 1838-1841. Hrsg. von Hartwig Schultz. Frankfurt/M. 1985, S. 140.

25

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845253886_11 - am 19.01.2026, 22:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

